3. Theoretischer Rahmen: Ernahrungskulturen

Fir die hier verfolgte Untersuchung lege ich den Fokus auf Ernihrungskul-
turen und Geschlecht. Fiir eine solche Theorieperspektive bieten sich Ansit-
ze aus der Kultursoziologie bzw. den Cultural Studies sowie aus den Science
and Technology Studies (STS), jeweils mit besonderer Beriicksichtigung ihrer
geschlechtertheoretischen und feministischen Spielarten, an. Die Fiden die-
ser Theoriefamilien greife ich in diesem Kapitel im Sinne eines »Cat’s Crad-
le« (Haraway 1994)!, einem Spiel aus Fiden, auf und mache sie fiir die Be-
trachtung von Ernihrungskulturen fruchtbar. Dabei ist nicht das Ziel, die-
se Theoriefamilien nahtlos zu verschmelzen. Vielmehr geht es mir darum,
im Sinne Haraways Knotenpunkte dieser Perspektiven, beziehungsweise ein-
zelner, diesen Theoriefamilien zuzuordnender Stringe, zu identifizieren und
so stellenweise Verkniipfungen vorzunehmen, die fir die kritische Auseinan-
dersetzung mit Lebensmitteln, Erndhrungswissen, Kérpern und Geschlecht
gewinnbringend sind. Fiir dieses Vorhaben kénnen die STS ausgereifte Kon-
zepte fir die Analyse der Herstellung, Innovation und Erforschung von Ar-
tefakten und Wissen bereitstellen, die fiir den Blick auf Lebensmittel und
Ernihrungswissen fruchtbar sind, wihrend die Cultural Studies eine Perspek-
tive auf die gesellschaftliche Einbettung damit verbundener sozialer Praxis
beférdern konnen, die insbesondere fir das Verstindnis von Erndhrungssti-
len als kulturelle Phinomene weiterfithrend ist. Das bedeutet, dass der hier
verfolgte Ansatz nicht die Kulturen der Erndhrungswissenschaften oder der
Lebensmittelchemie, aber auch nicht den Veganismus als Subkultur in den
Blick nimmt. Eher geht es darum, wie im Kontext des Booms veganer und
vegetarischer Lebensmittel ernihrungsbezogene Wissensbestinde und de-

1 In deutscher Ubersetzung nennt sich dieses Spiel »Abnehme-Spiel« (Haraway [1995]
2017).



https://doi.org/10.14361/9783839462461-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

38

Erndhrungskulturen und Geschlecht

ren (Wissens-)Gegenstinde beschaffen, gesellschaftlich eingebettet und mit
Machtverhiltnissen durchzogen sind.

Im Folgenden werde ich zunichst den Komplex aus Kultur, Wissen und
Macht kliren (3.1). Aus einer diskurstheoretischen Perspektive geht es mit
>Kultur< um Prozesse des Umgangs mit Lebensmitteln und Kérpern, die in
jeweils spezifischen Wissens- und Technikkulturen eingebettet sind. Mit Mi-
chel Foucault wird Erndhrungswissen als untrennbar mit Machtverhiltnissen
konzipiert. Anschlieflend (3.2) geht es darum, Wissen und Technik mit Ge-
schlechterkonstruktionen und insbesondere mit Minnlichkeiten zusammen-
zudenken. Im dritten Abschnitt geht es um das Verhaltnis von Lebensmitteln,
Korpern und Geschlecht, also um die Frage der Materialitit/en: Hier werden
die in 3.1 und 3.2 gelegten Grundsteine zu einer diskurstheoretischen Lesart
des Konzeptes der »Ontologischen Politik« (Mol 1999) zugespitzt, wodurch die
Realitit der jeweiligen >Dinge< unmittelbar machtvoll wird.

3.1  Kultur/Wissen/Macht

Der Begriff »Ernahrungskulturen« grenzt sich bewusst von einer Zweiteilung
in ein »Naturthema Ernihrung«und ein »Kulturthema Essen« (Barl6sius 1993,
siehe auch 2.1.1) ab (vgl. auch die Kritik bei Setzwein 2004, 20). »Kultur« und
»Ernahrung« werden zusammengedacht und es ist hier nicht von »Essens-
kulturen« (vgl. etwa Engel und Scholz 2008) die Rede. Ernihrung bezieht sich
auf den gesamten gesellschaftlichen Komplex rund um die Produktion, Dis-
tribution, Zubereitung, Zufithrung und Einverleibung von Lebensmitteln im
Korper. Keiner dieser Aspekte soll hierbei aus einer soziologischen Betrach-
tung ausgeschlossen und als »Naturthema« den darauf spezialisierten, na-
turwissenschaftlich orientierten Erndhrungswissenschaften iiberlassen wer-
den.* Mir geht es darum, eine theoretische Perspektive einzunehmen, die
eine Reflexion der sozialen und kulturellen Bedingungen davon, wie Nah-
rungsmittel, Erndhrungswissen und Korper zusammenhingen, ermdglicht
und dabei einen besonderen Fokus auf Geschlecht richtet. Ein solcher Ansatz
hat weder das Ziel, die naturwissenschaftliche(n) Perspektive(n) auf Kérper

2 Diese Perspektive, den Korper als sozialen Gegenstand zu betrachten, ist in der Kor-
persoziologie mittlerweile etabliert (Schroer 2005; Gugutzer 2004; Meuser 2004), al-
lerdings bezieht sich diese haufiger auf den Gegenstand Sport und vernachléssigt die
Erndhrung nahezu ganzlich (vgl. auch Paulitz und Winter 2017).



https://doi.org/10.14361/9783839462461-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Theoretischer Rahmen: Ernahrungskulturen

und Lebensmittel als »falsch« zu kritisieren (das konnte ich auch gar nichr)
oder als »ideologisch« zu demaskieren, noch der naturwissenschaftlichen ei-
ne sozialwissenschaftliche Version zur Empfehlung »guter« und »richtiger«
Ernihrung entgegenzustellen.

Ziel der folgenden theoretischen Uberlegungen zu einem Begriff von »Er-
nihrungskulturenc« ist es, eine Perspektive zu er6ffnen, die nicht auf einer Di-
chotomie zwischen »Natur« und »Kultur« aufbaut. Die Auseinandersetzung
mit und Kritik an einer Zweiteilung in »Natur« und »Kultur« ist eines der
Kernanliegen der STS. Ausgehend von diesen Arbeiten werde ich eine Per-
spektive »diesseits« der Grenzziehung von Natur und Kultur verfolgen (Pau-
litz und Winter 2017, 2018). Die grundsitzliche, auch soziologisch nicht un-
bedingt selbstverstindliche Stofdrichtung kann dabei aus einer STS-Perspektive
wie folgt formuliert werden:

Separating out [..] objects in>natural<and>cultural< aspects, layers or parts,
makes little sense. (Yates-Doerr und Mol 2012, 50)

Was in dieser Formulierung eingefordert wird, ist nicht voraussetzungslos.
Das damit verbundene Verstindnis von »Natur« und »Kultur« sperrt sich ge-
gen gingige Denkweisen von Natur als das »Gegebene« und Kultur als das
»Gemachte«. Damit kommt dem Begriff der »Kultur« eine spezifische Wen-
dung zu, die hier zunichst geklirt werden muss (3.1.1). Was benenne ich mit
dem Begriff der »Kultur«, wenn dieser nicht darin aufgeht, Gegensatz zur
»Natur« zu sein? Worum geht es, wenn es nicht das Ziel sein kann, zu bestim-
men, was an Erndhrung natiirlich und was kulturell ist?

3.1.1  Kultur/en als Praxis

Die erste Herausforderung stellt sich also mit dem Begriff der »Kultur(en)«
(vgl. fiir einen Uberblick Moebius 2010, 2012). Raymond Williams, einer der
Begriinder der Cultural Studies, erinnert daran, dass der Begriff der Kultur
in seinem fritheren Gebrauch sehr viel mit unserer Erndhrung zu tun hat-
te. Er verweist auf den Begriff »agriculture« und schreibt: »Culture in all its
early uses was a noun of process: the tending of something, basically crops or
animals.« (Williams [1976] 1983, 87) Die damit verbundene sozialtheoretische
Perspektive ist der Prozesscharakter von Kultur: Kultur ist das aktive Bearbei-
ten, oder man kénnte sagen: »Kultivieren« (Moebius 2010, 15) von Objekten.
Dies bedeutet aber gerade nicht, dass es damit um eine Transformation dieser
Objekte aus einem natiirlichen in einen kulturellen Zustand geht. Der Akzent

39


https://doi.org/10.14361/9783839462461-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

40

Erndhrungskulturen und Geschlecht

dieses Kulturverstindnisses liegt vielmehr darin, dass Objekte sozialen Pro-
zessen nicht als Gegebenheit (»von Natur aus da«) gegeniiberstehen, die aus
einem vorkulturellen oder natiirlichen in einen kulturellen Zustand itberfithrt
werden. Vielmehr wandeln sie sich in und mit kulturellen Prozessen und sind
nicht auflerhalb dieser zu verorten.

Das hier verfolgte Verstindnis von Kultur als Prozess versteht sich als ana-
lytisches Werkzeug und baut damit prinzipiell auf Kulturbegriffen auf, die
als »bedeutungs- und wissensorientiert« bezeichnet werden kénnen und sich
damit von normativen, totalititsorientierten und differenzierungstheoreti-
schen Kulturbegriffen unterscheiden lassen (Reckwitz [2004] 2008).3 Stephan
Moebius (2010, 19) verbindet damit die zentrale »Annahme, dass weder die
kulturellen Codes und Sinnsysteme noch die Praktiken, mit denen die sym-
bolische Ordnung entweder ausgedriickt, realisiert oder (re)produziert wird,
eine tiberzeitliche Dauer oder universell giiltige Merkmale aufweisen.« Kultur
und alles, was mit ihr benannt wird, ist nicht als statisches Gebilde, sondern
als dynamischer gesellschaftlicher Prozess zu begreifen. Mit dieser Ausrich-
tung geht es darum, Kultur als Praxis zu verstehen (Knorr Cetina 2002, 19-22;
Hoérning und Reuter 2004).

Eine solche praxeologische Perspektive nimmt tibersubjektive Handlungs-
routinen und -muster in den Blick (Reckwitz 2003). Es geht also weder um den
subjektiven Sinn individueller Handlungen noch um gesellschaftliche Syste-
me. Das bedeutet, dass »die kognitiv-symbolischen Ordnungen, die kultu-
rellen Codes und Strukturen der Gesellschaft nicht auf der mentalen Ebene,
sondern auf der Ebene sozialer Praktiken angesiedelt [werden], durch die die
Deutungsmuster, Sinnstrukturen, kollektiven Wissensschemata und symbo-
lischen Machtverhiltnisse erst ihre Wirkungen entfalten und iiberhaupt be-
stehen kénnen.« (Moebius 2008a, 60-61) Die in der Praxis hervorgebrachten
Differenzierungen und auch die Subjektkategorien, das doing gender bzw. do-
ing difference (vgl. West und Zimmerman 1987; West und Fenstermaker 2002)
ist in eine hierarchisierende symbolische Ordnung und in stabilisierende so-
ziale Strukturen eingebunden, die gemeinsam in der Praxis hervorgebracht

3 Nach Reckwitz bezeichnet der normative Kulturbegriff eine distinktive Unterschei-
dung zwischen héherer >Kultiviertheit< und Unkultur, der totalitatsorientierte Kultur-
begriff benennt abgrenzbare Kollektive (etwa die »westliche Kultur« oder gar soge-
nannte »Kulturkreise«) und der differenzierungstheoretische Kulturbegriff benennt
eine abgrenzbare gesellschaftliche Sphire der Kultur, also im weiten Sinne die Kiinste
(vgl. auch Moebius 2010, 16-17).



https://doi.org/10.14361/9783839462461-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Theoretischer Rahmen: Ernahrungskulturen

und reproduziert werden. In diesem grundsitzlich konstruktivistischen Ver-
stindnis symbolischer Sinnsysteme und sozialer Strukturen kénnen diese
nicht ohne das doing bestehen (und vice versa) (Villa 2008b). Fiir die soziale
Praxis macht Reckwitz dariiber hinaus den Aspekt der Materialitit stark und
betont, dass praxeologische Analysen Kérper und Dinge einbeziehen: »Die
Materialitit der Korper ist die eine, notwendige Seite der Materialitit der so-
zialen Praktiken — die andere Seite, die die Praxistheorie hervorhebt, ist in
der Materialitat der Dinge zu suchen.« (Reckwitz 2003, 290) Darauf aufbau-
end verfolge ich ein Verstindnis sozialer Praxen als Handlungsroutinen und
-muster, in denen das doing difference, die symbolischen Ordnungen und sozia-
len Strukturen und die Materialititen von Korpern und Dingen unmittelbar
aufeinander verwiesen sind.

Auf diesem sozialtheoretischen Zugang beruht auch eine »Wahlver-
wandtschaft« zwischen STS und Cultural Studies, wie Mathias Wieser
beschreibt: Es »lisst sich vereinfachend, aber mit gutem Recht, sagen, dass
beide dhnliche >Denkwerkzeuge« benutzen. Mit diesen haben sie politische
Dimensionen von Praktiken, wie z.B. forschen und fernsehen, deutlich
gemacht, die bislang nicht als politisch oder machtvoll galten« (Wieser 2014,
370). Mit dem ausgefiihrten Verstindnis von Kultur als Praxis geht es folglich
um eine Analyse des politischen Charakters sozialer Praxis, das heifit, wie
diese mit Macht und Herrschaft durchzogen sind. Der Begrift der Kultur
verweist in seiner politischen Dimension als analytisches Instrument auf
die in Praktiken erzeugten, hierarchischen und machtférmigen Differenzie-
rungen innerhalb von und zwischen verschiedenen Kulturen, die selbst das
Produkt von differenzierenden Praxen sind. Erndhrungskulturen bestehen in
den Praktiken, die sich um Lebensmittel und Korper drehen.

3.1.1.1 Lebensmittel als Alltagstechnologie

Die Lebensmittel, die produziert und im Konsum von Akteur*innen einver-
leibt, also Krpern zugefiihrt, werden, bilden einen Aspekt der materiellen Di-
mension von erndhrungskulturellen Praxen. Lebensmittel werden hergestellt,
sie sind also Produkte menschlicher Arbeit. Und das zu jedem Zeitpunkt: auf
dem Feld, im Stall, im Labor, in der Kiiche, auf dem Teller. Auf dem Teller hért
die >Verwertungskette« aber nicht auf. Denn kaum ein Lebensmittel wird als
Selbstzweck, um auf einem Teller zu liegen, produziert. Vielmehr dient es
hier dann der Sittigung, dem Wohlgeschmack, der Gesundheit, dem Aus-
druck von Identitit usw. Aus der Menge an erndhrungskulturellen Kontexten



https://doi.org/10.14361/9783839462461-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

42

Erndhrungskulturen und Geschlecht

und damit verbundenen Zielen entsteht eine hohe Komplexitit. Diese Kom-
plexitit von Ernihrung soll mit einem analytischen Fokus auf die Bereiche
des Wissens und der Technik heruntergebrochen und eingefangen werden.
Lebensmittel verstehe ich folglich als eine Technologie. Daher ist zu kli-
ren, was soziologisch unter technisch verstanden wird. Ich schliefie mich hier
Nina Degeles (2002, 19-20) Ausfithrungen an. Sie fasst zusammen, dass ein
soziologisches Verstindnis von Technik »dreistrahlig« verfihrt: Ihr folgend,
ist Technik erstens materiell, zweitens in einen Handlungszusammenhang
(bzw. eine Praxis) eingebettet* und drittens mit bestimmten Formen des Wis-
sens verbunden. Dieser weite Technikbegriff erlaubt es, nicht nur die zum Zube-
reiten und Verzehren von Nahrung notwendigen Gerdte als technische Arte-
fakte zu betrachten, sondern auch die Lebensmittel selbst. Denn sie sind ers-
tens materiell, sie sind zweitens in bestimmte Praxen verwoben und drittens
mit verschiedenen Formen des Wissens verbunden. Soll Letzteres in das Zen-
trum der Betrachtung gestellt werden, ist damit also keine Reduktion auf die
symbolische Ebene gemeint. Vielmehr bedeutet dies eine Rahmung von Er-
nihrung, die Lebensmittel als Technologie betrachtet. Diese analytische Perspek-
tive hat zwar eine gewisse Gemeinsamkeit mit der durch die Ernihrungswis-
senschaft popularisierten Sicht des Menschen als »Maschine, die Kalorien
aus Nahrung »verbrennt« (vgl. kritisch dazu Osietzki 1998; Barlosius [1999]
2011, 58-59), geht aber deutlich auf kritisch-analytische Distanz. Denn diese
Perspektive impliziert, dass menschliche Arbeit (»Produktion«) selber das Pro-
dukt von Erndhrung ist. Lebensmittel sind technisch durch ihren Gebrauch, mit
dem menschliche »Bediirfnisse« befriedigt und »Arbeitskraft« oder ein »ge-
sunder« Korper »produziert« werden (sollen). Diese Position ist bereits bei
Karl Marx und Friedrich Engels angedacht worden. Dadurch, dass Lebens-
mittel in einem gesellschaftlichen Produktionsprozess entstehen, seien auch
deren Produkte, also die menschlichen Koérper, Produkt gesellschaftlicher Ver-
hiltnisse und nicht >natiirlich<: »Indem die Menschen ihre Lebensmittel pro-
duzieren, produzieren sie indirekt ihr materielles Leben selbst.« (Marx und
Engels [1845/46, 1932] 1978, 21) Die daran anschlieRende empirische Frage ist

4 Es sagt viel iilber die Rolle von Erndhrung in der Soziologie aus, wenn Degele zur Il-
lustration des technischen Charakters auch der allergewihnlichsten Tatigkeiten hier als
Beispiel das »Kochen«wéhlt: »Auch Kochen, sei es mit dem Loffel oder der Mikrowelle,
ist eine technische Handlung« (Degele 2002, 20). Dem schliefRe ich mich hier nahtlos
an.



https://doi.org/10.14361/9783839462461-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Theoretischer Rahmen: Ernahrungskulturen

also, wie die Produktion von Lebensmitteln und die Produktion bestimmter
Korper miteinander vermittelt sind.

Hier betrachte ich zunichst die Ebene der symbolischen Bedeutungen,
deren Zusammenhang mit der Materialitit der Lebensmittel widme ich mich
in 3.3. Da Lebensmittel, deren Zubereitung und vor allem deren Verzehr ein
Aspekt des tiglichen Lebens sind, verstehe ich sie als als allfagstechnische
Objekte. Als solche kénnen sie mit den Cultural Studies als Konsumgiiter be-
trachtet werden, die mit symbolischen Bedeutungen und Konnotationen ver-
bunden sind, die wiederum nicht von den gesellschaftlichen Verhiltnissen zu
trennen sind. Lebensmittel gelten als gesund, modern, nobel, trendy, oder
auch als mannlich. Die Cultural Studies begreifen Sinnstiftungen und Bedeu-
tungszuschreibungen von alltagstechnischen Konsumgiitern als Kampf um
kulturelle Hegemonie. Dieser Ansatz erlaubt es, Bedeutungen von und das
Wissen um alltagstechnologische Objekte auf ihre sozialen Machtbeziehun-
gen hin zu analysieren:

Commodities are, also, cultural signs. They have already been invested, by the
dominant culture, with meanings, associations, social connotations. Many
of these meanings seem fixed and >natural«. But this is only because the
dominant culture has so fully appropriated them to its use, that the mean-
ings which it attributes to the commodities have come to appear as the only
meaning which they can express. (Clarke et al. [1975] 2005, 102)

Diesem Verstindnis nach werden die Bedeutungen und die Zeichenhaftigkeit
von Konsumgiitern durch dominante Gruppen, hier ist es die herrschende
Klasse, durch Vermittlung in Institutionen wie der Schule oder itber Medi-
en bestimmt. Diese Eindeutigkeit, dass die herrschende Gruppe, die hier als
dominant culture verstanden wird,” den Gebrauch und die symbolischen Be-
deutungen von Artefakten bestimmt, wurde spiter — zu Recht — revidiert und
die Position der Nutzer*innen von Alltagstechnologien gestirkt (Du Gay et al.
[1997] 2013). Der fiir mich zentrale Punkt ist aber, dass alltagstechnische Ob-
jekte und ihre symbolischen Konnotationen in Beziehung zu Kulturen und
Subkulturen stehen und damit Teil der Kimpfe um gesellschaftliche Hege-
monie sind. Hinter dem Blick der Cultural Studies auf die kulturellen Kimpfe

5 In diesem frithen Verstandnis der Cultural Studies driickt sich ein reduktionistisches
Klassenverstandnis aus: Subkulturen sind Teil der Arbeiter*innenklasse und stehen
demnach in Konflikt mit der dominant culture und ihrer eigenen parent culture, der Ar-
beiter*innenkultur (vgl. Marchart 2008, 100-4).

43


https://doi.org/10.14361/9783839462461-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4

Erndhrungskulturen und Geschlecht

um die Bedeutung von Alltagsgegenstinden steht die bei Antonio Gramsci
aufgegriffene Denkbewegung, dass Herrschaft nicht (nur) durch Zwang und
Gewalt ausgeiibt und aufrechterhalten wird. Mit dem Begriff der Hegemo-
nie driickt Gramsci die Einsicht aus, dass in kapitalistischen Gesellschaften
Herrschaft nicht primir auf einer gewaltsamen Unterdriickung beruht, son-
dern in einer Ubereinkunft »spontanen Konsenses« der Beherrschten mit der
Herrschaft, wodurch Zwang und Unterdriickung nur in Krisenzeiten als Mit-
tel zur Herrschaftsabsicherung dienen (Gramsci [1929] 1992, 12). Hegemonie
benennt damit einen Prozess, in dem die Herstellung und Sicherung der Le-
gitimitit von Herrschaft und Dominanz mit kulturellen Mitteln gelingt.

Hegemonie ist als fortlaufender gesellschaftlicher Prozess zu begreifen.
Sie muss dementsprechend gegen Angriffe und Stérungen verteidigt wer-
den. Dick Hebdige (1979) analysiert frith die Subkultur der Punks und wie sie
durch ihren »Style« die Hegemonie stéren: Kleidungs- und Schmuckstiicke
wie Bondage-Hosen und umfunktionierte Sicherheitsnadeln hitten das Po-
tenzial, gingige Kleidernormen zu unterlaufen und so deren »Normalitit«in-
frage zu stellen. Diese antihegemonialen Praxen, so Hebdige (1979, 92-9), sei-
en auf zwei Arten wieder in die kulturelle Hegemonie der biirgerlichen Klasse
integriert worden: Erstens durch kapitalistische Aneignung und massenhafte
Vermarktung und zweitens durch eine »ideologische Vereinnahmung, in-
dem subkulturelle Praxen medial massentauglich dargestellt werden und so
keine Stérung gesellschaftlicher Normalitit mehr sind. Daran ankniipfend
lasst sich also annehmen, dass Objekte und damit verbundene subkulturelle,
also die hegemoniale Ordnung stérende Praktiken durch derartige Strategi-
en wieder integriert werden und die hegemoniale Ordnung wieder stabilisiert
wird, indem den subkulturellen Praxen ihr stérender Charakter genommen
wird.

Was bedeutet das fiir die hier verfolgte Fragestellung? Die Arbeiten der
Cultural Studies zielen auf soziale Kimpfe um die symbolische Ordnung und
der Fokus liegt auf den Prozessen der Bedeutungszuschreibung. Hierbei
ist insbesondere die oben von Clarke et al. ([1975] 2005) aufgestellte These
weiterfithrend, dass Bedeutungszuschreibungen sedimentieren und natu-
ralisiert werden, sodass der Prozess der Bedeutungsgenerierung aufgrund
vermittelter Alternativlosigkeit den Akteur*innen nicht ersichtlich wird,
wodurch kulturelle Hegemonie entsteht. In Auseinandersetzung mit Ernesto
Laclau und Chantal Mouffe, die den Hegemonie-Begriff mit foucaultscher
Diskurstheorie verbinden, definiert Moebius Hegemonie als eine »Beziehung
zwischen verschiedenen artikulatorischen Praxen, wobei wenigstens eine



https://doi.org/10.14361/9783839462461-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Theoretischer Rahmen: Ernahrungskulturen

von diesen gegeniiber anderen die Vorherrschaft erlangt.« (Moebius 2003,
188) Hegemonie ist also nichts, was jemand oder eine Gruppe besitzt, es
benennt eine hierarchische Beziehung von Praktiken.® Dieses Verstindnis
von kultureller Praxis als Kampf um Hegemonie greife ich fir diese Studie
auf. Der Forschungsstand hat gezeigt, dass der Zeichencharakter von Lebens-
mitteln in der sozialwissenschaftlichen Ernihrungsforschung unumstritten
ist. Die Cultural-Studies-Perspektive kann die Betrachtung von Veganismus
und Fleischalternativen an dieser Stelle weiterfithren, indem die mit Lebens-
mitteln verbundenen Konnotationen und Symboliken auf ihre Verwobenheit
mit gesellschaftlichen Machtverhiltnissen hin betrachtet werden kénnen.
Aus dieser Position heraus betrachte ich vegane Lebensmittel als potenzielle
Stérung ernihrungskultureller Hegemonie des Karnismus.” Mir geht es
damit nicht um eine Subkultur im Sinne der >klassischen< Arbeiten der Cul-
tural Studies, sondern vielmehr um Erndhrungspraktiken wie Veganismus,
Vegetarismus oder Karnismus, die auf bestimmte Weise in Beziehungen
zu als Alltagstechnologien verstandenen Lebensmitteln stehen. Wie werden
die Lebensmittel in Bezug auf ernihrungskulturelle Hegemonie positioniert
und welche Machtrelationen lassen sich dariiber erkennen? Wo lassen sich
Stérungen identifizieren, iiber die sich etwas iiber Herrschaftsverhiltnisse
und damit verbundene ernihrungskulturelle Hegemonien erfahren lasst?
Wie werden Stérungen bearbeitet, um die Hegemonie (wieder) herzustellen?

Die Cultural-Studies-Perspektive auf Alltagstechnologien hat in den
1990er-Jahren eine entscheidende Weiterentwicklung erfahren. Das Au-
tor*innenkollektiv Du Gay et al. ([1997] 2013) hat umfangreich beschrieben,
wie der SONY Walkman als Beispiel fiir ein alltagstechnologisches Artefakt
durch soziale Nutzungsprozesse geformt und mit Bedeutung versehen

6 Der Begriff der »artikulatorischen Praxis« verweist bei Laclau und Mouffe ([1991] 2015,
139-49) zugleich auf die diskursiven und nicht-diskursiven Praxen bei Foucault, deren
Unterscheidung damit ilberwunden werden soll. Dem Verstandnis von Diskursen wid-
me ich mich in 3.1.3., wobei sich mein Verstandnis diskursiver Praxis im Anschluss an
densgenealogischen<Foucault ebenfalls auf diskursive und nicht-diskursive Elemente
bezieht und damit der»artikulatorischen Praxis< weitgehend entspricht.

7 Mit »Karnismus« soll hier kein Bezug auf die sozialpsychologischen Arbeiten von Joy
([2010] 2015) vorgenommen werden. Vielmehr verwende ich den Begriff hier, um da-
mit auch die erndhrungskulturelle Kontingenz der mit Fleisch verbundenen Praxen
einzufangen. Welche Bedeutungen Lebensmitteln dabei zugeschrieben wird, ist eine
empirische Frage.

45


https://doi.org/10.14361/9783839462461-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

46

Erndhrungskulturen und Geschlecht

wird. Die Autor*innen folgen der These, dass die Sinngenerierung tech-
nischer Artefakte nicht an einer Stelle, sondern in finf interdependent
relational zueinander positionierten »Praxisbereichen« zu lokalisieren ist.
Diese fiinf Praxisbereiche werden als cultural circuit beschrieben. Dies sind:
die Produktion, die Konsumtion, die politische Regulation, die medialen
Reprisentationen und die Identititskonstruktionen. Zentral an der Kon-
zeption des cultural circuit ist, dass damit verschiedene Praktiken in einem
Verhiltnis der »Multidimensionalitit« (Marchart 2008, 228), Relationalitit
und Interdependenz gedacht werden. Allerdings sollen diese funf Statio-
nen als Ansatzpunkte der Analyse nicht iibernommen und damit gesetzt
werden. Vielmehr geht es daran ankniipfend darum, dass Lebensmittel als
Alltagstechnologien mit sozialen Positionierungen einhergehen und die Rolle
von Konsumgiitern und Alltagstechnologien mit sozialen Positionierungen
verkniipft ist und diese so mit gesellschaftlichen Machtverhiltnissen und
-kimpfen auf verschiedenen, miteinander verwobenen gesellschaftlichen
Dimensionen und in verschiedenen Praxisbereichen verbunden sind.

An dieser Stelle wird zunichst die Perspektive, verschiedene »Stationen«
kultureller Artefakte als Relationen zwischen Praxisbereichen zu begreifen,
wie sie mit dem cultural circuit (Du Gay et al. [1997] 2013) vorliegt, fiir diese
Studie zurechtgelegt. Damit ist drittens die Frage, wie diese Relationen zu
begreifen sind, zu schirfen. Hierzu lohnt ein Riickgriff auf Stuart Hall, der
unter Bezug auf Foucaults Diskursbegriff (hier insb. Foucault [1973] 1981) und
Gramscis Hegemonietheorie es erlaubt, diese Relationen aus einer machtkri-
tischen Perspektive zu betrachten.® Im Decoding/Encoding-Modell hat Hall
die mediale Zirkulation von Wissen und Bedeutungen zwischen den Prak-
tiken des Kodierens und Dekodierens differenziert, zwischen Praktiken, die
Nachrichten senden, und solchen, die sie empfangen. Er hat dabei hervor-
gehoben, dass diese nur analytisch zu trennen seien: »Der Konsum bzw. die
Rezeption der Fernsehnachricht ist mithin also selbst ein >Moment« des Pro-
duktionsprozesses« (Hall [1980] 1999, 99). Ubertragen auf Alltagstechnologien
bedeutet dies, dass die Bedeutungszuschreibungen nicht nur in den Prakti-
ken der Produktion (ganz konkret im Marketing) oder des Konsums eindeutig

8 Die hier enger an Hall anschlieRende Rezeption des cultural circuit greift einen von
Oliver Marchart benannten Kritikpunkt am cultural circuit auf: »So produktiv sich das
heuristische Modell bei der Analyse kultureller Artefakte erweisen mag, so wenig hat
es zur Analyse politischer Diskurse und sozialen Widerstands beigetragen.« (Marchart
2008, 231)



https://doi.org/10.14361/9783839462461-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Theoretischer Rahmen: Ernahrungskulturen

festgesetzt werden. Sinn, Bedeutungen oder Wissen liegen aus dieser Per-
spektive also weder in den Objekten, noch werden die beteiligten Akteur*in-
nen oder Subjekte als Quelle dieses Sinns betrachtet, noch sind diese allein in
einem bestimmten Praxisbereich zu suchen. Es ist ein »Kampf um Bedeutun-
gen, ein Kampf um die kulturelle Ordnung (Hall [1980] 1999, 101). Zweitens
iibernehmen Akteur*innen die kulturelle Ordnung nicht nahtlos und es sind
auch antihegemoniale Praxen in diesem Modell mitgedacht.

Was bedeutet dies fiir das Verstindnis von Erndhrungskulturen? Das Mo-
dell des cultural circuit ist anschlussfihig, da die Bedeutung der Lebensmittel
nicht blof in den Praktiken der Produktion, der Regulation oder der Kon-
sumsphire zu suchen ist, da diese Praxisbereiche in spezifischen Relationen
zueinander positioniert sind, die in einer diskursiven Ordnung stehen und
da bestimmte Bedeutungen und bestimmtes Wissen zwischen den Bereichen
zirkulieren. Diese Logik des cultural circuit reflektierend, sollen aber die Sta-
tionen nicht in der dort angedachten vorgegebenen Form itbernommen wer-
den. Dies hat zwei Griinde. Der erste ist, dass die fiinf »Stationen« unter-
schiedlich gelagerte soziale und kulturelle Dimensionen adressieren. Vor al-
lem die als Reprisentationen gedachten Wissensbestinde und die »Station«
der Identititen liegen quer zu den eher an den Praxisformen orientiert abge-
steckten Gebieten der Produktion, Regulation und Konsumtion. Denn Wis-
sen, Reprisentationen und Bedeutungen zirkulieren zwischen den Bereichen
und es ist als ein Kampf um Hegemonie zu verstehen, welches Wissen und
welche Bedeutungen (aus welchem Bereich) dominieren. Aufierdem sind auch
die Subjektpositionen zwischen den Praxisbereichen stirker, als es hier an-
gedacht ist, machtvoll umkimpft und differenziert zu betrachten. Mit einem
Objekt ist moglicherweise mehr als eine Form von Identitit verbunden bzw.
kann diese zwischen den Bereichen variieren oder spezifisch fir diese Berei-
che sein. Damit geht es nicht nur um eine horizontale Differenzierung, son-
dern auch um vertikal gelagerte Macht- und Herrschaftsverhiltnisse in und
zwischen den Bereichen. Der zweite Grund ist, dass die drei verbleibenden
»Stationen« nicht zwangsweise erschdpfend sind, um einen Gegenstand zu
erkldren, vielmehr méchte ich argumentieren, dass es nicht moglich ist, diese
theoretisch festzusetzen. So fehlt im cultural circuit beispielsweise der Bereich
der wissenschaftlichen Forschung, die fiir Ernihrungspraxen eine wichtige
Rolle spielt. Es ist demnach eine Frage des jeweiligen Gegenstands, welche
Stationen untersucht werden. Auerdem stellt sich direkt die Frage, was die-
se Praxisbereiche abgrenzt.

47


https://doi.org/10.14361/9783839462461-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

48

Erndhrungskulturen und Geschlecht

Wihrend ich also dem basalen gesellschaftstheoretischen Verstindnis des
circuit folge, gilt es, das Verstindnis der einzelnen »Stationen« zu schirfen.
Ausgehend von der Betonung des Wissens fir die Relation zwischen ihnen,
macht es Sinn, auch die Wissenspraxis entsprechend zu fokussieren: Wie
wird Wissen iiber Erndhrung und Lebensmittel erzeugt und wie zirkuliert
es? Dazu soll im Folgenden eine theoretische Verknotung und Spezifizierung
des Verstandnisses der »Stationen« im cultural circuit mit der STS-Perspektive
der Wissens- und Technikkulturen vorgenommen werden, das anschlieRend
an diskurstheoretische Positionen und damit auch an die makrosoziale Ebene
riickgebunden wird. Zudem sind in der weiteren theoretischen Auseinander-
setzung zwei Punkte zu vertiefen: Erstens geht es darum, wo und wie die Be-
deutungen von Artefakten in der Praxis generiert werden und welche Rolle die
Materialitit dabei spielt. Denn was bei einer Cultural-Studies-Perspektive auf
(Alltags-)Technologien kritisch angemerkt werden kann, ist, dass »der praxis-
generierende Anteil des technischen Artefakts unterbelichtet« (Wieser 2019,
10) bleibt. Dieser Kritik schliefde ich mich an und wende mich (insbesonde-
re in 3.3) stirker STS-Perspektiven zu, die diese Rolle der Materialitit beto-
nen. Zweitens ist das Verstindnis von Macht und Herrschaft, das eng mit
jenem von Hegemonie einhergeht, zu schirfen, da hier ein noch sehr nah an
Gramsci angelehnter Klassendualismus heraussticht. Hierzu sollen im weite-
ren Verlauf einerseits der Machtbegriff und andererseits die Perspektive auf
Geschlecht und dessen Uberschneidung mit Klasse geschirft werden.

3.1.2  Ernadhrungskulturen als Wissens- und Technikkulturen

Um mit dem Begriff der Erndhrungskulturen auf den Bereich des Wissens
und der Technik zu fokussieren, wird eine dezidiert wissens- und wissen-
schaftssoziologische Schirfung von Wissensprozessen notwendig. Es soll
damit nicht nur die gesellschaftliche Distribution ernihrungswissenschaft-
lichen Wissens und deren Rolle in Konsumpraktiken bedacht, sondern ein
theoretisches Vokabular zurechtgelegt werden, das den Status des natur- und
technikwissenschaftlichen Wissens der (Ernihrungs-)Wissenschaften und
dessen gesellschaftliche Einbettung soziologisch einfingt. Die Relevanz von
naturwissenschaftlich begriindetem Ernihrungswissen fiir die alltiglichen
Ernihrungspraxen wurde breit herausgestellt (Barlgsius [1999] 2011, 50-73),
aber ohne dass dabei tiefergehend wissenssoziologisch reflektiert wurde, wie
das erndhrungswissenschaftliche Wissen ein gesellschaftlich geprigtes Wis-
sen ist, und wie das ernihrungswissenschaftliche Wissen in der Gesellschaft



https://doi.org/10.14361/9783839462461-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Theoretischer Rahmen: Ernahrungskulturen

zirkuliert. Um an dieser Stelle keiner szientistischen oder naturalistischen
Perspektive aufzusitzen, ist also zu kliren, wie dieses Wissen soziologisch zu
betrachten ist.

Gesellschaftlich kommt dem naturwissenschaftlichen Wissen als Garant
fir gesichertes Wissen iiber die Beschaffenheit der »Natur« eine herausra-
gende Stellung zu. Denn, so bringt es Donna J. Harraway fir die als techno-
science verstandenen Natur- und Technikwissenschaften programmatisch auf
den Punkt:

If technoscience is, among other things, a practice of materializing refigura-
tions of what counts as nature, a practice of turning tropes into worlds, then
how we figure technoscience makes an immense difference. (Haraway 1994,
60)

Das bedeutet, wenn technosciences bestimmen und >materialisieren<, was »na-
tiirlich« ist, dann ist das Verstindnis eben dieses Wissens elementar. Denn, so
wendet Tanja Paulitz die Rolle von Naturwissenschaften, es »werden im wis-
senschaftlichen Wissen moderner Gesellschaften machtvolle Deutungen der
Welt erzeugt. Im Wissen werden normative Vorstellungen der Gesellschaft als
quasi »objektives< und gesichertes Wissen autorisiert und legitimiert.« (Pau-
litz 2012b, 61) Dieses grundsitzliche Verstindnis der feministischen STS von
Wissen als mit sozialen Macht- und Herrschaftsverhiltnissen verbunden, ist
fiir diese Arbeit leitend. Damit geht die These einher, dass den technosciences
im oben skizzierten Sinne im Kampf um Hegemonie, um das Wissen itber Er-
nihrung und die Bedeutungen von Lebensmitteln, eine besonders machtvolle
Position zukommt. Dazu muss zunichst geklirt werden, wie das Wissen der
technosciences hervorgebracht wird, um darauf aufbauend dieses Wissen ge-
sellschaftstheoretisch einzubetten. Ersteres soll im folgenden Unterabschnitt
mit dem theoretischen Ansatz der Wissens- und Technikkulturen eingefan-
gen werden.

3.1.21 Wissenskulturen

Der Forschungsansatz der Wissenskulturen (vgl. zur Einfithrung Knorr Ceti-
na und Reichmann 2015) kann der sozialkonstruktivistischen Wissenschafts-
forschung, genauer: dem »Laborkonstruktivismus« (Maasen 2007, 17), zuge-
rechnet werden. Die sozialkonstruktivistische Perspektive kritisiert die An-
nahme eines »Sonderstatus« naturwissenschaftlichen Wissens als eine ob-
jektive Reprdsentation der »Wirklichkeit«. So gebe es in der »konstruktivisti-
schen Wende« der Wissenschaftsforschung keine Unterscheidung mehr zwi-

49


https://doi.org/10.14361/9783839462461-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

50

Erndhrungskulturen und Geschlecht

schen den Erkenntnispraktiken und ihrem sozialen Kontext, vielmehr geraten
wissenschaftliche Aussagen und die Erkenntnisweisen in den Blick soziolo-
gischer Forschung (vgl. Hofmann und Hirschauer 2012, 87). Die sogenannten
»Laborstudien« haben den Anspruch, die »Black Box« der Wissensproduktion
zu 6ffnen und mit ethnografisch ausgerichteten Feldforschungen zu bestim-
men, »Wie wir wissen, was wir wissen« — wie es Karin Knorr Cetina (2002, 11)
pointiert ausdriickt. Es geht mit Wissenskulturen dann um »diejenigen Prak-
tiken, Mechanismen und Prinzipien, die, gebunden durch Verwandtschaft,
Notwendigkeit und historische Koinzidenz, in einem Wissensgebiet bestim-
men« (Knorr Cetina 2002, 11), wie die Produktion von Wissen und Erkennt-
nis funktioniert. Ausgehend davon verstehe ich erstens Wissen, insbesondere
naturwissenschaftliches Wissen, nicht als eine Reprisentation einer »Naturs,
die durch Wissenspraktiken »enthiillt« oder »entdeckt« wird. Vielmehr schlie-
3e ich mich dementsprechend der Perspektive an, dass im Prozess der »Fa-
brikation von Erkenntnis« (Knorr Cetina [1984] 2012) Wissensobjekte in der
wissenschaftlichen Praxis entstehen, die nicht unabhingig von diesen Pra-
xen bestehen und so Teil der jeweiligen Wissenskulturen sind. Die »Natur«
der jeweiligen Wissensobjekte besteht so nur praktisch innerhalb bestimmter
(Wissens-)Kulturen. Zweitens soll hier mit dem Begriff der Wissenskulturen
die inhaltliche Spezifizierung von »Wissensgebieten« als spezifische Praxis-
bereiche (im Sinne der Cultural Studies, siehe oben) weitergefithrt werden.
Es geht damit um Bereiche, die sich durch ihre jeweilige epistemische Praxis
(als auf Erkenntnis gerichtete Praxis) von anderen unterscheiden.

Aber Wissenskulturen miissen nicht akademisch situiert und auf Er-
kenntnis gerichtet sein. Knorr Cetina fithrt aus, dass Wissenskulturen
»Wissensstrategien und Prozesse auch in anderen Expertenbereichen erfas-
sen, ebenso wie wissensbezogene Orientierungen und Praktiken im Kontext
dieser Bereiche.« (Knorr Cetina 2002, 11) Ausgehend von Uberlegungen,
eine Analyse von Wissenskulturen nicht nur auf epistemische Praktiken und
Strukturen der Wissenschaften zu begrenzen (Winter und Brabec de Mori
2018; Detel 2003; Knorr Cetina 2018; zum Uberblick: Knorr Cetina und Reich-
mann 2015, 876-78) geht es auch um die Vermittlung zwischen verschiedenen
Wissensbereichen. Das bedeutet, dass es auch um Wissenskulturen ganzlich
verschiedener Bereiche, zum Beispiel im Bereich des Kochhandwerks, gehen
kann (vgl. auch Pofer] und Keller 2017, 88). Damit wird mit Wissenskulturen
also ein Analysekonzept aufgerufen, das Praktiken nach Differenzierungen
in der Art und Weise, wie in diesen Praktiken >gewusst« wird, untersucht.



https://doi.org/10.14361/9783839462461-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Theoretischer Rahmen: Ernahrungskulturen

Wie kann dieser Ansatz tber die Wissenschaften hinaus fruchtbar
gemacht werden? Geht es um Wissenskulturen, die »nicht naturwissen-
schaftliche Grundlagenforschung zum Gegenstand haben, dann wird es
besonders wichtig, einige Dinge wieder einzubeziehen, die in der neueren
Wissenschaftsforschung ausgeschlossen waren, etwa Fragen der Okonomie,
der Profession und Fragen iiber Institutionen.« (Knorr Cetina 2018, 42)
Knorr Cetina argumentiert, dass diese Aspekte in der Wissenschaftsfor-
schung tendenziell ausgeklammert werden, da sie fiir die Produktion von
Erkenntnissen eine untergeordnete Rolle spielen wiitrden. Dem ist aber nicht
vorbehaltlos zuzustimmen. Fiir die Bereiche der Ernihrungsforschung und
andere Bereiche des Erndhrungswissens ist dies besonders deutlich infrage
zu stellen. Denn nimmt man die wissenschaftlichen Bereiche zur Ernihrung
in den Blick, so hat man es prinzipiell mit zwei Forschungsaspekten zu tun,
die sich als Wissensgebiete erdffnen. Der erste und offenkundige ist jener
Bereich der Ernihrungswissenschaft und in Kombination mit der Haushalts-
wissenschaft auch die Okotrophologie. Der zweite Kontext, der nicht nur
akademisch, sondern auch zu einem grofien Anteil industriell verortet ist,
ist jener der Lebensmittelforschung und -entwicklung. Beide Bereiche sind
in unterschiedlicher Weise mit dem gesellschaftlichen (mitunter auch staat-
lichen) Auftrag der Sicherung der Lebensmittelqualitit und -bereitstellung
beschiftigt, also auch mit der normativen Frage, was gutes und richtiges
Essen sei. Das bedeutet, 6konomische und politische Faktoren spielen eine
nicht zu unterschitzende Rolle in den Ernihrungs- und Lebensmittelwissen-
schaften und sind daher auch in eine Betrachtung der damit verbundenen
Erkenntnispraxen einzubeziehen. Ernahrungswissenschaftliche Fragen sind
(auch in den grundlagenorientierten Bereichen) immer mit (bio)politischen
oder (bio)skonomischen Zielen und Anforderungen verbunden.® Ausgehend
davon soll eine machttheoretische Erweiterung dieses Konzepts aufgegriffen
werden, in der die verschiedenen Dimensionen epistemischer und sozialer
Praxis systematisch aufeinander bezogen werden kénnen. Dies gelingt,
indem die Grenzziehungen in den jeweiligen Praxen systematisch fokussiert
werden, wie ich im folgenden Unterabschnitt ausfithren werde.

9 Dariiber hinaus ist die Relevanz der Profession(alisierung) fir die epistemischen Pra-
xen ebenfalls deutlich aufgezeigt worden (Paulitz 2012a, 2012b).



https://doi.org/10.14361/9783839462461-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

52

Erndhrungskulturen und Geschlecht

3.1.2.2  Wissens- und Technikkulturen als Praktiken der Grenzziehung
Der Blick auf die in den Laboren der Naturwissenschaften erzeugten Wis-
sensbestinde greift fir das hier verfolgte Unterfangen zu kurz, da es nicht
auf die Relationen zwischen verschiedenen Wissenspraktiken ausgelegt ist. An
der Konzeption des von Knorr Cetina vorgelegten Entwurfs von Wissenskul-
turen kritisiert Paulitz (2012b, 45) auflerdem, dass »der Blick auf die soziale
Mikropraxis der Herstellung von Objekten und Wissen [...] tendenziell eine
handlungstheoretische Verkiirzung impliziert, in der das Soziale des Wis-
sens vollstindig im situativen Handeln im Labor aufzugehen scheint.« Von
dieser Kritik ausgehend, sollen auch makroperspektivische Aspekte der Wis-
sensproduktion untersucht werden: Damit verbunden ist fiir Paulitz dann
die Frage, wie Soziales mit dem in naturwissenschaftlichen Praxen erzeugten
Wissen verwoben ist, was es also genau bedeutet, wenn die erforschte »Na-
tur« Teil der Wissenskulturen ist. Sie schlagt vor, das Soziale des Wissens als
Praktiken der Grenzziehung zu verstehen. Diese mit Thomas Gieryn (1999)
als boundary work bezeichneten Praxen beziehen sich auf verschiedene Enti-
titen, die jeweils durch Abgrenzung von anderen konstituiert werden, etwa
Forschungsgegenstinde, Wissenschaftsdisziplinen oder Forschungssubjekte
(Paulitz 2012b, 47-50). In diesen Bereichen, so Paulitz, kimpfen die Akteur*in-
nen um die epistemische Autoritit (Gieryn 1999) ihrer Aussagen, also um die
Macht, dass die Aussagen der Forschungssubjekte als Mitglieder einer Diszi-
plin zu einem bestimmten Forschungsobjekt als swahr« gelten. Fiir das dieser
Studie zugrundeliegende Verstindnis von Wissen bedeutet dies, dass es Teil
sozialer Machtkiampfe ist, wer wie iiber einen bestimmten Gegenstand in legi-
timer Weise >gesichertes« Wissen hervorbringen und vermitteln kann. Wahres
Wissen ist nicht vom praktischen Prozess der Hervorbringung und Abgren-
zung der Wissenspraktiken, der Wissensgegenstinde und der Wissenssub-
jekte zu trennen.

Mit dieser Ausrichtung wird die Perspektive auf Wissenskulturen »im
Hinblick auf die soziale Dimension von Macht/Wissen-Relationen theore-
tisch« gedffnet (Paulitz 2017, 193). In ihrer machttheoretischen Weiterent-
wicklung des Analysekonzepts der Wissenskulturen schligt Paulitz (2017) vor,
mit Ludwik Fleck ([1935] 1980) von Denkstilen und Denkkollektiven auszuge-
hen. Den Denkstilbegriff spezifiziert Paulitz mit Bezug auf das genealogische
Konzept von Macht/Wissen bei Foucault (vgl. 3.1.3.2) diskurstheoretisch:

Nimmt man eine solche Perspektive fiir die Untersuchung von Wissenskul-
turen ein, dann studiert man diskursive Praktiken als durch soziale Kimpfe



https://doi.org/10.14361/9783839462461-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Theoretischer Rahmen: Ernahrungskulturen

hervorgebrachte Machtdynamiken in einem Feld. Akteurinnen in Wissens-
kulturen wiren daher zu begreifen als Erkenntnissubjekte, die in diskursiven
Positionierungs- und Distinktionspraktiken erst hervorgebracht und legiti-
miert werden und die in Relation zu den konstituierten Erkenntnisobjekten
entworfen werden. (Paulitz 2017, 202)

Neben dieser ineinander verschrankten Hervorbringung von Wissenssubjekt
und -objekt beansprucht Paulitz, dass die oben kritisierte mikrosoziologische
Engfithrung tiberwunden werden kann. Denn ein an Foucaults genealogi-
schen, d.h. produktiven Machtbegriff anschliefiendes »Verstindnis ermog-
licht es, in der Untersuchung wissenschaftlicher Erkenntnispraxis die kon-
stituierten Subjekte und Objekte an jene Macht/Wissens-Ordnungen riick-
zubinden, die nicht auf den Raum des Labors beschrinkt sind, sondern ihre
Praktiken im Kontext jener Ordnungen zu analysieren.« (Paulitz 2017, 202)

Paulitz geht in einem Beispiel itber die grundlagenorientierten Natur-
wissenschaften hinaus und fragt, wie Technikkulturen als Wissenskulturen be-
trachtet werden kénnen, und weist hier auf nichtakademische Kontexte hin.
Sie problematisiert, dass es in Technikkulturen nicht primir um Erkennt-
nis von »Wahrheit«, sondern um das »Funktionieren« oder »Gestalten« ge-
hen kénne, auch wenn dies nicht theoretisch festgelegt werden konne (Paulitz
2017, 208-9):

Technikkulturen sind vielmehr erst durch die Rekonstruktion der sie kon-
stituierenden (Wissens-, Gestaltungs- oder anderer) Praktiken zu ermitteln.
Interessant ist somit, die fiir Technikkulturen charakteristischen Konstella-
tionen und die in ihnen (maéglicherweise umkampften) Verhiltnisbestim-
mungen zwischen diesen Praktiken sowie ihre unterschiedlichen Varianten
und historischen Verschiebungen zu analysieren. (Paulitz 2017, 209)

Zusammengenommen geht es dabei um die machtvolle Konstitution von Sub-
jekt und Objekt in »epistemischen und materiellen konstruktiven Praxenc
(Paulitz 2005, 48-54). Die Hervorbringung von Subjekten und Objekten ist
im Kampf um legitimes Wissen mit materiellen Objekten und deren Bedeu-
tungen untrennbar verwoben.

Die Verwobenheit von Wissen und Technik im Bereich der Erndhrung fan-
ge ich mit dem ausgefithrten Begriff der Wissens- und Technikkulturen ein.
Zur weiteren Vertiefung werden im Folgenden Wissens- und Technikkultu-
ren entsprechend der bei Paulitz eingeschlagenen und an Michel Foucault
anschliefRenden diskurstheoretischen Rahmung weiter ausbuchstabiert. Ei-

53


https://doi.org/10.14361/9783839462461-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

54

Erndhrungskulturen und Geschlecht

ne Perspektive auf Diskurse, die verschiedene wissens- und technikkulturelle
Praktiken iiberspannen kann, betrachtet diese Verbindungen als machtf6rmi-
ge Relationen. Diese sozialtheoretische Verortung erlaubt es dariiber hinaus,
nicht nur Relationen zwischen Wissenspraxen, sondern auch den Begriff des
Wissens, der Macht und die Konzeption der Akteur*innen als Subjekte niher
zu fassen. Dieser sozialtheoretische Ansatz wird im Folgenden ausfithrlich
behandelt, da er fiir die Rahmung des Gegenstands dieser Arbeit elementar
ist. Es wird nun zunichst der Diskursbegriff niher eingefithrt und anschlie-
Rend mit den bisherigen Ausfithrungen verbunden.

3.1.3  Ernahrungskulturen als Diskurse

In der Rezeption der Arbeiten von Michel Foucault wird zumindest zwischen
»archiologischen« und »genealogischen« Zugingen oder Werkphasen unter-
schieden'®, in denen sich der Begriff des Diskurses wandelt. In der »Archiolo-
gie des Wissens« wird ein Diskurs als »Menge von Aussagen« bezeichnet, »in-
soweit sie zur selben diskursiven Formation gehoren.« (Foucault [1973] 1981,
170) »Diskursive Praxis« benennt die »im Raum und in der Zeit determinier-
ten Regeln, die in einer gegebenen Epoche und fiir eine gegebene soziale,
dkonomische, geografische oder sprachliche Umgebung die Wirkungsbedin-
gungen der Aussagefunktion definiert haben.« (Foucault [1973] 1981, 171) Es
geht in dieser »archiologischen« Fassung also um einen sprachlichen Még-
lichkeitsraum, in dem Aussagen getitigt werden kénnen und als solche auch
eine Wirkung, >Funktions, haben. Das bedeutet, dass sie als »wahr« gelten.
Aber, so analysiert Thomas Lemke, Foucault endet mit dieser >Archiologie« in
einer strukturalistischen »Sackgasse«:

Mit der Annahme, dass sich die Regelhaftigkeit von Aussagen nicht auRer-
diskursiven Praktiken, sondern ihrer differentiellen Stellung im Diskurs ver-
dankt und die Diskurse aus sich heraus ihr Determinationsprinzip produzie-
ren, ndhert sich Foucault schlieRlich wieder jener strukturalistischen These
des Primats des Zeichens, die einmal der Ausgangspunkt seiner Kritik gewe-
sen war. (Lemke [1997] 2014, 52)

10 Waihrend Thomas Lemke ([1997] 2014, 57) zwischen der Archidologie und der Ce-
nealogie eine »Akzentverschiebung« ausmacht, argumentieren Dreyfus und Rabinow
([1987] 1994, 133-7) deutlich gegen eine Einteilung in Werkphasen, vielmehr seien die
Texte Foucaults zu unterschiedlichen »Anteilen«archiologisch oder genealogisch ge-

pragt.



https://doi.org/10.14361/9783839462461-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Theoretischer Rahmen: Ernahrungskulturen

Wahrend sich die »Archiologie« so primir um die Analyse von Diskursen als
sprachlich verfasste »Wissenssysteme« dreht, bauten spitere, »genealogische«
Arbeiten auch nicht-diskursive Praxis auflerhalb der Aussage- und Wissens-
systeme in die Perspektive ein: Foucault erweitert sein Diskursverstindnis in
der Genealogie um die Analyse von Machtverhiltnissen und der Korper (vgl.
Dreyfus und Rabinow [1987] 1994, 133-7). Foucault selbst erliutert diese Ver-
schiebung in einem Interview als Abkehr von der strukturalistischen Analyse
von Aussagesystemen: »Die Geschichtlichkeit, die uns mitreifdt und uns de-
terminiert, ist eine kriegerische; sie gehort nicht zur Ordnung der Sprache.«
Dementsprechend geht es um die Analyse »der Kdmpfe, der Strategien und
der Taktiken.« (Foucault 1978, 29) Und es wird mit der Genealogie »explizit
nach den dufleren Bedingungen, Beschrinkungen und Institutionalisierun-
gen von Diskursen« gefragt (Lemke [1997] 2014, 57). Damit wendet sich Fou-
cault mit der Genealogie explizit dem Verhiltnis von Diskursen und Macht
zu. Macht ist fir Foucault ein praktisches Verhiltnis zwischen Akteur*innen:
»Macht existiert nur in actu, auch wenn sie sich, um sich in ein zerstreutes
Moglichkeitsfeld einzuschreiben, auf permanente Strukturen stiitzt.« (Fou-
cault [1987] 1994, 254)

Diese Verschiebung kann auch als »eine praxistheoretische Wendung«
(Moebius 2008b, 163) von Foucault gelesen werden. Es ist daher gut mog-
lich, die bisher gemachten praxeologischen Ausfithrungen mit einem genealo-
gischen Diskursbegriff zu verkniipfen. In einer diskurstheoretischen Lesart
der Praxistheorie geht es pointiert ausgedriickt damit um die Analyse von
»Diskursen als Praxis« (Paulitz 2012a, 49), also jenen strategischen und takti-
schen Aussagen innerhalb eines diskursiven Moglichkeitsfeldes, die im Sinne
einer sozialen Praxis routiniert, zwar intentional, aber nicht den Subjekten
vollstindig verfiigbar sind, da sie selbst nicht der >Ursprung« der Intention
sind (Foucault [1977] 1997, 116). Subjekte und Objekte bilden sich vielmehr erst
durch so verstandene diskursive Praxis innerhalb von Machtverhaltnissen.

3.1.3.1 Wissenskulturen als Spezialdiskurse/
Interdiskurse/Normalismus

Im Anschluss an Foucault hat Jiirgen Link (1983, 2013a) das Verstindnis von

Diskursen weiter begrifflich spezifiziert:"' Er unterscheidet zwischen Spezial-

11 Linkbeziehtsichinsbesondere auf die>archiologischen<Schriften, greift aber mitdem
Begriff des »Dispositivs« auch die genealogischen Arbeiten Foucaults auf (Link 2014,
2013a,17)

55


https://doi.org/10.14361/9783839462461-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

56

Erndhrungskulturen und Geschlecht

und Interdiskursen sowie dem Elementardiskurs. Mit diesen Begriffen lassen
sich gesellschaftliche Differenzierungen von Wissenspraxen einerseits und
die Relationen zwischen diesen Praxen andererseits erfassen. Die Wissen-
schaftspraxis kann hier als ein direkter Ankniipfungspunkt an die bisheri-
gen Ausfithrungen und an das Konzept der Wissens- und Technikkulturen
gesehen werden. Denn Link argumentiert, dass Foucault seinen Begriff von
Diskursen als »diskursive Formationen« oder »Wissensbereiche« eng an das,
was unter Wissenschaft verstanden werden kann, anlehnt: »Wenn Foucault
seine Diskurse also nicht mit Wissenschaften gleichsetzt, so weil es ihm pri-
mar nicht um die Form der Institutionalisierung, sondern um die Produktion
der wissensimmanenten Elemente und die Regeln ihrer Verkettungen geht.«
(Link 20132, 9) In der »Archiologie des Wissens«, so Link dann weiter, witrde
Foucault Diskurse als »je einen historisch spezifischen Raum von Sagbarkeit
und Wissbarkeit« konzipieren (Link 2013a, 9). Diese greife ich fiir die Konzep-
tion der Relation zwischen den jeweiligen als Wissens- und Technikkulturen
verstandenen Praxisbereichen bzw. Moglichkeitsriumen auf.

Link unterscheidet weiterfithrend zwischen Spezialdiskursen, Interdis-
kursen und dem Elementardiskurs, die in je spezifischen Verhiltnissen zu-
einanderstehen. Mit diesen Begriffen legt Link eine Moglichkeit zur horizon-
talen »Wissensteilung (als wissenssoziologischer Aspekt von Arbeitsteilung)«
(Link 2005, 86) vor. Spezialdiskurse

werden damit auch anschlieflbar an alle Theorien der (horizontalen) sozia-
len Differenzierung. Die Logik der Wissensspezialisierung zielt dabei ten-
denziell auf Eindeutigkeit, spezielle Definition der Begriffe, Dominanz der
Denotation und moglichst Beseitigung aller Uneindeutigkeiten und Konno-
tationen mit dem Idealtyp der mathematischen Formel. (Link 2013a, 11)

Bestimmte Praxisbereiche unterscheiden sich demzufolge durch spezifische
Formen des Wissens, durch die sie jeweils bestimmt werden. Dies lege ich im
Folgenden als diskurstheoretische Perspektive auf Grenzziehungen zwischen
Wissenskulturen aus. Spezialdiskurse sind die Diskursformationen bestimm-
ter, durch diskursive Praxen abgegrenzter Wissensbereiche. Sie sind abge-
grenzte Riume des Sag- und Wissbaren und bringen durch Grenzziehungen
in diskursiven Praxen sich selbst und ihre Gegenstinde hervor.

In modernen Gesellschaften kommt es aber nicht nur zu Spezialisierungs-
prozessen. Als »Interdiskurse« bezeichnet Link die verbindenden Wissensbe-
stinde, eine den Spezialdiskursen »gegenliufige, entdifferenzierende, parti-
ell reintegrierende Tendenz der Wissensproduktion« (Link 2013a, 11). Damit



https://doi.org/10.14361/9783839462461-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Theoretischer Rahmen: Ernahrungskulturen

sind »Diskursparzellen« gemeint, die, so Link, in mehreren Spezialdiskur-
sen und mitunter auch im als »Elementardiskurs« verstandenen Alltagswis-
sen vorkommen (vgl. Link 2013a, 11). Interdiskurse verbinden nun aber nicht
samtliches Wissen aus Spezialdiskursen und verbreiten es, vielmehr bestiin-
den sie aus »selektiv-symbolischen, exemplarisch-symbolischen, also immer
ganz fragmentarischen und stark imaginiren Briickenschligen tiber Spezial-
grenzen hinweg.« (Link 2013a, 12) Das Verstindnis oder Wissen von bestimm-
ten Dingen in den Interdiskursen deckt sich also nicht mit dem Wissen in den
jeweiligen Spezialdiskursen, sondern ist in spezifischer Weise gebrochen.
Als Beispiel fiir einen Interdiskurs' wihlt Link die Normalitit oder den
Normalismus (vgl. hierzu Link [1996] 2006, 2013b). Diesen betrachtet er als
einen besonders wirkmichtigen Interdiskurs, der seinen Kern im Spezial-
diskurs der Mathematik (Normalverteilung<) hat, aber dariiber hinaus hin-
reichend Verwendung findet. Der »Normalismus« beschreibt die Relevanz
der Kategorie des Normalen (nicht zu verwechseln mit Normativitit), des
Sich-Ausrichtens an einer Masse auf der Grundlage eines (vermeintlich wis-
senschaftlich legitimierten) Wissens iiber diese Masse: »Dieser Komplex um-
fafdt sowohl spezialdiskursive (wissenschaftliche) wie praktischgesellschaftli-
che Verfahren der >Normalisierung« — im Sinne des NormalMachens, der Pro-
duktion und Reproduktion von Normalititen.« (Link [1996] 2006, 20) Dabei
sind die Grenzen des »Normalen« nicht fest, sondern im Sinne eines »flexi-
blen Normalismus« variabel. Diese »Normalititsgrenzen« (Link [1996] 2006,
40) trennen die »Normalitit« von den »Extremen« an den Rindern. Diese Ka-
tegorie des Normalen bildet so als Interdiskurs eine kulturelle »Briicke«:

[Dlie Interdiskurse integrieren diese verschiedenen Normalititen zu allge-
mein kulturellen Vorstellungen von Normalitat, zu einer Art Querschnitts-
kategorie des Normalen — diese Querschnittskategorie schlieRlich erweist
sich als selbstverstandlicher Orientierungsmafistab moderner okzidentaler
Subjekte im Alltag: Sie fragen routinemaRig, ob etwas (noch) normal ist

12 Als interdiskursives Beispiel aus dem Bereich der Erndhrung kann hier jenes der »En-
ergie« illustrativ sein: Eine Konzeption des Menschen analog zu Maschinen, der da-
mit als Arbeitskraft konzipiert wird, die Kalorien »verbrennt« und daraus »Energie«
gewinnt. Diese Begrifflichkeit kommt eigentlich aus der Thermodynamik und hat sich
von dort in die Erndhrungswissenschaft und von dort wiederum in unser alltigliches
Korperverstindnis eingeschrieben (Osietzki 1998). Dieses Wissen findet sich auf je-
dem verarbeiteten Nahrungsmittel, das wir kaufen, in Form der »Nihrwertangaben«
und deren Anteil am »Tagesbedarf«.

57


https://doi.org/10.14361/9783839462461-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

58

Erndhrungskulturen und Geschlecht

oder nicht und adjustieren danach ihr Verhalten und Handeln. (Link [1996]
2006, 20)

Dieser Verweis darauf, dass Subjekte ihre Praxen nach dieser interdiskur-
siven Kategorie ausrichten, benennt eine produktive Form von Macht. Was
als normal gilt, wie diese Normalitit funktioniert, ist eine Frage von Macht-
kimpfen. Neben der horizontalen Wissensteilung und -integration geht Link
damit auf Machtverhiltnisse und eine Hierarchisierung verschiedener Dis-
kursparzellen und Wissensformen ein. Die horizontale und vertikale Diffe-
renzierung von Diskursen versteht er als notwendigerweise gekoppelt, ohne
dass die eine Achse von der anderen unmittelbar ableitbar wire (vgl. Link
20133, 15). Link begreift Spezialdiskurse (z.B. bestimmte Wissenschaftsdis-
ziplinen bzw. Wissensgebiete im Sinne von Wissenskulturen) so, dass diese
das Material fiir Interdiskurse bereitstellen (etwa: Normalitit, Natiirlichkeit,
Maschine). Die interdiskursiven Ubernahmen dieses Materials gliedern sich
dann in hierarchische Ebenen, deren Verhiltnis Link als »Kreativzyklus von
elementarer und elaborierter Kultur« (Link 2005, 90-92) versteht. Dies ist als
ein Kampf um das Wissen zu verstehen, welches Wissen, welche Teile davon
sich wie in welchen Bereichen interdiskursiv verbreiten, Wahrheitseffekte er-
zielen und so hegemonial werden.

Diese Konzeption ist aus mehreren Griinden fiir die vorliegende Arbeit
anschlussfihig und weiterfithrend: Vor allem wird damit das Verstindnis des
Verhiltnisses von Alltagswissen (z.B. in der Konsumpraxis) und spezialisier-
tem Wissen der Wissenschaften spezifiziert und auf seine Machtwirkungen
hin analysierbar. Als Zyklus verstanden geht es auch nicht nur darum, wie
diese Bereiche aufeinander einwirken. Es geht also nicht nur um eine »Ver-
breitung« von (naturwissenschaftlichen) Erkenntnissen, vielmehr geht es
darum, zu welchen partiellen Verkniipfungen, Verschiebungen und Briichen
es kommt. Macht lisst sich so als ein »Effekt eines komplexen Prozesses
von Kopplungen zwischen Selektionen, Monopolisierungen, Etablierung von
Grenzen der Sag- und Wissbarkeit und Ausschliissen auf der shorizontalenc
Ebene des Wissens einerseits sowie sozialen Selektionen, Monopolisierun-
gen, Ausschliissen auf der >vertikalen< Ebene der Macht andererseits« (Link
2005, 98) verstehen. Weiterhin bietet diese Konzeption auch systematischen
Raum, um Gegendiskurse und anti-hegemoniale Positionen abzubilden.

Kritisch eingewendet werden muss hier die Engfithrung auf die sprachli-
che Ebene in Links Diskursbegriff. Daher muss hier noch eine stirkere Hin-
wendung zum genealogischen Foucault vorgenommen werden. Dort wird das



https://doi.org/10.14361/9783839462461-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Theoretischer Rahmen: Ernahrungskulturen

Wissen nicht allein auf einer sprachlichen Ebene verortet, vielmehr fillt der
Blick auf das innige Verhiltnis von Macht und Wissen. Link scheint dariiber
hinaus Macht stark klassentheoretisch zu denken, wenn er diese mit mone-
tirem Reichtum gleichsetzt (siehe etwa Link 2005, 92). Daher gilt es hier nun
den Begriff der Macht zu schirfen, um iber die sprachliche Ebene hinauszu-
kommen und Machtverhiltnisse tiber die Kategorie Klasse hinaus zu 6ffnen.

3.1.3.2 Macht/Wissen

Foucaults genealogische Machtanalyse dient mir als sozialtheoretisches Fun-
dament. Diskurse werden in der genealogischen Fassung bei Foucault nicht
mehr aus sich selbst heraus definiert, sondern mit gesellschaftlichen Macht-
verhiltnissen verschrinkt gedacht. Der Machtbegriff von Foucault grenzt sich
dabei von anderen Verstindnissen von Macht ab (vgl. Moebius 2008b). Fou-
cault gibt eine »nominalistische« Definition von Macht: »die Macht ist nicht
eine Institution, ist nicht eine Struktur, ist nicht eine Michtigkeit einiger
Maichtiger. Die Macht ist der Name, den man einer komplexen strategischen
Situation in der Gesellschaft gibt.« (Foucault [1977] 1997, 94) Diese »strategi-
sche Situation« ergibt sich daraus, dass die Macht »in jeder Beziehung [..]
erzeugt« wird (Foucault [1977] 1997, 94). Die Macht besteht so in den Rela-
tionen zwischen den gesellschaftlichen Akteur*innen. Macht ist relational zu
begreifen. Am Gegenstadt der Sexualitit arbeitet Foucault ([1977] 1997) heraus,
wie der Diskurs nicht der Sexualitit im Sinne einer »repressiven« Instanz ge-
geniibertritt. Im Diskurs wird Sexualitit zum Gegenstand vieler Apparaturen
der Wissensaneignung und damit erst hervorgebracht: Macht ist produktiv,
nicht (nur) repressiv. Es formiert sich eine Macht, ein Wissen, das in »nor-
mal« und »nicht normal teilt. Wissen wird demzufolge nicht »instrumenta-
lisiert«, sondern hat eine »normalisierende Funktion« (Lemke [1997] 2014, 96).
Die Macht bringt Praktiken hervor, die sich am Wissen orientieren (vgl. auch
die obigen Ausfithrungen zum »Normalismusx, 3.1.3.1).

Foucault sieht Macht und Wissen als »immanent« an: Es »ist wohl an-
zunehmen, dafd die Macht Wissen hervorbringt (und nicht blof férdert, an-
wendet, ausnutzt); dafl Macht und Wissen einander unmittelbar einschlie-
Ren; daf} es keine Machtbeziehung gibt, ohne daf sich ein entsprechendes
Wissensfeld konstituiert, und kein Wissen, das nicht gleichzeitig Machtbe-
ziehungen voraussetzt und konstituiert.« (Foucault [1976] 1994, 39) Dieses Ver-
hiltnis von Macht und Wissen ist adressiert, wenn von der Produktivitit der
Macht die Rede ist. Macht/Wissen-Komplexe, so Foucault weiter, gehen mit

59


https://doi.org/10.14361/9783839462461-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

60

Erndhrungskulturen und Geschlecht

einer »allgemeine[n] Politik« der Wahrheit« einher (Foucault 1978, 51). Es ist
in dieser Konzeption also nicht primir so, dass eine »Menge« an Wissen mit
einer »Menge« an Macht korreliert, vielmehr ist Macht mit »Wahrheitsef-
fekten« verbunden. Diese Wahrheitseffekte bedeuten, dass etwas »wahr« ist,
dass eine Aussage funktioniert. Es geht dabei nicht um eine »Ideologie«, son-
dern eben um das »Wissen« der Akteur*innen, also das, »wovon sie tatsich-
lich tiberzeugt sind, [...] worauf sie sich selbstverstindlich, im Sinne giiltigen
(Alltags-)Wissens, berufen.« (Paulitz 2012b, 51) Die Macht/Wissen-Komplexe
bestehen in ihren Relationen und haben deshalb keinen >Ausgangspunkt« in
den Subjekten oder Objekten. In dieser relationalen Konzeption von Macht/
Wissen denkt Foucault auch eine »Gegenmacht« konsequent mit. Diskursive
Praxis versteht er als Strategie, die auf ein »Kalkiil« hin zu analysieren ist.
Die daraus folgende, forschungspragmatische Konsequenz ist, dass Macht
am besten von der Gegenmacht her zu analysieren sei: »Metaphorisch gespro-
chen heisst das, den Widerstand als chemischen Katalysator zu gebrauchen,
mit dessen Hilfe man die Machtverhiltnisse ans Licht bringt, ihre Positionen
ausmacht und ihre Ansatzpunkte und Verfahrensweisen herausbekommt.«
(Foucault 1987, 5, Schweizerisch i.0.) Fiir die hier angelegte Studie bedeutet
das, die »Fleisch« als sozialen Gegenstand stiitzenden Machtverhiltnisse von
der Abweichung, dem Veganismus und Vegetarismus, her zu untersuchen.
Strategien sind antagonistisch ausgerichtet und bilden Stabilititen aus, sie
verketten sich: »Die grofRen Herrschaftssysteme sind Hegemonie-Effekte, die
auf der Intensitit all jener Konfrontationen aufruhen« (Foucault [1977] 1997,
95). Mit Hegemonie ist die privilegierte Positionierung sozialer Gruppen und
ihrer Praxen gegeniiber anderen benannt. Macht wirkt durch ein »System der
Differenzierungen« (Foucault [1987] 1994, 257) von Akteur*innen, wodurch die-
se entsprechend positioniert werden. Ein sozial differenzierendes Moment ist
mit der Spezialisierung in Wissens- und Technikkulturen benannt. Ein zwei-
tes waren quer dazu liegende soziale Differenzierungen, wie Geschlecht oder
Klasse. Mir geht es in der Analyse um die Hegemonieeffekte, in denen sich
diese beiden Differenzierungslinien treffen.

Foucault konzipiert das Subjekt dezentriert. Die jeweiligen Strategien, die
mit Aussagen verbunden sind, sind fir Foucault ([1977] 1997, 95) nicht »Wahl
oder Entscheidung« eines Individuums. Dabei wird »das Subjekt« nicht in
seiner Handlungsfihigkeit negiert, sondern, so fasst Andreas Reckwitz Fou-
caults Position zusammen,



https://doi.org/10.14361/9783839462461-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Theoretischer Rahmen: Ernahrungskulturen

[d]as Subjekt prasentiert sich nun als die Doppelstruktur eines subiectum:
Indem sich der Einzelne bestimmten kulturellen Ordnungen unterwirft, die
ihm korperlich und psychisch die Merkmale akzeptabler Subjekthaftigkeit
seinschreibens, kann er erst jene Kompetenzen von Selbstregierung, Expres-
sivitat, rationaler Wahl etc. ausbilden, die ein Subjekt ausmachen sollen.
(Reckwitz 2008, 78)

Das Subjekt wird erst im Diskurs konstituiert und hingt in den Macht/
Wissen-Komplexen mit den jeweiligen Praxen und Wissensobjekten zusam-
men: Es

ist in Betracht zu ziehen, daf$ das erkennende Subjekt, das zu erkennen-
de Objekt und die Erkenntnisweisen jeweils Effekte jener fundamentalen
Macht/Wissen-Komplexe und ihrer historischen Transformationen bilden.
(Foucault [1976] 1994, 39)

Dieser Aspekt, dass Subjekt, Objekt und Wissenspraxen erst durch Macht/
Wissen-Komplexe hervorgebracht werden, betrachte ich als einen wesent-
lichen Knotenpunkt von Foucaults Diskurstheorie zur (feministischen)
Wissenschafts- und Technikforschung, wie er auch im Wissenskulturenkon-
zept angelegt und von Paulitz in der machtkritischen Weiterfithrung so
expliziert wurde, dass Wissenssubjekte und -objekte sich in der Praxis
bilden.

Die hier eingenommene theoretische Perspektive setzt also an der Ver-
wobenheit von Subjekt, Objekt, Wissen und Macht an. Lebensmittel sind als
Alltagstechnologien mit Bedeutungen und Wissen verbunden, welches in be-
stimmten Wissens- und Technikkulturen in Praxisbereichen als Spezialdis-
kurs hervorgebracht wird und welches interdiskursiv als Kampf um Hege-
monie mit gesellschaftlichen Machtverhiltnissen durchzogen ist. Diese sollen
nun auf die Machtachse Geschlecht hin zugespitzt werden.

3.2 Wissen/Technik/Geschlecht

Mit der bisher dargestellten theoretischen Perspektive geht ein bestimmtes
Verstindnis von Geschlecht einher, das Geschlecht in all seinen Facetten
grundsitzlich als soziale Konstruktion begreift (sieche dazu Wetterer 2008).
Es geht damit darum, wie Geschlecht in ernihrungskulturellen diskursi-
ven Praxen hervorgebracht wird. Damit zielt diese Perspektive dezidiert



https://doi.org/10.14361/9783839462461-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

