
3. Theoretischer Rahmen: Ernährungskulturen

Für die hier verfolgte Untersuchung lege ich den Fokus auf Ernährungskul-

turen und Geschlecht. Für eine solche Theorieperspektive bieten sich Ansät-

ze aus der Kultursoziologie bzw. den Cultural Studies sowie aus den Science

and Technology Studies (STS), jeweils mit besonderer Berücksichtigung ihrer

geschlechtertheoretischen und feministischen Spielarten, an. Die Fäden die-

ser Theoriefamilien greife ich in diesem Kapitel im Sinne eines »Cat’s Crad-

le« (Haraway 1994)1, einem Spiel aus Fäden, auf und mache sie für die Be-

trachtung von Ernährungskulturen fruchtbar. Dabei ist nicht das Ziel, die-

se Theoriefamilien nahtlos zu verschmelzen. Vielmehr geht es mir darum,

im Sinne Haraways Knotenpunkte dieser Perspektiven, beziehungsweise ein-

zelner, diesen Theoriefamilien zuzuordnender Stränge, zu identifizieren und

so stellenweise Verknüpfungen vorzunehmen, die für die kritische Auseinan-

dersetzung mit Lebensmitteln, Ernährungswissen, Körpern und Geschlecht

gewinnbringend sind. Für dieses Vorhaben können die STS ausgereifte Kon-

zepte für die Analyse der Herstellung, Innovation und Erforschung von Ar-

tefakten und Wissen bereitstellen, die für den Blick auf Lebensmittel und

Ernährungswissen fruchtbar sind, während die Cultural Studies eine Perspek-

tive auf die gesellschaftliche Einbettung damit verbundener sozialer Praxis

befördern können, die insbesondere für das Verständnis von Ernährungssti-

len als kulturelle Phänomene weiterführend ist. Das bedeutet, dass der hier

verfolgte Ansatz nicht die Kulturen der Ernährungswissenschaften oder der

Lebensmittelchemie, aber auch nicht den Veganismus als Subkultur in den

Blick nimmt. Eher geht es darum, wie im Kontext des Booms veganer und

vegetarischer Lebensmittel ernährungsbezogene Wissensbestände und de-

1 In deutscher Übersetzung nennt sich dieses Spiel »Abnehme-Spiel« (Haraway [1995]

2017).

https://doi.org/10.14361/9783839462461-006 - am 13.02.2026, 21:45:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462461-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


38 Ernährungskulturen und Geschlecht

ren (Wissens-)Gegenstände beschaffen, gesellschaftlich eingebettet und mit

Machtverhältnissen durchzogen sind.

Im Folgenden werde ich zunächst den Komplex aus Kultur, Wissen und

Macht klären (3.1). Aus einer diskurstheoretischen Perspektive geht es mit

›Kultur‹ um Prozesse des Umgangs mit Lebensmitteln und Körpern, die in

jeweils spezifischen Wissens- und Technikkulturen eingebettet sind. Mit Mi-

chel Foucault wird Ernährungswissen als untrennbar mit Machtverhältnissen

konzipiert. Anschließend (3.2) geht es darum, Wissen und Technik mit Ge-

schlechterkonstruktionen und insbesondere mit Männlichkeiten zusammen-

zudenken. Im dritten Abschnitt geht es um das Verhältnis von Lebensmitteln,

Körpern und Geschlecht, also um die Frage der Materialität/en: Hier werden

die in 3.1 und 3.2 gelegten Grundsteine zu einer diskurstheoretischen Lesart

des Konzeptes der »Ontologischen Politik« (Mol 1999) zugespitzt, wodurch die

Realität der jeweiligen ›Dinge‹ unmittelbar machtvoll wird.

3.1 Kultur/Wissen/Macht

Der Begriff »Ernährungskulturen« grenzt sich bewusst von einer Zweiteilung

in ein »NaturthemaErnährung« und ein »KulturthemaEssen« (Barlösius 1993,

siehe auch 2.1.1) ab (vgl. auch die Kritik bei Setzwein 2004, 20). »Kultur« und

»Ernährung« werden zusammengedacht und es ist hier nicht von »Essens-

kulturen« (vgl. etwa Engel und Scholz 2008) die Rede. Ernährung bezieht sich

auf den gesamten gesellschaftlichen Komplex rund um die Produktion, Dis-

tribution, Zubereitung, Zuführung und Einverleibung von Lebensmitteln im

Körper. Keiner dieser Aspekte soll hierbei aus einer soziologischen Betrach-

tung ausgeschlossen und als »Naturthema« den darauf spezialisierten, na-

turwissenschaftlich orientierten Ernährungswissenschaften überlassen wer-

den.2 Mir geht es darum, eine theoretische Perspektive einzunehmen, die

eine Reflexion der sozialen und kulturellen Bedingungen davon, wie Nah-

rungsmittel, Ernährungswissen und Körper zusammenhängen, ermöglicht

und dabei einen besonderen Fokus auf Geschlecht richtet. Ein solcher Ansatz

hat weder das Ziel, die naturwissenschaftliche(n) Perspektive(n) auf Körper

2 Diese Perspektive, den Körper als sozialen Gegenstand zu betrachten, ist in der Kör-

persoziologie mittlerweile etabliert (Schroer 2005; Gugutzer 2004; Meuser 2004), al-

lerdings bezieht sich diese häufiger auf den Gegenstand Sport und vernachlässigt die

Ernährung nahezu gänzlich (vgl. auch Paulitz und Winter 2017).

https://doi.org/10.14361/9783839462461-006 - am 13.02.2026, 21:45:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462461-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Theoretischer Rahmen: Ernährungskulturen 39

und Lebensmittel als »falsch« zu kritisieren (das könnte ich auch gar nicht)

oder als »ideologisch« zu demaskieren, noch der naturwissenschaftlichen ei-

ne sozialwissenschaftliche Version zur Empfehlung »guter« und »richtiger«

Ernährung entgegenzustellen.

Ziel der folgenden theoretischen Überlegungen zu einem Begriff von »Er-

nährungskulturen« ist es, eine Perspektive zu eröffnen, die nicht auf einer Di-

chotomie zwischen »Natur« und »Kultur« aufbaut. Die Auseinandersetzung

mit und Kritik an einer Zweiteilung in »Natur« und »Kultur« ist eines der

Kernanliegen der STS. Ausgehend von diesen Arbeiten werde ich eine Per-

spektive »diesseits« der Grenzziehung von Natur und Kultur verfolgen (Pau-

litz und Winter 2017, 2018). Die grundsätzliche, auch soziologisch nicht un-

bedingt selbstverständliche Stoßrichtung kann dabei aus einer STS-Perspektive

wie folgt formuliert werden:

Separating out […] objects in ›natural‹ and ›cultural‹ aspects, layers or parts,

makes little sense. (Yates-Doerr und Mol 2012, 50)

Was in dieser Formulierung eingefordert wird, ist nicht voraussetzungslos.

Das damit verbundene Verständnis von »Natur« und »Kultur« sperrt sich ge-

gen gängige Denkweisen von Natur als das »Gegebene« und Kultur als das

»Gemachte«. Damit kommt dem Begriff der »Kultur« eine spezifische Wen-

dung zu, die hier zunächst geklärt werden muss (3.1.1). Was benenne ich mit

dem Begriff der »Kultur«, wenn dieser nicht darin aufgeht, Gegensatz zur

»Natur« zu sein? Worum geht es, wenn es nicht das Ziel sein kann, zu bestim-

men, was an Ernährung natürlich und was kulturell ist?

3.1.1 Kultur/en als Praxis

Die erste Herausforderung stellt sich also mit dem Begriff der »Kultur(en)«

(vgl. für einen Überblick Moebius 2010, 2012). Raymond Williams, einer der

Begründer der Cultural Studies, erinnert daran, dass der Begriff der Kultur

in seinem früheren Gebrauch sehr viel mit unserer Ernährung zu tun hat-

te. Er verweist auf den Begriff »agriculture« und schreibt: »Culture in all its

early uses was a noun of process: the tending of something, basically crops or

animals.« (Williams [1976] 1983, 87) Die damit verbundene sozialtheoretische

Perspektive ist der Prozesscharakter von Kultur: Kultur ist das aktive Bearbei-

ten, oder man könnte sagen: »Kultivieren« (Moebius 2010, 15) von Objekten.

Dies bedeutet aber gerade nicht, dass es damit um eine Transformation dieser

Objekte aus einem natürlichen in einen kulturellen Zustand geht. Der Akzent

https://doi.org/10.14361/9783839462461-006 - am 13.02.2026, 21:45:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462461-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


40 Ernährungskulturen und Geschlecht

dieses Kulturverständnisses liegt vielmehr darin, dass Objekte sozialen Pro-

zessen nicht als Gegebenheit (»von Natur aus da«) gegenüberstehen, die aus

einem vorkulturellen oder natürlichen in einen kulturellen Zustand überführt

werden. Vielmehr wandeln sie sich in undmit kulturellen Prozessen und sind

nicht außerhalb dieser zu verorten.

Das hier verfolgte Verständnis von Kultur als Prozess versteht sich als ana-

lytisches Werkzeug und baut damit prinzipiell auf Kulturbegriffen auf, die

als »bedeutungs- und wissensorientiert« bezeichnet werden können und sich

damit von normativen, totalitätsorientierten und differenzierungstheoreti-

schen Kulturbegriffen unterscheiden lassen (Reckwitz [2004] 2008).3 Stephan

Moebius (2010, 19) verbindet damit die zentrale »Annahme, dass weder die

kulturellen Codes und Sinnsysteme noch die Praktiken, mit denen die sym-

bolische Ordnung entweder ausgedrückt, realisiert oder (re)produziert wird,

eine überzeitliche Dauer oder universell gültigeMerkmale aufweisen.« Kultur

und alles, was mit ihr benannt wird, ist nicht als statisches Gebilde, sondern

als dynamischer gesellschaftlicher Prozess zu begreifen. Mit dieser Ausrich-

tung geht es darum, Kultur als Praxis zu verstehen (Knorr Cetina 2002, 19-22;

Hörning und Reuter 2004).

Eine solche praxeologische Perspektive nimmt übersubjektive Handlungs-

routinen und -muster in den Blick (Reckwitz 2003). Es geht also weder um den

subjektiven Sinn individueller Handlungen noch um gesellschaftliche Syste-

me. Das bedeutet, dass »die kognitiv-symbolischen Ordnungen, die kultu-

rellen Codes und Strukturen der Gesellschaft nicht auf der mentalen Ebene,

sondern auf der Ebene sozialer Praktiken angesiedelt [werden], durch die die

Deutungsmuster, Sinnstrukturen, kollektiven Wissensschemata und symbo-

lischen Machtverhältnisse erst ihre Wirkungen entfalten und überhaupt be-

stehen können.« (Moebius 2008a, 60-61) Die in der Praxis hervorgebrachten

Differenzierungen und auch die Subjektkategorien, das doing gender bzw. do-

ing difference (vgl. West und Zimmerman 1987; West und Fenstermaker 2002)

ist in eine hierarchisierende symbolische Ordnung und in stabilisierende so-

ziale Strukturen eingebunden, die gemeinsam in der Praxis hervorgebracht

3 Nach Reckwitz bezeichnet der normative Kulturbegriff eine distinktive Unterschei-

dung zwischen höherer ›Kultiviertheit‹ und Unkultur, der totalitätsorientierte Kultur-

begriff benennt abgrenzbare Kollektive (etwa die »westliche Kultur« oder gar soge-

nannte »Kulturkreise«) und der differenzierungstheoretische Kulturbegriff benennt

eine abgrenzbare gesellschaftliche Sphäre der Kultur, also imweiten Sinne die Künste

(vgl. auch Moebius 2010, 16-17).

https://doi.org/10.14361/9783839462461-006 - am 13.02.2026, 21:45:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462461-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Theoretischer Rahmen: Ernährungskulturen 41

und reproduziert werden. In diesem grundsätzlich konstruktivistischen Ver-

ständnis symbolischer Sinnsysteme und sozialer Strukturen können diese

nicht ohne das doing bestehen (und vice versa) (Villa 2008b). Für die soziale

Praxis macht Reckwitz darüber hinaus den Aspekt der Materialität stark und

betont, dass praxeologische Analysen Körper und Dinge einbeziehen: »Die

Materialität der Körper ist die eine, notwendige Seite der Materialität der so-

zialen Praktiken – die andere Seite, die die Praxistheorie hervorhebt, ist in

der Materialität der Dinge zu suchen.« (Reckwitz 2003, 290) Darauf aufbau-

end verfolge ich ein Verständnis sozialer Praxen als Handlungsroutinen und

-muster, in denen das doing difference, die symbolischenOrdnungen und sozia-

len Strukturen und die Materialitäten von Körpern und Dingen unmittelbar

aufeinander verwiesen sind.

Auf diesem sozialtheoretischen Zugang beruht auch eine »Wahlver-

wandtschaft« zwischen STS und Cultural Studies, wie Mathias Wieser

beschreibt: Es »lässt sich vereinfachend, aber mit gutem Recht, sagen, dass

beide ähnliche ›Denkwerkzeuge‹ benutzen. Mit diesen haben sie politische

Dimensionen von Praktiken, wie z.B. forschen und fernsehen, deutlich

gemacht, die bislang nicht als politisch oder machtvoll galten« (Wieser 2014,

370). Mit dem ausgeführten Verständnis von Kultur als Praxis geht es folglich

um eine Analyse des politischen Charakters sozialer Praxis, das heißt, wie

diese mit Macht und Herrschaft durchzogen sind. Der Begriff der Kultur

verweist in seiner politischen Dimension als analytisches Instrument auf

die in Praktiken erzeugten, hierarchischen und machtförmigen Differenzie-

rungen innerhalb von und zwischen verschiedenen Kulturen, die selbst das

Produkt von differenzierenden Praxen sind. Ernährungskulturen bestehen in

den Praktiken, die sich um Lebensmittel und Körper drehen.

3.1.1.1 Lebensmittel als Alltagstechnologie

Die Lebensmittel, die produziert und im Konsum von Akteur*innen einver-

leibt, also Körpern zugeführt,werden, bilden einen Aspekt dermateriellenDi-

mension von ernährungskulturellen Praxen. Lebensmittel werden hergestellt,

sie sind also Produkte menschlicher Arbeit. Und das zu jedem Zeitpunkt: auf

dem Feld, im Stall, im Labor, in der Küche, auf dem Teller. Auf dem Teller hört

die ›Verwertungskette‹ aber nicht auf. Denn kaum ein Lebensmittel wird als

Selbstzweck, um auf einem Teller zu liegen, produziert. Vielmehr dient es

hier dann der Sättigung, dem Wohlgeschmack, der Gesundheit, dem Aus-

druck von Identität usw. Aus der Menge an ernährungskulturellen Kontexten

https://doi.org/10.14361/9783839462461-006 - am 13.02.2026, 21:45:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462461-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


42 Ernährungskulturen und Geschlecht

und damit verbundenen Zielen entsteht eine hohe Komplexität. Diese Kom-

plexität von Ernährung soll mit einem analytischen Fokus auf die Bereiche

des Wissens und der Technik heruntergebrochen und eingefangen werden.

Lebensmittel verstehe ich folglich als eine Technologie. Daher ist zu klä-

ren, was soziologisch unter technisch verstanden wird. Ich schließe mich hier

Nina Degeles (2002, 19-20) Ausführungen an. Sie fasst zusammen, dass ein

soziologisches Verständnis von Technik »dreistrahlig« verfährt: Ihr folgend,

ist Technik erstens materiell, zweitens in einen Handlungszusammenhang

(bzw. eine Praxis) eingebettet4 und drittens mit bestimmten Formen desWis-

sens verbunden.Dieserweite Technikbegriff erlaubt es, nicht nur die zumZube-

reiten und Verzehren von Nahrung notwendigen Geräte als technische Arte-

fakte zu betrachten, sondern auch die Lebensmittel selbst. Denn sie sind ers-

tens materiell, sie sind zweitens in bestimmte Praxen verwoben und drittens

mit verschiedenen Formen des Wissens verbunden. Soll Letzteres in das Zen-

trum der Betrachtung gestellt werden, ist damit also keine Reduktion auf die

symbolische Ebene gemeint. Vielmehr bedeutet dies eine Rahmung von Er-

nährung, die Lebensmittel als Technologie betrachtet. Diese analytische Perspek-

tive hat zwar eine gewisse Gemeinsamkeit mit der durch die Ernährungswis-

senschaft popularisierten Sicht des Menschen als »Maschine«, die Kalorien

aus Nahrung »verbrennt« (vgl. kritisch dazu Osietzki 1998; Barlösius [1999]

2011, 58-59), geht aber deutlich auf kritisch-analytische Distanz. Denn diese

Perspektive impliziert, dassmenschliche Arbeit (»Produktion«) selber das Pro-

dukt von Ernährung ist. Lebensmittel sind technisch durch ihrenGebrauch,mit

dem menschliche »Bedürfnisse« befriedigt und »Arbeitskraft« oder ein »ge-

sunder« Körper »produziert« werden (sollen). Diese Position ist bereits bei

Karl Marx und Friedrich Engels angedacht worden. Dadurch, dass Lebens-

mittel in einem gesellschaftlichen Produktionsprozess entstehen, seien auch

deren Produkte, also diemenschlichen Körper, Produkt gesellschaftlicher Ver-

hältnisse und nicht ›natürlich‹: »Indem die Menschen ihre Lebensmittel pro-

duzieren, produzieren sie indirekt ihr materielles Leben selbst.« (Marx und

Engels [1845/46, 1932] 1978, 21) Die daran anschließende empirische Frage ist

4 Es sagt viel über die Rolle von Ernährung in der Soziologie aus, wenn Degele zur Il-

lustration des technischen Charakters auch der allergewöhnlichsten Tätigkeiten hier als

Beispiel das »Kochen« wählt: »Auch Kochen, sei esmit dem Löffel oder derMikrowelle,

ist eine technische Handlung« (Degele 2002, 20). Dem schließe ich mich hier nahtlos

an.

https://doi.org/10.14361/9783839462461-006 - am 13.02.2026, 21:45:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462461-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Theoretischer Rahmen: Ernährungskulturen 43

also, wie die Produktion von Lebensmitteln und die Produktion bestimmter

Körper miteinander vermittelt sind.

Hier betrachte ich zunächst die Ebene der symbolischen Bedeutungen,

deren Zusammenhang mit der Materialität der Lebensmittel widme ich mich

in 3.3. Da Lebensmittel, deren Zubereitung und vor allem deren Verzehr ein

Aspekt des täglichen Lebens sind, verstehe ich sie als als alltagstechnische

Objekte. Als solche können sie mit den Cultural Studies als Konsumgüter be-

trachtet werden, die mit symbolischen Bedeutungen und Konnotationen ver-

bunden sind, die wiederum nicht von den gesellschaftlichen Verhältnissen zu

trennen sind. Lebensmittel gelten als gesund, modern, nobel, trendy, oder

auch als männlich. Die Cultural Studies begreifen Sinnstiftungen und Bedeu-

tungszuschreibungen von alltagstechnischen Konsumgütern als Kampf um

kulturelle Hegemonie. Dieser Ansatz erlaubt es, Bedeutungen von und das

Wissen um alltagstechnologische Objekte auf ihre sozialen Machtbeziehun-

gen hin zu analysieren:

Commodities are, also, cultural signs.Theyhave alreadybeen invested, by the

dominant culture, with meanings, associations, social connotations. Many

of these meanings seem fixed and ›natural‹. But this is only because the

dominant culture has so fully appropriated them to its use, that the mean-

ings which it attributes to the commodities have come to appear as the only

meaning which they can express. (Clarke et al. [1975] 2005, 102)

Diesem Verständnis nach werden die Bedeutungen und die Zeichenhaftigkeit

von Konsumgütern durch dominante Gruppen, hier ist es die herrschende

Klasse, durch Vermittlung in Institutionen wie der Schule oder über Medi-

en bestimmt. Diese Eindeutigkeit, dass die herrschende Gruppe, die hier als

dominant culture verstanden wird,5 den Gebrauch und die symbolischen Be-

deutungen von Artefakten bestimmt, wurde später – zu Recht – revidiert und

die Position der Nutzer*innen von Alltagstechnologien gestärkt (Du Gay et al.

[1997] 2013). Der für mich zentrale Punkt ist aber, dass alltagstechnische Ob-

jekte und ihre symbolischen Konnotationen in Beziehung zu Kulturen und

Subkulturen stehen und damit Teil der Kämpfe um gesellschaftliche Hege-

monie sind. Hinter dem Blick der Cultural Studies auf die kulturellen Kämpfe

5 In diesem frühen Verständnis der Cultural Studies drückt sich ein reduktionistisches

Klassenverständnis aus: Subkulturen sind Teil der Arbeiter*innenklasse und stehen

demnach in Konflikt mit der dominant culture und ihrer eigenen parent culture, der Ar-

beiter*innenkultur (vgl. Marchart 2008, 100-4).

https://doi.org/10.14361/9783839462461-006 - am 13.02.2026, 21:45:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462461-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


44 Ernährungskulturen und Geschlecht

um die Bedeutung von Alltagsgegenständen steht die bei Antonio Gramsci

aufgegriffene Denkbewegung, dass Herrschaft nicht (nur) durch Zwang und

Gewalt ausgeübt und aufrechterhalten wird. Mit dem Begriff der Hegemo-

nie drückt Gramsci die Einsicht aus, dass in kapitalistischen Gesellschaften

Herrschaft nicht primär auf einer gewaltsamen Unterdrückung beruht, son-

dern in einer Übereinkunft »spontanen Konsenses« der Beherrschten mit der

Herrschaft, wodurch Zwang und Unterdrückung nur in Krisenzeiten als Mit-

tel zur Herrschaftsabsicherung dienen (Gramsci [1929] 1992, 12). Hegemonie

benennt damit einen Prozess, in dem die Herstellung und Sicherung der Le-

gitimität von Herrschaft und Dominanz mit kulturellenMitteln gelingt.

Hegemonie ist als fortlaufender gesellschaftlicher Prozess zu begreifen.

Sie muss dementsprechend gegen Angriffe und Störungen verteidigt wer-

den. Dick Hebdige (1979) analysiert früh die Subkultur der Punks und wie sie

durch ihren »Style« die Hegemonie stören: Kleidungs- und Schmuckstücke

wie Bondage-Hosen und umfunktionierte Sicherheitsnadeln hätten das Po-

tenzial, gängige Kleidernormen zu unterlaufen und so deren »Normalität« in-

frage zu stellen. Diese antihegemonialen Praxen, so Hebdige (1979, 92-9), sei-

en auf zwei Arten wieder in die kulturelle Hegemonie der bürgerlichen Klasse

integriert worden: Erstens durch kapitalistische Aneignung und massenhafte

Vermarktung und zweitens durch eine »ideologische Vereinnahmung«, in-

dem subkulturelle Praxen medial massentauglich dargestellt werden und so

keine Störung gesellschaftlicher Normalität mehr sind. Daran anknüpfend

lässt sich also annehmen, dass Objekte und damit verbundene subkulturelle,

also die hegemoniale Ordnung störende Praktiken durch derartige Strategi-

en wieder integriert werden und die hegemoniale Ordnungwieder stabilisiert

wird, indem den subkulturellen Praxen ihr störender Charakter genommen

wird.

Was bedeutet das für die hier verfolgte Fragestellung? Die Arbeiten der

Cultural Studies zielen auf soziale Kämpfe um die symbolische Ordnung und

der Fokus liegt auf den Prozessen der Bedeutungszuschreibung. Hierbei

ist insbesondere die oben von Clarke et al. ([1975] 2005) aufgestellte These

weiterführend, dass Bedeutungszuschreibungen sedimentieren und natu-

ralisiert werden, sodass der Prozess der Bedeutungsgenerierung aufgrund

vermittelter Alternativlosigkeit den Akteur*innen nicht ersichtlich wird,

wodurch kulturelle Hegemonie entsteht. In Auseinandersetzung mit Ernesto

Laclau und Chantal Mouffe, die den Hegemonie-Begriff mit foucaultscher

Diskurstheorie verbinden, definiert Moebius Hegemonie als eine »Beziehung

zwischen verschiedenen artikulatorischen Praxen, wobei wenigstens eine

https://doi.org/10.14361/9783839462461-006 - am 13.02.2026, 21:45:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462461-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Theoretischer Rahmen: Ernährungskulturen 45

von diesen gegenüber anderen die Vorherrschaft erlangt.« (Moebius 2003,

188) Hegemonie ist also nichts, was jemand oder eine Gruppe besitzt, es

benennt eine hierarchische Beziehung von Praktiken.6 Dieses Verständnis

von kultureller Praxis als Kampf um Hegemonie greife ich für diese Studie

auf. Der Forschungsstand hat gezeigt, dass der Zeichencharakter von Lebens-

mitteln in der sozialwissenschaftlichen Ernährungsforschung unumstritten

ist. Die Cultural-Studies-Perspektive kann die Betrachtung von Veganismus

und Fleischalternativen an dieser Stelle weiterführen, indem die mit Lebens-

mitteln verbundenen Konnotationen und Symboliken auf ihre Verwobenheit

mit gesellschaftlichen Machtverhältnissen hin betrachtet werden können.

Aus dieser Position heraus betrachte ich vegane Lebensmittel als potenzielle

Störung ernährungskultureller Hegemonie des Karnismus.7 Mir geht es

damit nicht um eine Subkultur im Sinne der ›klassischen‹ Arbeiten der Cul-

tural Studies, sondern vielmehr um Ernährungspraktiken wie Veganismus,

Vegetarismus oder Karnismus, die auf bestimmte Weise in Beziehungen

zu als Alltagstechnologien verstandenen Lebensmitteln stehen. Wie werden

die Lebensmittel in Bezug auf ernährungskulturelle Hegemonie positioniert

und welche Machtrelationen lassen sich darüber erkennen? Wo lassen sich

Störungen identifizieren, über die sich etwas über Herrschaftsverhältnisse

und damit verbundene ernährungskulturelle Hegemonien erfahren lässt?

Wie werden Störungen bearbeitet, um die Hegemonie (wieder) herzustellen?

Die Cultural-Studies-Perspektive auf Alltagstechnologien hat in den

1990er-Jahren eine entscheidende Weiterentwicklung erfahren. Das Au-

tor*innenkollektiv Du Gay et al. ([1997] 2013) hat umfangreich beschrieben,

wie der SONY Walkman als Beispiel für ein alltagstechnologisches Artefakt

durch soziale Nutzungsprozesse geformt und mit Bedeutung versehen

6 Der Begriff der »artikulatorischen Praxis« verweist bei Laclau und Mouffe ([1991] 2015,

139-49) zugleich auf die diskursiven und nicht-diskursiven Praxen bei Foucault, deren

Unterscheidung damit überwundenwerden soll. DemVerständnis vonDiskursenwid-

me ich mich in 3.1.3., wobei sich mein Verständnis diskursiver Praxis im Anschluss an

den ›genealogischen‹ Foucault ebenfalls auf diskursive und nicht-diskursive Elemente

bezieht und damit der ›artikulatorischen Praxis‹ weitgehend entspricht.

7 Mit »Karnismus« soll hier kein Bezug auf die sozialpsychologischen Arbeiten von Joy

([2010] 2015) vorgenommen werden. Vielmehr verwende ich den Begriff hier, um da-

mit auch die ernährungskulturelle Kontingenz der mit Fleisch verbundenen Praxen

einzufangen. Welche Bedeutungen Lebensmitteln dabei zugeschrieben wird, ist eine

empirische Frage.

https://doi.org/10.14361/9783839462461-006 - am 13.02.2026, 21:45:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462461-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


46 Ernährungskulturen und Geschlecht

wird. Die Autor*innen folgen der These, dass die Sinngenerierung tech-

nischer Artefakte nicht an einer Stelle, sondern in fünf interdependent

relational zueinander positionierten »Praxisbereichen« zu lokalisieren ist.

Diese fünf Praxisbereiche werden als cultural circuit beschrieben. Dies sind:

die Produktion, die Konsumtion, die politische Regulation, die medialen

Repräsentationen und die Identitätskonstruktionen. Zentral an der Kon-

zeption des cultural circuit ist, dass damit verschiedene Praktiken in einem

Verhältnis der »Multidimensionalität« (Marchart 2008, 228), Relationalität

und Interdependenz gedacht werden. Allerdings sollen diese fünf Statio-

nen als Ansatzpunkte der Analyse nicht übernommen und damit gesetzt

werden. Vielmehr geht es daran anknüpfend darum, dass Lebensmittel als

Alltagstechnologien mit sozialen Positionierungen einhergehen und die Rolle

von Konsumgütern und Alltagstechnologien mit sozialen Positionierungen

verknüpft ist und diese so mit gesellschaftlichen Machtverhältnissen und

-kämpfen auf verschiedenen, miteinander verwobenen gesellschaftlichen

Dimensionen und in verschiedenen Praxisbereichen verbunden sind.

An dieser Stelle wird zunächst die Perspektive, verschiedene »Stationen«

kultureller Artefakte als Relationen zwischen Praxisbereichen zu begreifen,

wie sie mit dem cultural circuit (Du Gay et al. [1997] 2013) vorliegt, für diese

Studie zurechtgelegt. Damit ist drittens die Frage, wie diese Relationen zu

begreifen sind, zu schärfen. Hierzu lohnt ein Rückgriff auf Stuart Hall, der

unter Bezug auf Foucaults Diskursbegriff (hier insb. Foucault [1973] 1981) und

Gramscis Hegemonietheorie es erlaubt, diese Relationen aus einer machtkri-

tischen Perspektive zu betrachten.8 Im Decoding/Encoding-Modell hat Hall

die mediale Zirkulation von Wissen und Bedeutungen zwischen den Prak-

tiken des Kodierens und Dekodierens differenziert, zwischen Praktiken, die

Nachrichten senden, und solchen, die sie empfangen. Er hat dabei hervor-

gehoben, dass diese nur analytisch zu trennen seien: »Der Konsum bzw. die

Rezeption der Fernsehnachricht ist mithin also selbst ein ›Moment‹ des Pro-

duktionsprozesses« (Hall [1980] 1999, 99). Übertragen auf Alltagstechnologien

bedeutet dies, dass die Bedeutungszuschreibungen nicht nur in den Prakti-

ken der Produktion (ganz konkret imMarketing) oder des Konsums eindeutig

8 Die hier enger an Hall anschließende Rezeption des cultural circuit greift einen von

Oliver Marchart benannten Kritikpunkt am cultural circuit auf: »So produktiv sich das

heuristische Modell bei der Analyse kultureller Artefakte erweisen mag, so wenig hat

es zur Analyse politischer Diskurse und sozialenWiderstands beigetragen.« (Marchart

2008, 231)

https://doi.org/10.14361/9783839462461-006 - am 13.02.2026, 21:45:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462461-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Theoretischer Rahmen: Ernährungskulturen 47

festgesetzt werden. Sinn, Bedeutungen oder Wissen liegen aus dieser Per-

spektive also weder in den Objekten, noch werden die beteiligten Akteur*in-

nen oder Subjekte als Quelle dieses Sinns betrachtet, noch sind diese allein in

einem bestimmten Praxisbereich zu suchen. Es ist ein »Kampf um Bedeutun-

gen«, ein Kampf um die kulturelle Ordnung (Hall [1980] 1999, 101). Zweitens

übernehmen Akteur*innen die kulturelle Ordnung nicht nahtlos und es sind

auch antihegemoniale Praxen in diesem Modell mitgedacht.

Was bedeutet dies für das Verständnis von Ernährungskulturen? Das Mo-

dell des cultural circuit ist anschlussfähig, da die Bedeutung der Lebensmittel

nicht bloß in den Praktiken der Produktion, der Regulation oder der Kon-

sumsphäre zu suchen ist, da diese Praxisbereiche in spezifischen Relationen

zueinander positioniert sind, die in einer diskursiven Ordnung stehen und

da bestimmte Bedeutungen und bestimmtes Wissen zwischen den Bereichen

zirkulieren. Diese Logik des cultural circuit reflektierend, sollen aber die Sta-

tionen nicht in der dort angedachten vorgegebenen Form übernommen wer-

den. Dies hat zwei Gründe. Der erste ist, dass die fünf »Stationen« unter-

schiedlich gelagerte soziale und kulturelle Dimensionen adressieren. Vor al-

lem die als Repräsentationen gedachten Wissensbestände und die »Station«

der Identitäten liegen quer zu den eher an den Praxisformen orientiert abge-

steckten Gebieten der Produktion, Regulation und Konsumtion. Denn Wis-

sen, Repräsentationen und Bedeutungen zirkulieren zwischen den Bereichen

und es ist als ein Kampf um Hegemonie zu verstehen, welches Wissen und

welche Bedeutungen (auswelchemBereich) dominieren. Außerdem sind auch

die Subjektpositionen zwischen den Praxisbereichen stärker, als es hier an-

gedacht ist, machtvoll umkämpft und differenziert zu betrachten. Mit einem

Objekt ist möglicherweise mehr als eine Form von Identität verbunden bzw.

kann diese zwischen den Bereichen variieren oder spezifisch für diese Berei-

che sein. Damit geht es nicht nur um eine horizontale Differenzierung, son-

dern auch um vertikal gelagerte Macht- und Herrschaftsverhältnisse in und

zwischen den Bereichen. Der zweite Grund ist, dass die drei verbleibenden

»Stationen« nicht zwangsweise erschöpfend sind, um einen Gegenstand zu

erklären, vielmehrmöchte ich argumentieren, dass es nicht möglich ist, diese

theoretisch festzusetzen. So fehlt im cultural circuit beispielsweise der Bereich

der wissenschaftlichen Forschung, die für Ernährungspraxen eine wichtige

Rolle spielt. Es ist demnach eine Frage des jeweiligen Gegenstands, welche

Stationen untersucht werden. Außerdem stellt sich direkt die Frage, was die-

se Praxisbereiche abgrenzt.

https://doi.org/10.14361/9783839462461-006 - am 13.02.2026, 21:45:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462461-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


48 Ernährungskulturen und Geschlecht

Während ich also dem basalen gesellschaftstheoretischen Verständnis des

circuit folge, gilt es, das Verständnis der einzelnen »Stationen« zu schärfen.

Ausgehend von der Betonung des Wissens für die Relation zwischen ihnen,

macht es Sinn, auch die Wissenspraxis entsprechend zu fokussieren: Wie

wird Wissen über Ernährung und Lebensmittel erzeugt und wie zirkuliert

es? Dazu soll im Folgenden eine theoretische Verknotung und Spezifizierung

des Verständnisses der »Stationen« im cultural circuit mit der STS-Perspektive

der Wissens- und Technikkulturen vorgenommen werden, das anschließend

an diskurstheoretische Positionen und damit auch an diemakrosoziale Ebene

rückgebunden wird. Zudem sind in der weiteren theoretischen Auseinander-

setzung zwei Punkte zu vertiefen: Erstens geht es darum, wo und wie die Be-

deutungen von Artefakten in der Praxis generiert werden undwelche Rolle die

Materialität dabei spielt. Denn was bei einer Cultural-Studies-Perspektive auf

(Alltags-)Technologien kritisch angemerkt werden kann, ist, dass »der praxis-

generierende Anteil des technischen Artefakts unterbelichtet« (Wieser 2019,

10) bleibt. Dieser Kritik schließe ich mich an und wende mich (insbesonde-

re in 3.3) stärker STS-Perspektiven zu, die diese Rolle der Materialität beto-

nen. Zweitens ist das Verständnis von Macht und Herrschaft, das eng mit

jenem von Hegemonie einhergeht, zu schärfen, da hier ein noch sehr nah an

Gramsci angelehnter Klassendualismus heraussticht. Hierzu sollen im weite-

ren Verlauf einerseits der Machtbegriff und andererseits die Perspektive auf

Geschlecht und dessen Überschneidung mit Klasse geschärft werden.

3.1.2 Ernährungskulturen als Wissens- und Technikkulturen

Um mit dem Begriff der Ernährungskulturen auf den Bereich des Wissens

und der Technik zu fokussieren, wird eine dezidiert wissens- und wissen-

schaftssoziologische Schärfung von Wissensprozessen notwendig. Es soll

damit nicht nur die gesellschaftliche Distribution ernährungswissenschaft-

lichen Wissens und deren Rolle in Konsumpraktiken bedacht, sondern ein

theoretisches Vokabular zurechtgelegt werden, das den Status des natur- und

technikwissenschaftlichen Wissens der (Ernährungs-)Wissenschaften und

dessen gesellschaftliche Einbettung soziologisch einfängt. Die Relevanz von

naturwissenschaftlich begründetem Ernährungswissen für die alltäglichen

Ernährungspraxen wurde breit herausgestellt (Barlösius [1999] 2011, 50-73),

aber ohne dass dabei tiefergehend wissenssoziologisch reflektiert wurde, wie

das ernährungswissenschaftliche Wissen ein gesellschaftlich geprägtes Wis-

sen ist, und wie das ernährungswissenschaftliche Wissen in der Gesellschaft

https://doi.org/10.14361/9783839462461-006 - am 13.02.2026, 21:45:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462461-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Theoretischer Rahmen: Ernährungskulturen 49

zirkuliert. Um an dieser Stelle keiner szientistischen oder naturalistischen

Perspektive aufzusitzen, ist also zu klären, wie dieses Wissen soziologisch zu

betrachten ist.

Gesellschaftlich kommt dem naturwissenschaftlichen Wissen als Garant

für gesichertes Wissen über die Beschaffenheit der »Natur« eine herausra-

gende Stellung zu. Denn, so bringt es Donna J. Harraway für die als techno-

science verstandenen Natur- und Technikwissenschaften programmatisch auf

den Punkt:

If technoscience is, among other things, a practice of materializing refigura-

tions of what counts as nature, a practice of turning tropes into worlds, then

howwe figure technoscience makes an immense difference. (Haraway 1994,

60)

Das bedeutet, wenn technosciences bestimmen und ›materialisieren‹, was »na-

türlich« ist, dann ist das Verständnis eben diesesWissens elementar.Denn, so

wendet Tanja Paulitz die Rolle von Naturwissenschaften, es »werden im wis-

senschaftlichen Wissen moderner Gesellschaften machtvolle Deutungen der

Welt erzeugt. ImWissen werden normative Vorstellungen der Gesellschaft als

quasi ›objektives‹ und gesichertes Wissen autorisiert und legitimiert.« (Pau-

litz 2012b, 61) Dieses grundsätzliche Verständnis der feministischen STS von

Wissen als mit sozialen Macht- und Herrschaftsverhältnissen verbunden, ist

für diese Arbeit leitend. Damit geht die These einher, dass den technosciences

im oben skizzierten Sinne im Kampf umHegemonie, um dasWissen über Er-

nährung und die Bedeutungen von Lebensmitteln, eine besonders machtvolle

Position zukommt. Dazu muss zunächst geklärt werden, wie das Wissen der

technosciences hervorgebracht wird, um darauf aufbauend diesesWissen ge-

sellschaftstheoretisch einzubetten. Ersteres soll im folgenden Unterabschnitt

mit dem theoretischen Ansatz der Wissens- und Technikkulturen eingefan-

gen werden.

3.1.2.1 Wissenskulturen

Der Forschungsansatz der Wissenskulturen (vgl. zur Einführung Knorr Ceti-

na und Reichmann 2015) kann der sozialkonstruktivistischen Wissenschafts-

forschung, genauer: dem »Laborkonstruktivismus« (Maasen 2007, 17), zuge-

rechnet werden. Die sozialkonstruktivistische Perspektive kritisiert die An-

nahme eines »Sonderstatus« naturwissenschaftlichen Wissens als eine ob-

jektive Repräsentation der »Wirklichkeit«. So gebe es in der »konstruktivisti-

schen Wende« der Wissenschaftsforschung keine Unterscheidung mehr zwi-

https://doi.org/10.14361/9783839462461-006 - am 13.02.2026, 21:45:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462461-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


50 Ernährungskulturen und Geschlecht

schen den Erkenntnispraktiken und ihrem sozialen Kontext, vielmehr geraten

wissenschaftliche Aussagen und die Erkenntnisweisen in den Blick soziolo-

gischer Forschung (vgl. Hofmann und Hirschauer 2012, 87). Die sogenannten

»Laborstudien« haben den Anspruch, die »Black Box« derWissensproduktion

zu öffnen und mit ethnografisch ausgerichteten Feldforschungen zu bestim-

men, »wie wir wissen, was wir wissen« – wie es Karin Knorr Cetina (2002, 11)

pointiert ausdrückt. Es geht mit Wissenskulturen dann um »diejenigen Prak-

tiken, Mechanismen und Prinzipien, die, gebunden durch Verwandtschaft,

Notwendigkeit und historische Koinzidenz, in einem Wissensgebiet bestim-

men« (Knorr Cetina 2002, 11), wie die Produktion von Wissen und Erkennt-

nis funktioniert. Ausgehend davon verstehe ich erstensWissen, insbesondere

naturwissenschaftlichesWissen, nicht als eine Repräsentation einer »Natur«,

die durchWissenspraktiken »enthüllt« oder »entdeckt« wird. Vielmehr schlie-

ße ich mich dementsprechend der Perspektive an, dass im Prozess der »Fa-

brikation von Erkenntnis« (Knorr Cetina [1984] 2012) Wissensobjekte in der

wissenschaftlichen Praxis entstehen, die nicht unabhängig von diesen Pra-

xen bestehen und so Teil der jeweiligen Wissenskulturen sind. Die »Natur«

der jeweiligen Wissensobjekte besteht so nur praktisch innerhalb bestimmter

(Wissens-)Kulturen. Zweitens soll hier mit dem Begriff der Wissenskulturen

die inhaltliche Spezifizierung von »Wissensgebieten« als spezifische Praxis-

bereiche (im Sinne der Cultural Studies, siehe oben) weitergeführt werden.

Es geht damit um Bereiche, die sich durch ihre jeweilige epistemische Praxis

(als auf Erkenntnis gerichtete Praxis) von anderen unterscheiden.

Aber Wissenskulturen müssen nicht akademisch situiert und auf Er-

kenntnis gerichtet sein. Knorr Cetina führt aus, dass Wissenskulturen

»Wissensstrategien und Prozesse auch in anderen Expertenbereichen erfas-

sen, ebenso wie wissensbezogene Orientierungen und Praktiken im Kontext

dieser Bereiche.« (Knorr Cetina 2002, 11) Ausgehend von Überlegungen,

eine Analyse von Wissenskulturen nicht nur auf epistemische Praktiken und

Strukturen der Wissenschaften zu begrenzen (Winter und Brabec de Mori

2018; Detel 2003; Knorr Cetina 2018; zum Überblick: Knorr Cetina und Reich-

mann 2015, 876-78) geht es auch um die Vermittlung zwischen verschiedenen

Wissensbereichen. Das bedeutet, dass es auch um Wissenskulturen gänzlich

verschiedener Bereiche, zum Beispiel im Bereich des Kochhandwerks, gehen

kann (vgl. auch Poferl und Keller 2017, 88). Damit wird mit Wissenskulturen

also ein Analysekonzept aufgerufen, das Praktiken nach Differenzierungen

in der Art und Weise, wie in diesen Praktiken ›gewusst‹ wird, untersucht.

https://doi.org/10.14361/9783839462461-006 - am 13.02.2026, 21:45:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462461-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Theoretischer Rahmen: Ernährungskulturen 51

Wie kann dieser Ansatz über die Wissenschaften hinaus fruchtbar

gemacht werden? Geht es um Wissenskulturen, die »nicht naturwissen-

schaftliche Grundlagenforschung zum Gegenstand haben, dann wird es

besonders wichtig, einige Dinge wieder einzubeziehen, die in der neueren

Wissenschaftsforschung ausgeschlossen waren, etwa Fragen der Ökonomie,

der Profession und Fragen über Institutionen.« (Knorr Cetina 2018, 42)

Knorr Cetina argumentiert, dass diese Aspekte in der Wissenschaftsfor-

schung tendenziell ausgeklammert werden, da sie für die Produktion von

Erkenntnissen eine untergeordnete Rolle spielen würden. Dem ist aber nicht

vorbehaltlos zuzustimmen. Für die Bereiche der Ernährungsforschung und

andere Bereiche des Ernährungswissens ist dies besonders deutlich infrage

zu stellen. Denn nimmt man die wissenschaftlichen Bereiche zur Ernährung

in den Blick, so hat man es prinzipiell mit zwei Forschungsaspekten zu tun,

die sich als Wissensgebiete eröffnen. Der erste und offenkundige ist jener

Bereich der Ernährungswissenschaft und in Kombination mit der Haushalts-

wissenschaft auch die Ökotrophologie. Der zweite Kontext, der nicht nur

akademisch, sondern auch zu einem großen Anteil industriell verortet ist,

ist jener der Lebensmittelforschung und -entwicklung. Beide Bereiche sind

in unterschiedlicher Weise mit dem gesellschaftlichen (mitunter auch staat-

lichen) Auftrag der Sicherung der Lebensmittelqualität und -bereitstellung

beschäftigt, also auch mit der normativen Frage, was gutes und richtiges

Essen sei. Das bedeutet, ökonomische und politische Faktoren spielen eine

nicht zu unterschätzende Rolle in den Ernährungs- und Lebensmittelwissen-

schaften und sind daher auch in eine Betrachtung der damit verbundenen

Erkenntnispraxen einzubeziehen. Ernährungswissenschaftliche Fragen sind

(auch in den grundlagenorientierten Bereichen) immer mit (bio)politischen

oder (bio)ökonomischen Zielen und Anforderungen verbunden.9 Ausgehend

davon soll eine machttheoretische Erweiterung dieses Konzepts aufgegriffen

werden, in der die verschiedenen Dimensionen epistemischer und sozialer

Praxis systematisch aufeinander bezogen werden können. Dies gelingt,

indem die Grenzziehungen in den jeweiligen Praxen systematisch fokussiert

werden, wie ich im folgenden Unterabschnitt ausführen werde.

9 Darüber hinaus ist die Relevanz der Profession(alisierung) für die epistemischen Pra-

xen ebenfalls deutlich aufgezeigt worden (Paulitz 2012a, 2012b).

https://doi.org/10.14361/9783839462461-006 - am 13.02.2026, 21:45:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462461-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


52 Ernährungskulturen und Geschlecht

3.1.2.2 Wissens- und Technikkulturen als Praktiken der Grenzziehung

Der Blick auf die in den Laboren der Naturwissenschaften erzeugten Wis-

sensbestände greift für das hier verfolgte Unterfangen zu kurz, da es nicht

auf die Relationen zwischen verschiedenenWissenspraktiken ausgelegt ist. An

der Konzeption des von Knorr Cetina vorgelegten Entwurfs von Wissenskul-

turen kritisiert Paulitz (2012b, 45) außerdem, dass »der Blick auf die soziale

Mikropraxis der Herstellung von Objekten und Wissen […] tendenziell eine

handlungstheoretische Verkürzung impliziert, in der das Soziale des Wis-

sens vollständig im situativen Handeln im Labor aufzugehen scheint.« Von

dieser Kritik ausgehend, sollen auch makroperspektivische Aspekte der Wis-

sensproduktion untersucht werden: Damit verbunden ist für Paulitz dann

die Frage, wie Soziales mit dem in naturwissenschaftlichen Praxen erzeugten

Wissen verwoben ist, was es also genau bedeutet, wenn die erforschte »Na-

tur« Teil der Wissenskulturen ist. Sie schlägt vor, das Soziale des Wissens als

Praktiken der Grenzziehung zu verstehen. Diese mit Thomas Gieryn (1999)

als boundary work bezeichneten Praxen beziehen sich auf verschiedene Enti-

täten, die jeweils durch Abgrenzung von anderen konstituiert werden, etwa

Forschungsgegenstände, Wissenschaftsdisziplinen oder Forschungssubjekte

(Paulitz 2012b, 47-50). In diesen Bereichen, so Paulitz, kämpfen die Akteur*in-

nen um die epistemische Autorität (Gieryn 1999) ihrer Aussagen, also um die

Macht, dass die Aussagen der Forschungssubjekte als Mitglieder einer Diszi-

plin zu einem bestimmten Forschungsobjekt als ›wahr‹ gelten. Für das dieser

Studie zugrundeliegende Verständnis von Wissen bedeutet dies, dass es Teil

sozialerMachtkämpfe ist,werwie über einen bestimmtenGegenstand in legi-

timerWeise ›gesichertes‹Wissen hervorbringen und vermitteln kann.Wahres

Wissen ist nicht vom praktischen Prozess der Hervorbringung und Abgren-

zung der Wissenspraktiken, der Wissensgegenstände und der Wissenssub-

jekte zu trennen.

Mit dieser Ausrichtung wird die Perspektive auf Wissenskulturen »im

Hinblick auf die soziale Dimension von Macht/Wissen-Relationen theore-

tisch« geöffnet (Paulitz 2017, 193). In ihrer machttheoretischen Weiterent-

wicklung des Analysekonzepts derWissenskulturen schlägt Paulitz (2017) vor,

mit Ludwik Fleck ([1935] 1980) von Denkstilen und Denkkollektiven auszuge-

hen. Den Denkstilbegriff spezifiziert Paulitz mit Bezug auf das genealogische

Konzept von Macht/Wissen bei Foucault (vgl. 3.1.3.2) diskurstheoretisch:

Nimmt man eine solche Perspektive für die Untersuchung von Wissenskul-

turen ein, dann studiert man diskursive Praktiken als durch soziale Kämpfe

https://doi.org/10.14361/9783839462461-006 - am 13.02.2026, 21:45:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462461-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Theoretischer Rahmen: Ernährungskulturen 53

hervorgebrachte Machtdynamiken in einem Feld. Akteurinnen in Wissens-

kulturenwären daher zu begreifen als Erkenntnissubjekte, die in diskursiven

Positionierungs- und Distinktionspraktiken erst hervorgebracht und legiti-

miert werden und die in Relation zu den konstituierten Erkenntnisobjekten

entworfen werden. (Paulitz 2017, 202)

Neben dieser ineinander verschränkten Hervorbringung von Wissenssubjekt

und -objekt beansprucht Paulitz, dass die oben kritisierte mikrosoziologische

Engführung überwunden werden kann. Denn ein an Foucaults genealogi-

schen, d.h. produktiven Machtbegriff anschließendes »Verständnis ermög-

licht es, in der Untersuchung wissenschaftlicher Erkenntnispraxis die kon-

stituierten Subjekte und Objekte an jene Macht/Wissens-Ordnungen rück-

zubinden, die nicht auf den Raum des Labors beschränkt sind, sondern ihre

Praktiken im Kontext jener Ordnungen zu analysieren.« (Paulitz 2017, 202)

Paulitz geht in einem Beispiel über die grundlagenorientierten Natur-

wissenschaften hinaus und fragt, wie Technikkulturen als Wissenskulturen be-

trachtet werden können, und weist hier auf nichtakademische Kontexte hin.

Sie problematisiert, dass es in Technikkulturen nicht primär um Erkennt-

nis von »Wahrheit«, sondern um das »Funktionieren« oder »Gestalten« ge-

hen könne, auch wenn dies nicht theoretisch festgelegt werden könne (Paulitz

2017, 208-9):

Technikkulturen sind vielmehr erst durch die Rekonstruktion der sie kon-

stituierenden (Wissens-, Gestaltungs- oder anderer) Praktiken zu ermitteln.

Interessant ist somit, die für Technikkulturen charakteristischen Konstella-

tionen und die in ihnen (möglicherweise umkämpften) Verhältnisbestim-

mungen zwischen diesen Praktiken sowie ihre unterschiedlichen Varianten

und historischen Verschiebungen zu analysieren. (Paulitz 2017, 209)

Zusammengenommen geht es dabei umdiemachtvolle Konstitution von Sub-

jekt und Objekt in »epistemischen und materiellen konstruktiven Praxen«

(Paulitz 2005, 48-54). Die Hervorbringung von Subjekten und Objekten ist

im Kampf um legitimes Wissen mit materiellen Objekten und deren Bedeu-

tungen untrennbar verwoben.

Die Verwobenheit vonWissen und Technik imBereich der Ernährung fan-

ge ich mit dem ausgeführten Begriff der Wissens- und Technikkulturen ein.

Zur weiteren Vertiefung werden im Folgenden Wissens- und Technikkultu-

ren entsprechend der bei Paulitz eingeschlagenen und an Michel Foucault

anschließenden diskurstheoretischen Rahmung weiter ausbuchstabiert. Ei-

https://doi.org/10.14361/9783839462461-006 - am 13.02.2026, 21:45:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462461-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


54 Ernährungskulturen und Geschlecht

ne Perspektive auf Diskurse, die verschiedene wissens- und technikkulturelle

Praktiken überspannen kann, betrachtet diese Verbindungen alsmachtförmi-

ge Relationen. Diese sozialtheoretische Verortung erlaubt es darüber hinaus,

nicht nur Relationen zwischen Wissenspraxen, sondern auch den Begriff des

Wissens, der Macht und die Konzeption der Akteur*innen als Subjekte näher

zu fassen. Dieser sozialtheoretische Ansatz wird im Folgenden ausführlich

behandelt, da er für die Rahmung des Gegenstands dieser Arbeit elementar

ist. Es wird nun zunächst der Diskursbegriff näher eingeführt und anschlie-

ßend mit den bisherigen Ausführungen verbunden.

3.1.3 Ernährungskulturen als Diskurse

In der Rezeption der Arbeiten von Michel Foucault wird zumindest zwischen

»archäologischen« und »genealogischen« Zugängen oder Werkphasen unter-

schieden10, in denen sich der Begriff des Diskurses wandelt. In der »Archäolo-

gie desWissens« wird ein Diskurs als »Menge von Aussagen« bezeichnet, »in-

soweit sie zur selben diskursiven Formation gehören.« (Foucault [1973] 1981,

170) »Diskursive Praxis« benennt die »im Raum und in der Zeit determinier-

ten Regeln, die in einer gegebenen Epoche und für eine gegebene soziale,

ökonomische, geografische oder sprachliche Umgebung die Wirkungsbedin-

gungen der Aussagefunktion definiert haben.« (Foucault [1973] 1981, 171) Es

geht in dieser ›archäologischen‹ Fassung also um einen sprachlichen Mög-

lichkeitsraum, in dem Aussagen getätigt werden können und als solche auch

eine Wirkung, ›Funktion‹, haben. Das bedeutet, dass sie als »wahr« gelten.

Aber, so analysiert Thomas Lemke, Foucault endet mit dieser ›Archäologie‹ in

einer strukturalistischen »Sackgasse«:

Mit der Annahme, dass sich die Regelhaftigkeit von Aussagen nicht außer-

diskursiven Praktiken, sondern ihrer differentiellen Stellung im Diskurs ver-

dankt und die Diskurse aus sich heraus ihr Determinationsprinzip produzie-

ren, nähert sich Foucault schließlich wieder jener strukturalistischen These

des Primats des Zeichens, die einmal der Ausgangspunkt seiner Kritik gewe-

sen war. (Lemke [1997] 2014, 52)

10 Während Thomas Lemke ([1997] 2014, 57) zwischen der Archäologie und der Ge-

nealogie eine »Akzentverschiebung« ausmacht, argumentieren Dreyfus und Rabinow

([1987] 1994, 133-7) deutlich gegen eine Einteilung in Werkphasen, vielmehr seien die

Texte Foucaults zu unterschiedlichen »Anteilen« archäologisch oder genealogisch ge-

prägt.

https://doi.org/10.14361/9783839462461-006 - am 13.02.2026, 21:45:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462461-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Theoretischer Rahmen: Ernährungskulturen 55

Während sich die »Archäologie« so primär um die Analyse von Diskursen als

sprachlich verfasste »Wissenssysteme« dreht, bauten spätere, »genealogische«

Arbeiten auch nicht-diskursive Praxis außerhalb der Aussage- und Wissens-

systeme in die Perspektive ein: Foucault erweitert sein Diskursverständnis in

der Genealogie um die Analyse von Machtverhältnissen und der Körper (vgl.

Dreyfus und Rabinow [1987] 1994, 133-7). Foucault selbst erläutert diese Ver-

schiebung in einem Interview als Abkehr von der strukturalistischen Analyse

von Aussagesystemen: »Die Geschichtlichkeit, die uns mitreißt und uns de-

terminiert, ist eine kriegerische; sie gehört nicht zur Ordnung der Sprache.«

Dementsprechend geht es um die Analyse »der Kämpfe, der Strategien und

der Taktiken.« (Foucault 1978, 29) Und es wird mit der Genealogie »explizit

nach den äußeren Bedingungen, Beschränkungen und Institutionalisierun-

gen von Diskursen« gefragt (Lemke [1997] 2014, 57). Damit wendet sich Fou-

cault mit der Genealogie explizit dem Verhältnis von Diskursen und Macht

zu. Macht ist für Foucault ein praktisches Verhältnis zwischen Akteur*innen:

»Macht existiert nur in actu, auch wenn sie sich, um sich in ein zerstreutes

Möglichkeitsfeld einzuschreiben, auf permanente Strukturen stützt.« (Fou-

cault [1987] 1994, 254)

Diese Verschiebung kann auch als »eine praxistheoretische Wendung«

(Moebius 2008b, 163) von Foucault gelesen werden. Es ist daher gut mög-

lich, die bisher gemachten praxeologischen Ausführungen mit einem genealo-

gischen Diskursbegriff zu verknüpfen. In einer diskurstheoretischen Lesart

der Praxistheorie geht es pointiert ausgedrückt damit um die Analyse von

»Diskursen als Praxis« (Paulitz 2012a, 49), also jenen strategischen und takti-

schen Aussagen innerhalb eines diskursiven Möglichkeitsfeldes, die im Sinne

einer sozialen Praxis routiniert, zwar intentional, aber nicht den Subjekten

vollständig verfügbar sind, da sie selbst nicht der ›Ursprung‹ der Intention

sind (Foucault [1977] 1997, 116). Subjekte und Objekte bilden sich vielmehr erst

durch so verstandene diskursive Praxis innerhalb von Machtverhältnissen.

3.1.3.1 Wissenskulturen als Spezialdiskurse/

Interdiskurse/Normalismus

Im Anschluss an Foucault hat Jürgen Link (1983, 2013a) das Verständnis von

Diskursenweiter begrifflich spezifiziert:11 Er unterscheidet zwischen Spezial-

11 Link bezieht sich insbesondere auf die ›archäologischen‹ Schriften, greift abermit dem

Begriff des »Dispositivs« auch die genealogischen Arbeiten Foucaults auf (Link 2014,

2013a, 17)

https://doi.org/10.14361/9783839462461-006 - am 13.02.2026, 21:45:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462461-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


56 Ernährungskulturen und Geschlecht

und Interdiskursen sowie dem Elementardiskurs.Mit diesen Begriffen lassen

sich gesellschaftliche Differenzierungen von Wissenspraxen einerseits und

die Relationen zwischen diesen Praxen andererseits erfassen. Die Wissen-

schaftspraxis kann hier als ein direkter Anknüpfungspunkt an die bisheri-

gen Ausführungen und an das Konzept der Wissens- und Technikkulturen

gesehen werden. Denn Link argumentiert, dass Foucault seinen Begriff von

Diskursen als »diskursive Formationen« oder »Wissensbereiche« eng an das,

was unter Wissenschaft verstanden werden kann, anlehnt: »Wenn Foucault

seine Diskurse also nicht mit Wissenschaften gleichsetzt, so weil es ihm pri-

mär nicht um die Form der Institutionalisierung, sondern um die Produktion

der wissensimmanenten Elemente und die Regeln ihrer Verkettungen geht.«

(Link 2013a, 9) In der »Archäologie des Wissens«, so Link dann weiter, würde

Foucault Diskurse als »je einen historisch spezifischen Raum von Sagbarkeit

undWissbarkeit« konzipieren (Link 2013a, 9). Diese greife ich für die Konzep-

tion der Relation zwischen den jeweiligen als Wissens- und Technikkulturen

verstandenen Praxisbereichen bzw. Möglichkeitsräumen auf.

Link unterscheidet weiterführend zwischen Spezialdiskursen, Interdis-

kursen und dem Elementardiskurs, die in je spezifischen Verhältnissen zu-

einanderstehen. Mit diesen Begriffen legt Link eine Möglichkeit zur horizon-

talen »Wissensteilung (als wissenssoziologischer Aspekt von Arbeitsteilung)«

(Link 2005, 86) vor. Spezialdiskurse

werden damit auch anschließbar an alle Theorien der (horizontalen) sozia-

len Differenzierung. Die Logik der Wissensspezialisierung zielt dabei ten-

denziell auf Eindeutigkeit, spezielle Definition der Begriffe, Dominanz der

Denotation undmöglichst Beseitigung aller Uneindeutigkeiten und Konno-

tationen mit dem Idealtyp der mathematischen Formel. (Link 2013a, 11)

Bestimmte Praxisbereiche unterscheiden sich demzufolge durch spezifische

Formen des Wissens, durch die sie jeweils bestimmt werden. Dies lege ich im

Folgenden als diskurstheoretische Perspektive auf Grenzziehungen zwischen

Wissenskulturen aus. Spezialdiskurse sind dieDiskursformationen bestimm-

ter, durch diskursive Praxen abgegrenzter Wissensbereiche. Sie sind abge-

grenzte Räume des Sag- und Wissbaren und bringen durch Grenzziehungen

in diskursiven Praxen sich selbst und ihre Gegenstände hervor.

InmodernenGesellschaften kommt es aber nicht nur zu Spezialisierungs-

prozessen. Als »Interdiskurse« bezeichnet Link die verbindendenWissensbe-

stände, eine den Spezialdiskursen »gegenläufige, entdifferenzierende, parti-

ell reintegrierende Tendenz der Wissensproduktion« (Link 2013a, 11). Damit

https://doi.org/10.14361/9783839462461-006 - am 13.02.2026, 21:45:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462461-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Theoretischer Rahmen: Ernährungskulturen 57

sind »Diskursparzellen« gemeint, die, so Link, in mehreren Spezialdiskur-

sen und mitunter auch im als »Elementardiskurs« verstandenen Alltagswis-

sen vorkommen (vgl. Link 2013a, 11). Interdiskurse verbinden nun aber nicht

sämtliches Wissen aus Spezialdiskursen und verbreiten es, vielmehr bestün-

den sie aus »selektiv-symbolischen, exemplarisch-symbolischen, also immer

ganz fragmentarischen und stark imaginären Brückenschlägen über Spezial-

grenzen hinweg.« (Link 2013a, 12) Das Verständnis oderWissen von bestimm-

ten Dingen in den Interdiskursen deckt sich also nicht mit demWissen in den

jeweiligen Spezialdiskursen, sondern ist in spezifischer Weise gebrochen.

Als Beispiel für einen Interdiskurs12 wählt Link die Normalität oder den

Normalismus (vgl. hierzu Link [1996] 2006, 2013b). Diesen betrachtet er als

einen besonders wirkmächtigen Interdiskurs, der seinen Kern im Spezial-

diskurs der Mathematik (›Normalverteilung‹) hat, aber darüber hinaus hin-

reichend Verwendung findet. Der »Normalismus« beschreibt die Relevanz

der Kategorie des Normalen (nicht zu verwechseln mit Normativität), des

Sich-Ausrichtens an einer Masse auf der Grundlage eines (vermeintlich wis-

senschaftlich legitimierten) Wissens über diese Masse: »Dieser Komplex um-

faßt sowohl spezialdiskursive (wissenschaftliche) wie praktischgesellschaftli-

che Verfahren der ›Normalisierung‹ – im Sinne des NormalMachens, der Pro-

duktion und Reproduktion von Normalitäten.« (Link [1996] 2006, 20) Dabei

sind die Grenzen des »Normalen« nicht fest, sondern im Sinne eines »flexi-

blen Normalismus« variabel. Diese »Normalitätsgrenzen« (Link [1996] 2006,

40) trennen die »Normalität« von den »Extremen« an den Rändern. Diese Ka-

tegorie des Normalen bildet so als Interdiskurs eine kulturelle »Brücke«:

[D]ie Interdiskurse integrieren diese verschiedenen Normalitäten zu allge-

mein kulturellen Vorstellungen von Normalität, zu einer Art Querschnitts-

kategorie des Normalen – diese Querschnittskategorie schließlich erweist

sich als selbstverständlicher Orientierungsmaßstab moderner okzidentaler

Subjekte im Alltag: Sie fragen routinemäßig, ob etwas (noch) normal ist

12 Als interdiskursives Beispiel aus dem Bereich der Ernährung kann hier jenes der »En-

ergie« illustrativ sein: Eine Konzeption des Menschen analog zu Maschinen, der da-

mit als Arbeitskraft konzipiert wird, die Kalorien »verbrennt« und daraus »Energie«

gewinnt. Diese Begrifflichkeit kommt eigentlich aus der Thermodynamik und hat sich

von dort in die Ernährungswissenschaft und von dort wiederum in unser alltägliches

Körperverständnis eingeschrieben (Osietzki 1998). Dieses Wissen findet sich auf je-

dem verarbeiteten Nahrungsmittel, das wir kaufen, in Form der »Nährwertangaben«

und deren Anteil am »Tagesbedarf«.

https://doi.org/10.14361/9783839462461-006 - am 13.02.2026, 21:45:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462461-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


58 Ernährungskulturen und Geschlecht

oder nicht und adjustieren danach ihr Verhalten und Handeln. (Link [1996]

2006, 20)

Dieser Verweis darauf, dass Subjekte ihre Praxen nach dieser interdiskur-

siven Kategorie ausrichten, benennt eine produktive Form von Macht. Was

als normal gilt, wie diese Normalität funktioniert, ist eine Frage von Macht-

kämpfen. Neben der horizontalen Wissensteilung und -integration geht Link

damit auf Machtverhältnisse und eine Hierarchisierung verschiedener Dis-

kursparzellen und Wissensformen ein. Die horizontale und vertikale Diffe-

renzierung von Diskursen versteht er als notwendigerweise gekoppelt, ohne

dass die eine Achse von der anderen unmittelbar ableitbar wäre (vgl. Link

2013a, 15). Link begreift Spezialdiskurse (z.B. bestimmte Wissenschaftsdis-

ziplinen bzw. Wissensgebiete im Sinne von Wissenskulturen) so, dass diese

das Material für Interdiskurse bereitstellen (etwa: Normalität, Natürlichkeit,

Maschine). Die interdiskursiven Übernahmen dieses Materials gliedern sich

dann in hierarchische Ebenen, deren Verhältnis Link als »Kreativzyklus von

elementarer und elaborierter Kultur« (Link 2005, 90-92) versteht. Dies ist als

ein Kampf um das Wissen zu verstehen, welches Wissen, welche Teile davon

sich wie in welchen Bereichen interdiskursiv verbreiten,Wahrheitseffekte er-

zielen und so hegemonial werden.

Diese Konzeption ist aus mehreren Gründen für die vorliegende Arbeit

anschlussfähig und weiterführend: Vor allem wird damit das Verständnis des

Verhältnisses von Alltagswissen (z.B. in der Konsumpraxis) und spezialisier-

tem Wissen der Wissenschaften spezifiziert und auf seine Machtwirkungen

hin analysierbar. Als Zyklus verstanden geht es auch nicht nur darum, wie

diese Bereiche aufeinander einwirken. Es geht also nicht nur um eine »Ver-

breitung« von (naturwissenschaftlichen) Erkenntnissen, vielmehr geht es

darum, zu welchen partiellen Verknüpfungen, Verschiebungen und Brüchen

es kommt. Macht lässt sich so als ein »Effekt eines komplexen Prozesses

von Kopplungen zwischen Selektionen, Monopolisierungen, Etablierung von

Grenzen der Sag- und Wissbarkeit und Ausschlüssen auf der ›horizontalen‹

Ebene des Wissens einerseits sowie sozialen Selektionen, Monopolisierun-

gen, Ausschlüssen auf der ›vertikalen‹ Ebene der Macht andererseits« (Link

2005, 98) verstehen. Weiterhin bietet diese Konzeption auch systematischen

Raum, um Gegendiskurse und anti-hegemoniale Positionen abzubilden.

Kritisch eingewendet werden muss hier die Engführung auf die sprachli-

che Ebene in Links Diskursbegriff. Daher muss hier noch eine stärkere Hin-

wendung zum genealogischen Foucault vorgenommenwerden.Dort wird das

https://doi.org/10.14361/9783839462461-006 - am 13.02.2026, 21:45:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462461-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Theoretischer Rahmen: Ernährungskulturen 59

Wissen nicht allein auf einer sprachlichen Ebene verortet, vielmehr fällt der

Blick auf das innige Verhältnis von Macht und Wissen. Link scheint darüber

hinaus Macht stark klassentheoretisch zu denken, wenn er diese mit mone-

tärem Reichtum gleichsetzt (siehe etwa Link 2005, 92). Daher gilt es hier nun

den Begriff der Macht zu schärfen, um über die sprachliche Ebene hinauszu-

kommen undMachtverhältnisse über die Kategorie Klasse hinaus zu öffnen.

3.1.3.2 Macht/Wissen

Foucaults genealogische Machtanalyse dient mir als sozialtheoretisches Fun-

dament. Diskurse werden in der genealogischen Fassung bei Foucault nicht

mehr aus sich selbst heraus definiert, sondern mit gesellschaftlichen Macht-

verhältnissen verschränkt gedacht. DerMachtbegriff von Foucault grenzt sich

dabei von anderen Verständnissen von Macht ab (vgl. Moebius 2008b). Fou-

cault gibt eine »nominalistische« Definition von Macht: »die Macht ist nicht

eine Institution, ist nicht eine Struktur, ist nicht eine Mächtigkeit einiger

Mächtiger. Die Macht ist der Name, den man einer komplexen strategischen

Situation in der Gesellschaft gibt.« (Foucault [1977] 1997, 94) Diese »strategi-

sche Situation« ergibt sich daraus, dass die Macht »in jeder Beziehung […]

erzeugt« wird (Foucault [1977] 1997, 94). Die Macht besteht so in den Rela-

tionen zwischen den gesellschaftlichen Akteur*innen. Macht ist relational zu

begreifen. AmGegenstadt der Sexualität arbeitet Foucault ([1977] 1997) heraus,

wie der Diskurs nicht der Sexualität im Sinne einer »repressiven« Instanz ge-

genübertritt. Im Diskurs wird Sexualität zum Gegenstand vieler Apparaturen

der Wissensaneignung und damit erst hervorgebracht: Macht ist produktiv,

nicht (nur) repressiv. Es formiert sich eine Macht, ein Wissen, das in »nor-

mal« und »nicht normal« teilt. Wissen wird demzufolge nicht »instrumenta-

lisiert«, sondern hat eine »normalisierende Funktion« (Lemke [1997] 2014, 96).

Die Macht bringt Praktiken hervor, die sich amWissen orientieren (vgl. auch

die obigen Ausführungen zum »Normalismus«, 3.1.3.1).

Foucault sieht Macht und Wissen als »immanent« an: Es »ist wohl an-

zunehmen, daß die Macht Wissen hervorbringt (und nicht bloß fördert, an-

wendet, ausnutzt); daß Macht und Wissen einander unmittelbar einschlie-

ßen; daß es keine Machtbeziehung gibt, ohne daß sich ein entsprechendes

Wissensfeld konstituiert, und kein Wissen, das nicht gleichzeitig Machtbe-

ziehungen voraussetzt und konstituiert.« (Foucault [1976] 1994, 39) Dieses Ver-

hältnis von Macht und Wissen ist adressiert, wenn von der Produktivität der

Macht die Rede ist. Macht/Wissen-Komplexe, so Foucault weiter, gehen mit

https://doi.org/10.14361/9783839462461-006 - am 13.02.2026, 21:45:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462461-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


60 Ernährungskulturen und Geschlecht

einer »›allgemeine[n] Politik‹ der Wahrheit« einher (Foucault 1978, 51). Es ist

in dieser Konzeption also nicht primär so, dass eine »Menge« an Wissen mit

einer »Menge« an Macht korreliert, vielmehr ist Macht mit »Wahrheitsef-

fekten« verbunden. Diese Wahrheitseffekte bedeuten, dass etwas »wahr« ist,

dass eine Aussage funktioniert. Es geht dabei nicht um eine »Ideologie«, son-

dern eben um das »Wissen« der Akteur*innen, also das, »wovon sie tatsäch-

lich überzeugt sind, […] worauf sie sich selbstverständlich, im Sinne gültigen

(Alltags-)Wissens, berufen.« (Paulitz 2012b, 51) Die Macht/Wissen-Komplexe

bestehen in ihren Relationen und haben deshalb keinen ›Ausgangspunkt‹ in

den Subjekten oder Objekten. In dieser relationalen Konzeption von Macht/

Wissen denkt Foucault auch eine »Gegenmacht« konsequent mit. Diskursive

Praxis versteht er als Strategie, die auf ein »Kalkül« hin zu analysieren ist.

Die daraus folgende, forschungspragmatische Konsequenz ist, dass Macht

am besten von der Gegenmacht her zu analysieren sei: »Metaphorisch gespro-

chen heisst das, den Widerstand als chemischen Katalysator zu gebrauchen,

mit dessen Hilfe man die Machtverhältnisse ans Licht bringt, ihre Positionen

ausmacht und ihre Ansatzpunkte und Verfahrensweisen herausbekommt.«

(Foucault 1987, 5, Schweizerisch i.O.) Für die hier angelegte Studie bedeutet

das, die »Fleisch« als sozialen Gegenstand stützenden Machtverhältnisse von

der Abweichung, dem Veganismus und Vegetarismus, her zu untersuchen.

Strategien sind antagonistisch ausgerichtet und bilden Stabilitäten aus, sie

verketten sich: »Die großen Herrschaftssysteme sind Hegemonie-Effekte, die

auf der Intensität all jener Konfrontationen aufruhen« (Foucault [1977] 1997,

95). Mit Hegemonie ist die privilegierte Positionierung sozialer Gruppen und

ihrer Praxen gegenüber anderen benannt. Macht wirkt durch ein »System der

Differenzierungen« (Foucault [1987] 1994, 257) von Akteur*innen, wodurch die-

se entsprechend positioniert werden. Ein sozial differenzierendesMoment ist

mit der Spezialisierung in Wissens- und Technikkulturen benannt. Ein zwei-

tes wären quer dazu liegende soziale Differenzierungen, wie Geschlecht oder

Klasse. Mir geht es in der Analyse um die Hegemonieeffekte, in denen sich

diese beiden Differenzierungslinien treffen.

Foucault konzipiert das Subjekt dezentriert.Die jeweiligen Strategien, die

mit Aussagen verbunden sind, sind für Foucault ([1977] 1997, 95) nicht »Wahl

oder Entscheidung« eines Individuums. Dabei wird »das Subjekt« nicht in

seiner Handlungsfähigkeit negiert, sondern, so fasst Andreas Reckwitz Fou-

caults Position zusammen,

https://doi.org/10.14361/9783839462461-006 - am 13.02.2026, 21:45:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462461-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Theoretischer Rahmen: Ernährungskulturen 61

[d]as Subjekt präsentiert sich nun als die Doppelstruktur eines subiectum:

Indem sich der Einzelne bestimmten kulturellen Ordnungen unterwirft, die

ihm körperlich und psychisch die Merkmale akzeptabler Subjekthaftigkeit

›einschreiben‹, kann er erst jene Kompetenzen von Selbstregierung, Expres-

sivität, rationaler Wahl etc. ausbilden, die ein Subjekt ausmachen sollen.

(Reckwitz 2008, 78)

Das Subjekt wird erst im Diskurs konstituiert und hängt in den Macht/

Wissen-Komplexen mit den jeweiligen Praxen und Wissensobjekten zusam-

men: Es

ist in Betracht zu ziehen, daß das erkennende Subjekt, das zu erkennen-

de Objekt und die Erkenntnisweisen jeweils Effekte jener fundamentalen

Macht/Wissen-Komplexe und ihrer historischen Transformationen bilden.

(Foucault [1976] 1994, 39)

Dieser Aspekt, dass Subjekt, Objekt und Wissenspraxen erst durch Macht/

Wissen-Komplexe hervorgebracht werden, betrachte ich als einen wesent-

lichen Knotenpunkt von Foucaults Diskurstheorie zur (feministischen)

Wissenschafts- und Technikforschung, wie er auch im Wissenskulturenkon-

zept angelegt und von Paulitz in der machtkritischen Weiterführung so

expliziert wurde, dass Wissenssubjekte und -objekte sich in der Praxis

bilden.

Die hier eingenommene theoretische Perspektive setzt also an der Ver-

wobenheit von Subjekt, Objekt, Wissen und Macht an. Lebensmittel sind als

Alltagstechnologien mit Bedeutungen und Wissen verbunden, welches in be-

stimmten Wissens- und Technikkulturen in Praxisbereichen als Spezialdis-

kurs hervorgebracht wird und welches interdiskursiv als Kampf um Hege-

moniemit gesellschaftlichenMachtverhältnissen durchzogen ist. Diese sollen

nun auf die Machtachse Geschlecht hin zugespitzt werden.

3.2 Wissen/Technik/Geschlecht

Mit der bisher dargestellten theoretischen Perspektive geht ein bestimmtes

Verständnis von Geschlecht einher, das Geschlecht in all seinen Facetten

grundsätzlich als soziale Konstruktion begreift (siehe dazu Wetterer 2008).

Es geht damit darum, wie Geschlecht in ernährungskulturellen diskursi-

ven Praxen hervorgebracht wird. Damit zielt diese Perspektive dezidiert

https://doi.org/10.14361/9783839462461-006 - am 13.02.2026, 21:45:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462461-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

