
50 | Dinge – Nutzer – Netze 

1.3 RÄUME IM MUSEUM: PHYSIKALISCH, SEMANTISCH, 

TRANSITIV 

 

Ähnlich wie die Museumsdinge erscheint auch der die Exponate umgebende museale 

Raum als ein Zwitterwesen zwischen konkreter Physikalität und abstrakter Diskursi-

vität. Im Raum besitzen die Museumsdinge Ort, Ausdehnung und Peripherie. Der 

leere physikalische Raum etabliert einerseits die Trennung und Separiertheit der ein-

zelnen Objekte voneinander und ermöglicht es andererseits, sie als assoziativ-kontin-

gent verbunden zu erleben. Das Museum existiert dementsprechend gemeinsam mit 

seinen Objekten zugleich auf der Ebene der konkreten Orte, an denen es sich mani-

festiert, und jener der abstrakten Nicht-Orte, auf die es in seiner Medialität verweist 

(vgl. Schweibenz 2001: 1). Jedes individuelle physische Museum ist objektbezogen 

und lokal gebunden. Es beruht auf einem bestimmten und begrenzten Fundus von 

Exponaten und auf Infrastrukturen, die sein Bestehen ermöglichen ˗ ganz grundle-

gend z.B. dem Gebäude, in dem es untergebracht ist. Zugleich aber ist das Museum 

auch ein diskursiver Ort und eine soziale Bezugsgröße, die allgegenwärtig ist und 

über welche laufend kulturelle Inhalte verhandelt werden. Das einzelne physische 

Museum ist starr, aber als Institution ist ›das Museum‹ eine fließende Erscheinung 

(vgl. ebd., vgl. Wersig 1997). 

 

1.3.1 Räume und Zeichen 

 

Dieses ›Zwitterhafte‹ des Museums deutet bereits an, dass es sich beim Raum als 

Entfaltungsmedium des Kulturellen – im Gegensatz zum Raum als physikalischer 

Größe – um einen schwierigen Phänomenbereich handelt. Wie die Philosophin Bri-

gitte Scheer feststellt, gibt es in der menschlichen Erfahrungswirklichkeit keinen 

›Raum‹ an sich. Der Raum sei vielmehr immer eine Abstraktion aus jenen Erschei-

nungen, die sich in ihm manifestieren (vgl. Scheer 2000: 234f.). In Relation zum 

leeren, gegenstandslosen Raum kann sich ein wahrnehmender Betrachter nicht als 

»unmittelbar bestimmt« (ebd.: 235) erfahren. Scheer verweist in diesem Zusammen-

hang auf die Leibnizsche Definition des Raumes als eine »Ordnung der Existenzen 

im Beisammen, wie die Zeit eine Ordnung des Nacheinander ist« (Leibniz 1996: 93; 

vgl. Löw 2000: 27) und auf Kants Feststellung, dass es sich beim Raum in erster 

Linie um eine »Form der Anschauung« (Scheer 2000: 235, vgl. Kant 1995: 76ff.) 

handle, welche das Erleben von Gegenständen erst ermöglicht. Er bedingt die Wahr-

nehmung, ohne selbst wahrnehmbar zu sein (vgl. ebd.) – und erscheint damit, so lässt 

sich hinzufügen, als ein geradezu ideales Ur-Medium, dessen Vorhandensein man-

gels einer materiellen Basis völlig verschleiert ist und nur aus seinem Inhalt über-

haupt gefolgert werden kann. 

https://doi.org/10.14361/9783839442326-005 - am 14.02.2026, 10:20:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442326-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Das Museum: Ein Umriss | 51 

Dementsprechend ist Raumwahrnehmung für Scheer ein »Erfahren« (ebd.) dieses 

Mediums im allerwörtlichsten Sinne: Den Raum als ein positives ›Etwas‹ (im Ge-

gensatz zu einem formlosen ›Nichts‹) wahrzunehmen, heißt, sich körperlich durch 

ihn zu bewegen und sich dabei entlang seiner Erscheinungen zu orientieren. Dieses 

Sich-Orientieren ist für Scheer wiederum ein semiotisches. Der Raum wird erfahrbar, 

weil Gegenstände – und hier sei noch einmal an Aleida Assmanns Konzept der Ding-

wahrnehmung als ›Pysiognomik‹ erinnert – als Zeichen gelesen und gedeutet werden 

(vgl. ebd.). Im Umkehrschluss ist damit für Scheer die gezielte Erfahrbarmachung 

des Raumes durch menschliche Gestaltungstätigkeit immer zugleich seine semanti-

sche Aufladung mit »Sinn«, wobei Sinn hier zunächst nicht mehr bedeutet als »Aus-

richtung, den Raum charakterisierende Fügung« (ebd.). 

Der wichtigste Modus dieser Sinnstiftung im Raum ist für Scheer die Architektur. 

Im Zusammenfügen von Gebäuden wird der vorgefundene Raum auf eine Art orga-

nisiert, welche dem sich in ihm aufhaltenden Subjekt »etwas zu verstehen« (ebd.) 

gibt. Indem es einem Stück des räumlichen Kosmos eine Funktion zuweist, wird das 

Bauwerk »Bedeutungsträger« (ebd.). Die Philosophin Scheer und der Museologe 

Waidacher greifen also völlig unabhängig voneinander zur selben Wortwahl, um den 

architektonischen Raum einer- und das museale Ausstellungsobjekt andererseits zu 

charakterisieren. Führt man beide Überlegungen zusammen, so muss die Frage ge-

stellt werden, ob Architektur und Ausstellungspraxis nicht vielleicht sehr ähnliche 

Ziele verfolgen. Scheer schreibt: 

 

Die Geschichte menschlicher Bautätigkeiten kann als Prozeß raumerschließender Zeichenvari-

ationen aufgefasst werden. Es gibt eine allgemeine Kultur der menschlichen Lebensräume, zu 

denen außer den gebauten Räumen auch die Landschaftsräume zählen, die nicht weniger durch 

Zeichen vergegenwärtigt und durch interpretatorische Akte erschlossen werden. (Ebd.: 236) 

 

Sie stützt sich in diesem Zusammenhang auf Martin Heideggers 1951 gehaltenen 

Vortrag Bauen Wohnen Denken. Heidegger widmet sich in diesem dem Ursprung des 

Wortes ›bauen‹ im althochdeutschen buan, welches ganz wie das altsächsische wuan 

und das gotische wunian, aus welchen das Wort ›wohnen‹ hervorgegangen ist (vgl. 

Heidegger 1992: V), »das Bleiben, das Sich-Aufhalten« (ebd.) bezeichnet. Er entwi-

ckelt aus dieser Beobachtung die These, dass Bauen und Wohnen tatsächlich zwei 

Seiten derselben Medaille seien bzw. dass in jedem Bauen ein Wohnen schon ange-

legt wäre – und dass dieses Wohnen wiederum die Art und Weise sei, »wie die Sterb-

lichen auf der Erde sind« (ebd.). Von buan nämlich stamme auch das Wort ›bin‹ ab, 

also die erste Person Singular des ›Seins‹.6 Scheer knüpft an Heidegger mit der These 

an, dass das Bauen (als Formung des Raumes durch architektonische Zeichenset-

zung) letztlich ein Prozess sei, in dem der Mensch sich selbst erschafft. Das Bauen 

                                                             

6  Vgl. zu diesen Passagen auch Scheer 2000: 236f. 

https://doi.org/10.14361/9783839442326-005 - am 14.02.2026, 10:20:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442326-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


52 | Dinge – Nutzer – Netze 

ist für Scheer ein der Sprache verwandtes Sich-Äußern. Bauen heißt: Räume schaf-

fen, in denen Menschen ›sein‹ können. Damit ist jedes Bauwerk eine Artikulation 

menschlichen Daseins schlechthin. Der Mensch wird sich gemäß dieser Deutung sei-

nes Seins erst bewusst, indem er es bauend verortet (Scheer 2000: 237). 

 

1.3.2 Der Raum in der Museumswissenschaft 

 

Ähnlich wie Architekten sind auch Museumskuratoren auf der grundsätzlichsten 

Ebene ihrer Tätigkeit Gestalter von Räumen, bzw. von Zeichensetzungen im ansons-

ten qualitätslosen Raum. Wie allerdings der Ausstellungsmacher Stefan Paul in ei-

nem Aufsatz aus dem Jahre 2005 bemängelt, leiden Museums- und Ausstellungs-

schaffende häufig an einer gewissen Betriebsblindheit für die Kategorie ›Raum‹ als 

Grundbedingung ihrer Arbeit. Diese äußere sich vor allem darin, dass die Museologie 

bisher kaum systematisch-theoretische Ausarbeitungen zu diesem Thema hervorge-

bracht habe: 

 

Jeder arbeitet mit dem Raum, aber keiner redet darüber. Auch der Fakt, das Ausstellungen und 

Museen im Unterschied zu vielen anderen vermittelnden Medien physisch zu begehen sind, 

wird in der Regel übersehen. (Paul 2005: 341) 

 

Besonderen Nachholbedarf sieht Paul hier in der deutschen Museumswissenschaft, 

die traditionell (und, so darf man hinzufügen, wohl gerade aufgrund des Ursprungs 

der modernen deutschen Museumskultur im humboldtschen Kunstmuseum) ihren 

Blick fast ausschließlich auf das individuelle Exponat als Träger musealer Inhalte 

richtet. Eine viel größere Sensibilität für den Raum schreibt er dagegen der anglika-

nischen Museologie zu – als Ergebnis einer in den 1960er und 70er Jahren durch die 

Kommunikationstheorie Marshall McLuhans angestoßenen Debatte über Kommuni-

kationsgefüge im Museum, die letztlich den Blick auf dessen räumliche Bedingtheit 

lenken musste (vgl. Paul 2005: 342). 

Pauls Plädoyer für eine Schärfung des museologischen Blickes auf den Raum 

verlangt dabei gar nicht nach einer Ontologisierung, wie sie Scheer betreibt. Viel-

mehr interessiert sich Paul für ganz konkrete museale Raumkonzepte und die kom-

munikativen Zusammenhänge, die sie zwischen Objekten und Besuchern herstellen. 

Als ein naheliegendes Beispiel führt er repräsentative Museumsbauten des 19. Jahr-

hunderts wie die Alte Nationalgalerie in Berlin an, die in ihrer architektonischen An-

lage antike Tempel (und damit eben den Ursprung des Museums überhaupt) zitieren: 

Sie führen ihre Besucher durch eine Serie von Räumen immer tiefer in ihr zentrales 

»Heiligtum« (ebd.: 344). Dies bewerkstelligen sie, indem sie sie über einen imposan-

ten, häufig mit Treppenaufgang versehenen Eingangsbereich in Empfang nehmen, 

https://doi.org/10.14361/9783839442326-005 - am 14.02.2026, 10:20:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442326-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Das Museum: Ein Umriss | 53 

der dann von einem Bereich der »inneren Einkehr« (ebd.) gefolgt wird. Der vorgese-

hene Weg durch die Ausstellung führt einmal rund durch diesen Bereich und endet 

wieder am Ausgang – ganz ähnlich wie beim Kirchenbesuch also. Und ganz wie im 

christlichen Gotteshaus wird, so Paul, auch in diesen Musentempeln der Souvenirla-

den am Ausgang vom Besucher tendenziell als Störung des Raumkonzeptes erlebt 

(vgl. ebd.: 344f.). 

 

1.3.3 Museen als ›Theater‹ der Dinge 

 

Das Ergebnis dieser architektonischen Programmatik beschreibt Paul als eine aufstei-

gende Hierarchisierung der Exponate zum Inneren des Ausstellungsraumes hin, und 

diese Hierarchisierung wiederum belegt er mit dem Begriff der »Dramaturgie« (ebd.: 

345). Die hier angedeutete Verwandtschaft der Einrichtungen ›Theater‹ und ›Mu-

seum‹ wird in der museologischen Fachliteratur immer wieder verhandelt. Heinrich 

Theodor Grütter z.B. beobachtet sie sowohl auf der Ebene des Mediums Ausstellung 

selbst als auch in der Beschaffenheit musealer Arbeit als Kollaborationsprozess: Wie 

Theaterinszenierungen haben historische Ausstellungen ein »Drehbuch«, meist ver-

fasst von Historikern, welche eben als »Dramaturgen« thematische Ausrichtung und 

Vermittlungsinteresse festlegen (vgl. Grütter 1997: 670). Ferner ist, ebenfalls wie am 

Theater, im Museum die letztendliche ›Vorführung‹ das Ergebnis eines Ineinander-

greifens verschiedenster Aufgabenfelder, und dementsprechend wird sie niemals 

gänzlich den Vorgaben des Skriptes entsprechen (vgl. ebd.). Gottfried Korff wiede-

rum erkennt in der musealen Ausstellung ein »Theater des Gedächtnisses« (Korff 

1999: 319) und kehrt damit einerseits zu den Wurzeln der Quicchebergschen Wun-

derkammer im Gedächtnistheater Giulio Camillos zurück, akzentuiert aber anderer-

seits auch das Element des Inszenatorischen und Dramatischen, das stets mit jener 

Seriosität ausbalanciert werden muss, die das Museum als Vermittlungsinstitution 

anstrebt (vgl. ebd.: 319f.). 

Für Stefan Paul indes verweist die Theatermetapher vor allem auf ein räumlich 

ausgedehntes Kommunikationsverhältnis im Museum, von welchem sie zugleich in 

ihre Grenzen verwiesen wird. Paul diagnostiziert in jüngster Vergangenheit vor allem 

eine inflationäre Verwendung des Begriffs »Szenographie« – und zwar nicht nur un-

ter den Gestaltern musealer und außermusealer Ausstellungen, sondern in einer Viel-

zahl von Arbeitsbereichen, die sich mit Raumarrangements befassen (vgl. Paul 2005: 

354f.). Die Implikationen dieser Wortwahl führen gewissermaßen Grütters Überle-

gungen vom kollaborativen Charakter des Machens von Ausstellungen mit jenen 

Korffs zu deren Dramatik zusammen: 

 

Die Ausstellung wird als Bühne begriffen, auf der mit den Objekten ein Stück inszeniert wird 

und wo eine Vielzahl von Komponenten auf das fertige Produkt wirken. (Ebd.: 354) 

https://doi.org/10.14361/9783839442326-005 - am 14.02.2026, 10:20:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442326-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


54 | Dinge – Nutzer – Netze 

Irreführend wird diese Analogie für Paul jedoch beim Aspekt der Verortung des Re-

zipienten. Denn während das Theater seinen Besucher statisch gegenüber der Bühne 

platziert und ihn die Vorführung passiv erfahren lässt, lebt der Museumsraum von 

der ihm eingeschriebenen Einladung zu seiner aktiven Erschließung. Ja mehr noch: 

In einer Ausstellung sei es eben gerade erst der Rezipient, der die Dramaturgie durch 

seine Bewegung im Raum entstehen lässt. Im Gegensatz zum Theaterzuschauer be-

stimmt der Museumsbesucher viele der Modalitäten seiner Auseinandersetzung mit 

dem Dargebotenen selbst – so z.B. die Reihenfolge und das Tempo, in denen er sich 

den Exponaten nähert. Tatsächlich erscheint Paul damit die Museumsausstellung als 

fotografisches Negativ der Theatervorführung, weil es eben die ›Zuschauer‹ sind, die 

sich bewegen, während die ›Darsteller‹ (in Form der Objekte) sitzen bleiben (vgl. 

ebd.: 354f.). Daraus ergibt sich für ihn wiederum die Konsequenz, dass es ›den‹ mu-

sealen Raum gar nicht gibt. Vielmehr »bauen« (ebd.: 354) sich Rezipienten als men-

tale Architekten ihre ganz eigenen Erkenntnisräume aus den Bewegungspotentialen, 

die das Museum ihnen erlaubt. Museen ›besucherorientiert‹ anzulegen, heißt also, als 

Kurator einen Teil der Deutungshoheit über die Objekte an die Rezipienten abzutre-

ten und diese Abtretung durch eine möglichst offene Raumgestaltung zu kommuni-

zieren. Als Alternative nennt Paul dagegen die Logik des »schmalen Ganges« – also 

die Begrenzung der möglichen Bedeutungsebenen der Objekte durch eine Einschrän-

kung der Bewegungsfreiheit des Besuchers (ebd.). 

 

1.3.4 Kommunikationsstrukturen im Museum 

 

Paul nennt nun drei Größen musealer Arbeit, welche konkret die Raumgestaltung 

bestimmen. Bei der Ersten handelt es sich, ganz erwartungsgemäß, um die Dinge 

selbst. Moderne Ausstellungspraxis ist es, bestimmte dominante »Leitobjekte« aus-

zuwählen und zentral zu präsentieren, während weniger prominent herausgestellte 

Exponate sie umrahmen und kommentieren (vgl. ebd.: 351f.). Die zweite Größe ist 

das Thema: Zeitgenössische historische Ausstellungen verwenden Objekte zweck-

orientiert. Sie sollen nicht bewundert oder bestaunt, sondern verstanden werden. So 

entstehen »Themenräume«, die in erster Linie Geschichten erzählen (vgl. ebd.: 352). 

Drittens und letztens führt Paul den aus medientheoretischer Perspektive etwas miss-

verständlichen Faktor der »Medialisierung« an. Natürlich ist streng genommen das 

Museum insgesamt eine mediale Anordnung, die Bedeutungen an materielle Träger 

knüpft. Paul, der ja aus der Sicht des Praktikers schreibt, meint hier speziell den Ein-

zug solcher medialer Formen in den musealen Raum, welche das Präsentationsgefüge 

ergänzen, ohne selbst Museumsdinge zu sein – so z.B. Hör-, Film-, Tast- und Ge-

ruchsinstallationen oder computergestützte Infoterminals. Mit diesem Aspekt verbin-

det sich für Paul bei schlechter kuratorischer Handhabung zugleich das Risiko, dass 

https://doi.org/10.14361/9783839442326-005 - am 14.02.2026, 10:20:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442326-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Das Museum: Ein Umriss | 55 

Ausstellungsräume zu reinen Projektionsflächen für Medientechnologien verkom-

men, gegen deren hyperreale Erlebnisqualität sich die eigentlichen Exponate nicht 

mehr behaupten können (vgl. ebd.: 352f.). 

Das Kommunikationsmodell, das sich für Paul aus diesem Umgang mit Raum-

elementen ergibt, ist eine Übertragung des Shannon-Weaver᾿schen Dreigestirns von 

Sender – Medium – Empfänger (vgl. Shannon u. Weaver 1963) auf die musealen 

Funktionsgrößen Objekt, Raum und Besucher (vgl. ebd.: 353). Hiermit jedoch gerät 

Paul ins Schlingern: Zweifelsohne ist der Besucher der ›Empfänger‹, aber das Objekt 

könnte ebenso gut als ›Medium‹ der Ausstellung begriffen werden, während sich dem 

in diesem Modell überhaupt nicht auftauchenden Kuratorium auch die ›Sender‹-

Rolle zuschreiben ließe. 

Paul ist sich solcher Einwände durchaus bewusst und verweist für ein alternatives 

Modell auf einen Vortrag des Kommunikationswissenschaftlers Michael Schmolke, 

der im Jahre 2002 auf einem Berliner Workshop zum Thema Ausstellungen als In-

strumente der Wissensvermittlung gehalten wurde. Schmolkes Prämisse ist, dass die 

Idee von einem ganz für sich selbst sprechenden Exponat zwar für die Museumsdi-

daktik als anzustrebendes und disziplinierendes Ideal sinnvoll sein mag, an der Rea-

lität des Museumsbesuchers aber vorbeiginge. Sie wüssten über die ausgestellten Ob-

jekte entweder zu wenig, um sie ohne jede Hilfestellung interpretieren zu können, 

oder aber auch zu viel, um unter den verschiedenen möglichen Bedeutungsebenen 

eine sinnvolle Auswahl treffen zu können. Der Besucher, so Schmolkes These, 

komme ins Museum, um sich bereits arrangierte Bedeutungen abzuholen – und dem-

entsprechend seien es eben nicht die Dinge selbst, die sich im Museum mitteilen, 

sondern die Macher der Ausstellung, welche über diese Dinge und das Gesamtgefüge 

der Ausstellung im Raum eine »Idee« bzw. ein Konzept mitteilen (vgl. Schmolke 

2002: 1). 

Schon 1976 brachte der Kunsthistoriker Detlev Hoffmann eine ähnliche Kritik an 

antiautoritären Museumskonzepten der 70er Jahre an, welche nach seinem Dafürhal-

ten jede Form erklärender Vermittlung unter den Verdacht gestellt hätten, im Dienste 

»autoritärer Weltanschauungen« (Hoffmann 1976; 101) zu stehen. Hoffmann sieht 

hierin eine naive Einschätzung dessen, was Museumsdidaktik und -pädagogik tat-

sächlich leisten – nämlich eine Einordnung der Objekte in historische Kontexte. Ge-

rade dieses Prinzip der ›Historisierung‹ sei das, was die Dinge vor der »Interpretati-

onswillkür« (Hoffmann 1976: 101) bewahre, indem es implizite Maßstäbe für die 

Zulässigkeit von Deutungen etabliere (vgl. ebd.).  

Statt der Begriffe ›Sender‹ und ›Empfänger‹, die ja eine klare Richtung des Kom-

munikationsvorganges und eine klare Begrenzung der Kommunikationsteilnehmer 

implizieren, verwendet Schmolke in seiner Vorstellung von musealem Informations-

austausch die Ausdrücke »Kommunikator« und »Rezipient« (Schmolke 2002: 2). 

Dinge, so stellt er fest, sind durchaus Kommunikatoren – aber sie können eine Bot-

schaft immer nur so eindeutig vermitteln, wie es die Rezipienten zulassen. Weil eben 

https://doi.org/10.14361/9783839442326-005 - am 14.02.2026, 10:20:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442326-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


56 | Dinge – Nutzer – Netze 

der »ideale Rezipient« (ebd.), der jedes Objekt und dessen Rolle in der Ausstellung 

ohne weitere Erörterung verstehen könnte, in der Museumspraxis nicht auftaucht, 

müssen die Dinge epistemisch unterfüttert werden. Sie sprechen, so Schmolke, nicht 

»ohne Assistenz« (ebd.: 3) durch andere, inhaltlich eindeutiger bestimmte Kommu-

nikatoren. Die üblichste Form dieser Assistenz ist die Beschriftung der Exponate mit 

erklärenden Tafeln (vgl. ebd.). 

Diese Pluralität von Kommunikatoren, die ihre Botschaften mit variierender 

Klarheit an den Besucher bringen und die Erschließung der Museumsdinge erst er-

möglichen, führt uns unweigerlich zurück zu Rheinbergers Experimentalsystemen. 

Was Schmolke hier beschreibt ist ja eben die Schärfung der Bedeutungen epistemi-

scher Dinge durch ihre räumliche Einkreisung mithilfe technischer. Schmolke aller-

dings führt noch zwei Größen ein, die im musealen Raum immer mitkommunizieren 

und die das Rheinbergersche Modell an die Grenzen seiner Anwendbarkeit auf das 

Museum führen: nämlich die Besucher und die Kuratoren. 

 

1.3.5 Standpunkte und Blickwinkel 

 

Rheinberger ist zwar alles andere als blind für die Rolle des Experimentators als Sub-

jekt der Laborarbeit, er beschreibt die Wissensproduktion der Naturwissenschaften 

aber in erste Linie von ihren Gegenständen ausgehend, die selbst keine Subjekte sind 

und mit denen der Forscher wiederum subjektiviert umgehen muss. Museen bringen 

im Gegensatz zu Experimentalanordnungen keine eindeutig reproduzierbaren Resul-

tate hervor. Welches ›Wissen‹ eine Ausstellung ihren Besuchern einflößt, lässt sich 

nicht messen – tatsächlich darf man davon ausgehen, dass keine zwei verschiedenen 

Personen nach dem Besuch ein und derselben Ausstellung exakt dasselbe gelernt ha-

ben werden. Für Museumsbesucher gelten im Gegensatz zu Naturwissenschaftlern 

keine Verhaltens- und Diskursregeln, die ihren Wissenserwerb ordnen und verein-

heitlichen. Dasselbe physikalische Experiment wird unter Laborbedingungen auch 

nach tausend Durchläufen noch dasselbe Ergebnis hervorbringen – aber dieselbe 

Ausstellung stößt bei tausend unterschiedlichen Besuchern ebenso viele verschiedene 

Effekte an. 

Schmolke vergleicht das Museum daher mit einem »Rangierbahnhof von Kom-

munikation« (ebd.: 1). Seine Aufgabe sei es nicht vorrangig, konkretes Wissen zu 

vermitteln – dieses ist für Schmolke als »Inhalt der Waggons« (ebd.: 2) ein Phänomen 

zweiten Grades – sondern vielmehr, Kommunikationsprozesse anzustoßen. Muse-

umskommunikation wird dabei nicht mehr als einseitiges Phänomen begriffen. Viel-

mehr spricht auch das Publikum in und über Ausstellungen. Wenn Museumsbesucher 

miteinander reden, dann diskutieren sie sowohl die von der gegenwärtigen Ausstel-

lung angebotenen Wissensinhalte, als auch ein »Meta-Wissen« (ebd.) über Ausstel-

https://doi.org/10.14361/9783839442326-005 - am 14.02.2026, 10:20:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442326-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Das Museum: Ein Umriss | 57 

lungen schlechthin – womit sie zugleich ständig den Horizont ihrer möglichen Mu-

seumserfahrungen neu verhandeln. Die Rollen von Kommunikator und Rezipient er-

scheinen vor diesem Hintergrund nicht als harte Kategorien der kommunikativen Si-

tuation ›Museum‹, sondern vielmehr als fließend ineinander übergehende Rollen, in 

welche Museumsbesucher je nach Situation schlüpfen.7 Es wird uns an anderer Stelle 

noch die Frage beschäftigen, wie es darüber hinaus gerade virtuelle Medien dem Pub-

likum zunehmend ermöglichen, auch direkt mit den Museumsmachern zu kommuni-

zieren. 

Niemand geringerer als Franz Boas, der Vater der modernen Anthropologie, 

stellte 1907 in seinem Aufsatz Some Principles of Museum Administration ganz be-

wusst den Besucher in den Mittelpunkt der Gestaltung musealer Ausstellungen. Da-

bei beschrieb er die seiner Ansicht nach kaum zu unterschätzende Bedeutung der 

Perspektive und des Vorwissens der Besucher für die Vermittlung von Wissen im 

Museum mit dem Begriff des »point of view«. Dieser meint zugleich die vom Besu-

cher mitgebrachten und kaum zu antizipierenden Vorbedingungen seiner Muse-

umserfahrung als aber auch seine vom Kurator ermöglichten Verortungen im Raum. 

Tatsächlich sei, so Boas, die Jonglage mit den Blickpunkten der Besucher die eigent-

liche Königsdisziplin in der Ausrichtung von Museumsausstellungen: 

 

The greater the number of people who desire to consult the museum in this manner, the more 

numerous will also be the points of view from which systematization will appear desirable. I 

think even to those not familiar with museum administration it will be at once apparent that the 

attempt to organize entire collections of a large museum from this point of view can have only 

one result. If every justifiable point of view is included, the complexity of the system will be-

come so great that the usefulness of the whole series will become very doubtful. If, on the other 

hand, only a few points of view are selected, then all sciences as presented in that particular 

museum will appear in the strait-jacket into which they have been put by the narrowness of the 

selected view-points, while the material should rather be so arranged that it can be grasped from 

a multitude of points of view. (Boas 1907: 926) 

                                                             

7  Hier ist im Übrigen eine weitere Problematik bei der Übertragung von Rheinbergers Be-

griffssystem auf das Museum angezeigt: Der naturwissenschaftliche Experimentator hat 

im Kommunikationsgefüge des Museums keine eindeutige Entsprechung. Wer im Labor 

einen Versuch durchführt, möchte das Unbekannte in ein Bedeutungssystem zwingen und 

entwirft für diesen Zweck eine bestimmte räumliche Anordnung von Einzelelementen. Für 

Museumskuratoren sind ihre Objekte aber kein Unbekanntes – sonst ließen sie sich gar 

nicht museal verwenden. Die Tatsache, dass sie in eine Ausstellung aufgenommen wurden, 

setzt voraus, dass sie für die Schöpfer dieser Ausstellung bereits mit Bedeutungen belegt 

sind. Umgekehrt ist aber der Besucher, für den das Exponat tatsächlich noch nicht episte-

misch erschlossen ist, im Gegensatz zum Laboranten nicht der Urheber des räumlichen 

Systems, das diese Erschließung ermöglichen soll.  

https://doi.org/10.14361/9783839442326-005 - am 14.02.2026, 10:20:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442326-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


58 | Dinge – Nutzer – Netze 

Bemerkenswert ist hier zweierlei: Erstens stellten diese Ausführungen die gängigen 

Museumskonzepte des frühen 20. Jahrhunderts buchstäblich vom Kopf auf die Füße. 

Zum Zeitpunkt der Veröffentlichung von Boas᾿ Text waren gerade amerikanische 

Museen noch in hohem Maße als Forschungsinstitutionen angelegt, an denen vor al-

lem in Disziplinen wie der Archäologie und Ethnologie mehr wissenschaftliche Ar-

beit geleistet wurde als an vielen Universitäten. Entsprechend wurden Ausstellungen 

im Allgemeinen von den Objekten her gedacht und das Museum selbst konstituierte 

sich fast ausschließlich über seine Sammlung – Besucher und der Umgang mit ihnen 

waren eher eine Randerscheinung (vgl. Redman 2010: 2).  

Zweitens erkannte Boas das Problem der Besucherperspektive im Museum als 

ein räumliches: Exponate und Besucher sind für ihn Angelpunkte von Strategien se-

mantischer Raumbewältigung. Dabei hat in seiner Konzeption des Museums aber ge-

rade das Scheitern solcher kuratorischer Strategien didaktisch produktive Auswir-

kungen: Was das Museum als Vermittlungsinstitution auszeichnet ist eben gerade, 

dass seine Macher nur vage vorausahnen können, welche konkreten Inhalte die Be-

sucher den Exponaten entnehmen werden (vgl. Boas 1907: 922). Die Konsequenz, 

die Boas daraus zieht, ähnelt der Absage, die Stefan Paul fast einhundert Jahre später 

dem »schmalen Gang« erteilt: Es sei ein zum Scheitern verurteiltes und der Beschaf-

fenheit der Institution völlig widerläufiges Unterfangen, Ausstellungen um lineare 

Erzählungen herum zu konzipieren. Stattdessen gelte es, den goldenen Schnitt zu fin-

den zwischen dem didaktischen ›roten Faden‹, der einer Ausstellung nachvollzieh-

bare Zusammengehörigkeit verleiht, und den potenziell unzähligen ›points of view‹ 

der Objektdeutung, die zwischen Exponaten und Besuchern entstehen. Je mehr un-

terschiedliche Blickwinkel ein museales Konzept bedienen kann, desto mehr schöpft 

es die medialen Möglichkeiten der Institution aus. Zugleich jedoch kann eine zu weit-

reichende epistemische Offenheit die Objekte unscharf und beliebig werden lassen. 

Die Herausforderung für den Ausstellungsmacher ist daher nach Boas die einer kon-

zeptuellen Eingrenzung der Ausstellung auf eine Anzahl von Zugängen, welche die 

Vieldeutigkeit der Exponate zwar als Stärke ausspielt, dabei aber vermeidet, dass die 

Vielfalt möglicher Bedeutungen allen pädagogischen Anspruch unter sich begräbt 

(vgl. ebd.: 926). 

Richard Saul Wurman behandelt in Information Anxiety ein ganz ähnliches Prob-

lem: Jede Form von Informationsverarbeitung hänge ganz entscheidend vom »van-

tage point« des Rezipienten ab – welcher wie Boas᾿ »point of view« sowohl Kennt-

nisse und Vorannahmen beinhaltet, die von Rezipient zu Rezipient variieren, als aber 

auch die technische Beschaffenheit des Mediums, über welches die Informationen 

vermittelt werden. Die Art und Weise, wie Information situiert ist, entscheidet mit 

darüber, was ein Rezipient mit ihr tun kann: ob sie aus unterschiedlichen Perspekti-

ven erfasst werden kann, ob man sich ihr nähern und von ihr entfernen, sie heranzoo-

men kann, ob Detailansichten möglich sind und ob sie für sich allein oder im Kontext 

weiterer Information präsentiert wird (vgl. Wurman 1989: 65). Als ein einfaches und 

https://doi.org/10.14361/9783839442326-005 - am 14.02.2026, 10:20:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442326-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Das Museum: Ein Umriss | 59 

prägnantes Beispiel für die Bedeutung des vantage point nennt Wurman hier den Ef-

fekt, den das bloße Umdrehen einer Weltkarte erzielt. Die Welt mit dem Süden auf-

wärts darzustellen ändert nichts am messbaren informationellen Gehalt einer Karte, 

aber der veränderte Blickwinkel legt offen, welche impliziten kulturellen Vor- und 

Werturteile sich mit der genordeten Darstellungsform verbinden (vgl. ebd.: 66). 

Vantage points liegen dabei immer außerhalb der konkreten Informationsinhalte 

– gewissermaßen also in den Zwischenräumen (vgl. ebd.: 72). Diese Zwischenräume 

wiederum erhalten laut Wurman jedoch selbst Informationswert, insofern sie durch 

Informationseinheiten gegliedert und begrenzt sind (vgl. ebd.: 73). Ohne sich hier 

selbst in die Tiefen der Raumtheorie zu begeben, entwirft Wurman also ein Informa-

tionsmodell, das deutliche Parallelen aufweist zu Brigitte Scheers These, die Zei-

chensetzung im Raum mache den Raum schlechthin erst erfahrbar macht und ermög-

liche es, Räumen Bedeutungen zuzuschreiben. Wurmans Argumentation läuft jedoch 

in die genaue Gegenrichtung: Während für Scheer der leere Raum nur von jenen 

Punkten aus gedacht werden kann, an denen er mit Zeichen belegt ist, können für 

Wurman Informationsinhalte nur dann vermittelt werden, wenn man die Vermittlung 

aus dem Zustand der Informationsleere heraus konzipiert. Wissen vermitteln, so stellt 

Wurman fest, kann nur, wer sich in den Zustand des Nichtwissens zurückversetzen 

kann: »Communication equals remembering what it᾿s like not to know.« (ebd.: 130). 

Diese Feststellung mag auf den ersten Blick trivial erscheinen und deckt sich 

zweifelsohne mit den Erfahrungen eines jeden, der jemals gelehrt oder gelernt hat. 

Bemerkenswert ist hier jedoch zweierlei: Zum einen bedient sich Wurman in Infor-

mation Anxiety laufend räumlicher Metaphern, um abstrakte Informations- und Kom-

munikationszusammenhänge zu beschreiben. Erst relativ spät kommt er in einem ein-

geschobenen Interview mit dem Ausstellungsdesigner Ed Schlossberg tatsächlich 

auch auf Mitteilungssysteme zu sprechen, die im physikalischen Raum ausgedehnt 

sind.8 Zweitens begreift er als Informationstheoretiker die Entstehung von Wissens-

gegenständen aus ihrem bedeutungsleeren Umfeld heraus, während der Muse-

umspraktiker Paul und die Philosophin Scheer das Umfeld als Produkt seiner Inhalte 

verstehen. Dies wird uns später im Zusammenhang mit dem Begriff der ›Information‹ 

noch näher beschäftigen. 

 

1.3.6 Inszenierungen des Sozialen zwischen Ort und Raum 

 

Verweilen wir noch einige Seiten lang bei der Vorstellung vom Museum als einem 

Raum vielstimmiger Kommunikation. Im Jahre 1971 unterschied der damalige Di-

rektor des Brooklyn Museum, Duncan F. Cameron, zwei kommunikative Formen, 

                                                             

8  Schlossberg unterstreicht hier übrigens wie Paul und Boas die Wichtigkeit der Offenheit 

von Ausstellungsräumen und die Gefahren zu enger Programmatiken (vgl. Wurman 1989: 

133ff.). 

https://doi.org/10.14361/9783839442326-005 - am 14.02.2026, 10:20:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442326-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


60 | Dinge – Nutzer – Netze 

welche das Museum annehmen könne: einerseits jene des ›Tempels‹, andererseits 

jene des ›Forums‹. In der hier schon mehrfach diskutierten Form des Tempels bleibt 

das Museum auch für Cameron seinen Ursprüngen im Museion verbunden: Es ist 

eine überwiegend von Machteliten gestiftete und erhaltene Einrichtung, die über das 

Bewahren von Objekten zugleich Wertvorstellungen und soziale Gefüge konserviert 

und der Etablierung von Idealen und Standards des gesellschaftlichen Lebens dient 

(vgl. Cameron 1972; 195, vgl. auch Morrissey u. Worts 1998: 149f.). Cameron be-

wertet diese Form von Museum durchaus nicht durchweg negativ, obwohl er zwei 

große Probleme identifiziert, an denen sie krankt: Erstens sei sie den didaktischen 

Intentionen kleiner und elitärer »club[s] of curators« (Cameron 1972: 194) unterwor-

fen, welche diese der Gesellschaft gegenüber nicht immer rechtfertigen müssen. 

Zweitens unterwerfe das ›Tempel‹-Museum üblicherweise – und man erinnere sich 

hier an die ›ästhetischen‹ Museen nach Korff – seine Objekte dem Narrativ der Aus-

stellung, anstatt es aus ihnen zu entwickeln (vgl. ebd.: 194f.). 

Zugleich aber sei es gerade der Aspekt des Tempelhaften, auf den sich bis heute 

die kulturelle Autorität der Institution Museum gründe und aus dem heraus sie ihre 

kulturpolitische Relevanz behaupte. Trotz der autoritären Struktur solcher Museen 

sieht Cameron in ihnen ein notwendiges Werkzeug zivilisatorischer Identitätsstif-

tung: Um ihre Funktion in modernen Gesellschaften überhaupt erfüllen zu können, 

müssten Museen auf ihrer »proven excellence« (ebd.: 195) und unbedingten Inter-

pretationshoheit über das von ihnen betreute materielle Kulturerbe bestehen (vgl. 

ebd.: 195f.). 

Auf der anderen Seite aber müsse den ›Tempeln‹ die museale Form des ›Forums‹ 

beigestellt werden (vgl. ebd.). Die Aufgabe des Forums sei es, kommunikative Brü-

cken zwischen dem Mitteilungssystem der Ausstellungen und der Lebenswelt des 

Publikums zu bauen. Der Musentempel, so seine These, spreche nämlich allzu oft 

völlig an seinen Besuchern vorbei – mit weitreichenden Konsequenzen und ohne sich 

dessen je gewahr zu werden: 

 

A very special task in reform for those museums concerned with alien, exotic or historic cul-

tures is to relate those collections to contemporary life and society. Most museum directors 

would be shocked if they knew how their visitors interpret oriental collections or collections 

from the classical world when they are presented in the traditional fashion. By failing to provide 

meaningful interpretation of the collections museums are, by that omission, guilty of misrepre-

sentation, distortion of fact and the encouragement of attitudes towards cultures other than our 

own which are dangerous and destructive in what McLuhan has called today᾿s »global village«. 

(Ebd., 196) 

 

Diese Verfehlungen klassischer Museen macht Cameron dafür mitverantwortlich, 

dass zum Zeitpunkt der Entstehung seines Textes im Rahmen der amerikanischen 

Bürgerrechtsbewegung ebenso wie europäischen Studentenproteste unlängst auch 

https://doi.org/10.14361/9783839442326-005 - am 14.02.2026, 10:20:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442326-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Das Museum: Ein Umriss | 61 

die Museen in den Fokus der Kritik gerückt waren: Als reine Kultstätten der gesell-

schaftlichen Führungsrollen von Aristokratie und Bürgertum hätten sie es verab-

säumt, dieser die Errungenschaften und den historischen Werdegang der Arbeiter-

schaft gegenüberzustellen (vgl. ebd.: 197). Dass die Museumskultur beherrschende 

»Establishment« (ebd.) habe am Museum stets nur insofern ein Interesse gehabt, als 

dass sich in ihm Ewigkeitsansprüche für sein Gesellschaftsmodell formulieren ließen. 

Die Aufgabe des ›Forums‹ hingegen sei es, die materiellen Zeugnisse dieses Gesell-

schaftsmodells der Diskussion durch eine möglichst breite Öffentlichkeit zugänglich 

und somit das Museum zu einem Raum der kritischen Reflexion über soziale Zu-

stände zu machen (vgl. ebd.: 197f.). Die hiermit angedeutete neue Funktion des Mu-

seums sei »the creation of an equality of cultural opportunity« (ebd.: 196). 

Auch hier geht es also – wie immer man in der Rückschau Camerons linkslibera-

len politischen Impetus bewerten mag – um einen Wandel der musealen Kommuni-

kationskonstellation von einem einfachen Sender-Empfänger-Verhältnis zu einer Po-

lyphonie aller Beteiligten. Cameron äußert dabei große Zweifel daran, ob ein einziges 

Museum jemals zugleich Tempel und Forum sein könne. Schließlich sei das Wesen 

des Forums als Ort offener Kritik jenem des Tempels als Ort des autoritären Ab-

schlusses von Sinnstrukturen und Deutungsmustern diametral entgegengesetzt. Die 

beste räumliche Lösung sieht Cameron in einem Kompromiss zwischen Nähe und 

Distanz: Forum und Tempel sollten baulich getrennt sein, damit das Forum nicht die 

Existenzberechtigung des Tempels in ständigen Zweifel ziehen kann, zugleich aber 

so nah beieinanderliegen, dass sie sich Anlagen, Dienste und vor allem ein gemein-

sames Publikum teilen können. Für den Besucher müsse unbedingt ihre klare Unter-

scheidbarkeit gewährleistet bleiben (vgl. ebd.: 200). Die große Herausforderung einer 

zeitgemäßen Museumsreform sei es, neue kritische Dialogstrukturen im Museum zu 

ermöglichen ohne dabei seine Selbstverortung als das unzweifelhaft »objektive« 

Musterhaus des Realen preiszugeben, das über kulturelle Relevanz zu richten er-

mächtigt bleibt: 

 

Museums must concern themselves with the reform and development of museums as museums. 

They must meet society᾿s need for that unique institution which fulfills a timeless and universal 

function – the use of the structured sample of reality, not just as a reference but as an objective 

model against which to compare individual perceptions. (Ebd.: 201) 

 

Damit plädiert Cameron also zugleich auch für die Koexistenz zweier völlig unter-

schiedlich angelegter musealer Raumkonzepte. Der Tempel etabliert in erster Linie 

eine Dichotomie des Innen und Außen: Die physische Museumswand stellt zugleich 

eine diskursive Grenze dar zwischen einerseits dem, was erhaltenswert und universell 

bedeutsam genug ist, um Gegenstand sanktionierter sozialer Erinnerungs- und Iden-

titätsbildungsprozesse zu sein, und anderseits jenem, was der Sphäre des Alltagsle-

bens, des Gebrauchs und des Warenverkehrs zugehörig bleibt. Das Forum dagegen 

https://doi.org/10.14361/9783839442326-005 - am 14.02.2026, 10:20:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442326-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


62 | Dinge – Nutzer – Netze 

steht im Zeichen räumlicher Offenheit und soll Diskussionen zwischen Museums-

raum und Lebenswelt über die Museumswände hinweg ermöglichen. 

Vierzig Jahre später ist die Diskussion über die Rolle des Besuchers im Museum 

so lebendig wie eh und je. Eine der jüngeren deutschsprachigen Veröffentlichungen 

zu diesem Problem- und Phänomenbereich erschien 2011 in Form des Sammelbandes 

Das partizipative Museum, herausgegeben von Susanne Gesser, Martin Handschin, 

Angela Jannelli und Sibylle Lichtensteiger, bei denen es sich durchweg um Muse-

ums- und Ausstellungspraktiker handelt. 

Aus den Beiträgen dieses Sammelbandes sticht ein Aufsatz des Schweizer Kura-

tors Beat Hächler heraus, der die Frage nach dem Museum als Einrichtung, die Be-

sucher ins Gespräch bringen soll, nicht nur rein gestalterisch angeht, sondern sie auch 

raumphilosophisch kontextualisiert. Hächler bedient sich dabei des bereits im Zu-

sammenhang mit den Überlegungen Stefan Pauls gefallenen Begriffes der ›Szeno-

graphie‹, der er das Adjektiv ›sozial‹ voranstellt. »Soziale Szenographie« ist für ihn 

eine Herangehensweise in der Ausstellungsgestaltung, die weniger darum kreist, mit 

Raumelementen ein bestimmtes narratives Konzept zu vermitteln, sondern über die 

Beschaffenheit von Ausstellungsräumen in erster Linie den Austausch unter den Be-

suchern anstoßen möchte. Diese sollen selbst zu einem Teil der Ausstellung werden 

und soziale Gefüge ausspielen, indem sie sich durch sie hindurchbewegen (vgl. Häch-

ler 2011: 137f.). 

Hächler beruft sich dabei auf die Raumtheorie des französischen Jesuitenpaters 

und Kulturphilosophen Michel de Certeau, wie dieser sie 1980 in seinem wichtigsten 

Werk Die Kunst des Handelns (Arts de Faire) dargelegt hat. Certeau unterscheidet 

darin kategorisch zwischen Raum (espace) und Ort (lieu). Der Ort ist für Certeau ein 

statisches Gebilde, das sich aus der gefügten Koexistenz von benenn- und lokalisier-

baren Elementen ergibt. Räume dagegen sind zeitlich gebundene Zusammenkünfte 

von »Richtungsvektoren, Geschwindigkeitsgrößen und [der] Variabilität der Zeit« 

(Certeau 1988: 218). Der Raum ist also für Certeau nichts als fertiges Produkt Vor-

gefundenes, sondern etwas, das prozedural erst ›gemacht‹ werden muss. Er ergibt 

sich aus dem Umstand, dass in ihm gehandelt wird. Und weil er eben erst durch 

Handlungen geschaffen wird, ist der Raum im Gegensatz zum Ort nach Certeau kon-

tinuierlich, fließend und veränderlich – er ist »ein Ort, mit dem man etwas macht« 

(ebd.) und existiert in seiner Wesensart nur innerhalb dieser Pragmatik, die nicht an 

den Raumbegriff der Physik gebunden ist: 

 

So wird zum Beispiel die Straße, die der Urbanismus geometrisch festlegt, durch die Gehenden 

in einen Raum verwandelt. Ebenso ist die Lektüre ein Raum, der durch den praktischen Um-

gang mit einem Ort entsteht, den ein Zeichensystem – etwas Geschriebenes – bildet. (Ebd.) 

 

https://doi.org/10.14361/9783839442326-005 - am 14.02.2026, 10:20:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442326-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Das Museum: Ein Umriss | 63 

Texte sind für Certeau also Orte, geometrisch klar lokalisierbar in den Positionen von 

Buchstaben auf Papier, aus denen das Lesen einen Sinnraum entstehen lässt. Folge-

richtig wäre auch das Museum ein Ort, der im Akt des Besuches zum Raum gemacht 

wird. Beat Hächler indes beobachtet im klassischen Museumskonzept (das in Came-

rons Diktion dem Modell ›Tempel‹ entspricht) eine Überbetonung der Kategorie 

›Ort‹ bzw. ein kuratorisches Misstrauen gegenüber dem rezipientenseitigen Ver-

räumlichungsvorgang. Die soziale Szenographie (welche nach Cameron unter die 

Modalitäten des ›Forums‹ einzuordnen wäre) soll daher ausdrücklich ein Paradigma 

des ›Raumes‹ stark machen, weil hier die Ausstellung prozesshaft von den Besuchern 

geschaffen werde, die sie erleben (vgl. Hächler 2011: 138f.). 

Insofern ist soziale Szenographie ein Antizipieren von interpersonellen Prozes-

sen, verbunden mit dem Versuch, sie über Raumkonzepte zu befördern und ihnen 

einen Kontext zu geben. Hächler nennt fünf Methoden, mit denen sie dies tut: »Per-

sonalisierung«, »Selbstbefragung«, »Partizipation«, »Dialogische Interaktion« und 

»Exponierung« (ebd., 142ff.).  

Personalisierung schafft laut Hächler die »Benutzeroberfläche für Identifikation« 

(ebd.: 142). Sie meint, den von der Ausstellung thematisierten Phänomenbereichen 

personale Qualitäten aufzuerlegen und es damit den Besuchern zu erlauben, sie auf 

sich selbst zu beziehen und als für ihr eigenes Leben bedeutsam zu erkennen (vgl. 

ebd.).  

Unter dem Aspekt der Selbstbefragung wird verstanden, dass ein Museum lau-

fend nachhalten solle, wie sein Publikum die Ausstellung erlebt – und zwar explizit 

indem es seine Besucher ermutigt, sich zu ihr zu äußern. Zugleich aber muss eine 

Selbstbefragung auch beim Publikum angestoßen werden: Die Ausstellung soll sie 

zwingen, ihre eigenen Prämissen zu hinterfragen und sich damit der Warte bewusst 

zu werden, aus der sie ihr gegenübertreten. Es gilt also in sozialen Szenographien 

stets, den Besucher herauszufordern und ihn über die Grenzen seiner üblichen Kom-

fortzonen hinauszulocken (vgl. ebd.: 142f.).  

Der Faktor Partizipation beschreibt eine Demokratisierung des Museumsbetrie-

bes, indem Besucher bereits in die Gestaltung von Ausstellungen mit eingebunden 

werden. Dies könnte z.B. in Form eines Angebotes geschehen, dem Museum Aus-

stellungsstücke zukommen zu lassen, welche die Besucher für sich selbst als signifi-

kant empfinden (vgl. ebd.: 143). 

Unter ›dialogische Interaktion‹ fallen für Hächler all jene Gespräche, welche eine 

soziale Szenographie innerhalb eines Ausstellungsraumes anstößt. Das Museum soll 

Besucher dazu bringen, sowohl miteinander als auch mit dem Museumspersonal zu 

sprechen (vgl. ebd.: 144). 

Mit dem Begriff der ›Exponierung‹ schließlich beschreibt Hächler die bereits an-

gesprochene Zielsetzung sozialer Szenographie, den Besucher selbst zum Teil der 

Ausstellung zu machen. Exponierung meint, dem Publikum und dem ganzen Spekt-

https://doi.org/10.14361/9783839442326-005 - am 14.02.2026, 10:20:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442326-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


64 | Dinge – Nutzer – Netze 

rum seines Verhaltens in der musealen Anordnung selbst Exponatscharakter zu ver-

leihen, oder kurz: die Besucher immer auch füreinander in Szene zu setzen (vgl. ebd.: 

145). 

Eine Extremform des Museums als Aushandlungs- und Etablierungsraum für so-

ziale Gefüge und Verhältnisse beschreibt die Kuratorin Angela Jannelli mit jener des 

»wilden Museums« (Jannelli 2011: 165). Gemeint sind hiermit in erster Linie Ama-

teurmuseen, wobei die Terminologie Claude Lévi-Strauss᾿ Konzept des »wilden 

Denkens« aufgreift. Genau wie Strauss es ablehnte, die mentalen Weltordnungen von 

Naturvölkern als unterentwickelte Vorstufen des europäisch-modernen wissenschaft-

lichen Denkens zu begreifen, will Jannelli das Amateurmuseum nicht als Vulgärform 

des professionellen verstanden wissen, sondern als eine eigene und legitime Erschei-

nungsform dessen, was Museen sein können (vgl. ebd.). 

Wilde Museen nach Jannelli zeichnen sich in erster Linie durch ihre sozialen 

Funktionen aus: Sie werden von freiwilligen Gemeinschaften getragen und sind da-

mit zugleich die Fixsterne, um welche herum diese Gemeinschaften überhaupt erst 

entstehen. Ihre Sammlungen sind entsprechend nicht das Ergebnis eines geordneten 

Erwerbs von Exponaten im Sinne eines strukturierten thematischen Überentwurfs, 

sondern vielmehr Anhäufungen von Spenden ihrer Konstituenten, deren Zusammen-

halt oberste Priorität ist. Wilde Museen nehmen Objekte zuerst einmal in die Samm-

lung auf, bevor nach ihrem Ausstellungswert gefragt wird – häufig auch einfach, um 

die Menschen, die sie vorbeibringen, nicht enttäuschen zu müssen. Die vom Exponat 

getragene Bedeutung ist entsprechend nicht zuvorderst eine didaktische. Objekte sind 

Träger von Beziehungen zwischen dem Museum und der Gemeinschaft, die es stützt 

(vgl. ebd.: 166). Für Jannelli manifestiert sich hier eine Form des vom französischen 

Soziologen und Anthropologen Marcel Mauss beschriebenen Rituals des ›Gabentau-

sches‹ (vgl. Mauss 1990). Die Schenkungen an das Museum, so ihre These, lassen in 

ihm soziale Räume entstehen und ermöglichen weitere Interaktionen zwischen den 

Spendern. Weil das Ablehnen eines Objektes zugleich der Negierung einer zwischen-

menschlichen Beziehung entspricht, trennen wilde Museen ihren Fundus meist nicht 

von der Ausstellung: Um niemanden auszugrenzen, wird nach Möglichkeit die ganze 

Sammlung auf einmal präsentiert (vgl. Jannelli 2011: 167). 

Hier sieht Jannelli zugleich auch das große Konfliktpotential zwischen Muse-

umsamateuren und Museumsfachleuten. Letztere nämlich seien typischerweise dazu 

ausgebildet, Museumsdinge als konzise Sinnträger stark zu machen und sie (soweit 

eben möglich) aus personenbezogenen Kontexten herauszulösen. Das wilde Museum 

stellt dagegen gerade die Personen in den Mittelpunkt, welche die Ausstellung er-

möglicht haben und deren Beziehungsgeflecht sie abbildet (vgl. ebd.). Im professio-

nellen Museum werde das Objekt als Zeichen gedacht, im wilden dagegen als »Sym-

bol« (ebd.: 168), das professionelle möchte seinen Exponaten möglichst eindeutige 

Verweisbeziehungen auferlegen, das wilde möglichst vielfältige (vgl. ebd.). Entspre-

https://doi.org/10.14361/9783839442326-005 - am 14.02.2026, 10:20:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442326-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Das Museum: Ein Umriss | 65 

chend befinden sich wilde Museumsausstellungen auch ständig im Zustand der Ver-

änderung und hören niemals auf, zu entstehen – sie wandeln sich mit jedem Eintru-

deln eines neuen Exponates (vgl. ebd.: 170f.). 

Damit sind wilde Museen auch immer von epistemischer Unschärfe gekennzeich-

net. Die Frage nach einem für sich selbst stehenden Objekt stellt sich für sie gar nicht 

erst. Wilde Museen sind als soziale Orte meist darauf ausgelegt, unter der Anleitung 

ihrer Verantwortlichen in Führungen erlebt zu werden. Sie sind, so Jannelli, nicht 

etwa Orte, an denen Objekte sprechen, sondern Orte, die das Sprechen über Objekte, 

das »Erzählen über Dinge« (ebd.: 168) ermöglichen sollen. 

Das Funktionieren musealer Ausstellungen beschreibt Jannelli interessanterweise 

mit den filmwissenschaftlichen Termini »Story« und »Plot«9. In der Filmwissen-

schaft bezeichnen diese Begriffe zwei Ebenen, auf denen ein Film seine Handlung 

entfaltet. Seine Story ist die chronologische Abfolge der Ereignisse. Der Plot hinge-

gen ist die Art, wie uns diese Ereignisse präsentiert werden und damit also die tat-

sächliche narrative Umsetzung der Story. Der Plot muss dabei nicht der Chronologie 

der Story folgen (ebd.: 170). Quentin Tarantinos Gangsterfilm Pulp Fiction beispiels-

weise spaltet seine Handlung in Einzelepisoden auf, welche dem Zuschauer in chao-

tischer Reihenfolge präsentiert werden und ihn vor die Herausforderung stellen, 

selbst herausfinden zu müssen, in welchem zeitlichen Verhältnis sie zueinander ste-

hen. Der Plot von Orson Welles᾿ Hauptwerk Citizen Kane beginnt kurz vor dem Ende 

seiner Story – nämlich mit dem Tod des Protagonisten, dessen Lebensgeschichte da-

nach in Rückblenden erzählt wird. Um beim Schauen eines Filmes vom Plot zur Story 

zu gelangen, ist also mitunter eine intellektuelle Anstrengung des Rezipienten von-

nöten – und ganz ähnlich verhält es sich in Museen, deren materielle Oberfläche ja 

immer erst durch Interpretation die ihr zugrunde gelegte Meistererzählung preisgibt. 

Das häufig prekäre Verhältnis von Story und Plot werde laut Jannelli besonders 

deutlich in solchen Museen, welche wie eben die ›wilden‹ ihre soziale Komponente 

besonders in den Mittelpunkt stellen. Denn wenn eine Ausstellung in ihrem Objekt-

bestand nicht scharf einzugrenzen ist, dann verschiebt sich das Plotting notwendiger-

weise immer weiter in den Bereich der Führung und Anleitung durch das Museums-

personal. Dies könne mitunter zu einer erheblichen Entkopplung zwischen derjenigen 

Story führen, welche sich die Besucher beim alleinigen Erforschen eines wilden Mu-

seums erschließen würden, und jener, welche aus dem Plot der Führung hervorgeht 

(vgl. Jannelli 2011: 170). Daraus lässt sich ableiten: Auf epistemischer Ebene werden 

Museen nicht notwendigerweise offener, nur weil ihrem Aufbau keine umfassende 

didaktische Konzeption zugrunde liegt. Vielmehr kann der Verlust konziser Interpre-

tierbarkeit der Objekte dazu führen, dass die Ausstellung nur mehr sozial erfahrbar 

                                                             

9  Die Film- und Medienwissenschaft zieht diesen häufig die weitgehend gleichbedeutenden, 

dem russischen Formalismus entstammenden Begriffe ›Fabel‹ und ›Sujet‹ vor (vgl. Propp 

1972: 27). 

https://doi.org/10.14361/9783839442326-005 - am 14.02.2026, 10:20:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442326-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


66 | Dinge – Nutzer – Netze 

ist und damit die Autorität der Museumsmacher hinterrücks wieder eingeführt wird, 

weil ihre Anleitung unentbehrlich ist. 

 

1.3.7 Authentizität, Aura, Atmosphäre 

 

Im laufenden Kapitel wurde das Museum bisher vor allem als eine Institution der 

Wissensvermittlung beschrieben. Dies ist freilich nur ein Teil ihres gesellschaftlichen 

Auftrages. Friedrich Waidacher sieht ihre Funktion als Lernort als ein zeitlich stets 

sehr eng begrenztes Überbauphänomen, welches in Abhängigkeit von dem Zeitgeist 

unterworfenen pädagogischen Maßstäben sehr unterschiedliche Gestalten annehmen 

kann. Als Ort der historischen Unterweisung ändert das Museum seinen Charakter 

mit den geltenden Maßstäben der historischen Forschung und Geschichtsdidaktik 

ebenso wie mit den wechselnden Ansprüchen und Erwartungen seines Publikums. 

Als die zeitübergreifend bestehenbleibende Aufgabe des Museums sieht Waidacher 

hingegen seine Funktion als Erinnerungsspeicher: Unabhängig von vorübergehenden 

Trends und Zielsetzungen des Museumsbetriebes bewahrt das Museum die materiel-

len Überreste der Vergangenheit und legt damit Zeugenschaft über bestimmte histo-

rische Wirklichkeiten ab (vgl. Waidacher 2000: 1ff.). Im Museum, so Waidacher, 

geht es nicht vorrangig darum, etwas Bestimmtes über die Vergangenheit zu lernen, 

sondern vielmehr darum, sich anhand der Evidenz der Exponate der Realität der Ver-

gangenheit überhaupt zu vergewissern (vgl. ebd.: 6). Ihre Daseinsberechtigung bezö-

gen die Museen dementsprechend in allererster Linie daraus, als einzige gesellschaft-

liche Einrichtungen materielle Kulturgüter professionell zu betreuen und immer wie-

der aufs Neue für die öffentliche Rezeption aufzubereiten (vgl. ebd.: 18). Eine ganz 

ähnliche Einschätzung des Museums und seines Auftrages findet sich auch bei Gott-

fried Korff: 

 

Jede Zeit schafft sich ihre Museen neu, ordnet sie um, präsentiert deren Bestände in wechseln-

den Arrangements. So sind Museen gekennzeichnet durch die Historische Dialektik der Tätig-

keiten Deponieren und Exponieren. Das Exponieren ist der Ort, an denen intellektuelle und 

ästhetische Vorstellungen der jeweiligen Zeit Bilder von Geschichte generieren, Bilder, die 

deswegen mit der Vergangenheit zu tun haben, weil das Museum Ort der Aufbewahrung von 

Relikten, survivals, Überresten (im Sinne Droysens) ist. (Korff 1999: 327) 

 

Die in den Arbeiten Korffs immer wieder betonten Funktionen des Deponierens und 

Exponierens ranken sich, so fährt er fort, in erster Linie um eine ästhetische Kategorie 

– nämlich um jene der Authentizität: 

 

Durch seinen Authentizitätsbezug ist das Museum eine Institution der sinnlich-ästhetischen 

Wahrnehmung. Eine Re-Dimensionierung, eine Kontextualisierung mit Mitteln der bildhaften 

https://doi.org/10.14361/9783839442326-005 - am 14.02.2026, 10:20:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442326-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Das Museum: Ein Umriss | 67 

Inszenierung ist dem Medium Museum deshalb angemessen, weil mit der Authentizität der 

Dinge eine ästhetische Erfahrungsform in Spiel kommt, deren Konsequenz eine ästhetische 

Präsentationsform ist. (Ebd., 332) 

 

Das Museum ist demnach also eine Institution, die dem ästhetischen Erleben dient, 

was zugleich auch die Verwendung dramatisch-inszenatorischer Präsentationsfor-

men legitimiert, welche einer reinen Lehrinstitution nicht angemessen wären. Dieses 

ästhetische Erleben wiederum benötigt Objekte, die nicht nur mit Sinn belegt, son-

dern eben vor allem auch authentisch sind. 

Diese Argumentation erscheint auf den ersten Blick schlüssig – niemand, der ein-

mal ein Museum besucht hat, wird abstreiten, dass gerade die affektive Anmutung 

der Objekte einen bedeutenden Teil des Reizes der Institution ausmacht. Das Erleben 

von Authentizität ist ein fester und dabei weitgehend intuitiver Bestandteil unserer 

kulturellen Welterfahrung – wir erkennen das ›Authentische‹, wenn wir es vor uns 

haben, ohne dass wir genau benennen könnten, was es als solches ausmacht. Als äs-

thetischer Terminus ist die Authentizität dementsprechend alles andere als unproble-

matisch. 

Die Literaturwissenschaftlerin Susanne Knaller verortet seinen Wortursprung im 

griechischen Adjektiv αυθεντικός (»zuverlässig, richtig«), das sich wiederum vom 

Substantiv αύθέντης (»Ausführer, Selbstherr, [...] auch Urheber«) ableitet (Knaller 

2005: 18). Obwohl der Begriff schon in der griechischen Antike vor allem auf 

Schriftstücke bezogen wurde und hier deren Originalität bzw. Rückführbarkeit auf 

den Urheber beschrieb, konnte er auch Formen der Selbstermächtigung implizieren 

– so beschrieb er laut Knaller auch Selbst- und Verwandtenmörder (vgl. ebd.). Das 

Spätlateinische machte aus αυθεντικός authenticus und beschrieb hiermit ebenfalls 

vorrangig Schriftdokumente als »anerkannt, rechtmäßig, verbindlich« – jene Bedeu-

tungen also, mit denen das Wort in variierenden Kontexten bis heute in den meisten 

europäischen Sprachen belegt ist (vgl. ebd.). Der Duden definiert das Adjektiv ›au-

thentisch‹ gegenwärtig als »echt, den Tatsachen entsprechend und daher glaubwür-

dig«.10 

Jedoch weist Knaller darauf hin, dass bereits in der latinisierten Form als authen-

ticus keineswegs Eigenschaften beschrieben wurden, die einem Schriftstück selbst 

innewohnten. Authentizität war ein Begriff der kirchlichen Doktrin und meinte die 

Anerkennung der göttlichen Inspiriertheit von Texten durch die Autorität der Kirche 

selbst (vgl. ebd.). Seine weltliche Fortsetzung erfuhr diese Begriffsnutzung in der 

Juristerei des 18. Jahrhunderts, welche die Auslegung von Gesetzen in zwei Modi 

unterteilte: den Doktrinalen und den Authentischen, wobei doktrinale Gesetzesdeu-

                                                             

10  http://www.duden.de/rechtschreibung/authentisch vom 11.04.2018. 

https://doi.org/10.14361/9783839442326-005 - am 14.02.2026, 10:20:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://www.duden.de/rechtschreibung/authentisch
https://doi.org/10.14361/9783839442326-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://www.duden.de/rechtschreibung/authentisch


68 | Dinge – Nutzer – Netze 

tung die Domäne der Rechtgelehrten war, authentische hingegen jene des Gesetzge-

bers, welche sich in neuen Verwaltungsrichtlinien niederschlagen konnte (vgl. ebd.: 

18f.). 

In der frühen Neuzeit blieb der Authentizitätsbegriff in den meisten europäischen 

Sprachen zunächst autoritätsorientiert und beschrieb vor allem die Absegnung und 

Sanktion durch offizielle Instanzen. Erst im 20. Jahrhundert nahm er zunächst im 

Französischen und Italienischen die Bedeutung einer eigenbedingten Echtheit an, er 

wurde synonym mit Adjektiven wie »sincère, juste, naturel, vrai, non affecté, vero, 

genuino, schietto« (ebd.: 19). Knaller fährt fort, dass Authentizität als Begrifflichkeit 

der Kunsttheorie seit dem 20. Jahrhundert vor allem als »normativer Vermittlungs-

begriff« (ebd.: 21) zwischen verschiedenen Disziplinen fungiere und eine Vielzahl 

von Eigenschaften sowohl von Subjekten wie von Objekten beschreibe (vgl. ebd.). 

Auf der Ebene des Subjekts meine Authentizität z.B. die Überwindung von individu-

eller Entfremdung, eine Rückkehr zu Ursprung und Innerlichkeit und ein Zurückfin-

den zum »unkontaminierten Selbst« (ebd.: 22). Auf jener des Objekts hingegen ma-

nifestiere sich Authentizität oberflächlich in seiner Originalität (im Gegensatz zur 

Fälschung), fernerhin aber auch in seiner Verortbarkeit in bestimmten ästhetischen 

Traditionen wie z.B. einer kunsthistorischen Epoche und ihrer Stilistik (ebd.). 

Knaller führt hier daher noch eine Unterscheidung zwischen reiner »Objek-

tauthentizität« und »Kunstauthentizität« ein. Objektauthentizität gründet sich für 

Knaller üblicherweise auf eine Urheberschaft und Zugehörigkeit, die institutionell-

autoritär beglaubigt werden muss. Kunstobjekte hingegen bezögen ihre Authentizität 

aus einem Autorschaftskonzept, das weit über bloße Urheberschaft hinausgeht und 

in enger Verbindung mit dem System der Kunstkritik steht. In der Figur des Autors 

manifestiere sich die »der Künstlerperson immanente Schaffensqualität« (ebd.), wäh-

rend die Kunstkritik die Aufgabe übernehme, verbindliche (aber historisch flexible) 

Maßstäbe dafür auszuhandeln, wann genau Kunstwerke als authentisch gelten dürf-

ten. Gegenwärtig werde die Authentizität in der Kunst vor allem als »Synonym von 

Unmittelbarkeit« (ebd.) gedacht, womit zugleich angedeutet ist, dass Kunstwerke, 

wollen sie Authentizität beanspruchen, ihren medialen Charakter zu verschleiern ha-

ben. Damit werde, so Knallers These, Authentizität in erster Linie zum »Ergebnis 

von Strategien der Wiedererkennung«, sie ließe sich analytisch am besten »als Aner-

kennung, als Spiel oder als Medienpakt« greifen (ebd.). 

Knallers Begriffsgeschichte folgend kann also zunächst festgehalten werden: Au-

thentizität ist nicht vorrangig etwas, das einem Objekt anhaftet, sondern vielmehr 

eine kulturelle Größe, die vom Objekt lediglich mediiert bzw. anhand des Objektes 

sozial ausgehandelt wird. Im Lichte dieser Überlegung können wir museale Authen-

tizitätserfahrungen auf zwei Ebenen verorten: Einmal auf jener der Exponate, welche 

das authentische Moment als dessen Trägermedium kommunizieren, und einmal auf 

jener der Institution Museum selbst, welche gewissermaßen den Rahmen und die 

https://doi.org/10.14361/9783839442326-005 - am 14.02.2026, 10:20:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442326-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Das Museum: Ein Umriss | 69 

Funktion jenes ›Medienpaktes‹ vorgibt, der die Museumsdinge überhaupt erst als au-

thentisch erfahrbar kennzeichnet. 

Dies wirft wiederum die Frage nach einer möglichen Beliebigkeit der Museums-

dinge auf, welche vor allem die Notwendigkeit des ›echten‹ Objektes berührt. Wenn 

Authentizität nicht etwa eine Eigenschaft von Objekten sondern vielmehr eine Kate-

gorie der Verständigung über Objekte ist, könnte dann nicht eine Kopie ebenso au-

thentisch sein wie ein Original? Tatsächlich haben in der Museumsgeschichte immer 

wieder in der einen oder anderen Form Reproduktionen ihren Platz in Ausstellungs-

zusammenhängen gefunden, ohne dass damit eine Täuschung des Publikums oder 

eine Unterwanderung musealer Verhaltensrichtlinien intendiert oder auch nur ver-

bunden gewesen wäre. Krzysztof Pomian sieht den frühesten Ursprung menschlicher 

Sammeltätigkeit tatsächlich in einer Abkehr von Originalgegenständen und führt als 

Beleg die Begräbnisriten altertümlicher Kulturen an: Von Europa bis nach China 

ließe sich fast überall eine Tendenz beobachten, Grabbeigaben in Form vom Ge-

brauchsobjekten nach und nach durch Modelle und Nachbildungen zu ersetzen. Als 

Beispiele nennt Pomian Beigaben von Tonfiguren anstelle einer Opferung von Skla-

ven und Tieren, die ihrem verstorbenen Herrn im Jenseits dienen sollten, oder die 

Fertigung rein ornamentaler Nachbildungen von Waffen und Werkzeugen, die häufig 

sehr viel wertvoller als die tatsächlich brauchbaren Originalobjekte und von vornhe-

rein offenbar nur als Sinnträger gedacht waren – eine Denkfigur, welche das (muse-

ale) Sammeln im neuzeitlichen Sinne erst ermöglicht habe (vgl. Pomian 2007: 22). 

Auch die humboldtschen Kunstmuseen des 19. Jahrhunderts, welche durch und 

durch als Kultstätten des authentischen Originals konzipiert waren, erlaubten durch-

aus das Ausstellen von Reproduktionen. Zwar standen die von der Museumsarchi-

tektur zu Kultgegenständen aufgewerteten Kunstwerke im Mittelpunkt dieser vorran-

gig ästhetischen Museumskonzeption, aber in weniger exponierten Winkeln der Ge-

bäude waren durchaus auch ethnographische und historische Sektionen vorgesehen. 

Da den hier ausgestellten Exponaten nicht dieselbe inspiratorische und erzieherische 

Qualität beigemessen wurde wie den Kunstobjekten, wurde von ihnen auch keine 

Originalität verlangt – es genügten Nachbildungen, z.B. in Form von Abgüssen (vgl. 

Korff 2002a: 115).  

Auch in der Gegenwart ist die Verwendung von Reproduktionen im Museum 

nicht unüblich. Sie vertreten z.B. Objekte, die im Ausstellungskontext wichtig, aber 

aus irgendwelchen Gründen nicht verfügbar sind – womöglich können sie nicht ge-

fahrlos (oder gar nicht) transportiert werden, ihre Besitzerinstitution verleiht sie 

nicht, oder sie existieren schlicht nur noch in Form von Abbildungen (man denke hier 

an die enormen Zerstörungen von Kulturgütern in den Weltkriegen). Vielleicht be-

findet sich das Original auch durchaus im Besitz des Museums, aber es kann aufgrund 

seiner Empfindlichkeit oder eines schon fortgeschrittenen Verfalls nicht dem Publi-

kum präsentiert werden, ohne seine Zerstörung zu riskieren. Die moderne Museums-

https://doi.org/10.14361/9783839442326-005 - am 14.02.2026, 10:20:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442326-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


70 | Dinge – Nutzer – Netze 

praxis erachtet es dann üblicherweise als den didaktisch richtigen Weg, solche Platz-

halter ausdrücklich als Kopien auszuweisen und transparent zu machen, warum das 

Original nicht ausgestellt werden kann (vgl. Beier-de Haan 2010: 2f.). Reproduktio-

nen dürfen also durchaus Teil von Ausstellungen sein, solange ihr Dasein erstens im 

Ausstellungskontext als wichtig erachtet wird, zweitens plausible Gründe dafür vor-

liegen, nicht auf das Original zurückzugreifen und drittens der Besucher nicht in die 

Irre geführt und glauben gemacht wird, er habe ein Original vor sich. In diesem Sinne 

kann also offenbar auch Kopien durch Museen und ihre Kuratoren das Prädikat ›au-

thentisch‹ verliehen werden: Die Objekte sind keine tatsächlichen historischen Über-

reste, weisen aber zumindest augenscheinlich in der musealen Situation all deren aus-

stellungsrelevante Merkmale auf. Nichtsdestoweniger bleibt die Autorität und Not-

wendigkeit des Originals in der Museumsarbeit von der museologischen Fachlitera-

tur weitgehend unangefochten. 

Einer der zentralsten und meistzitierten Texte über die Affektqualität des Authen-

tischen und das Verhältnis von Original und Kopie ist nach wie vor Walter Benjamins 

1935 entstandener Aufsatz über Das Kunstwerk im Zeitalter seiner technischen Re-

produzierbarkeit. In diesem Klassiker der Kunsttheorie diagnostiziert Benjamin zwei 

Phänomene, welche sich aus der massenhaften Reproduzierbarkeit von Kunstgegen-

ständen ergeben: Auf der einen Seite steht die Auflösung der originären und überlie-

ferten sozialen Kontexte, in welchen die Objekte ursprünglich zu rezipieren waren, 

auf der anderen der Verlust ihrer ›Aura‹. Beide Erscheinungen begreift Benjamin als 

ursächlich zusammenhängend. 

Dabei ist Benjamins im Titel schon programmatisch vorgegebene Prämisse, dass 

sich das Wesen der Reproduktion von Kunstwerken mit ihrer Technisierung – Ben-

jamin bezieht sich hier vornehmlich auf mechanisch-photographische Abbildungs-

verfahren und den modernen Druckereibetrieb – einschneidend verändert habe. Zwar 

seien Kunstwerke schon immer kopiert worden, aber im manuellen Nachvollzug der 

Entstehung des Originals durch den Kopisten habe das Original gleichsam immer 

seine Autorität bewahrt. Die manuelle Kopie sei entsprechend lediglich Vertreter des 

Originals und Verweis auf dasselbe. In der technischen Reproduktion hingegen ver-

liere das Original seine Autonomie. Es ist nicht länger das ›Eigentliche‹ des Repro-

duktionsvorganges, sondern nur mehr eines unter vielen Funktionselementen inner-

halb eines industriellen Apparates, der identische Abbilder in astronomischer Zahl 

ausspeit (vgl. Benjamin 2008: 12). Oder anders ausgedrückt: In technischen Repro-

duktionsverfahren sieht Benjamin den Subjektcharakter des Originals aufgehoben, 

den es in der manuellen Nachbildung noch besessen hat. 

Originale besetzen für Benjamin einen bestimmten und bestimmbaren Ort sowohl 

in der sozialen als auch in der historischen Welt. Sie sind für soziale Räume und 

Zusammenhänge geschaffen worden, zu welcher sie eine repräsentative Referenz 

aufweisen. Das Ergebnis technischer Reproduktion ist laut Benjamin eine Loslösung 

der Originale von ihren Ursprungskontexten und damit zugleich der Verlust ihrer 

https://doi.org/10.14361/9783839442326-005 - am 14.02.2026, 10:20:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442326-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Das Museum: Ein Umriss | 71 

Verweisqualität (vgl. ebd.: 13). Dies wiederum führe zur Vernichtung der ›Aura‹, die 

als Begriff das vielleicht wichtigste Vermächtnis des Kunsttheoretikers Benjamin ist. 

Mit ihm bezeichnet er die Gesamtheit und Summe aller affektiven Wirkungen, wel-

che das Betrachten eines Kunstwerkes beim Rezipienten hervorruft. Zugleich be-

trachtet er die Aura als eine Größe, in welcher das Zeitliche und das Zeitlose in Ver-

bindung treten: Kunstwerke sind auratisch, weil sie historisch sind. Sie sind aus einer 

bestimmten geschichtlichen Situation entstanden, die sich in ihrer Materialität den 

Beleg ihrer Wirklichkeit geschaffen hat und die in der Gegenwart des Kunstwerks 

nahbar zu werden scheint, dem Betrachter zugleich jedoch fern und flüchtig bleibt. 

Andererseits behauptet sich die Aura bei Benjamin aber auch durch alle historischen 

Rezeptionserfahrungen hindurch und wird damit gewissermaßen übergeschichtlich. 

Die Aura verleiht dem Betrachter und seiner historisch gebundenen Erfahrung des 

Kunstwerks ein Moment des Ewigen (vgl. ebd.: 16). Technische Reproduktionen zer-

schlagen dementsprechend die Aura des Kunstwerkes vor allem dadurch, dass sie es 

aktuell und zeitgenössisch werden lassen, es in der Gegenwart neu beheimaten. 

Gottfried Korff sieht in der auratischen Qualität des Orginals den raison d᾿être 

des Museums schlechthin (vgl. Korff 2002a: 120). Dabei weist er darauf hin, dass sie 

keinesfalls an die Schönheit des Objektes geknüpft ist. Entscheidend sei vielmehr 

seine Echtheit. Die auratische Funktion der Museumsdinge sei es nicht etwa, zu be-

zaubern, sondern vielmehr zu erschrecken. Affektivität und Narrativität des Muse-

ums greifen für Korff ineinander – die epistemische Unbestimmtheit des Museums-

objekts einerseits und seine Fähigkeit, emotional zu berühren andererseits lassen es 

zu einem Ort werden, der beim Besucher Fragen aufwerfen, nicht etwa geschlossene 

Geschichten erzählen soll. Das Mittel hierzu sei der ›Schock‹ – ein Begriff, den Korff 

bewusst der Theorie Benjamins entlehnt (vgl. ebd.). Der Wert des Originals liegt 

demnach gerade darin, dass es durch seinen auratischen Nimbus auf eine Art und 

Weise sperrig ist, welche der von vornherein ortlosen Reproduktion abgeht, und nur 

hierdurch eine ›Reibungsfläche‹ für das Publikum darstellen kann. 

Damit wäre ein erster Umriss des authentisch-auratischen Charakters der Expo-

nate im Museum gezeichnet, aber wie verhält es sich mit dem Raum, dem dieses 

Unterkapitel ja gewidmet ist? Einen Zugang zu dieser Frage ermöglicht vielleicht die 

ästhetische Philosophie Gernot Böhmes – bzw. die Kategorie der ›Atmosphäre‹, wel-

che in dieser eine entscheidende Rolle einnimmt. In seinen Essays zur neuen Ästhetik 

wendet sich Böhme gegen eine in Philosophie und Kunstgeschichte seiner Ansicht 

nach tonangebende »Beurteilungsästhetik« (Böhme 1995: 7) und meint hiermit die 

klassische ästhetische Kunstkritik, die sich normativ-hermeneutisch am Einzelkunst-

werk abarbeitet und nach Böhmes Dafürhalten einer welthistorischen Situation nicht 

länger gerecht wird, deren entscheidendes Merkmal eine umfassende Ästhetisierung 

von Lebensrealitäten und Gesellschaftsordnungen ist. Seinen Gegenentwurf stellt 

Böhme unter das Vorzeichen einer Wiederentdeckung und Neubewertung des Men-

schen als leibliches Wesen: Es gelte, so Böhme, abzukommen von einer Ästhetik, die 

https://doi.org/10.14361/9783839442326-005 - am 14.02.2026, 10:20:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442326-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


72 | Dinge – Nutzer – Netze 

den Menschen vorrangig als reflektierendes Vernunftgeschöpf begreift, und sich 

stattdessen seiner körperlichen Verortung in seiner Umwelt bewusst zu werden. Die 

›Atmosphäre‹ stellt für Böhme das Kernkonzept dieser Ästhetik dar. Sie soll den äs-

thetischen Blick nicht auf das Erkannte, sondern auf das Empfundene scharf stellen 

(vgl. ebd.: 14f.).  

Interessanterweise springt Böhme von diesen Vorüberlegungen direkt zur prakti-

schen Raumsituation des Museums, welche er als eine Schule des Erlebens und Ver-

stehens von Atmosphären begreift: 

 

Die Kunst ermöglicht es uns, im Freiraum des Museums Atmosphären zu erfahren, ohne dass 

wir dabei in einem Handlungskontext stehen. (Ebd.: 16) 

 

Die Kunst hat laut Böhme die Aufgabe, jene »Sinnlichkeit« (ebd.) beim Betrachter 

zu konditionieren, welche Voraussetzung ästhetischen Erlebens sei. Und weil diese 

Sinnlichkeit jedweder intellektuellen Auseinandersetzung mit Kunstwerken vorge-

schaltet sei, könne sie nur im zweckfreien Erfahren atmosphärischer Situationen ohne 

Handlungsanweisung entwickelt werden (vgl. ebd.). Kurzum: Atmosphären sind das, 

was man erlebt, wenn man sich durch ästhetisch aufgeladene Räume bewegt und sie 

einfach auf sich wirken lässt.  

Mit seinem nach eigenem Anspruch ›neuen‹ Ästhetikbegriff plädiert Böhme zu-

gleich für ein neues Wahrnehmungsparadigma. Ganz im Sinne der Raumkonzeption 

Brigitte Scheers und von Aleida Assmanns Semiose-Vorstellung sieht Böhme unsere 

Dingwahrnehmung in einem Zustand starker Funktionalisierung befangen: Wir 

seien, so seine Diagnose, kulturell darauf eingespielt, materielle Objekte nur noch als 

transitive »Signale« (ebd.: 17) für abstrakte Zusammenhänge zu lesen und damit als 

kulturelle Zeichen- und Bedeutungsträger zu interpretieren. Unsere Sensibilität für 

das Ding in seiner reinen, materiellen Anmutung (und damit also die Fähigkeit zu 

dem, was Assmann als den ›langen Blick‹ bezeichnet) sei uns dabei zunehmend ab-

handengekommen, was sich besonders sinnfällig in unserem gesellschaftlichen Um-

gang mit der Kunst äußere: Böhme stellt in der professionellen Kunstkritik ebenso 

wie beim Laienpublikum eine völlige Fixierung auf das Kunstwerk als Zeichen und 

Verweis fest, in welcher es nur mehr auf seine Bedeutung befragt werde, nicht aber 

auf seine auratische Wirkung (vgl. ebd.: 23). 

Diesem eindimensionalen Kunst- und Ästhetikverständnis möchte Böhme einen 

»ökologischen Zugang zu ästhetischen Fragen« (ebd.: 22) entgegensetzen, dessen 

zentraler Betrachtungsmodus eben die Kategorie der Atmosphäre ist. ›Ökologisch‹ 

ist dieser Zugang insofern, als dass er das (jedweder Reflexion über irgendeine Form 

von ›Sinn‹ vorgeschaltete) ästhetische Empfinden des leiblich anwesenden Men-

schen in einer komplexen Umwelt aus materiellen Entitäten verortet, die auf ihn ein-

wirken. Er verhandelt das emotionale Erleben im Raum gewissermaßen als ein ma-

https://doi.org/10.14361/9783839442326-005 - am 14.02.2026, 10:20:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442326-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Das Museum: Ein Umriss | 73 

schinelles Ineinandergreifen von Einzelkomponenten − ganz ähnlich, wie es Rhein-

bergers Modell des Experimentalsystems mit der Produktion von Wissen tut. Und 

ebenfalls ähnlich dem Rheinberger᾿schen Konzept lenkt auch der Atmosphärenbe-

griff den Blick unweigerlich vom Einzelobjekt auf das Gesamtarrangement, das über 

dessen Wirkung und Rolle mit- und vorentscheidet. 

Böhmes ästhetischer Entwurf ist vor allen Dingen eine Raumästhetik, oder ge-

nauer noch: Eine Ästhetik des Zwischenraumes. Wie Richard Saul Wurman und 

Franz Boas die Herausforderung von Wissensvermittlung darin sehen, die den Inhal-

ten gegenüberstehenden Blickwinkel der Lernenden vorauszuahnen, dreht sich für 

Böhme die Schaffung atmosphärischer Räume immer um die Verortung des empfin-

denden Betrachters zwischen den Dingen. Als den Gegenstand atmosphärischer Äs-

thetik bezeichnet er die »Beziehung zwischen Umgebungsqualitäten und menschli-

chem Befinden« (ebd.: 23) − »dieses Und, dieses zwischen Beidem [...], das sind die 

Atmosphären« (ebd.). 

Weil die Atmosphäre für Böhme eben ins Befinden (und nicht etwa den Intellekt) 

mündet, verschließt sie sich der »Urteilsästhetik« (ebd.) der Kunstkritik. Ja mehr 

noch: Laut Böhme ist sogar deren mediales Äußerungsvermögen dem Phänomen ›At-

mosphäre‹ nicht angemessen, weil die beurteilende, interpretierende Ästhetik sich 

mit der Idee vom Zeichenhaften des Kunstwerkes auch der präzisen sprachlichen 

Ausformulierung von Bedeutungen verschrieben habe. Atmosphären hingegen seien 

in diesem Modus des Sprechens nicht abschließend zu erfassen, weil sie auf keine 

äußere Referenz verweisen. Böhme führt hier unter Rückgriff auf Umberto Ecos Ein-

führung in die Semiotik (und zugleich in Abgrenzung zu dieser) das Beispiel der 

Mona Lisa an: Das Bild der Gioconda habe sich so tief in das kulturelle Bewusstsein 

der westlichen Welt eingegraben, dass die Person, deren ikonische Abbildung es ist, 

längst nicht mehr sein Signifikat darstelle. Vielmehr überlagere der Ruhm des Ge-

mäldes als Gemälde seine Funktion als Abbildung von etwas so sehr, dass die Mona 

Lisa für die meisten Betrachter nur mehr sich selbst signifiziere: 

 

Das Bild ist in gewisser Weise selbst, was es darstellt, d.h., das Dargestellte ist in und durch 

das Bild präsent. Natürlich kann man auch ein solches Bild lesen und deuten, aber das heißt die 

Erfahrung der Präsenz des dargestellten, nämlich die Atmosphäre des Bildes, überspringen oder 

gar verleugnen. (Ebd.: 24) 

 

Böhme selbst diagnostiziert eine enge Verwandtschaft zwischen seiner Atmosphäre 

und Benjamins Aura und verwendet die Begriffe stellenweise sogar synonym (vgl. 

ebd.: 26f.). Ihnen beiden sei gemeinsam, dass sie eine schwer fassbare Qualität in der 

Dingwahrnehmung benennen wollen − ein kaum systematisierbares und nicht auf 

einfache Deutungen herunterzubrechendes »Mehr« (ebd.: 26), das keine klare Sub-

stanz besitze, zugleich aber doch »etwas räumlich Ergossenes« (ebd.: 27) sei, das 

vom Betrachter »geatmet«, ja »leiblich aufgenommen« werde (ebd.). In Abgrenzung 

https://doi.org/10.14361/9783839442326-005 - am 14.02.2026, 10:20:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442326-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


74 | Dinge – Nutzer – Netze 

zu Benjamin spielt für Böhme allerdings die Frage nach Original und Reproduktion 

keine herausragende Rolle. »Authentisch« ist hier die Atmosphäre bzw. das atmo-

sphärische Erleben selbst, nicht das individuelle Objekt. Tatsächlich seien die Ver-

suche der Avantgarde-Kunst des 20. Jahrhunderts, sich vom Element des Auratischen 

zu befreien, genau an den Atmosphären der Ausstellungsräume gescheitert: Indem 

man nicht-auratische Objekte als Kunstwerke präsentierte, habe man nicht etwa die 

Auren etablierter Kunstgegenstände dekonstruiert, sondern lediglich die entsprechen-

den Gegenstände auratisiert (vgl. ebd.: 26). Marcel Duchamps berühmtes Urinal-

kunstwerk Fountain war nicht imstande, den sozialen Stellenwert der Kunst jenem 

der Klempnerei anzugleichen. Es erhob vielmehr ein einziges, singuläres Pissoir in 

den Status eines authentischen Kunstwerkes. Die Werke der Avantgarde blieben in 

den »heiligen Hallen der Kunst« (ebd.) und ließen hier nur umso deutlicher die Macht 

von Aura und Atmosphäre sichtbar werden. 

Die Beziehung zwischen Ding und Raum − die für das Museum ja relevant ist 

wie kaum eine andere − stellt Böhme über den Begriff der »Ekstase« (ebd.: 33) her. 

Als ›Ekstasen‹ bezeichnet Böhme all jene wahrnehmbaren Zustände der Dinge, in 

welchen sie ihre räumliche Anwesenheit behaupten, so z.B. Form, Ausdehnung, 

Farbe und Klang. Atmosphäre und Ekstase befinden sich in einem symbiotischen 

Verhältnis, das sich im Raum vollzieht − Atmosphären sind Raumverhältnisse, wel-

che von den Ekstasen der Dinge »tingiert« (ebd.) sind, sie seien damit »Sphären der 

Anwesenheit von Etwas« (ebd.), die über eine distinkt räumliche Wirklichkeit verfü-

gen. Diese Wirklichkeit ist aber nicht als eine rein physikalische zu verstehen: Atmo-

sphären werden real erst durch die Anwesenheit eines erlebenden, fühlenden, leibli-

chen Subjektes (vgl. ebd.: 34). Sie entstehen, wenn das menschliche Empfindungs-

vermögen einer Raumsituation ausgesetzt wird. 

Man darf diesem ästhetischen Modell sicher skeptisch gegenüberstehen. Böhmes 

konsequente Ausarbeitung der Atmosphäre als eine bewusst nichtsystematische An-

näherung an die Ästhetik materieller Dinge lässt sie für einen wissenschaftlich-ana-

lytischen Zugriff auf ästhetische Phänomene mindestens problematisch werden. Ihr 

Wert für die vorliegende Studie liegt daher eher in den von ihr ausgehenden Denk-

anstößen als in ihrem konkreten theoretischen Programm. Böhmes Atmosphärenbe-

griff erweitert in erster Linie die ›Aura‹ nach Walter Benjamin um eine räumliche 

Komponente: Während Benjamin das affektive Wirkungspotential der Kunst im Ein-

zelobjekt verortet, richtet Böhme seinen Blick auf die Ästhetik von Umwelten sowie 

jene des Zusammenspiels von Objekten miteinander und einem Beobachter, der sich 

physisch in ihrer Präsenz aufhält. Der Ästhetik des individuellen Originalobjektes, 

an welcher sich Benjamin abarbeitet, setzt Böhme also eine Ästhetik von Raum und 

Körperlichkeit entgegen. Während für Benjamin die Aura das Resultat der Tatsache 

darstellt, dass das Kunstobjekt den Prozess der Geschichte durchlaufen hat und Re-

ferent einer historischen Situation ist, sieht Böhme in den Atmosphären das Produkt 

einer bestimmten Form von Anordnung im Jetzt, und das heißt auch: Während die 

https://doi.org/10.14361/9783839442326-005 - am 14.02.2026, 10:20:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442326-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Das Museum: Ein Umriss | 75 

Aura nur vorgefunden werden kann, sind Atmosphären machbar (vgl. ebd.: 34ff.). 

Übertragen wir diese Überlegung nun auf das Museum, dann präsentiert sich sein 

affektives Funktionieren als analog zu seinem epistemischen. Museen sind nicht nur 

Sinn-, sondern auch Atmosphärenmaschinen, in denen die von Rheinberger beschrie-

bene Bricolage der Objekte nicht nur bestimmte Bedeutungen, sondern auch Anmu-

tungen hervorbringt. Sie produziert nicht nur Wissensstrukturen, sondern auch Be-

findlichkeiten, die sich einem rein interpretatorischen Zugang widersetzen. 

 

 

1.4 STATT EINER DEFINITION:    

 DAS MUSEUM ALS DISPOSITIV 

 

Weder die Museologie selbst, noch die sie umgebenden Rechtssysteme sind bis jetzt 

übereingekommen, was ein ›Museums‹ im Wesentlichen ist oder zu sein habe, und 

entsprechend ist der Begriff auch nirgendwo geschützt. Dieses Fehlen eines definito-

rischen Schlusses führt unweigerlich dazu, dass jedes individuelle Museumskonzept 

zugleich eine Stellungnahme darüber ist, worin seine Kuratoren Rolle und Funktion 

der Institution Museum überhaupt sehen. Friedrich Waidacher erteilt dementspre-

chend jedem Versuch einer finalen Definition des Museumsbegriffs eine Absage und 

plädiert stattdessen in der Museumsforschung für eine Pluralität von Arbeitsdefiniti-

onen, welche sich jeweils den akuten wissenschaftlichen Erkenntnisinteressen anpas-

sen (vgl. Waidacher 2000: 1f.). Werner Schweibenz schlägt ähnliche Töne an und 

besteht zugleich darauf, solche Definitionen weit und offen zu halten, um der Viel-

gestaltigkeit ihres Gegenstandsbereiches gerecht zu werden. Er selbst verwendet ein 

von der United Kingdom Museums Association ausgelobtes mission statement, wel-

ches das Museum – wie es eben ist, wenn epistemische Dinge Form annehmen – 

anhand einer Auflistung von Tätigkeiten beschreibt (vgl. Schweibenz 2001: 2): 

 

Museums enable people to explore collections for inspiration, learning and enjoyment. They 

are institutions that collect, safeguard and make accessible artefacts and specimens, which they 

hold in trust for society.11 

 

Minimalanforderung an ein Museum ist also, dass es erstens die materiellen Hinter-

lassenschaften unserer Vorzeit sammelt und diese zweitens einer wie auch immer 

beschaffenen Öffentlichkeit zur Rezeption anbietet. Gottfried Korff hat genau diesen 

Dualismus mit dem Begriffspaar des Deponierens und Exponierens belegt.  

Erweitern müssen wir diese Definition hier zusammenfassend folgendermaßen: 

Indem Museen Objekte auf eine bestimmte Art im Raum anordnen, machen sie aus 

                                                             

11  http://www.museumsassociation.org/about/frequently-asked-questions vom 12.04.2018, 

vgl. auch Schweibenz 2001: 3. 

https://doi.org/10.14361/9783839442326-005 - am 14.02.2026, 10:20:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://www.museumsassociation.org/about/frequently-asked-questions
https://doi.org/10.14361/9783839442326-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://www.museumsassociation.org/about/frequently-asked-questions

