50 | Dinge — Nutzer — Netze

1.3 RAUME IM MUSEUM: PHYSIKALISCH, SEMANTISCH,
TRANSITIV

Ahnlich wie die Museumsdinge erscheint auch der die Exponate umgebende museale
Raum als ein Zwitterwesen zwischen konkreter Physikalitit und abstrakter Diskursi-
vitidt. Im Raum besitzen die Museumsdinge Ort, Ausdehnung und Peripherie. Der
leere physikalische Raum etabliert einerseits die Trennung und Separiertheit der ein-
zelnen Objekte voneinander und ermoglicht es andererseits, sie als assoziativ-kontin-
gent verbunden zu erleben. Das Museum existiert dementsprechend gemeinsam mit
seinen Objekten zugleich auf der Ebene der konkreten Orte, an denen es sich mani-
festiert, und jener der abstrakten Nicht-Orte, auf die es in seiner Medialitdt verweist
(vgl. Schweibenz 2001: 1). Jedes individuelle physische Museum ist objektbezogen
und lokal gebunden. Es beruht auf einem bestimmten und begrenzten Fundus von
Exponaten und auf Infrastrukturen, die sein Bestehen ermdglichen - ganz grundle-
gend z.B. dem Gebéude, in dem es untergebracht ist. Zugleich aber ist das Museum
auch ein diskursiver Ort und eine soziale Bezugsgrofe, die allgegenwiértig ist und
iiber welche laufend kulturelle Inhalte verhandelt werden. Das einzelne physische
Museum ist starr, aber als Institution ist >das Museumc« eine flieBende Erscheinung
(vgl. ebd., vgl. Wersig 1997).

1.3.1 Radume und Zeichen

Dieses »Zwitterhafte< des Museums deutet bereits an, dass es sich beim Raum als
Entfaltungsmedium des Kulturellen — im Gegensatz zum Raum als physikalischer
GroBe — um einen schwierigen Phanomenbereich handelt. Wie die Philosophin Bri-
gitte Scheer feststellt, gibt es in der menschlichen Erfahrungswirklichkeit keinen
»Raumc an sich. Der Raum sei vielmehr immer eine Abstraktion aus jenen Erschei-
nungen, die sich in ihm manifestieren (vgl. Scheer 2000: 234f.). In Relation zum
leeren, gegenstandslosen Raum kann sich ein wahrnehmender Betrachter nicht als
»unmittelbar bestimmt« (ebd.: 235) erfahren. Scheer verweist in diesem Zusammen-
hang auf die Leibnizsche Definition des Raumes als eine »Ordnung der Existenzen
im Beisammen, wie die Zeit eine Ordnung des Nacheinander ist« (Leibniz 1996: 93;
vgl. Low 2000: 27) und auf Kants Feststellung, dass es sich beim Raum in erster
Linie um eine »Form der Anschauung« (Scheer 2000: 235, vgl. Kant 1995: 76ff.)
handle, welche das Erleben von Gegenstinden erst ermdglicht. Er bedingt die Wahr-
nehmung, ohne selbst wahrnehmbar zu sein (vgl. ebd.) —und erscheint damit, so 14sst
sich hinzufiigen, als ein geradezu ideales Ur-Medium, dessen Vorhandensein man-
gels einer materiellen Basis vollig verschleiert ist und nur aus seinem Inhalt iiber-
haupt gefolgert werden kann.

14.02.2026, 10:20:31. Access - [CommamEm


https://doi.org/10.14361/9783839442326-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Das Museum: Ein Umriss | 51

Dementsprechend ist Raumwahrnehmung fiir Scheer ein »Erfahren« (ebd.) dieses
Mediums im allerwdrtlichsten Sinne: Den Raum als ein positives »Etwas< (im Ge-
gensatz zu einem formlosen »Nichts<) wahrzunehmen, heif}t, sich korperlich durch
ihn zu bewegen und sich dabei entlang seiner Erscheinungen zu orientieren. Dieses
Sich-Orientieren ist fiir Scheer wiederum ein semiotisches. Der Raum wird erfahrbar,
weil Gegenstinde — und hier sei noch einmal an Aleida Assmanns Konzept der Ding-
wahrnehmung als >Pysiognomik« erinnert — als Zeichen gelesen und gedeutet werden
(vgl. ebd.). Im Umkehrschluss ist damit fiir Scheer die gezielte Erfahrbarmachung
des Raumes durch menschliche Gestaltungstitigkeit immer zugleich seine semanti-
sche Aufladung mit »Sinn«, wobei Sinn hier zunéchst nicht mehr bedeutet als » Aus-
richtung, den Raum charakterisierende Fiigung« (ebd.).

Der wichtigste Modus dieser Sinnstiftung im Raum ist fiir Scheer die Architektur.
Im Zusammenfiigen von Gebauden wird der vorgefundene Raum auf eine Art orga-
nisiert, welche dem sich in ihm aufhaltenden Subjekt »etwas zu verstehen« (ebd.)
gibt. Indem es einem Stiick des rdumlichen Kosmos eine Funktion zuweist, wird das
Bauwerk »Bedeutungstriger« (ebd.). Die Philosophin Scheer und der Museologe
Waidacher greifen also vollig unabhéngig voneinander zur selben Wortwahl, um den
architektonischen Raum einer- und das museale Ausstellungsobjekt andererseits zu
charakterisieren. Fiihrt man beide Uberlegungen zusammen, so muss die Frage ge-
stellt werden, ob Architektur und Ausstellungspraxis nicht vielleicht sehr dhnliche
Ziele verfolgen. Scheer schreibt:

Die Geschichte menschlicher Bautitigkeiten kann als Prozefl raumerschlieBender Zeichenvari-
ationen aufgefasst werden. Es gibt eine allgemeine Kultur der menschlichen Lebensrdume, zu
denen auBer den gebauten Rdumen auch die Landschaftsriume zahlen, die nicht weniger durch

Zeichen vergegenwdrtigt und durch interpretatorische Akte erschlossen werden. (Ebd.: 236)

Sie stiitzt sich in diesem Zusammenhang auf Martin Heideggers 1951 gehaltenen
Vortrag Bauen Wohnen Denken. Heidegger widmet sich in diesem dem Ursprung des
Wortes »bauen< im althochdeutschen buan, welches ganz wie das altsdchsische wuan
und das gotische wunian, aus welchen das Wort >wohnen« hervorgegangen ist (vgl.
Heidegger 1992: V), »das Bleiben, das Sich-Aufhalten« (ebd.) bezeichnet. Er entwi-
ckelt aus dieser Beobachtung die These, dass Bauen und Wohnen tatséchlich zwei
Seiten derselben Medaille seien bzw. dass in jedem Bauen ein Wohnen schon ange-
legt wére —und dass dieses Wohnen wiederum die Art und Weise sei, »wie die Sterb-
lichen auf der Erde sind« (ebd.). Von buan ndmlich stamme auch das Wort >bin« ab,
also die erste Person Singular des >Seins«.® Scheer kniipft an Heidegger mit der These
an, dass das Bauen (als Formung des Raumes durch architektonische Zeichenset-
zung) letztlich ein Prozess sei, in dem der Mensch sich selbst erschafft. Das Bauen

6 Vgl zu diesen Passagen auch Scheer 2000: 236f.

14.02.2026, 10:20:31. Access - [CommamEm


https://doi.org/10.14361/9783839442326-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

52 | Dinge — Nutzer — Netze

ist fiir Scheer ein der Sprache verwandtes Sich-AuBern. Bauen heifit: Rdume schaf-
fen, in denen Menschen >sein< kdnnen. Damit ist jedes Bauwerk eine Artikulation
menschlichen Daseins schlechthin. Der Mensch wird sich gemé8 dieser Deutung sei-
nes Seins erst bewusst, indem er es bauend verortet (Scheer 2000: 237).

1.3.2 Der Raum in der Museumswissenschaft

Ahnlich wie Architekten sind auch Museumskuratoren auf der grundsitzlichsten
Ebene ihrer Tétigkeit Gestalter von Rdumen, bzw. von Zeichensetzungen im ansons-
ten qualitdtslosen Raum. Wie allerdings der Ausstellungsmacher Stefan Paul in ei-
nem Aufsatz aus dem Jahre 2005 bemiéngelt, leiden Museums- und Ausstellungs-
schaffende héufig an einer gewissen Betriebsblindheit fiir die Kategorie yRaumc« als
Grundbedingung ihrer Arbeit. Diese dufere sich vor allem darin, dass die Museologie
bisher kaum systematisch-theoretische Ausarbeitungen zu diesem Thema hervorge-
bracht habe:

Jeder arbeitet mit dem Raum, aber keiner redet dariiber. Auch der Fakt, das Ausstellungen und
Museen im Unterschied zu vielen anderen vermittelnden Medien physisch zu begehen sind,
wird in der Regel iibersehen. (Paul 2005: 341)

Besonderen Nachholbedarf sicht Paul hier in der deutschen Museumswissenschaft,
die traditionell (und, so darf man hinzufiigen, wohl gerade aufgrund des Ursprungs
der modernen deutschen Museumskultur im humboldtschen Kunstmuseum) ihren
Blick fast ausschlieBlich auf das individuelle Exponat als Trager musealer Inhalte
richtet. Eine viel groBere Sensibilitit fiir den Raum schreibt er dagegen der anglika-
nischen Museologie zu — als Ergebnis einer in den 1960er und 70er Jahren durch die
Kommunikationstheorie Marshall McLuhans angestoflenen Debatte iiber Kommuni-
kationsgefiige im Museum, die letztlich den Blick auf dessen rdumliche Bedingtheit
lenken musste (vgl. Paul 2005: 342).

Pauls Plddoyer fiir eine Schérfung des museologischen Blickes auf den Raum
verlangt dabei gar nicht nach einer Ontologisierung, wie sie Scheer betreibt. Viel-
mehr interessiert sich Paul fiir ganz konkrete museale Raumkonzepte und die kom-
munikativen Zusammenhinge, die sie zwischen Objekten und Besuchern herstellen.
Als ein naheliegendes Beispiel fiihrt er représentative Museumsbauten des 19. Jahr-
hunderts wie die Alte Nationalgalerie in Berlin an, die in ihrer architektonischen An-
lage antike Tempel (und damit eben den Ursprung des Museums {iberhaupt) zitieren:
Sie fithren ihre Besucher durch eine Serie von Rdumen immer tiefer in ihr zentrales
»Heiligtum« (ebd.: 344). Dies bewerkstelligen sie, indem sie sie iiber einen imposan-
ten, hiufig mit Treppenaufgang versehenen Eingangsbereich in Empfang nehmen,

14.02.2026, 10:20:31. Access - [CommamEm


https://doi.org/10.14361/9783839442326-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Das Museum: Ein Umriss | 53

der dann von einem Bereich der »inneren Einkehr« (ebd.) gefolgt wird. Der vorgese-
hene Weg durch die Ausstellung fiihrt einmal rund durch diesen Bereich und endet
wieder am Ausgang — ganz dhnlich wie beim Kirchenbesuch also. Und ganz wie im
christlichen Gotteshaus wird, so Paul, auch in diesen Musentempeln der Souvenirla-
den am Ausgang vom Besucher tendenziell als Stérung des Raumkonzeptes erlebt
(vgl. ebd.: 344f)).

1.3.3 Museen als >Theater< der Dinge

Das Ergebnis dieser architektonischen Programmatik beschreibt Paul als eine aufstei-
gende Hierarchisierung der Exponate zum Inneren des Ausstellungsraumes hin, und
diese Hierarchisierung wiederum belegt er mit dem Begriff der »Dramaturgie« (ebd.:
345). Die hier angedeutete Verwandtschaft der Einrichtungen >Theater< und >Mu-
seum¢ wird in der museologischen Fachliteratur immer wieder verhandelt. Heinrich
Theodor Griitter z.B. beobachtet sie sowohl auf der Ebene des Mediums Ausstellung
selbst als auch in der Beschaffenheit musealer Arbeit als Kollaborationsprozess: Wie
Theaterinszenierungen haben historische Ausstellungen ein »Drehbuch«, meist ver-
fasst von Historikern, welche eben als »Dramaturgen« thematische Ausrichtung und
Vermittlungsinteresse festlegen (vgl. Griitter 1997: 670). Ferner ist, ebenfalls wie am
Theater, im Museum die letztendliche »Vorfithrung« das Ergebnis eines Ineinander-
greifens verschiedenster Aufgabenfelder, und dementsprechend wird sie niemals
génzlich den Vorgaben des Skriptes entsprechen (vgl. ebd.). Gottfried Korff wiede-
rum erkennt in der musealen Ausstellung ein »Theater des Gedéchtnisses« (Korff
1999: 319) und kehrt damit einerseits zu den Wurzeln der Quicchebergschen Wun-
derkammer im Gedéichtnistheater Giulio Camillos zuriick, akzentuiert aber anderer-
seits auch das Element des Inszenatorischen und Dramatischen, das stets mit jener
Seriositdt ausbalanciert werden muss, die das Museum als Vermittlungsinstitution
anstrebt (vgl. ebd.: 319f)).

Fiir Stefan Paul indes verweist die Theatermetapher vor allem auf ein rdumlich
ausgedehntes Kommunikationsverhiltnis im Museum, von welchem sie zugleich in
ihre Grenzen verwiesen wird. Paul diagnostiziert in jiingster Vergangenheit vor allem
eine inflationdre Verwendung des Begriffs »Szenographie« — und zwar nicht nur un-
ter den Gestaltern musealer und auermusealer Ausstellungen, sondern in einer Viel-
zahl von Arbeitsbereichen, die sich mit Raumarrangements befassen (vgl. Paul 2005:
354f.). Die Implikationen dieser Wortwahl fiihren gewissermaBen Griitters Uberle-
gungen vom kollaborativen Charakter des Machens von Ausstellungen mit jenen
Korffs zu deren Dramatik zusammen:

Die Ausstellung wird als Biihne begriffen, auf der mit den Objekten ein Stiick inszeniert wird

und wo eine Vielzahl von Komponenten auf das fertige Produkt wirken. (Ebd.: 354)

14.02.2026, 10:20:31. Access - [CommamEm


https://doi.org/10.14361/9783839442326-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

54 | Dinge — Nutzer — Netze

Irrefithrend wird diese Analogie fiir Paul jedoch beim Aspekt der Verortung des Re-
zipienten. Denn wihrend das Theater seinen Besucher statisch gegeniiber der Biihne
platziert und ihn die Vorfiihrung passiv erfahren ldsst, lebt der Museumsraum von
der ihm eingeschriebenen Einladung zu seiner aktiven ErschlieBung. Ja mehr noch:
In einer Ausstellung sei es eben gerade erst der Rezipient, der die Dramaturgie durch
seine Bewegung im Raum entstehen ldsst. Im Gegensatz zum Theaterzuschauer be-
stimmt der Museumsbesucher viele der Modalititen seiner Auseinandersetzung mit
dem Dargebotenen selbst — so z.B. die Reihenfolge und das Tempo, in denen er sich
den Exponaten ndhert. Tatséchlich erscheint Paul damit die Museumsausstellung als
fotografisches Negativ der Theatervorfithrung, weil es eben die »Zuschauer« sind, die
sich bewegen, wihrend die >Darsteller< (in Form der Objekte) sitzen bleiben (vgl.
ebd.: 354f.). Daraus ergibt sich fiir ihn wiederum die Konsequenz, dass es >den< mu-
sealen Raum gar nicht gibt. Vielmehr »bauen« (ebd.: 354) sich Rezipienten als men-
tale Architekten ihre ganz eigenen Erkenntnisrdume aus den Bewegungspotentialen,
die das Museum ihnen erlaubt. Museen >besucherorientiert< anzulegen, heif3t also, als
Kurator einen Teil der Deutungshoheit iiber die Objekte an die Rezipienten abzutre-
ten und diese Abtretung durch eine moglichst offene Raumgestaltung zu kommuni-
zieren. Als Alternative nennt Paul dagegen die Logik des »schmalen Ganges« — also
die Begrenzung der mdglichen Bedeutungsebenen der Objekte durch eine Einschrén-
kung der Bewegungsfreiheit des Besuchers (ebd.).

1.3.4 Kommunikationsstrukturen im Museum

Paul nennt nun drei GréBen musealer Arbeit, welche konkret die Raumgestaltung
bestimmen. Bei der Ersten handelt es sich, ganz erwartungsgemif, um die Dinge
selbst. Moderne Ausstellungspraxis ist es, bestimmte dominante »Leitobjekte« aus-
zuwihlen und zentral zu prisentieren, wihrend weniger prominent herausgestellte
Exponate sie umrahmen und kommentieren (vgl. ebd.: 351f.). Die zweite Grofe ist
das Thema: Zeitgenossische historische Ausstellungen verwenden Objekte zweck-
orientiert. Sie sollen nicht bewundert oder bestaunt, sondern verstanden werden. So
entstehen » Themenrdume, die in erster Linie Geschichten erzéhlen (vgl. ebd.: 352).
Drittens und letztens fiihrt Paul den aus medientheoretischer Perspektive etwas miss-
verstidndlichen Faktor der »Medialisierung« an. Natiirlich ist streng genommen das
Museum insgesamt eine mediale Anordnung, die Bedeutungen an materielle Trager
kniipft. Paul, der ja aus der Sicht des Praktikers schreibt, meint hier speziell den Ein-
zug solcher medialer Formen in den musealen Raum, welche das Prasentationsgefiige
erginzen, ohne selbst Museumsdinge zu sein — so z.B. Hor-, Film-, Tast- und Ge-
ruchsinstallationen oder computergestiitzte Infoterminals. Mit diesem Aspekt verbin-
det sich fiir Paul bei schlechter kuratorischer Handhabung zugleich das Risiko, dass

14.02.2026, 10:20:31. Access - [CommamEm


https://doi.org/10.14361/9783839442326-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Das Museum: Ein Umriss | 55

Ausstellungsrdume zu reinen Projektionsflachen fiir Medientechnologien verkom-
men, gegen deren hyperreale Erlebnisqualitit sich die eigentlichen Exponate nicht
mehr behaupten kdnnen (vgl. ebd.: 352f.).

Das Kommunikationsmodell, das sich fiir Paul aus diesem Umgang mit Raum-
elementen ergibt, ist eine Ubertragung des Shannon-Weaver schen Dreigestirns von
Sender — Medium — Empfinger (vgl. Shannon u. Weaver 1963) auf die musealen
FunktionsgroBen Objekt, Raum und Besucher (vgl. ebd.: 353). Hiermit jedoch gerét
Paul ins Schlingern: Zweifelsohne ist der Besucher der )Empfénger«, aber das Objekt
konnte ebenso gut als yMedium« der Ausstellung begriffen werden, wahrend sich dem
in diesem Modell {iberhaupt nicht auftauchenden Kuratorium auch die >Sender<-
Rolle zuschreiben liefe.

Paul ist sich solcher Einwénde durchaus bewusst und verweist fiir ein alternatives
Modell auf einen Vortrag des Kommunikationswissenschaftlers Michael Schmolke,
der im Jahre 2002 auf einem Berliner Workshop zum Thema Ausstellungen als In-
strumente der Wissensvermittlung gehalten wurde. Schmolkes Pramisse ist, dass die
Idee von einem ganz fiir sich selbst sprechenden Exponat zwar fiir die Museumsdi-
daktik als anzustrebendes und disziplinierendes Ideal sinnvoll sein mag, an der Rea-
litdt des Museumsbesuchers aber vorbeiginge. Sie wiissten iiber die ausgestellten Ob-
jekte entweder zu wenig, um sie ohne jede Hilfestellung interpretieren zu konnen,
oder aber auch zu viel, um unter den verschiedenen moglichen Bedeutungsebenen
eine sinnvolle Auswahl treffen zu konnen. Der Besucher, so Schmolkes These,
komme ins Museum, um sich bereits arrangierte Bedeutungen abzuholen — und dem-
entsprechend seien es eben nicht die Dinge selbst, die sich im Museum mitteilen,
sondern die Macher der Ausstellung, welche iiber diese Dinge und das Gesamtgefiige
der Ausstellung im Raum eine »Idee« bzw. ein Konzept mitteilen (vgl. Schmolke
2002: 1).

Schon 1976 brachte der Kunsthistoriker Detlev Hoffmann eine dhnliche Kritik an
antiautoritdren Museumskonzepten der 70er Jahre an, welche nach seinem Dafiirhal-
ten jede Form erkldrender Vermittlung unter den Verdacht gestellt hitten, im Dienste
»autoritdrer Weltanschauungen« (Hoffmann 1976; 101) zu stehen. Hoffmann sieht
hierin eine naive Einschitzung dessen, was Museumsdidaktik und -padagogik tat-
séchlich leisten — ndmlich eine Einordnung der Objekte in historische Kontexte. Ge-
rade dieses Prinzip der »Historisierungc sei das, was die Dinge vor der »Interpretati-
onswillkiir« (Hoffmann 1976: 101) bewahre, indem es implizite Malistébe fiir die
Zuldssigkeit von Deutungen etabliere (vgl. ebd.).

Statt der Begriffe >Sender< und »Empfanger, die ja eine klare Richtung des Kom-
munikationsvorganges und eine klare Begrenzung der Kommunikationsteilnehmer
implizieren, verwendet Schmolke in seiner Vorstellung von musealem Informations-
austausch die Ausdriicke »Kommunikator« und »Rezipient« (Schmolke 2002: 2).
Dinge, so stellt er fest, sind durchaus Kommunikatoren — aber sie kdnnen eine Bot-
schaft immer nur so eindeutig vermitteln, wie es die Rezipienten zulassen. Weil eben

14.02.2026, 10:20:31. Access - [CommamEm


https://doi.org/10.14361/9783839442326-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

56 | Dinge — Nutzer — Netze

der »ideale Rezipient« (ebd.), der jedes Objekt und dessen Rolle in der Ausstellung
ohne weitere Erorterung verstehen kdnnte, in der Museumspraxis nicht auftaucht,
miissen die Dinge epistemisch unterfiittert werden. Sie sprechen, so Schmolke, nicht
»ohne Assistenz« (ebd.: 3) durch andere, inhaltlich eindeutiger bestimmte Kommu-
nikatoren. Die iiblichste Form dieser Assistenz ist die Beschriftung der Exponate mit
erklarenden Tafeln (vgl. ebd.).

Diese Pluralitit von Kommunikatoren, die ihre Botschaften mit variierender
Klarheit an den Besucher bringen und die Erschlieung der Museumsdinge erst er-
moglichen, fiihrt uns unweigerlich zuriick zu Rheinbergers Experimentalsystemen.
Was Schmolke hier beschreibt ist ja eben die Schédrfung der Bedeutungen epistemi-
scher Dinge durch ihre rdumliche Einkreisung mithilfe technischer. Schmolke aller-
dings fiihrt noch zwei GroBen ein, die im musealen Raum immer mitkommunizieren
und die das Rheinbergersche Modell an die Grenzen seiner Anwendbarkeit auf das
Museum fiihren: ndmlich die Besucher und die Kuratoren.

1.3.5 Standpunkte und Blickwinkel

Rheinberger ist zwar alles andere als blind fiir die Rolle des Experimentators als Sub-
jekt der Laborarbeit, er beschreibt die Wissensproduktion der Naturwissenschaften
aber in erste Linie von ihren Gegensténden ausgehend, die selbst keine Subjekte sind
und mit denen der Forscher wiederum subjektiviert umgehen muss. Museen bringen
im Gegensatz zu Experimentalanordnungen keine eindeutig reproduzierbaren Resul-
tate hervor. Welches »Wissen« eine Ausstellung ihren Besuchern einfloBt, 14sst sich
nicht messen — tatséchlich darf man davon ausgehen, dass keine zwei verschiedenen
Personen nach dem Besuch ein und derselben Ausstellung exakt dasselbe gelernt ha-
ben werden. Fiir Museumsbesucher gelten im Gegensatz zu Naturwissenschaftlern
keine Verhaltens- und Diskursregeln, die ihren Wissenserwerb ordnen und verein-
heitlichen. Dasselbe physikalische Experiment wird unter Laborbedingungen auch
nach tausend Durchldufen noch dasselbe Ergebnis hervorbringen — aber dieselbe
Ausstellung stot bei tausend unterschiedlichen Besuchern ebenso viele verschiedene
Effekte an.

Schmolke vergleicht das Museum daher mit einem »Rangierbahnhof von Kom-
munikation« (ebd.: 1). Seine Aufgabe sei es nicht vorrangig, konkretes Wissen zu
vermitteln — dieses ist fiir Schmolke als »Inhalt der Waggons« (ebd.: 2) ein Phanomen
zweiten Grades — sondern vielmehr, Kommunikationsprozesse anzustoen. Muse-
umskommunikation wird dabei nicht mehr als einseitiges Phanomen begriffen. Viel-
mehr spricht auch das Publikum in und iéiber Ausstellungen. Wenn Museumsbesucher
miteinander reden, dann diskutieren sie sowohl die von der gegenwiértigen Ausstel-
lung angebotenen Wissensinhalte, als auch ein »Meta-Wissen« (ebd.) iiber Ausstel-

14.02.2026, 10:20:31. Access - [CommamEm


https://doi.org/10.14361/9783839442326-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Das Museum: Ein Umriss | 57

Iungen schlechthin — womit sie zugleich stindig den Horizont ihrer moglichen Mu-
seumserfahrungen neu verhandeln. Die Rollen von Kommunikator und Rezipient er-
scheinen vor diesem Hintergrund nicht als harte Kategorien der kommunikativen Si-
tuation »Museums, sondern vielmehr als flieBend ineinander iibergehende Rollen, in
welche Museumsbesucher je nach Situation schliipfen.” Es wird uns an anderer Stelle
noch die Frage beschiftigen, wie es dariiber hinaus gerade virtuelle Medien dem Pub-
likum zunehmend erméglichen, auch direkt mit den Museumsmachern zu kommuni-
zieren.

Niemand geringerer als Franz Boas, der Vater der modernen Anthropologie,
stellte 1907 in seinem Aufsatz Some Principles of Museum Administration ganz be-
wusst den Besucher in den Mittelpunkt der Gestaltung musealer Ausstellungen. Da-
bei beschrieb er die seiner Ansicht nach kaum zu unterschitzende Bedeutung der
Perspektive und des Vorwissens der Besucher fiir die Vermittlung von Wissen im
Museum mit dem Begriff des »point of view«. Dieser meint zugleich die vom Besu-
cher mitgebrachten und kaum zu antizipierenden Vorbedingungen seiner Muse-
umserfahrung als aber auch seine vom Kurator ermdglichten Verortungen im Raum.
Tatsédchlich sei, so Boas, die Jonglage mit den Blickpunkten der Besucher die eigent-
liche Konigsdisziplin in der Ausrichtung von Museumsausstellungen:

The greater the number of people who desire to consult the museum in this manner, the more
numerous will also be the points of view from which systematization will appear desirable. I
think even to those not familiar with museum administration it will be at once apparent that the
attempt to organize entire collections of a large museum from this point of view can have only
one result. If every justifiable point of view is included, the complexity of the system will be-
come so great that the usefulness of the whole series will become very doubtful. If, on the other
hand, only a few points of view are selected, then all sciences as presented in that particular
museum will appear in the strait-jacket into which they have been put by the narrowness of the
selected view-points, while the material should rather be so arranged that it can be grasped from
a multitude of points of view. (Boas 1907: 926)

7 Hier ist im Ubrigen eine weitere Problematik bei der Ubertragung von Rheinbergers Be-
griffssystem auf das Museum angezeigt: Der naturwissenschaftliche Experimentator hat
im Kommunikationsgefiige des Museums keine eindeutige Entsprechung. Wer im Labor
einen Versuch durchfiihrt, mochte das Unbekannte in ein Bedeutungssystem zwingen und
entwirft fiir diesen Zweck eine bestimmte rdumliche Anordnung von Einzelelementen. Fiir
Museumskuratoren sind ihre Objekte aber kein Unbekanntes — sonst lieen sie sich gar
nicht museal verwenden. Die Tatsache, dass sie in eine Ausstellung aufgenommen wurden,
setzt voraus, dass sie fiir die Schopfer dieser Ausstellung bereits mit Bedeutungen belegt
sind. Umgekehrt ist aber der Besucher, fiir den das Exponat tatséchlich noch nicht episte-
misch erschlossen ist, im Gegensatz zum Laboranten nicht der Urheber des rdumlichen

Systems, das diese ErschlieBung ermdglichen soll.

14.02.2026, 10:20:31. Access - [CommamEm


https://doi.org/10.14361/9783839442326-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

58 | Dinge — Nutzer — Netze

Bemerkenswert ist hier zweierlei: Erstens stellten diese Ausfithrungen die gédngigen
Museumskonzepte des frithen 20. Jahrhunderts buchstéblich vom Kopf auf die Fiif3e.
Zum Zeitpunkt der Verdffentlichung von Boas’ Text waren gerade amerikanische
Museen noch in hohem Mafle als Forschungsinstitutionen angelegt, an denen vor al-
lem in Disziplinen wie der Archéologie und Ethnologie mehr wissenschaftliche Ar-
beit geleistet wurde als an vielen Universitdten. Entsprechend wurden Ausstellungen
im Allgemeinen von den Objekten her gedacht und das Museum selbst konstituierte
sich fast ausschlieBlich iiber seine Sammlung — Besucher und der Umgang mit ihnen
waren eher eine Randerscheinung (vgl. Redman 2010: 2).

Zweitens erkannte Boas das Problem der Besucherperspektive im Museum als
ein rdumliches: Exponate und Besucher sind fiir ihn Angelpunkte von Strategien se-
mantischer Raumbewaltigung. Dabei hat in seiner Konzeption des Museums aber ge-
rade das Scheitern solcher kuratorischer Strategien didaktisch produktive Auswir-
kungen: Was das Museum als Vermittlungsinstitution auszeichnet ist eben gerade,
dass seine Macher nur vage vorausahnen konnen, welche konkreten Inhalte die Be-
sucher den Exponaten entnehmen werden (vgl. Boas 1907: 922). Die Konsequenz,
die Boas daraus zieht, dhnelt der Absage, die Stefan Paul fast einhundert Jahre spater
dem »schmalen Gang erteilt: Es sei ein zum Scheitern verurteiltes und der Beschaf-
fenheit der Institution vollig widerldufiges Unterfangen, Ausstellungen um lineare
Erzahlungen herum zu konzipieren. Stattdessen gelte es, den goldenen Schnitt zu fin-
den zwischen dem didaktischen >roten Fadenc, der einer Ausstellung nachvollzieh-
bare Zusammengehorigkeit verleiht, und den potenziell unzihligen >points of view<
der Objektdeutung, die zwischen Exponaten und Besuchern entstehen. Je mehr un-
terschiedliche Blickwinkel ein museales Konzept bedienen kann, desto mehr schopft
es die medialen Moglichkeiten der Institution aus. Zugleich jedoch kann eine zu weit-
reichende epistemische Offenheit die Objekte unscharf und beliebig werden lassen.
Die Herausforderung fiir den Ausstellungsmacher ist daher nach Boas die einer kon-
zeptuellen Eingrenzung der Ausstellung auf eine Anzahl von Zugéngen, welche die
Vieldeutigkeit der Exponate zwar als Stirke ausspielt, dabei aber vermeidet, dass die
Vielfalt moglicher Bedeutungen allen padagogischen Anspruch unter sich begrébt
(vgl. ebd.: 926).

Richard Saul Wurman behandelt in Information Anxiety ein ganz dhnliches Prob-
lem: Jede Form von Informationsverarbeitung hiange ganz entscheidend vom »van-
tage point« des Rezipienten ab — welcher wie Boas’ »point of view« sowohl Kennt-
nisse und Vorannahmen beinhaltet, die von Rezipient zu Rezipient variieren, als aber
auch die technische Beschaffenheit des Mediums, iiber welches die Informationen
vermittelt werden. Die Art und Weise, wie Information situiert ist, entscheidet mit
dariiber, was ein Rezipient mit ihr tun kann: ob sie aus unterschiedlichen Perspekti-
ven erfasst werden kann, ob man sich ihr ndhern und von ihr entfernen, sie heranzoo-
men kann, ob Detailansichten moglich sind und ob sie fiir sich allein oder im Kontext
weiterer Information préisentiert wird (vgl. Wurman 1989: 65). Als ein einfaches und

14.02.2026, 10:20:31. Access - [CommamEm


https://doi.org/10.14361/9783839442326-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Das Museum: Ein Umriss | 59

pragnantes Beispiel fiir die Bedeutung des vantage point nennt Wurman hier den Ef-
fekt, den das blole Umdrehen einer Weltkarte erzielt. Die Welt mit dem Siiden auf-
warts darzustellen dndert nichts am messbaren informationellen Gehalt einer Karte,
aber der verdnderte Blickwinkel legt offen, welche impliziten kulturellen Vor- und
Werturteile sich mit der genordeten Darstellungsform verbinden (vgl. ebd.: 66).

Vantage points liegen dabei immer auerhalb der konkreten Informationsinhalte
— gewissermalen also in den Zwischenrdumen (vgl. ebd.: 72). Diese Zwischenrdume
wiederum erhalten laut Wurman jedoch selbst Informationswert, insofern sie durch
Informationseinheiten gegliedert und begrenzt sind (vgl. ebd.: 73). Ohne sich hier
selbst in die Tiefen der Raumtheorie zu begeben, entwirft Wurman also ein Informa-
tionsmodell, das deutliche Parallelen aufweist zu Brigitte Scheers These, die Zei-
chensetzung im Raum mache den Raum schlechthin erst erfahrbar macht und ermog-
liche es, Rdumen Bedeutungen zuzuschreiben. Wurmans Argumentation lauft jedoch
in die genaue Gegenrichtung: Wéhrend fiir Scheer der leere Raum nur von jenen
Punkten aus gedacht werden kann, an denen er mit Zeichen belegt ist, konnen fiir
Wurman Informationsinhalte nur dann vermittelt werden, wenn man die Vermittlung
aus dem Zustand der Informationsleere heraus konzipiert. Wissen vermitteln, so stellt
Wurman fest, kann nur, wer sich in den Zustand des Nichtwissens zuriickversetzen
kann: »Communication equals remembering what it’s like not to know.« (ebd.: 130).

Diese Feststellung mag auf den ersten Blick trivial erscheinen und deckt sich
zweifelsohne mit den Erfahrungen eines jeden, der jemals gelehrt oder gelernt hat.
Bemerkenswert ist hier jedoch zweierlei: Zum einen bedient sich Wurman in Infor-
mation Anxiety laufend rdumlicher Metaphern, um abstrakte Informations- und Kom-
munikationszusammenhénge zu beschreiben. Erst relativ spat kommt er in einem ein-
geschobenen Interview mit dem Ausstellungsdesigner Ed Schlossberg tatsdchlich
auch auf Mitteilungssysteme zu sprechen, die im physikalischen Raum ausgedehnt
sind.® Zweitens begreift er als Informationstheoretiker die Entstehung von Wissens-
gegenstinden aus ihrem bedeutungsleeren Umfeld heraus, wéhrend der Muse-
umspraktiker Paul und die Philosophin Scheer das Umfeld als Produkt seiner Inhalte
verstehen. Dies wird uns spéter im Zusammenhang mit dem Begriff der >Information¢
noch niher beschéftigen.

1.3.6 Inszenierungen des Sozialen zwischen Ort und Raum
Verweilen wir noch einige Seiten lang bei der Vorstellung vom Museum als einem

Raum vielstimmiger Kommunikation. Im Jahre 1971 unterschied der damalige Di-
rektor des Brooklyn Museum, Duncan F. Cameron, zwei kommunikative Formen,

8  Schlossberg unterstreicht hier iibrigens wie Paul und Boas die Wichtigkeit der Offenheit
von Ausstellungsraumen und die Gefahren zu enger Programmatiken (vgl. Wurman 1989:
133ff)).

14.02.2026, 10:20:31. Access - [CommamEm


https://doi.org/10.14361/9783839442326-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

60 | Dinge — Nutzer — Netze

welche das Museum annehmen kdnne: einerseits jene des »Tempels<, andererseits
jene des >Forums«. In der hier schon mehrfach diskutierten Form des Tempels bleibt
das Museum auch fiir Cameron seinen Urspriingen im Museion verbunden: Es ist
eine iiberwiegend von Machteliten gestiftete und erhaltene Einrichtung, die iiber das
Bewahren von Objekten zugleich Wertvorstellungen und soziale Gefiige konserviert
und der Etablierung von Idealen und Standards des gesellschaftlichen Lebens dient
(vgl. Cameron 1972; 195, vgl. auch Morrissey u. Worts 1998: 149f.). Cameron be-
wertet diese Form von Museum durchaus nicht durchweg negativ, obwohl er zwei
grofle Probleme identifiziert, an denen sie krankt: Erstens sei sie den didaktischen
Intentionen kleiner und elitdrer »club[s] of curators« (Cameron 1972: 194) unterwor-
fen, welche diese der Gesellschaft gegeniiber nicht immer rechtfertigen miissen.
Zweitens unterwerfe das >Tempel<-Museum iiblicherweise — und man erinnere sich
hier an die »dsthetischen<« Museen nach Korff — seine Objekte dem Narrativ der Aus-
stellung, anstatt es aus ihnen zu entwickeln (vgl. ebd.: 194f.).

Zugleich aber sei es gerade der Aspekt des Tempelhaften, auf den sich bis heute
die kulturelle Autoritét der Institution Museum griinde und aus dem heraus sie ihre
kulturpolitische Relevanz behaupte. Trotz der autoritdren Struktur solcher Museen
sicht Cameron in ihnen ein notwendiges Werkzeug zivilisatorischer Identitétsstif-
tung: Um ihre Funktion in modernen Gesellschaften tiberhaupt erfiillen zu kdnnen,
miissten Museen auf ihrer »proven excellence« (ebd.: 195) und unbedingten Inter-
pretationshoheit iiber das von ihnen betreute materielle Kulturerbe bestehen (vgl.
ebd.: 1951)).

Auf der anderen Seite aber miisse den >Tempeln« die museale Form des >Forums«<
beigestellt werden (vgl. ebd.). Die Aufgabe des Forums sei es, kommunikative Brii-
cken zwischen dem Mitteilungssystem der Ausstellungen und der Lebenswelt des
Publikums zu bauen. Der Musentempel, so seine These, spreche ndmlich allzu oft
vollig an seinen Besuchern vorbei — mit weitreichenden Konsequenzen und ohne sich
dessen je gewahr zu werden:

A very special task in reform for those museums concerned with alien, exotic or historic cul-
tures is to relate those collections to contemporary life and society. Most museum directors
would be shocked if they knew how their visitors interpret oriental collections or collections
from the classical world when they are presented in the traditional fashion. By failing to provide
meaningful interpretation of the collections museums are, by that omission, guilty of misrepre-
sentation, distortion of fact and the encouragement of attitudes towards cultures other than our
own which are dangerous and destructive in what McLuhan has called today’s »global village«.
(Ebd., 196)

Diese Verfehlungen klassischer Museen macht Cameron dafiir mitverantwortlich,
dass zum Zeitpunkt der Entstehung seines Textes im Rahmen der amerikanischen
Biirgerrechtsbewegung ebenso wie europdischen Studentenproteste unlidngst auch

14.02.2026, 10:20:31. Access - [CommamEm


https://doi.org/10.14361/9783839442326-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Das Museum: Ein Umriss | 61

die Museen in den Fokus der Kritik geriickt waren: Als reine Kultstitten der gesell-
schaftlichen Fiihrungsrollen von Aristokratie und Biirgertum hétten sie es verab-
sdumt, dieser die Errungenschaften und den historischen Werdegang der Arbeiter-
schaft gegeniiberzustellen (vgl. ebd.: 197). Dass die Museumskultur beherrschende
»Establishment« (ebd.) habe am Museum stets nur insofern ein Interesse gehabt, als
dass sich in ihm Ewigkeitsanspriiche fiir sein Gesellschaftsmodell formulieren lieen.
Die Aufgabe des yForums«< hingegen sei es, die materiellen Zeugnisse dieses Gesell-
schaftsmodells der Diskussion durch eine méglichst breite Offentlichkeit zuginglich
und somit das Museum zu einem Raum der kritischen Reflexion iiber soziale Zu-
stdnde zu machen (vgl. ebd.: 197f.). Die hiermit angedeutete neue Funktion des Mu-
seums sei »the creation of an equality of cultural opportunity« (ebd.: 196).

Auch hier geht es also — wie immer man in der Riickschau Camerons linkslibera-
len politischen Impetus bewerten mag — um einen Wandel der musealen Kommuni-
kationskonstellation von einem einfachen Sender-Empfanger-Verhdltnis zu einer Po-
lyphonie aller Beteiligten. Cameron duf3ert dabei groe Zweifel daran, ob ein einziges
Museum jemals zugleich Tempel und Forum sein konne. SchlieBlich sei das Wesen
des Forums als Ort offener Kritik jenem des Tempels als Ort des autoritdren Ab-
schlusses von Sinnstrukturen und Deutungsmustern diametral entgegengesetzt. Die
beste rdumliche Losung sieht Cameron in einem Kompromiss zwischen Néhe und
Distanz: Forum und Tempel sollten baulich getrennt sein, damit das Forum nicht die
Existenzberechtigung des Tempels in stdndigen Zweifel ziehen kann, zugleich aber
so nah beieinanderliegen, dass sie sich Anlagen, Dienste und vor allem ein gemein-
sames Publikum teilen kdnnen. Fiir den Besucher miisse unbedingt ihre klare Unter-
scheidbarkeit gewéhrleistet bleiben (vgl. ebd.: 200). Die grofle Herausforderung einer
zeitgeméfBen Museumsreform sei es, neue kritische Dialogstrukturen im Museum zu
ermdglichen ohne dabei seine Selbstverortung als das unzweifelhaft »objektive«
Musterhaus des Realen preiszugeben, das iiber kulturelle Relevanz zu richten er-
machtigt bleibt:

Museums must concern themselves with the reform and development of museums as museums.
They must meet society’s need for that unique institution which fulfills a timeless and universal
function — the use of the structured sample of reality, not just as a reference but as an objective

model against which to compare individual perceptions. (Ebd.: 201)

Damit pladiert Cameron also zugleich auch fiir die Koexistenz zweier vollig unter-
schiedlich angelegter musealer Raumkonzepte. Der Tempel etabliert in erster Linie
eine Dichotomie des Innen und Auflen: Die physische Museumswand stellt zugleich
eine diskursive Grenze dar zwischen einerseits dem, was erhaltenswert und universell
bedeutsam genug ist, um Gegenstand sanktionierter sozialer Erinnerungs- und Iden-
titdtsbildungsprozesse zu sein, und anderseits jenem, was der Sphére des Alltagsle-
bens, des Gebrauchs und des Warenverkehrs zugehorig bleibt. Das Forum dagegen

14.02.2026, 10:20:31. Access - [CommamEm


https://doi.org/10.14361/9783839442326-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

62 | Dinge — Nutzer — Netze

steht im Zeichen rdumlicher Offenheit und soll Diskussionen zwischen Museums-
raum und Lebenswelt iiber die Museumswinde hinweg ermdglichen.

Vierzig Jahre spiter ist die Diskussion iiber die Rolle des Besuchers im Museum
so lebendig wie eh und je. Eine der jiingeren deutschsprachigen Verdffentlichungen
zu diesem Problem- und Phdnomenbereich erschien 2011 in Form des Sammelbandes
Das partizipative Museum, herausgegeben von Susanne Gesser, Martin Handschin,
Angela Jannelli und Sibylle Lichtensteiger, bei denen es sich durchweg um Muse-
ums- und Ausstellungspraktiker handelt.

Aus den Beitrdgen dieses Sammelbandes sticht ein Aufsatz des Schweizer Kura-
tors Beat Héchler heraus, der die Frage nach dem Museum als Einrichtung, die Be-
sucher ins Gesprach bringen soll, nicht nur rein gestalterisch angeht, sondern sie auch
raumphilosophisch kontextualisiert. Hachler bedient sich dabei des bereits im Zu-
sammenhang mit den Uberlegungen Stefan Pauls gefallenen Begriffes der »Szeno-
graphies, der er das Adjektiv »sozial< voranstellt. »Soziale Szenographie« ist fiir ihn
eine Herangehensweise in der Ausstellungsgestaltung, die weniger darum kreist, mit
Raumelementen ein bestimmtes narratives Konzept zu vermitteln, sondern iiber die
Beschaffenheit von Ausstellungsraumen in erster Linie den Austausch unter den Be-
suchern anstoflen mochte. Diese sollen selbst zu einem Teil der Ausstellung werden
und soziale Gefiige ausspielen, indem sie sich durch sie hindurchbewegen (vgl. Hich-
ler 2011: 137f)).

Hiéchler beruft sich dabei auf die Raumtheorie des franzosischen Jesuitenpaters
und Kulturphilosophen Michel de Certeau, wie dieser sie 1980 in seinem wichtigsten
Werk Die Kunst des Handelns (Arts de Faire) dargelegt hat. Certeau unterscheidet
darin kategorisch zwischen Raum (espace) und Ort (lieu). Der Ort ist fiir Certeau ein
statisches Gebilde, das sich aus der gefiigten Koexistenz von benenn- und lokalisier-
baren Elementen ergibt. Riume dagegen sind zeitlich gebundene Zusammenkiinfte
von »Richtungsvektoren, GeschwindigkeitsgroBen und [der] Variabilitit der Zeit«
(Certeau 1988: 218). Der Raum ist also fiir Certeau nichts als fertiges Produkt Vor-
gefundenes, sondern etwas, das prozedural erst »gemacht« werden muss. Er ergibt
sich aus dem Umstand, dass in ihm gehandelt wird. Und weil er eben erst durch
Handlungen geschaffen wird, ist der Raum im Gegensatz zum Ort nach Certeau kon-
tinuierlich, flieBend und verdnderlich — er ist »ein Ort, mit dem man etwas macht«
(ebd.) und existiert in seiner Wesensart nur innerhalb dieser Pragmatik, die nicht an
den Raumbegriff der Physik gebunden ist:

So wird zum Beispiel die Straf3e, die der Urbanismus geometrisch festlegt, durch die Gehenden
in einen Raum verwandelt. Ebenso ist die Lektiire ein Raum, der durch den praktischen Um-

gang mit einem Ort entsteht, den ein Zeichensystem — etwas Geschriebenes — bildet. (Ebd.)

14.02.2026, 10:20:31. Access - [CommamEm


https://doi.org/10.14361/9783839442326-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Das Museum: Ein Umriss | 63

Texte sind fiir Certeau also Orte, geometrisch klar lokalisierbar in den Positionen von
Buchstaben auf Papier, aus denen das Lesen einen Sinnraum entstehen l4sst. Folge-
richtig wére auch das Museum ein Ort, der im Akt des Besuches zum Raum gemacht
wird. Beat Héchler indes beobachtet im klassischen Museumskonzept (das in Came-
rons Diktion dem Modell »Tempel< entspricht) eine Uberbetonung der Kategorie
»Ort« bzw. ein kuratorisches Misstrauen gegeniiber dem rezipientenseitigen Ver-
rdumlichungsvorgang. Die soziale Szenographie (welche nach Cameron unter die
Modalitéten des »Forums«< einzuordnen wére) soll daher ausdriicklich ein Paradigma
des >Raumes« stark machen, weil hier die Ausstellung prozesshaft von den Besuchern
geschaffen werde, die sie erleben (vgl. Hachler 2011: 138f.).

Insofern ist soziale Szenographie ein Antizipieren von interpersonellen Prozes-
sen, verbunden mit dem Versuch, sie iiber Raumkonzepte zu befoérdern und ihnen
einen Kontext zu geben. Hachler nennt fiinf Methoden, mit denen sie dies tut: »Per-
sonalisierung«, »Selbstbefragung«, »Partizipation«, »Dialogische Interaktion« und
»Exponierung« (ebd., 142ff.).

Personalisierung schafft laut Héchler die »Benutzeroberflache fiir Identifikation«
(ebd.: 142). Sie meint, den von der Ausstellung thematisierten Phanomenbereichen
personale Qualitdten aufzuerlegen und es damit den Besuchern zu erlauben, sie auf
sich selbst zu beziehen und als fiir ihr eigenes Leben bedeutsam zu erkennen (vgl.
ebd.).

Unter dem Aspekt der Selbstbefragung wird verstanden, dass ein Museum lau-
fend nachhalten solle, wie sein Publikum die Ausstellung erlebt — und zwar explizit
indem es seine Besucher ermutigt, sich zu ihr zu duflern. Zugleich aber muss eine
Selbstbefragung auch beim Publikum angestoBen werden: Die Ausstellung soll sie
zwingen, ihre eigenen Prdmissen zu hinterfragen und sich damit der Warte bewusst
zu werden, aus der sie ihr gegeniibertreten. Es gilt also in sozialen Szenographien
stets, den Besucher herauszufordern und ihn iiber die Grenzen seiner iiblichen Kom-
fortzonen hinauszulocken (vgl. ebd.: 142f.).

Der Faktor Partizipation beschreibt eine Demokratisierung des Museumsbetrie-
bes, indem Besucher bereits in die Gestaltung von Ausstellungen mit eingebunden
werden. Dies konnte z.B. in Form eines Angebotes geschehen, dem Museum Aus-
stellungsstiicke zukommen zu lassen, welche die Besucher fiir sich selbst als signifi-
kant empfinden (vgl. ebd.: 143).

Unter »dialogische Interaktion« fallen fiir Hachler all jene Gespriche, welche eine
soziale Szenographie innerhalb eines Ausstellungsraumes anstofit. Das Museum soll
Besucher dazu bringen, sowohl miteinander als auch mit dem Museumspersonal zu
sprechen (vgl. ebd.: 144).

Mit dem Begriff der >Exponierung« schlieBlich beschreibt Hachler die bereits an-
gesprochene Zielsetzung sozialer Szenographie, den Besucher selbst zum Teil der
Ausstellung zu machen. Exponierung meint, dem Publikum und dem ganzen Spekt-

14.02.2026, 10:20:31. Access - [CommamEm


https://doi.org/10.14361/9783839442326-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

64 | Dinge — Nutzer — Netze

rum seines Verhaltens in der musealen Anordnung selbst Exponatscharakter zu ver-
leihen, oder kurz: die Besucher immer auch fiireinander in Szene zu setzen (vgl. ebd.:
145).

Eine Extremform des Museums als Aushandlungs- und Etablierungsraum fiir so-
ziale Gefiige und Verhéltnisse beschreibt die Kuratorin Angela Jannelli mit jener des
»wilden Museums« (Jannelli 2011: 165). Gemeint sind hiermit in erster Linie Ama-
teurmuseen, wobei die Terminologie Claude Lévi-Strauss’ Konzept des »wilden
Denkens« aufgreift. Genau wie Strauss es ablehnte, die mentalen Weltordnungen von
Naturvolkern als unterentwickelte Vorstufen des europdisch-modernen wissenschaft-
lichen Denkens zu begreifen, will Jannelli das Amateurmuseum nicht als Vulgdrform
des professionellen verstanden wissen, sondern als eine eigene und legitime Erschei-
nungsform dessen, was Museen sein konnen (vgl. ebd.).

Wilde Museen nach Jannelli zeichnen sich in erster Linie durch ihre sozialen
Funktionen aus: Sie werden von freiwilligen Gemeinschaften getragen und sind da-
mit zugleich die Fixsterne, um welche herum diese Gemeinschaften iiberhaupt erst
entstehen. Thre Sammlungen sind entsprechend nicht das Ergebnis eines geordneten
Erwerbs von Exponaten im Sinne eines strukturierten thematischen Uberentwurfs,
sondern vielmehr Anhdufungen von Spenden ihrer Konstituenten, deren Zusammen-
halt oberste Prioritét ist. Wilde Museen nehmen Objekte zuerst einmal in die Samm-
lung auf, bevor nach ihrem Ausstellungswert gefragt wird — hdufig auch einfach, um
die Menschen, die sie vorbeibringen, nicht enttduschen zu miissen. Die vom Exponat
getragene Bedeutung ist entsprechend nicht zuvorderst eine didaktische. Objekte sind
Tréager von Bezichungen zwischen dem Museum und der Gemeinschaft, die es stiitzt
(vgl. ebd.: 166). Fiir Jannelli manifestiert sich hier eine Form des vom franzdsischen
Soziologen und Anthropologen Marcel Mauss beschriebenen Rituals des >Gabentau-
sches< (vgl. Mauss 1990). Die Schenkungen an das Museum, so ihre These, lassen in
ihm soziale Rdume entstehen und ermoglichen weitere Interaktionen zwischen den
Spendern. Weil das Ablehnen eines Objektes zugleich der Negierung einer zwischen-
menschlichen Beziehung entspricht, trennen wilde Museen ihren Fundus meist nicht
von der Ausstellung: Um niemanden auszugrenzen, wird nach Moglichkeit die ganze
Sammlung auf einmal présentiert (vgl. Jannelli 2011: 167).

Hier sieht Jannelli zugleich auch das groBe Konfliktpotential zwischen Muse-
umsamateuren und Museumsfachleuten. Letztere ndmlich seien typischerweise dazu
ausgebildet, Museumsdinge als konzise Sinntrager stark zu machen und sie (soweit
eben moglich) aus personenbezogenen Kontexten herauszuldsen. Das wilde Museum
stellt dagegen gerade die Personen in den Mittelpunkt, welche die Ausstellung er-
moglicht haben und deren Beziehungsgeflecht sie abbildet (vgl. ebd.). Im professio-
nellen Museum werde das Objekt als Zeichen gedacht, im wilden dagegen als »Sym-
bol« (ebd.: 168), das professionelle mochte seinen Exponaten mdglichst eindeutige
Verweisbeziehungen auferlegen, das wilde moglichst vielféltige (vgl. ebd.). Entspre-

14.02.2026, 10:20:31. Access - [CommamEm


https://doi.org/10.14361/9783839442326-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Das Museum: Ein Umriss | 65

chend befinden sich wilde Museumsausstellungen auch stindig im Zustand der Ver-
anderung und horen niemals auf, zu entstehen — sie wandeln sich mit jedem Eintru-
deln eines neuen Exponates (vgl. ebd.: 170f.).

Damit sind wilde Museen auch immer von epistemischer Unschirfe gekennzeich-
net. Die Frage nach einem fiir sich selbst stehenden Objekt stellt sich fiir sie gar nicht
erst. Wilde Museen sind als soziale Orte meist darauf ausgelegt, unter der Anleitung
ihrer Verantwortlichen in Fiithrungen erlebt zu werden. Sie sind, so Jannelli, nicht
etwa Orte, an denen Objekte sprechen, sondern Orte, die das Sprechen iiber Objekte,
das »Erzéhlen tiber Dinge« (ebd.: 168) ermoglichen sollen.

Das Funktionieren musealer Ausstellungen beschreibt Jannelli interessanterweise
mit den filmwissenschaftlichen Termini »Story« und »Plot«’. In der Filmwissen-
schaft bezeichnen diese Begriffe zwei Ebenen, auf denen ein Film seine Handlung
entfaltet. Seine Story ist die chronologische Abfolge der Ereignisse. Der Plot hinge-
gen ist die Art, wie uns diese Ereignisse prisentiert werden und damit also die tat-
séchliche narrative Umsetzung der Story. Der Plot muss dabei nicht der Chronologie
der Story folgen (ebd.: 170). Quentin Tarantinos Gangsterfilm Pulp Fiction beispiels-
weise spaltet seine Handlung in Einzelepisoden auf, welche dem Zuschauer in chao-
tischer Reihenfolge prisentiert werden und ihn vor die Herausforderung stellen,
selbst herausfinden zu miissen, in welchem zeitlichen Verhéltnis sie zueinander ste-
hen. Der Plot von Orson Welles” Hauptwerk Citizen Kane beginnt kurz vor dem Ende
seiner Story — ndmlich mit dem Tod des Protagonisten, dessen Lebensgeschichte da-
nach in Riickblenden erzéhlt wird. Um beim Schauen eines Filmes vom Plot zur Story
zu gelangen, ist also mitunter eine intellektuelle Anstrengung des Rezipienten von-
néten — und ganz dhnlich verhélt es sich in Museen, deren materielle Oberfldche ja
immer erst durch Interpretation die ihr zugrunde gelegte Meistererzahlung preisgibt.

Das hdufig prekdre Verhéltnis von Story und Plot werde laut Jannelli besonders
deutlich in solchen Museen, welche wie eben die >wildenc« ihre soziale Komponente
besonders in den Mittelpunkt stellen. Denn wenn eine Ausstellung in threm Objekt-
bestand nicht scharf einzugrenzen ist, dann verschiebt sich das Plotting notwendiger-
weise immer weiter in den Bereich der Fithrung und Anleitung durch das Museums-
personal. Dies konne mitunter zu einer erheblichen Entkopplung zwischen derjenigen
Story fiithren, welche sich die Besucher beim alleinigen Erforschen eines wilden Mu-
seums erschliefen wiirden, und jener, welche aus dem Plot der Fiihrung hervorgeht
(vgl. Jannelli 2011: 170). Daraus lésst sich ableiten: Auf epistemischer Ebene werden
Museen nicht notwendigerweise offener, nur weil ihrem Aufbau keine umfassende
didaktische Konzeption zugrunde liegt. Vielmehr kann der Verlust konziser Interpre-
tierbarkeit der Objekte dazu fiihren, dass die Ausstellung nur mehr sozial erfahrbar

9 Die Film- und Medienwissenschaft zieht diesen haufig die weitgehend gleichbedeutenden,
dem russischen Formalismus entstammenden Begriffe »Fabel< und »Sujet< vor (vgl. Propp
1972: 27).

14.02.2026, 10:20:31. Access - [CommamEm


https://doi.org/10.14361/9783839442326-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

66 | Dinge — Nutzer — Netze

ist und damit die Autoritdt der Museumsmacher hinterriicks wieder eingefiihrt wird,
weil ihre Anleitung unentbehrlich ist.

1.3.7 Authentizitiat, Aura, Atmosphare

Im laufenden Kapitel wurde das Museum bisher vor allem als eine Institution der
Wissensvermittlung beschrieben. Dies ist freilich nur ein Teil ihres gesellschaftlichen
Auftrages. Friedrich Waidacher sieht ihre Funktion als Lernort als ein zeitlich stets
sehr eng begrenztes Uberbauphiinomen, welches in Abhingigkeit von dem Zeitgeist
unterworfenen padagogischen MafBstidben sehr unterschiedliche Gestalten annehmen
kann. Als Ort der historischen Unterweisung dndert das Museum seinen Charakter
mit den geltenden MaBstiben der historischen Forschung und Geschichtsdidaktik
ebenso wie mit den wechselnden Anspriichen und Erwartungen seines Publikums.
Als die zeitiibergreifend bestehenbleibende Aufgabe des Museums sicht Waidacher
hingegen seine Funktion als Erinnerungsspeicher: Unabhéngig von voriibergehenden
Trends und Zielsetzungen des Museumsbetriebes bewahrt das Museum die materiel-
len Uberreste der Vergangenheit und legt damit Zeugenschaft {iber bestimmte histo-
rische Wirklichkeiten ab (vgl. Waidacher 2000: 1ff.). Im Museum, so Waidacher,
geht es nicht vorrangig darum, etwas Bestimmtes {iber die Vergangenheit zu lernen,
sondern vielmehr darum, sich anhand der Evidenz der Exponate der Realitét der Ver-
gangenheit iiberhaupt zu vergewissern (vgl. ebd.: 6). Thre Daseinsberechtigung bezo-
gen die Museen dementsprechend in allererster Linie daraus, als einzige gesellschaft-
liche Einrichtungen materielle Kulturgiiter professionell zu betreuen und immer wie-
der aufs Neue fiir die 6ffentliche Rezeption aufzubereiten (vgl. ebd.: 18). Eine ganz
dhnliche Einschitzung des Museums und seines Auftrages findet sich auch bei Gott-
fried Korff:

Jede Zeit schafft sich ihre Museen neu, ordnet sie um, prisentiert deren Besténde in wechseln-
den Arrangements. So sind Museen gekennzeichnet durch die Historische Dialektik der Tatig-
keiten Deponieren und Exponieren. Das Exponieren ist der Ort, an denen intellektuelle und
asthetische Vorstellungen der jeweiligen Zeit Bilder von Geschichte generieren, Bilder, die
deswegen mit der Vergangenheit zu tun haben, weil das Museum Ort der Aufbewahrung von
Relikten, survivals, Uberresten (im Sinne Droysens) ist. (Korff 1999: 327)

Die in den Arbeiten Korffs immer wieder betonten Funktionen des Deponierens und
Exponierens ranken sich, so fahrt er fort, in erster Linie um eine &sthetische Kategorie
—ndmlich um jene der Authentizitit:

Durch seinen Authentizititsbezug ist das Museum eine Institution der sinnlich-dsthetischen

Wahrnehmung. Eine Re-Dimensionierung, eine Kontextualisierung mit Mitteln der bildhaften

14.02.2026, 10:20:31. Access - [CommamEm


https://doi.org/10.14361/9783839442326-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Das Museum: Ein Umriss | 67

Inszenierung ist dem Medium Museum deshalb angemessen, weil mit der Authentizitét der
Dinge eine dsthetische Erfahrungsform in Spiel kommt, deren Konsequenz eine dsthetische
Prasentationsform ist. (Ebd., 332)

Das Museum ist demnach also eine Institution, die dem 4sthetischen Erleben dient,
was zugleich auch die Verwendung dramatisch-inszenatorischer Présentationsfor-
men legitimiert, welche einer reinen Lehrinstitution nicht angemessen wéren. Dieses
asthetische Erleben wiederum bendtigt Objekte, die nicht nur mit Sinn belegt, son-
dern eben vor allem auch authentisch sind.

Diese Argumentation erscheint auf den ersten Blick schliissig —niemand, der ein-
mal ein Museum besucht hat, wird abstreiten, dass gerade die affektive Anmutung
der Objekte einen bedeutenden Teil des Reizes der Institution ausmacht. Das Erleben
von Authentizitit ist ein fester und dabei weitgehend intuitiver Bestandteil unserer
kulturellen Welterfahrung — wir erkennen das »Authentische(, wenn wir es vor uns
haben, ohne dass wir genau benennen konnten, was es als solches ausmacht. Als &s-
thetischer Terminus ist die Authentizitidt dementsprechend alles andere als unproble-
matisch.

Die Literaturwissenschaftlerin Susanne Knaller verortet seinen Wortursprung im
griechischen Adjektiv avfevrikoc (»zuverldssig, richtig«), das sich wiederum vom
Substantiv avfévrng (»Ausfiihrer, Selbstherr, [...] auch Urheber«) ableitet (Knaller
2005: 18). Obwohl der Begriff schon in der griechischen Antike vor allem auf
Schriftstiicke bezogen wurde und hier deren Originalitit bzw. Riickfiihrbarkeit auf
den Urheber beschrieb, konnte er auch Formen der Selbsterméchtigung implizieren
— s0 beschrieb er laut Knaller auch Selbst- und Verwandtenmérder (vgl. ebd.). Das
Spiétlateinische machte aus owbevtikog authenticus und beschrieb hiermit ebenfalls
vorrangig Schriftdokumente als »anerkannt, rechtmiBig, verbindlich« — jene Bedeu-
tungen also, mit denen das Wort in variierenden Kontexten bis heute in den meisten
europdischen Sprachen belegt ist (vgl. ebd.). Der Duden definiert das Adjektiv »au-
thentisch« gegenwirtig als »echt, den Tatsachen entsprechend und daher glaubwiir-
dig«.°

Jedoch weist Knaller darauf hin, dass bereits in der latinisierten Form als authen-
ticus keineswegs Eigenschaften beschrieben wurden, die einem Schriftstiick selbst
innewohnten. Authentizitit war ein Begriff der kirchlichen Doktrin und meinte die
Anerkennung der gottlichen Inspiriertheit von Texten durch die Autoritét der Kirche
selbst (vgl. ebd.). Seine weltliche Fortsetzung erfuhr diese Begriffsnutzung in der
Juristerei des 18. Jahrhunderts, welche die Auslegung von Gesetzen in zwei Modi
unterteilte: den Doktrinalen und den Authentischen, wobei doktrinale Gesetzesdeu-

10 http://www.duden.de/rechtschreibung/authentisch vom 11.04.2018.

14.02.2026, 10:20:31. Access - [CommamEm


http://www.duden.de/rechtschreibung/authentisch
https://doi.org/10.14361/9783839442326-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://www.duden.de/rechtschreibung/authentisch

68 | Dinge — Nutzer — Netze

tung die Domiéne der Rechtgelehrten war, authentische hingegen jene des Gesetzge-
bers, welche sich in neuen Verwaltungsrichtlinien niederschlagen konnte (vgl. ebd.:
18f)).

In der frithen Neuzeit blieb der Authentizitétsbegriff in den meisten europdischen
Sprachen zunéchst autorititsorientiert und beschrieb vor allem die Absegnung und
Sanktion durch offizielle Instanzen. Erst im 20. Jahrhundert nahm er zunichst im
Franzosischen und Italienischen die Bedeutung einer eigenbedingten Echtheit an, er
wurde synonym mit Adjektiven wie »sincere, juste, naturel, vrai, non affecté, vero,
genuino, schietto« (ebd.: 19). Knaller fahrt fort, dass Authentizitit als Begrifflichkeit
der Kunsttheorie seit dem 20. Jahrhundert vor allem als »normativer Vermittlungs-
begriff« (ebd.: 21) zwischen verschiedenen Disziplinen fungiere und eine Vielzahl
von Eigenschaften sowohl von Subjekten wie von Objekten beschreibe (vgl. ebd.).
Auf der Ebene des Subjekts meine Authentizitit z.B. die Uberwindung von individu-
eller Entfremdung, eine Riickkehr zu Ursprung und Innerlichkeit und ein Zuriickfin-
den zum »unkontaminierten Selbst« (ebd.: 22). Auf jener des Objekts hingegen ma-
nifestiere sich Authentizitét oberflachlich in seiner Originalitit (im Gegensatz zur
Félschung), fernerhin aber auch in seiner Verortbarkeit in bestimmten &sthetischen
Traditionen wie z.B. einer kunsthistorischen Epoche und ihrer Stilistik (ebd.).

Knaller fiihrt hier daher noch eine Unterscheidung zwischen reiner »Objek-
tauthentizitit« und »Kunstauthentizitit« ein. Objektauthentizitit griindet sich fiir
Knaller iiblicherweise auf eine Urheberschaft und Zugehorigkeit, die institutionell-
autoritér beglaubigt werden muss. Kunstobjekte hingegen bezogen ihre Authentizitét
aus einem Autorschaftskonzept, das weit {iber bloie Urheberschaft hinausgeht und
in enger Verbindung mit dem System der Kunstkritik steht. In der Figur des Autors
manifestiere sich die »der Kiinstlerperson immanente Schaffensqualitét« (ebd.), wih-
rend die Kunstkritik die Aufgabe {ibernehme, verbindliche (aber historisch flexible)
MafBstébe dafiir auszuhandeln, wann genau Kunstwerke als authentisch gelten diirf-
ten. Gegenwirtig werde die Authentizitdt in der Kunst vor allem als »Synonym von
Unmittelbarkeit« (ebd.) gedacht, womit zugleich angedeutet ist, dass Kunstwerke,
wollen sie Authentizitét beanspruchen, ihren medialen Charakter zu verschleiern ha-
ben. Damit werde, so Knallers These, Authentizitdt in erster Linie zum »Ergebnis
von Strategien der Wiedererkennung, sie liee sich analytisch am besten »als Aner-
kennung, als Spiel oder als Medienpakt« greifen (ebd.).

Knallers Begriffsgeschichte folgend kann also zunéchst festgehalten werden: Au-
thentizitdt ist nicht vorrangig etwas, das einem Objekt anhaftet, sondern vielmehr
eine kulturelle GroBe, die vom Objekt lediglich mediiert bzw. anhand des Objektes
sozial ausgehandelt wird. Im Lichte dieser Uberlegung konnen wir museale Authen-
tizitdtserfahrungen auf zwei Ebenen verorten: Einmal auf jener der Exponate, welche
das authentische Moment als dessen Trigermedium kommunizieren, und einmal auf
jener der Institution Museum selbst, welche gewissermafen den Rahmen und die

14.02.2026, 10:20:31. Access - [CommamEm


https://doi.org/10.14361/9783839442326-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Das Museum: Ein Umriss | 69

Funktion jenes >Medienpaktes< vorgibt, der die Museumsdinge iiberhaupt erst als au-
thentisch erfahrbar kennzeichnet.

Dies wirft wiederum die Frage nach einer moglichen Beliebigkeit der Museums-
dinge auf, welche vor allem die Notwendigkeit des »echten< Objektes beriihrt. Wenn
Authentizitdt nicht etwa eine Eigenschaft von Objekten sondern vielmehr eine Kate-
gorie der Verstdndigung iiber Objekte ist, konnte dann nicht eine Kopie ebenso au-
thentisch sein wie ein Original? Tatsdchlich haben in der Museumsgeschichte immer
wieder in der einen oder anderen Form Reproduktionen ihren Platz in Ausstellungs-
zusammenhéngen gefunden, ohne dass damit eine Tduschung des Publikums oder
eine Unterwanderung musealer Verhaltensrichtlinien intendiert oder auch nur ver-
bunden gewesen wire. Krzysztof Pomian sieht den frithesten Ursprung menschlicher
Sammeltatigkeit tatsdchlich in einer Abkehr von Originalgegenstinden und fiihrt als
Beleg die Begrabnisriten altertiimlicher Kulturen an: Von Europa bis nach China
lieBe sich fast iiberall eine Tendenz beobachten, Grabbeigaben in Form vom Ge-
brauchsobjekten nach und nach durch Modelle und Nachbildungen zu ersetzen. Als
Beispiele nennt Pomian Beigaben von Tonfiguren anstelle einer Opferung von Skla-
ven und Tieren, die ihrem verstorbenen Herrn im Jenseits dienen sollten, oder die
Fertigung rein ornamentaler Nachbildungen von Waffen und Werkzeugen, die haufig
sehr viel wertvoller als die tatséchlich brauchbaren Originalobjekte und von vornhe-
rein offenbar nur als Sinntrdger gedacht waren — eine Denkfigur, welche das (muse-
ale) Sammeln im neuzeitlichen Sinne erst ermdglicht habe (vgl. Pomian 2007: 22).

Auch die humboldtschen Kunstmuseen des 19. Jahrhunderts, welche durch und
durch als Kultstétten des authentischen Originals konzipiert waren, erlaubten durch-
aus das Ausstellen von Reproduktionen. Zwar standen die von der Museumsarchi-
tektur zu Kultgegenstinden aufgewerteten Kunstwerke im Mittelpunkt dieser vorran-
gig dsthetischen Museumskonzeption, aber in weniger exponierten Winkeln der Ge-
baude waren durchaus auch ethnographische und historische Sektionen vorgesehen.
Da den hier ausgestellten Exponaten nicht dieselbe inspiratorische und erzieherische
Qualitédt beigemessen wurde wie den Kunstobjekten, wurde von ihnen auch keine
Originalitdt verlangt — es geniigten Nachbildungen, z.B. in Form von Abgiissen (vgl.
Korff 2002a: 115).

Auch in der Gegenwart ist die Verwendung von Reproduktionen im Museum
nicht uniiblich. Sie vertreten z.B. Objekte, die im Ausstellungskontext wichtig, aber
aus irgendwelchen Griinden nicht verfiigbar sind — womdoglich kdnnen sie nicht ge-
fahrlos (oder gar nicht) transportiert werden, ihre Besitzerinstitution verleiht sie
nicht, oder sie existieren schlicht nur noch in Form von Abbildungen (man denke hier
an die enormen Zerstorungen von Kulturgiitern in den Weltkriegen). Vielleicht be-
findet sich das Original auch durchaus im Besitz des Museums, aber es kann aufgrund
seiner Empfindlichkeit oder eines schon fortgeschrittenen Verfalls nicht dem Publi-
kum présentiert werden, ohne seine Zerstérung zu riskieren. Die moderne Museums-

14.02.2026, 10:20:31. Access - [CommamEm


https://doi.org/10.14361/9783839442326-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

70 | Dinge — Nutzer — Netze

praxis erachtet es dann {iblicherweise als den didaktisch richtigen Weg, solche Platz-
halter ausdriicklich als Kopien auszuweisen und transparent zu machen, warum das
Original nicht ausgestellt werden kann (vgl. Beier-de Haan 2010: 2f.). Reproduktio-
nen diirfen also durchaus Teil von Ausstellungen sein, solange ihr Dasein erstens im
Ausstellungskontext als wichtig erachtet wird, zweitens plausible Griinde dafiir vor-
liegen, nicht auf das Original zuriickzugreifen und drittens der Besucher nicht in die
Irre gefiihrt und glauben gemacht wird, er habe ein Original vor sich. In diesem Sinne
kann also offenbar auch Kopien durch Museen und ihre Kuratoren das Pridikat »au-
thentisch« verliehen werden: Die Objekte sind keine tatséichlichen historischen Uber-
reste, weisen aber zumindest augenscheinlich in der musealen Situation all deren aus-
stellungsrelevante Merkmale auf. Nichtsdestoweniger bleibt die Autoritdt und Not-
wendigkeit des Originals in der Museumsarbeit von der museologischen Fachlitera-
tur weitgehend unangefochten.

Einer der zentralsten und meistzitierten Texte iiber die Affektqualitit des Authen-
tischen und das Verhiltnis von Original und Kopie ist nach wie vor Walter Benjamins
1935 entstandener Aufsatz iiber Das Kunstwerk im Zeitalter seiner technischen Re-
produzierbarkeit. In diesem Klassiker der Kunsttheorie diagnostiziert Benjamin zwei
Phianomene, welche sich aus der massenhaften Reproduzierbarkeit von Kunstgegen-
stinden ergeben: Auf der einen Seite steht die Auflosung der origindren und iiberlie-
ferten sozialen Kontexte, in welchen die Objekte urspriinglich zu rezipieren waren,
auf der anderen der Verlust ihrer »>Aura<. Beide Erscheinungen begreift Benjamin als
urséchlich zusammenhéingend.

Dabei ist Benjamins im Titel schon programmatisch vorgegebene Pramisse, dass
sich das Wesen der Reproduktion von Kunstwerken mit ihrer Technisierung — Ben-
jamin bezieht sich hier vornehmlich auf mechanisch-photographische Abbildungs-
verfahren und den modernen Druckereibetrieb — einschneidend verdndert habe. Zwar
seien Kunstwerke schon immer kopiert worden, aber im manuellen Nachvollzug der
Entstehung des Originals durch den Kopisten habe das Original gleichsam immer
seine Autoritdt bewahrt. Die manuelle Kopie sei entsprechend lediglich Vertreter des
Originals und Verweis auf dasselbe. In der technischen Reproduktion hingegen ver-
liere das Original seine Autonomie. Es ist nicht langer das »Eigentliche« des Repro-
duktionsvorganges, sondern nur mehr eines unter vielen Funktionselementen inner-
halb eines industriellen Apparates, der identische Abbilder in astronomischer Zahl
ausspeit (vgl. Benjamin 2008: 12). Oder anders ausgedriickt: In technischen Repro-
duktionsverfahren sieht Benjamin den Subjektcharakter des Originals aufgehoben,
den es in der manuellen Nachbildung noch besessen hat.

Originale besetzen fiir Benjamin einen bestimmten und bestimmbaren Ort sowohl
in der sozialen als auch in der historischen Welt. Sie sind fiir soziale Rdume und
Zusammenhénge geschaffen worden, zu welcher sie eine représentative Referenz
aufweisen. Das Ergebnis technischer Reproduktion ist laut Benjamin eine Losldsung
der Originale von ihren Ursprungskontexten und damit zugleich der Verlust ihrer

14.02.2026, 10:20:31. Access - [CommamEm


https://doi.org/10.14361/9783839442326-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Das Museum: Ein Umriss | 71

Verweisqualitit (vgl. ebd.: 13). Dies wiederum fiihre zur Vernichtung der »Auras, die
als Begriff das vielleicht wichtigste Vermédchtnis des Kunsttheoretikers Benjamin ist.
Mit ihm bezeichnet er die Gesamtheit und Summe aller affektiven Wirkungen, wel-
che das Betrachten eines Kunstwerkes beim Rezipienten hervorruft. Zugleich be-
trachtet er die Aura als eine Grofle, in welcher das Zeitliche und das Zeitlose in Ver-
bindung treten: Kunstwerke sind auratisch, weil sie historisch sind. Sie sind aus einer
bestimmten geschichtlichen Situation entstanden, die sich in ihrer Materialitdt den
Beleg ihrer Wirklichkeit geschaffen hat und die in der Gegenwart des Kunstwerks
nahbar zu werden scheint, dem Betrachter zugleich jedoch fern und fliichtig bleibt.
Andererseits behauptet sich die Aura bei Benjamin aber auch durch alle historischen
Rezeptionserfahrungen hindurch und wird damit gewissermal3en iibergeschichtlich.
Die Aura verleiht dem Betrachter und seiner historisch gebundenen Erfahrung des
Kunstwerks ein Moment des Ewigen (vgl. ebd.: 16). Technische Reproduktionen zer-
schlagen dementsprechend die Aura des Kunstwerkes vor allem dadurch, dass sie es
aktuell und zeitgendssisch werden lassen, es in der Gegenwart neu beheimaten.

Gottfried Korff sieht in der auratischen Qualitdt des Orginals den raison d’étre
des Museums schlechthin (vgl. Korff 2002a: 120). Dabei weist er darauf hin, dass sie
keinesfalls an die Schonheit des Objektes gekniipft ist. Entscheidend sei vielmehr
seine Echtheit. Die auratische Funktion der Museumsdinge sei es nicht etwa, zu be-
zaubern, sondern vielmehr zu erschrecken. Affektivitiat und Narrativitdt des Muse-
ums greifen fiir Korff ineinander — die epistemische Unbestimmtheit des Museums-
objekts einerseits und seine Fahigkeit, emotional zu beriihren andererseits lassen es
zu einem Ort werden, der beim Besucher Fragen aufwerfen, nicht etwa geschlossene
Geschichten erzihlen soll. Das Mittel hierzu sei der »Schock« — ein Begriff, den Korff
bewusst der Theorie Benjamins entlehnt (vgl. ebd.). Der Wert des Originals liegt
demnach gerade darin, dass es durch seinen auratischen Nimbus auf eine Art und
Weise sperrig ist, welche der von vornherein ortlosen Reproduktion abgeht, und nur
hierdurch eine »Reibungsfliche« fiir das Publikum darstellen kann.

Damit wiére ein erster Umriss des authentisch-auratischen Charakters der Expo-
nate im Museum gezeichnet, aber wie verhilt es sich mit dem Raum, dem dieses
Unterkapitel ja gewidmet ist? Einen Zugang zu dieser Frage ermoglicht vielleicht die
asthetische Philosophie Gernot Bohmes — bzw. die Kategorie der »>Atmosphére<, wel-
che in dieser eine entscheidende Rolle einnimmt. In seinen Essays zur neuen Asthetik
wendet sich Bohme gegen eine in Philosophie und Kunstgeschichte seiner Ansicht
nach tonangebende »Beurteilungsésthetik« (Bohme 1995: 7) und meint hiermit die
klassische &dsthetische Kunstkritik, die sich normativ-hermeneutisch am Einzelkunst-
werk abarbeitet und nach Béhmes Dafiirhalten einer welthistorischen Situation nicht
langer gerecht wird, deren entscheidendes Merkmal eine umfassende Asthetisierung
von Lebensrealititen und Gesellschaftsordnungen ist. Seinen Gegenentwurf stellt
Bohme unter das Vorzeichen einer Wiederentdeckung und Neubewertung des Men-
schen als leibliches Wesen: Es gelte, so Béhme, abzukommen von einer Asthetik, die

14.02.2026, 10:20:31. Access - [CommamEm


https://doi.org/10.14361/9783839442326-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

72 | Dinge — Nutzer — Netze

den Menschen vorrangig als reflektierendes Vernunftgeschopf begreift, und sich
stattdessen seiner korperlichen Verortung in seiner Umwelt bewusst zu werden. Die
»Atmosphire« stellt fiir Bohme das Kernkonzept dieser Asthetik dar. Sie soll den #s-
thetischen Blick nicht auf das Erkannte, sondern auf das Empfundene scharf stellen
(vgl. ebd.: 14f)).

Interessanterweise springt Bbhme von diesen Voriiberlegungen direkt zur prakti-
schen Raumsituation des Museums, welche er als eine Schule des Erlebens und Ver-
stehens von Atmosphéren begreift:

Die Kunst ermdglicht es uns, im Freiraum des Museums Atmosphéren zu erfahren, ohne dass

wir dabei in einem Handlungskontext stehen. (Ebd.: 16)

Die Kunst hat laut Bohme die Aufgabe, jene »Sinnlichkeit« (ebd.) beim Betrachter
zu konditionieren, welche Voraussetzung &sthetischen Erlebens sei. Und weil diese
Sinnlichkeit jedweder intellektuellen Auseinandersetzung mit Kunstwerken vorge-
schaltet sei, konne sie nur im zweckfreien Erfahren atmosphérischer Situationen ohne
Handlungsanweisung entwickelt werden (vgl. ebd.). Kurzum: Atmosphéren sind das,
was man erlebt, wenn man sich durch dsthetisch aufgeladene Rdume bewegt und sie
einfach auf sich wirken lasst.

Mit seinem nach eigenem Anspruch >neuen< Asthetikbegriff plidiert Béhme zu-
gleich fiir ein neues Wahrnehmungsparadigma. Ganz im Sinne der Raumkonzeption
Brigitte Scheers und von Aleida Assmanns Semiose-Vorstellung sieht Bohme unsere
Dingwahrnehmung in einem Zustand starker Funktionalisierung befangen: Wir
seien, so seine Diagnose, kulturell darauf eingespielt, materielle Objekte nur noch als
transitive »Signale« (ebd.: 17) fiir abstrakte Zusammenhéange zu lesen und damit als
kulturelle Zeichen- und Bedeutungstriager zu interpretieren. Unsere Sensibilitét fiir
das Ding in seiner reinen, materiellen Anmutung (und damit also die Fahigkeit zu
dem, was Assmann als den >langen Blick« bezeichnet) sei uns dabei zunehmend ab-
handengekommen, was sich besonders sinnfillig in unserem gesellschaftlichen Um-
gang mit der Kunst duBere: B6hme stellt in der professionellen Kunstkritik ebenso
wie beim Laienpublikum eine vollige Fixierung auf das Kunstwerk als Zeichen und
Verweis fest, in welcher es nur mehr auf seine Bedeutung befragt werde, nicht aber
auf seine auratische Wirkung (vgl. ebd.: 23).

Diesem eindimensionalen Kunst- und Asthetikverstindnis mochte Bshme einen
»okologischen Zugang zu dsthetischen Fragen« (ebd.: 22) entgegensetzen, dessen
zentraler Betrachtungsmodus eben die Kategorie der Atmosphire ist. »Okologisch«
ist dieser Zugang insofern, als dass er das (jedweder Reflexion liber irgendeine Form
von »Sinn« vorgeschaltete) dsthetische Empfinden des leiblich anwesenden Men-
schen in einer komplexen Umwelt aus materiellen Entitdten verortet, die auf ihn ein-
wirken. Er verhandelt das emotionale Erleben im Raum gewissermalen als ein ma-

14.02.2026, 10:20:31. Access - [CommamEm


https://doi.org/10.14361/9783839442326-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Das Museum: Ein Umriss | 73

schinelles Ineinandergreifen von Einzelkomponenten — ganz &hnlich, wie es Rhein-
bergers Modell des Experimentalsystems mit der Produktion von Wissen tut. Und
ebenfalls dhnlich dem Rheinberger’schen Konzept lenkt auch der Atmosphérenbe-
griff den Blick unweigerlich vom Einzelobjekt auf das Gesamtarrangement, das iiber
dessen Wirkung und Rolle mit- und vorentscheidet.

Bohmes ésthetischer Entwurf ist vor allen Dingen eine Raumaésthetik, oder ge-
nauer noch: Eine Asthetik des Zwischenraumes. Wie Richard Saul Wurman und
Franz Boas die Herausforderung von Wissensvermittlung darin sehen, die den Inhal-
ten gegeniiberstehenden Blickwinkel der Lernenden vorauszuahnen, dreht sich fiir
Bohme die Schaffung atmosphérischer Raume immer um die Verortung des empfin-
denden Betrachters zwischen den Dingen. Als den Gegenstand atmosphirischer As-
thetik bezeichnet er die »Beziehung zwischen Umgebungsqualitdten und menschli-
chem Befinden« (ebd.: 23) — »dieses Und, dieses zwischen Beidem [...], das sind die
Atmosphéren« (ebd.).

Weil die Atmosphére fiir Bohme eben ins Befinden (und nicht etwa den Intellekt)
miindet, verschlieBt sie sich der »Urteilsdsthetik« (ebd.) der Kunstkritik. Ja mehr
noch: Laut Béhme ist sogar deren mediales AuBerungsvermdgen dem Phianomen »At-
mosphire< nicht angemessen, weil die beurteilende, interpretierende Asthetik sich
mit der Idee vom Zeichenhaften des Kunstwerkes auch der prézisen sprachlichen
Ausformulierung von Bedeutungen verschrieben habe. Atmosphéren hingegen seien
in diesem Modus des Sprechens nicht abschlieBend zu erfassen, weil sie auf keine
duflere Referenz verweisen. Bohme fiihrt hier unter Riickgriff auf Umberto Ecos Ein-
fiihrung in die Semiotik (und zugleich in Abgrenzung zu dieser) das Beispiel der
Mona Lisa an: Das Bild der Gioconda habe sich so tief in das kulturelle Bewusstsein
der westlichen Welt eingegraben, dass die Person, deren ikonische Abbildung es ist,
langst nicht mehr sein Signifikat darstelle. Vielmehr iiberlagere der Ruhm des Ge-
méldes als Gemdlde seine Funktion als Abbildung von etwas so sehr, dass die Mona
Lisa fiir die meisten Betrachter nur mehr sich selbst signifiziere:

Das Bild ist in gewisser Weise selbst, was es darstellt, d.h., das Dargestellte ist in und durch
das Bild prisent. Natiirlich kann man auch ein solches Bild lesen und deuten, aber das heif3t die
Erfahrung der Présenz des dargestellten, ndmlich die Atmosphére des Bildes, tiberspringen oder

gar verleugnen. (Ebd.: 24)

Bohme selbst diagnostiziert eine enge Verwandtschaft zwischen seiner Atmosphére
und Benjamins Aura und verwendet die Begriffe stellenweise sogar synonym (vgl.
ebd.: 26f.). Thnen beiden sei gemeinsam, dass sie eine schwer fassbare Qualitit in der
Dingwahrnehmung benennen wollen — ein kaum systematisierbares und nicht auf
einfache Deutungen herunterzubrechendes »Mehr« (ebd.: 26), das keine klare Sub-
stanz besitze, zugleich aber doch »etwas rdumlich Ergossenes« (ebd.: 27) sei, das
vom Betrachter »geatmet, ja »leiblich aufgenommen« werde (ebd.). In Abgrenzung

14.02.2026, 10:20:31. Access - [CommamEm


https://doi.org/10.14361/9783839442326-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

74 | Dinge — Nutzer — Netze

zu Benjamin spielt fiir Bohme allerdings die Frage nach Original und Reproduktion
keine herausragende Rolle. » Authentisch« ist hier die Atmosphére bzw. das atmo-
sphérische Erleben selbst, nicht das individuelle Objekt. Tatsédchlich seien die Ver-
suche der Avantgarde-Kunst des 20. Jahrhunderts, sich vom Element des Auratischen
zu befreien, genau an den Atmosphéren der Ausstellungsrdaume gescheitert: Indem
man nicht-auratische Objekte als Kunstwerke présentierte, habe man nicht etwa die
Auren etablierter Kunstgegenstiande dekonstruiert, sondern lediglich die entsprechen-
den Gegenstinde auratisiert (vgl. ebd.: 26). Marcel Duchamps beriihmtes Urinal-
kunstwerk Fountain war nicht imstande, den sozialen Stellenwert der Kunst jenem
der Klempnerei anzugleichen. Es erhob vielmehr ein einziges, singulédres Pissoir in
den Status eines authentischen Kunstwerkes. Die Werke der Avantgarde blieben in
den »heiligen Hallen der Kunst« (ebd.) und lieen hier nur umso deutlicher die Macht
von Aura und Atmosphire sichtbar werden.

Die Beziehung zwischen Ding und Raum — die fiir das Museum ja relevant ist
wie kaum eine andere — stellt Bohme iiber den Begriff der »Ekstase« (ebd.: 33) her.
Als »Ekstasen< bezeichnet Bohme all jene wahrnehmbaren Zustidnde der Dinge, in
welchen sie ihre rdumliche Anwesenheit behaupten, so z.B. Form, Ausdehnung,
Farbe und Klang. Atmosphire und Ekstase befinden sich in einem symbiotischen
Verhiltnis, das sich im Raum vollzieht — Atmosphéren sind Raumverhiltnisse, wel-
che von den Ekstasen der Dinge »tingiert« (ebd.) sind, sie seien damit »Sphéiren der
Anwesenheit von Etwas« (ebd.), die tiber eine distinkt raumliche Wirklichkeit verfii-
gen. Diese Wirklichkeit ist aber nicht als eine rein physikalische zu verstehen: Atmo-
sphiren werden real erst durch die Anwesenheit eines erlebenden, fiihlenden, leibli-
chen Subjektes (vgl. ebd.: 34). Sie entstehen, wenn das menschliche Empfindungs-
vermdgen einer Raumsituation ausgesetzt wird.

Man darf diesem é&sthetischen Modell sicher skeptisch gegeniiberstehen. Bohmes
konsequente Ausarbeitung der Atmosphére als eine bewusst nichtsystematische An-
néherung an die Asthetik materieller Dinge lasst sie fiir einen wissenschaftlich-ana-
Iytischen Zugriff auf dsthetische Phdnomene mindestens problematisch werden. Thr
Wert fiir die vorliegende Studie liegt daher eher in den von ihr ausgehenden Denk-
anstofen als in ihrem konkreten theoretischen Programm. Béhmes Atmosphérenbe-
griff erweitert in erster Linie die »>Aura< nach Walter Benjamin um eine rdumliche
Komponente: Wihrend Benjamin das affektive Wirkungspotential der Kunst im Ein-
zelobjekt verortet, richtet Bshme seinen Blick auf die Asthetik von Umwelten sowie
jene des Zusammenspiels von Objekten miteinander und einem Beobachter, der sich
physisch in ihrer Prisenz aufhilt. Der Asthetik des individuellen Originalobjektes,
an welcher sich Benjamin abarbeitet, setzt Bohme also eine Asthetik von Raum und
Korperlichkeit entgegen. Wiahrend fiir Benjamin die Aura das Resultat der Tatsache
darstellt, dass das Kunstobjekt den Prozess der Geschichte durchlaufen hat und Re-
ferent einer historischen Situation ist, sicht Bohme in den Atmosphéren das Produkt
einer bestimmten Form von Anordnung im Jetzt, und das heiflt auch: Wihrend die

14.02.2026, 10:20:31. Access - [CommamEm


https://doi.org/10.14361/9783839442326-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Das Museum: Ein Umriss | 75

Aura nur vorgefunden werden kann, sind Atmosphdren machbar (vgl. ebd.: 34ft.).
Ubertragen wir diese Uberlegung nun auf das Museum, dann prisentiert sich sein
affektives Funktionieren als analog zu seinem epistemischen. Museen sind nicht nur
Sinn-, sondern auch Atmosphéirenmaschinen, in denen die von Rheinberger beschrie-
bene Bricolage der Objekte nicht nur bestimmte Bedeutungen, sondern auch Anmu-
tungen hervorbringt. Sie produziert nicht nur Wissensstrukturen, sondern auch Be-
findlichkeiten, die sich einem rein interpretatorischen Zugang widersetzen.

1.4 STATT EINER DEFINITION:
DAS MUSEUM ALS DISPOSITIV

Weder die Museologie selbst, noch die sie umgebenden Rechtssysteme sind bis jetzt
iibereingekommen, was ein »Museums< im Wesentlichen ist oder zu sein habe, und
entsprechend ist der Begriff auch nirgendwo geschiitzt. Dieses Fehlen eines definito-
rischen Schlusses fiihrt unweigerlich dazu, dass jedes individuelle Museumskonzept
zugleich eine Stellungnahme dariiber ist, worin seine Kuratoren Rolle und Funktion
der Institution Museum iiberhaupt sehen. Friedrich Waidacher erteilt dementspre-
chend jedem Versuch einer finalen Definition des Museumsbegriffs eine Absage und
pladiert stattdessen in der Museumsforschung fiir eine Pluralitét von Arbeitsdefiniti-
onen, welche sich jeweils den akuten wissenschaftlichen Erkenntnisinteressen anpas-
sen (vgl. Waidacher 2000: 1f.). Werner Schweibenz schldgt dhnliche Téne an und
besteht zugleich darauf, solche Definitionen weit und offen zu halten, um der Viel-
gestaltigkeit ihres Gegenstandsbereiches gerecht zu werden. Er selbst verwendet ein
von der United Kingdom Museums Association ausgelobtes mission statement, wel-
ches das Museum — wie es eben ist, wenn epistemische Dinge Form annehmen —
anhand einer Auflistung von Tétigkeiten beschreibt (vgl. Schweibenz 2001: 2):

Museums enable people to explore collections for inspiration, learning and enjoyment. They
are institutions that collect, safeguard and make accessible artefacts and specimens, which they

hold in trust for society.'!

Minimalanforderung an ein Museum ist also, dass es erstens die materiellen Hinter-
lassenschaften unserer Vorzeit sammelt und diese zweitens einer wie auch immer
beschaffenen Offentlichkeit zur Rezeption anbietet. Gottfried Korff hat genau diesen
Dualismus mit dem Begriffspaar des Deponierens und Exponierens belegt.
Erweitern miissen wir diese Definition hier zusammenfassend folgendermafen:
Indem Museen Objekte auf eine bestimmte Art im Raum anordnen, machen sie aus

11 http://www.museumsassociation.org/about/frequently-asked-questions vom 12.04.2018,
vgl. auch Schweibenz 2001: 3.

14.02.2026, 10:20:31. Access - [CommamEm


http://www.museumsassociation.org/about/frequently-asked-questions
https://doi.org/10.14361/9783839442326-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://www.museumsassociation.org/about/frequently-asked-questions

