
328 Rezensionen

Anthropos  113.2018

lives of Timorese through the donor nations’ impact on 
national policies. 

The last chapter by Rothschild examines the power 
relations of producing knowledge on how violence of the 
Indonesian period is remembered by looking at the case 
study of Kraras where a major massacre took place. The 
author analyses the dispute she had with a documentary 
filmmaker who was producing a film on the massacre, 
thus overlapping projects trying to “tell the story” through 
different approaches. The author engages in self-reflexive 
discussion of positionality and explores some of the is-
sues of who has rights or “authority” over knowledge and 
knowledge creation and the old anthropological “posses-
siveness” of “my people,” “my village” – all of which re-
flects important power relations in knowledge production.

The authors make a narrow use of existing compar-
ative literature not just on Timor-Leste but more espe-
cially of the general literature in the specific disciplines 
represented in this volume. Not all the chapters address 
fieldwork and the challenges of doing fieldwork in Timor-
Leste to the same degree. The book will be of interest to 
academics specialized in Timor-Leste and Southeast Asia 
in the social sciences and humanities. While it is not a 
methodology book, it will be a welcome addition to any 
social science methodology class given the highly com-
parative issues of doing field research in other part of the 
world as well. The book would be of interest as well to 
scholars working in the field of Peace and Conflict Stud-
ies, particularly on post-conflict regions. Policy makers 
in the Timor-Leste government and foreign development 
agencies might also find the viewpoints, approaches, and 
analysis in some of the chapters useful. I would strong- 
ly recommend this book.

Andrea Katalin Molnar

Omarkhali, Khanna: The Yezidi Religious Textual 
Tradition. From Oral to Written. Categories, Transmis-
sion, Scripturalisation, and Canonisation of the Yezidi 
Oral Religious Texts. Wiesbaden: Harrassowitz Verlag, 
2017. 625 pp. + CD-ROM. ISBN 978-3-447-10856-0. 
(Studies in Oriental Religions, 72). Price: € 98.00

Im deutschsprachigen Raum waren die Yeziden als 
ethnische und religiöse Gruppe mit den traditionellen 
Siedlungsgebieten im Norden des Irak, in Nordsyrien 
sowie in der Südosttürkei v. a. durch Karl Mays Roman 
“Durchs wilde Kurdistan” (1892) bekannt sowie durch 
die von M. Bittner im Jahre 1913 in deutscher Überset-
zung veröffentlichten “Heiligen Bücher der Jeziden oder 
Teufelsanbeter”. Diese beiden Publikationen vermittel-
ten eine zwar nicht grundsätzlich falsche, aber verzerrte 
und fragmentarische Kenntnis über diese Religion. Die-
se Situation hat sich seit den 1990er Jahren dahingehend 
geändert, als Ph. Kreyenbroek (Yezidism. Lewiston 1995; 
Kreyenbroek and Kh. Rashow: God and Sheikh Adi are 
Perfect. Wiesbaden 2005) eine Reihe von Texten in eng-
lischer Übersetzung bekanntmachte, wodurch die Erfor-
schung der Yeziden maßgebliche Impulse erhielt. Diese 
Neuorientierung wurde auch aufgrund politischer Ent-
wicklungen im Vorderen Orient seit den 1980er Jahren 

mitbedingt, als ein bis zur Gegenwart andauernder Zu-
strom yezidischer Flüchtlinge nach Mitteleuropa ein
setzte. Dadurch leben nun viele Yeziden in Deutschland, 
die sich um die Bewahrung ihrer religiösen Überlieferung 
bemühen und dafür auch der Kooperation mit Forschern 
aufgeschlossen sind. 

Die Studie von Khanna Omarkhali analysiert erstmals 
Überlieferungsprozesse der oralen Tradition dieser Reli-
gionsgemeinschaft und ihrer Autoritäten. Durch Feldfor-
schungen zur Dokumentation oraler Texte und Interviews 
mit hochrangigen Yeziden besonders in der Autonomen 
Region Kurdistan, in Armenien und in Deutschland hat 
die Vf. zahlreiche Texte gesammelt und teilweise auf der 
CD dem Buch beigefügt. In systematischer Weise be-
handelt die Vf. in Teil I der Studie (37–293) Fragen der 
mündlichen und schriftlichen Überlieferung durch unter-
schiedliche literarische Genres, ferner Fragen der Wei-
tergabe und des Erlernens dieser Texte sowie die gegen-
wärtige Diskussion über die mögliche “Kanonisierung” 
verbindlicher Texte. Drei Exkurse (295–405) geben Ein-
blick in den Variantenreichtum verschiedener Hymnen, 
Manuskripte und Mythen, wobei diese Beispiele den 
höchst komplexen Überlieferungsprozess verdeutlichen. 
Teil II der Studie (407–525) bietet einen detaillierten Ka-
talog aller bislang bekannten poetischen und Prosatex-
te der Religionsgemeinschaft und dokumentiert für die 
Qewl s (Hymnen) den jeweiligen Status des Textes, trifft 
Aussagen zur Performanz (inklusive Musikbegleitung) 
und benennt die mögliche oder zugeschriebene Urheber-
schaft für diese Texte (527–544). Angaben zu den ver-
wendeten Quellen und Informanten, ein kurzes Glossar 
wichtiger Begriffe, Sekundärliteratur und Indices schlie-
ßen die Arbeit ab. 

Im Folgenden seien zentrale Aspekte detaillierter her-
vorgehoben. Lehrinhalte der Yeziden werden traditionell 
auf mündlichem Wege weitergegeben, so dass die Vf. in 
einem wichtigen Kapitel die beiden lange bekannten an-
geblichen “Heiligen Schriften”, das Jilwa (Offenbarung) 
und das Maṣḥafā Raš (Schwarzes Buch), untersucht (48–
52): Sie stellt fest, dass es sich dabei mit großer Wahr-
scheinlichkeit nicht um alte yezidische “Heilige Schrif-
ten” handelt, sondern dass sie sekundär in Analogie zum 
Modell “Heiliger Schriften” der monotheistischen Reli-
gionen verfasst wurden, als westliche Forscher seit dem 
Ende des 19. Jh.s. die Existenz einer Heiligen Schrift ent-
sprechend ihrer eigenen religiösen Ideen auch als “Kern-
stück” der yezidischen Tradition erwarteten. Die in diesen 
beiden Büchern erwähnten Inhalte widersprechen zwar 
nicht yezidischen Vorstellungen über Schöpfung, Got-
tesvorstellungen und z. T. religiöse Praktiken, aber bei-
de Werke sind keine normativen Texte. Dasselbe gilt für 
die “Schriftlichkeit” einer anderen Manuskriptgruppe, 
deren Bedeutung die Vf. erschließt (58–66): Es handelt 
sich um v. a. arabische Manuskripte, so genannte Mişûr, 
die die religiöse Überlieferung der Abstammungslini-
en der Pîrs darlegen. Entsprechend den 40 Pîr-Lineages 
soll es 40 verschiedene Mişûr gegeben haben, die angeb- 
lich noch zu Lebzeiten Şêxadîs (Shaykh ‘Adī; gestorben  
ca. 1160/1162) von den ersten Pîrs geschrieben wurden. 
Die Pîrs sind – gleich wie die Şêxs (shaykhs) – die so-

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2018-1-328 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 13:06:59. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2018-1-328


Rezensionen

Anthropos  113.2018

329

ziale Gruppe spiritueller Autoritätsträger, die den Laien 
(mirîd ) in der Religionsgemeinschaft übergeordnet sind. 
Für die Pîr-Familien sind diese Manuskripte zwar “reli-
giöse Gegenstände”, aber man bezieht sich für religiöse 
Belehrung nicht auf deren Inhalt. Der erstmaligen Veröf-
fentlichung des Mişûr des Pīr Khatīb Pisī Ibn Pīr Būtār 
durch die Vf. mit arabischem Text, englischer Überset-
zung und Faksimile des Manuskripts (377–398 als Ex-
kurs II) zeigt, dass von der weiteren Erschließung solcher 
Texte neue Erkenntnisse für die Rekonstruktion der Früh-
geschichte der Religion zu gewinnen sein werden. Weite-
re schriftlich überlieferte Texte – etwa ein Katechismus, 
ein Manuskript mit Beschwörungen, mit Inschriften ver-
sehene Schalen, die bei Ritualen verwendet werden (vgl. 
S. 56–58, 67–72) – zeigen ebenfalls, dass es zwar eine 
(v. a. arabische) “Schriftlichkeit” im religiösen Kontext 
der Yeziden gibt, diese Manuskripte jedoch keine “Hei-
lige Schrift” der Yeziden – vergleichbar der Bibel oder 
dem Koran – sind. Denn grundlegende religiöse Inhalte 
werden nur mündlich durch poetische bzw. Prosatexte in 
Kurmanji, einer nordkurdischen Sprache, weitergegeben.

Von den verschiedenen Mythen, Geschichten sowie 
religiösen Hymnen und Gebeten gibt es – charakteris-
tisch für eine orale Kultur – verschiedene Versionen. Das 
wichtigste Genre sind die Qewl s, die religiösen Hymnen 
(98–104). Obwohl als ihre “Autoren” mythisch-histori-
sche Personen gelten, schreibt man den Qewl s letztlich ei-
nen “himmlischen” Ursprung zu, wenn etwa bei manchen 
gesagt wird, dass der Engel Cibrail (Gabriel) die Hymne 
dem Autor “übergeben” hat oder Gott die Hymne zum 
Autor herabgesandt hat. Von Generation zu Generation 
geben die so genannten Qewals die auswendig gelernten 
Hymnen in der Gemeinschaft weiter. Die symbolreiche 
Sprache der Qewl s setzt dabei detailreiche Kenntnis der 
religiösen Geschichte und Praxis voraus. Ein anderes poe
tisches Genre, die so genannten Beyt s, thematisiert oft das 
Leben yezidischer Heiliger oder gibt verbunden mit my-
thologischen Elementen Anweisungen zur ethischen Le-
bensführung. Die exakte Abgrenzung beider Textgruppen 
ist nicht immer völlig eindeutig.

Klarer zu differenzieren sind die folgenden Genres 
(104–110): Qesîde n sind meist kurze Texte, die von Schü-
lern Şêxadîs stammen sollen. Ebenfalls deutlich von den  
anderen Genres unterschieden sind die Gebete: Du‘a be- 
zeichnet Gebete für den privaten Gebrauch, während das 
Diroze öffentlich gebetet wird. Das so genannte Glau-
bensbekenntnis (Şehdetiya Dîn) ist das am häufigsten von 
den Gläubigen zitierte Gebet. Im Exkurs I (297–375) hat 
die Vf. 13 poetische Texte in Transkription und in eng-
lischer Übersetzung vorgelegt, was die Variationsmög-
lichkeiten mündlicher Dichtung verdeutlichet. Für das 
Glaubensbekenntnis zeigt die Vf. durch den Vergleich 
von insgesamt fünf Varianten (225–235), dass mündli-
che Überlieferung keinen definitiv fixierten “Text” kennt. 
Bei Berücksichtigung weiterer Versionen des Glaubens-
bekenntnis – etwa einer mit englischer Übersetzung durch 
Kreyenbroek (1995: ​226 f.) vorgelegten Fassung dieses 
Gebets oder bei Detailanalyse aller bislang 32 bekann-
ten Versionen (vgl. S. 506–508) – würde die Varianzbreite 
der einzelnen mündlichen Version noch größer werden. 

Die Untersuchung einiger Qewl s zeigt ferner, dass bei 
der mündlichen Performanz auch einzelne Strophen in-
nerhalb einer Hymne durch den jeweiligen Rezitator in 
unterschiedlicher Reihenfolge angeordnet werden können 
(188). Dabei spielen für die Variabilität lokale Herkunft, 
die Rezitationstradition innerhalb einer “Überlieferungs-
schule” oder der chronologische Abstand zwischen zwei 
Rezitationen im Laufe mehrerer Jahrzehnte eine Rolle. 
Denn obwohl eine Veränderung des Textes prinzipiell 
unzulässig ist, beeinflusst der jeweilige Rezitations- oder 
Performanzkontext die Textform. Jedoch lässt sich beob-
achten, dass im Ritual öffentlich rezitierte Texte eine “fes-
tere” Textform aufweisen als Texte der “privaten” Rezita-
tion, wie die Varianten des Glaubensbekenntnisses zeigen. 
Zusammenfassend betont die Vf. daher zutreffend (vgl. 
S. 251–253), dass es verfehlt wäre, einen “Urtext” zu re-
konstruieren, sondern dass jeder mündliche Yeziden-Text 
in all seinen Varianten berücksichtigt werden muss, da die 
Gesamtheit der Varianten zu einem besseren Verständnis 
der jeweiligen mündlichen Komposition beitragen kann. 
Insgesamt ist das Variantenspektrum der poetischen Tex-
te jedoch geringer als dasjenige der Prosatexte, z. B. der 
Çîrok (Erzählungen), die eine Vielfalt von religiösen, kos-
mologischen und mythisch-historischen Themen behan-
deln (vgl. S. 111–114). 

Im letzten Abschnitt der systematischen Untersuchung 
fragt die Vf. nach der “Verbindlichkeit” oder “Kanoni-
zität” der – bislang nur mündlich überlieferten – Texte 
(255–293). Die in den späten 1970er Jahren begonnene 
Verschriftlichung von Texten bedeutet einen Wandel der 
Religion. Die ersten Reaktionen von Şêxs und Pîrs auf die 
Veröffentlichung yezidischer Texte waren skeptisch bis 
ablehnend (265 f.), während gebildete yezidische Laien 
darin die Chance sahen, ihr religiöses Wissen zu erwei-
tern. Manche sahen in den “schriftlichen” Texten auch 
die Chance, in muslimischer Umgebung als “Leute der 
Schrift” anerkannt zu werden (vgl. S. 278–282). Genauso 
wird die Frage nach der hierarchischen Stellung einzel-
ner Texte durch die schriftliche Verfügbarkeit – nicht nur 
durch Bücher, sondern auch über Publikationen im Inter-
net – zu einem Diskussionsthema. Obwohl unbestritten 
ist, dass Qewl s die wichtigsten yezidischen Texte sind, 
gibt es dennoch von keinem einzigen Qewl eine als “ka-
nonisch” anerkannte Textversion (261). Auch in näherer 
Zukunft ist dabei nicht zu erwarten, dass autoritative Text-
fassungen einzelner Qewl s – unter “textkritischer” Be-
rücksichtigung aller mündlichen Varianten – erstellt und 
von allen Yeziden als authentisch und normativ akzep-
tiert werden (289–292). An diesen religionsinternen Dis-
kussionen nehmen in den yezidischen Ursprungsgebieten 
und in der Diaspora durch den Bildungszugang und die 
Nutzung moderner Medien auch Laien teil, was auch die 
religiöse Autorität der Şêxs und Pîrs verändert, da religiö
ses Wissen nicht mehr auf diese beiden sozialen Gruppen 
beschränkt bleibt. 

Anhand von drei Exkursen (295 ff.), deren Bedeutung 
schon vorhin an jeweils passender Stelle erwähnt wurde, 
illustriert die Vf. einige ihrer Aussagen durch die Publi-
kationen verschiedener Texte bzw. eines Manuskriptes, 
wodurch sie für die Mitforschenden teilweise bislang un-

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2018-1-328 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 13:06:59. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2018-1-328


330 Rezensionen

Anthropos  113.2018

zugängliche Quellen für weitere Untersuchungen bereit-
stellt. Unabdingbar für weitere Forschungen wird sich 
auch ihr Katalog (409 ff.) von rund 1.150 Texten in arabi-
scher, kyrillischer oder lateinischer Schrift erweisen, der 
ein wertvolles Hilfsmittel für die weitere Erschließung 
(Übersetzung und Interpretation) dieser Texte sein wird, 
von denen bislang nur ein sehr kleiner Teil aus dem Kur-
dischen übersetzt ist. Die grundlegende Forschungsarbeit 
der Vf. ist dabei zweifellos jene Basis, auf die sich alle 
weiteren Editionen und Übersetzungen sowie inhaltlichen 
Interpretationen von Aspekten der Religion der Yeziden 
zuverlässig und dankbar berufen können. 

Manfred Hutter

Potthast, Barbara, Christian Büschges, Wolfgang 
Gabbert, Silke Hensel y Olaf Kaltmeier (eds.): Diná-
micas de inclusión y exclusión en América Latina. Con-
ceptos y prácticas de etnicidad, ciudadanía y pertenen-
cia. Madrid: Iberoamericana; Frankfurt: Vervuert, 2015. 
289 pp. ISBN 978-84-8489-893-1; ISBN 978-3-95487-
431-6. Precio: € 24.80

This volume offers a wide-ranging collection of analy-
ses regarding historical and current dynamics of social 
inclusion and exclusion in Latin America and beyond. It 
brings together studies from history, sociology, and an-
thropology addressing three main concepts: ethnicity, citi-
zenship, and belonging. These make up the core analyt-
ic stem used by the academic network focused on Latin 
America which hosted the event where some of the pa-
pers were first discussed in 2013. The purpose of the net-
work, and of the volume as a product of it, is to combine 
interdisciplinary theoretical reflections with empirical re-
search concerning the three mentioned concepts. In the 
introduction, the editors offer an examination of each of 
them with relevant analyses and contributions. This paves 
the way to better understand the collection of essays that 
make up the volume.

All texts included share a refreshing approach to each 
of the concepts, as well as to their contexts and situations, 
that avoids simplifications and stresses their changing 
character. This allows for multilayered analyses of spe-
cific cases within their own cultural, political, and histori-
cal contexts. A case in point is how migration is dissected 
in several texts, without portraying it as a unidirectional 
phenomenon. Or the idea of identity, for example, is not 
presented as something to be had, but rather as a practice 
that may originate among individuals seeking to fit into a 
collective, or by leaders intending to stir emotional attach-
ments and prejudices for political gain. This conceptual 
take on established terms is particularly welcome when 
discussing ethnicity, citizenship, and belonging. 

The book is divided in three sections: the first is made 
up of theoretical reflections regarding the three key top-
ics; the second explores ethnicities and belonging; and 
the third discusses belonging and citizenship in contexts 
of globalization. Overall, the volume strikes a balance 
between historical and current situations which can be 
enlightening and refreshing. At a time when there is in-
creasing awareness of inequalities related to perceptions 

of ethnicity and race, this book provides some key ele-
ments for discussion. With authors from Germany, Mex-
ico, Spain, and other countries, this volume offers a var-
iegated and constructive appraisal of a topical field in 
academia and policymaking. What follows is a rather 
brief commentary on some of the key chapters.

In a key theoretical contribution informed by anthro-
pological and historical debates, Tobias Schwarz exam-
ines the political and legal implications of the concept of 
belonging (pertenencia) regarding citizenship. He does 
so especially with three qualifications to the term belong-
ing: (1) as being part of political institutions, be they for-
mal or informal; (2) as an arena of negotiation, which de-
fines inclusions and exclusions; (3) as either substantial 
or nominal, with the former marked by personal contacts, 
social networks, and other criteria, and the latter based on 
the quotidian negotiations and “felt” allegiance. These re-
flections lead him toward the conclusion that citizenship 
can be understood both as expression of and impression 
of belonging. In his argument, this intricate interpretation 
of belonging contributes to improved examinations of le-
gitimations of inclusion or exclusion in different contexts. 

In recent decades, various countries in Latin America 
have experimented with innovative formulas to address 
previously unrecognized diversities. Christian Büschges 
provides a chapter with a thorough revision of the road 
that Andean countries in particular have experienced on 
a path “from multiculturalism to buen vivir.” In his text, 
a historical analysis of the forms in which ethnicity has 
informed political projects around the world provides the 
groundwork to examine in more detail the regional situ-
ation in Latin America. With clear insights into the crisis 
of multiculturalism as a model for state policies, Büsch-
ges relates the rise of ethnical particularism. He pays spe-
cial attention to the emergence of indigenous rights move-
ments throughout Latin America. 

In a normative essay, Guillermo de la Peña argues that 
after the long road through which Mexico, as other Latin 
American countries, has recognized its cultural and ethnic 
diversity there needs to be a legal framework to deal with 
their implication. His suggestion to this effect is the figure 
of “ethnic citizenship” with four fundamental rights: to 
visibility (in language, dress, rituals, customs); to preserve 
and reproduce one’s own culture (avoiding a static reifica-
tion); to control their resources (both tangible and intan-
gible); as well as the right to political self-determination. 

Other essays offer specific case studies. Johanna Be-
low’s chapter, for example, refers to how ethnicity plays a 
role in educative projects in an extractivist reserve of the 
Brazilian Amazon (a protected natural area where inhabit-
ants are allowed to live off its natural produce in a sustain-
able manner). Santiago Bastos, on the other hand, argues 
in his essay that Guatemala has witnessed, in our neo-
liberal times, an emergence of a community-based form 
of citizenship (ciudadanía comunitaria). Dahil Melgar 
Tísoc analyzes the case of the Japanese community in 
Latin America. For a longer look back in the region’s his-
tory, the chapter written by John R. Topic and Theresa 
Lange Topic presents a fascinating analysis of identity in 
prehispanic Peru. 

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2018-1-328 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 13:06:59. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2018-1-328

