328

lives of Timorese through the donor nations’ impact on
national policies.

The last chapter by Rothschild examines the power
relations of producing knowledge on how violence of the
Indonesian period is remembered by looking at the case
study of Kraras where a major massacre took place. The
author analyses the dispute she had with a documentary
filmmaker who was producing a film on the massacre,
thus overlapping projects trying to “tell the story” through
different approaches. The author engages in self-reflexive
discussion of positionality and explores some of the is-
sues of who has rights or “authority” over knowledge and
knowledge creation and the old anthropological “posses-
siveness” of “my people,” “my village” — all of which re-
flects important power relations in knowledge production.

The authors make a narrow use of existing compar-
ative literature not just on Timor-Leste but more espe-
cially of the general literature in the specific disciplines
represented in this volume. Not all the chapters address
fieldwork and the challenges of doing fieldwork in Timor-
Leste to the same degree. The book will be of interest to
academics specialized in Timor-Leste and Southeast Asia
in the social sciences and humanities. While it is not a
methodology book, it will be a welcome addition to any
social science methodology class given the highly com-
parative issues of doing field research in other part of the
world as well. The book would be of interest as well to
scholars working in the field of Peace and Conflict Stud-
ies, particularly on post-conflict regions. Policy makers
in the Timor-Leste government and foreign development
agencies might also find the viewpoints, approaches, and
analysis in some of the chapters useful. I would strong-
ly recommend this book.

Andrea Katalin Molnar

Omarkhali, Khanna: The Yezidi Religious Textual
Tradition. From Oral to Written. Categories, Transmis-
sion, Scripturalisation, and Canonisation of the Yezidi
Oral Religious Texts. Wiesbaden: Harrassowitz Verlag,
2017. 625 pp. + CD-ROM. ISBN 978-3-447-10856-0.
(Studies in Oriental Religions, 72). Price: € 98.00

Im deutschsprachigen Raum waren die Yeziden als
ethnische und religiose Gruppe mit den traditionellen
Siedlungsgebieten im Norden des Irak, in Nordsyrien
sowie in der Siidosttiirkei v. a. durch Karl Mays Roman
“Durchs wilde Kurdistan” (1892) bekannt sowie durch
die von M. Bittner im Jahre 1913 in deutscher Uberset-
zung verOffentlichten “Heiligen Biicher der Jeziden oder
Teufelsanbeter”. Diese beiden Publikationen vermittel-
ten eine zwar nicht grundsitzlich falsche, aber verzerrte
und fragmentarische Kenntnis iiber diese Religion. Die-
se Situation hat sich seit den 1990er Jahren dahingehend
gedndert, als Ph. Kreyenbroek (Yezidism. Lewiston 1995;
Kreyenbroek and Kh. Rashow: God and Sheikh Adi are
Perfect. Wiesbaden 2005) eine Reihe von Texten in eng-
lischer Ubersetzung bekanntmachte, wodurch die Erfor-
schung der Yeziden maBgebliche Impulse erhielt. Diese
Neuorientierung wurde auch aufgrund politischer Ent-
wicklungen im Vorderen Orient seit den 1980er Jahren

Rezensionen

mitbedingt, als ein bis zur Gegenwart andauernder Zu-
strom yezidischer Fliichtlinge nach Mitteleuropa ein-
setzte. Dadurch leben nun viele Yeziden in Deutschland,
die sich um die Bewahrung ihrer religiosen Uberlieferung
bemiihen und dafiir auch der Kooperation mit Forschern
aufgeschlossen sind.

Die Studie von Khanna Omarkhali analysiert erstmals
Uberlieferungsprozesse der oralen Tradition dieser Reli-
gionsgemeinschaft und ihrer Autorititen. Durch Feldfor-
schungen zur Dokumentation oraler Texte und Interviews
mit hochrangigen Yeziden besonders in der Autonomen
Region Kurdistan, in Armenien und in Deutschland hat
die Vf. zahlreiche Texte gesammelt und teilweise auf der
CD dem Buch beigefiigt. In systematischer Weise be-
handelt die Vf. in Teil I der Studie (37-293) Fragen der
miindlichen und schriftlichen Uberlieferung durch unter-
schiedliche literarische Genres, ferner Fragen der Wei-
tergabe und des Erlernens dieser Texte sowie die gegen-
wirtige Diskussion iiber die mogliche “Kanonisierung”
verbindlicher Texte. Drei Exkurse (295—405) geben Ein-
blick in den Variantenreichtum verschiedener Hymnen,
Manuskripte und Mythen, wobei diese Beispiele den
hochst komplexen Uberlieferungsprozess verdeutlichen.
Teil II der Studie (407-525) bietet einen detaillierten Ka-
talog aller bislang bekannten poetischen und Prosatex-
te der Religionsgemeinschaft und dokumentiert fiir die
Qewls (Hymnen) den jeweiligen Status des Textes, trifft
Aussagen zur Performanz (inklusive Musikbegleitung)
und benennt die mogliche oder zugeschriebene Urheber-
schaft fiir diese Texte (527-544). Angaben zu den ver-
wendeten Quellen und Informanten, ein kurzes Glossar
wichtiger Begriffe, Sekundérliteratur und Indices schlie-
Ben die Arbeit ab.

Im Folgenden seien zentrale Aspekte detaillierter her-
vorgehoben. Lehrinhalte der Yeziden werden traditionell
auf miindlichem Wege weitergegeben, so dass die Vf. in
einem wichtigen Kapitel die beiden lange bekannten an-
geblichen “Heiligen Schriften”, das Jilwa (Offenbarung)
und das Mashafa Ras (Schwarzes Buch), untersucht (48—
52): Sie stellt fest, dass es sich dabei mit groer Wahr-
scheinlichkeit nicht um alte yezidische “Heilige Schrif-
ten” handelt, sondern dass sie sekundir in Analogie zum
Modell “Heiliger Schriften” der monotheistischen Reli-
gionen verfasst wurden, als westliche Forscher seit dem
Ende des 19. Jh.s. die Existenz einer Heiligen Schrift ent-
sprechend ihrer eigenen religiosen Ideen auch als “Kern-
stiick” der yezidischen Tradition erwarteten. Die in diesen
beiden Biichern erwihnten Inhalte widersprechen zwar
nicht yezidischen Vorstellungen iiber Schopfung, Got-
tesvorstellungen und z.T. religiose Praktiken, aber bei-
de Werke sind keine normativen Texte. Dasselbe gilt fiir
die “Schriftlichkeit” einer anderen Manuskriptgruppe,
deren Bedeutung die Vf. erschlieft (58—66): Es handelt
sich um v. a. arabische Manuskripte, so genannte Misiir,
die die religivse Uberlieferung der Abstammungslini-
en der Pirs darlegen. Entsprechend den 40 Pir-Lineages
soll es 40 verschiedene Misiir gegeben haben, die angeb-
lich noch zu Lebzeiten Séxadis (Shaykh ‘Adi; gestorben
ca. 1160/1162) von den ersten Pirs geschrieben wurden.
Die Pirs sind — gleich wie die Séxs (shaykhs) — die so-

Anthropos 113.2018

1P 216.73.218.60, am 24.01.2026, 13:06:59. Inhat.
Inhalts Im 1 o¢

Erlaubnis Ist

\der |


https://doi.org/10.5771/0257-9774-2018-1-328

Rezensionen

ziale Gruppe spiritueller Autorititstriger, die den Laien
(mirid) in der Religionsgemeinschaft iibergeordnet sind.
Fiir die Pir-Familien sind diese Manuskripte zwar “reli-
giose Gegenstinde”, aber man bezieht sich fiir religiose
Belehrung nicht auf deren Inhalt. Der erstmaligen Verof-
fentlichung des Misir des Pir Khatib Pist Ibn Pir Butar
durch die Vf. mit arabischem Text, englischer Uberset-
zung und Faksimile des Manuskripts (377-398 als Ex-
kurs II) zeigt, dass von der weiteren ErschlieBung solcher
Texte neue Erkenntnisse fiir die Rekonstruktion der Friih-
geschichte der Religion zu gewinnen sein werden. Weite-
re schriftlich iiberlieferte Texte — etwa ein Katechismus,
ein Manuskript mit Beschworungen, mit Inschriften ver-
sehene Schalen, die bei Ritualen verwendet werden (vgl.
S. 56-58, 67-72) — zeigen ebenfalls, dass es zwar eine
(v. a. arabische) “Schriftlichkeit” im religiosen Kontext
der Yeziden gibt, diese Manuskripte jedoch keine “Hei-
lige Schrift” der Yeziden — vergleichbar der Bibel oder
dem Koran — sind. Denn grundlegende religiose Inhalte
werden nur miindlich durch poetische bzw. Prosatexte in
Kurmanji, einer nordkurdischen Sprache, weitergegeben.

Von den verschiedenen Mythen, Geschichten sowie
religiosen Hymnen und Gebeten gibt es — charakteris-
tisch fiir eine orale Kultur — verschiedene Versionen. Das
wichtigste Genre sind die Qewls, die religiosen Hymnen
(98-104). Obwohl als ihre “Autoren” mythisch-histori-
sche Personen gelten, schreibt man den Qewls letztlich ei-
nen “himmlischen” Ursprung zu, wenn etwa bei manchen
gesagt wird, dass der Engel Cibrail (Gabriel) die Hymne
dem Autor “iibergeben” hat oder Gott die Hymne zum
Autor herabgesandt hat. Von Generation zu Generation
geben die so genannten Qewals die auswendig gelernten
Hymnen in der Gemeinschaft weiter. Die symbolreiche
Sprache der Qewls setzt dabei detailreiche Kenntnis der
religiosen Geschichte und Praxis voraus. Ein anderes poe-
tisches Genre, die so genannten Beyts, thematisiert oft das
Leben yezidischer Heiliger oder gibt verbunden mit my-
thologischen Elementen Anweisungen zur ethischen Le-
bensfiihrung. Die exakte Abgrenzung beider Textgruppen
ist nicht immer vollig eindeutig.

Klarer zu differenzieren sind die folgenden Genres
(104-110): Qesiden sind meist kurze Texte, die von Schii-
lern $Séxadis stammen sollen. Ebenfalls deutlich von den
anderen Genres unterschieden sind die Gebete: Du‘a be-
zeichnet Gebete fiir den privaten Gebrauch, wihrend das
Diroze offentlich gebetet wird. Das so genannte Glau-
bensbekenntnis (Sehdetiya Din) ist das am hiufigsten von
den Glédubigen zitierte Gebet. Im Exkurs I (297-375) hat
die Vf. 13 poetische Texte in Transkription und in eng-
lischer Ubersetzung vorgelegt, was die Variationsmog-
lichkeiten miindlicher Dichtung verdeutlichet. Fiir das
Glaubensbekenntnis zeigt die Vf. durch den Vergleich
von insgesamt fiinf Varianten (225-235), dass miindli-
che Uberlieferung keinen definitiv fixierten “Text” kennt.
Bei Beriicksichtigung weiterer Versionen des Glaubens-
bekenntnis — etwa einer mit englischer Ubersetzung durch
Kreyenbroek (1995: 226f.) vorgelegten Fassung dieses
Gebets oder bei Detailanalyse aller bislang 32 bekann-
ten Versionen (vgl. S. 506-508) — wiirde die Varianzbreite
der einzelnen miindlichen Version noch grofer werden.

Anthropos 113.2018

329

Die Untersuchung einiger Qewls zeigt ferner, dass bei
der miindlichen Performanz auch einzelne Strophen in-
nerhalb einer Hymne durch den jeweiligen Rezitator in
unterschiedlicher Reihenfolge angeordnet werden knnen
(188). Dabei spielen fiir die Variabilitéit lokale Herkunft,
die Rezitationstradition innerhalb einer “Uberlieferungs-
schule” oder der chronologische Abstand zwischen zwei
Rezitationen im Laufe mehrerer Jahrzehnte eine Rolle.
Denn obwohl eine Veridnderung des Textes prinzipiell
unzuléssig ist, beeinflusst der jeweilige Rezitations- oder
Performanzkontext die Textform. Jedoch lésst sich beob-
achten, dass im Ritual 6ffentlich rezitierte Texte eine “fes-
tere” Textform aufweisen als Texte der “privaten” Rezita-
tion, wie die Varianten des Glaubensbekenntnisses zeigen.
Zusammenfassend betont die V{. daher zutreffend (vgl.
S. 251-253), dass es verfehlt wire, einen “Urtext” zu re-
konstruieren, sondern dass jeder miindliche Yeziden-Text
in all seinen Varianten beriicksichtigt werden muss, da die
Gesamtheit der Varianten zu einem besseren Verstindnis
der jeweiligen miindlichen Komposition beitragen kann.
Insgesamt ist das Variantenspektrum der poetischen Tex-
te jedoch geringer als dasjenige der Prosatexte, z. B. der
Cirok (Erzdhlungen), die eine Vielfalt von religidsen, kos-
mologischen und mythisch-historischen Themen behan-
deln (vgl. S. 111-114).

Im letzten Abschnitt der systematischen Untersuchung
fragt die Vf. nach der “Verbindlichkeit” oder “Kanoni-
zitdt” der — bislang nur miindlich iiberlieferten — Texte
(255-293). Die in den spdten 1970er Jahren begonnene
Verschriftlichung von Texten bedeutet einen Wandel der
Religion. Die ersten Reaktionen von Séxs und Pirs auf die
Veroftentlichung yezidischer Texte waren skeptisch bis
ablehnend (265f.), wihrend gebildete yezidische Laien
darin die Chance sahen, ihr religioses Wissen zu erwei-
tern. Manche sahen in den “schriftlichen” Texten auch
die Chance, in muslimischer Umgebung als “Leute der
Schrift” anerkannt zu werden (vgl. S. 278-282). Genauso
wird die Frage nach der hierarchischen Stellung einzel-
ner Texte durch die schriftliche Verfiigbarkeit — nicht nur
durch Biicher, sondern auch iiber Publikationen im Inter-
net — zu einem Diskussionsthema. Obwohl unbestritten
ist, dass Qewls die wichtigsten yezidischen Texte sind,
gibt es dennoch von keinem einzigen Qew! eine als “ka-
nonisch” anerkannte Textversion (261). Auch in niherer
Zukunft ist dabei nicht zu erwarten, dass autoritative Text-
fassungen einzelner Qewls — unter “textkritischer” Be-
riicksichtigung aller miindlichen Varianten — erstellt und
von allen Yeziden als authentisch und normativ akzep-
tiert werden (289-292). An diesen religionsinternen Dis-
kussionen nehmen in den yezidischen Ursprungsgebieten
und in der Diaspora durch den Bildungszugang und die
Nutzung moderner Medien auch Laien teil, was auch die
religiose Autoritét der Séxs und Pirs veridndert, da religio-
ses Wissen nicht mehr auf diese beiden sozialen Gruppen
beschrinkt bleibt.

Anhand von drei Exkursen (295 ff.), deren Bedeutung
schon vorhin an jeweils passender Stelle erwédhnt wurde,
illustriert die Vf. einige ihrer Aussagen durch die Publi-
kationen verschiedener Texte bzw. eines Manuskriptes,
wodurch sie fiir die Mitforschenden teilweise bislang un-

1P 216.73.218.60, am 24.01.2026, 13:06:59. Inhat.
Inhalts Im 1 o¢

Erlaubnis Ist

\der |


https://doi.org/10.5771/0257-9774-2018-1-328

330

zugingliche Quellen fiir weitere Untersuchungen bereit-
stellt. Unabdingbar fiir weitere Forschungen wird sich
auch ihr Katalog (409 1t.) von rund 1.150 Texten in arabi-
scher, kyrillischer oder lateinischer Schrift erweisen, der
ein wertvolles Hilfsmittel fiir die weitere Erschliefung
(Ubersetzung und Interpretation) dieser Texte sein wird,
von denen bislang nur ein sehr kleiner Teil aus dem Kur-
dischen iibersetzt ist. Die grundlegende Forschungsarbeit
der Vf. ist dabei zweifellos jene Basis, auf die sich alle
weiteren Editionen und Ubersetzungen sowie inhaltlichen
Interpretationen von Aspekten der Religion der Yeziden
zuverldssig und dankbar berufen konnen.

Manfred Hutter

Potthast, Barbara, Christian Biischges, Wolfgang
Gabbert, Silke Hensel y Olaf Kaltmeier (eds.): Dina-
micas de inclusion y exclusion en América Latina. Con-
ceptos y practicas de etnicidad, ciudadania y pertenen-
cia. Madrid: Iberoamericana; Frankfurt: Vervuert, 2015.
289 pp. ISBN 978-84-8489-893-1; ISBN 978-3-95487-
431-6. Precio: € 24.80

This volume offers a wide-ranging collection of analy-
ses regarding historical and current dynamics of social
inclusion and exclusion in Latin America and beyond. It
brings together studies from history, sociology, and an-
thropology addressing three main concepts: ethnicity, citi-
zenship, and belonging. These make up the core analyt-
ic stem used by the academic network focused on Latin
America which hosted the event where some of the pa-
pers were first discussed in 2013. The purpose of the net-
work, and of the volume as a product of it, is to combine
interdisciplinary theoretical reflections with empirical re-
search concerning the three mentioned concepts. In the
introduction, the editors offer an examination of each of
them with relevant analyses and contributions. This paves
the way to better understand the collection of essays that
make up the volume.

All texts included share a refreshing approach to each
of the concepts, as well as to their contexts and situations,
that avoids simplifications and stresses their changing
character. This allows for multilayered analyses of spe-
cific cases within their own cultural, political, and histori-
cal contexts. A case in point is how migration is dissected
in several texts, without portraying it as a unidirectional
phenomenon. Or the idea of identity, for example, is not
presented as something to be had, but rather as a practice
that may originate among individuals seeking to fit into a
collective, or by leaders intending to stir emotional attach-
ments and prejudices for political gain. This conceptual
take on established terms is particularly welcome when
discussing ethnicity, citizenship, and belonging.

The book is divided in three sections: the first is made
up of theoretical reflections regarding the three key top-
ics; the second explores ethnicities and belonging; and
the third discusses belonging and citizenship in contexts
of globalization. Overall, the volume strikes a balance
between historical and current situations which can be
enlightening and refreshing. At a time when there is in-
creasing awareness of inequalities related to perceptions

Rezensionen

of ethnicity and race, this book provides some key ele-
ments for discussion. With authors from Germany, Mex-
ico, Spain, and other countries, this volume offers a var-
iegated and constructive appraisal of a topical field in
academia and policymaking. What follows is a rather
brief commentary on some of the key chapters.

In a key theoretical contribution informed by anthro-
pological and historical debates, Tobias Schwarz exam-
ines the political and legal implications of the concept of
belonging (pertenencia) regarding citizenship. He does
so especially with three qualifications to the term belong-
ing: (1) as being part of political institutions, be they for-
mal or informal; (2) as an arena of negotiation, which de-
fines inclusions and exclusions; (3) as either substantial
or nominal, with the former marked by personal contacts,
social networks, and other criteria, and the latter based on
the quotidian negotiations and “felt” allegiance. These re-
flections lead him toward the conclusion that citizenship
can be understood both as expression of and impression
of belonging. In his argument, this intricate interpretation
of belonging contributes to improved examinations of le-
gitimations of inclusion or exclusion in different contexts.

In recent decades, various countries in Latin America
have experimented with innovative formulas to address
previously unrecognized diversities. Christian Biischges
provides a chapter with a thorough revision of the road
that Andean countries in particular have experienced on
a path “from multiculturalism to buen vivir.” In his text,
a historical analysis of the forms in which ethnicity has
informed political projects around the world provides the
groundwork to examine in more detail the regional situ-
ation in Latin America. With clear insights into the crisis
of multiculturalism as a model for state policies, Biisch-
ges relates the rise of ethnical particularism. He pays spe-
cial attention to the emergence of indigenous rights move-
ments throughout Latin America.

In a normative essay, Guillermo de la Pefia argues that
after the long road through which Mexico, as other Latin
American countries, has recognized its cultural and ethnic
diversity there needs to be a legal framework to deal with
their implication. His suggestion to this effect is the figure
of “ethnic citizenship” with four fundamental rights: to
visibility (in language, dress, rituals, customs); to preserve
and reproduce one’s own culture (avoiding a static reifica-
tion); to control their resources (both tangible and intan-
gible); as well as the right to political self-determination.

Other essays offer specific case studies. Johanna Be-
low’s chapter, for example, refers to how ethnicity plays a
role in educative projects in an extractivist reserve of the
Brazilian Amazon (a protected natural area where inhabit-
ants are allowed to live off its natural produce in a sustain-
able manner). Santiago Bastos, on the other hand, argues
in his essay that Guatemala has witnessed, in our neo-
liberal times, an emergence of a community-based form
of citizenship (ciudadania comunitaria). Dahil Melgar
Tisoc analyzes the case of the Japanese community in
Latin America. For a longer look back in the region’s his-
tory, the chapter written by John R. Topic and Theresa
Lange Topic presents a fascinating analysis of identity in
prehispanic Peru.

Anthropos 113.2018

1P 216.73.218.60, am 24.01.2026, 13:06:59. Inhat.
Inhalts Im 1 o¢

Erlaubnis Ist

\der |


https://doi.org/10.5771/0257-9774-2018-1-328

