
7 Progressive Sicherheit

Die Beschäftigung mit Simmons im Abschn. 4 hat uns gezeigt, dass keine
der traditionellen Grundlagen für die politische Pflicht in der Lage ist,
das konservative Projekt zu stützen, bestehende de facto Autoritäten zu
legitimieren. In der Konsequenz besitzen bestehende Staaten gegenüber
den meisten ihrer Bürger*innen keine de jure Autorität auf der Basis des
politischen Sollens. Damit ist aber weder die Möglichkeit ausgeschlossen,
zukünftige Staaten zu legitimieren, noch jene, das Handeln bestehender
staatlicher Akteur*innen zu rechtfertigen. Dazu kommt eine natürliche
Pflicht, gerechte Institutionen zu unterstützen oder mindestens nicht an
ihrem Funktionieren zu hindern. Dies hat Konsequenzen für bestehende
Staaten und deren Handeln sowie unseren Umgang damit. Aus deren feh‐
lender Legitimation folgt nicht per se ein Widerstandsgebot, da es uns in
vielen Fällen möglich sein wird, die bestehenden Institutionen zu rechtfer‐
tigen. Daraus ergibt sich vermutlich ein breites gerechtfertigtes staatliches
Aufgabenfeld. Die Rechtfertigung staatlichen Handelns ist auf moralischer
Ebene aber schwächer, als dessen Legitimation. Können wir im ersten Fall
lediglich die staatlichen Institutionen gegen Einwände verteidigen, können
wir im zweiten eine Berechtigung ableiten. Daraus ergeben sich wiederum
stärkere Ansprüche gegenüber den Bürger*innen.

Akzeptieren Verteidiger*innen legitimer staatlicher Autorität Simmons’
Argumentation, steht ihnen der Ausweg offen, staatliche Autorität über eine
andere Quelle als die politische Pflicht zu legitimieren. Mit einem solchen
Ansatz haben wir uns im Abschn. 5 auseinandergesetzt. Anhand von Raz’
Ansatz habe ich gezeigt, dass sich – contra Simmons – aus der Möglichkeit,
staatliches Handeln zu rechtfertigen, legitime staatliche Autorität ableiten
lässt. Dies bedeutet aber nicht, wie die radikale Interpretation von Raz’
Dienstleistungskonzeption gezeigt hat, das Ende der anarchistischen He‐
rausforderung. Daraus, Autorität als eine Dienstleistung zu verstehen, leitet
sich eine Berechtigung der Anarchist*innen ab, die Legitimität ihrer Insti‐
tutionen beweisen zu können. In Reaktion darauf können Etatist*innen
argumentieren, die anarchistischen Vorstellungen seien naiv oder utopisch,
weshalb eine etatistische Ordnung – quasi im Ausschlussverfahren – die
einzig realistische Option sei.

377

https://doi.org/10.5771/9783748944607-377 - am 21.01.2026, 18:42:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607-377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Im Abschn. 6 habe ich argumentiert, eine anarchistische Gesellschaft sei
auf Institutionen und eine institutionalisierte Ordnung angewiesen. Deren
Funktionsweise ist aber – da ihnen das Prinzip der Souveränität fremd
ist – grundsätzlich verschieden davon, wie heutige staatliche Institutionen
funktionieren. Darüber hinaus spielen aus Fairnessüberlegungen und dem
Bestreben nach einer egalitären Gesellschaft informelle respektive nicht in‐
stitutionalisierte Räume eine gewichtige Rolle, um allen die Möglichkeit zu
geben, ungeachtet ihrer politischen Ressourcen ihre Freiheit in und durch
Gesellschaft zu verwirklichen. Die im letzten Kapitel skizzierte positive an‐
archistische Herausforderung drehte sich um das Bild einer netzwerkartig
organisierten Gesellschaft oder ein Netz von Gesellschaften, welche grund‐
sätzlich auf Zwang verzichten und das Konzept der Souveränität zurück‐
weisen. Selbst wenn die Vorstellung einer egalitären, gewaltfreien und auf
Zwang verzichtenden Gesellschaft auf den ersten Blick naiv oder utopisch
klingt, habe ich den Utopievorwurf zurückgewiesen. Weder muss eine an‐
archistische Position auf die nicht überzeugende These der Güte des Men‐
schen zurückgreifen, noch ist die Idee einer politischen Organisation ohne
Souveränität naiv. Die Beschäftigung mit der positiven anarchistischen
Herausforderung hat uns Konzepte gezeigt, die eine zwangsärmere politi‐
sche Ordnung plausibler machen. Die Vorstellung einer anarchistischen
Demokratie – verstanden als eine partizipative Direktdemokratie (vgl. dazu
Davis 2019; McKay 2008, 1:41) – sowie jene von anarchistischen Institutio‐
nen zeigen Wege auf, wie gesellschaftliche Institutionen ohne Souveränität
handlungsfähig sein können (vgl. Abschn. 6.1.3). Die Idee des entsetzten
Rechts zeigt zudem auf, wie ein gesellschaftliches Normensystem auf eine
nicht triviale Weise performativ sein kann, ohne auf Zwang und Diszipli‐
nierung zurückzugreifen (vgl. Abschn. 6.2.2). Daran anknüpfend wirkt eine
egalitäre und gerechtere Gesellschaft, welche Freiheit ermöglicht sowie Wi‐
derspruch und Dissidenz als Partizipation versteht, als eine mögliche Alter‐
native zum Status quo, die sich nicht als (zu) utopisch zurückweisen lässt.
Darauf, den Utopievorwurf zurückzuweisen, folgt aber keine automatische
Validierung einer anarchistischen Position. Ebenso wenig folgt daraus, es
sei unmöglich, eine etatistische Position zu verteidigen. Die Rückweisung
zeigt lediglich auf, dass anstelle einer pauschalen, eher auf Vorurteilen
beruhenden Ablehnung anarchistischer Positionen und Überlegungen eine
ernsthafte Auseinandersetzung mit den verschiedenen Anarchismen ange‐
bracht ist. Trotz des Fokus auf die Praxis ist anarchistisches Denken auch
auf theoretischer Ebene ein lohnender Gegenstand, der einen einzigartigen
Zugang zum Spannungsfeld Individuum–Gesellschaft erlaubt.

7 Progressive Sicherheit

378

https://doi.org/10.5771/9783748944607-377 - am 21.01.2026, 18:42:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607-377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die in dieser Arbeit skizzierte anarchistische Herausforderung zeigt in
ihrer negativen Formulierung damit die Grenzen staatlicher Autorität auf.
Wir können das Handeln bestehender Staaten zwar teilweise rechtfertigen,
aber nicht legitimeren. In ihrer positiven Formulierung stellt die anarchisti‐
sche Herausforderung Staatlichkeit als einzige Möglichkeit infrage, eine Ge‐
sellschaft politisch zu organisieren. Verteidiger*innen staatlicher Autorität
können diese Herausforderung wiederum produktiv nutzen, indem sie sich
von den anarchistischen Vorstellungen für ihren Versuch inspirieren lassen,
legitime staatliche Institutionen zu entwickeln. In diesem Kapitel umreisse
ich, wie ein solches Projekt aussehen könnte, indem ich eine liberale Ant‐
wort auf die anarchistische Herausforderung formuliere (Abschn. 7.1), die
das Konzept Sicherheit autonomiefördernd deutet (Abschn. 7.2).

7.1 Eine liberale Antwort auf die anarchistische Herausforderung

Auf die im Kontext dieser Arbeit relevante Frage, ob die umrissene anar‐
chistische Herausforderung die Möglichkeit widerlegt, die Autorität beste‐
hender Staaten zu legitimieren, können wir auf Basis der Überlegungen im
Abschn. 3 eine erste Antwort geben. Wie die Beschäftigung mit Robert Paul
Wolffs positiven Ansatz gezeigt hat, sind Autonomie und Autorität nicht
unvereinbar. Vielmehr sind Autoritäten eine notwendige Voraussetzung für
ein autonomes Leben. Damit ist eine prinzipielle Zurückweisung des Staa‐
tes nicht plausibel. Da der Anarchismus aber nicht mit Antiautoritarismus
gleichzusetzen ist (De George 1978, 92; McLaughlin 2007, Abschn. 1.2), folgt
daraus, die Vereinbarkeit von Autonomie und Autorität zu akzeptieren,
nicht zwingend eine Verneinung anarchistischer Positionen.

Die Beschäftigung mit Simmons’ Projekt im Abschn. 4 hat die Schwäche
des konservativen Projektes, staatliche Autorität zu legitimieren, deutlich
gemacht, was auf den ersten Blick für eine anarchistische Position zu spre‐
chen scheint. Eine solche Konklusion übersähe aber den Ansatz, Staatlich‐
keit als progressives Projekt zu verstehen.296 Diesen Gedanken aufnehmend
können wir die Zurückweisung der politischen Pflicht und die positive
anarchistische Herausforderung als eine Kritik am jetzigen etatistischen

296 Diese Möglichkeit lässt sich interessanterweise gerade am Beispiel des Nationalstaa‐
tes validieren. Dieser besass als Konzept zunächst einen emanzipatorischen Charak‐
ter, verlor diesen aber mit der Zeit und nahm im Laufe des 19. und frühen 20.
Jahrhunderts immer mehr antiliberale Charakteristika an (Mommsen 1990, 212).

7.1 Eine liberale Antwort auf die anarchistische Herausforderung

379

https://doi.org/10.5771/9783748944607-377 - am 21.01.2026, 18:42:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607-377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Status quo lesen. So weist die skizzierte anarchistische Herausforderung
auf die Herausforderungen hin, die sich durch Staatlichkeit für ein freies
und selbstbestimmtes Leben ergeben. Zu nennen ist etwa die Gewaltför‐
migkeit des Rechts, welche sich durch dessen zwangsbewehrten Charakter
ergibt. Das (aktuelle) Rechtssystem ist zwangsbewehrt und Rechtspflich‐
ten sind bei Nichterfüllung durch staatliche Anordnung oder Androhung
durchsetzbar (Hoerster 2006, 12). Dabei entwickelt bereits die Möglichkeit,
uns zu sanktionieren, kommen wir einer rechtlich begründeten oder ge‐
schützten Pflicht nicht nach, eine disziplinierende und unsere Handlung
beeinflussende Wirkung. Diese hat wiederum das Potenzial, unsere Au‐
tonomie einzuschränken und uns davon abzuhalten, unsere Vorstellung
eines guten Lebens zu verwirklichen. Selbst wenn wir das Rechtssystem
ganz oder teilweise rechtfertigen oder gar legitimieren können, bleiben
sowohl der staatliche Anspruch als auch die effektive Durchsetzung davon
zumindest teilweise problematisch. Denn Gewalt bleibt Gewalt, egal wer
oder was deren Urheber*in ist. Daran anschliessend verweist die anarchisti‐
sche Herausforderung auf den hegemonialen Charakter des Konzepts der
Souveränität. Die Idee, eine Person oder eine Gruppe von Personen kön‐
ne letztinstanzlich und abschliessend entscheiden, mag aus prozeduralen
Gründen erstrebenswert sein. Gleichzeitig ist es aber auch ein Mittel der
Unterdrückung und übermässigen Beeinflussung. Darüber hinaus führt
diese Art von Autorität potenziell dazu, dass unsere Überlegungen und
Handlungen voneinander abgekoppelt werden.297 Diese Punkte sind kaum
mit einem dialogischen Verständnis von Autorität vereinbar, das der Idee
der Dienstleistungskonzeption, so wie wir diese im Abschn. 5 entwickelt
haben, zu eigen ist. Haben lediglich sichtbare, d. h. uns Gründe gebende
Autoritäten Aussicht auf Legitimität, dann ist eine auf Zwang und abschlies‐

297 Aus diesem Potenzial folgt aber nicht, Souveränität respektive souveräne Autorität
sei theoretisch nicht zu rechtfertigen oder zu legitimieren. Die Idee der Letztinstanz‐
lichkeit ist dahingehend problematisch, als dass wir im Politischen immer wieder
durch Unentscheidbares heimgesucht werden. Wollen wir eine genuine Entschei‐
dung über φ treffen, müssen wir uns der Möglichkeit stellen, dass φ nicht entscheid‐
bar ist. Ist Unentscheidbares ein Element des Politischen, dann ist Souveränität
damit entweder nicht oder lediglich begrenzt vereinbar. Ein möglicher Ausweg
wäre, politische Entscheide als temporär zu betrachten und damit die Option offen
zu lassen, sich später gegebenenfalls umzuentscheiden. Doch auch das stellt die Ver‐
einbarkeit des Politischen mit Souveränität infrage. Für eine kritische Betrachtung
von „souveränen“ Entscheiden im rechtlichen Kontext, siehe z.B. Loick (2012, 240–
44).

7 Progressive Sicherheit

380

https://doi.org/10.5771/9783748944607-377 - am 21.01.2026, 18:42:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607-377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sende Entscheide drängende Ordnung mittel- bis langfristig nicht haltbar.
Ein genuiner Dialog verlangt nach argumentativer Kommunikation.

Darüber müssen wir aber nicht in eine Staatsphobie verfallen. Staatliche
Institutionen können uns dabei helfen, den Gründen nachzukommen, die
für uns gelten. Sie müssen ihre Legitimation aber fortlaufend beweisen
und dürfen sich Alternativen nicht verweigern, wie die Überlegungen im
Abschn. 5 gezeigt haben. Etatist*innen können sich angesichts der positi‐
ven anarchistischen Herausforderung nicht auf das Argument der Alterna‐
tivlosigkeit berufen.298 Sie müssen vielmehr die bessere Performanz ihrer
Institutionen gegenüber alternativen Ansätzen beweisen. Die Performanz
darf dabei nicht auf die Kosten unserer Freiheit gehen, woran uns die Anar‐
chist*innen ebenso wie die zeitgenössischen Republikaner*innen erinnern.
Staatliche Institutionen haben das Potenzial, selbst Quelle hegemonialer
Beziehungen zu werden, weshalb wir uns vor einer Staatsfixation hüten
müssen. Herrschaft kann aber nicht nur politisch, sondern auch ökono‐
misch begründet sein, was wiederum für Institutionen spricht, die Mög‐
lichkeiten zur Herrschaft durch ökonomische Macht abbauen oder idea‐
lerweise verhindern. Da demokratische Entscheidungsmechanismen von
einem Interesse zeugen, mit dem Bürger*innen in einen Dialog zu treten
und nicht einfach top-down für diese zu entscheiden (vgl. Abschn. 5.2.4),
muss ein positives etatistisches Projekt demokratisch sein. Denn ein zentra‐
ler Bestandteil demokratischer Prozesse – der öffentliche Diskurs – ist eine
Voraussetzung für legitime Autorität im Sinne der Dienstleistungskonzepti‐
on. In einer pluralistisch-demokratischen Gesellschaft, in der Deliberation
der modus operandi ist, dürften politische Institutionen zudem besser da‐
rin sein, relevante Gründe zu erkennen und in ihren Entscheidungen zu
berücksichtigen. Ebenfalls haben wir gute Gründe anzunehmen, eine plu‐
ralistische Demokratie könne die verschiedenen, aber inkommensurablen
Formen individuellen Gedeihens besser sichtbar machen. Dies erlaubt es
unter anderem, allfällige Koordinationsprobleme eher zu erkennen und zu
lösen.

298 Die These, Staatlichkeit sei alternativlos, kann man auf der Basis verschiedener
Argumente vertreten. So kann man zum Beispiel argumentieren, die Entwicklung
moderner Staaten sei eine quasi natürliche historische Entwicklung (was aber, wie
wir gesehen haben, wenig zu überzeugen vermag, beachtet man einerseits die Tat‐
sache, dass moderne Staaten historisch gesehen jung sind, und weist andererseits
ein teleologisches Geschichtsverständnis zurück, weil dieses die Zufälligkeit der
Geschichte ignoriert). Man könnte aber auch argumentieren, eine Gesellschaft
staatlich zu organisieren sei die beste Lösung.

7.1 Eine liberale Antwort auf die anarchistische Herausforderung

381

https://doi.org/10.5771/9783748944607-377 - am 21.01.2026, 18:42:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607-377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Wir haben gute Gründe, ein positives etatistisches Projekt zu verfolgen,
das die genannten Eckwerte aufnimmt. Anerkennen wir die Möglichkeit,
das Handeln bestehender Staaten in gewissen Fällen zu rechtfertigen, stellt
sich die Frage, wie wir den Status quo verändern müssen, um Institutionen
mit legitimier Autorität zu schaffen. Wir mögen keine Pflicht haben, beste‐
henden staatlichen Institutionen prinzipiell Widerstand zu leisten. Wie aber
im Abschn. 4.4.2 argumentiert, ist ein Gebot plausibel, legitime Strukturen
zu schaffen respektive gerechte Institutionen auf eine Weise zu verändern,
die deren Legitimation erlaubt. Auf individueller Ebene bedeutet dies, (po‐
litische) Handlungen zu bevorzugen, die legitimationssteigernd respektive
‑generierend sind.299

Was bedeutet dies für das etatistische Projekt? Nehmen wir den Schutz
sowie die Steigerung der individuellen Autonomie als Ausgangspunkt, dann
zeigt die anarchistische Herausforderung, dass die Idee von Souveränität
entweder aufgegeben oder auf eine autonomiefördernde Grundlage gestellt
werden muss. Souveräne Autorität entkoppelt die Handlungen eines Indivi‐
duums von dessen Überlegungen, weil der Souverän niemand neben sich
dulden kann. Er muss – um ein Souverän zu sein – das letzte Wort haben;
auch in Bezug auf die eigenen Kompetenzen (vgl. dazu z. B. Loick 2012, 43).
Hat eine Person oder Gruppe von Personen das letzte Wort, ist ein genui‐
ner Dialog auf Augenhöhe nicht mehr möglich. Denn die souveräne Person
oder Gruppe von Personen kann den Dialog jederzeit mit einer finalen
Entscheidung beenden. Dies stellt sie über die übrigen Dialogpartner*in‐
nen und gibt ihnen damit Macht, woraus eine beherrschende Position ent‐
stehen kann. Es gibt Kontexte, in denen dies nicht problematisch ist. Den‐
ken wir zum Beispiel an Eltern von Kindern, dann ist deren Habitus, für
ihre Kindern abschliessend zu entscheiden, prinzipiell nicht nur zulässig,
sondern geboten.300 Der Grund dafür ist im Autonomiestatus der Kinder

299 Welche Handlungen angezeigt sind, ist vom Kontext abhängig. So können wir bei‐
spielsweise durch unser Wahl- und – wo das möglich ist – Abstimmungsverhalten
Anliegen unterstützen, die das bestehende System auf eine legitimationssteigernde
Weise reformieren. Die gesellschaftlichen Rahmenbedingungen können aber auch
nach involvierteren Formen verlangen, die inner- oder ausserhalb der etablierten
Institutionen Anwendung finden.

300 Diese Aussage ist nicht mit jener zu verwechseln, Eltern dürften willkürlich oder
gegen das Interesse des Kindes entscheiden. Ebenfalls verneint die Anerkennung der
„souveränen“ Autorität der Eltern gegenüber ihren Kindern nicht deren Rechte.

7 Progressive Sicherheit

382

https://doi.org/10.5771/9783748944607-377 - am 21.01.2026, 18:42:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607-377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


zu suchen. Sie sind – und können es noch nicht sein –301 keine autonomen
Akteur*innen und können (noch) nicht mit ihren Eltern in einen egalitären
Dialog treten. Der politische ist aber ein anderer Kontext, insbesondere
wenn wir eine demokratische Messlatte anlegen.302 Berücksichtigen wir die
zentrale Stellung der Idee, die Bürger*innen sollen sich in einer demokra‐
tisch verfassten Gesellschaft als gleichwertige und ‑berechtigte politische
Akteur*innen begegnen, dann gibt uns dies gute Gründe, Vergleichbares im
privaten Kontext ebenfalls einzufordern und die notwendigen Kompeten‐
zen aufzubauen. Sollen Kinder später als autonome Bürger*innen politisch
partizipieren können, sind die dafür notwendigen Fertigkeiten, Fähigkeiten
und Einstellungen zu fördern (vgl. dazu auch Barry 2001, 200). Unter
anderem in der deutschsprachigen politischen Bildung ist dieses Ziel unter
dem Stichwort politische Mündigkeit breit akzeptiert (Ziegler 2018, 98).
Kinder und Jugendliche sollen später in der Lage sein, informiert, interes‐
sen‑ und wertegeleitet am Politischen teilhaben zu können. Damit sind
demokratische Systeme auf emanzipatorische Bildungsarbeit angewiesen
(Lösch 2010, 115). Für Luara Ferracioli (2015, 376) ist diese Bildungsarbeit
klar eine staatliche Aufgabe, da für sie nur der Staat bzw. staatliche Autorität
die Entwicklung individueller Autonomie für alle Kinder und Jugendliche
sicherstellen kann. Eine Position, die auch von liberalen Autor*innen wie
Brain Barry (2001, 201) geteilt wird. Autor*innen wie Chandran Kukathas
(2001) weisen die Idee staatlicher Bildung dagegen zurück, weil diese unter
anderem nicht mit der liberalen Idee vereinbar sei, Staaten sollen uns nicht
indoktrinieren.

Ein Kernelement einer Demokratie ist die Vorstellung, es handle sich
dabei um ein gemeinsames Projekt gleichwertiger oder gleichberechtigter
Bürger*innen. Dies impliziert – egal wie wir die Frage beantworten, wel‐
che Rolle die Bürger*innen einnehmen sollen – die Notwendigkeit eines

301 Piaget folgend sind Kinder etwa ab zehn Jahren in der Lage, autonom zu entschei‐
den, nach welchen Normen sie handeln wollen. Ab elf oder zwölf Jahren kommt
die Fähigkeit hinzu, logisch schlüssige Entscheidungen zu treffen (Burdewick 2010,
353). Unter Rückgriff auf Lawrence Kohlbergs (2014) Forschung zu den Phasen
der Moralentwicklung kann man bezüglich moralischen Urteilen davon ausgehen,
dass Jugendliche ab circa zwölf Jahren dieselbe Phase wie die meisten Erwachsenen
erreicht haben und zu konventionellen Moralurteilen fähig sind und moralische
Entscheidungen auf der Basis von übergreifenden Regeln fällen können (Burdewick
2010, 356).

302 Diese Diskussion nehme ich im Abschn. 7.2.2 erneut auf und präsentiere eine Ver‐
teidigung staatlich (oder zumindest gesamtgesellschaftlich) organisierter Bildung.

7.1 Eine liberale Antwort auf die anarchistische Herausforderung

383

https://doi.org/10.5771/9783748944607-377 - am 21.01.2026, 18:42:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607-377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


gleichberechtigten Dialoges.303 Dieser stellt wiederum die Grundlage dar,
auf der die kollektiven Handlungen aufbauen sollen. Welche Struktur dem
demokratischen Prozess dabei zugrunde liegt, ist nicht relevant. Sowohl
direkt- als repräsentativdemokratische Vorstellungen greifen auf die Idee
eines handelnden Kollektivs zurück. Daraus folgt eine Erlaubnis, kollektiv
mit anderen zu handeln. Wie weit diese reicht, ist aber umstritten. Dies
zeigt sich zum Beispiel an der Idee, ein Kernelement des Verfassungsstaats
sei dessen Selbsteinschränkung durch das (Verfassungs‑)Recht (siehe dazu
z. B. Stein 2021). Diese Selbstbindung durch Recht schränkt den politischen
Spielraum für kollektives Handeln ein. Dies dient zweierlei Zielen. Erstens
soll die Selbstbindung durch die Grundrechte die Risiken demokratischer
Entscheidungsverfahren minimieren.304 Zweitens soll die Einschränkung
des jetzigen politischen Handlungsspielraums sicherstellen, dass zukünfti‐
ge Generationen ebenfalls noch handeln können.305 Die Etablierung po‐

303 Die Gleichwertigkeit impliziert aber nicht, dass wir alle Aussagen gleich gewichten
müssen und sollen. Hat eine Person Expertise, dann gibt uns das gute Gründe, de‐
ren Aussagen – solange sie auf Expertise gründen – mehr Gewicht zu geben. Dafür
sprechen nicht nur pragmatische, sondern auch normative Überlegungen. Stalnaker
(2002) folgend können wir den öffentlichen Diskurs als ein kooperatives Projekt
verstehen, welches auf wahre Informationen zielt. Jaster und Lanius (2021, 178n3)
geben in ihrer Betrachtung über Bullshit im politischen Diskurs richtigerweise zu
bedenken, dass dieses Verständnis nicht auf jeden Diskurs zutreffen muss. Es erfasst
aber – so Jaster und Lanius auf Dryzek et al. (2019), Habermas (2006) und Lande‐
more (2014) verweisend – das normative demokratische Verständnis davon, was ein
öffentlicher Diskurs sein soll. Zielt der demokratische Diskurs auf „Wahrheit“, dann
können uns Expert*innen durch ihr Verständnis der Materie dabei helfen, wahre
Informationen zu identifizieren und Des- und Misinformationen herauszufiltern.

304 Für Stein (2021, 5) besteht das Risiko beispielsweise in der Einschränkung indi‐
vidueller Freiheit sowie einer Verletzung des Gemeinwohls durch „irrationales“
Handeln. Die Gefahr der Diskriminierung einer Minderheit durch die Mehrheitsge‐
sellschaft ist ebenfalls ein Grund, der genannt wird, um zu begründen, weshalb die
Entscheidungskompetenzen einer politischen Gemeinschaft zu beschränken sind.
John Stuart Mill ([1859] 1988, 10) zählt z. B. die „Tyrannei der Mehrheit“ – neben
der „Tyrannei der Behörde“, zu jenen Problemen, vor den sich eine demokratische
Gesellschaft schützen muss. Der Grund dafür ist die Tendenz zur Konformität,
welche einer Gesellschaft inne wohnt. Wer von der gesellschaftlichen Normalität
abweicht, läuft Gefahr, von der Mehrheit in seiner Individualität eingeschränkt und
unterdrückt zu werden.

305 Als Beispiel einer verfassungsmässigen Selbsteinschränkung, welche die zukünftige
Handlungsfähigkeit sichert, nennt Stein (2021) den „Klimabeschluss“ des Bundes‐
verfassungsgerichts vom 24. März 2021 (BVerfG, 1 BvR 2656/18 -, Rn. 1–270). Darin
anerkennt das Gericht die Möglichkeit einer zukünftigen Freiheitsverletzung der
jungen Beschwerdeführenden an, da die zulässige Menge von Treibhausgasen, wel‐

7 Progressive Sicherheit

384

https://doi.org/10.5771/9783748944607-377 - am 21.01.2026, 18:42:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607-377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


litischer Strukturen ausserhalb der verfassungsrechtlichen Ordnung, die
gemäss der radikalen Interpretation der Dienstleistungskonzeption möglich
ist, lässt sich damit nicht vereinbaren. Aber selbst wenn wir die Möglich‐
keit legitimierter Strukturen ausserhalb des durch das Verfassungsrecht
definierten Spielraums ablehnten, verneinten wir damit nicht den demo‐
kratischen Handlungsspielraum, innerhalb des verfassungsrechtlichen Rah‐
mens neue Institutionen zu schaffen sowie die Kompetenzen bestehender
Institutionen zu verändern. Dann kann der Staat aber nicht der Souverän
sein, da ihm, können andere über seinen Kompetenzumfang bestimmen,
die Kompetenz-Kompetenz – d. h. die Kompetenz, die Grenzen der eigenen
Kompetenzen festzulegen – fehlt.

Könnten wir dann nicht den Souverän im „Volk“ – d. h. in der Gesamt‐
heit der Stimmbürger*innen – verorten? Dagegensprechen aber die verfas‐
sungsrechtlichen Schranken, welche die Kompetenzen des „Volks“ ebenfalls
einschränken. Folglich gibt es bereits ohne die radikale Interpretation der
Dienstleistungskonzeption gute konzeptionelle Gründe, die Idee souverä‐
ner politischer Autorität zumindest kritisch zu hinterfragen. Möchte man
folglich Staaten (ganz oder teilweise) legitimieren, dann ist das Konzept
der Souveränität entweder zu verwerfen oder zu modifizieren. Akzeptieren
wir die radikale Interpretation der Dienstleistungskonzeption, dann setzt
die sich daraus ergebende Möglichkeit neuer Autoritäten das etatistische
Projekt in einem positiven Sinn unter Druck. Es reicht nicht aus, zu
argumentieren, Staaten seien eine Möglichkeit, eine Gesellschaft zu orga‐
nisieren. Man muss darlegen, weshalb Staatlichkeit besser, gerechter oder
legitimierter ist als die Alternative einer anarchistischen Gesellschaft.

Welche Strategien stehen dem etatistischen Projekt unter diesen Um‐
ständen zur Verfügung, um den anarchistischen Herausforderer*innen zu
begegnen? Grundsätzlich sind dies dieselben, welche der anarchistischen
Herausforderung ebenfalls zur Verfügung stehen. Befürworter*innen einer
etatistischen Ordnung können erstens einen positiven Ansatz verfolgen und
versuchen darzulegen, weshalb eine nicht staatliche Lösung moralisch un‐
möglich sei. Dafür muss man die Möglichkeit einer anarchistischen Gesell‐
schaft nicht per se zurückweisen. Es ist ausreichend zu argumentieren, die
Voraussetzungen für eine solche seien so hoch, dass eine anarchistische Ge‐

che ausgestossen werden darf, um die Klimaziele nicht zu verfehlen, gemäss dem
Bundes-Klimaschutzgesetz mehrheitlich im nächsten Jahrzehnt verbraucht werden
sollen.

7.1 Eine liberale Antwort auf die anarchistische Herausforderung

385

https://doi.org/10.5771/9783748944607-377 - am 21.01.2026, 18:42:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607-377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sellschaft kaum jemals zu verwirklichen sei.306 Zweitens können die Befür‐
worter*innen auf einen skeptischen Ansatz zurückgreifen. Sie können die
Möglichkeit einer anarchistisch verfassten Gesellschaft theoretisch akzep‐
tieren und argumentieren, eine solche sei vorstellbar. Sie können sich dann
aber auf den Standpunkt stellen, die Argumente für eine solche seien aus
Gründen der Performanz, Gerechtigkeit, Fairness o. Ä. nicht überzeugend.
Den Befürworter*innen einer etatistischen Ordnung steht darüber hinaus
noch eine dritte Möglichkeit offen, wie sie mit der anarchistischen Heraus‐
forderung umgehen können: teilweise Akzeptanz der anarchistischen Kritik
am Status quo. Diese Strategie ist insbesondere aus einer liberalen Position
heraus vielversprechend. Wie wir gesehen haben, gibt es in Bezug auf das
Konzept Freiheit Parallelen zwischen dem liberalen und anarchistischen
Denken (vgl. Abschn. 6.1.2).

Für zeitgenössische liberale Autor*innen ist Freiheit a priori gesetzt und
die Beweislast liegt bei jenen, die Freiheit einzuschränken gedenken (vgl.
z. B. Barry 2001, 122; Mill [1869] 1984, 262; Rawls 1999, 220; 2001, 44). Zu‐
dem ist das Konzept des selbstbestimmt handelnden Individuums eng mit
der liberalen Tradition verbunden (Christman 2015, 141; 2017, Abschn. 3.1).
Auf dieser Grundlage aufbauend lässt sich eine liberale Position skizzieren,
die bestimmte Bereiche staatlichen Handelns zu legitimieren vermag, oh‐
ne die zentralen Punkte der anarchistischen Herausforderung negieren zu
müssen. Versteht man den Liberalismus als ein emanzipatorisches Projekt,
dann sind sowohl Elemente der negativen als auch der positiven Herausfor‐
derung307 geeignet, um von Liberalen aufgenommen zu werden. Zu nennen
sind unter anderem der Fokus auf Freiheit sowie Selbstbestimmung und
der damit verbundenen Blick auf Autorität. In ihrer dialogischen Form hat

306 Ein solches Argument kann zum Beispiel um das Recht des Stärkeren herum kon‐
struiert werden: Wenn nicht genügend Gesellschaftsmitglieder die notwendigen
Fähigkeiten und die nötige Bereitschaft zur sozialen Kooperation an den Tag legen,
fehlt den anarchistischen Institutionen das Fundament für eine egalitäre, auf Frei‐
willigkeit basierende Gesellschaft. Ohne zwangsbewehrte Instrumente können sich
dann jene Interessen durchsetzen, welche das grösste Gewaltpotenzial besitzen.

307 Derweil Liberalismus oft mit individualistischen Vorstellungen über Gesellschaft in
Verbindung gebracht wird, ist Individualismus keine notwendige Voraussetzung für
eine liberale Position. So gibt es in der liberalen Theoriefamilie auch eine (gemäs‐
sigt) kollektivistische Strömung (vgl. dazu z. B. Gaus, Courtland, und Schmidtz
2020, Abschn. 3.4). Damit ist eine „liberale“ Gesellschaft, welche die positiven
Freiheitsaspekte aufnimmt, die für den Anarchismus kennzeichnend sind, nicht
undenkbar. Inwiefern ein kollektivistischer Liberalismus und eine anarchistische
Position kongruent sind, wäre aber noch vertieft zu analysieren.

7 Progressive Sicherheit

386

https://doi.org/10.5771/9783748944607-377 - am 21.01.2026, 18:42:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607-377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


diese einen emanzipatorischen Anspruch, der darauf hinausläuft, selbstbe‐
stimmtes Handeln zu ermöglichen. Ein solcher Blick muss über negative
Schutzrechte hinausgehen, denn lediglich vor dem Eingriff von aussen
geschützt zu sein, reicht nicht aus, um autonom handeln zu können. Dazu
sind einerseits Fähigkeiten und Fertigkeiten notwendig, die zu erlernen
sind, und andererseits muss der gesellschaftliche Kontext autonomes Han‐
deln fördern, was etwa den Zugang zu erforderlichen Ressourcen wie Zeit
oder Raum voraussetzt.

Die Frage ist somit, welche Bereiche staatlichen Handelns das grösste
Legitimationspotenzial besitzen, weil sie uns dabei unterstützen, autonom
handeln zu können.308 Welches sind die „positiven“, Selbstbestimmung för‐
dernden Elemente staatlichen Handelns? Schlagen wir diese Richtung ein,
stellt sich die Frage, was eine Person benötigt, um frei und autonom zu sein.
Die klassische liberale Antwort ist Privateigentum respektive dessen Schutz.
Für einige Autor*innen sind Freiheit und Privateigentum gar ein und das‐
selbe: Entweder werden dann Freiheitsrechte als eine Form von Eigentum
oder Eigentum als Form von Freiheit verstanden. Andere haben wiederum
argumentiert, Privateigentum schütze Freiheit respektive sei deren bester
Schutz. Der Schutz des Eigentums ist beispielsweise der Faktor, der die
Menschen in Lockes Naturzustand dazu motiviert, diesen zu verlassen (vgl.
Abschn. 2.2.1): Obwohl der Naturzustand bei Locke durch vollkommene
Freiheit und Gleichheit geprägt ist, geben die darin lebenden Menschen
diesen Zustand auf und schliessen sich zu einem Staat zusammen. Der
Grund dafür ist die Unsicherheit, welche den Naturzustand prägt (Locke
[1689] 2012, II § 123–131). Die daraus entstehende Gefahr für das Privat‐
eigentum lässt die Menschen den präpolitischen Zustand verlassen und
eine politische Gemeinschaft gründen. Der Schutz des Eigentums ist somit
die hauptsächliche Motivation für die Gesellschafts- und Staatsgründung.
Durch den Akt des Zusammenschlusses – welcher nur durch Einwilligung
zustande kommt – übertragen die Bürger*innen u.a. ihr natürliches Recht
zum Bestrafen. Dies legitimiert die staatliche Sicherung der (Eigentums‑)
Ordnung durch Abschreckung gegen innen und aussen. Deren Anwendung
muss aber auf Frieden, Sicherheit und öffentliches Wohl zielen.

Ein weiteres Beispiel eines liberalen Projekts, in dem Privateigentum
eine zentrale Rolle darin spielt, Staatlichkeit zu legitimieren, ist Immanuel

308 Die Frage liess sich ebenfalls negativ formulieren: Welche Bereiche staatlichen Han‐
delns besitzen ein tiefes Legitimationspotenzial, weil sie uns nicht dabei unterstüt‐
zen, autonom zu handeln?

7.1 Eine liberale Antwort auf die anarchistische Herausforderung

387

https://doi.org/10.5771/9783748944607-377 - am 21.01.2026, 18:42:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607-377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kants. Für ihn stellt das Privatrecht ein universelles horizontales Medium
dar, das den Verkehr zwischen den Menschen regelt (Loick 2012, 114). Das
Recht definiert die „[…] Bedingungen, unter denen die Willkür des einen
mit der Willkür des andern nach einem allgemeinen Gesetze der Freiheit
zusammen vereinigt werden kann“ (Kant, MS, AA VI:219). Die willkürliche
Verwendung meines Eigentums ist dabei eine notwendige Voraussetzung
für Freiheit. Nur wenn ich φ ohne Rücksicht auf andere verwenden kann,
bin ich frei von äusseren Einflüssen (Loick 2012, 118–19). Das Recht be‐
schränkt die individuelle Freiheit – die für Kant (MS, AA VI:237) unser
einzig angeborenes Recht ist – auf die Sphäre des Einzelnen. Zwang ist dem
Recht dabei inhärent und dient als Schutzmechanismus gegen die Freiheit
negierendes – d. h. widerrechtlich und damit unmoralisches – Verhalten
(Braun, Heine, und Opolka 2008, 288; Loick 2012, 120). Eine rein privat‐
rechtliche Ordnung ist für Kant aber nicht haltbar, weil diese die individu‐
elle Freiheit nicht zu schützen vermag. Wollten die Menschen in diesem
Zustand verbleiben, täten sie unrecht (Kant, MS, AA VI:307–308). Ledig‐
lich eine staatliche Ordnung ist für ihn in der Lage, die zwangsbewehrten
Rechtsnormen durchzusetzen und damit ein geregeltes Nebeneinander der
Bürger*innen zu garantieren sowie deren Eigentumsansprüche zu sichern.
Aus dieser Fähigkeit folgt die Rechtfertigung von Staatlichkeit und die
Notwendigkeit eines öffentlichen Rechtes.309

Die „neuen“ Liberalen hinterfragten diese enge Verknüpfung von Freiheit
und Privateigentum, da Eigentum zu ungerechten Machtverteilungen füh‐
ren kann (für einen Überblick, siehe z. B. Gaus, Courtland, und Schmidtz
2020, Abschn. 2.1 – 2.2). Daraus ergibt sich unter anderem die Frage, wie
Eigentum (und andere Ressourcen) in einer Gesellschaft zu verteilen sind.
Eine Antwort darauf gibt unter anderen John Rawls’ Projekt, das danach
fragt, welche Grundlagen einer gerechten Gesellschaft zugrunde liegen.
Rawls argumentiert, das Differenzprinzip, welches die Menschen hinter
dem Schleier des Nichtwissens wählen, sei eine Anerkennung davon, dass
eine Gesellschaft im Grundsatz auf eine Weise zu organisieren sei, die
keiner Gruppe erlaubt, auf Kosten einer anderen voranzukommen (Rawls
2001, 122–24). Rawls’ Differenzprinzip besagt, dass soziale und ökonomi‐
sche Ungleichheiten dann legitim sind, wenn sie unter Einschränkung

309 Da alle ein Recht darauf haben, von Rechtsunsicherheit vorstaatlicher Zustände frei
zu sein, und nur der Staat Rechtssicherheit garantieren kann, haben alle ein Recht
auf eine staatliche Ordnung (Loick 2012, 120–21). Damit ist Staatlichkeit nicht nur
eine, sondern die einzige Möglichkeit für ein moralisches Zusammenleben.

7 Progressive Sicherheit

388

https://doi.org/10.5771/9783748944607-377 - am 21.01.2026, 18:42:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607-377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


des gerechten Spargrundsatzes den am schlechtesten Gestellten die gröss‐
ten Vorteile bringen (Rawls 1999, 220). Dieser Idee folgend kann man
argumentieren, Eigentum sei lediglich bis zu einem gewissen Umfang ge‐
schützt.310 Was über diesen hinausgeht und soziale und ökonomische Un‐
gleichheiten stützt oder generiert, steht nicht mehr in der Verfügungsgewalt
der besitzenden Person und eine Umverteilung ist legitim.

Für Rawls ist Umverteilung denn auch ein Mittel, um Gerechtigkeit her‐
zustellen.311 Im Essay „Verteilungsgerechtigkeit“ (2002) setzt sich Rawls mit
den Implikationen seiner zwei lexikalisch geordneten Gerechtigkeitsprinzi‐
pien auseinander: Erstens haben gemäss dem Gleichheitsprinzip alle das
gleiche Recht auf das umfangreichste Gesamtsystem gleicher Grundfreihei‐
ten, welches sich für alle verwirklichen lässt (Rawls 1999, 220). Zweitens
sind gemäss dem zweiteiligen, aus dem Differenzprinzip (a) und Chancen‐
gleichheit (b) bestehendem Unterschiedsprinzip soziale und ökonomische
Ungleichheiten lediglich dann zulässig, wenn sie a) unter Einhaltung des
gerechten Spargrundsatzes den am schlechtesten gestellten Gesellschafts‐
mitgliedern den grösstmöglichen Vorteil bringen und wenn b) die damit
verbundenen Positionen und Ämter gemäss fairer Chancengleichheit allen
offenstehen. Die Aufgabe der zwei Gerechtigkeitsprinzipien ist es, die Ver‐

310 Für Rawls (2001, 114) ist das Recht auf Privateigentum eine der Grundfreiheiten.
Privateigentum schafft für ihn eine materielle Basis für individuelle Unabhängigkeit
und Selbstrespekt. Das Recht auf Privateigentum als Grundfreiheit umschliesst für
Rawls weder ein Recht auf Eigentum an natürlichen Ressourcen und Produktions‐
mittel, noch ein Recht auf Eigentum, welches das gleiche Recht auf das gleiche
Recht auf Teilhabe an der Kontrolle der Produktionsmittel und der natürlichen
Ressourcen beinhaltet, die beide in gesellschaftlichem und nicht in privatem Besitz
sein müssen. Diesen umfassenderen Konzeptionen des Rechts auf Privateigentum
sind für Rawls keine Grundfreiheiten, weil sie nicht notwendig sind, um eine
ausreichende Entwicklung moralischer Fähigkeiten und deren Ausübung nicht not‐
wendig sind. Damit sind sie keine notwendige gesellschaftliche Voraussetzung für
Selbstrespekt. Daraus folgt aber nicht, die umfassenderen Konzeptionen seien nicht
zu legitimieren.

311 Für Rawls (2001, 135–40) soll die Umverteilung von Reichtum und Kapital verhin‐
dern, dass ein kleiner Teil der Gesellschaft die Wirtschaft und indirekt auch das
politische Leben kontrolliert. Damit dient Umverteilung nicht primär dazu, für
alle ein ausreichendes soziales Minimum sicherzustellen. Dieser Fokus – der für
Rawls den kapitalistischen Wohlfahrtsstaat auszeichnet – ist problematisch, weil
dieser mit Monopolen und Oligopolen vereinbar ist. Diese untergraben aber die
Chancengleich zur Marktteilnahme. Das Regime der Eigentumsdemokratie sichert
dagegen durch Umverteilung die Chancengleichheit, womit es mit den Gerechtig‐
keitsprinzipien vereinbar ist.

7.1 Eine liberale Antwort auf die anarchistische Herausforderung

389

https://doi.org/10.5771/9783748944607-377 - am 21.01.2026, 18:42:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607-377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


teilungsdimension von Institutionen zu regeln, indem sie vorgeben, wie
Rechte und Pflichten für die gesamte Gesellschaft festzulegen sind.

Die zentrale Frage der Verteilungsgerechtigkeit ist gemäss Rawls, wie
mit den unterschiedlichen Lebensaussichten – die sich durch die unter‐
schiedlichen individuellen Ausgangslagen ergeben – und den sich daraus
ergebenen Ungleichheiten umzugehen ist. Unter Rückgriff auf das Diffe‐
renzprinzip argumentiert Rawls (2002, 359–75), wir könnten die Ungleich‐
heiten dann, und nur dann, rechtfertigen, wenn die besseren Chancen und
Aussichten der besser gestellten Personen die Ausgangslage der schlechter
gestellten verbessert. Um den Gerechtigkeitsprinzipien zu genügen kommt
eine gerechte konstitutionelle Demokratie für Rawls nicht darum herum,
regulierend in die Wirtschaft einzugreifen. Nur dadurch lässt sich Vertei‐
lungsgerechtigkeit erreichen. Um den Gerechtigkeitsprinzipien zu genügen,
muss eine Gesellschaft basierend auf drei Elementen agieren. Erstens gibt
eine gerechte Verfassung die gesellschaftliche Grundstruktur vor, welche
die gleichen Grundfreiheiten für alle sichert. Zweitens ist Politik ein ge‐
rechter Prozess, durch den Regierungen gewählt und Gesetze verwirklicht
werden. Drittens hat die Regierung die Chancengleichheit sowie einen
Minimalstandard zu gewährleisten. Um die sich daraus ergebenden Aufga‐
ben zu erfüllen, benötigt ein Staat für Rawls auf konzeptioneller Ebene
vier Abteilungen.312 Die Allokationsabteilung sichert den wirtschaftlichen
Wettbewerb. Dazu verhindert sie die Konzentration von Marktmacht (z.B.
durch ein Monopol) und greift ein, wenn Preise ihrer Informationsfunktion
nicht nachkommen. Dies ist etwa dann der Fall, wenn Preise den sozialen
Nutzen oder soziale Kosten nicht angemessen berücksichtigen. Die Stabi‐
lisierungsabteilung hält eine vernünftige Vollbeschäftigung aufrecht. Dies
soll eine freie Berufswahl und gute Verdienstmöglichkeiten sichern. Die
Umverteilungsabteilung sichert das soziale Minimum. Die Verteilungsabtei‐
lung sichert eine gerechte Einkommensverteilung langfristig, indem sie
Schenkungen und Erbschaften besteuert und über Steuern die Kosten für
öffentliche Güter und Umverteilungszahlungen deckt.

Wie Rawls selber zu bedenken gibt, ergeben sich aus den Eingriffen in
die Wirtschaft Effizienzverluste. Diese müssen wir aber für ein gerechtes
System in Kauf nehmen. Und gemäss Rawls „[…] müssen [wir] annehmen,
dass […] das Sozialsystem als Ganzes so gestaltet werden kann, dass es

312 Da die vier Abteilung lediglich konzeptioneller Natur sind, müssen sie sich nicht
zwingend mit dem effektiven Institutionengefüge eines Staates decken und die
Aufgaben der vier Abteilungen können über verschiedene Institutionen verteilt sein.

7 Progressive Sicherheit

390

https://doi.org/10.5771/9783748944607-377 - am 21.01.2026, 18:42:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607-377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


den Prinzipien der Gerechtigkeit mit dem allerkleinsten Verlust an Effizienz
genügt“ (373). Das soziale Minimum, welches die Umverteilungsabteilung
sichert, ist gemäss Rawls dem Differenzprinzip folgend so hoch anzusetzen,
dass dadurch die Aussichten der am schlechtesten gestellten Person maxi‐
miert wird. Rawls geht es dabei nicht um eine Einkommensnivellierung.
Dem gerechten Spargrundsatz folgend ist der Minimalstandard an jenem
Punkt anzusetzen, der erstens ausreichendes Sparen noch erlaubt und
zweitens die Leistungsfähigkeit der Wirtschaft nicht (zu stark) verringert.
Wie die Position Rawls’313, die ich hier kurz skizziert habe, (wenn auch
etwas anekdotisch) zeigt, ist die Befürwortung von Umverteilung mit einer
liberalen Position vereinbar.314 Als Konsequenz daraus kann der Schutz von
Eigentum für Rawls nicht absolut sein.

Können wir in beiden Positionen eine Gemeinsamkeit ausmachen? Auf
der einen Seite haben wir eine Position, der es um den Schutz des Eigen‐
tums geht. Dieses ist die Grundlage, um frei zu sein. Frei nach Kant ge‐
sagt verlangt Freiheit danach, exklusive Verwendungsrechte an bestimmten
Dingen zu besitzen, aus denen sich ableitet, darüber „willkürlich“ verfügen
zu können. Auf der anderen Seite haben wir eine Position, die Ungleichhei‐
ten lediglich bedingt akzeptiert und Freiheit und Eigentum entkoppelt oder

313 Rawls’ Position ist – auch innerhalb des liberalen Spektrums – nicht unumstritten.
Beispielsweise stellt sich die Frage, ob Rawls Menschenbild korrekt ist. Rawls nimmt
an, die sich aus dem Schleier des Nichtwissens ergebende Unsicherheit motiviere
die Menschen, die Maximin-Regel anzuwenden und somit eine Gesellschaft zu
schaffen, in der es selbst den am schlechtesten gestellten Personen noch verhältnis‐
mässig gut geht. Folgen wir der Maximin- oder Minimax-Regel, dann bildet dasjeni‐
ge Ergebnis, welches im ungünstigsten Fall erzielt wird, die Entscheidungsgrundla‐
ge. Aus diesem Grund handelt es sich um eine pessimistische Entscheidungsmaxime
(vgl. Laux, Gillenkirch, und Schenk-Mathes 2012, 83–84). Wären die Menschen
tatsächlich so risikoavers, wie Rawls’ Urzustand vermuten lässt? Ebenfalls scheint
dieser in Bezug auf die gewählten Gerechtigkeitsprinzipien nicht neutral zu sein
(vgl. Nozick 1974, 199), was die Frage aufwirft, ob es sich bei Rawls’ Argumentation
um ein Petitio Principii handelt.

314 Wie meine Diskussion von Simmons’ Besitzrechtstheorie im Abschn. 4.4.2 zudem
zeigt, müssen wir nicht notwendigerweise auf einen Ansatz zurückgreifen, der
auf Endzustandsüberlegungen basiert. Eine modifizierte lockeanische Position, die
historische Rechte ins Zentrum stellt, kann zum Schluss kommen, dass Eigentums‐
rechte nicht absolut sind: Für Simmons ([1994] 2001) sind Eigentumsrechte insofern
kontextabhängig, als dass diese einer Akkumulationsbeschränkung unterliegen. Wie
viel wir uns von φ aneignen dürfen, ist abhängig davon, was ein gerechter Anteil
von φ ist. Verändern sich die Gegebenheiten, dann verändert sich gegebenenfalls,
was ein gerechter Anteil von φ darstellt. Ergo kann sich der Umfang oder Inhalt von
Zugangs‑ oder Eigentumsrechte ändern, wenn sich die Umstände ändern.

7.1 Eine liberale Antwort auf die anarchistische Herausforderung

391

https://doi.org/10.5771/9783748944607-377 - am 21.01.2026, 18:42:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607-377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


lediglich lose aneinanderbindet. Denn der ungleiche Zugang zu Ressourcen
hindert die schlechter Gestellten, von ihrer Freiheit Gebrauch zu machen.
Die Idee von Sicherheit oder Schutz ist dieser Position aber weiterhin zu
eigen. Es geht aber – zumindest im Falle von Rawls – um soziale Sicherheit,
die durch ein soziales Minimum zu gewährleisten ist. Auf den ersten Blick
mögen diese beiden Positionen unvereinbar scheinen. Denn Schutz des Ei‐
gentums und Umverteilung verlangen diametral entgegengesetzte Handlun‐
gen. Ausgehend von der Frage, was die Motivation hinter diesen Massnah‐
men ist, können wir aber eine Interpretation anbieten, die erlaubt, beide
Positionen zumindest auf der abstrakten Ebene zu versöhnen.315 Angesichts
der zentralen Rolle, welche das Konzept Freiheit im liberalen Denken
einnimmt, ist es nicht abwegig, die verschiedenen liberalen Positionen als
eine Antwort auf die Frage zu verstehen, wie wir individuelle Freiheit ver‐
wirklichen können. Neben unsere Person betreffende Eigenschaften legen
die Autor*innen den Fokus, wie wir gesehen haben, auf „äussere“, d. h. von
unserer Person verschiedene Faktoren. Wir benötigen Ressourcen, über die
wir frei respektive „willkürlich“ verfügen können.

Stellen wir uns zwei Personen aus unterschiedlich situierten Familien
vor, erkennen wir rasch, dass Eigentum – zumindest im heutigen (westli‐
chen) Kontext – ein Freiheit förderndes Element ist. Auf der einen Seite
Peter. Er wurde in eine Familie der gehobenen Mittelschicht hineingeboren,
konnte daher gute Schulen besuchen und arbeitet heute in einer Manage‐
mentposition. Sein Lohn erlaubt ihm nicht nur, seine laufenden Ausgaben
zu decken, sondern auch zu sparen. Seine finanziellen Mittel ermöglichten
ihm beispielsweise, sich ein Sabbatical zu finanzieren, zu reisen, sich wei‐
terzubilden usw. All dies erweitert seinen Handlungsspielraum und gibt
ihm Möglichkeiten, von seiner Freiheit Gebrauch zu machen. Auf der
anderen Seite haben wir Petra. Sie wurde in eine sozial und ökonomisch
schwache Familie der Unterschicht hineingeboren. Sie kam daher nicht in
den Genuss, gute Schulen besuchen zu können, und muss sich heute mit
Jobs im Mindestlohn durchschlagen. Diese erlauben ihr mehr schlecht als
recht, ihre laufenden Ausgaben zu decken, was ihr kaum die Möglichkeit
gibt, zu sparen und dadurch ein Vermögen anzuhäufen.316 Damit fehlen
ihr aber die finanziellen Mittel, um sich weiterzubilden sowie jene Projekte

315 Es geht nicht um eine Rekonstruktion davon, was klassische sowie „neue“ liberale
Autor*innen effektiv zu ihren Positionen motiviert hat.

316 Damit ist ein sozialer Aufstieg aber nicht ausgeschlossen. Sie kann Glück haben und
Geld gewinnen oder zum richtigen Zeitpunkt am richtigen Ort sein. Sie muss sich
aber nicht nur auf ihr Glück verlassen. Ebenfalls besteht die Möglichkeit, dass Petra

7 Progressive Sicherheit

392

https://doi.org/10.5771/9783748944607-377 - am 21.01.2026, 18:42:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607-377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


zu verfolgen, welche ihrer Vorstellung eines guten Lebens entsprechen.
Ebenso kann Petra sich es weniger leisten, Teilzeit zu arbeiten, was ihre frei
verfügbare Zeit reduziert. All dies schränkt ihren Handlungsspielraum und
ihre Möglichkeiten ein, von ihren Freiheiten Gebrauch zu machen.

Wie es scheint, sind wir auf gewisse Ressourcen angewiesen, um frei
und autonom zu handeln. Wir benötigen Zeit, um unsere Ziele verfolgen
zu können. Daneben benötigen wir Zugang zu Bildung. Nicht nur weil
dies in einer kapitalistischen Gesellschaft mit besseren Jobs korreliert, son‐
dern auch, weil Bildung eine Voraussetzung ist, um autonom handeln zu
können. Im Bildungskontext bezieht sich der Begriff der Autonomie unter
anderem darauf, rationale und emotionale Fähigkeiten zu entwickeln, die
erlauben, Ziele und Gründe abwägen zu können (Betzler 2016, 260). Das
Ideal „Autonomie“ ist denn auch ein zentrales, in der aktuellen bildungs‐
philosophischen Literatur dominantes Bildungsziel (Meyer 2011, 6) und ist
für Theodor Adorno ([1969] 2003, 133) eine Selbstverständlichkeit. Neben
den kognitiven Werkzeugen, die wir uns durch Bildung aneignen können,
benötigen wir auch physische „Werkzeuge“, um handlungsfähig zu sein.
Darüber hinaus benötigen wir Sicherheit: Beispielsweise die Sicherheit, ein
Dach über dem Kopf zu haben oder die Sicherheit, nicht angegriffen zu
werden. Eigentum kann dabei helfen, in den Genuss der notwendigen Res‐
sourcen zu kommen, und gibt uns, gewisse Sicherheiten, solange wir uns
unseres Eigentums (zumindest mittelfristig) sicher sein können. Ist Eigen‐
tum als Ressource oder als eine Art Metaressource, die uns erlaubt, andere
Ressourcen zu erlangen, eine Voraussetzung, um frei handeln zu können,
dann haben wir einen guten Grund, dieses bis zu einem gewissen Grad zu
schützen. Wir haben aber auch gute Gründe, Eigentum umzuverteilen oder
die sich daraus ergebenden Ressourcen jenen zugänglich zu machen, die
nicht so gut gestellt sind. Die Situation, in die wir hineingeboren werden,
ist nicht selbstverschuldet, womit der Ausschluss oder die Minimierung der
Fähigkeit, frei zu handeln, unfair scheint. Ungleichheiten sind auch Quellen
von (ökonomischer) Macht, wie wir beispielsweise im Zusammenhang mit
der kritischen Betrachtung von Simmons’ Anarchismus in Abschn. 4.4.2 ge‐
sehen haben. Für Locke ([1689] 2012, II, § 27) folgt aus unserem Eigentums‐
recht an uns selber die Möglichkeit, Eigentum an φ zu erlangen, indem
wir unsere Arbeit mit φ vermischen. Dadurch können Personen Grundei‐

erfolgreich eine Dienstleistung oder ein Produkt entwickeln und anbieten kann, was
ihr erlauben kann, sozial aufzusteigen. Gegenüber Peter besitzt Petra aber ein nicht
zu ignorierendes Handicap.

7.1 Eine liberale Antwort auf die anarchistische Herausforderung

393

https://doi.org/10.5771/9783748944607-377 - am 21.01.2026, 18:42:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607-377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


gentum erwerben, woraus sich eine Situation ergeben kann, in der einige
Menschen viel und viele wenig besitzen. Indem das Land das Eigentum der
Besitzenden ist, „blockieren“ diese, dass die Besitzlosen durch ihre Arbeit –
was gemäss Lockes Arbeitstheorie gerade Besitz an Dingen begründet –
Eigentum erlangen können. Derweil die Besitzenden die Möglichkeit ha‐
ben, ihr Eigentum zu bearbeiten respektive bearbeiten zu lassen, bleibt
den Besitzlosen dagegen lediglich das Eigentum an sich selbst. Sie müssen
somit, um ein Auskommen zu finden, ihre Arbeitskraft verkaufen (Loick
2016, 37–38). Dies bringt die Besitzenden in eine vorteilhafte Situation, in
der die Besitzlosen von ihnen ganz oder teilweise abhängig sind.

Die Problematik dieses hegemonialen Potenzials von Eigentum ist dabei
keine Konsequenz von Lockes Theorie der Eigentumsaneignung, sondern
aus anarchistischer Sicht ist einer auf Privateigentum basierenden Ordnung
inhärent. Der Grund dafür ist für klassische Anarchist*innen wie Proud‐
hon die Verknüpfung von Staatlichkeit und Privateigentum sowie die die‐
sem zugrunde liegende Idee der exklusiven Verfügungsgewalt über etwas
(Kinna und Prichard 2019). Besitze ich φ und folgt aus meinem Besitz
an φ ein Recht, andere davon auszuschliessen, φ zu benutzen, dann kann
mein Besitz an φ zu einem Kaputtbesitzen führen (vgl. Abschn. 4.4.2). Die‐
ser Begriff, den Loick (2016, 34–35) einer Parole von Hausbesetzer*innen
entlehnt, fängt die freiheitshemmende Wirkung von Eigentum ein. Zum
einen stellen Hausbesetzer*innen mit ihren Handlungen eine notwendige
Verbindung zwischen dem Gebrauch von φ und dem Besitz von φ infrage.
Zum anderen – und das ist in diesem Kontext der entscheidende Punkt –
ist der Besitz an φ ein Hindernis am Gebrauch von φ. So bleiben Gebäude
in Städten mit knappen oder faktisch nicht mehr vorhandenen günstigem
Wohnraum z. T. ungenutzt. Ein anderes Beispiel sind Patente auf Medika‐
mente. Gesellschaften im globalen Süden haben Mühe damit, genügend
Impfdosen gegen COVID-19 zu erhalten, dürfen aber selber keine produ‐
zieren, weil das geistige Eigentum an den Impfstoffen westlicher Pharmaun‐
ternehmen sie ausschliesst. Eigentum muss nicht, kann aber hegemoniale
Strukturen herstellen oder stützen, die wiederum für breite Bevölkerungs‐
schichten freiheitshemmend sind. Eine mögliche liberale Antwort ist, Sim‐
mons’ Überlegungen zu historischen Rechten folgend zu argumentieren,
diese veränderten sich im Lauf der Zeit (vgl. Abschn. 4.4.2). In Anlehnung
an Lockes Akkumulationsbeschränkung kann es für Simmons ([1994] 2001,
233; 2016, 180–81), verändern sich die Umstände in einem relevanten Sinn,
zu einer obligatorischen Reduzierung von Eigentumsrechten kommen. Dies
gibt uns ein Instrument zur Hand, um die Problematik des Kaputtbesit‐

7 Progressive Sicherheit

394

https://doi.org/10.5771/9783748944607-377 - am 21.01.2026, 18:42:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607-377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


zens, wenn nicht völlig zu verhindern, dann doch zu entschärfen. In der
Konsequenz sind Eigentumsrechte nicht absolut.

Diese Überlegungen stellen die enge Verknüpfung zwischen Freiheit
und (Privat‑)Eigentum infrage. Sie zeigen aber ebenfalls, wie wichtig der
sichere und freie Zugang zu gewissen Ressourcen und Instrumenten ist.
Wir müssen Zeit und Raum haben – aber inwieweit dieses Haben exklusiv
sein muss, sei dahingestellt. Da Eigentum nicht das vereinende Element
zwischen der klassischen und „neuen“ liberalen Position sein kann, bleibt
noch Sicherheit als gemeinsames Konzept. Die Frage ist dann aber, wie
dieses zu interpretieren sei. Denn das Konzept ist problematisch, weil es
potenziell freiheitshemmend ist. In unserem Alltag erleben wir oftmals, wie
das Konzept Sicherheit genutzt wird, um beispielsweise Einschränkungen
der Privatsphäre oder die Etablierung von Zwangsmitteln zu rechtfertigen,
die unsere Freiheiten einschränken.317 Können wir das Konzept Sicherheit
autonomiefördernd deuten? Wir können, indem wir auf die emanzipieren‐
den Aspekte von Sicherheit fokussieren.

7.2 Sicherheit progressiv interpretiert

Für selbstbestimmtes Handeln ist Sicherheit essenziell. Müssen wir zum
Beispiel durchwegs um Leib und Leben fürchten oder sind wir die meiste
Zeit damit beschäftigt, genügend Nahrung zu finden, dann schränkt das
unseren Handlungsspielraum massiv ein. Erst wenn wir uns in einer Situa‐
tion wiederfinden, in der unsere Grundbedürfnisse gedeckt sind und wir
die Sicherheit besitzen, dies bleibe zumindest mittelfristig so, haben wir
eine vernünftige Basis, um uns um jene Lebensziele zu kümmern, die übers
Überleben hinausgehen. Je nach angestrebtem Ziel brauchen wir den siche‐
ren Zugang zu Ressourcen. Wollen wir uns beispielsweise mit der Frage
befassen, ob sich staatliche Autorität legitimieren lässt, müssen wir unter
anderem Zeit haben, um uns Gedanken zu machen. Daneben benötigen
wir Zugang zu Informationen in Form von Literatur und – wollen wir

317 Ein Beispiel dafür ist das Bundesgesetz über polizeiliche Massnahmen zur Bekämp‐
fung von Terrorismus (PMT), über welches die Schweizer Stimmbevölkerung am
13. Juni 2021 abgestimmt hat. Zur „Terrorismusbekämpfung“ sieht das PMT diverse
Massnahmen wie Kontakt- oder Ausreiseverbote oder Hausarrest vor, die gegen
sogenannte „Gefährder*innen“ ergriffen werden können. Die Befürworter*innen
griffen dabei auf Sicherheit zurück, um für das PMT zu argumentieren (Bundesrat
2021, 113).

7.2 Sicherheit progressiv interpretiert

395

https://doi.org/10.5771/9783748944607-377 - am 21.01.2026, 18:42:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607-377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


unsere Gedanken festhalten und ausformulieren – eine Möglichkeit, diese
aufzuschreiben.

Akzeptieren wir die Notwendigkeit von Sicherheit für ein autonomes
Leben, dann stellt sich im Kontext dieser Arbeit die Frage, ob und in
welcher Form Staatlichkeit mit Rückgriff auf Sicherheit legitimiert werden
kann. Sprechen wir in Zusammenhang von staatlichem Handeln von „Si‐
cherheit“, dann ruft dies zunächst Assoziationen zu zwangsbewehrten, mit
der Rechtserhaltung und ‑durchsetzung betrauten Institutionen hervor. Der
staatliche „Sicherheitsapparat“ umfasst dabei unter anderem die Polizei,
die Streitkräfte oder Nachrichtendienste. Wie wir in Abschn. 6.1.3 gesehen
haben, gibt uns die positive anarchistische Herausforderung gute Grün‐
de, zwangsbewehrte Institutionen grundsätzlich abzulehnen oder ihnen
gegenüber äusserst kritisch zu sein.318 Dies spricht nicht per se dagegen,
rechtsdurchsetzende Institutionen legitimieren zu können. Angesichts ihres
zwangsbewehrten Charakters sowie ihres disziplinierenden Charakters319

318 Die Skepsis ist gut mit einer liberalen Position vereinbar, bedenkt man die tenden‐
ziell ablehnende Haltung des Liberalismus gegenüber staatlicher Autorität. Eine
Ausnahme davon ist z. B. der sogenannte Ordoliberalismus. Vertreter*innen dieser
insbesondere in Deutschland einflussreichen liberalen Position argumentieren, Ka‐
pitalismus verlange nach einer bestimmten Ordnung. Diese stelle sich aber nicht
von selber ein, weshalb ein starker und unabhängiger Staat diese etablieren und
aufrechterhalten müsse. Für einen kurzen Überblick zum Ordoliberalismus, siehe
z. B. Ötsch und Pühringer (2021).

319 Bereits die Möglichkeit, rechtlicher oder politischer Repression ausgesetzt zu sein,
beeinflusst das Verhalten, was man als chilling effect bezeichnen kann. Der aus dem
kanadischen und US-amerikanischen Rechtskontext stammende Begriff beschreibt
den entmutigenden Effekt oder Einfluss repressiver Institutionen (vgl. «Chilling
Effect» o. J.). Ein Beispiel dafür sind Gesetze, die Kosten von Schäden, die in
Zusammenhang mit einer Demonstration entstehen, auf die Teilnehmer*innen ab‐
wälzen. Je nach Ausgestaltung dieser Regelungen können diese dazu führen, dass
zahlreiche Leute davon absehen, an einer Kundgebung teilzunehmen – und damit
ihre z. B. in der Schweizer Bundesverfassung (Art. 22 BV) oder der Europäischen
Menschenrechtskonvention (Art. 11 EMRK) verankerten Rechte wahrzunehmen.
In Zusammenhang mit Demonstrationen kann auch die Auslegung des Straftatbe‐
standes Landfriedensbruch (Art. 260 Schweizerisches Strafgesetzbuch (StGB)) zu
einem Chilling Effekt führen. Der Straftatbestand ist eine Sonderfall im Schweizer
Strafrecht, da man für diesen verurteilt werden kann, ohne die Straftat selber zu
begehen. „Wer an einer öffentlichen Zusammenrottung teilnimmt, bei der mit ver‐
einten Kräften gegen Menschen oder Sachen Gewalttätigkeiten begangen werden,
wird mit Freiheitsstrafe bis zu drei Jahren oder Geldstrafe bestraft“ (Art. 260 Abs. 1
StGB). Damit kann Anwesenheit ausreichend sein für eine Verurteilung. Der Straf‐
tatbestand wird oftmals nach Demonstrationen angewandt (für die journalistische

7 Progressive Sicherheit

396

https://doi.org/10.5771/9783748944607-377 - am 21.01.2026, 18:42:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607-377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ist es aber fraglich, ob sie mit dem Anspruch vereinbar sind, freiheits- und
autonomiefördernd zu sein.

7.2.1 Sozialstaat

Ein weiterer Institutionenkomplex, der sich mit „Sicherheit“ befasst, sind
sozialstaatliche Einrichtungen. Sozialstaaten greifen durch ihre Policies in
die Marktwirtschaft ein, um soziale Sicherheit und soziale Gerechtigkeit
herzustellen.320 Sie betreiben zum einen Sozialpolitik (Garantie eines mini‐
malen Lebensstandards durch Zugang zu finanziellen Mitteln oder durch
Dienstleistungen), sind um die soziale Sicherheit besorgt (Absicherung ge‐
gen materielle Risiken durch Unfall, Krankheit, Alter oder Arbeitslosigkeit),
verteilen durch progressive Steuern – die ebenfalls der Finanzierung der
Sozialleistungen dienen – primäre Einkommen um und sind um Chancen‐
gleichheit bemüht, indem sie in einem gewissen Grad klassen- und status‐
unabhängigen Zugang zu sozialen und kulturellen Dienstleistungen geben
(vgl. Degen 2013). Können sozialstaatliche Institutionen autonomie- und
freiheitsfördernd sein?

Aufarbeitung eines Beispiels (Demonstration „Basel nazifrei“ im Jahr 2018), siehe
z. B. Conzett und Faulhaber 2020a, 2020b).

320 Eine allgemein anerkannte Definition davon, was ein Sozial- oder Wohlfahrtsstaat
ist, fehlt (Degen 2013). Angesichts der kontroversen Diskussion darum, was die
Ziele und Mittel sozialstaatlichen Handelns sein sollen, ist dies nicht weiter verwun‐
derlich. Auf deskriptiver Ebene ist es aber möglich, den Begriff zumindest etwas
zu schärfen. Schubert und Klein (2020) umschreiben beispielsweise den Wohlfahrts‐
staat als „einen Staat, der eine Anzahl unterschiedlicher (Fürsorge‑)Massnahmen,
Programme und Politiken anwendet, die der sozialen, materiellen und kulturellen
Wohlfahrt der Bevölkerung dienen.“ Degen (2013) erklärt, ein Sozialstaat kombinie‐
re meistens Rechtsstaat mit einem kapitalistischen Wirtschaftssystem, bei dem sich
die Produktionsmittel in Privateigentum befinden, ergänzt aber bürgerliche Grund‐
rechte mit sozialen Rechten oder mit (weniger verbindlichen) Sozialzielen und
interveniert in die Marktwirtschaft. Ich benutze ich eine engere Definition und ver‐
stehe unter dem Begriff Sozial- respektive Wohlfahrtsstaat die Gesamtheit staatlicher
Institutionen, mit welchen auf die bestehende soziale Ordnung eingewirkt wird, um
eine gewisse Verteilung von Gütern zu erreichen. Darüber hinaus verwende ich So‐
zial- und Wohlfahrtsstaat als Synonyme – auch wenn erstens im deutschsprachigen
Raum Sozialstaat den international verwendeten Begriff Wohlfahrtsstaat (welfare
state) ersetzt, da dieser oft negativ konnotiert war (Degen 2013), und zweitens der
Begriff Wohlfahrtsstaat zum Teil als umfassender als der Sozialstaat angeschaut wird
(z. B. Schubert und Klein 2020).

7.2 Sicherheit progressiv interpretiert

397

https://doi.org/10.5771/9783748944607-377 - am 21.01.2026, 18:42:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607-377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Wie wir in Abschn. 4.4.2 bereits in Bezug auf das Bildungs- und Gesund‐
heitssystem gesehen haben, so sind auch sozialstaatliche Institutionen zwei‐
schneidige Schwerter. Einerseits können sie unser Leben verbessern und
uns erlauben, nicht nur zu überleben. Empirische Studien des US-ameri‐
kanischen Politikwissenschaftlers Benjamin Radcliff und dessen Kolleg*in‐
nen (siehe z. B. Flavin, Pacek, und Radcliff 2011; Radcliff 2013) stützen
beispielsweise die These, der Wohlfahrtsstaat verbessere das Wohlbefinden
der Bürger*innen.321 Andererseits besitzen sozialstaatliche Institutionen pa‐
ternalistisches und hegemoniales Potenzial. Egoumenides (2014, 244–45)
weist beispielsweise auf das Herrschaftspotenzial hin, welches dem Gesund‐
heitssystem innewohnt. Das System kann man dazu missbrauchen, um
Personen vom System abhängig zu machen, sie zu misshandeln oder als
„Verrückte“ unsichtbar zu machen. Dieses Potenzial ist den sozialstaatlichen
Institutionen ebenfalls inhärent. So argumentieren beispielsweise (neo)libe‐
rale Kritiker*innen, der Wohlfahrtsstaat setzte falsche Anreize, die zu einer
individuellen Bevormundung führen sowie Eigeninitiative und Selbstver‐
antwortung einschränkten. Diese Kritik respektive das Bewusstsein um
die möglichen negativen Konsequenzen von Sozialpolitik ist dabei kein
neueres Phänomen (vgl. Kersbergen und Vis 2013, 34). Bereits im 19. Jahr‐
hundert argumentierten zum Beispiel liberale Ökonomen, die Sozialgesetz‐
gebung des Vereinigten Königreiches, die dafür gedacht war, die Armut
der agrarischen Landbevölkerung zu mindern, hätte einen negativen Effekt
auf das wirtschaftliche Wachstum und beschleunigten das Bevölkerungs‐
wachstum. Die 1795 eingeführte Speenhamland-Gesetzgebung garantierte
beispielsweise Arbeitern ein ausreichendes Familieneinkommen durch Zu‐
satzzahlungen zum Gehalt, die von der Anzahl Kindern und dem Brotpreis
abhängig waren. Da unter anderem dadurch die Arbeitgeber einen Anreiz
hatten, nicht existenzsichernde Löhne auszuzahlen, weil die Gemeinde
durch ihre Zahlungen ein existenzsicherndes Einkommen garantierten,
blieben die Löhne zu tief. Der liberale britische Ökonom Thomas Malthus
sah in der Sozialgesetzgebung seiner Zeit zudem einen Treiber des Bevöl‐
kerungswachstums, weil das Sozialrecht Angehörige der Unterschicht zu

321 In ihrer Untersuchung kommen Flavin, Pacek und Radcliff zum Schluss, sozialstaat‐
liche Interventionen in die Wirtschaft verbesserten nicht alleinig das Wohlbefinden
von Personen aus der Unterschicht, sondern verbesserten das Wohlbefinden aller.
Für die Autoren folgt daraus aber nicht, eine Marktwirtschaft sei dem allgemeinen
Wohl abträglich, da kapitalistische Wirtschaftsordnungen in diesem Punkt alternati‐
ven Formen überlegen seien (Flavin, Pacek, und Radcliff 2011, 264).

7 Progressive Sicherheit

398

https://doi.org/10.5771/9783748944607-377 - am 21.01.2026, 18:42:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607-377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


frühen Heiraten und grossem Kinderreichtum motivierte.322 Ebenfalls wur‐
de argumentiert, die Hilfe würde den Anreiz zum Arbeiten reduzieren und
Abhängigkeiten schaffen, weshalb die Abschaffung der damaligen Gesetze
die einzige Möglichkeit sei, die Unterschicht zum Arbeiten zu disziplinieren
(Kersbergen und Vis 2013, 34).

Dieses „erzieherische“ Momentum sozialpolitischer Regelungen lässt
sich durch ein weiteres historisches Beispiel zeigen, welches heute als
Geburtsstunde des modernen Wohlfahrtsstaats gilt: Otto von Bismarcks
Sozialgesetzgebung im 19. Jahrhundert (38–39). Bereits vor der Deutschen
Einigung im Jahr 1871 hatte das Königreich Preussen ab den 1840ern mit
Sozialversicherungen experimentiert. Das Deutsche Reich war dann der
erste Nationalstaat, der verpflichtende allgemeine Sozialversicherungen im
grossen Stil etablierte. Auf die Krankenversicherung im Jahr 1883 folgten
1884 eine Unfallversicherung und 1889 eine Invaliditäts- und Altersversi‐
cherung.323 Der Initiator dieser Entwicklung war der damalige Reichskanz‐
ler Otto von Bismarck. Seine Motivation war, den sozialistischen und so‐
zialdemokratischen Parteien den Boden abzugraben und die Arbeiter ans
Deutsche Reich zu binden. Die Sicherheit des Einkommens an den Staat
zu knüpften verfolgte das Ziel, den Arbeitern ein Interesse an der Stabilität
des Staates zu geben. Dies sollte ihnen einen gewichtigen Grund geben,
von einem Umsturz der etablierten Ordnung abzusehen. Zwar erreichte
Bismarck seine politischen Ziele damit nicht, sie zeigen aber das antieman‐
zipatorische Potenzial des staatlichen sozialpolitischen Handelns auf.

Aber aus diesem Potenzial zu schliessen, sozialpolitisches Handeln sei
intrinsisch hegemonial, wäre übereilt. Zumindest theoretisch liegt ein frei‐
heits- und autonomiefördernder Sozialstaat im Bereich des Möglichen, wie
beispielsweise die Diskussionen um das bedingungslose Grundeinkommen
zeigen. Bei diesem handelt es sich um eine radikale sozialpolitische Mass‐
nahme einer regulären, meist monatlichen finanziellen Zuwendung für alle
Mitglieder einer Gemeinschaft, die diese ohne Bedürftigkeitsprüfung und
unabhängig des individuellen Wohlstandes erhalten. Die Zuwendung ist
an keine Bedingungen geknüpft und soll gemäss den meisten Vorschlägen
so hoch sein, dass sie ein Leben ohne wirtschaftliche Unsicherheit ermög‐

322 Malthus’ Argument lässt sich aber zumindest in Bezug auf das Bevölkerungswachs‐
tum empirisch nicht erhärten (Wrigley und Smith 2020).

323 Diese Entwicklung führte in anderen Staaten ebenfalls zur Entwicklung von sozial‐
staatlichen Institutionen. Einen Überblick über die Entwicklung der Sozialversiche‐
rung in der Schweiz bietet z. B. Degen (2015).

7.2 Sicherheit progressiv interpretiert

399

https://doi.org/10.5771/9783748944607-377 - am 21.01.2026, 18:42:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607-377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


licht (Bidadanure 2019, 482) Befürworter*innen sehen im bedingungslo‐
sen Grundeinkommen eine sozialpolitische Massnahme, die frei von sozi‐
alstaatlichem Paternalismus ist (z. B. Van Parijs und Vanderborght 2017,
Kap. 5). Da das Grundeinkommen an keine Bedingungen geknüpft wer‐
den soll, fehlt ihm der Zwangscharakter, der in anderen sozialpolitischen
Instrumenten (z. B. in der Arbeitslosenversicherung) präsent ist. Diese gibt
einer arbeitslosen Person den Raum, ihre Qualifikationen zu verbessern
oder sich in ihrer Gemeinschaft zu engagieren (z. B. Barry [2001] 2013,
102). Es verhindert auch, dass sie gefährliche, entfremdende, sinnlose,
herabsetzende oder prekäre Arbeit – was David Graeber (2020, 40) als
Bullshit-Job bezeichnet – annehmen muss. Wir können damit im bedin‐
gungslosem Grundeinkommen ein Mittel sehen, um einerseits Menschen
von Herrschaft zu befreien (z. B. Pettit 2007) und andererseits die soziale
Basis für Selbstrespekt zu sichern respektive zu schaffen (z. B. Mckinnon
2003). Darüber hinaus hat diese sozialpolitische Massnahme das Potenzi‐
al, ein Demokratisierungswerkzeug zu sein, indem es die Verbindung zwi‐
schen Einkommen und Beschäftigung als auch die gegenseitige Stärkung
der Institutionen Ehe, Beschäftigung und Staatsbürgerschaft durchbricht
(Pateman 2004).324

Ob Intention und effektive Wirkung sozialstaatliche Massnahmen in der
Umsetzung decken, ist – wie bereits das historische Beispiel von Bismarcks
Sozialpolitik zeigt – eine empirische Frage, die sich nicht unabhängig vom
Kontext klären lässt, in dem eine Sozialpolitik implementiert wird. Eben‐

324 Das bedingungslose Grundeinkommen ist nicht ohne Kritik geblieben. Kritische
Stimmen weisen einerseits auf Probleme hin, die sich aus der Umsetzung ergeben.
Führt man ein bedingungsloses Grundeinkommen ein, könnte dies einerseits nicht
nur bei dessen Gegner*innen in Steuerhinterziehung münden und eine ablehnende
Haltung gegenüber sozialstaatlichen Institutionen verstärken. Andererseits könnte
die Einführung gar die Abhängigkeiten gewisser Bevölkerungsgruppen (z. B. Frau‐
en) verstärken und Staaten dazu bewegen, von weiterem sozial- und arbeitsrechtli‐
che Massnahmen abzusehen (z. B. Diamond 2017). Dies schwächte oder verhinderte
die Etablierung einer egalitäreren Gesellschaft. John Rawls (2001, 179) spricht sich
ebenfalls gegen das bedingungslose Grundeinkommen aus. Für ihn sollten wir keine
Institutionen schaffen, die Personen unterstützen, die den ganzen Tag Freizeitakti‐
vitäten (z. B. Surfen) nachgehen wollen. Wollen diese ein Einkommen, sollen sie
dafür arbeiten (für eine vergleichbare Position, siehe Dworkin 2000, 336). In einer
Welt ohne Bullshit-Jobs mag eine solche Position überzeugend sein. Gefährliche,
entfremdende, sinnlose, herabsetzende oder prekäre Arbeit ist aber für viele eine
Tatsache, was das Beharren darauf, man müsse als arbeitslose Person zwingend
arbeiten gehen, im heutigen Kontext als zynisch erscheinen lässt (vgl. dazu Bidada‐
nure 2019, 489–90).

7 Progressive Sicherheit

400

https://doi.org/10.5771/9783748944607-377 - am 21.01.2026, 18:42:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607-377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


falls lässt sich die Performanz dieser Institutionen nicht im Allgemeinen,
sondern alleinig im Speziellen bestimmen. Folglich lässt sich die normale
Rechtfertigung nicht im Vornherein herleiten. Das Einzige, was wir tun
können, ist uns zu fragen, ob sozialstaatliche Institutionen das Potenzial
besitzen, besser den Gründen nachkommen zu lassen, die für uns gelten,
wenn wir den Anweisungen nachkommen. Nehmen wir unsere Pflicht,
Menschen in Not zu helfen. Derweil sich aus diesem moralischen Sollen
Handlungsgründe ergeben, ist deren Inhalt und Umfang nicht ohne Weite‐
res ersichtlich. Bin ich verpflichtet, allen Menschen zu helfen? Muss ich
nur jene in meinem näheren Umfeld unterstützen? Welche Form von
Unterstützung ist angebracht? Diese Liste von Fragen liesse sich beliebig
erweitern und zeigt, wie schwierig es sein kann, aus einer moralischen
Pflicht oder Prinzip effektive Handlungen abzuleiten. Erschwerend hinzu
kommt, dass es sich dabei nicht um den einzigen Fragenkomplex handelt,
dem wir uns gegenübersehen. Selbst wenn wir uns auf den sozialpolitischen
Kontext beschränken, ist die Zahl der mitunter äusserst komplexen Fragen
immens, die sich aus verschiedenen moralischen Pflichten ergeben. Diese
Herausforderungen beginnen bereits auf der Stufe der Pflichten: Haben
wir eine Pflicht, für ältere Menschen zu sorgen? Müssen wir für selbstver‐
schuldete Krankheiten aufkommen? Ist es unsere Pflicht, jemandem ohne
Einkommen unter die Arme zu greifen? Daran anschliessend ergeben sich
diverse Fragen zur Umsetzung, deren Beantwortung nicht weniger kontro‐
vers sein wird, als die Identifikation der für uns geltenden Pflichten. Diese
Komplexität spricht für Institutionen, die uns von der Zumutung entlasten,
selbstständig Antworten zu finden. Tun sie dies, erreichen sie normale
Rechtfertigung. Da wir die hier umrissenen Gründe auch ohne den sozi‐
alstaatlichen Institutionenkomplex besässen, kann die Abhängigkeitsthese
ebenfalls erfüllt werden. Damit haben sozialstaatliche Institutionen hohes
Legitimationspotenzial, solange sie darauf zielen, Selbstermächtigung zu
ermöglichen.

7.2.2 Bildungssystem

Neben Systemen sozialer Sicherheit habe ich mit dem Bildungssystem im
Verlauf dieser Arbeit mehrmals einen Bereich erwähnt (siehe Abschn. 3.1.3,
5.2.5, 6.2.1, 7.1), der ein hohes Legitimationspotenzial besitzen könnte. Die
Fähigkeit, autonom zu handeln, ist als Potenzial im Menschen angelegt.

7.2 Sicherheit progressiv interpretiert

401

https://doi.org/10.5771/9783748944607-377 - am 21.01.2026, 18:42:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607-377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Um dieses nutzen zu können, müssen wir aber gewisse Kompetenzen
erlangen und ein gewisses Referenzwissen besitzen.325 Deshalb brauchen
wir Bildung sowie Lernkontexte, die uns mit alternativen Lebensentwürfen
konfrontieren. Dies bedeutet auch, Kinder bis zu einem gewissen Grad aus
dem Einflussbereich der Eltern herauszulösen.326 Wie aber in Abschn. 4.4.2
bereits angesprochen, kann ein Bildungssystem als Mittel zur Indoktrinati‐
on und damit zur Herrschaftssicherung missbraucht werden (Egoumenides
2014, 244–45). Diese Intention lässt sich am Beispiel von Stephen Macedos
Argumentation für politische Bildung durch einen liberalen Staat zeigen.

Im Essay „Multiculturalism for the Religious Right?“ argumentiert Mace‐
do (1995) für eine zwingende Bildung an Schulen, was in der Konsequenz
die Möglichkeit für Heimunterricht einschränkt. Ein Essay bezieht sich
auf den US-amerikanischen Kontext und nimmt den Gerichtsfall Mozert
v. Hawkins (827 F.2d 1058) von 1987 als Ausgangspunkt. Eltern von Schü‐
ler*innen einer öffentlichen Schule nahmen Anstoss an der unterrichteten
Literatur und den darin angesprochenen Themen. Darunter war beispiels‐
weise Shakespeares MacBeth. Die Eltern störten sich am Einsatz von Zau‐
berei in der Tragödie, da diese den religiösen Überzeugungen der Eltern
widerspreche. Deshalb reklamierten diese das Recht zu entscheiden für

325 Um welche Kompetenzen und welches Grundlagenwissen es sich dabei handelt,
ist eine kontrovers diskutierte Frage. Beispielsweise besteht in der (deutschspra‐
chigen) Politischen Bildung keine Einigkeit darüber, welche Kompetenzen eine
Voraussetzung sind, um politisch Partizipieren zu können (Thyroff et al. 2020,
130). Verschiedene Autor*innen nennen Fähigkeiten wie, Erkenntnisse zu gewinnen,
Urteile zu bilden und zu handeln (z. B. Krammer 2008; Kühberger 2015), die dann
in Kompetenzen (z. B. politische Urteils-, Handlungs-, Methoden- und Sachkompe‐
tenz, Krammer 2008, 7–11) übersetzt werden. Ein „Arbeitswissen“ bildet dabei die
notwendige Grundlage, um sich mit politischen Themen, Phänomen, Positionen
oder Problemen auseinanderzusetzen. Welches Wissen notwendig ist, müssen die
Beteiligten im Rahmen der Auseinandersetzung mit der Problemstellung definieren
(Krammer 2008, 6; Nonnenmacher 2010, 460), womit die Menge an vornherein
definierbaren Wissens gering sein wird. Zamora, Schafroth, und Röder (2020, 5–6)
kritisieren die bestehenden Kompetenzmodelle aber als weder theoretisch noch
empirisch geeignet und schlagen als Konsequenz daraus ein vereinfachtes Kompe‐
tenzmodell vor, welches aus drei Dimensionen besteht: Wissen, Einstellungen und
Fähigkeiten.

326 Selbst für Eltern, die sich darum bemühen, ihren Kindern Mittel und Wege aufzu‐
zeigen, um ihr Leben selber zu gestalten, und ihre Kinder deshalb unter anderem
mit alternativen Kontexten in Berührung bringen, ist das Fehlen eines gesamtge‐
sellschaftlichen Bildungssystem tendenziell eine Zumutung, da sie alles alleine ma‐
chen müssen, was Ressourcen wie Zeit und/oder Geduld beansprucht. Bereits dies
spricht für ein gesamtgesellschaftliches Bildungswesen.

7 Progressive Sicherheit

402

https://doi.org/10.5771/9783748944607-377 - am 21.01.2026, 18:42:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607-377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sich, was ihren Kindern gelernt wird. Macedo verteidigt aus einer liberalen
Position heraus die Entscheidung, den Eltern dieses Recht nicht zuzugeste‐
hen. Seine grundlegenden Überlegungen sind aber nicht einzig für den
US-amerikanischen Kontext relevant.

Für Macedo basiert Liberalismus auf geteilten politischen Werten und
Praktiken wie Toleranz und gegenseitigem Respekt, Achtung rechtsstaatli‐
cher Prinzipien sowie des demokratischen Prozesses, kritisches Denken
in Bezug auf öffentliche Angelegenheiten und dem Wille, leitende politi‐
sche Prinzipien anzuerkennen, die wir öffentlich gegenüber anderen ver‐
nünftigen Bürger*innen rechtfertigen können (67). Der darauf aufbauende
liberaldemokratische Verfassungsstaat kann nur überleben, wenn die Bür‐
ger*innen dessen grundlegende Prinzipien anerkennen und verteidigen.
Bürger*innen besitzen neben ihren Rechten ebenfalls Pflichten, wobei für
Macedo die Pflicht zentral ist, die Rechte der Mitbürger*innen zu respektie‐
ren (67–69). Diesen Respekt zeigen wir unter anderem, indem wir Gründe
für getroffene politische Entscheide geben. Dies setzt voraus, im politischen
Kontext auf Gründe und Prinzipien zu fokussieren, die wir alle als Gemein‐
schaft teilen können, und damit religiöse Überzeugungen zurückzustellen.
Ein friedliches Nebeneinander stellt sich in einer pluralen Gemeinschaft
unter diesen Bedingungen nicht automatisch ein. Dafür braucht es neben
„guten“ – d. h. die grundlegenden Prinzipien anerkennende – Bürger*innen
politische Institutionen und Schulen. Denen kommt die wichtige Rolle zu,
Kindern und Jugendlichen durch eine politische Bildung die Tugenden
guter Bürger*innen näherzubringen, sie mit religiöser Diversität vertraut
zu machen und ihnen die Neutralität des Staates gegenüber Religion zu
vermitteln. Politische Bildung ist folglich nicht neutral und dient der Erzie‐
hung zu guten Bürger*innen. Folgerichtig spricht Macedo am Ende seines
Essays denn auch von einer angemessenen liberalen politischen Bildung:

A proper liberal civic education will insist that children learn that it is
possible for fellow citizens who affirm the political supremacy of liberal
values to disagree deeply about other matters: not only cultural tastes
but deep religious convictions. A pluralistic multiculturalism will insist
on the good of political respect for many different religions and cultures,
while acknowledging the political authority of a shared point of view.
Multiculturalism properly understood is an important part of a liberal
civic education. (Macedo 1995, 78).

7.2 Sicherheit progressiv interpretiert

403

https://doi.org/10.5771/9783748944607-377 - am 21.01.2026, 18:42:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607-377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Macedos Begriff der Bürger*in ist normativ und geht damit über den Be‐
griff der Staatsbürger*in hinaus.327 Bürger*in zu sein erschöpft sich nicht
nur darin, einer politischen Gemeinschaft anzugehören, sondern ist auch
gleichbedeutend damit, mit den Mitbürger*innen geteilte politische Prinzi‐
pien zu besitzen. Das Bildungsregime ist ein Mittel, um diese Prinzipien zu
vermitteln und damit zum Überleben der liberaldemokratischen Ordnung
beizutragen:

Liberal constitutionalism is not only about rights and freedom, after all,
it is also about sustaining political and social structures that work to
educate individuals and shape communities in ways that are congruent
with liberalism. This is not only legitimate but essential political work,
which will nevertheless have very unequal consequences for different
religious communities. (Macedo 1995, 78).

Zwar fokussiert Macedo im Essay auf religiöse Gemeinschaften, seine
Überlegungen sind aber auf nicht religiös motivierte Opposition zum libe‐
raldemokratischen Verfassungsstaat übertragbar. Mit seiner Argumentation
weist Macedo die These zurück, der liberale Staat müsse neutral sein in
seinem Handeln. Zumindest in Bezug auf die öffentliche Ordnung darf
und muss der liberaldemokratische Staat auf sein Fortbestehen hinarbeiten.
Dies bedeutet aber nicht, religiöse Überzeugungen seien aus dem öffentli‐
chen Leben zu verdrängen, sie sind aber für Macedo im politischen Kon‐
text der Autorität von rationalen Gründen unterzuordnen.

Eine Position, wie sie Macedo vertritt, mag zwar innerhalb des liberalen
Lagers umstritten sein (z. B. Kukathas 2001, 326–29), diese Einstellung hat‐
te und hat aber in unterschiedlichen Facetten Einfluss darauf, wie Bildung
in liberaldemokratischen Staaten umgesetzt wird. So war seit dem Ende
des Zweiten Weltkrieges eine der wichtigsten Bildungsaufgaben in Libe‐
raldemokratien, in Übereinstimmung mit grundlegenden demokratischen
Werten die nächste Bürger*innengeneration zu fördern, um diese darauf

327 Der Begriff Bürger*in umfasst sowohl normative als auch rechtliche Aspekte (Kymli‐
cka 1998; Leydet 2011). Die rechtliche Dimension bezieht sich auf die durch das
Rechtssystem festgelegten Rechte und Pflichten (für den Schweizer Kontext, siehe
z. B. Spescha, Kerland, und Bolzli 2010, 315–16). Ob man in deren Genuss kommt,
ist vom rechtlichen Status abhängig. Grundsätzlich gibt es neben der Naturalisation
zwei Prinzipen zum Erhalt des Staatsbürgerrechts (Spescha, Kerland, und Bolzli
2010, 316): Man erhält das Bürgerrecht durch Abstammung (Abstammungsprinzip
oder ius sanguinis) oder durch den Geburtsort (Geburtsprinzip oder ius soli). Den
dadurch definierten rechtlichen Status einer Person als Angehörige eines Staates
nenne ich Staatsbürger*innenschaft.

7 Progressive Sicherheit

404

https://doi.org/10.5771/9783748944607-377 - am 21.01.2026, 18:42:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607-377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


vorzubereiten, ihre Verantwortung für die politische Zukunft übernehmen
zu können (Lilja 2018, 538).

Das Bildungssystem derart auszurichten ist aber problematisch. Kuka‐
thas (2001, 327) argumentiert beispielsweise, aus liberaler Sicht sollte man
hellhörig werden, werden Institutionen zur Erziehung genutzt. Die Proble‐
matik daran lässt sich auf der Basis von Hannah Arendts Kritik an „politi‐
scher“ Erziehung herausarbeiten. Gewünschte politische Zustände durch
Erziehung zu erreichen, weist Hannah Arendt zurück, weil dadurch die
Natalität der Kinder verneint wird, weil die Erwachsenen dadurch ihre
Verantwortung für den Status quo nicht übernehmen und weil Erziehung
und das Politische unterschiedliche, nicht vereinbare Sphären sind. Mit
Natalität beschreibt Arendt ([1958] 2020) die Tatsache, „dass wir alle durch
Geburt in die Welt gekommen sind und dass diese Welt sich ständig durch
Geburt erneuert“ (276). Dies ist für Arendt neben Pluralität328 eine Voraus‐
setzung für politische Politik.

Arendt argumentiert in „Die Krise der Erziehung“ gegen das „rous‐
seausche“ Erziehungsideal, welches Erziehung als ein Mittel sieht, um ge‐
wünschte politische Zustände zu erreichen. Diese Herangehensweise ist für
sie nicht haltbar (259). Erstens gehen Erziehung und Politik nicht zusam‐
men, da man es in der Politik nur mit Erwachsenen zu tun hat und diese
erziehen zu wollen ist dasselbe, wie diese bevormunden zu wollen. Zwei‐
tens nimmt man damit den Kindern, will man sie zu Bürger*innen „eines
utopischen Morgens“ erziehen, die Möglichkeit, selber Neues zu verwirkli‐
chen. Diese Krise geht für Arendt auf drei problematische Grundannahmen
zurück (262–64): Erstens bilden Kinder unter sich eine selbstverwaltete
Gemeinschaft. Die Erwachsenen sollen sie dabei lediglich unterstützen.
Den Kindern geht aber, ziehen sich die Erwachsenen aus der Welt der
Kinder zurück, die direkte Bezugsperson verloren. Lehrer*innen sind den
Kindern zwar hoffnungslos überlegen, bieten ihnen aber eine konkrete und
greifbare Möglichkeit, sich an ihnen „abzuarbeiten“. Zweitens müssen Leh‐

328 Mit Pluralität beschreibt Arendt ein spezifisch menschliches Phänomen, welches
sich paradoxerweise sowohl als Gleichheit als auch als Verschiedenheit manifestiert
(Oeftering 2013, 95–96). Gleichheit durch die Fähigkeit, eine Sprache zu sprechen.
Verschiedenheit durch die Individualität der Menschen (sowie des sich Mitteilens).
In der Politik geht es folglich ums Zusammen- und Miteinandersein der Verschiede‐
nen, sprich um Pluralität (Oeftering 2013, 96) Mit dem Konzept der Pluralität, bei
der es sich für Arendt um einen apriorischen Fakt handelt, stellt sie Arendt gegen
einen völkischen (oder nationalen) Staatsbegriff, der auf homogene Gesellschaften
setzt (Loick 2012, 168).

7.2 Sicherheit progressiv interpretiert

405

https://doi.org/10.5771/9783748944607-377 - am 21.01.2026, 18:42:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607-377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


rer*innen pädagogische und keine fachlichen Expert*innen sei. Deshalb ist
es nicht nötig, ein Fach zu beherrschen, da die Lehrer*innen als pädagogi‐
sche Expert*innen grundsätzlich jeden Stoff vermitteln können. Drittens
sei auf praktisch anwendbare Skills zu fokussieren und „totes Wissen“ zu
vermeiden. Das Argument dahinter sei, dass man nur wissen und erkennen
könne, was man selbst gemacht habe. Die Übertragung dieser Annahme
auf die Erziehung hält Arendt (für „ebenso primitiv wie einleuchtend“: Sie
bestehe darin, „das Lernen durch Tun so weit wie möglich zu ersetzen“
(264).

Eine daran ausgerichtete Erziehung verkennt aber ihre Funktion. Diese
soll einerseits die Skills vermitteln, die man benötigt, in der Welt zu über‐
leben. Darüber muss sie aber hinausgehen, weil jedes neu geborene Kind
Neues in die Welt bringt (266). Sie sind zunächst auf Geborgenheit und
Schutz vor der Welt angewiesen, ohne welchen Sie nicht gedeihen können
(267–69). Kinder kommen dann oft zum ersten Mal mit der weiteren Ge‐
sellschaft und der Welt als Ganzes durch die Institution Schule in Kontakt.
Doch deshalb ist diese nicht automatisch mit der Welt gleichzusetzen,
sondern kommt zwischen der Sphäre des Privaten und der Öffentlichkeit
zu liegen. Dies macht die Schule zu einer zwischen Welt und Kind vermit‐
telnden Institution (269–70). Die Aufgebe der Schule ist folglich, die Kinder
mit der Welt vertraut zu machen und sie in diese zu integrieren. Tun die
Erwachsenen dies nicht, weigern sie sich, ihre Verantwortung für die Welt
und deren momentane Ordnung zu übernehmen (271). Erziehung hat für
Arendt damit einen inhärent konservativen Charakter, da es ums Hegen
und Schützen geht: „das Kind gegen die Welt, die Welt gegen das Kind, das
Neue gegen das Alte, das Alte gegen das Neue“ (273). Dies unterscheidet
Erziehung vom Politischen. Danach zu streben, den Status quo zu erhalten,
führt dort ins Verderben, weil in der Welt alles im Vergehen begriffen ist,
greift der Mensch nicht bewusst ein und schafft Neues.

Unsere Hoffnung hängt immer an dem Neuen, das jede Generation
bringt; aber gerade weil wir nur hierauf unser Hoffnung setzen können,
verderben wir alles, wenn wir versuchen, das Neue so in die Hand zu
bekommen, dass wir, die Alten, bestimmen können, wie es aussehen
wird. (Arendt [1958] 2020, 273).

Erziehung steht damit in einem Spannungsfeld zwischen der Bewahrung
und Heranführung ans Alte und der Bewahrung und Ermöglichung des
Neuen. Damit ist Orientierung nicht ausreichend, es gilt auch, Kinder auf

7 Progressive Sicherheit

406

https://doi.org/10.5771/9783748944607-377 - am 21.01.2026, 18:42:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607-377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


„[…] ihre Aufgabe der Erneuerung einer gemeinsamen Welt vorzubereiten“
(276).

Arendts Kritik zeigt die Gefahr politisch oder ideologisch ausgerichteter
Bildung auf. Indem man Kinder dazu erzieht, einem gesetzten Ideal von
Bürger*innen zu entsprechen, verweigert man ihnen die Möglichkeit, ihre
neue Sicht auf die Dinge und ihre neuen Ideen einbringen zu können.
Durch die Indoktrination verneint man die Natalität, was zur Auslöschung
des Politischen führt.

Folgt daraus, Politische Bildung sei unmöglich und an Schulen sollen
keine politischen Kompetenzen aufgebaut werden? Um diese Frage zu be‐
antworten, müssen wir zunächst auf einen entscheidenden Punk in Arendts
Argumentation eingehen. Für sie ist die Welt der Kinder und Jugendlichen
klar von jener der Erwachsenen getrennt. Tonio Oeftering (2013, 182)
stellt in seiner Auseinandersetzung mit Arendt infrage, ob diese strikte
Trennung zwischen Kindern und Erwachsenen, möglich ist. Damit dies
gelänge, müsste die Welt der Heranwachsenden erstens ein politikfreier
Raum sein und zweitens das Heranwachsen ohne Berührungen mit dem
Politischen stattfinden. Insbesondere der zweite Punkt ist in Bezug auf die
Welt, in der wir leben, unwahrscheinlich. Für Gert Biesta (2010, 567) ist
Arendts Argument für die strikte Trennung zwischen Erziehung und Politik
nicht überzeugend, da sie auf einer nicht hinterfragten Differenzierung
zwischen Kindern und Erwachsenen beruht. Dies mache es für Arendt
unmöglich, die politische Dimension von Bildungsprozessen und ‑prakti‐
ken anzuerkennen, und beschränke sie darauf, über die Voraussetzungen
fürs Politische, fürs Handeln und für Freiheit in psychologischen Begriffen
nachzudenken. Es könne für sie daher lediglich um die Bereitschaft fürs
Politische gehen, welches mit dem Übergang von Kindheit ins Erwachse‐
nenalter zusammenfalle. Oefterings und Biestas Einwände machen es so‐
wohl auf empirischer als auch auf normativer Ebene fraglich, ob Arendts
strikte Trennung zu überzeugen vermag.

Kinder (im deskriptiven Sinn) als apolitische Wesen zu begreifen, ist pro‐
blematisch. Dies verkennt deren kognitive Fähigkeiten und geht von einem
unglaubwürdigen, klar definierten Übergang von Kindheit ins Erwachse‐
nenalter aus. Aber ein Kind wird nicht von einem Tag auf den anderen
in einem normativen Sinn mündig, sondern durchläuft im Laufe seiner
kognitiven und moralischen Entwicklung unterschiedliche Phasen. Die ge‐
nannten Punkte lassen sich folglich abschwächen, wenn man Erwachsene
und Kinder erstens als normative Begriffe und zweitens als Kontinuum
versteht. Jemanden im normativen Sinn als erwachsen zu bezeichnen, be‐

7.2 Sicherheit progressiv interpretiert

407

https://doi.org/10.5771/9783748944607-377 - am 21.01.2026, 18:42:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607-377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


deutet der Person ein selbstständiges und verantwortungsvolles Handeln
zuzugestehen. D. h. es hat nichts damit zu tun, ob eine Person über 18 Jahre
alt ist oder nicht. Es gibt ferner keinen Grund, „erwachsen“ in einem Ganz-
oder-Garnicht-Sinn zu verwenden. Ist Autonomie graduell, dann muss
Erwachsensein ebenfalls einen graduellen Charakter haben. Eine Person
kann in einem Bereich viel, in einem anderen wenig wissen, verstehen
oder begreifen. Das gilt ebenfalls in Bezug aufs autonome Handeln. Arendt
([1958] 2020, 270) spricht denn auch davon, dass Kinder „graduell“ mit der
Welt vertraut gemacht werden müssen. Dies ist besser mit einem Verständ‐
nis vereinbar, welches Kinder und Erwachsene als Kontinuum versteht, als
eines, welches davon ausgeht, eine Person sei entweder ein Kind oder eine
Erwachsene.

Die Konsequenz daraus, die strikte Trennung zwischen Kindheit und
Erwachsensein zurückzuweisen und die beiden Begriffe als Extrema eines
Kontinuums zu verstehen, lässt sich anhand eines weiteren Kritikpunkts
an „Die Krise der Erziehung“ illustrieren. Schutz und Sandy (2015) argu‐
mentieren, Arendts Position zur Erziehung sei nicht mit ihren anderen
Schriften kompatibel, da sie in diesen keine so strikte Trennung zwischen
der öffentlichen und der privaten Sphäre vornehme wie in „Die Krise
der Erziehung“. Derweil für Schutz und Sandy Kinder nicht verfrüht mit
der konfliktgeladenen Öffentlichkeit in Kontakt kommen sollten, kann die
Bühne deliberativer Freundschaft eine beschränkte Öffentlichkeit herstel‐
len, die erlaubt, Kinder in der Schule mit der Öffentlichkeit in Kontakt zu
bringen und ihnen die notwendigen Fähigkeiten für politische Partizipati‐
on mitzugeben. Schutz und Sandy liegen richtig, wenn sie argumentieren,
im Kontext von Freundschaften und durch Diskussionen in der Schule
über die Welt, welche sie durch den unterrichteten Stoff sowie ihre eige‐
nen Erfahrungen kennenlernen, formten Kinder kleine deliberative (Teil‑)
Öffentlichkeiten (38). Und diese können und sollen Räume sein, in denen
Kinder jene Kompetenzen lernen, die sie fürs Politische benötigen. Verste‐
hen wir Kind–Erwachsensein als Kontinuum, lässt sich Schutz und Sandys
Position gar bis zu einem gewissen Grad mit Arendts Argumentation ver‐
söhnen. Denn je näher Kinder und Jugendliche daran sind, erwachsen im
normativen Sinn zu sein, desto mehr bewegen sie sich aus dem Privaten
hinaus in die Öffentlichkeit. Damit folgt daraus, die strikte Trennung zwi‐
schen Kindheit und Erwachsensein zu verneinen, die Aufgabe der strikten
Trennung zwischen privat und öffentlich. Für die Schule bedeutet dies
aber auch, dass sie in einem Spannungsfeld zwischen der privaten und
öffentlichen Sphäre agieren muss.

7 Progressive Sicherheit

408

https://doi.org/10.5771/9783748944607-377 - am 21.01.2026, 18:42:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607-377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Dies hat Konsequenzen für ein Bildungssystem. Lilja (2018, 545–48)
argumentiert in seiner Auseinandersetzung mit Arendts Position zur politi‐
schen Erziehung, diese könne nicht politisch sein, da die Institution Schule
nicht durch jene Gleichheit gekennzeichnet ist, die eine Voraussetzung fürs
politische Handeln ist. Dies bedeutet aber nicht, Bildung sei kein wichtiges
Werkzeug, um die nächste Generation auf die politische Partizipation vor‐
zubereiten. Es muss aber mit Bedacht eingesetzt werden, soll Bildung kein
Instrument für Konformität und politische Untätigkeit werden, sondern auf
Emanzipation zielen. In diesem Sinne ist Bildung einerseits eine Vorausset‐
zung aber auch eine Gefahr für das Politische. Folglich braucht es eine
(politische) Bildung, die auf einen „utopischen Morgen“ verzichtet, um die
Natalität der Heranwachsenden zu bewahren (Oeftering 2013, 178). Das
Utopische gehört demnach in die Öffentlichkeit.

Arendt gibt uns in „Die Krise der Erziehung“ zwei Aspekte von auto‐
nomiefördernder Bildung: Integration respektive Orientierung und Eman‐
zipation. Derweil sie auf den ersten Aspekt vertieft eingeht, erwähnt sie
den zweiten lediglich am Rande. Dies mag Arendts ausgesprochen konser‐
vativem Erziehungsbegriff geschuldet sein. Dieser unterscheidet sich aber
von anderen konservativen Bildungs- bzw. Erziehungskonzeptionen durch
die Betonung der Bedeutung „des Neuen“ für den Bereich der Erziehung
(173). Dem Neuen ist wiederum die Emanzipation inhärent. Arendt äussert
sich nicht dazu, wie Erziehung umzusetzen sei. Ohne in die pädagogischen
Details gehen zu wollen – was nicht das Ziel dieser Arbeit ist –, können wir
die beiden Aspekte noch genauer fassen.329 Wie ich anderswo argumentiert
habe (Hubacher 2021, 33–34), verlangt eine Bildung, die das Ideal der Auto‐
nomie befördert, den Kindern und Jugendlichen die Orientierung in der
Welt zu ermöglichen. Damit man sich in der bestehenden Gesellschaft be‐
wegen kann, muss man den Status quo verstehen. Dies ist ebenfalls wichtig,
um im bestehenden Kontext selbstbestimmt handeln zu können. Folglich
muss eine autonome Person in der Lage sein, mit Argumenten, Urteilen
und Meinungen umzugehen, diese zu kontextualisieren, Rechtfertigungen
und Gründe gegeneinander abzuwägen und bestehende Strukturen zu er‐
kennen. Eine Bildung, die Kindern und Jugendlichen keine Orientierung
in der Welt und der Gesellschaft bietet, ist dogmatisch und realitätsfremd.
Deshalb bei Orientierung stehenzubleiben, wäre aber ebenfalls dogmatisch.
Autonomiebefördernde Bildung ist ebenfalls eine Bildung, die kritisches

329 Für einen Vorschlag einer Politischen Bildung, die sich an Arendt orientiert, siehe
z. B. Oeftering (2013).

7.2 Sicherheit progressiv interpretiert

409

https://doi.org/10.5771/9783748944607-377 - am 21.01.2026, 18:42:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607-377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Denken und Hinterfragen des Status quo und damit den berechtigten
Widerspruch fördert. Folglich ist eine autonomiefördernde Bildung eine
Bildung, die im Spannungsfeld zwischen Orientierung und Integration auf
der einen und Emanzipation auf der anderen Seite stattfindet. Die beiden
Funktionen lassen sich zwar konzeptionell trennen, sind aber eng mitein‐
ander verbunden. Um sich emanzipieren zu können, muss man zunächst
wissen und artikulieren, was man am Status quo als gut, akzeptabel usw.
respektive schlecht, nicht optimal usw. empfindet, womit Orientierung eine
notwendige Voraussetzung für autonomes Handeln ist. Diese Kritik setzt
wiederum Analysen – sowohl in Bezug auf bestehende Strukturen als auch
in Bezug auf eigene Handlungsmöglichkeiten – voraus.

Vor diesem Hintergrund lässt sich Macedos Argument für eine politische
Bildung auf eine Weise reformulieren, welche die Gefahr der Indoktrinati‐
on anerkennt. Wie Macedo korrekterweise bemerkt, sind liberaldemokra‐
tische Staaten prinzipiengestützte politische Organisationsformen. Welche
Prinzipien eine so verfasste Gesellschaft im politischen Kontext leiten (sol‐
len), ist oftmals im (Verfassungs‑)Recht kodifiziert. Das Recht informiert
die Bewohner*innen eines Staates folglich darüber, welche Prinzipien dies
jeweils sind. Anerkennen wir die Orientierungsfunktion von Bildung, dann
soll diese unter anderem Kinder und Jugendliche über die Prinzipien
aufklären. Kinder und Jugendliche sollen einerseits lernen, welche Rechte
ihnen der Staat zugesteht und welche Pflichten er ihnen auferlegt. Ande‐
rerseits sollen sie die bestehenden politischen Institutionen und Partizipati‐
onsformen kennenlernen, die ihnen der Staat einräumt. Das ist aber nicht
das Ende der Bildung, soll sie autonomiefördernd sein. Sie muss den Kin‐
dern und Jugendlichen ebenfalls beibringen, wie sie den Status quo kritisch
hinterfragen können. Dies bedeutet auch – contra Macedo –, dass sie die
Prinzipien und/oder Institutionen des Status quo ablehnen dürfen.

Stellt dies nicht die Relevanz von Prinzipien infrage? Kukathas (2001,
328) hinterfragt denn auch in seiner Argumentation gegen Macedo die
Rolle, die Prinzipien in einer liberalen Gesellschaft spielen. Für ihn halten
nicht geteilte Prinzipien, sondern gemeinsame Institutionen plurale liberale
Gesellschaften zusammen und lassen Menschen mit unterschiedlichen mo‐
ralischen, religiösen, kulturellen und politischen Einstellungen zusammen‐
leben. Kukathas liegt mit seiner Einschätzung nicht falsch, bedenkt man die
integrative Wirkung, die politische Institutionen besitzen können. Aber sich
ausschliesslich auf diese zu verlassen, kann kontraproduktiv sein. Erstens
waren und sind viele Institutionen nicht universell und es werden immer
wieder Personen oder Personengruppen ausgeschlossen und marginalisiert.

7 Progressive Sicherheit

410

https://doi.org/10.5771/9783748944607-377 - am 21.01.2026, 18:42:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607-377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Zweitens ist eine Gesellschaft, die sich nicht auf einige grundlegende poli‐
tische Prinzipien einigt, kaum handlungsfähig. Es wäre aber eine Anmas‐
sung, im Vornherein bestimmen zu wollen, welche Prinzipien das sind und
wie sie zu interpretieren sind. Ebenfalls gibt es – contra Macedo – keinen
Grund, anzunehmen diese Prinzipien müssten zwingend „liberaler“ Natur
sein. Diese sind im Rahmen eines politischen Prozesses zu bestimmen.
Damit dies aber gelingen kann, muss eine Gesellschaft gewisse geteilte
epistemische Prinzipien haben. Die Notwendigkeit dafür zeigt Lynch (2016,
45–50) in Bezug auf das Internet auf. Durch die Bereitstellung von mehr
Informationen gibt uns das Internet nicht nur mehr Dinge, über die wir
uns nicht einig werden können, sondern es ermöglicht uns auch eine
leichtere Auswahl und Selektion der Quellen, die unsere bestehenden Mei‐
nungen bestätigen. Dies erlaubt uns aber ebenfalls in den meisten Fällen,
Informationen zu finden, die unsere Weltsicht stützten. Und sobald sich
die Referenzsysteme, auf die wir uns beziehen, nicht mehr decken, haben
wir keine Möglichkeit mehr, zu entscheiden, welche Positionen vernünftig
sind und welche nicht. Fehlen uns gemeinsame epistemische Prinzipien, ist
es uns nicht möglich, auf Basis von Gründen zusammen zu sprechen und
zu handeln, da wir keine Möglichkeit haben, den Wahrheitsgehalt einer
Aussage zu bewerten. Können wir dies aber nicht, bleibt uns nichts anderes
übrig, als uns anzuschreien, was aber kaum mit demokratischem Zusam‐
menleben vereinbar ist. Auf dieser Grundlage lässt sich argumentieren, ein
Bildungssystem soll zu einer bestimmten Haltung erziehen, nämlich zu
einer kritischen-rationalen.

Ein Bildungssystem, das an diesen Grundsätzen ausgerichtet ist, besitzt
ein hohes Legitimationspotenzial. Sollen uns Autoritäten helfen, bessere
rationale Denker*innen zu sein, dann hat ein auf Orientierung und Eman‐
zipation ausgerichtetes Bildungssystem grosse Chancen auf normale Recht‐
fertigung. Wir haben darüber hinaus verschiedene Gründe, Kompetenzen
zu erwerben, die uns erlauben, uns mit uns und der Welt auseinanderzu‐
setzen sowie uns in bestehenden Gesellschaften zu bewegen. Dies kann
pragmatischer (z. B. arbeitsmarktrelevante Skills) oder ethischer Natur sein
(z. B. Selbstrespekt) und sich aus unterschiedlichsten Perspektiven ergeben.
Damit hat ein emanzipatorisches Bildungssystem ebenfalls das Potenzial,
die Abhängigkeitsthese zu erfüllen, was ihm legitime Autorität verliehe. Wie
im Fall der sozialstaatlichen Institutionen, so können wir aber auch im
Falle des Bildungssystems weder dessen Rechtfertigung noch dessen Legiti‐
mation im Vornherein bestimmen. Die Frage, ob es normale Rechtfertigung
erreicht und ob es die Abhängigkeitsthese erfüllt, können wir nicht gene‐

7.2 Sicherheit progressiv interpretiert

411

https://doi.org/10.5771/9783748944607-377 - am 21.01.2026, 18:42:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607-377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


rell, sondern lediglich im Einzelfall feststellen. Damit ist die Frage, wie ein
Bildungssystem auszugestalten ist, gleichermassen nicht im Allgemeinen
zu bestimmen. Vielmehr muss die Ausgestaltung kontextsensitiv erfolgen,
damit die Autorität die notwendige dialogische Qualität erreichen kann.

Die hier umrissenen Bereiche staatlichen Handelns decken nicht das
gesamte Repertoire ab, welches wir von existierenden Staaten kennen. Dies
ist aber keine Schwäche der progressiven Sicherheit, das Gegenteil ist der
Fall. Erstens ist nicht gesagt, dass lediglich sozialstaatliche Institutionen
und das Bildungssystem Chancen haben, de jure Autorität zu besitzen. Die
Autorität weiterer Institutionen, die freiheits- und autonomiefördernd sind,
können ebenfalls legitimiert werden. Zweitens handelt es sich bei progres‐
siver Sicherheit nicht um ein konservatives Projekt, welches darauf zielt,
möglichst alle staatlichen Handlungsfelder zu legitimieren. Drittens folgt
daraus, die Legitimation einer Vielzahl von Institutionen zu verneinen,
nicht eine a priori Verneinung der Möglichkeit, bestehende Institutionen
für den Moment zu rechtfertigen.

7.2.3 Einwände gegen die progressive Sicherheit

Progressive Sicherheit erlaubt, in existierenden Staaten bestimmte Hand‐
lungsbereiche zu legitimieren. Der effektive Umfang wird dabei sowohl
von Staat zu Staat als auch von Zeitpunkt zu Zeitpunkt verschieden sein.
Wie der letzte Abschnitt deutlich machte, können wir aber in jedem Fall da‐
von ausgehen, dass die Handlungsbereiche, die legitimiert werden können,
weniger umfangreich sein werden, als die gesamte Palette staatlichen Han‐
delns. Damit bildet progressive Sicherheit lediglich die Grundlage für einen
Minimalstaat, wenngleich sich dieser nicht mit den üblichen Assoziationen
deckt, die der Begriff hervorruft. Der Staat ist nicht wie beispielsweise
bei Nozick (1974) allein dafür da, als Nachtwächterstaat die individuellen
Rechte zu schützen und durchzusetzen. Sein Fokus liegt vielmehr darauf,
unter anderem durch soziale Sicherheit und Bildung Freiheit zu ermögli‐
chen. Da diese Position kontrovers sein wird, gehe ich zum Abschluss auf
drei mögliche Einwände ein. Deren Diskussion wird die Kernaspekte der
progressiven Sicherheit klarer machen und deren analytischen Mehrwert
hervorheben.

Ich habe das hier skizzierte Konzept der progressiven Sicherheit als
eine liberale Antwort auf die anarchistische Herausforderung präsentiert.
Ein erster Einwand kann auf diesen Aspekt fokussieren. Man kann sich

7 Progressive Sicherheit

412

https://doi.org/10.5771/9783748944607-377 - am 21.01.2026, 18:42:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607-377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


fragen, ob progressive Sicherheit das Etikett „liberal“ verdient. Das verbin‐
dende Konzept des Liberalismus sei Freiheit, nicht Sicherheit. Die Idee,
möglichst viele sollen die Möglichkeit erhalten, ihre Freiheiten zu nutzen,
welche der progressiven Sicherheit zugrunde liege, zeige eher in Richtung
einer sozialistischen oder anarchistischen Theorie. Aus dem Fokus für Si‐
cherheit folgt aber nicht, Freiheit sei dieser nachgeordnet. Mein Argument
ist, dass zwischen den beiden Konzepten eine Verbindung besteht. Man
kann ohne gewisse Sicherheiten nicht frei handeln, womit Sicherheit eine
Voraussetzung für Freiheit ist. Sicherheit verstehe ich daher nicht als etwas,
was mit Freiheit in einer agonistischen Beziehung steht. Es geht um die
Sicherheit der Freiheit, weshalb Bildung ebenfalls darunterfällt. Diese dient
dazu, in einem gewissen Sinne unsere Fähigkeiten zu sichern, ohne die
wir nicht autonom handeln können. Dieser Blickwinkel, der danach fragt,
was Freiheit ermöglicht, mag nicht genuin liberal sein. Meine Diskussion
im Abschn. 6.1.2 zeigte beispielsweise, wie wichtig Freiheit im anarchisti‐
schen Denken ist. Das macht aber eine Position, die diesen Blickwinkel
einnimmt, nicht automatisch aliberal. Darüber hinaus ist progressive Si‐
cherheit selbst dann eine liberale Antwort auf die anarchistische Herausfor‐
derung, wenn Sicherheit nicht ein klassischer und egalitärer Liberalismus
verbindendes Konzept ist und meine Überlegungen lediglich mit einer sozi‐
alliberalen – d. h. die Notwendigkeit, Freiheit allen zugänglich zu machen,
betonende – Position vereinbar sind. Denn eine sozialliberale ist noch
immer noch eine liberale Position.

Ein weitaus gewichtigerer Einwand könnte lauten, progressive Sicherheit
habe angesichts der anarchistischen Herausforderung Staatlichkeit zu rasch
preisgegeben. Dieser Einwand könnte argumentieren, die in Abschn. 4 prä‐
sentierte Negierung der politischen Pflicht als überzeugend zu betrachten,
sei falsch. Man könnte sich auf den Standpunkt stellen, es sei entweder auf
der Basis von transaktionalen, assoziativen oder die natürliche Pflicht beto‐
nenden Ansätzen oder einer Kombination davon möglich, eine politische
Pflicht gegenüber bestehenden Staaten herzuleiten. Derweil diese Möglich‐
keit besteht, haben wir gute Gründe anzunehmen, bestehenden Staaten
seien dafür zu reformieren, indem zum Beispiel auf eine überzeugende
Weise freiwillige Zustimmung integriert wird (vgl. Abschn. 4.1.5). Dies ist
zumindest ein Indiz, dass die politische Pflicht nicht für das konservative
Unterfangen geeignet ist, den Status quo zu legitimieren, sondern ebenfalls
nach Anpassungen verlangt, damit Zustimmung eine relevante Rolle spie‐
len kann oder damit aus den jetzigen politischen Gemeinschaften echte
Gemeinschaften werden (vgl. Abschn. 2.2.5, 4.1.1). Progressive Sicherheit

7.2 Sicherheit progressiv interpretiert

413

https://doi.org/10.5771/9783748944607-377 - am 21.01.2026, 18:42:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607-377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nimmt diesen Aspekt auf, ohne daraus zu schliessen, bestehende Staaten
seien aus moralischer Sicht handlungsunfähig, und erlaubt einen differen‐
zierten und kritischen Blick auf Staatlichkeit. Die kritische Einstellung
gegenüber dem Staat respektive dessen Autorität ist dem Liberalismus in
meinem Verständnis inhärent. Staatliche Eingriffe schränken aus diversen
Gründen Freiheiten ein – und sind damit aus liberaler Sicht auf ein Mini‐
mum zu beschränken. In diesem Sinn gibt progressive Sicherheit Staatlich‐
keit nicht mehr preis, als viele liberale Positionen es tun. Zudem folgt aus
progressiver Sicherheit keine apriorische Ablehnung von Staatlichkeit. Die‐
se ist eine valide Option, wie sich politische Gemeinschaften organisieren
können, die uns Vorteile bringen. Darüber dürfen die Nachteile aber nicht
vergessen gehen. Staaten mögen zurzeit die dominante Form politischer
Organisation sein und in vielen Fällen können wir sagen, sie seien die beste
Lösung, die wir haben. Aber die beste vorhandene ist nicht notwendiger‐
weise eine optimale Lösung und angesichts der gewichtigen Nachteile, die
Staatlichkeit mit sich bringt, tun wir gut daran, bessere Lösungen zu suchen
und Bestehendes zu optimieren.

Der Verweis auf die Nachteile der heute dominanten Form politischer
Organisation kann man als Grundlage für einen weiteren Einwand gegen
progressive Sicherheit nehmen. Der Vorwurf könnte lauten, bei dieser
handle es sich lediglich um Staatsphobie im sprichwörtlichen Schafspelz. In
einer Vorlesung 1979 hat Michel Foucault (2006) den Begriff Staatsphobie
verwendet, um die in der französischen Linken verbreitete grundsätzliche
Ablehnung von Staatlichkeit zu bezeichnen. Diese führt gemäss Foucault
aber zu analytischen Problemen. Der Staat wird unter anderem als Mo‐
nolith wahrgenommen, wodurch die einzelnen Institutionen analytisch
nicht mehr getrennt werden können. Dadurch werden ein Konzentrati‐
onslager und eine Sozialversicherung analytisch Teil derselben Kategorie
Staat (2:263). Darüber hinaus verkennt die Disqualifikation durch das
Schlimmste die Vorteile, die uns Staaten bringen, durch den Verweis auf
die schlimmsten Auswüchse von Staatlichkeit (2:263–64). Interpretiert man
progressive Sicherheit dahingehend, ihr Ziel bestehe darin, den Staat auf
ein Minimum zurückzudrängen, dann kann man in Anschluss an Foucaults
Überlegungen argumentieren, es handle sich bei diesem Ansatz um eine
Form von Staatsphobie. Denn der Staat werde primär als Übel und Ge‐
fahr gesehen, die es zurückzudrängen gilt. Die Gefahren und Nachteile
einer staatlich verfassten Gesellschaft mögen meine Analyse motiviert ha‐
ben, es handelt sich dabei aber nicht um eine Disqualifikation durch das
Schlimmste. Vielmehr ist das Gegenteil der Fall. Der Fokus liegt auf den

7 Progressive Sicherheit

414

https://doi.org/10.5771/9783748944607-377 - am 21.01.2026, 18:42:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607-377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


positiven Aspekten, die kollektives Handeln im Allgemeinen und staatliches
im Speziellen haben. In diesem Sinne handelt es sich bei progressiver
Sicherheit eher um eine Legitimation durch das Beste, ohne darüber aber
die Schattenseiten von Staatlichkeit zu vergessen oder in eine Staatsfixation
zu verfallen. Zusätzlich ist progressive Sicherheit ein analytischer Zugang
zu Staatlichkeit, der nicht eine differenzierte Betrachtung erlaubt und ver‐
langt: Ein Konzentrationslager ist für progressive Sicherheit nicht dasselbe
wie eine Sozialversicherung. Ebenso ist nicht jede Sozialversicherung auto‐
matisch legitimiert. Progressive Sicherheit ist kontextsensitiv und versteht
den Staat nicht als Monolith, sondern als ein Geflecht von verschiedenen,
miteinander verknüpften Institutionen oder Institutionengefügen.

7.2 Sicherheit progressiv interpretiert

415

https://doi.org/10.5771/9783748944607-377 - am 21.01.2026, 18:42:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607-377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783748944607-377 - am 21.01.2026, 18:42:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607-377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	7.1 Eine liberale Antwort auf die anarchistische Herausforderung
	7.2 Sicherheit progressiv interpretiert
	7.2.1 Sozialstaat
	7.2.2 Bildungssystem
	7.2.3 Einwände gegen die progressive Sicherheit


