7 Progressive Sicherheit

Die Beschiftigung mit Simmons im Abschn. 4 hat uns gezeigt, dass keine
der traditionellen Grundlagen fiir die politische Pflicht in der Lage ist,
das konservative Projekt zu stiitzen, bestehende de facto Autorititen zu
legitimieren. In der Konsequenz besitzen bestehende Staaten gegeniiber
den meisten ihrer Biirger*innen keine de jure Autoritit auf der Basis des
politischen Sollens. Damit ist aber weder die Moglichkeit ausgeschlossen,
zukiinftige Staaten zu legitimieren, noch jene, das Handeln bestehender
staatlicher Akteur*innen zu rechtfertigen. Dazu kommt eine natiirliche
Pflicht, gerechte Institutionen zu unterstiitzen oder mindestens nicht an
ihrem Funktionieren zu hindern. Dies hat Konsequenzen fiir bestehende
Staaten und deren Handeln sowie unseren Umgang damit. Aus deren feh-
lender Legitimation folgt nicht per se ein Widerstandsgebot, da es uns in
vielen Fallen moglich sein wird, die bestehenden Institutionen zu rechtfer-
tigen. Daraus ergibt sich vermutlich ein breites gerechtfertigtes staatliches
Aufgabenfeld. Die Rechtfertigung staatlichen Handelns ist auf moralischer
Ebene aber schwicher, als dessen Legitimation. Kénnen wir im ersten Fall
lediglich die staatlichen Institutionen gegen Einwéinde verteidigen, kdnnen
wir im zweiten eine Berechtigung ableiten. Daraus ergeben sich wiederum
starkere Anspriiche gegeniiber den Biirger*innen.

Akzeptieren Verteidiger*innen legitimer staatlicher Autoritit Simmons’
Argumentation, steht ihnen der Ausweg offen, staatliche Autoritit iiber eine
andere Quelle als die politische Pflicht zu legitimieren. Mit einem solchen
Ansatz haben wir uns im Abschn. 5 auseinandergesetzt. Anhand von Raz’
Ansatz habe ich gezeigt, dass sich - contra Simmons - aus der Moglichkeit,
staatliches Handeln zu rechtfertigen, legitime staatliche Autoritdt ableiten
lasst. Dies bedeutet aber nicht, wie die radikale Interpretation von Raz’
Dienstleistungskonzeption gezeigt hat, das Ende der anarchistischen He-
rausforderung. Daraus, Autoritit als eine Dienstleistung zu verstehen, leitet
sich eine Berechtigung der Anarchist*innen ab, die Legitimitit ihrer Insti-
tutionen beweisen zu konnen. In Reaktion darauf koénnen Etatist*innen
argumentieren, die anarchistischen Vorstellungen seien naiv oder utopisch,
weshalb eine etatistische Ordnung - quasi im Ausschlussverfahren - die
einzig realistische Option sei.

377

https://dol.org/10.5771/8783748944607-377 - am 21.01.2026, 18:42:26. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - [/ Emm.


https://doi.org/10.5771/9783748944607-377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

7 Progressive Sicherheit

Im Abschn. 6 habe ich argumentiert, eine anarchistische Gesellschaft sei
auf Institutionen und eine institutionalisierte Ordnung angewiesen. Deren
Funktionsweise ist aber — da ihnen das Prinzip der Souveranitit fremd
ist - grundsatzlich verschieden davon, wie heutige staatliche Institutionen
funktionieren. Dariiber hinaus spielen aus Fairnessiiberlegungen und dem
Bestreben nach einer egalitiren Gesellschaft informelle respektive nicht in-
stitutionalisierte Raume eine gewichtige Rolle, um allen die Méglichkeit zu
geben, ungeachtet ihrer politischen Ressourcen ihre Freiheit in und durch
Gesellschaft zu verwirklichen. Die im letzten Kapitel skizzierte positive an-
archistische Herausforderung drehte sich um das Bild einer netzwerkartig
organisierten Gesellschaft oder ein Netz von Gesellschaften, welche grund-
satzlich auf Zwang verzichten und das Konzept der Souverénitét zuriick-
weisen. Selbst wenn die Vorstellung einer egalitaren, gewaltfreien und auf
Zwang verzichtenden Gesellschaft auf den ersten Blick naiv oder utopisch
klingt, habe ich den Utopievorwurf zuriickgewiesen. Weder muss eine an-
archistische Position auf die nicht {iberzeugende These der Giite des Men-
schen zuriickgreifen, noch ist die Idee einer politischen Organisation ohne
Souverdnitit naiv. Die Beschiftigung mit der positiven anarchistischen
Herausforderung hat uns Konzepte gezeigt, die eine zwangsdrmere politi-
sche Ordnung plausibler machen. Die Vorstellung einer anarchistischen
Demokratie — verstanden als eine partizipative Direktdemokratie (vgl. dazu
Davis 2019; McKay 2008, 1:41) - sowie jene von anarchistischen Institutio-
nen zeigen Wege auf, wie gesellschaftliche Institutionen ohne Souveranitit
handlungsfihig sein konnen (vgl. Abschn. 6.1.3). Die Idee des entsetzten
Rechts zeigt zudem auf, wie ein gesellschaftliches Normensystem auf eine
nicht triviale Weise performativ sein kann, ohne auf Zwang und Diszipli-
nierung zuriickzugreifen (vgl. Abschn. 6.2.2). Daran ankniipfend wirkt eine
egalitire und gerechtere Gesellschaft, welche Freiheit ermdglicht sowie Wi-
derspruch und Dissidenz als Partizipation versteht, als eine mdgliche Alter-
native zum Status quo, die sich nicht als (zu) utopisch zuriickweisen lésst.
Darauf, den Utopievorwurf zuriickzuweisen, folgt aber keine automatische
Validierung einer anarchistischen Position. Ebenso wenig folgt daraus, es
sei unmoglich, eine etatistische Position zu verteidigen. Die Riickweisung
zeigt lediglich auf, dass anstelle einer pauschalen, eher auf Vorurteilen
beruhenden Ablehnung anarchistischer Positionen und Uberlegungen eine
ernsthafte Auseinandersetzung mit den verschiedenen Anarchismen ange-
bracht ist. Trotz des Fokus auf die Praxis ist anarchistisches Denken auch
auf theoretischer Ebene ein lohnender Gegenstand, der einen einzigartigen
Zugang zum Spannungsfeld Individuum-Gesellschaft erlaubt.

378

https://dol.org/10.5771/8783748944607-377 - am 21.01.2026, 18:42:26. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - [/ Emm.


https://doi.org/10.5771/9783748944607-377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

7.1 Eine liberale Antwort auf die anarchistische Herausforderung

Die in dieser Arbeit skizzierte anarchistische Herausforderung zeigt in
ihrer negativen Formulierung damit die Grenzen staatlicher Autoritit auf.
Wir kénnen das Handeln bestehender Staaten zwar teilweise rechtfertigen,
aber nicht legitimeren. In ihrer positiven Formulierung stellt die anarchisti-
sche Herausforderung Staatlichkeit als einzige Moglichkeit infrage, eine Ge-
sellschaft politisch zu organisieren. Verteidiger*innen staatlicher Autoritat
kénnen diese Herausforderung wiederum produktiv nutzen, indem sie sich
von den anarchistischen Vorstellungen fiir ihren Versuch inspirieren lassen,
legitime staatliche Institutionen zu entwickeln. In diesem Kapitel umreisse
ich, wie ein solches Projekt aussehen kénnte, indem ich eine liberale Ant-
wort auf die anarchistische Herausforderung formuliere (Abschn.7.1), die
das Konzept Sicherheit autonomiefordernd deutet (Abschn. 7.2).

7.1 Eine liberale Antwort auf die anarchistische Herausforderung

Auf die im Kontext dieser Arbeit relevante Frage, ob die umrissene anar-
chistische Herausforderung die Moglichkeit widerlegt, die Autoritét beste-
hender Staaten zu legitimieren, konnen wir auf Basis der Uberlegungen im
Abschn. 3 eine erste Antwort geben. Wie die Beschiftigung mit Robert Paul
Wolffs positiven Ansatz gezeigt hat, sind Autonomie und Autoritit nicht
unvereinbar. Vielmehr sind Autorititen eine notwendige Voraussetzung fiir
ein autonomes Leben. Damit ist eine prinzipielle Zuriickweisung des Staa-
tes nicht plausibel. Da der Anarchismus aber nicht mit Antiautoritarismus
gleichzusetzen ist (De George 1978, 92; McLaughlin 2007, Abschn. 1.2), folgt
daraus, die Vereinbarkeit von Autonomie und Autoritit zu akzeptieren,
nicht zwingend eine Verneinung anarchistischer Positionen.

Die Beschiftigung mit Simmons’ Projekt im Abschn. 4 hat die Schwiche
des konservativen Projektes, staatliche Autoritit zu legitimieren, deutlich
gemacht, was auf den ersten Blick fiir eine anarchistische Position zu spre-
chen scheint. Eine solche Konklusion iibersihe aber den Ansatz, Staatlich-
keit als progressives Projekt zu verstehen.??® Diesen Gedanken aufnehmend
kénnen wir die Zuriickweisung der politischen Pflicht und die positive
anarchistische Herausforderung als eine Kritik am jetzigen etatistischen

296 Diese Moglichkeit lasst sich interessanterweise gerade am Beispiel des Nationalstaa-
tes validieren. Dieser besass als Konzept zunichst einen emanzipatorischen Charak-
ter, verlor diesen aber mit der Zeit und nahm im Laufe des 19. und frithen 20.
Jahrhunderts immer mehr antiliberale Charakteristika an (Mommsen 1990, 212).

379

https://dol.org/10.5771/8783748944607-377 - am 21.01.2026, 18:42:26. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - [/ Emm.


https://doi.org/10.5771/9783748944607-377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

7 Progressive Sicherheit

Status quo lesen. So weist die skizzierte anarchistische Herausforderung
auf die Herausforderungen hin, die sich durch Staatlichkeit fiir ein freies
und selbstbestimmtes Leben ergeben. Zu nennen ist etwa die Gewaltfor-
migkeit des Rechts, welche sich durch dessen zwangsbewehrten Charakter
ergibt. Das (aktuelle) Rechtssystem ist zwangsbewehrt und Rechtspflich-
ten sind bei Nichterfiillung durch staatliche Anordnung oder Androhung
durchsetzbar (Hoerster 2006, 12). Dabei entwickelt bereits die Moglichkeit,
uns zu sanktionieren, kommen wir einer rechtlich begriindeten oder ge-
schiitzten Pflicht nicht nach, eine disziplinierende und unsere Handlung
beeinflussende Wirkung. Diese hat wiederum das Potenzial, unsere Au-
tonomie einzuschrdnken und uns davon abzuhalten, unsere Vorstellung
eines guten Lebens zu verwirklichen. Selbst wenn wir das Rechtssystem
ganz oder teilweise rechtfertigen oder gar legitimieren kénnen, bleiben
sowohl der staatliche Anspruch als auch die effektive Durchsetzung davon
zumindest teilweise problematisch. Denn Gewalt bleibt Gewalt, egal wer
oder was deren Urheber*in ist. Daran anschliessend verweist die anarchisti-
sche Herausforderung auf den hegemonialen Charakter des Konzepts der
Souverdnitit. Die Idee, eine Person oder eine Gruppe von Personen kén-
ne letztinstanzlich und abschliessend entscheiden, mag aus prozeduralen
Griinden erstrebenswert sein. Gleichzeitig ist es aber auch ein Mittel der
Unterdriickung und tibermassigen Beeinflussung. Dariiber hinaus fiithrt
diese Art von Autoritit potenziell dazu, dass unsere Uberlegungen und
Handlungen voneinander abgekoppelt werden.?” Diese Punkte sind kaum
mit einem dialogischen Verstdndnis von Autoritdt vereinbar, das der Idee
der Dienstleistungskonzeption, so wie wir diese im Abschn. 5 entwickelt
haben, zu eigen ist. Haben lediglich sichtbare, d.h. uns Griinde gebende
Autoritdten Aussicht auf Legitimitét, dann ist eine auf Zwang und abschlies-

297 Aus diesem Potenzial folgt aber nicht, Souverdnitdt respektive souverdne Autoritit
sei theoretisch nicht zu rechtfertigen oder zu legitimieren. Die Idee der Letztinstanz-
lichkeit ist dahingehend problematisch, als dass wir im Politischen immer wieder
durch Unentscheidbares heimgesucht werden. Wollen wir eine genuine Entschei-
dung iiber ¢ treffen, miissen wir uns der Moglichkeit stellen, dass ¢ nicht entscheid-
bar ist. Ist Unentscheidbares ein Element des Politischen, dann ist Souverénitit
damit entweder nicht oder lediglich begrenzt vereinbar. Ein moglicher Ausweg
wire, politische Entscheide als temporir zu betrachten und damit die Option offen
zu lassen, sich spiter gegebenenfalls umzuentscheiden. Doch auch das stellt die Ver-
einbarkeit des Politischen mit Souverédnitdt infrage. Fir eine kritische Betrachtung
von ,souveranen‘ Entscheiden im rechtlichen Kontext, siehe z.B. Loick (2012, 240-
44).

380

https://dol.org/10.5771/8783748944607-377 - am 21.01.2026, 18:42:26. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - [/ Emm.


https://doi.org/10.5771/9783748944607-377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

7.1 Eine liberale Antwort auf die anarchistische Herausforderung

sende Entscheide dringende Ordnung mittel- bis langfristig nicht haltbar.
Ein genuiner Dialog verlangt nach argumentativer Kommunikation.

Dariiber miissen wir aber nicht in eine Staatsphobie verfallen. Staatliche
Institutionen koénnen uns dabei helfen, den Griinden nachzukommen, die
fir uns gelten. Sie miissen ihre Legitimation aber fortlaufend beweisen
und diirfen sich Alternativen nicht verweigern, wie die Uberlegungen im
Abschn. 5 gezeigt haben. Etatist*innen konnen sich angesichts der positi-
ven anarchistischen Herausforderung nicht auf das Argument der Alterna-
tivlosigkeit berufen.?® Sie miissen vielmehr die bessere Performanz ihrer
Institutionen gegeniiber alternativen Ansédtzen beweisen. Die Performanz
darf dabei nicht auf die Kosten unserer Freiheit gehen, woran uns die Anar-
chist*innen ebenso wie die zeitgendssischen Republikaner*innen erinnern.
Staatliche Institutionen haben das Potenzial, selbst Quelle hegemonialer
Beziehungen zu werden, weshalb wir uns vor einer Staatsfixation hiiten
miissen. Herrschaft kann aber nicht nur politisch, sondern auch 6kono-
misch begriindet sein, was wiederum fiir Institutionen spricht, die Mog-
lichkeiten zur Herrschaft durch 6konomische Macht abbauen oder idea-
lerweise verhindern. Da demokratische Entscheidungsmechanismen von
einem Interesse zeugen, mit dem Biirger*innen in einen Dialog zu treten
und nicht einfach top-down fiir diese zu entscheiden (vgl. Abschn. 5.2.4),
muss ein positives etatistisches Projekt demokratisch sein. Denn ein zentra-
ler Bestandteil demokratischer Prozesse — der 6ffentliche Diskurs - ist eine
Voraussetzung fiir legitime Autoritdt im Sinne der Dienstleistungskonzepti-
on. In einer pluralistisch-demokratischen Gesellschaft, in der Deliberation
der modus operandi ist, diirften politische Institutionen zudem besser da-
rin sein, relevante Griinde zu erkennen und in ihren Entscheidungen zu
beriicksichtigen. Ebenfalls haben wir gute Griinde anzunehmen, eine plu-
ralistische Demokratie kénne die verschiedenen, aber inkommensurablen
Formen individuellen Gedeihens besser sichtbar machen. Dies erlaubt es
unter anderem, allfillige Koordinationsprobleme eher zu erkennen und zu
16sen.

298 Die These, Staatlichkeit sei alternativlos, kann man auf der Basis verschiedener
Argumente vertreten. So kann man zum Beispiel argumentieren, die Entwicklung
moderner Staaten sei eine quasi natiirliche historische Entwicklung (was aber, wie
wir gesehen haben, wenig zu iiberzeugen vermag, beachtet man einerseits die Tat-
sache, dass moderne Staaten historisch gesehen jung sind, und weist andererseits
ein teleologisches Geschichtsverstandnis zuriick, weil dieses die Zufilligkeit der
Geschichte ignoriert). Man konnte aber auch argumentieren, eine Gesellschaft
staatlich zu organisieren sei die beste Losung.

381

https://dol.org/10.5771/8783748944607-377 - am 21.01.2026, 18:42:26. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - [/ Emm.


https://doi.org/10.5771/9783748944607-377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

7 Progressive Sicherheit

Wir haben gute Griinde, ein positives etatistisches Projekt zu verfolgen,
das die genannten Eckwerte aufnimmt. Anerkennen wir die Mdglichkeit,
das Handeln bestehender Staaten in gewissen Fillen zu rechtfertigen, stellt
sich die Frage, wie wir den Status quo verdandern miissen, um Institutionen
mit legitimier Autoritdt zu schaffen. Wir mogen keine Pflicht haben, beste-
henden staatlichen Institutionen prinzipiell Widerstand zu leisten. Wie aber
im Abschn. 4.4.2 argumentiert, ist ein Gebot plausibel, legitime Strukturen
zu schaffen respektive gerechte Institutionen auf eine Weise zu verandern,
die deren Legitimation erlaubt. Auf individueller Ebene bedeutet dies, (po-
litische) Handlungen zu bevorzugen, die legitimationssteigernd respektive
-generierend sind.?%

Was bedeutet dies fiir das etatistische Projekt? Nehmen wir den Schutz
sowie die Steigerung der individuellen Autonomie als Ausgangspunkt, dann
zeigt die anarchistische Herausforderung, dass die Idee von Souverdnitit
entweder aufgegeben oder auf eine autonomieférdernde Grundlage gestellt
werden muss. Souverdne Autoritit entkoppelt die Handlungen eines Indivi-
duums von dessen Uberlegungen, weil der Souverin niemand neben sich
dulden kann. Er muss — um ein Souveran zu sein — das letzte Wort haben;
auch in Bezug auf die eigenen Kompetenzen (vgl. dazu z. B. Loick 2012, 43).
Hat eine Person oder Gruppe von Personen das letzte Wort, ist ein genui-
ner Dialog auf Augenhdhe nicht mehr moglich. Denn die souverane Person
oder Gruppe von Personen kann den Dialog jederzeit mit einer finalen
Entscheidung beenden. Dies stellt sie {iber die iibrigen Dialogpartner*in-
nen und gibt ihnen damit Macht, woraus eine beherrschende Position ent-
stehen kann. Es gibt Kontexte, in denen dies nicht problematisch ist. Den-
ken wir zum Beispiel an Eltern von Kindern, dann ist deren Habitus, fiir
ihre Kindern abschliessend zu entscheiden, prinzipiell nicht nur zuléssig,
sondern geboten.>*® Der Grund dafiir ist im Autonomiestatus der Kinder

299 Welche Handlungen angezeigt sind, ist vom Kontext abhéingig. So kénnen wir bei-
spielsweise durch unser Wahl- und - wo das moglich ist — Abstimmungsverhalten
Anliegen unterstiitzen, die das bestehende System auf eine legitimationssteigernde
Weise reformieren. Die gesellschaftlichen Rahmenbedingungen konnen aber auch
nach involvierteren Formen verlangen, die inner- oder ausserhalb der etablierten
Institutionen Anwendung finden.

300 Diese Aussage ist nicht mit jener zu verwechseln, Eltern dirften willkiirlich oder
gegen das Interesse des Kindes entscheiden. Ebenfalls verneint die Anerkennung der
»souveranen“ Autoritat der Eltern gegeniiber ihren Kindern nicht deren Rechte.

382

https://dol.org/10.5771/8783748944607-377 - am 21.01.2026, 18:42:26. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - [/ Emm.


https://doi.org/10.5771/9783748944607-377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

7.1 Eine liberale Antwort auf die anarchistische Herausforderung

zu suchen. Sie sind - und kénnen es noch nicht sein —3% keine autonomen
Akteur*innen und kénnen (noch) nicht mit ihren Eltern in einen egalitiren
Dialog treten. Der politische ist aber ein anderer Kontext, insbesondere
wenn wir eine demokratische Messlatte anlegen.392 Beriicksichtigen wir die
zentrale Stellung der Idee, die Biirger*innen sollen sich in einer demokra-
tisch verfassten Gesellschaft als gleichwertige und -berechtigte politische
Akteur*innen begegnen, dann gibt uns dies gute Griinde, Vergleichbares im
privaten Kontext ebenfalls einzufordern und die notwendigen Kompeten-
zen aufzubauen. Sollen Kinder spiter als autonome Biirger*innen politisch
partizipieren kdnnen, sind die dafiir notwendigen Fertigkeiten, Fahigkeiten
und Einstellungen zu fordern (vgl. dazu auch Barry 2001, 200). Unter
anderem in der deutschsprachigen politischen Bildung ist dieses Ziel unter
dem Stichwort politische Miindigkeit breit akzeptiert (Ziegler 2018, 98).
Kinder und Jugendliche sollen spéter in der Lage sein, informiert, interes-
sen- und wertegeleitet am Politischen teilhaben zu kénnen. Damit sind
demokratische Systeme auf emanzipatorische Bildungsarbeit angewiesen
(Losch 2010, 115). Fir Luara Ferracioli (2015, 376) ist diese Bildungsarbeit
klar eine staatliche Aufgabe, da fiir sie nur der Staat bzw. staatliche Autoritat
die Entwicklung individueller Autonomie fiir alle Kinder und Jugendliche
sicherstellen kann. Eine Position, die auch von liberalen Autor*innen wie
Brain Barry (2001, 201) geteilt wird. Autor*innen wie Chandran Kukathas
(2001) weisen die Idee staatlicher Bildung dagegen zuriick, weil diese unter
anderem nicht mit der liberalen Idee vereinbar sei, Staaten sollen uns nicht
indoktrinieren.

Ein Kernelement einer Demokratie ist die Vorstellung, es handle sich
dabei um ein gemeinsames Projekt gleichwertiger oder gleichberechtigter
Biirger*innen. Dies impliziert — egal wie wir die Frage beantworten, wel-
che Rolle die Biirger*innen einnehmen sollen - die Notwendigkeit eines

301 Piaget folgend sind Kinder etwa ab zehn Jahren in der Lage, autonom zu entschei-
den, nach welchen Normen sie handeln wollen. Ab elf oder zwolf Jahren kommt
die Fahigkeit hinzu, logisch schliissige Entscheidungen zu treffen (Burdewick 2010,
353). Unter Riickgriff auf Lawrence Kohlbergs (2014) Forschung zu den Phasen
der Moralentwicklung kann man beziiglich moralischen Urteilen davon ausgehen,
dass Jugendliche ab circa zwolf Jahren dieselbe Phase wie die meisten Erwachsenen
erreicht haben und zu konventionellen Moralurteilen fahig sind und moralische
Entscheidungen auf der Basis von iibergreifenden Regeln féllen konnen (Burdewick
2010, 356).

302 Diese Diskussion nehme ich im Abschn.7.2.2 erneut auf und présentiere eine Ver-
teidigung staatlich (oder zumindest gesamtgesellschaftlich) organisierter Bildung.

383

https://dol.org/10.5771/8783748944607-377 - am 21.01.2026, 18:42:26. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - [/ Emm.


https://doi.org/10.5771/9783748944607-377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

7 Progressive Sicherheit

gleichberechtigten Dialoges.?® Dieser stellt wiederum die Grundlage dar,
auf der die kollektiven Handlungen aufbauen sollen. Welche Struktur dem
demokratischen Prozess dabei zugrunde liegt, ist nicht relevant. Sowohl
direkt- als reprasentativdemokratische Vorstellungen greifen auf die Idee
eines handelnden Kollektivs zuriick. Daraus folgt eine Erlaubnis, kollektiv
mit anderen zu handeln. Wie weit diese reicht, ist aber umstritten. Dies
zeigt sich zum Beispiel an der Idee, ein Kernelement des Verfassungsstaats
sei dessen Selbsteinschrankung durch das (Verfassungs-)Recht (sieche dazu
z. B. Stein 2021). Diese Selbstbindung durch Recht schrinkt den politischen
Spielraum fiir kollektives Handeln ein. Dies dient zweierlei Zielen. Erstens
soll die Selbstbindung durch die Grundrechte die Risiken demokratischer
Entscheidungsverfahren minimieren.3** Zweitens soll die Einschrankung
des jetzigen politischen Handlungsspielraums sicherstellen, dass zukiinfti-
ge Generationen ebenfalls noch handeln kénnen.3®> Die Etablierung po-

303 Die Gleichwertigkeit impliziert aber nicht, dass wir alle Aussagen gleich gewichten
miissen und sollen. Hat eine Person Expertise, dann gibt uns das gute Griinde, de-
ren Aussagen — solange sie auf Expertise grilnden — mehr Gewicht zu geben. Dafiir
sprechen nicht nur pragmatische, sondern auch normative Uberlegungen. Stalnaker
(2002) folgend konnen wir den 6ffentlichen Diskurs als ein kooperatives Projekt
verstehen, welches auf wahre Informationen zielt. Jaster und Lanius (2021, 178n3)
geben in ihrer Betrachtung iiber Bullshit im politischen Diskurs richtigerweise zu
bedenken, dass dieses Verstandnis nicht auf jeden Diskurs zutreffen muss. Es erfasst
aber - so Jaster und Lanius auf Dryzek et al. (2019), Habermas (2006) und Lande-
more (2014) verweisend — das normative demokratische Verstindnis davon, was ein
offentlicher Diskurs sein soll. Zielt der demokratische Diskurs auf ,Wahrheit®; dann
konnen uns Expert*innen durch ihr Verstindnis der Materie dabei helfen, wahre
Informationen zu identifizieren und Des- und Misinformationen herauszufiltern.

304 Fiir Stein (2021, 5) besteht das Risiko beispielsweise in der Einschrankung indi-
vidueller Freiheit sowie einer Verletzung des Gemeinwohls durch ,irrationales®
Handeln. Die Gefahr der Diskriminierung einer Minderheit durch die Mehrheitsge-
sellschaft ist ebenfalls ein Grund, der genannt wird, um zu begriinden, weshalb die
Entscheidungskompetenzen einer politischen Gemeinschaft zu beschrinken sind.
John Stuart Mill ([1859] 1988, 10) zahlt z. B. die ,Tyrannei der Mehrheit - neben
der ,Tyrannei der Behorde, zu jenen Problemen, vor den sich eine demokratische
Gesellschaft schiitzen muss. Der Grund dafiir ist die Tendenz zur Konformitit,
welche einer Gesellschaft inne wohnt. Wer von der gesellschaftlichen Normalitat
abweicht, lduft Gefahr, von der Mehrheit in seiner Individualitit eingeschriankt und
unterdriickt zu werden.

305 Als Beispiel einer verfassungsmassigen Selbsteinschrankung, welche die zukiinftige
Handlungsfahigkeit sichert, nennt Stein (2021) den ,Klimabeschluss“ des Bundes-
verfassungsgerichts vom 24. Marz 2021 (BVerfG, 1 BvVR 2656/18 -, Rn. 1-270). Darin
anerkennt das Gericht die Moglichkeit einer zukiinftigen Freiheitsverletzung der
jungen Beschwerdefiithrenden an, da die zuldssige Menge von Treibhausgasen, wel-

384

https://dol.org/10.5771/8783748944607-377 - am 21.01.2026, 18:42:26. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - [/ Emm.


https://doi.org/10.5771/9783748944607-377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

7.1 Eine liberale Antwort auf die anarchistische Herausforderung

litischer Strukturen ausserhalb der verfassungsrechtlichen Ordnung, die
gemass der radikalen Interpretation der Dienstleistungskonzeption mdglich
ist, lasst sich damit nicht vereinbaren. Aber selbst wenn wir die Mdéglich-
keit legitimierter Strukturen ausserhalb des durch das Verfassungsrecht
definierten Spielraums ablehnten, verneinten wir damit nicht den demo-
kratischen Handlungsspielraum, innerhalb des verfassungsrechtlichen Rah-
mens neue Institutionen zu schaffen sowie die Kompetenzen bestehender
Institutionen zu verdndern. Dann kann der Staat aber nicht der Souverédn
sein, da ihm, konnen andere iiber seinen Kompetenzumfang bestimmen,
die Kompetenz-Kompetenz - d. h. die Kompetenz, die Grenzen der eigenen
Kompetenzen festzulegen - fehlt.

Konnten wir dann nicht den Souverdn im ,Volk® - d. h. in der Gesamt-
heit der Stimmbiirger*innen - verorten? Dagegensprechen aber die verfas-
sungsrechtlichen Schranken, welche die Kompetenzen des ,Volks® ebenfalls
einschrianken. Folglich gibt es bereits ohne die radikale Interpretation der
Dienstleistungskonzeption gute konzeptionelle Griinde, die Idee souverd-
ner politischer Autoritdt zumindest kritisch zu hinterfragen. Mochte man
folglich Staaten (ganz oder teilweise) legitimieren, dann ist das Konzept
der Souverénitit entweder zu verwerfen oder zu modifizieren. Akzeptieren
wir die radikale Interpretation der Dienstleistungskonzeption, dann setzt
die sich daraus ergebende Moglichkeit neuer Autorititen das etatistische
Projekt in einem positiven Sinn unter Druck. Es reicht nicht aus, zu
argumentieren, Staaten seien eine Mdglichkeit, eine Gesellschaft zu orga-
nisieren. Man muss darlegen, weshalb Staatlichkeit besser, gerechter oder
legitimierter ist als die Alternative einer anarchistischen Gesellschaft.

Welche Strategien stehen dem etatistischen Projekt unter diesen Um-
stinden zur Verfiigung, um den anarchistischen Herausforderer*innen zu
begegnen? Grundsitzlich sind dies dieselben, welche der anarchistischen
Herausforderung ebenfalls zur Verfiigung stehen. Befiirworter*innen einer
etatistischen Ordnung kénnen erstens einen positiven Ansatz verfolgen und
versuchen darzulegen, weshalb eine nicht staatliche Losung moralisch un-
moglich sei. Dafiir muss man die Mdglichkeit einer anarchistischen Gesell-
schaft nicht per se zuriickweisen. Es ist ausreichend zu argumentieren, die
Voraussetzungen fiir eine solche seien so hoch, dass eine anarchistische Ge-

che ausgestossen werden darf, um die Klimaziele nicht zu verfehlen, gemass dem
Bundes-Klimaschutzgesetz mehrheitlich im néchsten Jahrzehnt verbraucht werden
sollen.

385

https://dol.org/10.5771/8783748944607-377 - am 21.01.2026, 18:42:26. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - [/ Emm.


https://doi.org/10.5771/9783748944607-377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

7 Progressive Sicherheit

sellschaft kaum jemals zu verwirklichen sei.3¢ Zweitens konnen die Befiir-
worter*innen auf einen skeptischen Ansatz zuriickgreifen. Sie konnen die
Méglichkeit einer anarchistisch verfassten Gesellschaft theoretisch akzep-
tieren und argumentieren, eine solche sei vorstellbar. Sie kdnnen sich dann
aber auf den Standpunkt stellen, die Argumente fiir eine solche seien aus
Griinden der Performanz, Gerechtigkeit, Fairness o. A. nicht iiberzeugend.
Den Befiirworter*innen einer etatistischen Ordnung steht dariiber hinaus
noch eine dritte Moglichkeit offen, wie sie mit der anarchistischen Heraus-
forderung umgehen konnen: teilweise Akzeptanz der anarchistischen Kritik
am Status quo. Diese Strategie ist insbesondere aus einer liberalen Position
heraus vielversprechend. Wie wir gesehen haben, gibt es in Bezug auf das
Konzept Freiheit Parallelen zwischen dem liberalen und anarchistischen
Denken (vgl. Abschn. 6.1.2).

Fiir zeitgendssische liberale Autor*innen ist Freiheit a priori gesetzt und
die Beweislast liegt bei jenen, die Freiheit einzuschranken gedenken (vgl.
z. B. Barry 2001, 122; Mill [1869] 1984, 262; Rawls 1999, 220; 2001, 44). Zu-
dem ist das Konzept des selbstbestimmt handelnden Individuums eng mit
der liberalen Tradition verbunden (Christman 2015, 141; 2017, Abschn. 3.1).
Auf dieser Grundlage aufbauend lasst sich eine liberale Position skizzieren,
die bestimmte Bereiche staatlichen Handelns zu legitimieren vermag, oh-
ne die zentralen Punkte der anarchistischen Herausforderung negieren zu
miissen. Versteht man den Liberalismus als ein emanzipatorisches Projekt,
dann sind sowohl Elemente der negativen als auch der positiven Herausfor-
derung®?” geeignet, um von Liberalen aufgenommen zu werden. Zu nennen
sind unter anderem der Fokus auf Freiheit sowie Selbstbestimmung und
der damit verbundenen Blick auf Autoritét. In ihrer dialogischen Form hat

306 Ein solches Argument kann zum Beispiel um das Recht des Stirkeren herum kon-
struiert werden: Wenn nicht geniigend Gesellschaftsmitglieder die notwendigen
Fahigkeiten und die notige Bereitschaft zur sozialen Kooperation an den Tag legen,
fehlt den anarchistischen Institutionen das Fundament fiir eine egalitére, auf Frei-
willigkeit basierende Gesellschaft. Ohne zwangsbewehrte Instrumente kénnen sich
dann jene Interessen durchsetzen, welche das grosste Gewaltpotenzial besitzen.

307 Derweil Liberalismus oft mit individualistischen Vorstellungen iiber Gesellschaft in
Verbindung gebracht wird, ist Individualismus keine notwendige Voraussetzung fiir
eine liberale Position. So gibt es in der liberalen Theoriefamilie auch eine (gemas-
sigt) kollektivistische Stromung (vgl. dazu z.B. Gaus, Courtland, und Schmidtz
2020, Abschn.3.4). Damit ist eine ,liberale” Gesellschaft, welche die positiven
Freiheitsaspekte aufnimmt, die fiir den Anarchismus kennzeichnend sind, nicht
undenkbar. Inwiefern ein kollektivistischer Liberalismus und eine anarchistische
Position kongruent sind, wire aber noch vertieft zu analysieren.

386

https://dol.org/10.5771/8783748944607-377 - am 21.01.2026, 18:42:26. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - [/ Emm.


https://doi.org/10.5771/9783748944607-377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

7.1 Eine liberale Antwort auf die anarchistische Herausforderung

diese einen emanzipatorischen Anspruch, der darauf hinauslduft, selbstbe-
stimmtes Handeln zu ermdglichen. Ein solcher Blick muss iiber negative
Schutzrechte hinausgehen, denn lediglich vor dem Eingriff von aussen
geschiitzt zu sein, reicht nicht aus, um autonom handeln zu kénnen. Dazu
sind einerseits Fahigkeiten und Fertigkeiten notwendig, die zu erlernen
sind, und andererseits muss der gesellschaftliche Kontext autonomes Han-
deln férdern, was etwa den Zugang zu erforderlichen Ressourcen wie Zeit
oder Raum voraussetzt.

Die Frage ist somit, welche Bereiche staatlichen Handelns das grosste
Legitimationspotenzial besitzen, weil sie uns dabei unterstiitzen, autonom
handeln zu kénnen.**® Welches sind die ,positiven’, Selbstbestimmung for-
dernden Elemente staatlichen Handelns? Schlagen wir diese Richtung ein,
stellt sich die Frage, was eine Person benétigt, um frei und autonom zu sein.
Die klassische liberale Antwort ist Privateigentum respektive dessen Schutz.
Fiir einige Autor*innen sind Freiheit und Privateigentum gar ein und das-
selbe: Entweder werden dann Freiheitsrechte als eine Form von Eigentum
oder Eigentum als Form von Freiheit verstanden. Andere haben wiederum
argumentiert, Privateigentum schiitze Freiheit respektive sei deren bester
Schutz. Der Schutz des Eigentums ist beispielsweise der Faktor, der die
Menschen in Lockes Naturzustand dazu motiviert, diesen zu verlassen (vgl.
Abschn. 2.2.1): Obwohl der Naturzustand bei Locke durch vollkommene
Freiheit und Gleichheit geprdgt ist, geben die darin lebenden Menschen
diesen Zustand auf und schliessen sich zu einem Staat zusammen. Der
Grund dafiir ist die Unsicherheit, welche den Naturzustand prigt (Locke
[1689] 2012, II §123-131). Die daraus entstehende Gefahr fir das Privat-
eigentum lasst die Menschen den prépolitischen Zustand verlassen und
eine politische Gemeinschaft griinden. Der Schutz des Eigentums ist somit
die hauptséchliche Motivation fiir die Gesellschafts- und Staatsgriindung.
Durch den Akt des Zusammenschlusses — welcher nur durch Einwilligung
zustande kommt - {ibertragen die Biirger*innen u.a. ihr natiirliches Recht
zum Bestrafen. Dies legitimiert die staatliche Sicherung der (Eigentums-)
Ordnung durch Abschreckung gegen innen und aussen. Deren Anwendung
muss aber auf Frieden, Sicherheit und 6ffentliches Wohl zielen.

Ein weiteres Beispiel eines liberalen Projekts, in dem Privateigentum
eine zentrale Rolle darin spielt, Staatlichkeit zu legitimieren, ist Immanuel

308 Die Frage liess sich ebenfalls negativ formulieren: Welche Bereiche staatlichen Han-
delns besitzen ein tiefes Legitimationspotenzial, weil sie uns nicht dabei unterstiit-
zen, autonom zu handeln?

387

https://dol.org/10.5771/8783748944607-377 - am 21.01.2026, 18:42:26. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - [/ Emm.


https://doi.org/10.5771/9783748944607-377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

7 Progressive Sicherheit

Kants. Fiir ihn stellt das Privatrecht ein universelles horizontales Medium
dar, das den Verkehr zwischen den Menschen regelt (Loick 2012, 114). Das
Recht definiert die ,[...] Bedingungen, unter denen die Willkiir des einen
mit der Willkiir des andern nach einem allgemeinen Gesetze der Freiheit
zusammen vereinigt werden kann“ (Kant, MS, AA VI:219). Die willkiirliche
Verwendung meines Eigentums ist dabei eine notwendige Voraussetzung
fiir Freiheit. Nur wenn ich ¢ ohne Riicksicht auf andere verwenden kann,
bin ich frei von dusseren Einfliissen (Loick 2012, 118-19). Das Recht be-
schrankt die individuelle Freiheit - die fiir Kant (MS, AA VI1:237) unser
einzig angeborenes Recht ist — auf die Sphére des Einzelnen. Zwang ist dem
Recht dabei inhdrent und dient als Schutzmechanismus gegen die Freiheit
negierendes — d.h. widerrechtlich und damit unmoralisches - Verhalten
(Braun, Heine, und Opolka 2008, 288; Loick 2012, 120). Eine rein privat-
rechtliche Ordnung ist fiir Kant aber nicht haltbar, weil diese die individu-
elle Freiheit nicht zu schiitzen vermag. Wollten die Menschen in diesem
Zustand verbleiben, titen sie unrecht (Kant, MS, AA VI:307-308). Ledig-
lich eine staatliche Ordnung ist fiir ihn in der Lage, die zwangsbewehrten
Rechtsnormen durchzusetzen und damit ein geregeltes Nebeneinander der
Biirger*innen zu garantieren sowie deren Eigentumsanspriiche zu sichern.
Aus dieser Fahigkeit folgt die Rechtfertigung von Staatlichkeit und die
Notwendigkeit eines 6ffentlichen Rechtes.3%®

Die ,neuen” Liberalen hinterfragten diese enge Verkniipfung von Freiheit
und Privateigentum, da Eigentum zu ungerechten Machtverteilungen fiih-
ren kann (fiir einen Uberblick, siehe z. B. Gaus, Courtland, und Schmidtz
2020, Abschn. 2.1 - 2.2). Daraus ergibt sich unter anderem die Frage, wie
Eigentum (und andere Ressourcen) in einer Gesellschaft zu verteilen sind.
Eine Antwort darauf gibt unter anderen John Rawls’ Projekt, das danach
fragt, welche Grundlagen einer gerechten Gesellschaft zugrunde liegen.
Rawls argumentiert, das Differenzprinzip, welches die Menschen hinter
dem Schleier des Nichtwissens wéhlen, sei eine Anerkennung davon, dass
eine Gesellschaft im Grundsatz auf eine Weise zu organisieren sei, die
keiner Gruppe erlaubt, auf Kosten einer anderen voranzukommen (Rawls
2001, 122-24). Rawls’ Differenzprinzip besagt, dass soziale und 6konomi-
sche Ungleichheiten dann legitim sind, wenn sie unter Einschrdnkung

309 Da alle ein Recht darauf haben, von Rechtsunsicherheit vorstaatlicher Zustande frei
zu sein, und nur der Staat Rechtssicherheit garantieren kann, haben alle ein Recht
auf eine staatliche Ordnung (Loick 2012, 120-21). Damit ist Staatlichkeit nicht nur
eine, sondern die einzige Moglichkeit fiir ein moralisches Zusammenleben.

388

https://dol.org/10.5771/8783748944607-377 - am 21.01.2026, 18:42:26. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - [/ Emm.


https://doi.org/10.5771/9783748944607-377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

7.1 Eine liberale Antwort auf die anarchistische Herausforderung

des gerechten Spargrundsatzes den am schlechtesten Gestellten die gross-
ten Vorteile bringen (Rawls 1999, 220). Dieser Idee folgend kann man
argumentieren, Eigentum sei lediglich bis zu einem gewissen Umfang ge-
schiitzt.319 Was iiber diesen hinausgeht und soziale und 6konomische Un-
gleichheiten stiitzt oder generiert, steht nicht mehr in der Verfiigungsgewalt
der besitzenden Person und eine Umverteilung ist legitim.

Fiir Rawls ist Umverteilung denn auch ein Mittel, um Gerechtigkeit her-
zustellen.®! Im Essay ,Verteilungsgerechtigkeit® (2002) setzt sich Rawls mit
den Implikationen seiner zwei lexikalisch geordneten Gerechtigkeitsprinzi-
pien auseinander: Erstens haben gemiss dem Gleichheitsprinzip alle das
gleiche Recht auf das umfangreichste Gesamtsystem gleicher Grundfreihei-
ten, welches sich fur alle verwirklichen lasst (Rawls 1999, 220). Zweitens
sind gemiss dem zweiteiligen, aus dem Differenzprinzip (a) und Chancen-
gleichheit (b) bestehendem Unterschiedsprinzip soziale und 6konomische
Ungleichheiten lediglich dann zuléssig, wenn sie a) unter Einhaltung des
gerechten Spargrundsatzes den am schlechtesten gestellten Gesellschafts-
mitgliedern den grosstmoglichen Vorteil bringen und wenn b) die damit
verbundenen Positionen und Amter gemiss fairer Chancengleichheit allen
offenstehen. Die Aufgabe der zwei Gerechtigkeitsprinzipien ist es, die Ver-

310 Fiir Rawls (2001, 114) ist das Recht auf Privateigentum eine der Grundfreiheiten.
Privateigentum schaftt fiir ihn eine materielle Basis fiir individuelle Unabhéngigkeit
und Selbstrespekt. Das Recht auf Privateigentum als Grundfreiheit umschliesst fiir
Rawls weder ein Recht auf Eigentum an natiirlichen Ressourcen und Produktions-
mittel, noch ein Recht auf Eigentum, welches das gleiche Recht auf das gleiche
Recht auf Teilhabe an der Kontrolle der Produktionsmittel und der natiirlichen
Ressourcen beinhaltet, die beide in gesellschaftlichem und nicht in privatem Besitz
sein miissen. Diesen umfassenderen Konzeptionen des Rechts auf Privateigentum
sind fiir Rawls keine Grundfreiheiten, weil sie nicht notwendig sind, um eine
ausreichende Entwicklung moralischer Fahigkeiten und deren Ausiibung nicht not-
wendig sind. Damit sind sie keine notwendige gesellschaftliche Voraussetzung fiir
Selbstrespekt. Daraus folgt aber nicht, die umfassenderen Konzeptionen seien nicht
zu legitimieren.

311 Fiir Rawls (2001, 135-40) soll die Umverteilung von Reichtum und Kapital verhin-
dern, dass ein kleiner Teil der Gesellschaft die Wirtschaft und indirekt auch das
politische Leben kontrolliert. Damit dient Umverteilung nicht primér dazu, fiir
alle ein ausreichendes soziales Minimum sicherzustellen. Dieser Fokus - der fiir
Rawls den kapitalistischen Wohlfahrtsstaat auszeichnet — ist problematisch, weil
dieser mit Monopolen und Oligopolen vereinbar ist. Diese untergraben aber die
Chancengleich zur Marktteilnahme. Das Regime der Eigentumsdemokratie sichert
dagegen durch Umverteilung die Chancengleichheit, womit es mit den Gerechtig-
keitsprinzipien vereinbar ist.

389

https://dol.org/10.5771/8783748944607-377 - am 21.01.2026, 18:42:26. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - [/ Emm.


https://doi.org/10.5771/9783748944607-377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

7 Progressive Sicherheit

teilungsdimension von Institutionen zu regeln, indem sie vorgeben, wie
Rechte und Pflichten fiir die gesamte Gesellschaft festzulegen sind.

Die zentrale Frage der Verteilungsgerechtigkeit ist gemdss Rawls, wie
mit den unterschiedlichen Lebensaussichten - die sich durch die unter-
schiedlichen individuellen Ausgangslagen ergeben - und den sich daraus
ergebenen Ungleichheiten umzugehen ist. Unter Riickgrift auf das Diffe-
renzprinzip argumentiert Rawls (2002, 359-75), wir kénnten die Ungleich-
heiten dann, und nur dann, rechtfertigen, wenn die besseren Chancen und
Aussichten der besser gestellten Personen die Ausgangslage der schlechter
gestellten verbessert. Um den Gerechtigkeitsprinzipien zu geniigen kommt
eine gerechte konstitutionelle Demokratie fiir Rawls nicht darum herum,
regulierend in die Wirtschaft einzugreifen. Nur dadurch lésst sich Vertei-
lungsgerechtigkeit erreichen. Um den Gerechtigkeitsprinzipien zu geniigen,
muss eine Gesellschaft basierend auf drei Elementen agieren. Erstens gibt
eine gerechte Verfassung die gesellschaftliche Grundstruktur vor, welche
die gleichen Grundfreiheiten fiir alle sichert. Zweitens ist Politik ein ge-
rechter Prozess, durch den Regierungen gewéhlt und Gesetze verwirklicht
werden. Drittens hat die Regierung die Chancengleichheit sowie einen
Minimalstandard zu gewahrleisten. Um die sich daraus ergebenden Aufga-
ben zu erfiillen, bendtigt ein Staat fiir Rawls auf konzeptioneller Ebene
vier Abteilungen.?? Die Allokationsabteilung sichert den wirtschaftlichen
Wettbewerb. Dazu verhindert sie die Konzentration von Marktmacht (z.B.
durch ein Monopol) und greift ein, wenn Preise ihrer Informationsfunktion
nicht nachkommen. Dies ist etwa dann der Fall, wenn Preise den sozialen
Nutzen oder soziale Kosten nicht angemessen beriicksichtigen. Die Stabi-
lisierungsabteilung hilt eine verniinftige Vollbeschaftigung aufrecht. Dies
soll eine freie Berufswahl und gute Verdienstmdglichkeiten sichern. Die
Umverteilungsabteilung sichert das soziale Minimum. Die Verteilungsabtei-
lung sichert eine gerechte Einkommensverteilung langfristig, indem sie
Schenkungen und Erbschaften besteuert und iiber Steuern die Kosten fiir
offentliche Giiter und Umverteilungszahlungen deckt.

Wie Rawls selber zu bedenken gibt, ergeben sich aus den Eingriffen in
die Wirtschaft Effizienzverluste. Diese miissen wir aber fiir ein gerechtes
System in Kauf nehmen. Und geméss Rawls ,,[...] miissen [wir] annehmen,
dass [...] das Sozialsystem als Ganzes so gestaltet werden kann, dass es

312 Da die vier Abteilung lediglich konzeptioneller Natur sind, miissen sie sich nicht
zwingend mit dem effektiven Institutionengefiige eines Staates decken und die
Aufgaben der vier Abteilungen konnen iiber verschiedene Institutionen verteilt sein.

390

https://dol.org/10.5771/8783748944607-377 - am 21.01.2026, 18:42:26. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - [/ Emm.


https://doi.org/10.5771/9783748944607-377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

7.1 Eine liberale Antwort auf die anarchistische Herausforderung

den Prinzipien der Gerechtigkeit mit dem allerkleinsten Verlust an Effizienz
geniigt* (373). Das soziale Minimum, welches die Umverteilungsabteilung
sichert, ist geméss Rawls dem Differenzprinzip folgend so hoch anzusetzen,
dass dadurch die Aussichten der am schlechtesten gestellten Person maxi-
miert wird. Rawls geht es dabei nicht um eine Einkommensnivellierung.
Dem gerechten Spargrundsatz folgend ist der Minimalstandard an jenem
Punkt anzusetzen, der erstens ausreichendes Sparen noch erlaubt und
zweitens die Leistungsfdhigkeit der Wirtschaft nicht (zu stark) verringert.
Wie die Position Rawls™3, die ich hier kurz skizziert habe, (wenn auch
etwas anekdotisch) zeigt, ist die Befiirwortung von Umverteilung mit einer
liberalen Position vereinbar.3* Als Konsequenz daraus kann der Schutz von
Eigentum fiir Rawls nicht absolut sein.

Konnen wir in beiden Positionen eine Gemeinsamkeit ausmachen? Auf
der einen Seite haben wir eine Position, der es um den Schutz des Eigen-
tums geht. Dieses ist die Grundlage, um frei zu sein. Frei nach Kant ge-
sagt verlangt Freiheit danach, exklusive Verwendungsrechte an bestimmten
Dingen zu besitzen, aus denen sich ableitet, dariiber ,willkiirlich® verfiigen
zu konnen. Auf der anderen Seite haben wir eine Position, die Ungleichhei-
ten lediglich bedingt akzeptiert und Freiheit und Eigentum entkoppelt oder

313 Rawls” Position ist — auch innerhalb des liberalen Spektrums — nicht unumstritten.
Beispielsweise stellt sich die Frage, ob Rawls Menschenbild korrekt ist. Rawls nimmt
an, die sich aus dem Schleier des Nichtwissens ergebende Unsicherheit motiviere
die Menschen, die Maximin-Regel anzuwenden und somit eine Gesellschaft zu
schaffen, in der es selbst den am schlechtesten gestellten Personen noch verhiltnis-
massig gut geht. Folgen wir der Maximin- oder Minimax-Regel, dann bildet dasjeni-
ge Ergebnis, welches im ungiinstigsten Fall erzielt wird, die Entscheidungsgrundla-
ge. Aus diesem Grund handelt es sich um eine pessimistische Entscheidungsmaxime
(vgl. Laux, Gillenkirch, und Schenk-Mathes 2012, 83-84). Wiren die Menschen
tatsachlich so risikoavers, wie Rawls’ Urzustand vermuten lasst? Ebenfalls scheint
dieser in Bezug auf die gewéhlten Gerechtigkeitsprinzipien nicht neutral zu sein
(vgl. Nozick 1974, 199), was die Frage aufwirft, ob es sich bei Rawls’ Argumentation
um ein Petitio Principii handelt.

314 Wie meine Diskussion von Simmons’ Besitzrechtstheorie im Abschn. 4.4.2 zudem
zeigt, missen wir nicht notwendigerweise auf einen Ansatz zuriickgreifen, der
auf Endzustandsiiberlegungen basiert. Eine modifizierte lockeanische Position, die
historische Rechte ins Zentrum stellt, kann zum Schluss kommen, dass Eigentums-
rechte nicht absolut sind: Fir Simmons ([1994] 2001) sind Eigentumsrechte insofern
kontextabhéngig, als dass diese einer Akkumulationsbeschrankung unterliegen. Wie
viel wir uns von ¢ aneignen diirfen, ist abhidngig davon, was ein gerechter Anteil
von ¢ ist. Verandern sich die Gegebenheiten, dann verdndert sich gegebenenfalls,
was ein gerechter Anteil von ¢ darstellt. Ergo kann sich der Umfang oder Inhalt von
Zugangs- oder Eigentumsrechte andern, wenn sich die Umstande dndern.

391

https://dol.org/10.5771/8783748944607-377 - am 21.01.2026, 18:42:26. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - [/ Emm.


https://doi.org/10.5771/9783748944607-377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

7 Progressive Sicherheit

lediglich lose aneinanderbindet. Denn der ungleiche Zugang zu Ressourcen
hindert die schlechter Gestellten, von ihrer Freiheit Gebrauch zu machen.
Die Idee von Sicherheit oder Schutz ist dieser Position aber weiterhin zu
eigen. Es geht aber — zumindest im Falle von Rawls — um soziale Sicherheit,
die durch ein soziales Minimum zu gewéhrleisten ist. Auf den ersten Blick
mogen diese beiden Positionen unvereinbar scheinen. Denn Schutz des Ei-
gentums und Umverteilung verlangen diametral entgegengesetzte Handlun-
gen. Ausgehend von der Frage, was die Motivation hinter diesen Massnah-
men ist, konnen wir aber eine Interpretation anbieten, die erlaubt, beide
Positionen zumindest auf der abstrakten Ebene zu vershnen.?"> Angesichts
der zentralen Rolle, welche das Konzept Freiheit im liberalen Denken
einnimmt, ist es nicht abwegig, die verschiedenen liberalen Positionen als
eine Antwort auf die Frage zu verstehen, wie wir individuelle Freiheit ver-
wirklichen konnen. Neben unsere Person betreffende Eigenschaften legen
die Autor*innen den Fokus, wie wir gesehen haben, auf ,dussere, d. h. von
unserer Person verschiedene Faktoren. Wir benétigen Ressourcen, tiber die
wir frei respektive ,willkiirlich® verfiigen kénnen.

Stellen wir uns zwei Personen aus unterschiedlich situierten Familien
vor, erkennen wir rasch, dass Eigentum - zumindest im heutigen (westli-
chen) Kontext — ein Freiheit forderndes Element ist. Auf der einen Seite
Peter. Er wurde in eine Familie der gehobenen Mittelschicht hineingeboren,
konnte daher gute Schulen besuchen und arbeitet heute in einer Manage-
mentposition. Sein Lohn erlaubt ihm nicht nur, seine laufenden Ausgaben
zu decken, sondern auch zu sparen. Seine finanziellen Mittel ermdglichten
ihm beispielsweise, sich ein Sabbatical zu finanzieren, zu reisen, sich wei-
terzubilden usw. All dies erweitert seinen Handlungsspielraum und gibt
ihm Méglichkeiten, von seiner Freiheit Gebrauch zu machen. Auf der
anderen Seite haben wir Petra. Sie wurde in eine sozial und ékonomisch
schwache Familie der Unterschicht hineingeboren. Sie kam daher nicht in
den Genuss, gute Schulen besuchen zu kdnnen, und muss sich heute mit
Jobs im Mindestlohn durchschlagen. Diese erlauben ihr mehr schlecht als
recht, ihre laufenden Ausgaben zu decken, was ihr kaum die Moglichkeit
gibt, zu sparen und dadurch ein Vermdgen anzuhéufen.'® Damit fehlen
ihr aber die finanziellen Mittel, um sich weiterzubilden sowie jene Projekte

315 Es geht nicht um eine Rekonstruktion davon, was klassische sowie ,neue® liberale
Autor*innen effektiv zu ihren Positionen motiviert hat.

316 Damit ist ein sozialer Aufstieg aber nicht ausgeschlossen. Sie kann Gliick haben und
Geld gewinnen oder zum richtigen Zeitpunkt am richtigen Ort sein. Sie muss sich
aber nicht nur auf ihr Gliick verlassen. Ebenfalls besteht die Moglichkeit, dass Petra

392

https://dol.org/10.5771/8783748944607-377 - am 21.01.2026, 18:42:26. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - [/ Emm.


https://doi.org/10.5771/9783748944607-377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

7.1 Eine liberale Antwort auf die anarchistische Herausforderung

zu verfolgen, welche ihrer Vorstellung eines guten Lebens entsprechen.
Ebenso kann Petra sich es weniger leisten, Teilzeit zu arbeiten, was ihre frei
verfiigbare Zeit reduziert. All dies schriankt ihren Handlungsspielraum und
ihre Méglichkeiten ein, von ihren Freiheiten Gebrauch zu machen.

Wie es scheint, sind wir auf gewisse Ressourcen angewiesen, um frei
und autonom zu handeln. Wir bendtigen Zeit, um unsere Ziele verfolgen
zu konnen. Daneben bendtigen wir Zugang zu Bildung. Nicht nur weil
dies in einer kapitalistischen Gesellschaft mit besseren Jobs korreliert, son-
dern auch, weil Bildung eine Voraussetzung ist, um autonom handeln zu
kénnen. Im Bildungskontext bezieht sich der Begrift der Autonomie unter
anderem darauf, rationale und emotionale Fihigkeiten zu entwickeln, die
erlauben, Ziele und Griinde abwiégen zu konnen (Betzler 2016, 260). Das
Ideal ,Autonomie® ist denn auch ein zentrales, in der aktuellen bildungs-
philosophischen Literatur dominantes Bildungsziel (Meyer 2011, 6) und ist
fiir Theodor Adorno ([1969] 2003, 133) eine Selbstverstandlichkeit. Neben
den kognitiven Werkzeugen, die wir uns durch Bildung aneignen konnen,
bendtigen wir auch physische ,Werkzeuge®, um handlungsfihig zu sein.
Dariiber hinaus bendtigen wir Sicherheit: Beispielsweise die Sicherheit, ein
Dach iiber dem Kopf zu haben oder die Sicherheit, nicht angegriffen zu
werden. Eigentum kann dabei helfen, in den Genuss der notwendigen Res-
sourcen zu kommen, und gibt uns, gewisse Sicherheiten, solange wir uns
unseres Eigentums (zumindest mittelfristig) sicher sein konnen. Ist Eigen-
tum als Ressource oder als eine Art Metaressource, die uns erlaubt, andere
Ressourcen zu erlangen, eine Voraussetzung, um frei handeln zu konnen,
dann haben wir einen guten Grund, dieses bis zu einem gewissen Grad zu
schiitzen. Wir haben aber auch gute Griinde, Eigentum umzuverteilen oder
die sich daraus ergebenden Ressourcen jenen zuginglich zu machen, die
nicht so gut gestellt sind. Die Situation, in die wir hineingeboren werden,
ist nicht selbstverschuldet, womit der Ausschluss oder die Minimierung der
Fahigkeit, frei zu handeln, unfair scheint. Ungleichheiten sind auch Quellen
von (6konomischer) Macht, wie wir beispielsweise im Zusammenhang mit
der kritischen Betrachtung von Simmons’ Anarchismus in Abschn. 4.4.2 ge-
sehen haben. Fiir Locke ([1689] 2012, II, § 27) folgt aus unserem Eigentums-
recht an uns selber die Moglichkeit, Eigentum an ¢ zu erlangen, indem
wir unsere Arbeit mit ¢ vermischen. Dadurch kénnen Personen Grundei-

erfolgreich eine Dienstleistung oder ein Produkt entwickeln und anbieten kann, was
ihr erlauben kann, sozial aufzusteigen. Gegeniiber Peter besitzt Petra aber ein nicht
zu ignorierendes Handicap.

393

https://dol.org/10.5771/8783748944607-377 - am 21.01.2026, 18:42:26. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - [/ Emm.


https://doi.org/10.5771/9783748944607-377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

7 Progressive Sicherheit

gentum erwerben, woraus sich eine Situation ergeben kann, in der einige
Menschen viel und viele wenig besitzen. Indem das Land das Eigentum der
Besitzenden ist, ,,blockieren diese, dass die Besitzlosen durch ihre Arbeit —
was gemiss Lockes Arbeitstheorie gerade Besitz an Dingen begriindet —
Eigentum erlangen konnen. Derweil die Besitzenden die Mdglichkeit ha-
ben, ihr Eigentum zu bearbeiten respektive bearbeiten zu lassen, bleibt
den Besitzlosen dagegen lediglich das Eigentum an sich selbst. Sie miissen
somit, um ein Auskommen zu finden, ihre Arbeitskraft verkaufen (Loick
2016, 37-38). Dies bringt die Besitzenden in eine vorteilhafte Situation, in
der die Besitzlosen von ihnen ganz oder teilweise abhéngig sind.

Die Problematik dieses hegemonialen Potenzials von Eigentum ist dabei
keine Konsequenz von Lockes Theorie der Eigentumsaneignung, sondern
aus anarchistischer Sicht ist einer auf Privateigentum basierenden Ordnung
inhédrent. Der Grund dafiir ist fiir klassische Anarchist*innen wie Proud-
hon die Verkniipfung von Staatlichkeit und Privateigentum sowie die die-
sem zugrunde liegende Idee der exklusiven Verfligungsgewalt {iber etwas
(Kinna und Prichard 2019). Besitze ich ¢ und folgt aus meinem Besitz
an ¢ ein Recht, andere davon auszuschliessen, ¢ zu benutzen, dann kann
mein Besitz an ¢ zu einem Kaputtbesitzen fithren (vgl. Abschn. 4.4.2). Die-
ser Begriff, den Loick (2016, 34-35) einer Parole von Hausbesetzer*innen
entlehnt, fangt die freiheitshemmende Wirkung von Eigentum ein. Zum
einen stellen Hausbesetzer*innen mit jhren Handlungen eine notwendige
Verbindung zwischen dem Gebrauch von ¢ und dem Besitz von ¢ infrage.
Zum anderen - und das ist in diesem Kontext der entscheidende Punkt -
ist der Besitz an ¢ ein Hindernis am Gebrauch von ¢. So bleiben Gebdude
in Stadten mit knappen oder faktisch nicht mehr vorhandenen giinstigem
Wohnraum z. T. ungenutzt. Ein anderes Beispiel sind Patente auf Medika-
mente. Gesellschaften im globalen Siiden haben Miihe damit, geniigend
Impfdosen gegen COVID-19 zu erhalten, diirfen aber selber keine produ-
zieren, weil das geistige Eigentum an den Impfstoffen westlicher Pharmaun-
ternehmen sie ausschliesst. Eigentum muss nicht, kann aber hegemoniale
Strukturen herstellen oder stiitzen, die wiederum fiir breite Bevolkerungs-
schichten freiheitshemmend sind. Eine mogliche liberale Antwort ist, Sim-
mons’ Uberlegungen zu historischen Rechten folgend zu argumentieren,
diese verdanderten sich im Lauf der Zeit (vgl. Abschn. 4.4.2). In Anlehnung
an Lockes Akkumulationsbeschrankung kann es fiir Simmons ([1994] 2001,
233; 2016, 180-81), verandern sich die Umstiande in einem relevanten Sinn,
zu einer obligatorischen Reduzierung von Eigentumsrechten kommen. Dies
gibt uns ein Instrument zur Hand, um die Problematik des Kaputtbesit-

394

https://dol.org/10.5771/8783748944607-377 - am 21.01.2026, 18:42:26. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - [/ Emm.


https://doi.org/10.5771/9783748944607-377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

7.2 Sicherheit progressiv interpretiert

zens, wenn nicht vollig zu verhindern, dann doch zu entschirfen. In der
Konsequenz sind Eigentumsrechte nicht absolut.

Diese Uberlegungen stellen die enge Verkniipfung zwischen Freiheit
und (Privat-)Eigentum infrage. Sie zeigen aber ebenfalls, wie wichtig der
sichere und freie Zugang zu gewissen Ressourcen und Instrumenten ist.
Wir miissen Zeit und Raum haben - aber inwieweit dieses Haben exklusiv
sein muss, sei dahingestellt. Da Eigentum nicht das vereinende Element
zwischen der klassischen und ,neuen® liberalen Position sein kann, bleibt
noch Sicherheit als gemeinsames Konzept. Die Frage ist dann aber, wie
dieses zu interpretieren sei. Denn das Konzept ist problematisch, weil es
potenziell freiheitshemmend ist. In unserem Alltag erleben wir oftmals, wie
das Konzept Sicherheit genutzt wird, um beispielsweise Einschrankungen
der Privatsphdre oder die Etablierung von Zwangsmitteln zu rechtfertigen,
die unsere Freiheiten einschranken.?” Kénnen wir das Konzept Sicherheit
autonomiefordernd deuten? Wir kénnen, indem wir auf die emanzipieren-
den Aspekte von Sicherheit fokussieren.

7.2 Sicherheit progressiv interpretiert

Fiir selbstbestimmtes Handeln ist Sicherheit essenziell. Miissen wir zum
Beispiel durchwegs um Leib und Leben fiirchten oder sind wir die meiste
Zeit damit beschiftigt, gentigend Nahrung zu finden, dann schrinkt das
unseren Handlungsspielraum massiv ein. Erst wenn wir uns in einer Situa-
tion wiederfinden, in der unsere Grundbediirfnisse gedeckt sind und wir
die Sicherheit besitzen, dies bleibe zumindest mittelfristig so, haben wir
eine verniinftige Basis, um uns um jene Lebensziele zu kiimmern, die tibers
Uberleben hinausgehen. Je nach angestrebtem Ziel brauchen wir den siche-
ren Zugang zu Ressourcen. Wollen wir uns beispielsweise mit der Frage
befassen, ob sich staatliche Autoritdt legitimieren ldsst, miissen wir unter
anderem Zeit haben, um uns Gedanken zu machen. Daneben bendétigen
wir Zugang zu Informationen in Form von Literatur und - wollen wir

317 Ein Beispiel dafiir ist das Bundesgesetz iiber polizeiliche Massnahmen zur Bekdmp-
fung von Terrorismus (PMT), iiber welches die Schweizer Stimmbevélkerung am
13. Juni 2021 abgestimmt hat. Zur ,Terrorismusbekampfung® sicht das PMT diverse
Massnahmen wie Kontakt- oder Ausreiseverbote oder Hausarrest vor, die gegen
sogenannte ,Gefdhrder*innen® ergriffen werden konnen. Die Befiirworter*innen
griffen dabei auf Sicherheit zuriick, um fiir das PMT zu argumentieren (Bundesrat
2021, 113).

395

https://dol.org/10.5771/8783748944607-377 - am 21.01.2026, 18:42:26. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - [/ Emm.


https://doi.org/10.5771/9783748944607-377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

7 Progressive Sicherheit

unsere Gedanken festhalten und ausformulieren — eine Mdéglichkeit, diese
aufzuschreiben.

Akzeptieren wir die Notwendigkeit von Sicherheit fiir ein autonomes
Leben, dann stellt sich im Kontext dieser Arbeit die Frage, ob und in
welcher Form Staatlichkeit mit Riickgriff auf Sicherheit legitimiert werden
kann. Sprechen wir in Zusammenhang von staatlichem Handeln von ,,Si-
cherheit®, dann ruft dies zundachst Assoziationen zu zwangsbewehrten, mit
der Rechtserhaltung und -durchsetzung betrauten Institutionen hervor. Der
staatliche ,Sicherheitsapparat® umfasst dabei unter anderem die Polizei,
die Streitkrafte oder Nachrichtendienste. Wie wir in Abschn. 6.1.3 gesehen
haben, gibt uns die positive anarchistische Herausforderung gute Griin-
de, zwangsbewehrte Institutionen grundsatzlich abzulehnen oder ihnen
gegeniiber dusserst kritisch zu sein.?'® Dies spricht nicht per se dagegen,
rechtsdurchsetzende Institutionen legitimieren zu konnen. Angesichts ihres
zwangsbewehrten Charakters sowie ihres disziplinierenden Charakters”

318 Die Skepsis ist gut mit einer liberalen Position vereinbar, bedenkt man die tenden-
ziell ablehnende Haltung des Liberalismus gegeniiber staatlicher Autoritit. Eine
Ausnahme davon ist z. B. der sogenannte Ordoliberalismus. Vertreter*innen dieser
insbesondere in Deutschland einflussreichen liberalen Position argumentieren, Ka-
pitalismus verlange nach einer bestimmten Ordnung. Diese stelle sich aber nicht
von selber ein, weshalb ein starker und unabhingiger Staat diese etablieren und
aufrechterhalten miisse. Fiir einen kurzen Uberblick zum Ordoliberalismus, siche
z. B. Otsch und Piihringer (2021).

319 Bereits die Moglichkeit, rechtlicher oder politischer Repression ausgesetzt zu sein,
beeinflusst das Verhalten, was man als chilling effect bezeichnen kann. Der aus dem
kanadischen und US-amerikanischen Rechtskontext stammende Begrift beschreibt
den entmutigenden Effekt oder Einfluss repressiver Institutionen (vgl. «Chilling
Effect» o. J.). Ein Beispiel dafiir sind Gesetze, die Kosten von Schéden, die in
Zusammenhang mit einer Demonstration entstehen, auf die Teilnehmer*innen ab-
wilzen. Je nach Ausgestaltung dieser Regelungen konnen diese dazu fithren, dass
zahlreiche Leute davon absehen, an einer Kundgebung teilzunehmen - und damit
ihre z.B. in der Schweizer Bundesverfassung (Art.22 BV) oder der Europiischen
Menschenrechtskonvention (Art.11 EMRK) verankerten Rechte wahrzunehmen.
In Zusammenhang mit Demonstrationen kann auch die Auslegung des Straftatbe-
standes Landfriedensbruch (Art.260 Schweizerisches Strafgesetzbuch (StGB)) zu
einem Chilling Effekt fithren. Der Straftatbestand ist eine Sonderfall im Schweizer
Strafrecht, da man fiir diesen verurteilt werden kann, ohne die Straftat selber zu
begehen. ,Wer an einer 6ffentlichen Zusammenrottung teilnimmt, bei der mit ver-
einten Kréften gegen Menschen oder Sachen Gewalttitigkeiten begangen werden,
wird mit Freiheitsstrafe bis zu drei Jahren oder Geldstrafe bestraft“ (Art.260 Abs. 1
StGB). Damit kann Anwesenheit ausreichend sein fiir eine Verurteilung. Der Straf-
tatbestand wird oftmals nach Demonstrationen angewandt (fiir die journalistische

396

https://dol.org/10.5771/8783748944607-377 - am 21.01.2026, 18:42:26. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - [/ Emm.


https://doi.org/10.5771/9783748944607-377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

7.2 Sicherheit progressiv interpretiert

ist es aber fraglich, ob sie mit dem Anspruch vereinbar sind, freiheits- und
autonomiefordernd zu sein.

7.2.1 Sozialstaat

Ein weiterer Institutionenkomplex, der sich mit ,Sicherheit® befasst, sind
sozialstaatliche Einrichtungen. Sozialstaaten greifen durch ihre Policies in
die Marktwirtschaft ein, um soziale Sicherheit und soziale Gerechtigkeit
herzustellen.3?? Sie betreiben zum einen Sozialpolitik (Garantie eines mini-
malen Lebensstandards durch Zugang zu finanziellen Mitteln oder durch
Dienstleistungen), sind um die soziale Sicherheit besorgt (Absicherung ge-
gen materielle Risiken durch Unfall, Krankheit, Alter oder Arbeitslosigkeit),
verteilen durch progressive Steuern — die ebenfalls der Finanzierung der
Sozialleistungen dienen — primére Einkommen um und sind um Chancen-
gleichheit bemiiht, indem sie in einem gewissen Grad klassen- und status-
unabhéngigen Zugang zu sozialen und kulturellen Dienstleistungen geben
(vgl. Degen 2013). Konnen sozialstaatliche Institutionen autonomie- und
freiheitsfordernd sein?

Aufarbeitung eines Beispiels (Demonstration ,Basel nazifrei“ im Jahr 2018), siehe
z. B. Conzett und Faulhaber 2020a, 2020b).

320 Eine allgemein anerkannte Definition davon, was ein Sozial- oder Wohlfahrtsstaat
ist, fehlt (Degen 2013). Angesichts der kontroversen Diskussion darum, was die
Ziele und Mittel sozialstaatlichen Handelns sein sollen, ist dies nicht weiter verwun-
derlich. Auf deskriptiver Ebene ist es aber moglich, den Begriff zumindest etwas
zu schirfen. Schubert und Klein (2020) umschreiben beispielsweise den Wohlfahrts-
staat als ,einen Staat, der eine Anzahl unterschiedlicher (Fiirsorge-)Massnahmen,
Programme und Politiken anwendet, die der sozialen, materiellen und kulturellen
Wohlfahrt der Bevolkerung dienen. Degen (2013) erklirt, ein Sozialstaat kombinie-
re meistens Rechtsstaat mit einem kapitalistischen Wirtschaftssystem, bei dem sich
die Produktionsmittel in Privateigentum befinden, ergénzt aber biirgerliche Grund-
rechte mit sozialen Rechten oder mit (weniger verbindlichen) Sozialzielen und
interveniert in die Marktwirtschaft. Ich benutze ich eine engere Definition und ver-
stehe unter dem Begriff Sozial- respektive Wohlfahrtsstaat die Gesamtheit staatlicher
Institutionen, mit welchen auf die bestehende soziale Ordnung eingewirkt wird, um
eine gewisse Verteilung von Giitern zu erreichen. Dariiber hinaus verwende ich So-
zial- und Wohlfahrtsstaat als Synonyme - auch wenn erstens im deutschsprachigen
Raum Sozialstaat den international verwendeten Begriff Wohlfahrtsstaat (welfare
state) ersetzt, da dieser oft negativ konnotiert war (Degen 2013), und zweitens der
Begriff Wohlfahrtsstaat zum Teil als umfassender als der Sozialstaat angeschaut wird
(z. B. Schubert und Klein 2020).

397

https://dol.org/10.5771/8783748944607-377 - am 21.01.2026, 18:42:26. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - [/ Emm.


https://doi.org/10.5771/9783748944607-377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

7 Progressive Sicherheit

Wie wir in Abschn. 4.4.2 bereits in Bezug auf das Bildungs- und Gesund-
heitssystem gesehen haben, so sind auch sozialstaatliche Institutionen zwei-
schneidige Schwerter. Einerseits konnen sie unser Leben verbessern und
uns erlauben, nicht nur zu tberleben. Empirische Studien des US-ameri-
kanischen Politikwissenschaftlers Benjamin Radcliff und dessen Kolleg*in-
nen (siehe z.B. Flavin, Pacek, und Radcliff 2011; Radcliff 2013) stiitzen
beispielsweise die These, der Wohlfahrtsstaat verbessere das Wohlbefinden
der Biirger*innen.’?! Andererseits besitzen sozialstaatliche Institutionen pa-
ternalistisches und hegemoniales Potenzial. Egoumenides (2014, 244-45)
weist beispielsweise auf das Herrschaftspotenzial hin, welches dem Gesund-
heitssystem innewohnt. Das System kann man dazu missbrauchen, um
Personen vom System abhdngig zu machen, sie zu misshandeln oder als
Verriickte unsichtbar zu machen. Dieses Potenzial ist den sozialstaatlichen
Institutionen ebenfalls inhdrent. So argumentieren beispielsweise (neo)libe-
rale Kritiker*innen, der Wohlfahrtsstaat setzte falsche Anreize, die zu einer
individuellen Bevormundung fithren sowie Eigeninitiative und Selbstver-
antwortung einschrinkten. Diese Kritik respektive das Bewusstsein um
die moglichen negativen Konsequenzen von Sozialpolitik ist dabei kein
neueres Phianomen (vgl. Kersbergen und Vis 2013, 34). Bereits im 19. Jahr-
hundert argumentierten zum Beispiel liberale Okonomen, die Sozialgesetz-
gebung des Vereinigten Konigreiches, die dafiir gedacht war, die Armut
der agrarischen Landbevélkerung zu mindern, hétte einen negativen Effekt
auf das wirtschaftliche Wachstum und beschleunigten das Bevolkerungs-
wachstum. Die 1795 eingefithrte Speenhamland-Gesetzgebung garantierte
beispielsweise Arbeitern ein ausreichendes Familieneinkommen durch Zu-
satzzahlungen zum Gehalt, die von der Anzahl Kindern und dem Brotpreis
abhingig waren. Da unter anderem dadurch die Arbeitgeber einen Anreiz
hatten, nicht existenzsichernde Loéhne auszuzahlen, weil die Gemeinde
durch ihre Zahlungen ein existenzsicherndes Einkommen garantierten,
blieben die Lohne zu tief. Der liberale britische Okonom Thomas Malthus
sah in der Sozialgesetzgebung seiner Zeit zudem einen Treiber des Bevol-
kerungswachstums, weil das Sozialrecht Angehérige der Unterschicht zu

321 In ihrer Untersuchung kommen Flavin, Pacek und Radcliff zum Schluss, sozialstaat-
liche Interventionen in die Wirtschaft verbesserten nicht alleinig das Wohlbefinden
von Personen aus der Unterschicht, sondern verbesserten das Wohlbefinden aller.
Fiir die Autoren folgt daraus aber nicht, eine Marktwirtschaft sei dem allgemeinen
Wohl abtréglich, da kapitalistische Wirtschaftsordnungen in diesem Punkt alternati-
ven Formen iiberlegen seien (Flavin, Pacek, und Radcliff 2011, 264).

398

https://dol.org/10.5771/8783748944607-377 - am 21.01.2026, 18:42:26. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - [/ Emm.


https://doi.org/10.5771/9783748944607-377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

7.2 Sicherheit progressiv interpretiert

frithen Heiraten und grossem Kinderreichtum motivierte.*?> Ebenfalls wur-
de argumentiert, die Hilfe wiirde den Anreiz zum Arbeiten reduzieren und
Abhiéngigkeiten schaffen, weshalb die Abschaffung der damaligen Gesetze
die einzige Moglichkeit sei, die Unterschicht zum Arbeiten zu disziplinieren
(Kersbergen und Vis 2013, 34).

Dieses ,erzieherische Momentum sozialpolitischer Regelungen ldsst
sich durch ein weiteres historisches Beispiel zeigen, welches heute als
Geburtsstunde des modernen Wohlfahrtsstaats gilt: Otto von Bismarcks
Sozialgesetzgebung im 19. Jahrhundert (38-39). Bereits vor der Deutschen
Einigung im Jahr 1871 hatte das Konigreich Preussen ab den 1840ern mit
Sozialversicherungen experimentiert. Das Deutsche Reich war dann der
erste Nationalstaat, der verpflichtende allgemeine Sozialversicherungen im
grossen Stil etablierte. Auf die Krankenversicherung im Jahr 1883 folgten
1884 eine Unfallversicherung und 1889 eine Invaliditats- und Altersversi-
cherung.3?3 Der Initiator dieser Entwicklung war der damalige Reichskanz-
ler Otto von Bismarck. Seine Motivation war, den sozialistischen und so-
zialdemokratischen Parteien den Boden abzugraben und die Arbeiter ans
Deutsche Reich zu binden. Die Sicherheit des Einkommens an den Staat
zu kniipften verfolgte das Ziel, den Arbeitern ein Interesse an der Stabilitat
des Staates zu geben. Dies sollte ihnen einen gewichtigen Grund geben,
von einem Umsturz der etablierten Ordnung abzusehen. Zwar erreichte
Bismarck seine politischen Ziele damit nicht, sie zeigen aber das antieman-
zipatorische Potenzial des staatlichen sozialpolitischen Handelns auf.

Aber aus diesem Potenzial zu schliessen, sozialpolitisches Handeln sei
intrinsisch hegemonial, wire tibereilt. Zumindest theoretisch liegt ein frei-
heits- und autonomiefordernder Sozialstaat im Bereich des Moglichen, wie
beispielsweise die Diskussionen um das bedingungslose Grundeinkommen
zeigen. Bei diesem handelt es sich um eine radikale sozialpolitische Mass-
nahme einer reguldren, meist monatlichen finanziellen Zuwendung fiir alle
Mitglieder einer Gemeinschaft, die diese ohne Bediirftigkeitspriifung und
unabhingig des individuellen Wohlstandes erhalten. Die Zuwendung ist
an keine Bedingungen gekniipft und soll gemidss den meisten Vorschldgen
so hoch sein, dass sie ein Leben ohne wirtschaftliche Unsicherheit ermdg-

322 Malthus’ Argument lésst sich aber zumindest in Bezug auf das Bevolkerungswachs-
tum empirisch nicht erhirten (Wrigley und Smith 2020).

323 Diese Entwicklung fithrte in anderen Staaten ebenfalls zur Entwicklung von sozial-
staatlichen Institutionen. Einen Uberblick iiber die Entwicklung der Sozialversiche-
rung in der Schweiz bietet z. B. Degen (2015).

399

https://dol.org/10.5771/8783748944607-377 - am 21.01.2026, 18:42:26. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - [/ Emm.


https://doi.org/10.5771/9783748944607-377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

7 Progressive Sicherheit

licht (Bidadanure 2019, 482) Befiirworter*innen sehen im bedingungslo-
sen Grundeinkommen eine sozialpolitische Massnahme, die frei von sozi-
alstaatlichem Paternalismus ist (z.B. Van Parijs und Vanderborght 2017,
Kap. 5). Da das Grundeinkommen an keine Bedingungen gekniipft wer-
den soll, fehlt ihm der Zwangscharakter, der in anderen sozialpolitischen
Instrumenten (z. B. in der Arbeitslosenversicherung) présent ist. Diese gibt
einer arbeitslosen Person den Raum, ihre Qualifikationen zu verbessern
oder sich in jhrer Gemeinschaft zu engagieren (z.B. Barry [2001] 2013,
102). Es verhindert auch, dass sie gefdhrliche, entfremdende, sinnlose,
herabsetzende oder prekire Arbeit — was David Graeber (2020, 40) als
Bullshit-Job bezeichnet — annehmen muss. Wir konnen damit im bedin-
gungslosem Grundeinkommen ein Mittel sehen, um einerseits Menschen
von Herrschaft zu befreien (z. B. Pettit 2007) und andererseits die soziale
Basis fiir Selbstrespekt zu sichern respektive zu schaffen (z. B. Mckinnon
2003). Dariiber hinaus hat diese sozialpolitische Massnahme das Potenzi-
al, ein Demokratisierungswerkzeug zu sein, indem es die Verbindung zwi-
schen Einkommen und Beschiftigung als auch die gegenseitige Stdrkung
der Institutionen Ehe, Beschiftigung und Staatsbiirgerschaft durchbricht
(Pateman 2004).3%

Ob Intention und effektive Wirkung sozialstaatliche Massnahmen in der
Umsetzung decken, ist — wie bereits das historische Beispiel von Bismarcks
Sozialpolitik zeigt — eine empirische Frage, die sich nicht unabhéngig vom
Kontext klaren ldsst, in dem eine Sozialpolitik implementiert wird. Eben-

324 Das bedingungslose Grundeinkommen ist nicht ohne Kritik geblieben. Kritische
Stimmen weisen einerseits auf Probleme hin, die sich aus der Umsetzung ergeben.
Fiithrt man ein bedingungsloses Grundeinkommen ein, kénnte dies einerseits nicht
nur bei dessen Gegner*innen in Steuerhinterziehung miinden und eine ablehnende
Haltung gegeniiber sozialstaatlichen Institutionen verstirken. Andererseits konnte
die Einfithrung gar die Abhéngigkeiten gewisser Bevolkerungsgruppen (z. B. Frau-
en) verstirken und Staaten dazu bewegen, von weiterem sozial- und arbeitsrechtli-
che Massnahmen abzusehen (z. B. Diamond 2017). Dies schwichte oder verhinderte
die Etablierung einer egalitireren Gesellschaft. John Rawls (2001, 179) spricht sich
ebenfalls gegen das bedingungslose Grundeinkommen aus. Fiir ihn sollten wir keine
Institutionen schaffen, die Personen unterstiitzen, die den ganzen Tag Freizeitakti-
vitaten (z.B. Surfen) nachgehen wollen. Wollen diese ein Einkommen, sollen sie
dafiir arbeiten (fiir eine vergleichbare Position, sieche Dworkin 2000, 336). In einer
Welt ohne Bullshit-Jobs mag eine solche Position iiberzeugend sein. Gefahrliche,
entfremdende, sinnlose, herabsetzende oder prekire Arbeit ist aber fiir viele eine
Tatsache, was das Beharren darauf, man miisse als arbeitslose Person zwingend
arbeiten gehen, im heutigen Kontext als zynisch erscheinen lésst (vgl. dazu Bidada-
nure 2019, 489-90).

400

https://dol.org/10.5771/8783748944607-377 - am 21.01.2026, 18:42:26. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - [/ Emm.


https://doi.org/10.5771/9783748944607-377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

7.2 Sicherheit progressiv interpretiert

falls lasst sich die Performanz dieser Institutionen nicht im Allgemeinen,
sondern alleinig im Speziellen bestimmen. Folglich lasst sich die normale
Rechtfertigung nicht im Vornherein herleiten. Das Einzige, was wir tun
konnen, ist uns zu fragen, ob sozialstaatliche Institutionen das Potenzial
besitzen, besser den Griinden nachkommen zu lassen, die fiir uns gelten,
wenn wir den Anweisungen nachkommen. Nehmen wir unsere Pflicht,
Menschen in Not zu helfen. Derweil sich aus diesem moralischen Sollen
Handlungsgriinde ergeben, ist deren Inhalt und Umfang nicht ohne Weite-
res ersichtlich. Bin ich verpflichtet, allen Menschen zu helfen? Muss ich
nur jene in meinem ndheren Umfeld unterstiitzen? Welche Form von
Unterstiitzung ist angebracht? Diese Liste von Fragen liesse sich beliebig
erweitern und zeigt, wie schwierig es sein kann, aus einer moralischen
Pflicht oder Prinzip effektive Handlungen abzuleiten. Erschwerend hinzu
kommt, dass es sich dabei nicht um den einzigen Fragenkomplex handelt,
dem wir uns gegeniibersehen. Selbst wenn wir uns auf den sozialpolitischen
Kontext beschrinken, ist die Zahl der mitunter dusserst komplexen Fragen
immens, die sich aus verschiedenen moralischen Pflichten ergeben. Diese
Herausforderungen beginnen bereits auf der Stufe der Pflichten: Haben
wir eine Pflicht, fiir dltere Menschen zu sorgen? Miissen wir fiir selbstver-
schuldete Krankheiten aufkommen? Ist es unsere Pflicht, jemandem ohne
Einkommen unter die Arme zu greifen? Daran anschliessend ergeben sich
diverse Fragen zur Umsetzung, deren Beantwortung nicht weniger kontro-
vers sein wird, als die Identifikation der fiir uns geltenden Pflichten. Diese
Komplexitét spricht fiir Institutionen, die uns von der Zumutung entlasten,
selbststandig Antworten zu finden. Tun sie dies, erreichen sie normale
Rechtfertigung. Da wir die hier umrissenen Griinde auch ohne den sozi-
alstaatlichen Institutionenkomplex besdssen, kann die Abhédngigkeitsthese
ebenfalls erfiillt werden. Damit haben sozialstaatliche Institutionen hohes
Legitimationspotenzial, solange sie darauf zielen, Selbstermichtigung zu
ermoglichen.

7.2.2 Bildungssystem

Neben Systemen sozialer Sicherheit habe ich mit dem Bildungssystem im
Verlauf dieser Arbeit mehrmals einen Bereich erwahnt (siehe Abschn. 3.1.3,
5.2.5, 6.2.1, 7.1), der ein hohes Legitimationspotenzial besitzen konnte. Die
Fahigkeit, autonom zu handeln, ist als Potenzial im Menschen angelegt.

401

https://dol.org/10.5771/8783748944607-377 - am 21.01.2026, 18:42:26. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - [/ Emm.


https://doi.org/10.5771/9783748944607-377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

7 Progressive Sicherheit

Um dieses nutzen zu konnen, missen wir aber gewisse Kompetenzen
erlangen und ein gewisses Referenzwissen besitzen.’?> Deshalb brauchen
wir Bildung sowie Lernkontexte, die uns mit alternativen Lebensentwiirfen
konfrontieren. Dies bedeutet auch, Kinder bis zu einem gewissen Grad aus
dem Einflussbereich der Eltern herauszuldsen.3?¢ Wie aber in Abschn. 4.4.2
bereits angesprochen, kann ein Bildungssystem als Mittel zur Indoktrinati-
on und damit zur Herrschaftssicherung missbraucht werden (Egoumenides
2014, 244-45). Diese Intention ldsst sich am Beispiel von Stephen Macedos
Argumentation fiir politische Bildung durch einen liberalen Staat zeigen.
Im Essay ,Multiculturalism for the Religious Right?“ argumentiert Mace-
do (1995) fiir eine zwingende Bildung an Schulen, was in der Konsequenz
die Moglichkeit fiir Heimunterricht einschrinkt. Ein Essay bezieht sich
auf den US-amerikanischen Kontext und nimmt den Gerichtsfall Mozert
v. Hawkins (827 F.2d 1058) von 1987 als Ausgangspunkt. Eltern von Schii-
ler*innen einer 6ffentlichen Schule nahmen Anstoss an der unterrichteten
Literatur und den darin angesprochenen Themen. Darunter war beispiels-
weise Shakespeares MacBeth. Die Eltern storten sich am Einsatz von Zau-
berei in der Tragddie, da diese den religiosen Uberzeugungen der Eltern
widerspreche. Deshalb reklamierten diese das Recht zu entscheiden fiir

325 Um welche Kompetenzen und welches Grundlagenwissen es sich dabei handelt,
ist eine kontrovers diskutierte Frage. Beispielsweise besteht in der (deutschspra-
chigen) Politischen Bildung keine Einigkeit dariiber, welche Kompetenzen eine
Voraussetzung sind, um politisch Partizipieren zu koénnen (Thyroff et al. 2020,
130). Verschiedene Autor*innen nennen Fahigkeiten wie, Erkenntnisse zu gewinnen,
Urteile zu bilden und zu handeln (z. B. Krammer 2008; Kiithberger 2015), die dann
in Kompetenzen (z. B. politische Urteils-, Handlungs-, Methoden- und Sachkompe-
tenz, Krammer 2008, 7-11) iibersetzt werden. Ein ,Arbeitswissen“ bildet dabei die
notwendige Grundlage, um sich mit politischen Themen, Phdnomen, Positionen
oder Problemen auseinanderzusetzen. Welches Wissen notwendig ist, miissen die
Beteiligten im Rahmen der Auseinandersetzung mit der Problemstellung definieren
(Krammer 2008, 6; Nonnenmacher 2010, 460), womit die Menge an vornherein
definierbaren Wissens gering sein wird. Zamora, Schafroth, und Réder (2020, 5-6)
kritisieren die bestehenden Kompetenzmodelle aber als weder theoretisch noch
empirisch geeignet und schlagen als Konsequenz daraus ein vereinfachtes Kompe-
tenzmodell vor, welches aus drei Dimensionen besteht: Wissen, Einstellungen und
Fahigkeiten.

326 Selbst fiir Eltern, die sich darum bemiihen, ihren Kindern Mittel und Wege aufzu-
zeigen, um ihr Leben selber zu gestalten, und ihre Kinder deshalb unter anderem
mit alternativen Kontexten in Berithrung bringen, ist das Fehlen eines gesamtge-
sellschaftlichen Bildungssystem tendenziell eine Zumutung, da sie alles alleine ma-
chen miissen, was Ressourcen wie Zeit und/oder Geduld beansprucht. Bereits dies
spricht fiir ein gesamtgesellschaftliches Bildungswesen.

402

https://dol.org/10.5771/8783748944607-377 - am 21.01.2026, 18:42:26. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - [/ Emm.


https://doi.org/10.5771/9783748944607-377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

7.2 Sicherheit progressiv interpretiert

sich, was ihren Kindern gelernt wird. Macedo verteidigt aus einer liberalen
Position heraus die Entscheidung, den Eltern dieses Recht nicht zuzugeste-
hen. Seine grundlegenden Uberlegungen sind aber nicht einzig fiir den
US-amerikanischen Kontext relevant.

Fiir Macedo basiert Liberalismus auf geteilten politischen Werten und
Praktiken wie Toleranz und gegenseitigem Respekt, Achtung rechtsstaatli-
cher Prinzipien sowie des demokratischen Prozesses, kritisches Denken
in Bezug auf offentliche Angelegenheiten und dem Wille, leitende politi-
sche Prinzipien anzuerkennen, die wir 6ffentlich gegeniiber anderen ver-
niinftigen Biirger*innen rechtfertigen konnen (67). Der darauf aufbauende
liberaldemokratische Verfassungsstaat kann nur {iberleben, wenn die Biir-
ger*innen dessen grundlegende Prinzipien anerkennen und verteidigen.
Biirger*innen besitzen neben ihren Rechten ebenfalls Pflichten, wobei fiir
Macedo die Pflicht zentral ist, die Rechte der Mitbiirger*innen zu respektie-
ren (67-69). Diesen Respekt zeigen wir unter anderem, indem wir Griinde
fiir getroffene politische Entscheide geben. Dies setzt voraus, im politischen
Kontext auf Griinde und Prinzipien zu fokussieren, die wir alle als Gemein-
schaft teilen konnen, und damit religiose Uberzeugungen zuriickzustellen.
Ein friedliches Nebeneinander stellt sich in einer pluralen Gemeinschaft
unter diesen Bedingungen nicht automatisch ein. Dafiir braucht es neben
»guten® — d. h. die grundlegenden Prinzipien anerkennende - Biirger*innen
politische Institutionen und Schulen. Denen kommt die wichtige Rolle zu,
Kindern und Jugendlichen durch eine politische Bildung die Tugenden
guter Biirger*innen néherzubringen, sie mit religioser Diversitdt vertraut
zu machen und ihnen die Neutralitit des Staates gegeniiber Religion zu
vermitteln. Politische Bildung ist folglich nicht neutral und dient der Erzie-
hung zu guten Biirger*innen. Folgerichtig spricht Macedo am Ende seines
Essays denn auch von einer angemessenen liberalen politischen Bildung:

A proper liberal civic education will insist that children learn that it is
possible for fellow citizens who affirm the political supremacy of liberal
values to disagree deeply about other matters: not only cultural tastes
but deep religious convictions. A pluralistic multiculturalism will insist
on the good of political respect for many different religions and cultures,
while acknowledging the political authority of a shared point of view.
Multiculturalism properly understood is an important part of a liberal
civic education. (Macedo 1995, 78).

403

https://dol.org/10.5771/8783748944607-377 - am 21.01.2026, 18:42:26. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - [/ Emm.


https://doi.org/10.5771/9783748944607-377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

7 Progressive Sicherheit

Macedos Begriff der Biirger*in ist normativ und geht damit iiber den Be-
griff der Staatsbiirger*in hinaus.’?” Biirger*in zu sein erschopft sich nicht
nur darin, einer politischen Gemeinschaft anzugehéren, sondern ist auch
gleichbedeutend damit, mit den Mitbiirger*innen geteilte politische Prinzi-
pien zu besitzen. Das Bildungsregime ist ein Mittel, um diese Prinzipien zu
vermitteln und damit zum Uberleben der liberaldemokratischen Ordnung
beizutragen:

Liberal constitutionalism is not only about rights and freedom, after all,
it is also about sustaining political and social structures that work to
educate individuals and shape communities in ways that are congruent
with liberalism. This is not only legitimate but essential political work,
which will nevertheless have very unequal consequences for different
religious communities. (Macedo 1995, 78).

Zwar fokussiert Macedo im Essay auf religise Gemeinschaften, seine
Uberlegungen sind aber auf nicht religios motivierte Opposition zum libe-
raldemokratischen Verfassungsstaat tibertragbar. Mit seiner Argumentation
weist Macedo die These zuriick, der liberale Staat miisse neutral sein in
seinem Handeln. Zumindest in Bezug auf die offentliche Ordnung darf
und muss der liberaldemokratische Staat auf sein Fortbestehen hinarbeiten.
Dies bedeutet aber nicht, religiose Uberzeugungen seien aus dem offentli-
chen Leben zu verdréngen, sie sind aber fiir Macedo im politischen Kon-
text der Autoritdt von rationalen Griinden unterzuordnen.

Eine Position, wie sie Macedo vertritt, mag zwar innerhalb des liberalen
Lagers umstritten sein (z. B. Kukathas 2001, 326-29), diese Einstellung hat-
te und hat aber in unterschiedlichen Facetten Einfluss darauf, wie Bildung
in liberaldemokratischen Staaten umgesetzt wird. So war seit dem Ende
des Zweiten Weltkrieges eine der wichtigsten Bildungsaufgaben in Libe-
raldemokratien, in Ubereinstimmung mit grundlegenden demokratischen
Werten die ndchste Biirger*innengeneration zu fordern, um diese darauf

327 Der Begriff Biirger*in umfasst sowohl normative als auch rechtliche Aspekte (Kymli-
cka 1998; Leydet 2011). Die rechtliche Dimension bezieht sich auf die durch das
Rechtssystem festgelegten Rechte und Pflichten (fiir den Schweizer Kontext, siehe
z. B. Spescha, Kerland, und Bolzli 2010, 315-16). Ob man in deren Genuss kommt,
ist vom rechtlichen Status abhéngig. Grundsitzlich gibt es neben der Naturalisation
zwei Prinzipen zum Erhalt des Staatsbiirgerrechts (Spescha, Kerland, und Bolzli
2010, 316): Man erhilt das Biirgerrecht durch Abstammung (Abstammungsprinzip
oder ius sanguinis) oder durch den Geburtsort (Geburtsprinzip oder ius soli). Den
dadurch definierten rechtlichen Status einer Person als Angehdrige eines Staates
nenne ich Staatsbiirger*innenschaft.

404

https://dol.org/10.5771/8783748944607-377 - am 21.01.2026, 18:42:26. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - [/ Emm.


https://doi.org/10.5771/9783748944607-377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

7.2 Sicherheit progressiv interpretiert

vorzubereiten, ihre Verantwortung fiir die politische Zukunft iitbernehmen
zu konnen (Lilja 2018, 538).

Das Bildungssystem derart auszurichten ist aber problematisch. Kuka-
thas (2001, 327) argumentiert beispielsweise, aus liberaler Sicht sollte man
hellhérig werden, werden Institutionen zur Erziehung genutzt. Die Proble-
matik daran ldsst sich auf der Basis von Hannah Arendts Kritik an ,,politi-
scher® Erziehung herausarbeiten. Gewiinschte politische Zustinde durch
Erziehung zu erreichen, weist Hannah Arendt zuriick, weil dadurch die
Natalitdt der Kinder verneint wird, weil die Erwachsenen dadurch ihre
Verantwortung fiir den Status quo nicht {ibernehmen und weil Erziehung
und das Politische unterschiedliche, nicht vereinbare Sphéren sind. Mit
Natalitdt beschreibt Arendt ([1958] 2020) die Tatsache, ,,dass wir alle durch
Geburt in die Welt gekommen sind und dass diese Welt sich stindig durch
Geburt erneuert” (276). Dies ist fiir Arendt neben Pluralitit’?® eine Voraus-
setzung fiir politische Politik.

Arendt argumentiert in ,Die Krise der Erziehung“ gegen das ,rous-
seausche® Erziehungsideal, welches Erziehung als ein Mittel sieht, um ge-
wiinschte politische Zustédnde zu erreichen. Diese Herangehensweise ist fiir
sie nicht haltbar (259). Erstens gehen Erziehung und Politik nicht zusam-
men, da man es in der Politik nur mit Erwachsenen zu tun hat und diese
erziehen zu wollen ist dasselbe, wie diese bevormunden zu wollen. Zwei-
tens nimmt man damit den Kindern, will man sie zu Biirger*innen ,eines
utopischen Morgens® erziehen, die Moglichkeit, selber Neues zu verwirkli-
chen. Diese Krise geht fiir Arendt auf drei problematische Grundannahmen
zuriick (262-64): Erstens bilden Kinder unter sich eine selbstverwaltete
Gemeinschaft. Die Erwachsenen sollen sie dabei lediglich unterstiitzen.
Den Kindern geht aber, ziehen sich die Erwachsenen aus der Welt der
Kinder zuriick, die direkte Bezugsperson verloren. Lehrer*innen sind den
Kindern zwar hoffnungslos {iberlegen, bieten ihnen aber eine konkrete und
greifbare Moglichkeit, sich an ihnen ,abzuarbeiten®. Zweitens miissen Leh-

328 Mit Pluralitit beschreibt Arendt ein spezifisch menschliches Phianomen, welches
sich paradoxerweise sowohl als Gleichheit als auch als Verschiedenheit manifestiert
(Oeftering 2013, 95-96). Gleichheit durch die Fahigkeit, eine Sprache zu sprechen.
Verschiedenheit durch die Individualitit der Menschen (sowie des sich Mitteilens).
In der Politik geht es folglich ums Zusammen- und Miteinandersein der Verschiede-
nen, sprich um Pluralitit (Oeftering 2013, 96) Mit dem Konzept der Pluralitit, bei
der es sich fiir Arendt um einen apriorischen Fakt handelt, stellt sie Arendt gegen
einen volkischen (oder nationalen) Staatsbegriff, der auf homogene Gesellschaften
setzt (Loick 2012, 168).

405

https://dol.org/10.5771/8783748944607-377 - am 21.01.2026, 18:42:26. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - [/ Emm.


https://doi.org/10.5771/9783748944607-377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

7 Progressive Sicherheit

rer*innen padagogische und keine fachlichen Expert*innen sei. Deshalb ist
es nicht notig, ein Fach zu beherrschen, da die Lehrer*innen als padagogi-
sche Expert*innen grundsitzlich jeden Stoft vermitteln konnen. Drittens
sei auf praktisch anwendbare Skills zu fokussieren und ,totes Wissen“ zu
vermeiden. Das Argument dahinter sei, dass man nur wissen und erkennen
konne, was man selbst gemacht habe. Die Ubertragung dieser Annahme
auf die Erziehung halt Arendt (fiir ,ebenso primitiv wie einleuchtend®: Sie
bestehe darin, ,das Lernen durch Tun so weit wie mdoglich zu ersetzen®
(264).

Eine daran ausgerichtete Erziehung verkennt aber ihre Funktion. Diese
soll einerseits die Skills vermitteln, die man benétigt, in der Welt zu iiber-
leben. Dariiber muss sie aber hinausgehen, weil jedes neu geborene Kind
Neues in die Welt bringt (266). Sie sind zunidchst auf Geborgenheit und
Schutz vor der Welt angewiesen, ohne welchen Sie nicht gedeihen konnen
(267-69). Kinder kommen dann oft zum ersten Mal mit der weiteren Ge-
sellschaft und der Welt als Ganzes durch die Institution Schule in Kontakt.
Doch deshalb ist diese nicht automatisch mit der Welt gleichzusetzen,
sondern kommt zwischen der Sphire des Privaten und der Offentlichkeit
zu liegen. Dies macht die Schule zu einer zwischen Welt und Kind vermit-
telnden Institution (269-70). Die Aufgebe der Schule ist folglich, die Kinder
mit der Welt vertraut zu machen und sie in diese zu integrieren. Tun die
Erwachsenen dies nicht, weigern sie sich, ihre Verantwortung fir die Welt
und deren momentane Ordnung zu tibernehmen (271). Erziehung hat fiir
Arendt damit einen inhdrent konservativen Charakter, da es ums Hegen
und Schiitzen geht: ,das Kind gegen die Welt, die Welt gegen das Kind, das
Neue gegen das Alte, das Alte gegen das Neue® (273). Dies unterscheidet
Erziehung vom Politischen. Danach zu streben, den Status quo zu erhalten,
fithrt dort ins Verderben, weil in der Welt alles im Vergehen begriffen ist,
greift der Mensch nicht bewusst ein und schaftt Neues.

Unsere Hoffnung hédngt immer an dem Neuen, das jede Generation
bringt; aber gerade weil wir nur hierauf unser Hoffnung setzen kénnen,
verderben wir alles, wenn wir versuchen, das Neue so in die Hand zu
bekommen, dass wir, die Alten, bestimmen konnen, wie es aussehen
wird. (Arendt [1958] 2020, 273).

Erziehung steht damit in einem Spannungsfeld zwischen der Bewahrung
und Heranfithrung ans Alte und der Bewahrung und Ermdglichung des
Neuen. Damit ist Orientierung nicht ausreichend, es gilt auch, Kinder auf

406

https://dol.org/10.5771/8783748944607-377 - am 21.01.2026, 18:42:26. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - [/ Emm.


https://doi.org/10.5771/9783748944607-377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

7.2 Sicherheit progressiv interpretiert

»[...] ihre Aufgabe der Erneuerung einer gemeinsamen Welt vorzubereiten®
(276).

Arendts Kritik zeigt die Gefahr politisch oder ideologisch ausgerichteter
Bildung auf. Indem man Kinder dazu erzieht, einem gesetzten Ideal von
Biirger*innen zu entsprechen, verweigert man ihnen die Mdglichkeit, ihre
neue Sicht auf die Dinge und ihre neuen Ideen einbringen zu konnen.
Durch die Indoktrination verneint man die Natalitdt, was zur Ausloschung
des Politischen fiihrt.

Folgt daraus, Politische Bildung sei unmdglich und an Schulen sollen
keine politischen Kompetenzen aufgebaut werden? Um diese Frage zu be-
antworten, miissen wir zunéchst auf einen entscheidenden Punk in Arendts
Argumentation eingehen. Fiir sie ist die Welt der Kinder und Jugendlichen
klar von jener der Erwachsenen getrennt. Tonio Oeftering (2013, 182)
stellt in seiner Auseinandersetzung mit Arendt infrage, ob diese strikte
Trennung zwischen Kindern und Erwachsenen, mdglich ist. Damit dies
geldnge, miisste die Welt der Heranwachsenden erstens ein politikfreier
Raum sein und zweitens das Heranwachsen ohne Beriihrungen mit dem
Politischen stattfinden. Insbesondere der zweite Punkt ist in Bezug auf die
Welt, in der wir leben, unwahrscheinlich. Fiir Gert Biesta (2010, 567) ist
Arendts Argument fiir die strikte Trennung zwischen Erziehung und Politik
nicht tiberzeugend, da sie auf einer nicht hinterfragten Differenzierung
zwischen Kindern und Erwachsenen beruht. Dies mache es fiir Arendt
unmdoglich, die politische Dimension von Bildungsprozessen und -prakti-
ken anzuerkennen, und beschréinke sie darauf, {iber die Voraussetzungen
fiirs Politische, fiirs Handeln und fiir Freiheit in psychologischen Begriffen
nachzudenken. Es konne fiir sie daher lediglich um die Bereitschaft fiirs
Politische gehen, welches mit dem Ubergang von Kindheit ins Erwachse-
nenalter zusammentfalle. Oefterings und Biestas Einwdnde machen es so-
wohl auf empirischer als auch auf normativer Ebene fraglich, ob Arendts
strikte Trennung zu iiberzeugen vermag.

Kinder (im deskriptiven Sinn) als apolitische Wesen zu begreifen, ist pro-
blematisch. Dies verkennt deren kognitive Fihigkeiten und geht von einem
unglaubwiirdigen, klar definierten Ubergang von Kindheit ins Erwachse-
nenalter aus. Aber ein Kind wird nicht von einem Tag auf den anderen
in einem normativen Sinn miindig, sondern durchlduft im Laufe seiner
kognitiven und moralischen Entwicklung unterschiedliche Phasen. Die ge-
nannten Punkte lassen sich folglich abschwichen, wenn man Erwachsene
und Kinder erstens als normative Begriffe und zweitens als Kontinuum
versteht. Jemanden im normativen Sinn als erwachsen zu bezeichnen, be-

407

https://dol.org/10.5771/8783748944607-377 - am 21.01.2026, 18:42:26. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - [/ Emm.


https://doi.org/10.5771/9783748944607-377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

7 Progressive Sicherheit

deutet der Person ein selbststindiges und verantwortungsvolles Handeln
zuzugestehen. D. h. es hat nichts damit zu tun, ob eine Person iiber 18 Jahre
alt ist oder nicht. Es gibt ferner keinen Grund, ,erwachsen in einem Ganz-
oder-Garnicht-Sinn zu verwenden. Ist Autonomie graduell, dann muss
Erwachsensein ebenfalls einen graduellen Charakter haben. Eine Person
kann in einem Bereich viel, in einem anderen wenig wissen, verstehen
oder begreifen. Das gilt ebenfalls in Bezug aufs autonome Handeln. Arendt
([1958] 2020, 270) spricht denn auch davon, dass Kinder ,,graduell” mit der
Welt vertraut gemacht werden miissen. Dies ist besser mit einem Verstand-
nis vereinbar, welches Kinder und Erwachsene als Kontinuum versteht, als
eines, welches davon ausgeht, eine Person sei entweder ein Kind oder eine
Erwachsene.

Die Konsequenz daraus, die strikte Trennung zwischen Kindheit und
Erwachsensein zuriickzuweisen und die beiden Begriffe als Extrema eines
Kontinuums zu verstehen, ldsst sich anhand eines weiteren Kritikpunkts
an ,Die Krise der Erziehung® illustrieren. Schutz und Sandy (2015) argu-
mentieren, Arendts Position zur Erziehung sei nicht mit ihren anderen
Schriften kompatibel, da sie in diesen keine so strikte Trennung zwischen
der offentlichen und der privaten Sphire vornehme wie in ,Die Krise
der Erziehung® Derweil fiir Schutz und Sandy Kinder nicht verfriiht mit
der konfliktgeladenen Offentlichkeit in Kontakt kommen sollten, kann die
Bithne deliberativer Freundschaft eine beschrinkte Offentlichkeit herstel-
len, die erlaubt, Kinder in der Schule mit der Offentlichkeit in Kontakt zu
bringen und ihnen die notwendigen Fahigkeiten fiir politische Partizipati-
on mitzugeben. Schutz und Sandy liegen richtig, wenn sie argumentieren,
im Kontext von Freundschaften und durch Diskussionen in der Schule
tiber die Welt, welche sie durch den unterrichteten Stoff sowie ihre eige-
nen Erfahrungen kennenlernen, formten Kinder kleine deliberative (Teil-)
Offentlichkeiten (38). Und diese konnen und sollen Raume sein, in denen
Kinder jene Kompetenzen lernen, die sie fiirs Politische bendtigen. Verste-
hen wir Kind-Erwachsensein als Kontinuum, ldsst sich Schutz und Sandys
Position gar bis zu einem gewissen Grad mit Arendts Argumentation ver-
s6hnen. Denn je ndher Kinder und Jugendliche daran sind, erwachsen im
normativen Sinn zu sein, desto mehr bewegen sie sich aus dem Privaten
hinaus in die Offentlichkeit. Damit folgt daraus, die strikte Trennung zwi-
schen Kindheit und Erwachsensein zu verneinen, die Aufgabe der strikten
Trennung zwischen privat und offentlich. Fiir die Schule bedeutet dies
aber auch, dass sie in einem Spannungsfeld zwischen der privaten und
Offentlichen Sphiére agieren muss.

408

https://dol.org/10.5771/8783748944607-377 - am 21.01.2026, 18:42:26. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - [/ Emm.


https://doi.org/10.5771/9783748944607-377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

7.2 Sicherheit progressiv interpretiert

Dies hat Konsequenzen fiir ein Bildungssystem. Lilja (2018, 545-48)
argumentiert in seiner Auseinandersetzung mit Arendts Position zur politi-
schen Erziehung, diese kénne nicht politisch sein, da die Institution Schule
nicht durch jene Gleichheit gekennzeichnet ist, die eine Voraussetzung fiirs
politische Handeln ist. Dies bedeutet aber nicht, Bildung sei kein wichtiges
Werkzeug, um die néchste Generation auf die politische Partizipation vor-
zubereiten. Es muss aber mit Bedacht eingesetzt werden, soll Bildung kein
Instrument fiir Konformitét und politische Untétigkeit werden, sondern auf
Emanzipation zielen. In diesem Sinne ist Bildung einerseits eine Vorausset-
zung aber auch eine Gefahr fiir das Politische. Folglich braucht es eine
(politische) Bildung, die auf einen ,utopischen Morgen® verzichtet, um die
Natalitdt der Heranwachsenden zu bewahren (Oeftering 2013, 178). Das
Utopische gehort demnach in die Offentlichkeit.

Arendt gibt uns in ,Die Krise der Erziehung“ zwei Aspekte von auto-
nomieférdernder Bildung: Integration respektive Orientierung und Eman-
zipation. Derweil sie auf den ersten Aspekt vertieft eingeht, erwédhnt sie
den zweiten lediglich am Rande. Dies mag Arendts ausgesprochen konser-
vativem Erziehungsbegrift geschuldet sein. Dieser unterscheidet sich aber
von anderen konservativen Bildungs- bzw. Erziehungskonzeptionen durch
die Betonung der Bedeutung ,des Neuen® fiir den Bereich der Erziehung
(173). Dem Neuen ist wiederum die Emanzipation inharent. Arendt dussert
sich nicht dazu, wie Erziehung umzusetzen sei. Ohne in die padagogischen
Details gehen zu wollen - was nicht das Ziel dieser Arbeit ist -, kdnnen wir
die beiden Aspekte noch genauer fassen.3?® Wie ich anderswo argumentiert
habe (Hubacher 2021, 33-34), verlangt eine Bildung, die das Ideal der Auto-
nomie befordert, den Kindern und Jugendlichen die Orientierung in der
Welt zu ermdglichen. Damit man sich in der bestehenden Gesellschaft be-
wegen kann, muss man den Status quo verstehen. Dies ist ebenfalls wichtig,
um im bestehenden Kontext selbstbestimmt handeln zu kénnen. Folglich
muss eine autonome Person in der Lage sein, mit Argumenten, Urteilen
und Meinungen umzugehen, diese zu kontextualisieren, Rechtfertigungen
und Griinde gegeneinander abzuwégen und bestehende Strukturen zu er-
kennen. Eine Bildung, die Kindern und Jugendlichen keine Orientierung
in der Welt und der Gesellschaft bietet, ist dogmatisch und realitatsfremd.
Deshalb bei Orientierung stehenzubleiben, wére aber ebenfalls dogmatisch.
Autonomiebeférdernde Bildung ist ebenfalls eine Bildung, die kritisches

329 Fiir einen Vorschlag einer Politischen Bildung, die sich an Arendt orientiert, siche
z. B. Oeftering (2013).

409

https://dol.org/10.5771/8783748944607-377 - am 21.01.2026, 18:42:26. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - [/ Emm.


https://doi.org/10.5771/9783748944607-377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

7 Progressive Sicherheit

Denken und Hinterfragen des Status quo und damit den berechtigten
Widerspruch fordert. Folglich ist eine autonomieférdernde Bildung eine
Bildung, die im Spannungsfeld zwischen Orientierung und Integration auf
der einen und Emanzipation auf der anderen Seite stattfindet. Die beiden
Funktionen lassen sich zwar konzeptionell trennen, sind aber eng mitein-
ander verbunden. Um sich emanzipieren zu kdnnen, muss man zundchst
wissen und artikulieren, was man am Status quo als gut, akzeptabel usw.
respektive schlecht, nicht optimal usw. empfindet, womit Orientierung eine
notwendige Voraussetzung fiir autonomes Handeln ist. Diese Kritik setzt
wiederum Analysen - sowohl in Bezug auf bestehende Strukturen als auch
in Bezug auf eigene Handlungsmoglichkeiten - voraus.

Vor diesem Hintergrund ldsst sich Macedos Argument fiir eine politische
Bildung auf eine Weise reformulieren, welche die Gefahr der Indoktrinati-
on anerkennt. Wie Macedo korrekterweise bemerkt, sind liberaldemokra-
tische Staaten prinzipiengestiitzte politische Organisationsformen. Welche
Prinzipien eine so verfasste Gesellschaft im politischen Kontext leiten (sol-
len), ist oftmals im (Verfassungs-)Recht kodifiziert. Das Recht informiert
die Bewohner*innen eines Staates folglich dariiber, welche Prinzipien dies
jeweils sind. Anerkennen wir die Orientierungsfunktion von Bildung, dann
soll diese unter anderem Kinder und Jugendliche iiber die Prinzipien
aufklaren. Kinder und Jugendliche sollen einerseits lernen, welche Rechte
ihnen der Staat zugesteht und welche Pflichten er ihnen auferlegt. Ande-
rerseits sollen sie die bestehenden politischen Institutionen und Partizipati-
onsformen kennenlernen, die ihnen der Staat einrdumt. Das ist aber nicht
das Ende der Bildung, soll sie autonomiefordernd sein. Sie muss den Kin-
dern und Jugendlichen ebenfalls beibringen, wie sie den Status quo kritisch
hinterfragen kénnen. Dies bedeutet auch - contra Macedo -, dass sie die
Prinzipien und/oder Institutionen des Status quo ablehnen diirfen.

Stellt dies nicht die Relevanz von Prinzipien infrage? Kukathas (2001,
328) hinterfragt denn auch in seiner Argumentation gegen Macedo die
Rolle, die Prinzipien in einer liberalen Gesellschaft spielen. Fiir ihn halten
nicht geteilte Prinzipien, sondern gemeinsame Institutionen plurale liberale
Gesellschaften zusammen und lassen Menschen mit unterschiedlichen mo-
ralischen, religisen, kulturellen und politischen Einstellungen zusammen-
leben. Kukathas liegt mit seiner Einschitzung nicht falsch, bedenkt man die
integrative Wirkung, die politische Institutionen besitzen konnen. Aber sich
ausschliesslich auf diese zu verlassen, kann kontraproduktiv sein. Erstens
waren und sind viele Institutionen nicht universell und es werden immer
wieder Personen oder Personengruppen ausgeschlossen und marginalisiert.

410

https://dol.org/10.5771/8783748944607-377 - am 21.01.2026, 18:42:26. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - [/ Emm.


https://doi.org/10.5771/9783748944607-377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

7.2 Sicherheit progressiv interpretiert

Zweitens ist eine Gesellschaft, die sich nicht auf einige grundlegende poli-
tische Prinzipien einigt, kaum handlungsfihig. Es wire aber eine Anmas-
sung, im Vornherein bestimmen zu wollen, welche Prinzipien das sind und
wie sie zu interpretieren sind. Ebenfalls gibt es — contra Macedo - keinen
Grund, anzunehmen diese Prinzipien miissten zwingend ,liberaler Natur
sein. Diese sind im Rahmen eines politischen Prozesses zu bestimmen.
Damit dies aber gelingen kann, muss eine Gesellschaft gewisse geteilte
epistemische Prinzipien haben. Die Notwendigkeit dafiir zeigt Lynch (2016,
45-50) in Bezug auf das Internet auf. Durch die Bereitstellung von mehr
Informationen gibt uns das Internet nicht nur mehr Dinge, {iber die wir
uns nicht einig werden konnen, sondern es ermdglicht uns auch eine
leichtere Auswahl und Selektion der Quellen, die unsere bestehenden Mei-
nungen bestitigen. Dies erlaubt uns aber ebenfalls in den meisten Fillen,
Informationen zu finden, die unsere Weltsicht stiitzten. Und sobald sich
die Referenzsysteme, auf die wir uns beziehen, nicht mehr decken, haben
wir keine Méglichkeit mehr, zu entscheiden, welche Positionen verniinftig
sind und welche nicht. Fehlen uns gemeinsame epistemische Prinzipien, ist
es uns nicht moglich, auf Basis von Griinden zusammen zu sprechen und
zu handeln, da wir keine Méglichkeit haben, den Wahrheitsgehalt einer
Aussage zu bewerten. Kénnen wir dies aber nicht, bleibt uns nichts anderes
ibrig, als uns anzuschreien, was aber kaum mit demokratischem Zusam-
menleben vereinbar ist. Auf dieser Grundlage lasst sich argumentieren, ein
Bildungssystem soll zu einer bestimmten Haltung erziehen, namlich zu
einer kritischen-rationalen.

Ein Bildungssystem, das an diesen Grundsétzen ausgerichtet ist, besitzt
ein hohes Legitimationspotenzial. Sollen uns Autorititen helfen, bessere
rationale Denker*innen zu sein, dann hat ein auf Orientierung und Eman-
zipation ausgerichtetes Bildungssystem grosse Chancen auf normale Recht-
fertigung. Wir haben dariiber hinaus verschiedene Griinde, Kompetenzen
zu erwerben, die uns erlauben, uns mit uns und der Welt auseinanderzu-
setzen sowie uns in bestehenden Gesellschaften zu bewegen. Dies kann
pragmatischer (z. B. arbeitsmarktrelevante Skills) oder ethischer Natur sein
(z. B. Selbstrespekt) und sich aus unterschiedlichsten Perspektiven ergeben.
Damit hat ein emanzipatorisches Bildungssystem ebenfalls das Potenzial,
die Abhéngigkeitsthese zu erfiillen, was ihm legitime Autoritét verliehe. Wie
im Fall der sozialstaatlichen Institutionen, so konnen wir aber auch im
Falle des Bildungssystems weder dessen Rechtfertigung noch dessen Legiti-
mation im Vornherein bestimmen. Die Frage, ob es normale Rechtfertigung
erreicht und ob es die Abhdngigkeitsthese erfiillt, konnen wir nicht gene-

411

https://dol.org/10.5771/8783748944607-377 - am 21.01.2026, 18:42:26. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - [/ Emm.


https://doi.org/10.5771/9783748944607-377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

7 Progressive Sicherheit

rell, sondern lediglich im Einzelfall feststellen. Damit ist die Frage, wie ein
Bildungssystem auszugestalten ist, gleichermassen nicht im Allgemeinen
zu bestimmen. Vielmehr muss die Ausgestaltung kontextsensitiv erfolgen,
damit die Autoritdt die notwendige dialogische Qualitat erreichen kann.

Die hier umrissenen Bereiche staatlichen Handelns decken nicht das
gesamte Repertoire ab, welches wir von existierenden Staaten kennen. Dies
ist aber keine Schwiche der progressiven Sicherheit, das Gegenteil ist der
Fall. Erstens ist nicht gesagt, dass lediglich sozialstaatliche Institutionen
und das Bildungssystem Chancen haben, de jure Autoritét zu besitzen. Die
Autoritdt weiterer Institutionen, die freiheits- und autonomieférdernd sind,
konnen ebenfalls legitimiert werden. Zweitens handelt es sich bei progres-
siver Sicherheit nicht um ein konservatives Projekt, welches darauf zielt,
moglichst alle staatlichen Handlungsfelder zu legitimieren. Drittens folgt
daraus, die Legitimation einer Vielzahl von Institutionen zu verneinen,
nicht eine a priori Verneinung der Mdglichkeit, bestehende Institutionen
fiir den Moment zu rechtfertigen.

7.2.3 Einwande gegen die progressive Sicherheit

Progressive Sicherheit erlaubt, in existierenden Staaten bestimmte Hand-
lungsbereiche zu legitimieren. Der effektive Umfang wird dabei sowohl
von Staat zu Staat als auch von Zeitpunkt zu Zeitpunkt verschieden sein.
Wie der letzte Abschnitt deutlich machte, kénnen wir aber in jedem Fall da-
von ausgehen, dass die Handlungsbereiche, die legitimiert werden konnen,
weniger umfangreich sein werden, als die gesamte Palette staatlichen Han-
delns. Damit bildet progressive Sicherheit lediglich die Grundlage fiir einen
Minimalstaat, wenngleich sich dieser nicht mit den {iblichen Assoziationen
deckt, die der Begriff hervorruft. Der Staat ist nicht wie beispielsweise
bei Nozick (1974) allein dafiir da, als Nachtwachterstaat die individuellen
Rechte zu schiitzen und durchzusetzen. Sein Fokus liegt vielmehr darauf,
unter anderem durch soziale Sicherheit und Bildung Freiheit zu ermdgli-
chen. Da diese Position kontrovers sein wird, gehe ich zum Abschluss auf
drei mégliche Einwidnde ein. Deren Diskussion wird die Kernaspekte der
progressiven Sicherheit klarer machen und deren analytischen Mehrwert
hervorheben.

Ich habe das hier skizzierte Konzept der progressiven Sicherheit als
eine liberale Antwort auf die anarchistische Herausforderung présentiert.
Ein erster Einwand kann auf diesen Aspekt fokussieren. Man kann sich

412

https://dol.org/10.5771/8783748944607-377 - am 21.01.2026, 18:42:26. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - [/ Emm.


https://doi.org/10.5771/9783748944607-377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

7.2 Sicherheit progressiv interpretiert

fragen, ob progressive Sicherheit das Etikett ,liberal” verdient. Das verbin-
dende Konzept des Liberalismus sei Freiheit, nicht Sicherheit. Die Idee,
moglichst viele sollen die Moglichkeit erhalten, ihre Freiheiten zu nutzen,
welche der progressiven Sicherheit zugrunde liege, zeige eher in Richtung
einer sozialistischen oder anarchistischen Theorie. Aus dem Fokus fiir Si-
cherheit folgt aber nicht, Freiheit sei dieser nachgeordnet. Mein Argument
ist, dass zwischen den beiden Konzepten eine Verbindung besteht. Man
kann ohne gewisse Sicherheiten nicht frei handeln, womit Sicherheit eine
Voraussetzung fiir Freiheit ist. Sicherheit verstehe ich daher nicht als etwas,
was mit Freiheit in einer agonistischen Beziehung steht. Es geht um die
Sicherheit der Freiheit, weshalb Bildung ebenfalls darunterfallt. Diese dient
dazu, in einem gewissen Sinne unsere Fahigkeiten zu sichern, ohne die
wir nicht autonom handeln konnen. Dieser Blickwinkel, der danach fragt,
was Freiheit ermdglicht, mag nicht genuin liberal sein. Meine Diskussion
im Abschn. 6.1.2 zeigte beispielsweise, wie wichtig Freiheit im anarchisti-
schen Denken ist. Das macht aber eine Position, die diesen Blickwinkel
einnimmt, nicht automatisch aliberal. Dariiber hinaus ist progressive Si-
cherheit selbst dann eine liberale Antwort auf die anarchistische Herausfor-
derung, wenn Sicherheit nicht ein klassischer und egalitirer Liberalismus
verbindendes Konzept ist und meine Uberlegungen lediglich mit einer sozi-
alliberalen - d. h. die Notwendigkeit, Freiheit allen zugdnglich zu machen,
betonende - Position vereinbar sind. Denn eine sozialliberale ist noch
immer noch eine liberale Position.

Ein weitaus gewichtigerer Einwand konnte lauten, progressive Sicherheit
habe angesichts der anarchistischen Herausforderung Staatlichkeit zu rasch
preisgegeben. Dieser Einwand konnte argumentieren, die in Abschn. 4 pré-
sentierte Negierung der politischen Pflicht als {iberzeugend zu betrachten,
sei falsch. Man konnte sich auf den Standpunkt stellen, es sei entweder auf
der Basis von transaktionalen, assoziativen oder die natiirliche Pflicht beto-
nenden Ansitzen oder einer Kombination davon méglich, eine politische
Pflicht gegeniiber bestehenden Staaten herzuleiten. Derweil diese Moglich-
keit besteht, haben wir gute Griinde anzunehmen, bestehenden Staaten
seien dafiir zu reformieren, indem zum Beispiel auf eine iiberzeugende
Weise freiwillige Zustimmung integriert wird (vgl. Abschn. 4.1.5). Dies ist
zumindest ein Indiz, dass die politische Pflicht nicht fiir das konservative
Unterfangen geeignet ist, den Status quo zu legitimieren, sondern ebenfalls
nach Anpassungen verlangt, damit Zustimmung eine relevante Rolle spie-
len kann oder damit aus den jetzigen politischen Gemeinschaften echte
Gemeinschaften werden (vgl. Abschn.2.2.5, 4.1.1). Progressive Sicherheit

413

https://dol.org/10.5771/8783748944607-377 - am 21.01.2026, 18:42:26. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - [/ Emm.


https://doi.org/10.5771/9783748944607-377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

7 Progressive Sicherheit

nimmt diesen Aspekt auf, ohne daraus zu schliessen, bestehende Staaten
seien aus moralischer Sicht handlungsunfahig, und erlaubt einen differen-
zierten und kritischen Blick auf Staatlichkeit. Die kritische Einstellung
gegeniiber dem Staat respektive dessen Autoritdt ist dem Liberalismus in
meinem Verstdndnis inhdrent. Staatliche Eingriffe schranken aus diversen
Griinden Frejheiten ein - und sind damit aus liberaler Sicht auf ein Mini-
mum zu beschrianken. In diesem Sinn gibt progressive Sicherheit Staatlich-
keit nicht mehr preis, als viele liberale Positionen es tun. Zudem folgt aus
progressiver Sicherheit keine apriorische Ablehnung von Staatlichkeit. Die-
se ist eine valide Option, wie sich politische Gemeinschaften organisieren
kénnen, die uns Vorteile bringen. Dariiber diirfen die Nachteile aber nicht
vergessen gehen. Staaten mogen zurzeit die dominante Form politischer
Organisation sein und in vielen Fillen konnen wir sagen, sie seien die beste
Losung, die wir haben. Aber die beste vorhandene ist nicht notwendiger-
weise eine optimale Losung und angesichts der gewichtigen Nachteile, die
Staatlichkeit mit sich bringt, tun wir gut daran, bessere Losungen zu suchen
und Bestehendes zu optimieren.

Der Verweis auf die Nachteile der heute dominanten Form politischer
Organisation kann man als Grundlage fiir einen weiteren Einwand gegen
progressive Sicherheit nehmen. Der Vorwurf konnte lauten, bei dieser
handle es sich lediglich um Staatsphobie im sprichwortlichen Schafspelz. In
einer Vorlesung 1979 hat Michel Foucault (2006) den Begriff Staatsphobie
verwendet, um die in der franzdsischen Linken verbreitete grundsatzliche
Ablehnung von Staatlichkeit zu bezeichnen. Diese fithrt geméss Foucault
aber zu analytischen Problemen. Der Staat wird unter anderem als Mo-
nolith wahrgenommen, wodurch die einzelnen Institutionen analytisch
nicht mehr getrennt werden kénnen. Dadurch werden ein Konzentrati-
onslager und eine Sozialversicherung analytisch Teil derselben Kategorie
Staat (2:263). Dariiber hinaus verkennt die Disqualifikation durch das
Schlimmste die Vorteile, die uns Staaten bringen, durch den Verweis auf
die schlimmsten Auswiichse von Staatlichkeit (2:263-64). Interpretiert man
progressive Sicherheit dahingehend, ihr Ziel bestehe darin, den Staat auf
ein Minimum zuriickzudringen, dann kann man in Anschluss an Foucaults
Uberlegungen argumentieren, es handle sich bei diesem Ansatz um eine
Form von Staatsphobie. Denn der Staat werde primir als Ubel und Ge-
fahr gesehen, die es zuriickzudringen gilt. Die Gefahren und Nachteile
einer staatlich verfassten Gesellschaft mogen meine Analyse motiviert ha-
ben, es handelt sich dabei aber nicht um eine Disqualifikation durch das
Schlimmste. Vielmehr ist das Gegenteil der Fall. Der Fokus liegt auf den

414

https://dol.org/10.5771/8783748944607-377 - am 21.01.2026, 18:42:26. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - [/ Emm.


https://doi.org/10.5771/9783748944607-377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

7.2 Sicherheit progressiv interpretiert

positiven Aspekten, die kollektives Handeln im Allgemeinen und staatliches
im Speziellen haben. In diesem Sinne handelt es sich bei progressiver
Sicherheit eher um eine Legitimation durch das Beste, ohne dartiber aber
die Schattenseiten von Staatlichkeit zu vergessen oder in eine Staatsfixation
zu verfallen. Zusitzlich ist progressive Sicherheit ein analytischer Zugang
zu Staatlichkeit, der nicht eine differenzierte Betrachtung erlaubt und ver-
langt: Ein Konzentrationslager ist fiir progressive Sicherheit nicht dasselbe
wie eine Sozialversicherung. Ebenso ist nicht jede Sozialversicherung auto-
matisch legitimiert. Progressive Sicherheit ist kontextsensitiv und versteht
den Staat nicht als Monolith, sondern als ein Geflecht von verschiedenen,
miteinander verkniipften Institutionen oder Institutionengefiigen.

415

https://dol.org/10.5771/8783748944607-377 - am 21.01.2026, 18:42:26. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - [/ Emm.


https://doi.org/10.5771/9783748944607-377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

https://dol.org/10.5771/8783748944607-377 - am 21.01.2026, 18:42:



https://doi.org/10.5771/9783748944607-377
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	7.1 Eine liberale Antwort auf die anarchistische Herausforderung
	7.2 Sicherheit progressiv interpretiert
	7.2.1 Sozialstaat
	7.2.2 Bildungssystem
	7.2.3 Einwände gegen die progressive Sicherheit


