
Queere Geflüchtete im Unterbringungssystem

Zwischen Selbstermächtigung, Gewalterfahrungen

und sicheren Rückzugsorten

Olaf Tietje

»Ich kenne keine Periode in der Ge-

schichte, in der es notwendiger gewe-

sen wäre, der Herrschaft von ›Rasse‹,

›Gender‹, ›Sexualität‹ und ›Klasse‹ eine

wirksame politische Einheit entgegen-

zusetzen«

(Haraway 1995: 44).

In hegemonialen Diskursen um Geflüchtete werden diese tendenziell als eine

gesichtslose Masse von Menschen homogenisiert (Bauman 2006: 109; Tietje

2020a: 146). Geflüchtete werden im Rahmen »national geführter Debatten«

(Falch 2020: 15) immer wieder auf veranderte und verandernde Positionalitä-

ten reduziert (Reuter 2002). Queere Geflüchtete werden zugleich in den Dis-

kussionen weitgehend ausgeblendet (Küppers/Hens 2019: 8) und das, obwohl

Hassverbrechen auch in Deutschland in den letzten Jahren im Rahmen von

ökonomischen Krisen gegen vulnerable und marginalisierte Gruppen stark

zugenommen haben (Falch 2020: 16). Im Rahmen der sogenannten ›Kopf-

tuchdebatte‹, vor demHintergrund von Ehrenmorden oder Zwangsehenwur-

den Körper und Geschlecht im Zusammenhang mit Migration immer wieder

thematisiert. Immigrant*innen wird in diesem Zusammenhang ein vormo-

dern oder traditionell markiertes Geschlechterbild und Vorstellungen von Se-

xualität unterstellt (u.a. Baumeister 2009; Berghahn 2017; Weber 2013; Yur-

dakul/Korteweg 2016). Demgegenüber wurden im Jahr 2015 Geschlecht und

Körper zunächst in den Hintergrund gerückt und erst nach der vielbeachte-

ten Silvesternacht 2016 als relevante Kategorien in die Diskurse um Flucht

https://doi.org/10.14361/9783839454145-006 - am 13.02.2026, 02:57:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454145-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


120 Olaf Tietje

und Migration erneut aufgenommen (u.a. Dürr et al. 2016). Indem hier Ge-

schlecht, Sexualität und Körper mit imaginierten Vorstellungen kultureller

Generalisierungen zusammengebracht wurden, wurden Bilder von jungen,

heterosexuellen muslimischen Männern als Tätern und viktimisierten hete-

rosexuellen Frauen und Kindern im Rahmen von fliehenden Familien ver-

stärkt (Dietze 2016: 95). Zugleich wurde der Schutzbedarf weißer emanzipier-

ter Frauen* hervorgehoben, indem sie medial als potenzielle »victims of Is-

lam« (Weber 2016: 74) thematisiert wurden. Die Debatten verblieben weitge-

hend auf einer heteronormativen Ebene und blendeten die Lebensrealitäten

von queeren Geflüchteten in Deutschland aus (Küppers/Hens 2019: 8f.). Zu-

gleich ist die gesellschaftliche liberal-westliche Selbstwahrnehmung weitge-

hend queer-freundlich.

Ein wichtiger Teil von Lebensrealitäten und eben auch jener queerer

Geflüchteter sind Wohnorte. Wohnen ist existenziell und bestimmt so-

wohl Handlungsräume als auch Sinndimensionen. Und, so schätzt der

Flüchtlingsrat NRW, etwa fünf Prozent der nach dem Spätsommer 2015

eingereisten Geflüchteten leben queer (Küppers/Hens 2019: 7). Ankunft- und

AnkER-Zentren1, Erstaufnahmeeinrichtungen und Gemeinschaftsunterkünf-

te als erster Bezugspunkt der Lebensrealitäten sind mit Verweis auf Michel

Foucault (2006) und Giorgio Agamben (2005) in unterschiedlichem Maße

Sinnbilder souveräner Herrschaft über Bevölkerungen (Tsianos/Karakayali

2008: 342f.). Die Möglichkeit, eine Bevölkerung durch segregierende Prak-

tiken und Techniken zu fragmentieren und die soziale Teilhabe bestimmter

Gruppen auf diese Weise zu unterbinden oder zumindest einzuschrän-

ken, wird nach dem »Sommer der Migration« (Kasparek/Speer 07.09.2015)

insbesondere in der Unterbringung Geflüchteter sichtbar (Agamben 2005;

Foucault 2006). »Besonders wirksam, eindrücklich und mobilisierend ist […]

die diskursive Dämonisierung und Barbarisierung der Anderen, die in einer

Kontinuität zu den orientalistischen Bildern der Kolonialzeit stehen« (Castro

Varela/Mecheril 2016: 10f.), schreiben María do Mar Castro Varela und Paul

Mecheril in diesem Zusammenhang. Gerade mit Körpern und Sexualität sind

dabei Veranderungen verbunden, innerhalb derer rassistische Konstruktio-

nen als Sexismuskritiken verborgen werden (Castro Varela/Mecheril 2016: 11;

Dietze 2016: 96).

Vor diesem Hintergrund wird sich der folgende Artikel damit beschäfti-

gen, was es bedeutet, im deutschen Unterbringungssystem queer zu leben.

1 AnkER-Zentren: Ankunfts, Erfassungs- und Rückführungs-Zentren.

https://doi.org/10.14361/9783839454145-006 - am 13.02.2026, 02:57:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454145-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Queere Geflüchtete im Unterbringungssystem 121

These des Artikels ist, dass, obwohl es in deutschen Aufnahmepolitiken eine

stark vertretene liberale Selbstkonstruktion im Hinblick auf die Rechte quee-

rer Subjekte gibt, soziale Teilhabe für queere Geflüchtete besonders schwer zu

erreichen ist. Die Verschränkung unterschiedliche Differenzkategorien mar-

ginalisiert sie mehrfach auf subordinierte gesellschaftliche Positionen (Klin-

ger et al. 2007). Um dies zu verdeutlichen, ist der Artikel in sechs Abschnitte

gegliedert. Er blickt zunächst auf die diskursiv kulturalisierten Körper Ge-

flüchteter, um die verandernde Funktion von Diskursen um Sexualität und

Körper Geflüchteter in den Fokus zu nehmen (1). Daran anschließendwird die

Frage von Wissenszugängen, die in Zusammenhang mit Flucht und Sexuali-

tät für die Selbstbestimmung queerer Geflüchteter von besonderer Relevanz

sind, thematisiert (2), um anschließend die Problematiken des Asylverfah-

rens für queere Geflüchtete in den Blick zu nehmen (3). Wohnen als zentrales

Thema des Artikels wird hier mit dem Blick auf sichere Rückzugsmöglich-

keiten aufgegriffen (4), wobei in Hinblick auf soziale Teilhabe die Lebens-

und Wohnrealitäten queerer Geflüchteter rekonstruiert werden. Daran an-

schließend wird auf Praktiken freiwilliger Unterstützer*innen geblickt, die

für selbstbestimmte Lebensumstände queerer Geflüchteter besonders wich-

tig sind (5) undmit einem kurzen Fazit (6) abgeschlossen. Grundlage des Arti-

kels sind thematisch fokussierte Interviews mit freiwilligen und professiona-

lisierten Unterstützer*innen, die zwischen 2017 und 2018 in sechs deutschen

Großstädten erhoben wurden.2

Kulturalisierte Körper: Gesellschaftspolitische Rahmungen
queerer Fluchtbewegungen

Paradoxerweise spielt Sexualität im öffentlichen Diskurs um Flucht seit der

Silvesternacht 2016 eine zentrale Rolle, sie findet aber vordergründig in der

konstruierten Dichotomie zwischen gewalttätigen ›anderen‹ Männern* und

den emanzipierten und zugleich zu schützenden weißen Frauen* Ausdruck.

Die tatsächlichen Gewalt- und Ausgrenzungserfahrungen queerer Geflüchte-

ter werden dabei ausgeblendet. Mit Körpern und Geschlecht verbunden ist

Sexualität ein besonders wichtiges Thema, »wo so Wertesysteme vielleicht

2 Diese Forschungen wurden an der Universität Kassel unter der Leitung von Prof. Dr.

Elisabeth Tuider imRahmendes BMBF geförderten Verbundprojektes »Willkommens-

kultur und Demokratie in Deutschland« durchgeführt.

https://doi.org/10.14361/9783839454145-006 - am 13.02.2026, 02:57:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454145-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


122 Olaf Tietje

aufeinanderprallen oder wo viele Menschen so ihr ganz eigenes Wertesystem

haben dazu. Und gleichzeitig ist es ein Thema, das tabuisiert ist, in man-

chen Punkten, und wo nicht viel drüber gesprochen wird« (Sexualpädagische

Beratung, 08.04.2019), sprechen es Berater*innen des Team von talk about –

Sexualität und Gender3 an. Anschließend an die Frage generell emanzipativer

Praktiken und eine auf diese ausgerichtete Selbstidentifikation, sind im Kon-

text von Sexualität (post)koloniale Veranderungen besonders stark wirksam

(Castro Varela/Mecheril 2016: 11; Kosnick 2010: 151f.). Als ›westlich‹ gerahmte

Sexualitäten und Begehren werden dabei bereits historisch als Opposition zu

den Anderen gesetzt (Bayramoğlu/Lünenborg 2018: 1020f.) und verweisenmit

Blick auf die Debatten um die Kölner Silvesternacht auf die Überschneidung

von Rassismus, Sexismus und anti-muslimischen Rassismus (Dietze 2016: 96;

Kosnick 2010: 159).

Die Debatten um junge, homophobe muslimische Männer*, thematisie-

ren Immigranten* vor allem als Täter und lassen Deutschland demgegen-

über als modernes Zielland für Geflüchtete erscheinen. Geschlechtsbezoge-

ne Verfolgung auch in Bezug auf sexualisierte Gewalt ist allerdings auch in

Deutschland erst seit 2005 ein anerkannter Asylgrund (Küppers/Hens 2019:

7f.). Die Frage nach der Umsetzung hiermit verbundener Rechte ist zugleich

eine kaum zu beantwortende. Global wird allerdings deutlich, dass die Dis-

kriminierung von queeren Lebensweisen undmit Gewalt und Verfolgung ver-

bundene Aberkennung von Rechten, starke Auswirkungen auf ein selbstbe-

stimmtes Leben haben: Queere Menschen können in 76 Ländern aufgrund

ihrer Lebensweise Kriminalisierung erfahren und müssen in 13 Ländern mit

schweren Strafen rechnen (Raj 2017: 454; Jordan 2009: 166).

Interessanterweise werden in öffentlichen Debatten in Deutschland vor

allem Geschlechterordnungen und homophobe Einstellungen der ›Anderen‹

aufgegriffen. Solchermaßen ethnisierte Sexismen lassen die unabgeschlos-

sene Emanzipation in Deutschland in den Hintergrund und die als modern

kategorisierte, ›westliche‹ Sexual- und Geschlechterordnung positiv konno-

tiert in den Vordergrund treten (Dietze 2016: 95). Auf diese Weise wird ei-

ne scheinbar unüberwindbare Differenz zwischen dem modernen Deutsch-

land und den traditionell ausgerichteten Fluchtländern aufrechterhalten. Zu-

gleich werden queere Geflüchtete in der Auseinandersetzung invisibilisiert

3 Talk about – Sexualität und Gender ist ein sexualpädagogisches Projekt aus Hamburg,

das u.a. sexuelle Bildung und Beratung für geflüchtete Menschen anbietet.

https://doi.org/10.14361/9783839454145-006 - am 13.02.2026, 02:57:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454145-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Queere Geflüchtete im Unterbringungssystem 123

und Immigrant*innen beziehungsweise insbesondere muslimische Geflüch-

tete als implizit (ausschließlich) heterosexuell und homophob codiert (Kos-

nick 2010: 147). Und tatsächlich ist »Tradition schon auch ein großes The-

ma« (SUB,05.11.2018) wie es einMitarbeiter* des SchwulenKommunikations-

und Kulturzentrum (SUB) inMünchen im Interview formulierte.Mit ›Traditi-

on‹ werden in diesem Zusammenhang insbesondere konservativ-homophobe

Einstellungen gegenüber queeren Lebensweisen unter ›den Immigrant*in-

nen‹ beziehungsweise in ihren jeweiligen Herkunftsländern verklausuliert.

Vor dem Hintergrund der tatsächlichen Präsenz queerer Geflüchteter und

verbunden mit den global verbreiteten Sanktionen scheint die Migration in

ein ›westliches‹ Land so die sicherste Möglichkeit auf ein unversehrtes Leben

(Kosnick 2010: 150). Dies bedeutet allerdings auch, die eigene biologische Fa-

milie zurückzulassen und ist noch immer keine Garantie, eigene Bedürfnis-

se in eine stabile und positiv besetze queere Lebensweise zu transformieren:

»Queere Geflüchtete sind jetzt halt keine homogene Gruppe, sondern viel-

fältig« (Queere Beratungsstelle, 16.01.2019). Dies kann auch bedeuten, eigene

Begehren abzulehnen und mit »internalisierter Homo- und Transfeindlich-

keit [verbunden sein]. Also die Übernahme der gesellschaftlichen Vorstellun-

gen die in den aktuellen Hauptherkunftsländern überwiegend durch Straf-

rechtsparagraphen geprägt ist. Also quasi die Ablehnung der eigenen sexu-

ellen Orientierung und geschlechtlichen Identität« (Queere Beratungsstelle,

16.01.2019).

Der Zugang zu Wissen

Wissen um Rechte ist auch für queere Geflüchteter entscheidend dafür, mit

sich und der eigenen Situation umgehen zu können. Viele Migrant*innen

sind sich gar nicht darüber im Klaren, dass es Asylschutz aufgrund quee-

rer Lebensweisen und der mit dieser in ihrem Herkunftsland möglicherweise

verbunden Gewalt geben kann. Das Wissen um eine solche Möglichkeit wird

oftmals erst in Anschluss an den Beginn einer Migration durch informelle

Netzwerke transparent (Jordan 2009: 172; Küppers/Hens 2019: 9). Ähnlich ver-

hält es sich auch für Menschen, die nach ihrer Flucht beginnen, sich mit ihrer

Sexualität auseinandersetzen: »Dannmusst du halt entweder eine Beratungs-

stelle aufsuchen, da ist die Hürde halt schon viel größer« (Sexualpädagische

Beratung, 08.04.2019). Sich innerhalb einer Gemeinschaftsunterkunft auszu-

tauschen erscheint vielen Geflüchteten unmöglich. Die Sorge, dass Bekannte

https://doi.org/10.14361/9783839454145-006 - am 13.02.2026, 02:57:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454145-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


124 Olaf Tietje

oder Familienmitglieder darauf aufmerksam werden, ist viel zu hoch. Den

Kontakt zu einer Beratungsstelle zu suchen ist dahingegen leichter.

Viele Beratungsstellen, die queere Geflüchtete beraten, sind auf die Mit-

arbeit freiwilliger Unterstützer*innen angewiesen: »Also ich würde jetzt den-

ken, das sind ja häufig Ehrenamtliche, die auch in dem Bereich arbeiten« (Se-

xualpädagogische Beratung, 08.04.2019). Aufenthaltsregelungen verändern

sich schnell, und freiwillige Mitarbeiter*innen müssen viel Zeit investieren,

um aktuelles Wissen in die Beratungen mit einbringen zu können. »Ich hät-

te nie gedacht, dass ich mich so ekeligen Sachen wie Jura aussetze, aber ich

weiß jetzt viel darüber, was für Rechte die haben« (Queer Refugee Support,4

19.03.2019), thematisiert ein Aktivist* des Hamburger Queer Refugee Support

diesenUmstand.Auch können queereMenschen, die etwa imRahmen von Fa-

milienzusammenführungen eingereist sind, besondere Beratungsbedürfnis-

se mitbringen. Hier gilt es sich besonders differenziert mit der Abhängigkeit

des eigenen Aufenthaltstitels von jenem der*des Partner*in auseinanderzu-

setzen (siehe Braun/Dinkelaker Schutz für geflüchtete Frauen* in diesem Band).

Jenseits dessen, dass viele Beratungen auf die Unterstützung Geflüchte-

ter im Asylprozess oder im Kontakt mit Verwaltungen fokussieren, da »vie-

le überhaupt keine Ahnung haben von Safersex« (SUB, 05.11.2018), ergeben

sich hier unterschiedliche weiterführende Schwierigkeiten. So vermuten Be-

ratungsstellen insbesondere bei verheirateten Frauen* eine besonders hohe

»Dunkelziffer. Das sind ja auch Frauen*, geflüchtete Frauen*, die sich wirk-

lich in ganz konservativen, traditionellen Familienverhältnissen befinden und

die denMut überhaupt nicht haben, sich zu outen« (Abrigo,5 19.03.2019). Hier

gilt es, das Wissen um Beratungsangebote in den Unterkünften transparent

zu machen sowie anonyme Zugänge und Angebote zu ermöglichen. Die Mit-

arbeiter*innen von talk about zum Beispiel haben sich deshalb »dafür ent-

schieden, nicht in die Unterkünfte zu gehen, sondern die Menschen in einen

anderen Raum einzuladen. Allein schon deswegen, damit […] [nicht] alle an-

deren sehen, ich gehe jetzt Mittwochmorgen um zehn Uhr dahin« (Sexual-

pädagische Beratung, 08.04.2019). Zugleich ist es bei solch persönlichenThe-

men wichtig, Missverständnisse zu reduzieren. Hierzu arbeiten einige Bera-

tungsstellen »zum Beispiel auchmit Dolmetschenden […]« (Sexualpädagische

4 Queer Refugee Support ist eineUnterstützungsgruppe für queere Geflüchtete inHam-

burg, die auch mit demMagnus-Hirschfeld-Centrum kooperiert.

5 Abrigo ist ein bei der Lawaetz-Stiftung angesiedeltes Projekt, das für queere

Geflüchtete mit Duldung Wohnraum organisiert.

https://doi.org/10.14361/9783839454145-006 - am 13.02.2026, 02:57:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454145-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Queere Geflüchtete im Unterbringungssystem 125

Beratung, 08.04.2019). Die steigende Angebotszahl bereits bestehender Be-

ratungsstellen, aber auch neuer Unterstützungsgruppen – besonders nach

2015 – verdeutlichen das Bewusstsein in queeren Zusammenhängen für die

Bedürfnisse queerer Geflüchteter (Küppers/Hens 2019: 9f.).

Asylverfahrensunterstützung und (Zwangs-)Outing

Insbesondere wird die Relevanz queerer Beratungen mit einem Blick auf

die vermeintliche Genderneutralität von Asylverfahren deutlich. Frauen*

werden hier aufgrund der (mindestens potenziellen) Abhängigkeiten von

männlichen* Verwandten strukturell benachteiligt, unabhängige Verfah-

ren anzustreben (Shuman/Bohmer 2014: 942). Geschlecht und Sexualitäten

werden für die Anerkennung von Asylgründen wiederum in ›westlichen‹

Kategorien gerahmt: »political asylum depends on neoliberal premises of

rescue and victimization that require applicants to conform to categories

that obscure, rather than illuminate their credibility« (Shuman/Bohmer 2014:

952). Definitionen werden vor allem von Autoritäten vorgenommen, die diese

losgelöst von den tatsächlichen Lebensrealitäten festlegen (Luibhéid 2002: x)

und queeren Geflüchteten besondere Hindernisse in den Weg stellen, Schutz

zu finden (Shuman/Hesford 2014: 1016).

Vor dem Hintergrund fehlender Sensibilität für die Komplexität der Kon-

texte, in denen queere Menschen flüchten, ist die Unterstützung durch queer

supporterswichtig, umdie Asylanhörung erfolgreich bestreiten zu können.Ge-

rade die psychische Belastung imVerfahren ist dabei groß und verbundenmit

»Fragen, die auch so unter die Gürtellinie gehen. Diese kommen [in der An-

hörung] vor allem im BAMF6« (Queer Refugee Support, 19.03.2019). Sexua-

lität als ein Grund für Asyl muss in der behördlichen Logik erst einmal be-

gründet werden. Um die Gefährdung des eigenen Lebens im Herkunftsland

in der Anhörung glaubhaft zu machen, muss die eigene Sexualität öffentlich

gemacht werden, und dennoch kann Asylschutz rechtlich weiter verweigert

werden. Diese »painful combination of the hypervisible and the unheard«

(Shuman/Bohmer 2014: 939), in der sich Menschen einerseits outen müssen

und dies zugleich etwa in den Unterkünften, vor Bekannten und Familien

weiter verheimlichen, da ihnen hier nur wenig Schutz oder Privatsphäre ga-

rantiert wird, charakterisiert den Asylprozess. Queere Migrant*innen leben

6 BAMF, Bundesamt für Migration und Flucht.

https://doi.org/10.14361/9783839454145-006 - am 13.02.2026, 02:57:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454145-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


126 Olaf Tietje

unter dem Druck, möglichst konform zu handeln, um weder für sich noch

ihre Verwandten Sanktionen, Repressionen oder Gewalt zu beschwören, und

zugleich in der Hoffnung eben dieser Gewalt zu entgehen (Jordan 2009: 171).

Hierzu reicht es nicht aus ›nur‹ zu migrieren.

In den Anhörungen die Leidensgeschichte ›authentisch‹ zu erzählen, ist

besonders wichtig, um eine Chance zu haben, die eigenen Asylgründe an-

erkannt zu bekommen (Shuman/Bohmer 2014: 948). Denn queere Geflüchte-

te stehen immer der Anklage gegenüber, queere Begehren lediglich als Asyl-

grund vorzutäuschen. Während die meisten Menschen über ihre Sexualität

»auch nicht immer mit fremden Menschen […] sprechen« (Queer Refugee

Support, 19.03.2019) wollen, bleibt queeren Geflüchteten in ihrem Asylpro-

zess nichts Anderes übrig. Die potenziellen Fragen schon einmal gehört zu

haben, um das eigene Entsetzen über dasMisstrauen in den Anhörungen bes-

ser verarbeiten zu können, ist hier eine wichtige Strategie in der queeren Un-

terstützungsarbeit für Geflüchtete. Die unterstellte Falschaussage gegenüber

Geflüchteten wiegt dabei derart schwer, dass diese zu sehr detaillierten Schil-

derungen ihrer eigenen Sexualität genötigt werden und ihre Verfolgung in

den Vordergrund stellen müssen (Kosnick 2010: 152; Luibhéid 2014: 1037f.; Raj

2017: 457), immer verbunden mit der Angst »irgendwas dann weg[zu]lassen,

was aber total wichtig ist« (Rainbow Refugees,7 05.11.2018). Für das United

Kingdom beschreibt Rachel Lewis hier die Verzweiflung Geflüchteter als der-

art stark, dass diese sich beim Sex filmen, um ihre queere Lebensweise nach-

weisen (Lewis 2014: 959) und eine authentische Geschichte präsentieren zu

können (Luibhéid 2014: 1038; Shakhsari 2014: 1002).

Die Auseinandersetzung mit der eigenen Sexualität, gerade verbunden

mit der Möglichkeit diese als legitimen Asylgrund aufzunehmen und die ei-

gene deportability (De Genova 2004: 179) – die Möglichkeit jederzeit abgescho-

ben zu werden – zu reduzieren, kann aber auch mit einem Outing in der je-

weiligen Unterkunft verbunden sein. Im »Falle eines Outings – […] ob es ein

Zwangsouting aufgrund von Repression oder ein Outing aus freien Stücken

ist, [können Geflüchtete] einen Anspruch auf eine dezentrale Unterbringung«

(Queere Beratungsstelle, 16.01.2019) bewirken. Wenn also eine konforme Le-

bensweise nicht mehr infrage kommt, können Geflüchtete an anderen Orten

untergebracht werden. In München betonen Beratungsstellen jedoch, dass

»die einzige Chance bei so einem Umverteilungsantrag Erfolg zu haben [ist],

7 Rainbow Refugees sind eine selbstorganisierte Unterstützungsgruppe für Geflüchtete

in München, die mit dem SUB München kooperert.

https://doi.org/10.14361/9783839454145-006 - am 13.02.2026, 02:57:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454145-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Queere Geflüchtete im Unterbringungssystem 127

wenn halt wirklich ein Polizeibericht vorliegt und etwas Schlimmes passiert

ist« (SUB, 05.11.2018). Es gar nicht erst zu weiteren Übergriffen kommen zu

lassen, ist hingegen Ziel der Unterstützer*innen. Diese wollen verhindern,

»dass sie dann dort geoutet werden. Zwangsgeoutet auf irgendeine Art. Dann

geht es ihnen natürlich besonders schlecht und sie brauchen dann einfach

Hilfe« (SUB, 05.11.2018).

Besonders schwer haben es Trans*Personen, die sich gerade in der Transi-

tion befinden und unter Umständen (noch) nicht ohne weiteres passen8 kön-

nen: »Die Unterscheidung ist die Sichtbarkeit […]. Weil viele Trans, die wir

haben, die wollen natürlich ihre Hormonkur hier machen, die sind in so ei-

nen Zwischenprozess« (Queer Refugee Support, 19.03.2019). Jenseits unzu-

reichender Schutzmaßnahmen für queere Geflüchtete in öffentlichen Unter-

bringungen werden hier auch strukturelle Unzulänglichkeiten sichtbar, die

für Trans*Personen sehr gefährlich werden können. Eine Mitarbeiterin von

Abrigo berichtet beispielhaft von einer Klientin*, die »halt aus den Frauen-

toiletten heraus gekickt wurde und bei den Männern sich nicht herein ge-

traut hat« (Abrigo, 19.03.2019). Letztlich bedeutet ein »Zwangsouting ja auch,

dass […] Übergriffe in den Unterkünften passieren« (Queere Beratungsstelle,

16.01.2019), die erst den Ausgangspunkt von Handlungsoptionen bilden. »Da

muss erst was passieren« (SUB, 05.11.2018) beziehungsweise »es muss halt

eine Bedrohung da sein, innerhalb der Unterbringung« (Abrigo, 19.03.2019),

damit eine Wohnortveränderung für queere Geflüchtete möglich ist. Huma-

nistische Weltbilder scheitern am Bild der Geflüchteten, wenn einerseits dis-

kursiv als ›westlich‹ markierte Ideale universeller Menschenrechte und Vor-

stellungen zur Folie für Veranderungen werden und andererseits eben diese

Rechte gerade Geflüchteten abgesprochen werden (auch Bauman 2006: 109;

Küppers/Hens 2019: 8f.).

Sicheres Wohnen für queere Geflüchtete

Wenn eine dringende Notwendigkeit konstatiert wird oder queere Geflüchte-

te in gemischten Unterkünften Gewalt erfahren haben, können sie in Unter-

künfte zu ziehen, in denen ihnen besonderer Schutz geboten werden soll. In

8 Passing, aus dem Englischen bedeutet wörtlich übersetzt in etwa bestehen/gelten.

Passingverweist als Konzept auf die Fähigkeit einer Person als jenes Geschlecht gelesen

zu werden, mit dem sie*er identifiziert werden möchte.

https://doi.org/10.14361/9783839454145-006 - am 13.02.2026, 02:57:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454145-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


128 Olaf Tietje

Tübingen steht für diese Situationen eine auf 200 Personen ausgelegte Erst-

aufnahmeeinrichtung zur Verfügung, in der als vulnerable kategorisierte Per-

sonen (hier: ohne Männer* migrierende Frauen* mit und ohne Kinder sowie

queere Menschen), untergebracht werden. In München wird in solchen Si-

tuationen die Verlegung der Geflüchteten willkürlich an verschiedene Orte

veranlasst, so dass zwischen dem Ort der ersten Unterbringung nach erfolg-

reichemUmverteilungsantrag viele Kilometer liegen können: »Ausnahmswei-

se hat [die Behörde] in dem Fall sofort reagiert und hat ihn verlegt. Und zwar

nach Murnau am Staffelsee – das ist ungefähr noch mal 60 km weit weg«

(Rainbow Refugees, 05.11.2018). Geflüchtete zu verlegen kann deren Zukunft

gefährden, wie Unterstützer* erzählen:

»wir haben vorher vor Gericht die Ausbildungsgenehmigung erstritten.

Dann stellt er eine Beschwerde, weil er schwul ist und gedissed wird, und

dann wird er nach Murnau am Staffelsee verlegt. Jetzt musste ich wieder

an die andere Behörde schreiben, ob sie eigentlich irre sind, ihn dorthin

zu verlegen, aber sie wussten ja nicht, dass er eine Ausbildung dort macht.

Also diese ganzen Behörden die stimmen sich nicht untereinander ab.«

(Rainbow Refugees, 05.11.2018)

Weil die unterschiedlichen Behörden in München nicht miteinander kom-

munizieren, erzeugen sie zusätzlichen Stress für die betroffenen Geflüchte-

ten. In Dresden dagegen hat sich die Unterbringung queerer Geflüchteter an-

ders entwickelt. »Queere geflüchteteMenschen sind in Dresden als besonders

schutzbedürftig anerkannt, das heißt, es gibt […] spezielle Schutzwohnun-

gen« (Queere Beratungsstelle, 16.01.2019), mit denen ein gewisses Maß de-

zentraler Unterbringungsmöglichkeiten vorgehalten wird. Ähnliches erzäh-

len auch Unterstützer*innen aus Hamburg, in denen einerseits eine externe

Struktur geschaffen wurde, die beauftragt von der Hamburger Sozialbehör-

de Wohnraum für queere Geflüchtete sucht: »Damals kam die Sozialbehörde

auf uns zu […], dass da Bedarf ist eben für schutzbedürftige Geflüchtete mit

LSBTI HintergrundWohnungen zu finden. Der Bedarf war einfach da, in den

Unterkünften, weil eben Bedrohungen vorhanden sind« (Abrigo, 19.03.2019).

Für die Unterbringung queerer Geflüchteter stehen die Unterstützer*in-

nen an allen Orten vor dem Problem des knappen Wohnungsmarktes, wo es

für Geflüchtete allein »fast unmöglich ist […] etwas zu finden und das ist halt

super schwierig« (SUB, 05.11.2018). Denn auf jede freie Wohnung auf dem

freien Wohnungsmarkt kommen »bis zu 40, 50 Bewerber und da hast du als

geflüchteter Ausländer keine Chance. Das wird dir auch gnadenlos gesagt«

https://doi.org/10.14361/9783839454145-006 - am 13.02.2026, 02:57:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454145-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Queere Geflüchtete im Unterbringungssystem 129

(Abrigo, 19.03.2019). In Dresden organisiert die Stadt Wohnungen, in denen

Geflüchtete meist

»mit einer weiteren Person in einem 15 qm2 Zimmer leben. Und die Woh-

nung besteht auch in der Regel aus mindestens zwei Zimmer. Das heißt sie

sind mit mindestens zwei oder drei Personen untergebracht. In der Regel

sind das aber eben auch Personen, die aufgrund von sexueller Orientierung

oder geschlechtlicher Identität dort einen Anspruch auf diese Schutzwoh-

nungen haben.« (Queere Beratungsstelle, 16.01.2019)

Die Enge der Gemeinschaftsunterkünfte wiederholt sich auch in der dezen-

tralen Unterbringung. Deshalb und aufgrund der fremdbestimmten Wohn-

konstellationen erscheinen Konflikte als logische Konsequenz. Auch in Ham-

burg ist derWohnungsmarkt ausgesprochen angespannt.Hier gehen dieMit-

arbeiter*innen der Lawaetz -Stiftung im Projekt Abrigo daher

»auf Vermieter zu, die wir kennen und versuchen da Termine zu vereinbaren

und auf die Weise ein Wohnungsangebot zu bekommen. Und dann beglei-

ten wir bei Besichtigungen, wir begleiten zu Terminen beim Vermieter, zu

Wohnungsübergaben. Und als Angebot gibt es noch einenAbsicherungsver-

trag, den wir den Vermietern anbieten, der für drei Jahre dauert […]. Es ist

eine finanzielle Absicherung für den Fall, dass das Mietverhältnis scheitert

und die Kaution nicht ausreicht.« (Abrigo, 19.03.2019)

Zusätzlich werden Konflikte mit Nachbar*innen durch die Mitarbeiter*in-

nen begleitet und Beratungen angeboten, so dass hier möglichen Vorbehalten

im Vorhinein begegnet werden kann. Kompliziert ist die Vergabe der Woh-

nungen oder Zimmer in Wohngemeinschaften: »ich meine, machen wir uns

nichts vor. Nur weil zwei Menschen schwul sind, heißt das nicht, dass sie

sich automatisch verstehen« (Queere Beratungsstelle 16.01.2019). Je nachdem,

wer noch in dem jeweiligen Haus oder in unmittelbarer Nähe wohnt, ist die

Angst vor einem erweiterten Outing der jeweiligen Geflüchteten zu groß, um

einziehen zu können: »Und ja, dann am Ende stand sie vor dem Haus, hat

die ganzen Namen gesehen – und da waren zum Teil eben auch ausländi-

sche Namen dabei. Ihre Angst kam dann hoch, und […] sie konnte auch diese

Wohnung nicht anmieten« (Abrigo, 19.03.2019).

https://doi.org/10.14361/9783839454145-006 - am 13.02.2026, 02:57:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454145-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


130 Olaf Tietje

Freiwillige Unterstützungsarbeit und organisierte Selbsthilfe

DieWahrnehmung Geflüchteter in öffentlichen Diskursen als weitgehend ho-

mogene Gruppe (Tietje 2020a) setzt sich auch in der Unterstützungsarbeit

für Geflüchtete fort: Diese ist von einer heteronormativen Perspektive ge-

prägt (Küppers/Hens 2019: 8), die es queeren Geflüchteten erschwert, frei

von Gewalterfahrungen in Deutschland zu leben (Kosnick 2010: 150). Ohne

zivilgesellschaftliche Unterstützung wäre es aber für viele queere Geflüchte-

te schwierig, Anfeindungen in Gemeinschaftsunterkünften zu entgehen, sich

mit ihrer Sexualität auseinanderzusetzen oder im Asylverfahren zu bestehen.

Selbstorganisierte Unterstützung durch quere Strukturen und Aktivist*innen

reicht dabei nicht nur in Deutschland in der queeren community historisch

weit zurück.9 Die Erfahrungen in der freiwilligen Unterstützungsarbeit und

Etablierung von Selbsthilfestrukturen (u.a. Pieper/Vael 1993: 25) ermöglich-

ten, schnell Unterstützungsstrukturen zu entwickeln. Die interviewte Bera-

tungsstelle in Dresden existiert so etwa »seit 1991 […] und ist seitdem eben

auch Anlaufstelle für Lesben, Schwule, Trans*, Inter* und […] Angehörige,

Familien und Unterstützer*innen« (Queere Beratungsstelle, 16.01.2019). An-

dere queere Unterstützungsstrukturen sind, wie in Hamburg, an das seit 1983

bestehende Magnus Hirschfeld Centrum oder an das SUB in München ange-

dockt.

Die institutionalisierten Beratungsstellen sind auf die freiwillige Unter-

stützungsarbeit angewiesen. »Also ohne die Ehrenamtler ist das undenkbar

überhaupt zu schaffen« (SUB, 05.11.2018), führt dies ein Mitarbeiter des SUB

aus. Tatsächlich haben die hauptamtlichen Strukturen relativ schnell Aufga-

ben unterschieden und abgegeben: »Die Aufgaben sind natürlich völlig ver-

schieden, also die ein Hauptamt und die ein Ehrenamt leisten kann oder soll«

(SUB, 05.11.2018). Gerade auch im Kontext freiwilliger Unterstützungsarbeit

haben sich Angebote ausdifferenziert und weiterentwickelt:

»Es [hat] sich herausgestellt, dass manche lesbischen Frauen* oder manche

Trans*Personen […] sich nicht so wohl gefühlt haben in dieser Menge von

jungen arabischenMännern.Wir hatten allerdings 2016 […] ja alle zeitgleich

angefangen [und da] gar keinen Zulauf von lesbischen Frauen*. Das waren

9 Siehe beispielsweise die Bestrebungen zur Abschaffung des §175 StGB oder die Organ-

isierung der Selbsthilfe zu AIDS, Haunss (2004: 200ff.); Ritter (1992: 77ff.).

https://doi.org/10.14361/9783839454145-006 - am 13.02.2026, 02:57:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454145-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Queere Geflüchtete im Unterbringungssystem 131

in erster Linie diese jungen Männer zwischen 20 und 30 [Jahren], die da ge-

kommen sind. Und wenn [sich] dann vereinzelt einmal […] eine Frau* dazu

sortierte, wurde die Thematik [von den Unterstützer*innen] klein geredet.«

(Queer Refugee Support, 19.03.2019)

Die freiwilligen Unterstützer*innen des Queer Refugee Support in Hamburg

gingen so beispielsweise aufgrund ähnlicher Problematiken auf die sich ver-

ändernden Bedingungen ihrer Arbeit ein, und es gründeten sich die Refugee

Sisters als selbstorganisierte Unterstützungsstruktur für lesbische, bisexuelle,

trans* und inter* Geflüchtete.10

Mitarbeiter*innen der Beratungsstellen weisen auch auf Ambivalenzen

der starken Rolle freiwilliger Unterstützungsarbeit hin. Die freiwillig Enga-

gierten

»opfern sich teilweise ja auch total auf. Und da steckt total viel Positives auch

drin und natürlich. Aber auch manche Sachen, die man irgendwie kritisch

hinterfragen kann. Nämlich inwieweit beschäftige ich mich dann eigentlich

mit auch Hintergründen von Migration, Rassismus, Gender oder so.« (Sexu-

alpädagische Beratung, 08.04.2019)

Professionelle Unterstützer*innen sind mit demDilemma konfrontiert, dass,

sie aufgrund finanzieller Unterversorgung auf freiwillige Unterstützer*innen

angewiesen sind, diese aber wegen ihrer persönlichen Einbindung und der af-

fektiven Nähe zu Geflüchteten (Tietje 2020b) intensiv in die Arbeit verstrickt

sind und nur wenige zusätzliche Ressourcen haben, sich thematisch in für

sie nicht relevant erscheinenden Punkten weiterzubilden. Gerade »wenn ich

die ganze Zeit Menschen irgendwohin begleite oder mich um strukturelle Sa-

chen kümmere« (Sexualpädagische Beratung, 08.04.2019), verbleiben nur we-

nige Kapazitäten der Auseinandersetzung mit eigenen Vorurteilen, Ressenti-

ments oder Rassismen. Queere Geflüchtete begegnen so auch innerhalb der

Willkommenskultur verbaler und physischer Gewalt (Bayramoğlu/Lünenborg

2018: 1022).

Für die Vorbereitung auf die Prozeduren der Asylanhörungen sind die

freiwilligen Unterstützer*innen unentbehrlich, so dass sich einige darauf

spezialisiert haben »die Leute zu dem BAMF und zu den Verwaltungsgerich-

ten zu begleiten« (Queer Refugee Support, 19.03.2019). Andere übernehmen

10 Siehe www.queer-refugees.hamburg.

https://doi.org/10.14361/9783839454145-006 - am 13.02.2026, 02:57:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454145-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


132 Olaf Tietje

die Begleitungen zu Behörden und intervenieren, etwa wenn es beispiels-

weise in Zusammenhang von Trans*Personen zu übergriffigem Verhalten

kommt: »Dann eben im Pass des Herkunftslandes quasi, das Geschlecht ein-

getragen ist, was ihrem Passing, also ihrem Aussehen nicht entspricht. Dann

werden wir im Sozialamt auch im astreinem Deutsch gerne mal gefragt,

wie das hier sein kann und dass wir hier einen Fehler im System haben«

(Queere Beratungsstelle, 16.01.2019). Aber auch gemeinsam öffentliche und

andere Räume zu erkunden oder »einfach Mal in eine andere Schwulen-

Kneipe« (Rainbow Refugees, 05.11.2018) zu gehen, sind wichtige Praktiken

der Unterstützung.

Gerade in Bezug auf ihre Unterbringung und mit Blick auf angespann-

te Wohnungsmärkte ist die freiwillige Unterstützung für queere Geflüchte-

te enorm wichtig. Umverteilungsanträge und die gemeinsame Suche nach

Wohnräumen sindMöglichkeiten in »die intersektionale Diskriminierung […]

für queere Geflüchtete« (Queere Beratungsstelle, 16.01.2019) zu intervenie-

ren. Viele queere Geflüchtete waren bereits im Herkunftsland in Selbsthil-

festrukturen eingebunden (Jordan 2009: 170f.) und engagieren sich erneut in

Deutschland.Dementsprechend gibt »es […] tatsächlich auch eine Selbstorga-

nisierung […] und nicht nur die Supporter-Strukturen« (Abrigo, 19.03.2019).

Solche gemeinsamen Formen des Engagements bieten auch die Chance, re-

flexiv an die eigenen Praktiken heranzugehen. Denn viele Strukturen der

Willkommenskultur »möchten empowernd sein und sind aber sehr paterna-

listisch« (Queere Beratungsstelle, 16.01.2019), wie es eine Beraterin auf den

Punkt bringt (auch Tietje/Tuider 2019: 10).

Fazit: Aufnahmepolitiken, Wohnen und sichere Rückzugsorte
für queere Geflüchtete

Die Lebens- undWohnverhältnisse queerer Geflüchteter sindmit besonderen

Gewalt- und Exklusionserfahrungen verbunden. Der heteronormative Blick

der Institutionen und Verwaltungen auf eine homogen verstandene Gruppe

vonMenschen lässt queere Geflüchtete zunächst unsichtbar werden. Verbun-

den mit dem Bedürfnis, konform zu erscheinen und möglichst keine Konflik-

te in den Unterkünften aufgrund einer queeren Lebensweise aushalten zu

müssen, erscheint dies erst einmal vorteilhaft für Geflüchtete. Mit der ver-

geschlechtlichten öffentlichen Wahrnehmung von Geflüchteten werden diese

unterteilt (männliche Täter und weibliche Opfer). Die viktimisierten Frauen*

https://doi.org/10.14361/9783839454145-006 - am 13.02.2026, 02:57:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454145-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Queere Geflüchtete im Unterbringungssystem 133

und Kinder sowie die jungen männlichen* Täter rufen hier Bilder kolonia-

ler Bezüge auf, die einen verandernden Kontrast des modernen aufgeklärten

Deutschlands gegenüber den als traditionell zusammengefassten Herkunfts-

ländern der Geflüchteten produziert. Sexualität wird in diesen Kanon ein-

gereiht und die (strafrechtliche) Verfolgung queerer Menschen in ihren Her-

kunftsländern dazu genutzt, diesen Kontrast weiter auszubuchstabieren.

Während auf diese Weise suggeriert wird, dass Flucht und Migration die

logische Konsequenz für queere Menschen sind, eine positiv besetzte quee-

re Lebensweise für sich entwerfen zu können, bleiben die vielen Verwerfun-

gen in diesem Narrativ unbeachtet. Der Zugang zu Informationen in Bezug

auf das Asylverfahren aufgrund der Verfolgung von Geschlecht und Sexuali-

tät beziehungsweise die Möglichkeit überhaupt Schutz in Anspruch nehmen

zu können, sind nur schwer zugänglich. Das Asylverfahren ist mit vielen sehr

persönlichen und unangenehmen Fragen und Erfahrungen verbunden. Leben

Geflüchtete in Gemeinschaftsunterkünften offen queer, kommt es zu Kon-

flikten und Gewalterfahrungen. Im Verfahren selbst müssen Geflüchtete sich

nicht nur als queer positionieren, sondern ihre queerness beweisen, um Asyl-

schutz bekommen zu können.

Wohnräume als Rückzugsorte, an denen Menschen sich sicher fühlen,

sind im Deutschen Unterbringungssystem zunächst einmal nicht vorgese-

hen. Die behördliche Konzentration darauf, Geflüchtete nachMöglichkeit zur

›freiwilligen Ausreise‹ zu bewegen, ist konzeptuell angelegt (Tietje 2020a). Für

queere Geflüchtete bedeutet dies unter anderem auch, ohne freiwillige Unter-

stützer*innen nur wenig Aussicht auf ein sicheres Zuhause zu haben sowie

verbaler und physischer Gewalt ausgesetzt sein. In der queeren community

gibt es historisch bedingt vielfältige Erfahrungen im Umgang mit homopho-

ber und trans*feindlicher Gewalt. Selbsthilfe und Selbstorganisierung sind

Teil der Geschichte queerer Bewegung – nicht nur in Deutschland. Die Tradi-

tion queerer Selbstorganisierung aktualisiert sich in der Hartnäckigkeit, mit

der freiwillige Unterstützer*innen in Zusammenarbeit mit queeren haupt-

amtlichen Strukturen queere Geflüchtete unterstützen. Die Interventionen

in heteronormative Perspektiven des deutschenUnterbringungssystems krat-

zen dabei auch an der in öffentlichen Debatten beinahe selbstverständlich er-

scheinenden ausschließlichen Gegenüberstellung von queerenMenschen und

Muslimen (Simon 2010).

https://doi.org/10.14361/9783839454145-006 - am 13.02.2026, 02:57:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454145-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


134 Olaf Tietje

Literaturverzeichnis

Agamben, Giorgio (2005): State of exception. Chicago. University of Chicago

Press.

Bauman, Zygmunt (2006): Verworfenes Leben. Die Ausgegrenzten der Mo-

derne. Hamburg. Hamburger Edition.

Baumeister,Werner (2009): Ehrenmorde. Blutrache und ähnliche Delinquenz

in der Praxis bundesdeutscher Strafjustiz. Münster. Waxmann.

Bayramoğlu, Yener/Lünenborg,Margreth (2018): QueerMigration and Digital

Affects: Refugees Navigating from theMiddle East via Turkey to Germany.

In: Sexuality & Culture 22 (4), 1019-1036.

Berghahn, Sabine (2017): Die Kopftuchdebatte in Deutschland. In: Karim

Fereidooni/Meral El (Hg.): Rassismuskritik und Widerstandsformen.

Wiesbaden. Springer Fachmedien, 193-212.

Castro Varela, María Do Mar/Mecheril, Paul (2016): Die Dämonisierung der

Anderen. Einleitende Bemerkungen. In: María DoMar Castro Varela/Paul

Mecheril (Hg.): Die Dämonisierung der Anderen. Rassismuskritik der Ge-

genwart. Bielefeld. transcript, 7-20.

De Genova, Nicholas (2004): The Legal Production of Mexican/Migrant »Ille-

gality«. In: Latino Studies 2 (2), 160-185.

Dietze, Gabriele (2016): Das ›Ereignis Köln‹. In: Feminina Politica (1), 93-102.

Dürr, Stefanie/Märkl, Daniela/Schiavone, Maria/Verhovnik, Melanie (2016):

Die Kölner Silvesternacht in Medien und Öffentlichkeit. Sexuelle Gewalt

in der öffentlichen Debatte. In: Communicatio Socialis 49 (3), 283-296.

Falch, Bernhard (2020): Queer Refugees: Sexuelle Identität und repressive He-

teronormativität als Fluchtgrund. Wiesbaden. Springer VS.

Foucault,Michel (2006): Sicherheit, Territorium, Bevölkerung. Geschichte der

Gouvernementalität I. Frankfurt a.M. Suhrkamp.

Haraway, Donna (1995): Die Neuerfindung der Natur. Primaten, Cyborgs und

Frauen. Frankfurt a.M. Campus.

Haunss, Sebastian (2004): Identität in Bewegung. Wiesbaden. VS Verlag für

Sozialwissenschaften.

Jordan, Sharalyn R. (2009): Un/Convention(al) Refugees: Contextualizing the

Accounts of Refugees FacingHomophobic or Transphobic Persecution. In:

Refuge 26 (2), 165-182.

Kasparek, Bernd/Speer, Marc (07.09.2015): Of Hope. Ungarn und der lange

Sommer der Migration. http://bordermonitoring.eu/ungarn/2015/09/of-

hope, 13.11.2020.

https://doi.org/10.14361/9783839454145-006 - am 13.02.2026, 02:57:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://bordermonitoring.eu/ungarn/2015/09/of-hope
http://bordermonitoring.eu/ungarn/2015/09/of-hope
http://bordermonitoring.eu/ungarn/2015/09/of-hope
http://bordermonitoring.eu/ungarn/2015/09/of-hope
http://bordermonitoring.eu/ungarn/2015/09/of-hope
http://bordermonitoring.eu/ungarn/2015/09/of-hope
http://bordermonitoring.eu/ungarn/2015/09/of-hope
http://bordermonitoring.eu/ungarn/2015/09/of-hope
http://bordermonitoring.eu/ungarn/2015/09/of-hope
http://bordermonitoring.eu/ungarn/2015/09/of-hope
http://bordermonitoring.eu/ungarn/2015/09/of-hope
http://bordermonitoring.eu/ungarn/2015/09/of-hope
http://bordermonitoring.eu/ungarn/2015/09/of-hope
http://bordermonitoring.eu/ungarn/2015/09/of-hope
http://bordermonitoring.eu/ungarn/2015/09/of-hope
http://bordermonitoring.eu/ungarn/2015/09/of-hope
http://bordermonitoring.eu/ungarn/2015/09/of-hope
http://bordermonitoring.eu/ungarn/2015/09/of-hope
http://bordermonitoring.eu/ungarn/2015/09/of-hope
http://bordermonitoring.eu/ungarn/2015/09/of-hope
http://bordermonitoring.eu/ungarn/2015/09/of-hope
http://bordermonitoring.eu/ungarn/2015/09/of-hope
http://bordermonitoring.eu/ungarn/2015/09/of-hope
http://bordermonitoring.eu/ungarn/2015/09/of-hope
http://bordermonitoring.eu/ungarn/2015/09/of-hope
http://bordermonitoring.eu/ungarn/2015/09/of-hope
http://bordermonitoring.eu/ungarn/2015/09/of-hope
http://bordermonitoring.eu/ungarn/2015/09/of-hope
http://bordermonitoring.eu/ungarn/2015/09/of-hope
http://bordermonitoring.eu/ungarn/2015/09/of-hope
http://bordermonitoring.eu/ungarn/2015/09/of-hope
http://bordermonitoring.eu/ungarn/2015/09/of-hope
http://bordermonitoring.eu/ungarn/2015/09/of-hope
http://bordermonitoring.eu/ungarn/2015/09/of-hope
http://bordermonitoring.eu/ungarn/2015/09/of-hope
http://bordermonitoring.eu/ungarn/2015/09/of-hope
http://bordermonitoring.eu/ungarn/2015/09/of-hope
http://bordermonitoring.eu/ungarn/2015/09/of-hope
http://bordermonitoring.eu/ungarn/2015/09/of-hope
http://bordermonitoring.eu/ungarn/2015/09/of-hope
http://bordermonitoring.eu/ungarn/2015/09/of-hope
http://bordermonitoring.eu/ungarn/2015/09/of-hope
http://bordermonitoring.eu/ungarn/2015/09/of-hope
http://bordermonitoring.eu/ungarn/2015/09/of-hope
http://bordermonitoring.eu/ungarn/2015/09/of-hope
http://bordermonitoring.eu/ungarn/2015/09/of-hope
http://bordermonitoring.eu/ungarn/2015/09/of-hope
http://bordermonitoring.eu/ungarn/2015/09/of-hope
http://bordermonitoring.eu/ungarn/2015/09/of-hope
http://bordermonitoring.eu/ungarn/2015/09/of-hope
http://bordermonitoring.eu/ungarn/2015/09/of-hope
http://bordermonitoring.eu/ungarn/2015/09/of-hope
http://bordermonitoring.eu/ungarn/2015/09/of-hope
http://bordermonitoring.eu/ungarn/2015/09/of-hope
https://doi.org/10.14361/9783839454145-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://bordermonitoring.eu/ungarn/2015/09/of-hope
http://bordermonitoring.eu/ungarn/2015/09/of-hope
http://bordermonitoring.eu/ungarn/2015/09/of-hope
http://bordermonitoring.eu/ungarn/2015/09/of-hope
http://bordermonitoring.eu/ungarn/2015/09/of-hope
http://bordermonitoring.eu/ungarn/2015/09/of-hope
http://bordermonitoring.eu/ungarn/2015/09/of-hope
http://bordermonitoring.eu/ungarn/2015/09/of-hope
http://bordermonitoring.eu/ungarn/2015/09/of-hope
http://bordermonitoring.eu/ungarn/2015/09/of-hope
http://bordermonitoring.eu/ungarn/2015/09/of-hope
http://bordermonitoring.eu/ungarn/2015/09/of-hope
http://bordermonitoring.eu/ungarn/2015/09/of-hope
http://bordermonitoring.eu/ungarn/2015/09/of-hope
http://bordermonitoring.eu/ungarn/2015/09/of-hope
http://bordermonitoring.eu/ungarn/2015/09/of-hope
http://bordermonitoring.eu/ungarn/2015/09/of-hope
http://bordermonitoring.eu/ungarn/2015/09/of-hope
http://bordermonitoring.eu/ungarn/2015/09/of-hope
http://bordermonitoring.eu/ungarn/2015/09/of-hope
http://bordermonitoring.eu/ungarn/2015/09/of-hope
http://bordermonitoring.eu/ungarn/2015/09/of-hope
http://bordermonitoring.eu/ungarn/2015/09/of-hope
http://bordermonitoring.eu/ungarn/2015/09/of-hope
http://bordermonitoring.eu/ungarn/2015/09/of-hope
http://bordermonitoring.eu/ungarn/2015/09/of-hope
http://bordermonitoring.eu/ungarn/2015/09/of-hope
http://bordermonitoring.eu/ungarn/2015/09/of-hope
http://bordermonitoring.eu/ungarn/2015/09/of-hope
http://bordermonitoring.eu/ungarn/2015/09/of-hope
http://bordermonitoring.eu/ungarn/2015/09/of-hope
http://bordermonitoring.eu/ungarn/2015/09/of-hope
http://bordermonitoring.eu/ungarn/2015/09/of-hope
http://bordermonitoring.eu/ungarn/2015/09/of-hope
http://bordermonitoring.eu/ungarn/2015/09/of-hope
http://bordermonitoring.eu/ungarn/2015/09/of-hope
http://bordermonitoring.eu/ungarn/2015/09/of-hope
http://bordermonitoring.eu/ungarn/2015/09/of-hope
http://bordermonitoring.eu/ungarn/2015/09/of-hope
http://bordermonitoring.eu/ungarn/2015/09/of-hope
http://bordermonitoring.eu/ungarn/2015/09/of-hope
http://bordermonitoring.eu/ungarn/2015/09/of-hope
http://bordermonitoring.eu/ungarn/2015/09/of-hope
http://bordermonitoring.eu/ungarn/2015/09/of-hope
http://bordermonitoring.eu/ungarn/2015/09/of-hope
http://bordermonitoring.eu/ungarn/2015/09/of-hope
http://bordermonitoring.eu/ungarn/2015/09/of-hope
http://bordermonitoring.eu/ungarn/2015/09/of-hope
http://bordermonitoring.eu/ungarn/2015/09/of-hope
http://bordermonitoring.eu/ungarn/2015/09/of-hope
http://bordermonitoring.eu/ungarn/2015/09/of-hope
http://bordermonitoring.eu/ungarn/2015/09/of-hope
http://bordermonitoring.eu/ungarn/2015/09/of-hope
http://bordermonitoring.eu/ungarn/2015/09/of-hope


Queere Geflüchtete im Unterbringungssystem 135

Klinger, Cornelia/Knapp, Gudrun-Alexi/Sauer, Birgit (2007): Achsen der Un-

gleichheit – Achsen der Differenz: Verhältnisbestimmungen von Klas-

se, Geschlecht, ›Rasse‹/Ethnizität. In: Cornelia Klinger/Gudrun-Axeli

Knapp/Birgit Sauer (Hg.): Achsen der Ungleichheit. Zum Verhältnis von

Klasse, Geschlecht und Ethnizität. Frankfurt a.M. Campus, 19-41.

Kosnick, Kira (2010): Sexualität und Migrationsforschung: Das Unsichtbare,

das Oxymoron und heteronormatives Othering. In: Helma Lutz/Maria

Teresa Herrera Vivar/Linda Supik (Hg.): Fokus Intersektionalität. Bewe-

gungen und Verortungen eines vielschichtigen Konzeptes.Wiesbaden. VS

Verlag für Sozialwissenschaften, 145-164.

Küppers, Carolin/Hens, Kristina (2019): Forschung und Bildung an der

Schnittstelle von LSBTTIQ, Fluchtmigration und Emanzipationspolitik.

Einleitung. In: Carolin Küppers/Bundestiftung Magnus Hirschfeld (Hg.):

Refugees &Queers. Forschung und Bildung an der Schnittstelle von LSBT-

TIQ, Fluchtmigration und Emanzipationspolitiken. Bielefeld. transcript,

7-20.

Lewis, Rachel A. (2014): »Gay? Prove it«: The politics of queer anti-deportation

activism. In: Sexualities 17 (8), 958-975.

Luibhéid, Eithne (2002): Entry denied. Controlling sexuality at the border.

Minneapolis. University of Minnesota Press.

Luibhéid, Eithne (2014): Afterword: Troubling identities and identifications.

In: Sexualities 17 (8), 1035-1040.

Pieper, Kajo/Vael, Guido (1993): Die AIDS-Hilfe – ein historischer Abriß. In:

Aidsforum D.A.H. (Hg.): 10 Jahre Deutsche AIDS-Hilfe. Geschichte &

Geschichten. Berlin. Deutsche AIDS-Hilfe e.V., 25-32.

Raj, Senthorun (2017): A/Effective Adjudications: Queer Refugees and the Law.

In: Journal of Intercultural Studies 38 (4), 453-468.

Reuter, Julia (2002): Ordnungen des Anderen. Zum Problem des Eigenen in

der Soziologie des Fremden. Bielefeld. transcript.

Ritter, Claudia (1992): Aidsarbeit im Spannungsfeld von Schwulenbewegung

und Staat. Identitätsbedingungen einer bewegungsinduzierten Selbsthil-

fe. In: Forschungsjournal Neue Soziale Bewegungen (4), 77-84.

Shakhsari, Sima (2014): The queer time of death: Temporality, geopolitics, and

refugee rights. In: Sexualities 17 (8), 998-1015.

Shuman, Amy/Bohmer, Carol (2014): Gender and cultural silences in the po-

litical asylum process. In: Sexualities 17 (8), 939-957.

Shuman, Amy/Hesford,Wendy S. (2014): Getting Out: Political asylum, sexual

minorities, and privileged visibility. In: Sexualities 17 (8), 1016-1034.

https://doi.org/10.14361/9783839454145-006 - am 13.02.2026, 02:57:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454145-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


136 Olaf Tietje

Simon, Bernd (2010): Respekt und Zumutung bei der Begegnung von Schwu-

len/Lesben und Muslimen. In: Bundeszentrale für politische Bildung

(Hg.): Homosexualität. Berlin, 27-32.

Tietje, Olaf (2020a): »… wie immer im Gewerbegebiet.«. Einschränkungen der

sozialen Teilhabe Geflüchteter durch ihre Unterbringung. In: Bürger im

Staat (3), 144-148.

Tietje, Olaf (2020b): »Das geht nicht, wir müssen was machen!«. Ambivalen-

zen von Solidarität in der aktiven Bürgergesellschaft. In: sozialmagazin

45 (Sonderband), im Erscheinen.

Tietje, Olaf/Tuider, Elisabeth (2019): Unsichtbares rekonstruieren, nicht-the-

matisiertes analysieren: Situationsanalyse in der post-migration-society.

In: Nicole Burzan (Hg.): Komplexe Dynamiken globaler und lokaler Ent-

wicklungen. Verhandlungen des 39. Kongresses der Deutschen Gesell-

schaft für Soziologie in Göttingen 2018, 1-12.

Tsianos, Vassilis/Karakayali, Serhat (2008): Die Regierung der Migration in

Europa. Jenseits von Inklusion und Exklusion. In: Soziale Systeme 14 (2),

329-348.

Weber, Beverly M. (2013): Violence and Gender in the »New« Europe. New

York. Palgrave Macmillan.

Weber, Beverly (2016): »We Must Talk about Cologne«: Race, Gender, and Re-

configurations of »Europe«. In: German Politics and Society 34 (4), 68-86.

Yurdakul, Gökce/Korteweg, Anna C. (2016): Kopftuchdebatten in Europa. Bie-

lefeld. transcript.

https://doi.org/10.14361/9783839454145-006 - am 13.02.2026, 02:57:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454145-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

