Norman Paech
Valladolid — Der Aufbruch der Vernunft

oder homo homini homo est*

Die europiische Aufklirung und das moderne Volkerrecht haben bereits im
Spanien Karls V. lingst vergessene Vorliufer. Von emzelnen spanischen Theo-
logen und Juristen wurde schon damals die Versklavung und Auspliinderung
der Bewohner sogenannter entdeckter Gebiete offentlich angeprangert. Selbst
wenn es sich bei den Betroffenen wm Unglinbige handele, seien sie doch Men-
schen, gegen die Krone und Kirche keinen gotigefilligen »gerechten Kriege«
fithrten. Bis zur Anevkennung der Menschenrechte fiir Menschen aller Kultu-
ren und Ethnien sowie der staatlichen Souwverdnitdt von Landern der sog.
Dritten Welt blieb es dennoch ein weiter Weg. Das Ziel ist noch immer nicht
voll erreicht.

Die Red.

Wir haben uns daran gewohnt, die Aufklirung territorial mit den frihbiirgerlichen
Staaten der Niederlande, Frankreich, England und Deutschland zu verbinden und
ihr als Epoche das 18. Jahrhundert, das »siecle des lumiéres« oder das franzésische
Jahrhundert zuzuordnen.' Der geistige Aufbruch zur Inthronisierung der mensch-
lichen Vernunft als ausschliefliche Autoritit im ProzeR der Welt-Anschauung und
der Natur als Grundlage birgerlicher Erkenntnis und Emanzipation von »selbstver-
schuldeter Unmiindigkeit« — cin Projekt der europiischen Kultur, die ihr Gravita-
tionszentrum vom Mittelmeer zur Nordsee verlagert hatte. Selbst das 17. Jahrhun-
dert, in dem die frithen Groflen einer Vernunft-Philosophie die Uberwindung des
metaphysisch-theologischen Weltbildes betrieben und das rationale Bewufitsein biir-
gerlichen Denkens begriindeten, wurde von Namen des nordlichen Europas be-
herrscht: Francis Bacon, Thomas Hobbes, John Locke, Isaac Newton, Hugo
Grotius, Baruch Spinoza, René Descartes, Johannes Althusius, Gotrfried Wilhelm
Leibniz. Kein namhafter Italiener, kein nachwirkender Spanier, der an der Nicder-
ringung der Metaphysik und des Aberglaubens christlicher Ideen und der Konstruk-
tion eines ncuen, aufgeklirten und schhiefilich revolutionar birgerlich wirkenden
Bewufltseins teilhatte? Marx nannte zwar in der Kolnischen Zeitung Nicolé Machia-
velli und Thomas Campanclla, die bereits begannen, »den Staat aus menschlichen
Augen zu betrachten und seine Naturgesetze aus der Vernunft und der Erfahrung zu

? Fur Hermann Klenner zum siebzigsten Geburistag ~ nachtraghch.

1 Vgl. Winfried Schroder, Autklarung, in: Hans Jorg Sandkuhler (Hrsg.), Europaische Enzyklopadie zu
Philosophic und Wissenschaften, Hamburg 1990, Bd. 1, S. 276 {f.; Wolfgang Fritz Haug, Aufklarung, in:
Wolfgang Fritz Haug (Hrsg.), Historisch-kritisches Worterbuch des Marxismus, Hamburg 1994, Bd. 1,
S.719ff.

4 - ‘am 20.01.2026, 08:20:26. © Inhal.
untersagt, e g ‘mit, flir oder In KI-Systemen, Ki-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/0023-4834-1996-4-407

408

entwickeln, nicht aus der Theologie«.* Wir finden dariiber hinaus schon friihzeitig
Denker mit radikalem antitheologischem Impuls wie Epikur, der den zcitgendssi-
schen Denkern der Stoa als Aufklarer entgegentrat. Doch bleiben sie isoliert und
ohne fortwirkende Resonanz, sei es, daf die Lebens- und Denkverhiltnisse der alten
Gesellschaft noch zu dominant waren oder das utopische Projekt (Cittd del so! des
Dominikaners Campanella, 1602) noch zu stark dem theokratischen Universalitits-
anspruch des Papstes verhafter blieb.

Es ist in der Tat so, dafl das »spanische Zeitalter« des 16. Jahrhunderts — von den
einen das »goldene«, von den anderen das »finstere« genannt — noch ganz der Scho-
lastik und ihrer »klerikaljuristischen Legitimation«) des piapstlichen und kaiserli-
chen Weltherrschaftsanspruchs zugedacht wird. Nicht Francisco Vitoria und
Francisco Suirez haben danach die Schwelle des Naturrechts betreten, sondern
Hugo Grotius, nicht sie sind mit dem Titel »Vater des Volkerrechts« geehrt worden,
sondern dem Niederlinder Thomas Hobbes wird — zu Recht — das Verdienst zuge-
sprochen, die menschliche Instrumentalisierung von Recht und Gesetz zur Siche-
rung des Friedens in einer immer kriegerischen Gesellschaft der theokratischen
Diktatur entgegengestellt zu haben. Sein Diktum »homo hominis lupus est«, welches
sein Logo geworden ist, ist jedoch ebensowenig seine Erkenntnis wic sein Diktum
»homo hominis deus est«, dessen Ursprung auch Francis Bacon zugeschricben
wird.# Es ist allerdings nicht so entscheidend, ob Bacon oder Hobbes, die sich kann-
ten, in das Buch der getlugelten Worte cingetragen werden. Interessanter ist, dafl es
sich um cinen offensichtlich schon im 16. Jahrhundert allbekannten und diskutierten
topos handelt, dem Vitoria bereits in der ersten Hilfte des t6. Jahrhunderts sein
»homo homini homo« entgegenhielt.! Dies allerdings ist in Vergessenheit geraten.
Vergessen ist nicht, daff die Werke der Bacon, Descartes, Diderot, Grotius, Helve-
tius, Kant, Locke, Montesquieu, Pufendorf, Rousseau, Spinoza etc. auf den Index
der romischen Kirche gesetzt wurden, vergessen aber, dall Vitoria fast das gleiche
Schicksal zuteil geworden wire. Sein Hauptwerk, die Relectio »De Indis recenter
inventis« — 1538/39 an der Universitit Salamanca gehalten, aber erst posthum 1557
im Druck erschienen — war bereits gemeinsam mit den »Controversiae christianae
fidei« des italienischen Kardinals Roberto Bellarmin von Sixtus V. auf den Index
gesetzt worden. Doch es kam nicht mehr zu einer Veréffentlichung, da Sixtus V. kurz
zuvor im August 1590 verstarb. Sein Nachfolger Urban II. aber lie beide Werke
wieder vom Index nehmen.

Es soll hier nicht darum gehen, die Wiege der Aufklirung in das Spanien Karls V.
zuruckzuverlegen und die Spatscholastik von der ideologischen Mission des orbis
christianus zu befrcien, um ihr doch noch den Mantel der biirgerlich revolutioniren
Erstgeburt umzuhingen.® Doch sollten wir bei der Betrachtung und Einordnung
klassischer Werke der Aufklirung zwei Erkenntnisse beriicksichtigen, die im
Grunde fiir jedes klassische Werk gelten: Sie sind »nach hinten und nach vorn ver-
wickelt in die ideologischen Klassenkdmpfe ithrer Epoche«.? Ob Grotius, Althusius,
Bacon oder Hobbes, sie haben nicht nur die Vor-Denker zitiert, sich ihrer bedient
und sie fiir ihre Beweisfithrung benutzt, sie wiren ohne deren Denkfortschritte

N

Karl Marx, Der lcitende Arukel in Nr. 179 der »Kolnischen Zeitunge, in: MEW 1, S.103.

Hermann Klensner, Vom Recht der Natur zur Natur des Rechts, Berlin 1984, 5. 25.

Hermann Klenner, (Anm. 3}, S. 32. Carl Schmitt, Der Nomos der Erde, Berlin 1950, S. 72, nennt Bacon alg
Autor, ohne vinen konkreten Literaturnachweis.

»Non cnim home homini lupus est, ut ait Ovidius, sed homo«, Relecciones Teologicas del Maestro Fray
Francisco de Vitoria des P. Mir. Fr. Luis G. Alfonso Getino, Madrid 1934, T. L, S. 383/385.

Vor cinem derartigen -burgerlichen Trend seit der Jahrhundertwendes hat Hermann Klenner (Anm. 3),
S. 3z gewarnt.

Hermann Klenner (Anm. 3), S. 27.

A

=

~

216.73.216.36, am 20.01.2026, 08:20:26.
Inhatts I 1Or od

Erlaubnis Ist

jor |


https://doi.org/10.5771/0023-4834-1996-4-407

selbst in revolutioniren Zeiten des frithbiirgerlichen Aufbruchs nicht denkbar. Thre
wegweisende und epochemachende Wirkung ist zugleich auch der Ausweis fiir die
Bedeutung der Denker, »auf deren Schultern sie stehens, sei es, dafl sie sie schlicht
beerben, sie kritisieren, entstellen oder gar ignorieren. Und noch eine zweite Er-
kenntnis ist wichrtig: »Der Weg, den sie einschlagen, nicht das Ergebnis, das sie
erreicht haben, ist es, was der Aufklirer Leistung so grofl gemacht.«* Es ist also die
Methode ihres Vorgehens, der Weg ihres Erkenntnisgewinns, den sic eingeschlagen
haben, und das Instrumentarium, mit dem sie den vorherrschenden Gesellschafts-
konsens aufgebrochen haben, was aus Theologen, Philosophen und Juristen erst
Theorctiker der Emanzipation und des Gesellschaftswandels gemacht hat.

Daran zu messen sind aber nicht nur diejenigen, denen der Durchbruch vom kleri-
kal-feudalen zum burgerlich-rationalen Naturrecht als ihre Leistung angerechnet
wird, sondern auch diejenigen, auf deren Schultern sie gestanden haben. Das sind
nun nicht nur die vielzitierten Griechen und Rémer von Aristoteles iiber die Stoa bis
Cicero — zu deren Grofe liber die Jahrhunderte es nicht mehr eines Zitats der Aui-
klarer bedurfte —, sondern auch jene merklich weniger ziticrten Theologen der
Spitscholastik. Sie haben zumindest dazu beigetragen, dall das 16., das spanische
Jahrhundert, das »goldene« und nicht nur das »finstere« genannt wurde, Dariiber
hinaus haben sic in ciner Weise Hand angelegt an die theokratische Missions- und
Welcherrschaftsideologie des orbis christianus, die es thren protestantischen Nach-
folgern leicht machte, den Schutt einer schon weitgchend zerstorten und in sich
zerfallenen Herrschaftslegitimation vollends hinwegzurdumen. Vergessen wir niche,
dafl etliche Jahre vor Althusius’ »Politica« (1603}, Bacons »Novum organum scien-
tiarum« (1620}, Grotius’ »De iure belli ac pacis« (1625) und Hobbes’ »Elements of
Jaw natural and politic« (1639) und Leviathan (1651) die Generalstaaten, das fiih-
rende Organ der Union von Utrecht, am 26. Juli 1581 Philipp I1., den Sohn Karls V.,
mit den Worten absctzten:

»Nicht das Volk ist fiir den Herrscher geschaffen, sondern der Herrscher fiir das Volk, da es
ohne Volk auch keinen Herrscher geben wiirde. Der Herrscher hat die Aufgabe, seine Unter-
tanen nach Geserz und Gerechtigkeit zu regieren ... Wenn er sie aber nicht so bebandely,
sondern wie Sklaven, so hért er dadurch auf, Herrscher zu sein und wird Tyrann und die
Untertanen haben nach dem gescizlichen Beschluf ithrer Vertreter in den Generalstaaten das
Recht, thn zu verlassen.«®

Woher nehmen sie diese Sprache, wenn sie nicht schon gedacht war, wenn ihr revo-
lutiondrer Inhalt nicht schon dic Fundamente der klerikalen Festung angegriffen
hitte? Daf dies mit dem entscheidenden Schlag von der Peripherie des Reiches, von
Genf und Gent her geschah, war die eine Bedingung fur den Erfolg, die andere war
aber, daf von innen heraus die Mauern untergraben wurden. Dies waren keine Re-
volutionare, aber auch keine gelehrten Troglodyten, sie begnugten sich nicht mit der
Betrachtung der Geschichte aus den Bibliotheken threr Konvente, sondern begaben
sich mitten in die Kiampfc ihrer Tage. Es sind dies vor allem der Dominikaner Fran-
cisco Vitoria (1492—1546), der Jesuit Francisco Suirez (1548—1617) und der in der
Literatur des 17. und 18. Jahrhunderts weitgehend ausgesparte — Grotius erwihnt
ihn in seinem Hauptwerk »De ture belli ac pacis« nicht ein einziges Mal — Domini-
kaner Bartolomé de las Casas (1474—1566), um nur die hervorragendsten zu nen-
nen.

8 Hermann Klenner (Anm. 3), S.17.

9 Zitiert nach Gerhard Reintanz, Hugo Grotius und scine Zeit, in: Beitrage zum nationalen und interna-
tionalen Seerecht, Rostock 1983, H. 7, S.71f., 8. Vgl. auch Norman Paech, Hugo Grotius, Berlin 1985,
S.26.

,73.216,36, am 20,01.2026, 06:2026.
far

oder enerativen

409


https://doi.org/10.5771/0023-4834-1996-4-407

410

1.

Ein Ercignis, welches sich vom Herbst 1550 in das Frihjahr 1551 im Herzen
Spaniens hinzog, buindelt wic in cinem Brennspiegel die Widerspriiche der Epoche
und thre universalistische Ideologie des orbis christianus. Auf der einen Scite die
treibenden Interessen der Conquista, die Gier nach Gold und christlichen Seclen,
auf der anderen die gegen sie crhobene Anklage des Raubes, der Folter, der
Sklaverei und des Vélkermordes. Kaiser Karl V. hatte im Juli 1550 eine Kommission
mit Theologen und Juristen eingesctzt, die die kontroversen Standpunkte zur
Westindischen Frage kldren sollte. Die elf Juristen und vier Theologen luden die
beiden bekanntesten und wortmachtigsten Protagonisten des Streits ein, Kritik und
Verteidigung vor ihrer Kommission dffentlich darzulegen. Dies waren der Domi-
nikaner Fray Bartolomé de las Casas, der drei jahre zuvor sein Bistum im mexi-
kanischen Chiapas verlassen hatte, um in Spanien besser fur die Rechte der Indios
kimpfen zu konnen, und der Doktor Juan Ginés de Sepilveda (1489-1573),
Hofchronist des Kaisers und berufener Apologet der Conquista; beides erprobre
Polemiker und die »Wortfihrer der »Tauben< und »Falken< in der westindischen
Frage«.' Schauplatz der Disputation: das Dominikanerkloster San Pablo zu Val-
ladolid, damaliger Regierungssitz Karls V.

Beide trafen nicht direkt aufeinander, sondern traten in der ersten Sitzungsperiode
im August/September 1550 nacheinander auf. Zunichst Sepiilveda, dann Bartolomé,
der fiinf Tage bendtigte, seine auf Latein geschriebene »Apologia« vorzulesen. Die
offensichtlich strapazierte Kommission beauftragte ihr Mirglied Domingo de Soto,
ein kurzgefafites Summarium aus den Vortrigen zu erstcllen, um vor allem auch
Sepilveda Kenntnis von den umfangreichen Vorwiirfen seines Gegners zu geben.
Sepulveda verfafite eine Antwort zu den insgesamt zwdlf Einwinden, die wiederum
Bartolomé zu einer wortreichen Entgegnung benutzte." Beide Einlassungen wur-
den dann in der zweiten Sitzungsperiode im April 1551 erortert, ohne dafl auch hier
die Kontrahenten direkt aufeinander trafen. Beide kannten sich allerdings zur Ge-
niige. Und insbesondere Sepiiveda hatte bereits dic Aggressivitit seines Gegners zu
spiiren bekommen,

Yr, der jiingere von beiden, hatte seine Ausbildung vor allem am spanischen Kolleg
in Bologna erhalten, wo er Theologic und Artes studierte. Er muf eine besondere
Fihigkeit im Griechischen entwickelt haben, denn er bekam noch wahrend des Stu-
diums von Giulio Medici den Auftrag zur Ubersetzung der Werke des Aristoteles.
Dies hielt ihn weiter in Italien und verschaffte ithm eine Anstellung als offizieller
Uberserzer bei der Kurie, als Giulio Medici zum Papst Clemens ViI. gewihlt wurde.
Dic Riuckkehr nach Spanien bahnte sich an, als er 1529 bei der Kronung Karls V.
durch Clemens VII. in Genua in Kontake zum spanischen Hof kam und sich daraus
nach dem Tode seines Forderers 1536 die Ernennung zum Hofchronisten ergab. Er
siedelte an den Hof des Kaisers nach Spanien iiber und blieb in dessen Diensten bis
zu seinem Tod 1573. Dieser Wechsel vom geistlichen ins weltiche Lager kam nicht
von ungefihr. Er hatte 1527 dic Gefangennahme Clemens VII. und dic Plinderung
Roms durch kaiserliche Truppen (Sacco di Roma) erlebr. Er hatte den Kaiser in einer
Schrift zum Krieg gegen die Tiirken aufgefordert und ihn bei der Belagerung Wiens
durch dic Tiirken sowie auf seinem Feldzug gegen Tunis begleitet.

1o Mariano Delgado i semner Einleitung zu der jetzt erstmals in deutscher Ubersetzung vorliegenden Dis-
putation, in: Bartolomé de las Casas, Werkauswahl, herausgegeben von Mariano Delgado, Paderborn/
Munchen/Wien/Zurich 1994, Bd. 1, S. j40.

11 Alle drei Texte sind in deutscher Ubersetzung abgedruckt in: Bartolomé de las Casas (Anm. 10),
S. 3471

216.73.216.36, am 20.01.2026, 08:20:26.
Inhatts I 1Or od

Erlaubnis Ist

jor |


https://doi.org/10.5771/0023-4834-1996-4-407

Sepilveda war kein Pazifist. Als er derartige pazifistische Tendenzen bei den Studen-
ten des spanischen Kollegs in Bologna bemerkre, die jegliche Moglichkeit eines
gerechten Krieges negierten, machte er sich daran, eine grundsireliche Rechtferri-
gung des Krieges zu schreiben. Dieses als »Democrates primus« bekannt gewordene
Werk*? beschénigre nichr die Grausamkeiten des Krieges, die Bruralitiren und Uber-
griffe des Milirars, lief} sie aber nichr als Krirerien fiir ein Urteil uber die Gerechrig-
keit und Ungerechrigkeit des Krieges gelten. Aus christlicher Sicht ergebe sich die
Rechtfertigung des Krieges aus dem Streben nach einer gerechten Friedensordnung,
in der allcin der Mensch das aristorelische Ideal eines politischen und sozialen We-
sens verwirklichen konne. Der Krieg sel demnach gerechtfertigt, ja geboten, wenn
das Bése den Frieden bedrohe und die Ratschliage und Forderungen an den Feind
von diesem nicht befolgt wiirden. Dies war im tbrigen die allgemeine Lehre der
christlichen und spitscholastischen Kriegstheorie. Der Angriffskrieg kénne niche
nur »sittlich einwandfrei«, sondern auch »sittlich notwendige« sein, heifit es tiberein-
stimmend in der Relectio »De iure belli« des Vitorta und dem »Tractatus de
charitate« des Francisco Sudrez.* Und diesc Theorie lag auch dem bekannten Re-
querimiento zugrunde, welches der Hofjurist Palacio Rubios 1513 fiir die Expeditio-
nen zur Eroberung des mittelamerikanischen Festlandes entwerfen mufite, eine
Urkunde des »gerechren Krieges«.'* Dieses Dokument wurde den Indios als »Frie-
densangebot« — ohne Rucksicht darauf, dafl sie es zumeist nicht verstanden -
vorgelesen und beurkundet und wirkte wie der Ablaflschein fir die anschlielende
Unterwerfung oder Ausrottung.

Als die spanische Ubersetzung des »Democrates primus« 1541 in Sevilla erschien,
traf sie auf cine heftig entflammte Debatte tiber das Vorgehen der Conquista in den
von Cortés und Pizarro eroberten Reichen der Azteken und Inkas, Gber die Metho-
den der Missionierung und die Einfithrung des Encomienda-Systems.'f In Spanien
waren die verheerenden Auswirkungen der Sklaverel und der eingeschleppten Epi-
demien, dic die Indianer der Antillen bereits weitgehend vernichret hatten, durchaus
bekannt.'® Die Missionare der untereinander konkurrierenden Franziskaner, Domi-
nikaner, Mercedarier und Augustiner hatten nicht nur tber die fremdartigen Ein-
wohner der eroberten Inseln, thre Gdtzendienste, Menschenopfer und Sexualge-
briuche berichter, sondern auch tber die katastrophalen Auswirkungen der
Eroberung, die einem Vélkermord gleichkamen. Vor allem der Dominikanermonch
Antonio de Montesinos hatte 1511 in einer Adventspredigt schwere Vorwiirfe gegen
die Siedler erhoben und die Freilassung simtlicher Indios gefordert.

1z Der Originaltite] dieser als Dialog konzipierten Schrift laucer »ID¢ conuenientia militanis disciplinae cum
christiana religione dialogus, qui inscribitur Democrates«. Sie erschien 1515 in Rom und 1541 1n Paris und
Sevilla.

13 Francisco Vitoria, Relectio »De iure belli«, Edition Lws G. Alonso Getino, Bd. 11, Madrid 1943, 8. 191:
Francisco Suarez, Tractatus de charitate, in: Opera Omnia, Tomus X1, Paris 1858, Tr. II1, disp. 13, sectio
it

14 Wortlaut bei Ebcinard Schrmidt (Hrsg.), Der Aufbau der Kolontalreiche, Dokumente zur Geschichee der
europaischen Expansion, Bd. 3, Munchen 1987, S. 471 {f.

15 Auch repartinuento genannt, mit dem den spanischen Siedlern indianische Arbeitskrafe fir Haus-, Hol-,
Feld- und Bergwerksarbeit zugewresen wurde. Konigin Isabella hatte zwar in einem ErlaR des Jahre 1503
verfuge, dafl die arbeitsverpflichteten Indios als «freic Personen« und nicht als «Leibeigene« behandelt
werden sollten, was aber ber der immer wieder hervorgehobenen sunermeflichen Beute- und Habgiers
der Siedler Theorie blieh. Vgl. Richard Konetzke, Sud- und Mittelamerika [, Die [ndianerkulturen Alt-
amerikas und die spanisch-portugiesische Kolonialhereschafe, Fischer Weligeschichte Bd. 22, Frankfurt
a. M. 1965, S. 165 ff.: Joseph Hofiner, Kolonialismus und Evangelium, Spanische Kolonialethik im Gol-
denen Zeitalter, Trier 1969, S. 367 ff.

16 Zahlen zur Bevolkerungsentwicklung in den spanischen Kolonien bei Wolfgang Reinhard, Geschichte
der europaischen Expansion, Bd. 2, Die Neue Welt, Stuttgart/Berlin/Kdln/Muinz 1985, S. 62 [f.

4 - .73.216.36, am 20.01.2026, 08:20:26. © Inhal.
mit, fir oder In KI-Systemen, Ki-Modallen oder Generativen Sprachmodallen.

41


https://doi.org/10.5771/0023-4834-1996-4-407

412

»1hr seid alle in Todsiinde und lebt und sterbt in ihr, wegen der Grausamkeit und Tyranne, die
ihr gegen diese unschuldigen Menschen gebraucht. Sagt, mit welchem Recht und mir welcher
Gerechtigkeit haltet ihr jene Indianer in einer so grausamen und schrecklichen Dienstbarkeit?
... Wie bedriickt und plagt ihr sic, ohne shnen Essen zu geben, noch sie in thren Krankheiten zu
pflegen, die sie sich durch die ibermafligen Arbeiten zuziehen, die ihr ihnen auferlegt, und die
sterben oder, besser gesagt, die ihr totet, um jeden Tag Gold zu erraffen.«"7

Der Angriff erzeugte nicht nur wiitende Proteste der Siedler, sondern auch erhebli-
chen Unwillen bei Hofe. Der Ordensprovinzial untersagte derartige Predigten in der
Zukunft, da der Konig jene Gebiete jure belli erworben habe und es »Veranlassung
und Berechrigung fir den Arbeitszwang gibt«. Doch die Dominikaner gaben nicht
auf, sandten Montesino nach Spanien, wo er Konig Ferdinand von der elenden Lage
der Indios so eindringlich zu berichren wuflte, daf} dieser 1§12 eine Kommission von
Theologen und Juristen nach Burgos einberief. Das Ergebnis, die Leyes de Burgos
vom 22, Februar 1§12, ist als erstes Zeugnis einer Kolonialgesetzgebung in die Ge-
schichte eingegangen.® Darin werden zwar die Indios als freie Menschen anerkannt,
die menschenwiirdig behandelt werden miissen, gleichzeitig aber auch der Arbeits-
zwang des Encomienda-Systems gerechtfertigr. Die ginzlich menschenunwiirdige
Lage der Indios dnderte sich auf jeden Fall nicht,

Die Adventspredigt des Montesino hatte nicht nur die Siedler alarmiert, sondern
machte auch einen jungen Priester und Encomendero in Concepcién de la Vega auf
Espanola (Haiti) tief betroffen, der sich bis dahin ebenso als Goldsucher und Feld-
geistlicher an der Conquista beteilige hatte: Bartolomé de las Casas. Er nahm zwar
noch an der Eroberung Kubas teil und erwarb auf der Insel weitere Comenden, doch
das dortige Elend, die Ausbeutung und Ausrottung der Bevolkerung lieflen ihn
schiiefilich die Seite wechseln. Er brach, dreiffigjahrig, mit dem Encomienda-System,
gab seine Besitzungen zuriick und widmete von da ab sein Leben der Verteidigung
der Indios.* Er trat in die Fufistapfen Montesinos, iibertraf ihn jedoch bei weitem an
Ausstrahlung und Wirkung. IThm gelang es, die Aufmerksamkeit sowohl von Ferdi-
nand als auch nach seinem Tod im Jahre 516 von Karl V. zu erlangen. Dieser
vertraute thm in einem Kolonisationsvertrag ein grofles Gebiet an der Kiste Vene-
zuelas an, in dem er seine eigenen Kolonisationsvorstellungen verwirklichen sollte.
Das Projekt scheiterte jedoch und Bartolomé zog sich in das Dominikanerkloster zu
Santo Domingo zurlick. Hier fand er Aufnahme in den Orden und Zeit, seine wis-
senschaftlichen Arbeiten, u.a. die grofle Historia de las Indias, zu beginnen.

Mit sechsundfiinfzig Jahren meldet er sich zuriick. Zunichst mit Reisen und Predig-
ten von Panama bis Mexiko, sodann in Europa, wo er Papst Paul IIl. zu zwei
wichugen Dokumenten zugunsten der Indios bewegen kann. In einem Breve er-
michrtigt dieser den Erzbischof von Toledo zu weitgehenden Exkommunikationsbe-
fugnissen gegeniiber Siedlern, die weiterhin Indios in Sklaverei halten. Mit der Bulle
»Sublimis Deus« vom 2. Juni 1537 unterstreicht er die Menschenrechte der Indios

17 Bartolomé de las Casas, Histona de las Indias, Lib. 1. Cap. l1I-1V. Ausgabe Madnd 1957, $.1741f.
Deutsch von Theo Engl bei Ebechard Schemidt (Hrsg.), (Anm. 14), S. 489 ff., S. 494.

18 Wortlaut bet Lewis Hanke, The Spanish Struggle for Justice in the Conquest of America, Boston 1965,
S. 49 If.

19 Die Stationen zu scinem »Damaskuss hat Bartolomé selbst anschaulich in seiner Historia de las Indias,
die er 1527 begann, geschildert. Deutsch in Auszugen in: Bartolomé de las Casas (Anm. 10) Bd. 2, 1995,
S.2¢ff. Vgl. auch Manuel Giménez Fernandez, Fray Bartolomé de [as Casas: A biographical Skereh, in:
Juan Fricde/Benjamin Keen, Bartolomé de las Casas in History, Toward an Understanding of the Man
and his Work, Illinois, 1971, S. 271 ff. und Mariano Delgado, Bartolome de las Casas (1484-1566), Weg,
Werk, Wirkung oder vom Nutzen mysuisch-politischer Nachfolger in Krisenizetten, in: Bactolomé de las
Casas (Anm. to0), S. 11 ff.

20 Englische Ubersetzung der Bulle bei Lewis Hanke, All Mankind is One, A Study of the Disputation
becween Bartolomé de las Casas and Juan Gimenez de Sepiilveda in 1550 on the Intellectual and Rehigious
Capacity of the American Indians, lllinois 1974, S. 21.

.73.216.36, am 20.01.2026, 08:2026.
fr oder In KI-



https://doi.org/10.5771/0023-4834-1996-4-407

und den friedlichen Weg der Mission, die nicht mit kriegerischen Mirteln durchge-
fihrt werden diirfe:

»Wir wissen wohl, da8 die Indios als wirkliche Menschen niche allein die Fahigkeit zum christ-
lichen Glauben besitzen, sondern zu ihm in allergrofiter Bescheidenheit herbeieilen, wie man es
Uns wissen lief. Da Wir fiir diese mit angemessenen Heilmitteln Sorge tragen wollen, bestim-
men und erklaren Wir mit diesem Schreiben und kraft unsrer apostolischen Autoritir,
ungeachter dessen, was frither in Geltung stand und etwa noch entgegensteht, dald die oben
genannten Indios und alle anderen Vélker, die kiinftig mit den Christen bekannt werden, auch
wenn sie noch auflerhalb des christlichen Glaubens stehen, dennoch ihrer Freiheit und ihres
Besitzes nicht beraubt werden diirfen; vielmehr sollen sie ungehindert und erlaubterweise das
Rechr auf Besitz und Freiheit ausiiben und sich dessen erfreucn kénnen. <

Zwar mul er das Breve ein Jahr spiter auf Druck Karls V. wieder zuriicknehmen, die
Bulle jedoch bleibt und spielt in den kommenden juristischen Auseinandersetzungen
einc wichtige Rolle.

111

Noch stoflen Bartolomé und Ginés de Sepiilveda nicht aufeinander. Doch als in den
Jahren 1538/39 Francisco Vitoria mit seinen berihmten Relectiones »De Indis et de
iure belli« in die Debatte cingreift.*” erhilt die Argumentation der Xolonialkritiker
eine grundsitzliche Dimension, und dic Auseinandersetzung spitzt sich weiter zu.
Vitoria war erst 1523 aus Paris nach Spanien zuruckgekehrt. Seine Studien an der
Sorbonne hatten ihm nicht nur eine klassische philosophische und theologische Aus-
bildung vermittelt, sondern ihn auch mit den juristischen Theorien des orbis
christianus tiber Papst- und Kaisertum, Krieg und Sklaverei vertraut gemacht. Drei
Jahre lehrte er am Dominikanerkonvent San Gregorio in Valladolid, ehe er an die
Universitit von Salamanca berufen wurde, wo er zwanzig Jahre lang bis zu seinem
Tod 1546 cine aulerordentlich erfolgreiche Lehrtitigkeit ausiibte. Seine Relectiones
teologicas gingen auf akruclle Fragen der Gewalt des Staates, des Papstes und des
Kaisers, der Eheschliefung Heinrichs V1IL. von England, auf die Konzilien, die
Menschen{resser und Ende der dreiiger Jahre auf die spanische Conquista ein.

Obwohl sich Vitoria nicht ein einziges Mal in den Kolonien aufgehalten hat, vertraut
er den Berichten seiner Ordensbriider und schlieft sich uneingeschrinke dem domi-
nikanischen Plidoyer fur die Menschenwiirde und Vernunftfihigkeit der Indios an.
Sie seien zwar Barbaren, aber entgegen dem aristotelischen dictum nicht »von Natur
Sklaven«*, rechtlos und ihr Land dem Zugriff der Spanier offen. »Die Indianer sind
Menschen und keine Affens, schreibe er in einem Brief. Und entgegen der vorherr-
schenden theologischen Ansicht stellt er Christen und Nichtchristen rechelich
gleich. Weder der Papst noch der Kaiser oder irgendein anderer christlicher Furst
hdtten ein Verfigungsrecht iiber nichtchristliche Volker noch kénnten sic sich ihres
Bodens bemachtigen. Die Herrscher jener barbarischen Valker hitten die iurisdictio
iber ithre Untertanen, wie diese das dominiurn an ithrem Boden hitten. Beides kénne

21 Lateinischer Text in Helen Rand Parish/Harold E. Weidmann, Las Casas en Méxaco. Historia y obrades
desconocidas, México 1992, S. 310 ff. Deutsche Ubersetzung von Henrik Wels in: Bartolomé de las Casas,
Die einzige Art der Berufung aller Volker zur waliren Religion (De unico vocationis modo omnium
gentium ad veram religionem), Werkauswahl (Anm. 10), Bd. I, S.94 ., S. 247.

22 Deutsche Ubersetzung von Walter Schatzel, De Tadis recenter inventis et de aure belli hispanorum in
barbaros. Relectiones. Vorlesungen Uber dic kirzlich entdeckten Indianer und das Recht der Spanier zum
Kriege gegen dic Barbaren 1539, Tubingen 1950. Alle uberlieferten Werke von Vitoria beruhen auf Mit-
schriften seiner Schuler und Studenten. Er selber hat keine Schrilt verdtfenthehr.

23 Aristoteles, Politik 1 C. 11, 13.

,73.216,36, am 20,01.2026, 06:2026.
far

oder enerativen

413


https://doi.org/10.5771/0023-4834-1996-4-407

414

ihnen nur auf dem Wege und mit den Mitteln des gerechten Krieges genommen
werden.

Die Kriterien fur den »gerechten Krieg«, das war die zentrale Frage, die nicht nur das
Volkerrecht zwischen den christlichen Staaten bewegte, sondern unmittelbar die Le-
gitimation der Congquista betraf. Die Scholastik hatte mehrere Rechustitel Hir die
Kolonialeroberungen zur Verfiigung gestellt, die jedoch alle in das Kreuzfeuer der
Kritik von Vitoria und seinen Nachfolgern gerieten. Die Entdeckung galt dabei den
Gelehrren als der plausibelste Rechtsurel. Vitoria hingegen, der die Staatenbildung
mit Thomas von Aquin als Vorgang der natiirlichen Vernunft begriff, die auch die
nichtchristlichen Herrscher legitimierte, bestritt die Berechtigung, fremde Vélker zu
unterwerfen und ihres Besitzes zu berauben, wenn man zum erstenmal auf sic stiefi:
»Ein solcher Rechtstitel (occupatio bonorum nullius) nutzt den Spaniern nicht mehr,
als wenn umgekehrt die Indianer uns entdeckt haten«.** Auch die pépstliche Schen-
kung, die aus den Edikten Papst Nikolaus V. von 1455 und Papst Alexander V1. von
1493 abgeleitet wurde,*s Ichnte Vitoria als Rechtstitel ab, da er dem heiligen Stuhl
weltliche Herrschaftsbefugnisse absprach. Folglich lieff er auch nicht den auf der
pipstlichen Urkunde von 1493 basiercnden Sraatsvertrag von Tordesillas zwischen
Portugal und Spanien gelten, mit dem berde Staaten 1494 die Demarkationslinie
zwischen ithren Interessensphiren neu festlegten — sie wurde ohnehin weder von den
Franzosen und Englandern noch von den Hollandern anerkannt. Der gleichen Ab-
lehnung verfiel der als solcher kaum anrtastbarc Aufrrag zur Missionterung der
Heiden. Die Ausbreitung des Christentums und der Missionsauftrag wurde auch
von Vitoria anerkannt. Ja, er berechtige den Papst dazu, diesen Auftrag den Kénigen
zu Ubertragen und die ubrigen europiischen Herrscherhauser zur Vermeidung von
Streitigkeiten unter ihnen von der Teilnahme auszuschliefien, lieferc aber keine Ok-
kupations- und Interventionsrechte in der Neuen Welt. Dic Rechtfertigung der
Landnahme iiberseeischer Entdeckungen aus dem Weltherrschaftsanspruch des uni-
versalen Kaisertums lehnte er cbenfalls ab, da er schon das Weltkaisertum verwarf
und die Souverinitit auch der heidnischen Fursten anerkannte. SchlicBlich hat er die
zivilisatorische Sendung der zivilisicrten Vélker, die nicht nur Sepilveda, sondern
Generationen von Ideologen bis in das zwanzigste Jahrhundert als Rechtfertigung
fir Kolonialismus und Intervention strapazieren sollten, zuriickgewiesen. Hier
konnte er sich auf die Bulle »Sublimis deus« berufen, mit der Paul IIl. zwei Jahre
zuvor urbi et orbi festgestellt hatte, daff auch Barbaren Menschen seien und recht-
mifige iurisdietio und dominium iiber ihre Linder hatten.

Damit waren nicht alle Titel fiir den gerechten Krieg erschépft und auch Vitoria war

24 Francisco Vitoria, Relecciones Teologicas, (Anm. 13), S.333.

25 Die rechdich als Auftragslehen zu wertende »Schenkungs« lautet 1n der Bulle sInter ceteras vom 4. Ma
1493 »Kraft unserer apostolischen Gewalt und der Autoritat des Allmachugen Gottes, die uns uber den
heiligen Petrus zugekommen ist, sowie als Vikar Jesu Christi schenken, gewdhren und teilen wir zu Euch
und Euren Erben und Nachfolgern, den Konigen von Kastilien und Leon, auf immer alle entdeckien und
zu entdeckenden Inseln und Lander in Richtung nach Westen und Suden, wobei cine Linie vom Nordpol
zum Sidpol zu ziehen ist, welche von den Azoren und Kapverdischen Inseln hundert Meilen nach Westen
und Suden verlauft, so dafd alle entdeckten Inseln und Lander jenscits der Linie . .. Euch gehoren, und wir
setzen Fuch, Eure Erben und Nachkommen als deren Herren mit voller, {reier und allseitiger Gewalt,
Autoritat und Jurisdikuon ein.« A. Garcia Gallo, Las hulas de Alejandro Vi y el ordenamiento juridico de
la expansion portuguesa y castellano en Africa ¢ Indias, in: Anvario de Historia del Derecho Espariol
27/28, 1957758, S. 461 ff., S. 728 f. Deutsch auszugsweise bei Wollgang Reinhard, Geschichte der euro-
paischen Expansion, Bd. 2, Die Neue Welt, Stuugart/Berlin/Koln/Mainz, 1985, S. 43. Zu einer ahnlichen
Urkunde, der Bulle »Romanus Pontifex«, hatten dic Portugiesen Papst Nikolaus V. am 8. Januar 1455
veranlaflt. Sie verschaffte den portugiesischen Konigen die ausschliefliche weltliche Souveranitac dber
ihre Eroberungen an der westafrikanische Kiste und alle zukunfugen Eroberungen — treffend als die
»Magna Charta des portugiesischen Imperialismus« bezeichnet.

4 4 216.73.216.36, am 20.01.2026, 08:20:26.
Inhatts I 1Or od

Erlaubnis Ist

jor |


https://doi.org/10.5771/0023-4834-1996-4-407

weit davon entfernt, den Krieg jurisuisch zu delegitimieren.* Der Versuch allerdings,
dem kriegerischen Geschaft der Conquista zumindest juristisch den Boden zu ent-
zichen, miflfiel dem Kaiser grundlegend. In einem Brict an den Prior des Dominika-
ner-Klosters San Esteban in Salamanca verlangte er, die Professoren und Ordens-
leute samt ihren Vorlesungen und Predigten zum XKolonialproblem, ob »in
Remnschriften oder Entwiirfen«, namhaft zu machen und sie dem Hof zu melden.

»Sie sind aullerdem verpflichtet«, heifit cs abschtiefend, »jenen Professoren in unserem und in
ithrem Namen zu erdffnen, daf sie weder jetzt noch in Zukunft ohne unsere vorherige Geneh-
migung die oben genannten Fragen in Abhandlungen, Predigten oder Disputationen erdrtern
noch in irgendeiner Form im Druck verdffenthchen diirfen.«*”

Vitoria selbst konnte sich gleichwohl héchster Wertschidtzung seitens des Hofes er-
freuen, noch im selben Jahr wurde bei thm ein Gutachten iiber dic westindischen
Angelegenheiten in Auftrag gegeben. Auch seine Schiiler Domingo de Soto und
Bartolomé konnten weiterhin thre Kritk offentlich vortragen. Die Relectioncs aber
wurden erst elf Jahre nach Vitorias Tod im Jahr 1557 verdffentlichr.

Wie weit dicse Krittk an der herkémmlichen Kriegslehre verbrettet war, zeigte sich,
als Sepilveda — wahrscheinlich auf Anforderung des Prasidenten des Indienrats, der
obersten spanischen Behérde fiir die Angelegenheiten der Kolonien, — eine zweite
Schrift zu den Fragen des Krieges verfafite. Er widmetc sich in dieser als »Democra-
tes alter«*® bekannt gewordenen Schrift der Rechtfertigung des Kricges gegen die
Heiden, erhielt jedoch vom Indienrat keine Druckerlaubnis. Die Verweigerung war
offenbar nichr allein den negativen Gutachten anzulasten, die von den Theologen der
Universitaten Salamanca und Alcald eingeholt wurden, auch Bartolomé muf erheb-
liche Aktivitaten entfaltet haben, um die Veréffentlichung zu verhindern.?? Dennoch
zirkulierten etliche Abschriften und 1550 gelang es Sepilveda, sein Manuskript in
Rom unter dem Titel » Apologia«*® drucken zu lassen, dessen Verbreitung jedoch in
Spanien untersagt und die Einziehung aller auftauchenden Exemplare angeordnet
wurde.

Die Positionen waren also bekannt und die Kontrahenten arbeiteten mit Haken und
Osen, denn es ging um mehr als um einen theoretischen Disput. Niemand der Be-
teiligten wurde librigens der Inquisition iiberantwortet, verhaftet oder gar hingerich-
tet. Bartolomé konnte sogar seine langjahrigen Aufenthalte in den westindischen
Kolonien und seine unmittelbaren Kenntnisse von den Greueln der Conquista besser
»verwerten« als Sepulveda sein angelesenes Zerrbild von den Barbaren. Er war nie-
mals in den Kolonien gewescn und stiitzte sich vollstandig auf die Berichte des
kémglichen Historikers Gonzalo Fernindez de Oviedo y Valdez, »ein tédlicher
Feind der Indios«, wie ithn Bartolomé bezeichnete. Die drastischen Schilderungen,

26 Erenuwickelte sieben Titel fur den gerechten Krieg: zur Durchsetzung der Freiheit des Verkehes und des

Handels, zur Durchsetzung der Mission, wenn in einem heidnischen Staat die Burger daran gehindert

werden, sich der spanischen Regierung zu unterstellen, sm Falle papstlichen Auftrags, zum Schurz der

zum Christentum ubergetretenen Heiden, zur Intervention gegen Tyrannen, zum Schutz der eigenen

Genossen (sociorum) und nach Aufforderung zum Eingreifen der Spanier in Kriegen zwischen den

heidmischen Vélkern, Francisco Vitoria (Anm. 20), S. 92 [f.; Richard Konetzke, Lateinamerika seit 1492,

Scucegart 1971, S. 9 ff.

Brief vom 1o. November 1539, Francisco Vitoria, Relecciones Teolégicas, Edition Luis G. Alonso Ge-

tino, Bd. I, Madrid 1933, S. XIV. Deutsch auszugsweise bei Joseph Hoflner (Anm. 15), S. 300f.

28 Genauer Titel: loannis Genesii Sepulvedae Araum, et Sacrae Theologiae doctoris Dialogus qui inseribi-
tur Democrates secundus de iusti belli causis. Mit spanischer Ubersetzung herausgegeben von Angel
Losada, Madrid 1984.

29 Manches ist in dieser offensichilich uber den wissenschattlichen Disput hinausgehenden Kontroverse
noch im Dunkeln, vgl. Horst Pietschmann, Sepiilveda und die amerikanischen Ureinwohner, in: Barto-
lomé de las Casas (Anm. 1c), 5. 86 ff., S.92f.

30 Apologia [oannis Genesii Sepulvedae pro libro de iustis belli cavsis, ad amplissimum et doctissimum
virum D. Antonium Episcopum Segouiensium.

2

~N

4 - .73.216.36, am 20.01.2026, 08:20:26. © Inhal.
e mit, fir oder In KI-Systemen, Ki-Modallen oder Generativen Sprachmodallen.

415


https://doi.org/10.5771/0023-4834-1996-4-407

416

die Bartolomé im Dezember 1542 in seiner »Brevisima relacidn de la destruicién de
las Indias«?' zusammenfaflte, beeindruckten den Kaiser derart tief, dafl er mit den
»Leyes Nuevas« die Abschaffung der Indianersklaverei und die allmihliche Auflo-
sung des Encomienda-Systems verfiigte. Wie Montesinos Einsatz seinerzeit die
Gesetze von Burgos erzwungen hatte, konnte Bartolomé nun, 30 Jahre spiter, mit
den »Neuen Gesetzen« erheblich an Terrain fir die Indios gewinnen. Die Gesetze
losten gewaltige Proteste bei den Siedlern, aber auch bei der Kirche aus, die um ihre
Besitzungen fiirchrete. Es kam zum Aufstand des Gonzalo Pizarro in Peru, und in
Mexiko wurden die Gesetze schlicht unterlaufen. Die Krone sah sich daher 1545
gezwungen, die Vorschriften gegen das Encomienda-System aufzuheben. Die Indi-
anersklaverei blieb zwar auf dem Index,’? lieff sich aber durch das Gesetz nichr aus
der Welt schaffen. Sie dauerte bis weit in das 17. Jahrhundert an und schaffte sich mit
der Ausrottung der indianischen Arbeitskraft und ihrer Ersetzung durch Negerskla-
ven schliefllich selber ab.3?

1V

Der Hof, in durchaus ungleicher Verpflichtung zwischen Humanitit und Staats-
bankrott eingeklemmt, von Kirche, Siedlern und Dominikanern in entgegengesetzte
Richtungen gedrangt, versuchte sich aus dieser unangenchmen Situation mit einer
Sffentlichen Auseinandersetzung uber die strittigen Positionen zu befreien. Diese
beriihmt gewordene Disputation, eher ein hearing denn ein Streitgesprach, brachte
die ganze Kontroverse in zw0lf Thesen und Gegenthesen auf den Begriff - zur
Losung brachte sie sie allerdings nicht.

Aufgabe der Kommission — so beginnt der Bericht des Domingo de Soto! — sei es
ganz allgemein gewesen,

»die Art und Weise und die Gesetze zu untersuchen und festzusetzen, nach denen unser heiliger
katholischer Glaube in jerer Neuen Welt, die uns Gortt entdeckt hat, gepredigt und verbreitet
werden kann, auch dic Unrersuchung der Form, derzufolge jene Volker der Herrschafr seiner
Majestit des Kaisers, unseres Herrn, ohne Verletzung scines kéniglichen Gewissens und in
Ubereinsrimmung mit der Bulle Alexanders, unterstelit werden konnten. «

L.ition Isacio Péresz Ferndndez, Madrid 1992, Deutsch von Ulrich Kinzmann in: Bartolomé de las

Casas, Werkauswahl (Anm. 10), Bd. 2, 1995, S. 25 ff. Vgl auch Bartolomé de las Casas, Kurzgefaliter

Bericht von der Verwustung der Westindischen Lander, hrsg. v. Hans Magnus Enzensberger, Frankfurt

a. Main (1966) 1981.

»Wir ordnen an und befehlen, dafl von jetet an unter keinerlei Vorwand, weder nach Kriegsrecht noch aus

sonst einem Grund, und ware es selbst unter dem Titel der Emporung, weder durch Kauf noch auf sonst

irgendeine Art irgendein Indianer versklavt werden dadf. Wir verlangen, daf sie als unsere zur Krone

Kastiliens gehorigen Vasallen behandelt werden; denn sie sind es auch.« Codice de Leyes ... para la

governacion de las Yndias y buen tratamicnto y conversacién de los Yndios. Wortlaut in: Coleccion de

documentos inéditos relativos al descubrimiento, conquista y organisacién de las antiguas posesiones

espanolas de Ultramar. Segunda serie, publicada por la Real Academia de la Historia. Serie I, Bd. 16,

Madrid 1871, S. 176 ff. Deutsch bei Joseph Hollner, (Anm. 15), S. 203.

33 Kirche und Krone waren gleich widerspruchlich in dieser sowohl humanitar wie okonomisch sensiblen
Frage. Wihrend Konugin Tsabella in threm Testament hereits die Versklavung untersagt hatte, genchmigte
gleichzeing (1503) ein konigliches Dekret dieselbe. In Chile wurde die Indianersklaverei erst 1674 aufge-
hoben.

34 Dieser Bericht wurde zwer Jahre nach der Disputation von Bartolomé de las Casas mut einem eigenen

Vorwort veroffentdlicht und ist nur in dieser Form tiberliefert. Deutsche Ubersetzung in: Bartolomé de las

Casas, (Anm.10), S. 34711, S. 350.

o

St
e

4 .73.216.36, am 20,01.2026, 08:2026. Int
g fr oder In KI- Jsnerativen



https://doi.org/10.5771/0023-4834-1996-4-407

Fir die Kontrahenten spitzte sich der Streit auf die Frage zu:

»ob es seiner Majestit ertaubr ist, Krieg gegen jene Indios zu fihren, bevor man thnen den
Glauben verkiindet, damit sie zunichst seiner Herrschaft unterworfen werden und danach
leichter und bequemer durch dic evangelische Lehre tiber die Erkenntnis ihrer Irrtitmer und die
christliche Wahrheit belehre und erleuchter werden kénnen.«3*

Sepilveda eroffnete und begriindete das Recht zum Krieg mit der heidnischen und
siindhaften, barbarischen und sklavischen, ja widernatiirlichen (Menschenopfer!)
Natur der Indianer, die sie zum Dienst gegeniiber den »Menschen vornehmerer
Geisteshaltung« verpflichte und ihre kriegerische Unterwerfung zur leichteren Mis-
sionierung und Uberzcugung notwendig mache. Bartolomé hielt mit zwélf Einwiin-
den dagegen, die wiederum Sepiilveda zu entsprechenden Antworten und Bartolomé
zu Entgegnungen benutzten, die in der zweiten Sitzungsperiode des Jahres 1551
verhandelt wurden. Der Inhalt blieb unverséhnlich, die scholastische Methode des
Autorititenbewcises aber beiden identisch.

Fiir die spanische Scholastik war es verlockend, angesichts der durch die Conquista
eroffneten Aufgaben weltlicher und geistlicher Herrschaft die bewihrten universali-
stischen und theokratischen Kategorien des orbis christianus auf die fremden Linder
und Menschen anzuwenden. Sie tat ¢5, und Sepilveda war nur thr Exponent. Doch
ihre Sterilitdt, Intoleranz und Riickstindigkeit erwies sich gerade an diesen neuen
Aufgaben, deren Widerspruch von Humanitit und Habgier sie nicht 16sen konnte.
Aus der Krise, in die die Conquista sie nicht etwa gestiirzt, sondern die sie nur
sichtbar gemacht hatte, konnte dic herrschende Theorie nur herausgefiihrt werden,
wenn ihr die eigenc universalistische und theokratische Basis entzogen wurde. Und
auch hierfiir hat die spanische Scholastik die ersten Schritte getan. Bartolomé war
hier mehr als nur Exponent, er war Motor und Lieferant der realen Anschauung, die
Theologen und Juristen wie Vitoria, seine Schiiler Domingo de Soto, Melchior Cano,
Luis Molina und der Jesuit Francisco Sudrez fiir ihren Aufbruch brauchten — und
Valladolid war das Theater.

Auf dieser Biihne prisentiert Bartolomé die (scholastische) Beweisfiihrung gegen die
pipstliche und kaiserliche Weltherrschaft. Er benutzt dazu nicht nur die Autorititen,
die er gegen Sepilveda interpretiert und in Schurtz nimmt:

»Lebten sie (die Kanonisten, die den gerechten Krieg gegen Gotzendienst und Verstoff gegen
das Naturgesctz propagierten) noch, so handelten sie in derselben Weise (wic ich selbst), damut
aus ihrer Lehre, wie der Doktor (Sepilveda) sie verstehr, nicht grofie und unhaltbare Absurdi-
titen, die Ausléschung von Volkern und Kénigreichen, Ruchlosigkeit und Schrecken fiir den
Glauben und andere Dinge gefolgert werden, die so gelehrter Manner unwiirdig sind«. 3

Er setzt auch seine langjahrigen Erfahrungen mit den Indianern sowie das von den
Franziskancrn gesammelte und ebenfalls Sepilveda zugingliche ethnographische
Material gegen den eurozentrisch-aristotelischen Barbarenbegriff?? ein, um die prin-
zipielle Gleichheit der indianischen Menschen und Kulturen mit der christlich-
abendlindischen Kultur zu betonen. An die romische Geschichte der iberischen
Halbinsel erinnernd, fihrt er listig das Argument der Reziprozitdt gegen Sepilveda
an:

»Da die Spanier also ein wildes und barbarisches Volk waren, wire dem Doktor die Frage zu
stellen, ob es denn gut und seiner Auffassung nach ratsam gewesen wire, dafl die Romer
repartimientos liber sie verhdngt und jedem Tyrannen seinen Teil zugesprochen hitten, wie in

35 Bartolomé de las Casas, {Anm. 10), S. 351.

36 Bartolomé de las Casas, (Anm. 10}, Siebte Entgegnung, S. 405.

37 Aristoteles, Poliik I, 2 (1252a-1253b): «Darum sagen die Dichter: -Billig ist, daf uber Barbaren der
Hellene herrschey, um damit auszudriicken, dafl ein Barbar von Natur und ein Sklave dasselbe 151«

/e X 4 1P 216.73.216.36, am 20.01.2026, 08:20:26. © Inhalt.
m mit, fir oder in KI-Systemen, Ki-Modsllen oder Generativen Sprachmodailen.

417


https://doi.org/10.5771/0023-4834-1996-4-407

418

Westindien geschehen, damit durch die Plunderung allen Goldes und Silbers auf spanischem
Boden alle unsere Ahnen an Leib und Seele umgekommen wiren, wie der Doktor mir sciner
erdichteten und abscheulichen Darstellung zu behaupren suchr.«¥®

Vitorla, in seinen Relectiones elf Jahre zuvor auf das Allgemeine und Grundsitzliche
des Problems bedacht, brauchte sich nicht den philanthropischen Standpunkt Barto-
lomés zu eigen zu machen, um Krieg und Unterwerfung zum Zweck der Missionie-
rung zuriickzuweisen. Heiden, ob Barbaren oder nicht, »sind in keiner Weise
Untertancn des Papstese. Man brauchte thre Besonderheit und die Fremdheit threr
Gebriuche gar nicht zu leugnen, um thnen die gleichen natiirlichen und Menschen-
rechre zuzuerkennen. »Der Unglaubee, heifit es in »De Indis«, »hebt weder das
natirliche noch das menschliche Rechr auf.«* Die fremden Briuche, so heidnisch,
stindhaft, barbarisch und widernatiirlich sie den Spaniern auch vorkommen mogen,
»unter diesem Titel kénnen also ihre Giiter und Linder von den Christen nicht in
Besitz genommen werden ...«

Die Kuthnheir dieser Argumentation vermag derjenige eher zu begreifen, der sie der
Ansiche des Hugo Grotius gegeniiberstellt, der noch 1624 in scinem »De iure belli ac
pacis« erklart, daft der Krieg gegen jenc Barbaren, die »mehr Tier als Mensch« »das
Naturgesetz verletzen«, erwas »Naturliches« sej, selbst wenn Vitoria, Vasquez, Azor,
Molina und andere das Gegenteil behaupteten.*” Die Beschrinkung von Staat und
Kirche auf dic ihnen jeweils eigenen weltlichen und getstlichen Aufgaben und dic
Beschneidung ihres Herrschaftsanspruchs aut den Kontinent ihrer Entstehung
—»Der Papst 1st nicht Herr der Welt«*’ — hat staatstheorctische Konsequenzen. Sie
flihren zur — erstmaligen — Anerkennung der Souverdnitit aller Staaten, seien sie
christlich oder nichtchnstlich, und die vorsichtige, wenn auch noch ginzlich unvoll-
kommene Losung des Naturrcchrs von der gottlichen Ordnung. Die staatliche
Gemeinschaft erhalt zwar von Gott unmuttelbar die Staatsgewalt, die Regierungsge-
walt des Herrschers aber stamme »mittels des Naturgesctzes durch den Staate, wie
Domingo de Soto sagt, nur mittelbar von Gortt:

»Jeder Staat hat das Recht sich selbst zu regieren. Wenn es jedoch die Vernunft gebietet, die
doch ein Hauch (aber eben auch nur ein Hauch! N. P.) des gottlichen Wesens ist, kann der Staat
seine Gewalt einem anderen Ubertragen, nach dessen Gesetzen er nunmehr umsichtiger regiert
werden mdchte.«¥

In einer seiner letzten Schriften, dem »Tratado de las doce dudas«, den Bartolomé im
Frithsommer 1566 dem Indienrat Ubergab, schreibt er unter dem »Ersten Grund-
satz«:

»Daf es in jedem Konigreich, in jeder Stade oder Gemeinschaft, die sich zu einem politischen
Leben zusammengeschlossen hat, einen Kénig oder Flrsten gibt (oder wie auch immer er sich
nennen mag), ist demnach fiir alle Menschen, ob Glaubige oder Ungliubige, nicht mehr natir-
lich und ihr natiirliches Recht, denn was in der Natur aller Dinge liegr, gilt fiir alle gemeinsam
und ihrer Natur gemifl, ob Glaubige oder Ungliubige, denn sie alle sind von einer Art und
eincm Wesen, und die einen sind nicht etwa von Natur her bessere Menschen als die anderen.
Dieser Beweissatz giit auch fur das Vélkerrecht, das cbenfalls allen gemein 151, Glaubigen wie
Unglaubigen.«#

38 Bartolomé de las Casas, (Anm. 10), Achte Emgegnung, 5. 406.

39 Francisco Vitoria, Relectio »De Indis recenter inventis«, (Anm. 13}, S. joq.

40 Francisco Vitoria, Relectio »De Indis recenter inventis« (Anm. 13), 5. 344.

41 Hugo Grotius, De iure belliac pacis, Lib. I, cap. 26, n. 40 3, 4. Deutschvon Waher Scharzel, Tibingen 1950.
42 Francisco Vitoria, Relectio prior de protestate Ecclesiae, {Anin. 13), 5.61.

43 Dominge de Soto, De Justitia et Jure Libri decem, Lugduni apud Stephanum Michaelem, 1582, Deutsch
bei Joseph Holfner, (Anm. 15), 5. 271,

Bartolomé de las Casas, Traktat »Von den zwolf Bedenkene, zitivet nach Anselm Maler (Hrsg.), Fray
Bartolomé de Las Casas an Philipp I[. Der Widmungsbrief zu dens Traktaten »Von den Schatzen in Perus
und »Von den zwolf Bedenkene, Wiesbaden 1992, 5. (15,

4

-

4 216.72.216.36, am 20.01.2026, 08:20:26. alt.
e g fr oder In KI- Jsnerativen



https://doi.org/10.5771/0023-4834-1996-4-407

Dic Berufung auf das Naturrecht ist noch vollkommen ungelast von der gotlichen
Schopfung, soweit es um seinen Grund und seine »Natur« geht. Es 1st aber selbstin-
dig und profan in seiner Opposition gegen den theokratischen Weltherrschaftsan-
spruch des sacrum imperium. Die Anerkennung rechtmifliger Herrscher bei den
Heiden und der Souverinitit heidnischer Staaten har die spatscholastische Staatsauf-
fassung noch nicht von der gottlichen Ordnung getrennt und dem rein menschlich-
rationalen Naturrecht tiberantwortet, aber doch schon die metaphysischen Wurzeln
des Naturrechts- und Staatsverstindnisses gelockert. Der Souveranitatsbegnriff war
noch nicht so weit entwickelt, dafl er die iusta causa des Krieges durch den iustus
hostis des souverinen Staates ersetzen konnte. Erst das biirgerlich-rationale Narur-
rechtsverstindnis entwickelte die vollstindige, d.h. von der Autoritat der Kirche
geloste Souverdnitit gleichberechtigter Staaten. Es benétigte nicht mehr den klerika-
len, moralischen »gerechten Grund« fur die Rechtfertigung des Krieges, sondern
begniigte sich mit der formalcn, juristischen Gleichberechtigung der souverinen
Staaten. Das markiert dann den endgiiltigen Schritt zum birgerlichen Zeitalter, wo
die staatliche Souverinitit die einzige Legitimation fir den zwischenstaatlichen
Krieg wird. So weit konnte die Theorie eines Vitoria und Suarez die Kriegslehre noch
nicht enttheologisieren und formalisieren. Nicht mehr ganz Thomas von Aquin,
aber auch noch nicht Grotius, Spinoza oder Pufendorf, hilt thr Naturrechtsbegriff
immer noch Gout zur Begriindung bereit — um die Heiden vor der christlichen Ver-
nichtung zu schiitzen.

Bartolomé brauchte die auf Vernunft und Narurrecht gegriindete Souveranitat, um
die Indios vor der Gewalt der Mission zu schiitzen. Nur mit der philanthropischen
Beschworung des »edlen Wilden« war er gegeniiber dem christlichen Missionsauf-
trag auf verlorenem Posten. Diesen Auftrag bestritt er nichr, sondern beronte er
vielmehr, wies aber jede Gewaltanwendung wegen Unglaubens, Ablehnung des
christlichen Glaubens oder Behinderung der Predigt und jhrer Missionare zuriick:

»Der Grundaussage sciner (Sepalvedas) zehnten Antwort, daff der Papst die Macht und den
Auftrag habe, das Evangelium selbst und durch andere in der ganzen Welt zu verkiinden,
stimmen wir zu. Die Schlufifolgerung aber, die der ehrwurdige Dokior daraus ziehy, dafl dic
Heiden namlich mit Gewalt dazu gezwungen werden durfen, die Verkiindigung anzuhoren, ist
gar nicht klar.«#

Die Vernunfrgrunde, die er bemiihte, waren christlich: nur gegen Haretiker gabe es
einen gerechten Kricy. Heiden seien aber keine Hireuker, der Wechsel zu einem

Glauben konne nicht mit Gewalt erzwungen werden, und es sei allein Gottes Auf-
gabe, das Siindengericht abzuhalten .

V.

Auch Bartolomé, der radikalste Verfechter der gewaltfreien Mission, konnte keinen
Zweifel daran haben, daRl diesc Argumentation immer noch Hintertiiren fiir einen
»gerechten Kriege gegen die Indianer offenliefl,” — genauso wie man sich keine
Illusionen, »iiber den tatsichlichen Rationalititsgehalt des biirgerlich-rationalen Na-
turrechts« machen soll.*® Das Ergebnis der Disputation von Valladolid lag erst 1554

45 Zehnte Entgegnung, Bartolomé de las Casas, (Anm. 10}, S. 411.

46 Vgl. Angel Losada, The Controversy between Sepilveda and Las Casas in the Junta of Valladolid, in: Juan
Friede/Benjamin Keen, (Anm. 19), S. 292 ff.

47 Vgl. die sieben Rechustitel des Vitona fur einen sgerechten Kriegs, {(Anm. 26}.

48 So Hermann Klenner, {Anm. 3), S. 47.

4 - .73.216.36, am 20.01.2026, 08:20:26. © Inhal.
flir oder In KI-Systemen, KI-Modallen oder Generativen Sprachmodellen.

419


https://doi.org/10.5771/0023-4834-1996-4-407

420

vor, bestitigte aber Bartolomés Bedenken, daf8 die Conquista ein fiir den Kaiser und
das Evangelisierungsziel gefihrliches Unterfangen sei. Ein Ergebnis, welches aller-
dings die Stimmen pro conquista und encomienda — wenn auch ohne Druckerlaubnis
— nicht zum Schweigen brachte. Das bereits 1550 von Karl V. erlassene Dekret, um
die Congquista zu stoppen, wurde aufrechterhalten. Doch 1556 wird der Nachfolger
von Karl V., Philipp II., angesichts der katastrophalen Finanzsituation die Enco-
mienda wieder zu einem Geldschépfungsmitrel der Krone machen. Zehn Jahre
spater, im Todesjahr von Bartolomé, wird er die Conquista unter dem Namen Paci-
ficacién wieder aufnehmen. Und erst 1573, als mit der endgiiltigen »Befriedung« des
[nka- und Aztekenreiches praktisch nichts mehr zu erobern ist, erklirt Philipp I1.
die Conquista fiir nicht mehr zweckmiBig.

Im gleichen Jahr war Sepulveda verstorben, der zuriickgezogen auf seinem Landgut
mit der Verdifentlichung seiner Bricfe und Werke sowie der Lektiire antiker Autoren
szwischen Obstbiumen, Gemiise und Vogelsang«*® seinen schwindenden Einflufl
bei Hofe zu vergessen suchte. Bartolomé hingegen, ruhelos wie eh, hielt sich nicht
mit der Pflege sciner vergangenen Werke auf, sondern entfaltete in den letzten fiinf-
zehn Jahren eine rege schriftstellerische Tatigkeit. Er stellt die Endfassungen seiner
groflen Geschichtswerke Historia de Las Indias und Apologética historia sumaria
sowte eine Vielzahl von Memoranden und Traktaten her, die alle seinem Lebensziel
dienten: der Verteidigung und dem Schutz des Indios.

Was allerdings zahlt, ist nicht so sehr das Ergebnis als der Weg. Auf diesem war die
Disputation von Valladolid eine glinzende Station: statt Exil oder Inquisition, Folrer
und Zensur die freie Konfrontation der beiden kontraren Positionen. Die Greuel der
Conquista haben ja nicht nur die Versklavung und Ausrottung der Bevolkerung,
sondern auch den Protest und den Widerspruch hervorgebracht, das gehért zur
Dialektik von Krieg und Verbrechen. Dafl sie der Ausgangspunke fiir die Erosion der
scholastischen Orthodoxie, die Dammerung des orbis christianus und den Aufbruch
der Vernunft wurden, ist der intellektuellen und moralischen Kraft der letzten mit-
telalterlichen Theologen Vitoria und Bartolomé de las Casas zu verdanken. Vallado-
lid ist dafiir das zwiespiltige Symbol: es konnte die Vernichtung der Indios nicht
aufhalten, aber es markicrte einen Wendepunkt des europaischen Denkens.

Das zentrale Anliegen des Bartolomé, die Anerkennung der rechtichen Gleichheir
der fremden Kulturen und menschlichen Ebenbiirtigkeit der Ureinwohner bei seinen
Zeitgenossen zu erreichen, blieb uneingeldst. Die Mission hat die Unterlegenheit der
autochthonen Kulturen und die moralische Minderwertigkeit des Wilden gegeniiber
der christlich-abendlindischen Zivilisation iber die Jahrhunderte als Grundlage ih-
res Auftrages bewahrt. Auch die europidische Aufklirung hat das humanistische
Bewuftsein des Abendlandes nicht davon befreien konnen, die Unterwerfung der
Urcinwohner und die Ersetzung threr Lebensordnung durch die europiische Kultur
als den notwendigen Durchgang zu einer humaneren Gesellschaft und hoherem
Menschsein zu begreifen.

Bartolomé starb am 18. Juli 1566 in Madrid. Bei den Trauerfeierlichkeiten war auch
der neunzehnjihrige Miguel de Cervantes anwesend. Es heifdt, daf} er den grofien
Streiter fiir Wahrheit und Gerechtigkeit Las Casas zum Vorbild seines an Niederla-
gen reichen »Ritters von der traurigen Gestalt« Don Quichote genommen hat.

49 Mariano Delgado, Einfuhrung zur Disputation, in: Bartolomé de las Casas, (Anm. 10}, 5. 345.

216.73.216.36, am 20.01.2026, 08:20:26.
Inhatts I 1Or od

Erlaubnis Ist

jor |


https://doi.org/10.5771/0023-4834-1996-4-407

