
ZfP 52. Jg. 1/2005

B U C H B E S P R E C H U N G E N

Eric VOEGELIN: Ordnung und Geschichte,
hg. von Peter J. Opitz und Dietmar Herz.
Bd. 1: Die kosmologischen Reiche des Alten
Orients - Mesopotamien und Ägypten, hg.
von Jan Assmann. München 2002. Wilhelm
Fink Verlag. 286 S., geb., 25,90 EUR. 

Darstellungen der Geschichte der Philoso-
phie oder des politischen Denkens nehmen
ihren Ausgangspunkt gewöhnlich bei den
vorsokratischen Theoretikern Thales, Anaxi-
mander, Anaximenes oder bei den griechi-
schen Klassikern Platon und Aristoteles. Das
jetzt auf Deutsch vorliegende Werk von Eric
Voegelin weicht davon in zweierlei Hinsicht
ab: Zum einen greift es über das antike Grie-
chenland in den zeitlich voraus liegenden
Kulturkreis der kosmologischen Reiche des
Alten Orients zurück, zum andern be-
schränkt es sich nicht auf die Rekonstruktion
der Abfolge beliebiger (politischer) Ideen,
sondern sucht die allem menschlichen Selbst-
und Weltverständnis zugrunde liegenden
Ordnungserfahrungen aufzuspüren und
verständlich zu machen. »Ordnung und Ge-
schichte«, der Titel von Voegelins Haupt-
werk, bringt dies im Kern zum Ausdruck:
Die – entweder unartikulierte oder meist nur
symbolisierte – Erfahrung von Ordnung ist
konstitutiv für den Gang der Geschichte,
welche sich ihrerseits nicht als bloßes Pro-
dukt willkürlicher Entscheidungen oder his-
torischer Zufälle abtun lässt, sondern stets
auf unterschiedliche Konstellationen eines
umfassenden Ordnungsrahmens verweist.
Dieser Ordnungsrahmen besteht aus vier
Komponenten: Gott und Mensch, Welt und
Gesellschaft. Die je neue Mischung und Ge-
wichtung dieser Faktoren bestimmen die Ei-
genart historischer Epochen. 

Während der Arbeit an seinem Haupt-
werk identifiziert Voegelin insgesamt drei
große Symbolformen – die Reiche des Alten
Orients entdeckten den Mythos, Israel die
Geschichte und Griechenland die Philoso-
phie. Der kosmologische Mythos von Meso-
potamien und Ägypten ist das Hauptkenn-
zeichen ihrer Kultur. Ist er in zeitlicher

Hinsicht charakterisiert als »die erste sym-
bolische Form, die von Gesellschaften ge-
schaffen wird, sobald sie sich über die Stufe
von Stammesgesellschaften erheben« (S. 53),
so zeichnet ihn inhaltlich insbesondere der
intensive Bezug von Gott und Mensch aus.
Die Beziehungen zwischen Himmel und
Erde werden als so eng erfahren, »dass die
Getrenntheit ihrer Existenzbereiche völlig
unscharf wurde« (S. 81). Das Leben empfin-
den die Menschen als geordnet durch diesel-
ben Kräfte, die den Kosmos ordnen, so dass
auf der Basis der Analogie von Makro- und
Mikrokosmos das Bemühen um Integration
der Gesellschaft in die vorgegebene Ord-
nung zu den wichtigsten Anliegen der Men-
schen zählt. 

Vor dem Hintergrund dieses Gefüges ver-
deutlicht Voegelin die Gesellschaftsstruktur,
die politische Ordnung und die geistigen Er-
rungenschaften (Codex Hammurabi, Epos
Enuma elish, u. a.) dieser Kulturen. Ähnlich
wie der von Menschen bewohnte Staat ein
verkleinertes Gebilde der ihn bergenden
Ordnung darstellt, ein Kosmion im Ver-
gleich zum Kosmos, kommt dem König als
Herrscher stets die wichtige Rolle der Reprä-
sentation des Kosmos und des Bindeglieds
zwischen transzendenter und immanenter
Ordnung zu; der ägyptische Pharao als Gott-
König wird eingehend diskutiert. Die Nähe
von Gott und Mensch in den Reichen des Al-
ten Orients gibt Voegelin Gelegenheit, auf
eine wichtige anthropologische Konstante
hinzuweisen: Von der Schöpfung des Men-
schen durch Gott ist der Schritt nicht weit
zur Schaffung der Welt durch den Menschen.
Als Geschöpf mit Gottähnlichkeit spielt der
Mensch seit der Zeit der kosmologischen
Reiche die (Doppel-)Rolle der Kreatur wie
die des Konkurrenten Gottes. Beispiele für
den drohenden Verlust der Balance zwischen
beiden Rollen zeigt bereits die Geschichte
von Mesopotamien und Ägypten. 

Dieser von Voegelin bereits 1956 geschrie-
bene Band enthält neben einem Vorwort von
P. J. Opitz und D. Herz zur deutschen Aus-
gabe von »Order and History« eine Einfüh-

ZU_ZfP_1_2005.book  Seite 122  Donnerstag, 10. März 2005  10:24 10

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2005-1-122 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 05:53:20. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2005-1-122


ZfP 52. Jg. 1/2005

Kritik 123

rung und ein Nachwort des Herausgebers (J.
Assmann), einen Aufsatz von P. J. Opitz
über die Entstehungsgeschichte von »Ord-
nung und Geschichte« und eine Untersu-
chung von P. Machinist über Mesopotamien
in Voegelins Darstellung. Die Aufsätze be-
leuchten nicht nur Stärken und Schwächen
der Voegelinschen Interpretation der kos-
mologischen Reiche, sie erleichtern auch die
Beschäftigung mit seiner Theorie des kos-
mologischen Mythos, die bis heute zu den
»wichtigsten und einflussreichsten kultur-
wissenschaftlichen Konzepten« (Assmann,
S. 17) zählt. 

München Harald Bergbauer 

Eric VOEGELIN, Ordnung und Geschichte,
Bd. 4: Die Welt der Polis – Gesellschaft, My-
thos und Geschichte, hg. von Jürgen Geb-
hardt. München 2002. Wilhelm Fink Verlag.
236 S. geb. 25,90 EUR; Bd. 5: Die Welt der
Polis – vom Mythos zur Philosophie, hg. von
Jürgen Gebhardt. München 2003. Wilhelm
Fink Verlag. 306 S. geb. 29,90 EUR.

Es gilt, zwei weitere Bände der deutschen
Übersetzung des monumentalen Werkes
»Order and History« von Eric Voegelin an-
zuzeigen. Es geht Voegelin darum, das
Ordnungsverständnis der sich wandelnden
Welt (hier: der hellenischen Polis-Welt) und
damit die symbolische Selbstverständigung
der griechischen Kultur zu analysieren.
Dass Voegelin das gelungen ist, steht außer
Frage. Aus heutiger Sicht erstaunt, wie aus
der Distanz von fast einem halben Jahrhun-
dert die Darstellung nicht nur frisch und un-
verbraucht, sondern auch wissenschaftlich
zu großen Teilen nicht veraltet wirkt.

Zunächst ist der Ansatz modern, insofern
Voegelin die Griechen nicht isoliert betrach-
tet, sondern in Relation zur Kosmologe des
Alten Orients und zur Offenbarungsreligi-
on Israels. Jedoch sieht Voegelin die Grie-
chen mit Recht nicht als Fortsetzer der
Weltbilder anderer Völker, sondern als
Schöpfer eines Ordnungsgefüges, in dem
Gott als das unsichtbare Maß des Menschen
gilt. Die Entwicklung eines derartigen Ord-
nungsgefüges vollzieht sich für Voegelin in
»Seinssprüngen« (19). Was mit diesem nicht

sehr glücklich gewählten Ausdruck (eng-
lisch: leap in being) gemeint ist, bleibt aller-
dings etwas unklar. Nach Voegelin ist es das
Ringen um die Wahrheit der Ordnung auf
einer anderen Seinsstufe. Das ist zu schema-
tisch gedacht angesichts des nicht immer li-
near verlaufenden Flusses geschichtlicher
Ereignisse und Ideen. Voegelin kommt es
darauf an, sichtbar zu machen, dass mit dem
»Seinssprung« auch ein neues Geschichtsbe-
wusstsein entsteht und eine Erinnerungs-
kultur, welche mit der geistigen Entdeckung
einer Vergangenheit zugleich den offenen
Horizont der Zukunft freilegt und schließ-
lich zum »Respekt vor jeglicher Ordnung
und vor jeglicher Wahrheit über die Ord-
nung« (41) führt. Das klingt modern, ist
aber doch ein Konstrukt, das der  Wirklich-
keit aufgesetzt wird. Ein »Seinssprung«, der
durch den Bruch mit dem Mythos markiert
ist, lässt außer Acht, dass der Mythos wei-
terlebt, revitalisiert werden kann, dass es
auch einen Weg vom Logos zum Mythos
geben kann. Hier ist Voegelin einem Fort-
schrittsdenken verhaftet, wie dieses in Be-
zug auf die griechischen Verhältnisse auch
Autoritäten wie Bruno Snell, Werner Jaeger
und andere in ihren Arbeiten erkennen las-
sen, auf die sich Voegelin gelegentlich be-
zieht.

Zu Bd. 4: In der Analyse des konkreten
Materials, d.h. hier: der frühen griechischen
Literatur, ist Voegelin vorsichtiger. Die Be-
hutsamkeit, mit der er die Strukturen der
kretischen und achäischen Gesellschaften
aus den Quellen rekonstruiert hat, ist auch
heute noch vorbildlich. Seinerzeit war gera-
de die minoische Linear-B-Schrift entziffert
(dazu Voegelin S. 88) und die Forschung ist
naturgemäß weiter vorangeschritten, vor al-
lem im Zusammenhang mit den Grabungen,
die der Tübinger Archäologe und Prähisto-
riker Manfred Korfmann seit 1985 in Troia
unternimmt. Gleichwohl kann die Darstel-
lung Voegelins nicht als überholt angesehen
werden.

Die Untersuchung über die Ordnungs-
strukturen der homerischen Gesellschaft
wirft ein helles Licht auch auf das Homeri-
sche Epos als Dichtung. Voegelin begreift
die »Ilias« als »Episode der Unordnung in
einer Gesellschaft« (S. 139), also als ein sozi-
ologisches Problem insofern, als der Zorn

ZU_ZfP_1_2005.book  Seite 123  Donnerstag, 10. März 2005  10:24 10

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2005-1-122 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 05:53:20. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2005-1-122


Buchbesprechungen124

des Achilleus mit Recht nicht als ein privater
Gefühlszustand, sondern als juristisches
Phänomen wie eine Fehde und demnach als
Störung der Ordnung begriffen wird. Ent-
stehung, Verlauf und Auflösung diese Zor-
nes als Inhalt der »Ilias« lässt sich auf diese
Weise zwanglos in die Kategorien von »Or-
der and History« einfügen. Gewinnbrin-
gend für das Verständnis der Dichtung
selbst sind die vorzüglichen Analysen des
zweiten Buches (Regierungsmaschinerie in
Aktion) und des dritten Buches (Zwei-
kampf: Paris – Menelaos, Bruch der auf
Übereinkunft beruhenden »Ordnung«
durch den Pfeilschuss des Pandaros), wäh-
rend der jüngeren »Odyssee« mit nur 2 Sei-
ten gerade ein Zehntel des Raumes gegenü-
ber der »Ilias« gewidmet ist, beschränkt auf
die Darstellung der Ordnungsstörung auf
Ithaka in Abwesenheit des Odysseus.

Mit 42 Seiten nimmt die Behandlung He-
siods doppelt so viel Raum ein wie diejenige
Homers. Hesiod ist Voegelin deshalb wich-
tig, weil er die Vorbereitung des »Seins-
sprungs« repräsentiert, der durch die Ent-
stehung der Philosophie markiert ist. In der
»Theogonie« Hesiods, die Voegelin über-
zeugend als »Aristie« des Zeus (wie die
Aristie eines epischen Helden) nämlich als
Sieg über die älteren Gottheiten interpre-
tiert, ist diese Vorbereitung die »spekulative
Durchdringung des Mythos« (S. 161) mit
Ordnungskategorien. Die »Erga« bieten
»große Probleme für die Epistemonologie
der politischen Wissenschaft« (S. 198). Wor-
in diese Probleme liegen, wird nicht restlos
klar. Voegelin meint offenbar eine im Welt-
altermythos der »Erga« spürbare Relation
zwischen Realitätserfahrung und apokalyp-
tischer Vision, wie sie dann im Geschichts-
werk des Tukydides (hier in dem Dialog der
Athener mit den Meliern im 5. Buch) auf-
taucht.

Zu Bd. 5: Die einhundert Seiten umfas-
sende Analyse der frühgriechischen Philo-
sophen dürfte der beste Teil der beiden Bän-
de sein. Unbegreiflich, dass die
Vorsokratikerforschung die Fülle der subti-
len Beobachtungen (aus der englischen Aus-
gabe) nicht aufgenommen hat. Hier liegt
nun für Voegelin der »Seinssprung«, der
Bruch mit dem Mythos und die Entdeckung
des reflexiven Selbstbewusstseins. Mit Recht

hebt Voegelin hervor, dass die Entwicklung
der frühgriechischen Philosophie nicht line-
ar erfolgt, »weder gleichförmig noch konti-
nuierlich« (S. 17) und auch nicht in »Schu-
len«. Weil Hellas im Unterschied zu den
Staaten des Vorderen Orients keine Büro-
kratien und keinen Druck von Hierarchien
kannte, konnte das »intellektuelle Abenteu-
er« (S. 19), der »Ausbruch einer neuen
Kraft« (S. 72) sich frei entfalten, sei es in er
Form des Angriffs auf den Mythos (wie bei
Xenophanes), sei es im »Kampf zwischen
den Wegen der Wahrheit« (S. 79), in der
»Unnachgiebigkeit im Argumentationsver-
lauf« (wie bei Parmenides) oder in der »Er-
forschung der Seele« (wie bei Heraklit, S. 85
ff.), wobei der Ausdruck »Mystiker-Philo-
sophen« (S. 102) nicht ganz unproblema-
tisch ist.

Leider ist das Kapitel über die Tragödie
(S. 109-135) nicht auf der gleichen Höhe.
Neben einigen allgemeinen und unoriginel-
len Bemerkungen über die Tragödie im
Ganzen behandelt Voegelin nur die
»Schutzflehenden« und den »Prometheus«
des Aischylos – Tragödien, die für die The-
matik des Werkes wenig ergiebig sind – , um
dann noch zwei Seiten über Euripides an-
zufügen. Kein Wort über Sophokles, über
»Antigone« und »Oedipus«, Tragödien, die
von zentralem Interesse für die Fragestel-
lung Voegelins gewesen wären. Stattdessen
macht sich Voegelin die weit verbreitete, auf
Nietzsche zurückgehende Auffassung vom
Tod der Tragödie durch und nach Euripides
zueigen. Eine Formulierung wie: »Mit dem
Geist von Marathon musste auch die Tragö-
die sterben« (S. 119) ist schlechthin falsch,
erklärt aber das völlige Schweigen Voegelins
über Sophokles. Die Tragödie blühte weiter-
hin auch nach Euripides im ganzen 4. Jhdt.
mit zahlreichen neuen, uns verlorenen Tra-
gödien unter gewiss veränderten Rahmen-
bedingungen. Nur weil die Überlieferung
abbricht, ist die Tragödie nicht gestorben.

Sehr viel ausführlicher (S. 137-208) wer-
den die Sophisten behandelt, in durchaus
angemessener Weise. Obwohl Voegelin
stark von Platon aus argumentiert, folgt er
mit Recht nicht dem Platonischen Verdikt
der Sophistik, sondern sieht sehr wohl »die
große Leistung der Sophisten« (S. 146), der
allerdings ein philosophisches Defizit

ZU_ZfP_1_2005.book  Seite 124  Donnerstag, 10. März 2005  10:24 10

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2005-1-122 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 05:53:20. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2005-1-122


ZfP 52. Jg. 1/2005

Kritik 125

gegenüberstehe. Insgesamt versteht er die
Sophistik als die Reaktion der hellenischen
Intelligenz auf die vorsokratische Seinser-
fahrung. Dem kann man weitgehend zu-
stimmen, wenn auch die Vielfalt der sophis-
tischen Strömungen nicht ganz auf diesen
Aspekt reduzierbar ist. Merkwürdigerweise
wird in diesem Kapitel auch Demokrit be-
handelt (S. 172-179), der weder Vorsokrati-
ker noch Sophist war, sondern ein erst ca.
370 gestorbener älterer Zeitgenosse Platons,
der dessen »Politeia« noch gekannt haben
kann, über den Platon jedoch völlig
schweigt.

Der Band wird beschlossen durch die Un-
tersuchung der Historiker Herodot und
Thukydides. Hier zeigt sich am reinsten die
Intention Voegelins, das geistige Erfassen
der Welt der Polis als Erinnerungsgeschichte
zu begreifen, mit eigenwilligen und nach-
denkenswerten Akzenten. Bei Herodot
wird ein »Pessimismus« hervorgehoben (S.
222), der in der Unerbittlichkeit in der Um-
drehung des Schicksalsrades liege, – entge-
gen der communis opinio vom Stolz und
Optimismus auch des Historikers über den
Sieg der Griechen über die Perser. An Thu-
kydides interessiert die Relation von Macht
und Recht; sein Geschichtswerk gilt Voege-
lin als Pathographie der »Unordnung«, der
Platon ein symbolisches Ordnungsmodell
aus transzendentem Ursprung gegenüber-
stellen sollte.

Wer die beiden Bände Voegelins liest,
sieht die Welt der Polis mit anderen Augen.
Er wird nicht in allem zustimmen, aber im-
mer aufs Neue mit Beobachtungen, Proble-
men und Urteilen vertraut gemacht, die so-
wohl in den Einzelheiten wie in den
sinnübergreifenden Zusammenhängen oft
unerwartet zu Bereicherungen führen, im-
mer aber zum Nachdenken anregen. Das
gilt auch für den Philologen, in dessen Me-
tier sich Voegelin in bewundernswertem
Ausmaß eingearbeitet hat. Ob die Wissen-
schaft von der Politik heute diesem Niveau
gewachsen sein kann oder überhaupt will,
vermag der dankbare Rezensent nicht zu be-
urteilen.

München Hellmut Flashar

Eric VOEGELIN:, Jean Bodin, Reihe Peria-
goge, Nachwort u. hg. von Peter J. Opitz.
München/Paderborn, 2003. Wilhelm Fink
Verlag. 147 S. franz. Broschur 19,90 EUR

Dem Herausgeber Peter J. Opitz ist es zu
danken, dass Eric Voegelins – ursprünglich
für die »History of Political Ideas« be-
stimmten – Studien zu einem der Großen in
der Ehrengalerie der Politischen Denker,
dem viel zitierten aber kaum gelesenen
Franzosen Jean Bodin (1529/30-1596), nun
auch dem deutschen Leser in einer vorzügli-
chen Übersetzung zugänglich geworden
sind. Die beiden Studien setzen unterschied-
liche Akzente, haben aber letztlich dieselbe
Blickrichtung. Die kürzere aus dem Jahre
1941 befasst sich stärker mit der Staatslehre,
streift aber auch die Klimatheorie und die
Entwicklung der Toleranzidee. Auch bei ihr
ist schon erkennbar, was dann in der län-
geren Fassung von 1948 beherrschend wird
– die religionsphilosophische Interpretation
und wohl auch Motivation. Fasziniert
scheint der Polyhistor Voegelin nicht nur
von dem Polyhistor Bodin, sondern auch
von dem aus der »lebendige(n) Mitte« seiner
Religiosität heraus seine Werke – zwar um-
ständlich und ohne stilistische Eleganz, da-
für meist punktgenau – komponierenden
Kosmologen Bodin zu sein. Was bei den
meisten Bodin-Interpretationen (wenn
überhaupt) am Rande der Betrachtung steht
– die Geschichtsphilosophie, die Klimatheo-
rie und die Toleranzidee – rückt in Voegelins
Interpretation ins Zentrum der Betrachtung.
Und auch die Staatstheorie mit dem Focus
der Souveränitätslehre wird in ein (pa-
ra)kosmologisches Gesamtbild eingefügt.
Nicht nur der königliche Souverän, von Bo-
din als »lieutenant de Dieu« apostrophiert,
ist in seiner kraft der »summa in cives ac
subditos legibusque soluta potestas« Durch-
griffsmacht ein göttliches Analogon, son-
dern auch die Stände reihen sich in das Tra-
bantensystem der Himmelsmächte. Wie
Opitz in seinem den Kontext erhellenden
Nachwort belegt, fühlte sich Voegelin spä-
testens seit 1934 von Bodin stark angezogen.
Und man mag nach der Lektüre dieser bei-
den Bodin-Studien mit gutem Grunde den
Eindruck gewinnen, dass die Akzentsetzung
der Voegelinschen Bodin-Darstellung eben-

ZU_ZfP_1_2005.book  Seite 125  Donnerstag, 10. März 2005  10:24 10

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2005-1-122 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 05:53:20. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2005-1-122


Buchbesprechungen126

soviel über Voegelin selbst wie über Bodin
aussagt, zumal er bei seiner partiellen Vertei-
digung problematischer Positionen und Pas-
sagen der »Démonomanie« wie bei der Deu-
tung des »Heptaplomeres« recht deutlich
seine Partialidentifizierung mit der Bodin-
schen Haltung auch dort noch zum Aus-
druck bringt, wo er ihre Grenzen betont:
»Der geistigen Krise des 16. und 17. Jahr-
hunderts war so wenig durch Hexenver-
brennungen zu begegnen wie heutzutage
dem totalitären Gestank des degenerierten,
aufgeklärten Liberalismus.« Und noch deut-
licher: »Ihrem tieferen historischen Sinn zu-
folge ist Toleranz nicht die Gleichgültigkeit
jener geistigen Obskuranten, die heute un-
sere Landschaft verpesten (. .).«

Was aber ist für Bodin und den ihn deu-
tenden Voegelin der tiefere Sinn der Tole-
ranz – jener Toleranz, die nicht nur im Mit-
telpunkt des »Siebenmännergesprächs«
steht, die vielmehr den geistigen Ansprü-
chen des um die Beendigung des konfessio-
nellen Bürgerkrieges bemühten »Politique«
und Autor der »Six livres de la République«
motiviert? In der zweiten Fassung der Bo-
din-Studie wird dies hinreichend deutlich;
es ist die Toleranz der – die historischen Re-
ligionen bzw. Konfessionen lediglich als
Schleiersymbole erkennenden und durch-
dringenden – vera religio, deren unab-
lässiges Bemühen, den sich reinigenden oder
gar gereinigten Geist zu Gott aufsteigen zu
lassen, nichts mit der geistlos-müden Indif-
ferenz eines angeblich aufgeklärten Agnosti-
zismus zu tun haben will, Bodin aber (was
auch Voegelin einräumen muss) in der
»Démonomanie« übers Ziel hinausschießen
lässt. Der »tiefere Sinn« erhellt die Sinnlo-
sigkeit des Streites um konfessionelle Subti-
litäten, im Wortgefecht und erst recht in den
Greueln des konfessionellen Bürgerkriegs,
den der nur mit knapper Not den Schläch-
tern der »Pariser Bluthochzeit« von 1572
entkommene Bodin schon existentiell in
höchstem Maße motivieren musste. Bodins
Toleranz ist eine wehrhafte Toleranz, eine
Toleranz die das Wort des Albericus Genti-
lis »Silete theologi in munere alieno« auf-
greift und dieses »Schweigen der Theologen
auf fremder Bühne« nicht zuletzt dem sou-
veränen Friedensstifter anvertrauen will –
ein Traum, der mit dem Toleranzedikt von

Nantes Heinrichs IV wenigstens auf Zeit
wahr werden sollte.

Voegelin präsentiert das Bild eines sich
mehr oder minder bedeckt haltenden, aber
eben doch unverkennbaren Gnostikers, ja,
mehr noch Gottgesandten: »Bodin war (. .)
ein Engelsbote, ein Prophet«, dem es oblag
»den Kern der wahren Religion zu bewah-
ren und aufzudecken und die Gemeinschaft
zur Hinwendung zu Gott anzuleiten«.
Voilà.

München Peter Cornelius Mayer-Tasch

Hans MAIER (Hrsg.): Totalitarismus und
Politische Religionen. Band III: Deutungs-
geschichte und Theorie, Paderborn 2003,
Schöningh Verlag, 450 S., kart. 34,90 EUR

Was bleibt, ist die dauernde Frage nach dem
»Warum?«: Warum kam es in der ersten
Hälfte des 20. Jahrhunderts zu gewalttätigen
Exzessen, zu Staaten- und Bürgerkriegen, zu
Massenmorden in bislang unbekanntem
Ausmaß? Des weiteren: Aus welcher Quelle
speisten sich die ungeahnten Energien, mit
denen die totalitären Ideologien des italieni-
schen Faschismus, vor allem aber des sowje-
tischen Kommunismus und des deutschen
Nationalsozialismus, ihre Wirkungskraft in
höchst unterschiedlichen Staaten- und Ge-
sellschaftssystemen entfalten und ganze
Volksmassen zu Begeisterungsstürmen in Er-
wartung einer heilvollen Zukunft bewegen
konnten? 

Seit Jahrzehnten wird bekanntlich um ent-
sprechende Antworten in den verschiedenen
Geisteswissenschaften gerungen, werden
Kontroversen, inhaltliche wie begriffliche
um das adäquate Deutungsmodell jener
1917, 1922 und 1933 in auffälliger zeitlicher
Koinzidenz entstandenen Herrschaftssyste-
me ausgetragen und immer wieder neue ge-
gen alte Interpretationsansätze abgewogen.
Der deutsche »Historikerstreit«, am Vora-
bend des Zusammenbruchs der kommunisti-
schen Diktaturen in Mittel- und Osteuropa
um die Frage der Zulässigkeit eines Ver-
gleichs von nationalsozialistischem und so-
wjetkommunistischem Terrorregime im Zei-
chen der Totalitarismustheorie(n) geführt, ist
bis heute in unguter Erinnerung. Immerhin,

ZU_ZfP_1_2005.book  Seite 126  Donnerstag, 10. März 2005  10:24 10

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2005-1-122 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 05:53:20. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2005-1-122


ZfP 52. Jg. 1/2005

Kritik 127

der »antitotalitäre Konsens«, damals noch
heftig umstritten, eint heute die »scientific
community«, obgleich dessen »theoretische
Grundlagen noch immer in der Luft hän-
gen«, wie Hans Maier in einem einführenden
Beitrag über die Deutung totalitärer Herr-
schaft 1919-1989 zu dem nun vorliegenden
dritten Band über die Deutungskonzepte des
»Totalitarismus« und der »Politischen Reli-
gionen« bemerkt. Bereits vor dem Erschei-
nen des abschließenden Forschungs-Bandes
mit Beiträgen von Hans Maier, Juan J. Linz,
Hella Mandt und anderen, war klar: Das gro-
ße Verdienst des von 1992 bis 2002 am Insti-
tut für Philosophie der Universität München
angesiedelten und von Hans Maier federfüh-
rend initiierten interdisziplinären Projekts
besteht nicht nur in einer fundierten, gerade-
zu vorbildlichen Bilanz der bisherigen Tota-
litarismus-Forschung und ihrer Kontrover-
sen, sondern vor allem auch in einer
zukunftsweisenden Rückerinnerung an das
Deutungskonzept der »politischen Religio-
nen«, wie es sich heute mit den Namen Eric
Voegelin und Raymon Aron verbindet (dass
der Begriff der »politischen Religion« weit
älter ist und weder von Aron noch von Voe-
gelin geprägt wurde, macht Hans Otto Seit-
schek in einem kenntnisreichen Beitrag über
Campanella und George Thomson und de-
ren Verwendung des Begriffs »religio politi-
ca« im vorliegenden Band deutlich). 

Was Anfang der neunziger Jahre vereinzelt
noch als verstaubtes Interpretationsparadig-
ma eines überwundenen Zeitalters ideologi-
scher Staaten- und Bürgerkriege samt deren
bis dato unbekannten Verheerungen belä-
chelt wurde – eben die interpretative Einbe-
ziehung der subjektiven Gläubigkeit von
Millionen Menschen und ihre daraus resul-
tierende unbedingte Hingabe an die neuen
innerweltlichen Heilsbotschaften im Namen
der »Reinheit der Rasse« bzw. des »histori-
schen Sieges der Arbeiterklasse« in die Auf-
klärung des totalitären Dunkels der Moder-
ne –, hat mit den grauenvollen Ereignissen
des »11. Septembers 2001« und der daraus re-
sultierenden medialen Omnipräsenz des
Phänomens »islamistischer Fundamentalis-
mus« eine erschreckende Aktualität gewon-
nen. Auch das letzte Lächeln war nun Rat su-
chendem Entsetzen gewichen. Tatsächlich
lässt sich seither die Notwendigkeit einer

eingehenden Beschäftigung mit dem Verhält-
nis von Politik und Religion, von Glaube
und Vernunft, Ideologizität, Transzendenz
und conditio humana, für die der Herausge-
ber mit der nun vorliegenden Trilogie eine
wertvolle Grundlage geschaffen hat, kaum
ernsthaft bezweifeln. Die Dialektik der Auf-
klärung, wie es sie zu Beginn des 21. Jahr-
hunderts zu begreifen gilt, sie verweist zu-
rück auf die anthropologische Disposition
des Menschen, die einst in dem schlichten
Satz ihren Ausdruck fand: »Der Mensch lebt
nicht vom Brot allein.« (Matthäus 19, 26). 

Bonn Volker Kronenberg 

Werner ABELSHAUSER: Kulturkampf. Der
deutsche Weg in die Neue Wirtschaft und die
amerikanische Herausforderung. Berlin,
2003. Kulturverlag Kadmos. 232 S., geb.,
19.90 EUR

Wie wirtschaftshistorische Analysen zu einer
Option für die politische Zielrichtung der
Gegenwart geführt werden, das kann in der
vorliegenden Zusammenstellung der vom
Verf. am Kulturwissenschaftlichen Institut
Essen gehaltenen Pott-Vorlesung vorbildlich
nachgelesen werden.

Das dazu gewählte Thema – ein kulturhis-
torischer Vergleich von kontinentaleuropäi-
schem und angelsächsichem Denken mit ih-
ren Folgen für das ökonomische Verhalten
der Individuen wie für die Gestaltung der
Wirtschaftsordnung – ist von aktuellster Bri-
sanz. Die Amerikanisierung unseres kultu-
rellen, politischen und ökonomischen Le-
bens wird allerorts beklagt, doch mangelt es
solchen Weherufen zumeist an analytischer
Fundierung und erst recht an aufgezeigten
Auswegen. Die aktuelle politische Diskussi-
on scheint oft sprachlos angesichts rasanter
Veränderungsprozesse. Ein Lavieren zwi-
schen Anpassung und Festhalten am Be-
währten ohne klare Linie ist gegenwärtig ein
Grund für die Orientierungslosigkeit deut-
scher Kultur, Wirtschaft und Politik. Die als
»Kulturkampf« ebenso provokant wie tref-
fend überschriebenen Studien beleuchten die
inneren Abhängigkeiten der Lebensbereiche
und zeigen davon ausgehend vor allem an-
hand des Vergleichs Deutschlands mit den

ZU_ZfP_1_2005.book  Seite 127  Donnerstag, 10. März 2005  10:24 10

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2005-1-122 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 05:53:20. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2005-1-122


Buchbesprechungen128

USA klare Entwicklungslinien auf, die in ei-
nem Plädoyer für eine zeitgemäße Renais-
sance traditionellen Denkens münden.

Die Hysterie um die vermeintlich identi-
tätsgefährdenden Folgen der aktuellen Glo-
balisierungseffekte wird relativiert mit dem
Hinweis auf eine lange Tradition evolutionär
zunehmender internationaler Wirtschafts-
verflechtungen. Der Grund für die zuneh-
mende Orientierungslosigkeit liege vielmehr
in einem mangelnden Bewusstsein der Quali-
täten, die in der Vergangenheit den Erfolg
deutscher Wirtschaft ausgemacht haben.
Ausgehend von einer Analyse der Wirt-
schaftshistorie in Deutschland gelingt so eine
prägnante Gegenüberstellung zweier kon-
kurrierender Paradigmen. Der korporative
(und weniger der liberale) Gedanke durch-
zieht die deutsche Kulturgeschichte. Zunft-
wesen und Verbände entstanden – anders als
im angelsächsischen Raum – aus Freiheitsbe-
wegungen. Genossenschaften und Kartelle
hatten sich zwar mancher Kritik zu unterzie-
hen, doch kristallisierte sich mehr und mehr
eine Identifikation mit dem Korporations-
modell heraus: Es »beschreibt den Vorgang
des Interessenausgleichs nicht als Marktpro-
zess, dessen Funktionsfähigkeit auf dem
Prinzip des Wettbewerbs beruht, sondern als
politisches Kartell der großen gesellschaftli-
chen Gruppen, die den Markt in enger Koo-
peration unter sich aufteilen« (S. 58ff.). Aus
dieser Sicht heraus wurde schon früh die zu-
nehmende Liberalisierung der Märkte in
Großbritannien kritisch (Johann J. Becher)
kommentiert. Im deutschen Modell gelang
über eine Weiterentwicklung traditioneller
feudaler Strukturen und starker Beamten-
schaft im Kaiserreich der Aufbau einer kon-
kurrenzfähigen Wirtschaft, die ihren Erfolg
gerade dem eigenen Weg von Qualitätspro-
duktion, kooperativem Vertrauen, sozialen
Tugenden verdankt. Trotz der amerikani-
schen Einflüsse (z. B. »Fordisierung« in der
Automobilindustrie) konnte stets das eigene
Profil gewahrt bleiben. Die radikalen kon-
sensfeindlichen Kräfte von links und rechts
erst führten zum Ende der Weimarer Repub-
lik. Nach dem Krieg ist jedoch z. B. im Ord-
nungsmodell der sozialen Marktwirtschaft,
dem Mitbestimmungsgedanken oder der Ta-
rifautonomie in Fortführung traditioneller
Werte eine korporative Marktwirtschaft ent-

standen, die auf der Grundlage der Soziabili-
tät des Menschen zur Quelle des Wohlstands
wurde.

Die Versuchung ist groß, eine produkti-
onsorientierte Ordnungspolitik dem ameri-
kanischen Liberalisierungsdrang  zu opfern.
Der Erfolg des deutschen Sonderwegs be-
ruht aber gerade in einer dezentralisierten
Wirtschaft mit einem starken Mittelstand.
Diese Leistungspotenziale gelte es durch ge-
zielte Ausbildung auszuschöpfen, um die
komparativen Vorteile des deutschen Weges
auch in Zukunft international nutzbar ma-
chen zu können. Eine solche politische
Grundorientierung wird – empirisch unter-
legt – zum realistischen Ziel internationaler
Arbeitsteilung empfohlen.

Der historisch fundierte Imperativ zum
Bekenntnis eigener Qualitäten ermutigt zu
einer selbstbewussten deutschen Politik, die
ihr Profil aus einem mittel- und langfristigen
Verstehen ihrer komparativen Vorzüge ge-
winnt und sich vom Populismus abwendet.
Diese Analyse sollte zum Brevier deutscher
Politiker und zum Anstoß für einen kultur-,
wirtschafts- und politikwissenschaftlichen
Patriotismus humaner Prägung werden.

Bochum Elmar Nass

Mark JUERGENSMEYER, Terror im Namen
Gottes. Ein Blick hinter die Kulissen des ge-
walttätigen Fundamentalismus. Freiburg im
Breisgau 2004. Herder Verlag. 384 S. geb.
26,90 EUR.

Die sozialrevolutionären und ethnisch-nati-
onalistisch motivierten terroristischen Or-
ganisationen sind weitgehend von der Agen-
da der öffentlichen Meinung verschwunden.
Dem gegenüber zeigt sich die älteste der ter-
roristischen Formationen von neuer und
ungekannter Schlagkraft. Der religiös moti-
vierte Terrorismus beherrscht die Berichter-
stattung in den Medien und damit auch die
öffentliche Diskussion. Ein entscheidendes
Manko der Auseinandersetzung mit dem re-
ligiösen Fundamentalismus ist dabei seine
Einengung auf den Islamismus im Allgemei-
nen und das Netzwerk Al Qaida im Beson-
deren. Doch ist weder der Fundamentalis-
mus und die durch ihn inspirierte Militanz

ZU_ZfP_1_2005.book  Seite 128  Donnerstag, 10. März 2005  10:24 10

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2005-1-122 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 05:53:20. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2005-1-122


ZfP 52. Jg. 1/2005

Kritik 129

ein auf eine Religion beschränkbares Phäno-
men noch leitet sich die Motivation Al Qai-
das ausschließlich aus religiösen Beweg-
gründen ab.

Beide Grundprobleme einer Differenzie-
rung zuzuführen ist das Anliegen Juergens-
meyers. Angereichert durch zahlreiche In-
terviews mit Exponenten und hochrangigen
Mitgliedern der jeweiligen Organisationen
entwirft er ein luzides Überblicksbild des
religiösen Terrorismus gestern und heute.
Zum einen schildert er die Genese religiös
motivierter Formen der Gewalt in allen mo-
notheistischen Glaubensrichtungen. Neben
den christlich motivierten, gewalttätigen
und organisierten Abtreibungsgegnern so-
wie den rechtsextremistischen Gruppierun-
gen in den USA widmet er sich daher auch
dem jüdischen Terrorismus, dem islamis-
tisch inspirierten Aktionismus, der Militanz
der monotheistischen Sikhs in Indien wie
der buddhistisch-millenaristischen Endzeit-
sekte AUM-Shinriko in Japan. Im An-
schluss daran entwirft Juergensmeyer eine
Logik religiöser Gewalt, die sich durch ver-
schiedene Variablen auszeichnet. Zunächst
betont er den inszenatorischen und drama-
turgischen Charakter des religiös inspirier-
ten Terrorismus. Um zu einer größtmögli-
chen medialen Verbreitung der eigenen
Anliegen zu gelangen, ist der Terrorist dar-
auf angewiesen, den Anschlag ex ante ge-
neralstabsmäßig durchzuplanen und ihn ei-
ner strikten Organisation zu unterwerfen.
Der zweite Aspekt betrifft die zeitliche Di-
mension: Religiös motivierte Terroristen
denken nicht in Zeiträumen von Legislatur-
perioden, sondern wissen, dass sie für ihre
göttliche Mission faktisch unbegrenzt lange
Zeitperioden zur Verfügung haben, in wel-
chen das eigene Leben eine nur nachrangige
Rolle spielt. Einen zentralen Aspekt bildet
hierbei der Symbolismus: Je mehr das ge-
troffene Ziel stellvertretend für die be-
kämpfte Ordnung ist, desto eher wird von
dem Ereignis Anschlag Notiz genommen.
Diese Variablen erhellend und lebendig dar-
gestellt zu haben, gehört zweifelsohne zu
den zahlreichen Stärken des Buches.

Daneben ist jedoch auch auf mehrere Mo-
nita hinzuweisen. Dass sich Juergensmeyer
auf seinen eigenen Forscherdrang und be-
sonders auf die von ihm im Laufe mehrerer

Jahre durchgeführten Interviews stützt, er-
höht zweifellos die Authentizität seiner
Darstellung. Problematisch wird diese Vor-
gehensweise allerdings dann, wenn er damit
nur bestimmte Flügel oder Faktionen inner-
halb einzelner Gruppierungen berücksich-
tigt wie am Beispiel des Sikhismus, oder
wenn er seine Analyse vor allem auf einen
Aussteiger stützt wie im Falle der AUM-
Sekte. Außerdem ist sein Entwurf einer Lo-
gik religiöser Gewalt kaum neu und unter-
scheidet sich darüber hinaus auch nicht von
anderen Formen des Terrorismus. Die Fo-
kussierung der terroristischen Aktion auf
symbolhaltige Institutionen und die Insze-
nierung der Gewalt kennen und verfolgen
auch ethnisch-nationalistische und sozialre-
volutionäre Organisationen. Die Nutzung
der Medien als Transmissionsriemen für die
eigenen Anliegen ist also keine differentia
specifica religiöser Terroristen. Auch fehlt
eine konsequente Einordnung der daraus re-
sultierenden Eigendynamik. Dass von der
AUM-Sekte im Ausland niemand Notiz ge-
nommen hätte, wäre nicht Saringas zur An-
wendung gekommen, verschweigt Juergens-
meyer deshalb auch, ebenso wie die
Tatsache, dass das Gas äußerst laienhaft aus-
gebracht wurde. Eine generelle technische
Schwierigkeit, die Terroristen jedweder
Couleur bis heute davon abgehalten hat,
großflächig Anschläge mit chemischen Waf-
fen durchzuführen. Zynisches Faktum
bleibt: Wären die zwölf Opfer des Tokioter
Gasattentates durch Gewehrfeuer getötet
worden, wäre es nur eine kurze Nachricht
wert gewesen und bereits heute der Verges-
senheit anheim gefallen. Bleiben diejenigen
Ungereimtheiten, die Juergensmeyer nicht
zu verantworten hat. Zwischen der Terroris-
musforschung diesseits und jenseits des
Großen Teiches tun sich begriffliche Gräben
auf, welche auch der Übersetzer nicht zu
überwinden vermag. Wird in der relevanten
deutschen Literatur stets zwischen Terror,
Terrorismus und Guerilla unterschieden,
verschwimmen die Grenzen in der an-
gelsächsischen Literatur und hinterlassen bei
der Lektüre einen schalen Beigeschmack.

Der Gesamteindruck ist daher zwiespäl-
tig. Wie das Gros der angelsächsischen Lite-
ratur besticht Juergensmeyer durch die Lu-
zidität und Stringenz seiner Sprache und

ZU_ZfP_1_2005.book  Seite 129  Donnerstag, 10. März 2005  10:24 10

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2005-1-122 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 05:53:20. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2005-1-122


Buchbesprechungen130

Darstellung sowie seine Quellennähe. Kei-
nesfalls aber kann dies über die methodi-
schen und logischen Schwächen seiner Dar-
stellung hinwegtäuschen. Das Buch richtet
sich in seiner gesamten Konzeption zwar
weniger an Wissenschaftler als vielmehr
auch an generell an der Thematik Interes-
sierte, mitunter drängt sich dem aufmerksa-
men Leser allerdings der Eindruck auf, dass
hier auf der Welle der hektischen Aufmerk-
samkeit am religiös motivierten Terrorismus
geritten wird. Der Anspruch der Differen-
zierung der religiösen Problematik ist daher
nur teilweise geleistet.

Regensburg Alexander Straßner

Heinrich OBERREUTER / Armin A. STEIN-
KAMM / Hans-Frank SELLER (Hg.): Weltpo-
litik im 21. Jahrhundert. Perspektiven zur
neuen internationalen Staatenordnung. Fest-
schrift für Prof. Dr. Jürgen Schwarz. Wies-
baden 2004. Verlag für Sozialwissenschaften.
567 S. kart. 49,90 EUR.

Einen Gelehrten wie Jürgen Schwarz mit ei-
ner Festschrift zu ehren stellt für die Her-
ausgeber ein schwieriges Unterfangen dar.
Wie ehrt man wissenschaftlich einen Mann,
der sich im Verlaufe seiner mehr als vierzig-
jährigen akademischen Laufbahn mit einem
breiten Spektrum an Themenfeldern, die
von der Rolle der deutschen Studenten-
schaft in der Weimarer Republik über die
politische Rolle des Katholizismus hin zur
Internationalen Politik und hier insbesonde-
re zur Rolle Asiens reichen? Den Herausge-
bern dieser Festschrift ist es gelungen, Bei-
träge aus diesem breiten Themenspektrum
in einem Buch zu versammeln, ohne dass die
Festschrift wie oftmals ein Sammelsurium
unterschiedlichster Beiträge darstellt, deren
einziger Zweck die Ehrung eines Gelehrten
ist. Vier Kapitel bilden den Rahmen, in dem
sich verschiedene Beiträge einordnen. Das
erste Kapitel befasst sich weitläufig gespro-
chen mit aktuellen Entwicklungen der In-
ternationalen Ordnung im 21. Jahrhundert.
Hier sind es vor allem Beiträge zur ökono-
mischen und politischen Globalisierung, die
versammelt werden, wobei sich zwei Auto-
ren mit den Auswirkungen der Globalisie-

rung auf Transformationsländer (Alfred
Schüller) sowie auf Ostasien und Lateina-
merika auseinandersetzen (Manfred Mols).
Diese beiden Beiträge sind unter anderem
deshalb anregend, weil sie den Blick auf das
Phänomen der Globalisierung auf Regionen
lenken, die üblicherweise nicht im Fokus
der deutschen Politikwissenschaft stehen.
Aber auch Fragen zur Rolle von Religionen
(Gottfried Küenzlen, Anton Rauscher) fin-
den in diesem Kapitel ihren Platz.

Nach diesen eher generellen Perspektiven
wird das zweite Hauptkapitel der Fest-
schrift »konkreter« und wendet sich der
Frage nach universeller Friedenssicherung
und internationaler Kooperation zu. Poli-
tikwissenschaftler, Völkerrechtler und
Militärs gehen hier verschiedenen Aspekten
der Friedenssicherung und der Kooperation
nach, die von dem Einfluss der geistlichen
Traditionspflege beim Militär (Hans-Jürgen
Brandt) über die Rolle und Aufgabe des
Hohen Flüchtlingskommissars (Ursula
Münch) bis hin zu den völkerrechtlichen
Konsequenzen des Irak-Krieges (Armin A.
Steinkamm) reichen. Oftmals sind die Bei-
träge im Lichte der Ereignisse des 11. Sep-
tembers verfasst worden und versuchen, die
Implikationen dieses Ereignisses für die In-
ternationale Politik des 21. Jahrhunderts zu
erfassen (z.B. der Beitrag von Andreas Wil-
helm).

Nachdem die beiden ersten Kapitel den
Blick auf generelle globale Fragen lenken,
wendet sich das dritte Kapitel Europa zu, ei-
ner Region, die im akademischen Schaffen
von Jürgen Schwarz seit jeher eine bedeu-
tende Rolle eingenommen hat. Auch hier ist
es zum einen Aktualität, die die verschiede-
nen Beiträge kennzeichnet (Thomas Jansen,
Kurt Schelter), und ein besonderes Augen-
merk für die Beziehungen der EU zu den
sogenannten Entwicklungsländern (Wulf-
dieter Zippel, Heribert Weiland). Das letzte
Kapitel widmet sich Aspekten unipolarer
und multipolarer Ordnungsgestaltung. Hier
erstaunt es allerdings, dass sich streng ge-
nommen nur die Beiträge von Christian Ha-
cke und von Joachim Krause mit dieser Fra-
ge auseinandersetzen, während sich
ansonsten Beiträge zur Herausforderung
durch Klimawandel (Rotte), zu den
deutsch-sowjetischen Verhandlungen von

ZU_ZfP_1_2005.book  Seite 130  Donnerstag, 10. März 2005  10:24 10

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2005-1-122 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 05:53:20. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2005-1-122


ZfP 52. Jg. 1/2005

Kritik 131

1955 (Boris Meissner) sowie der Rolle von
Gerichtshöfen in den USA (Wolf D. Fuhrig)
in diesem Kapitel versammeln. Hier wieder-
holt sich bedauerlicherweise das, was Fest-
schriften oftmals kennzeichnet: ein Sammel-
surium von Aufsätzen, die einzig und allein
dadurch verbunden sind, dass ihre Autoren
dem zu Ehrenden freundschaftlich oder kol-
legial verbunden sind.

Dieses Monitum soll aber nicht die Tatsa-
che verschleiern, dass es den Herausgebern
des zu rezensierenden Buches vortrefflich
gelungen ist, nicht nur eine würdige Fest-
schrift zusammenzustellen, sondern darüber
hinaus auch Beiträge zu versammeln, die
sich aktuellen Fragen der Internationalen
Politik widmen und zugleich Anregungen
zur Reflexion und zu einer vertieften wis-
senschaftlichen Diskussion liefern.

Rom Carlo Masala

Christian Graf von KROCKOW: Die Zukunft
der Geschichte. Ein Vermächtnis. München
2002. List Verlag. 208 S., geb., 20,– EUR

Er war einer der großen Wissenschaftler und
Publizisten der Bundesrepublik Deutsch-
land: Christian Graf von Krockow, im Jahre
2002 im Alter von 76 Jahren verstorben,
stellte in zweierlei Hinsicht eine Ausnah-
meerscheinung seiner Zunft dar. Zum einen
verstand er es wie wenige andere Gelehrte
über Jahrzehnte hinweg, mit seinen oftmals
biographisch angelegten Werken eine große
Leserschaft für Grundfragen deutscher Ge-
schichte zu interessieren. Zum anderen
tauschte Krockow 1969 - nach nur acht Jah-
ren - seine akademisch gesicherte Position
als Professor für Politikwissenschaft an der
Universität Frankfurt a. M. zugunsten einer
unabhängigen Existenz als Wissenschaftler
und Publizisten ein. Die geistige, schöpferi-
sche Freiheit, die ihm wichtiger war als insti-
tutionelle Anbindung und sonstige akademi-
sche Zugehörigkeiten, sie prägte die
zahlreichen Werke Krockows, deren letztes
nun, als »Vermächtnis« ausgewiesen, »Die
Zukunft der Geschichte« in den Blick
nimmt. Allgemeine Betrachtungen über Ge-
schichte, Geschichtsphilosophie, Utopie und
Anthropologie gipfeln in einer Analyse

deutschen Geschichtsbewusstseins, das
Krockow durch zwei extreme Tendenzen
bedroht sieht: durch eine vor allem in der
jungen Generation zunehmende Geschichts-
vergessenheit, welche in der Frage, ob Hitler
»vor Asterix oder danach« war, ihren trauri-
gen Ausdruck findet; zum anderen durch
eine Geschichtsversessenheit, die, eifernd,
gar zu Hysterie neigend, deutsche Geschich-
te auf die Zeit von 1933 bis 1945, vor allem
auf den nationalsozialistischen Massen-
mord, zusammenschmilzt. Krockow sieht
letzteres Extrem einer tief verwurzelten Un-
sicherheit der Deutschen im Umgang mit ih-
rer eigenen Geschichte geschuldet, einer Art
»Vergessenheitsangst« (Peter Reichel).
Angst, Eifer, Hysterie – Geschichte wird zur
Obsession oder zum Tabu.

Tatsächlich legen die zahlreichen ge-
schichtspolitischen Kontroversen der ver-
gangenen Jahre, so auch jener um die Frage
der Singularität der nationalsozialistischen
Judenvernichtung geführte »Historiker-
streit« für Krockow den Schluss nahe, dass
»die Fixierung auf den ›Zivilisationsbruch
Auschwitz‹ zu einem Denkverbot« geführt
habe. »Scheuen wir den Vergleich, weil er
uns noch einmal und endgültig zu Verlierern
machen, nämlich das Bewusstsein zerstören
könnte, wenigstens im Negativen einmalig
zu sein? Oder ängstigen wir uns insgeheim,
beinahe vorbewusst davor, unsere seit 1945
glücklich erreichte Ansiedlung in der offe-
nen Gesellschaft der westlichen Zivilisation
wieder erschüttert zu sehen?« Der Autor
führt diesbezüglich die Erfahrungen des
»11. September 2001« an: Ebenso häufig wie
falsch seien die Terrorattacken auf New
York und Washington in Deutschland als
präzedenzlose Ereignisse bezeichnet wor-
den, obwohl die Parallelen der ideologisch-
verblendeten Untaten zu den totalitären
Ideen und Taten in der ersten Hälfte des 20.
Jahrhunderts doch offenkundig seien. Wer
die Übereinstimmung zwischen den Trieb-
federn der Gewaltherrschaft des »Dritten
Reiches« und denen der heutigen Terroris-
ten übersehe, zeige »eine Geschichtsblind-
heit, über die man nur staunen kann und die
unserer »Gedenkkultur« ein verheerendes
Urteil ausstellt«.

Cum grano salis: Was nützt die ständige
Mahnung an die Lehren der Geschichte,

ZU_ZfP_1_2005.book  Seite 131  Donnerstag, 10. März 2005  10:24 10

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2005-1-122 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 05:53:20. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2005-1-122


Buchbesprechungen132

wenn an die Stelle historischer Einsicht nur
leere Formeln geschichtspolitischer Gesin-
nung treten, wenn »Auschwitz« volkspäda-
gogisch verinselt wird statt Bezugspunkt
wissenschaftlichen Erkenntnisfortschritts
zu bleiben. Nach wie vor gilt: Wer histori-
sche Ereignisse relationiert, relativiert da-
mit keineswegs moralische Urteile. 

Krockows wissenschaftliches Vermächt-
nis ist ebenso unbequem wie unmissver-
ständlich. Unbequem deshalb, weil
Krockow, als Wissenschaftler über jeden re-
visionistischen Zweifel erhaben, nicht als
geschichtsgrübelnder Exzentriker ignoriert
werden kann, der die Vergangenheit verge-
hen lassen will. Krockow kündigt keinen
Konsens mit dem Ziel einer moralischen Re-
lativierung des Nationalsozialismus und
Hitlers Vernichtungspolitik auf, mitnich-
ten. Er kündigt aber jenen stillschweigenden
Konsens auf, der deutsche Geschichte auf 12
Jahre totalitärer Herrschaft reduziert und
jeden vergleichenden, sprich relationieren-
den Forschungsansatz unter moralisieren-
den Generalverdacht stellt. Der Autor tut
dies in seinem letzten Buch, bei aller Konzi-
lianz der Formulierungen, vielleicht ent-
schiedener als in seinen vorangegangenen
Werken, weil er die Freiheit der Wissen-
schaft und damit die Freiheit der Menschen
durch Geschichtsvergessenheit ebenso sehr
gefährdet sieht wie durch Geschichtsbeses-
senheit. Es schließt sich der Kreis: Die Zu-
kunft der Geschichte, sie ist, im Bewusstsein
der conditio humana, für Krockow allein
der Freiheit der Menschen, weder Utopien
noch Teleologien, geschuldet.

Krockows Vermächtnis, es verpflichtet zu
unbequemen Fragen und erinnert an das
Ethos von Wissenschaft. Unmissverständ-
lich.

Bonn Volker Kronenberg

Giorgio AGAMBEN: Ausnahmezustand.
Frankfurt a.M. 2004. Edition Suhrkamp. 113 S.
9 EUR.

In Zeiten des seit dem Ersten Weltkrieg to-
benden weltweiten Bürgerkrieges  stellt sich
die grundsätzliche Frage nach der Legitima-
tion von Herrschaft in neuer Dringlichkeit.

Agamben verortet diese Frage in der unbe-
stimmten Zone zwischen Gewalt und
Recht, die sich in der immer deutlicher wer-
denden »Biopolitik« anzeigt, in der das
nackte Leben der Menschen, staatlichem
Terror oder auch nur Dispositionen der
technisch-ökonomischen Entwicklung in
Sozial- und Bevölkerungspolitik ausgesetzt
ist. Sein neues Buch schließt an die früheren
Publikationen »Homo sacer« und »Was von
Auschwitz bleibt« an und zeigt die rechts-
historischen und politischen Bezüge der Le-
gitimationskrise, in der wir uns befinden.
Hinter der Maske des Rechtsstaates lauert
stets sprungbereit die direkte Gewalt – nicht
nur des Terrorismus, auch des Staates, der
aus dem Terror kommt. Freiheit und Würde
des einzelnen konfligieren mit der Sicherheit
des Staates und der einzelnen im Staat – in
den unterschiedlichsten Konstellationen.

Agamben sieht in dem spannungsreichen
Zusammenhang der auctoritas des Senates,
des politischen Pendants zur auctoritas pa-
trum, mit der potestas des Magistrats, wie sie
sich im antiken Rom zeigte, die zum
Rechtszustand führende Kraft. Das Spezifi-
sche der auctoritas zeigt sich in Situationen
der Suspendierung des Rechts – in denen
das Recht nicht gilt ohne aufzuhören Recht
zu sein - in Situationen, in denen die lebens-
weltliche Verankerung des Rechts sich zeigt.
Durchaus sieht Agamben, dass solche Ver-
ankerung  auch in anderem Kontext zum
Tragen kommt – in der Bestimmung des
Königs als nomos empsychos, in der Macht-
befugnis des Augustus etwa. Hier tritt der
Machthaber an die Stelle, die das Recht mit
Leben erfüllt. Stirbt er, herrscht »Ausnah-
mezustand«, Trauer um den verstorbenen
Souverän. Diese Trauer hat Festcharakter,
hat anomische Züge. Sie ist zeitlich be-
grenzt. Mit Recht wird betont, dass es auf
die Korrelation von Macht und Recht, auc-
toritas und potestas ankommt, soll ein Zu-
stand des Rechts herrschen – wie dies im al-
ten Rom, in anderer Weise in der
mittelalterlichen Dualität von geistlicher
und weltlicher Macht der Fall war.

Heute aber herrscht der biopolitische
Ausnahmezustand, wird Agamben nicht
müde, uns einzuschärfen. Indirekt zeigt er,
dass dies seit der Moderne, seit Renaissance
und Revolution der Fall ist. Es gibt keine le-

ZU_ZfP_1_2005.book  Seite 132  Donnerstag, 10. März 2005  10:24 10

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2005-1-122 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 05:53:20. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2005-1-122


ZfP 52. Jg. 1/2005

Kritik 133

bensweltliche Verankerung der Souveräni-
tät mehr, vielmehr die  eine biopolitische
Maschine, die jeden einzelnen bis ins In-
nerste von Leib und Seele bestimmt. Agam-
ben gibt eine spannende Kurzfassung der
Geschichte des modernen Ausnahmezu-
standes, die wie zufällig mit der Entwick-
lung der französischen Revolution einsetzt
und über die Weltkriege in unsere Zeit mit
den typischen Beschränkungen der parla-
mentarischen Gesetzgebung durch
Verwaltungsmaßnahmen und dem Vorrang
der Sicherheit reicht. Er behandelt die – im
Geflecht von Bürgerkriegen, Aufständen,
sich etablierenden Totalitarismen – auftre-
tende Berufung auf einen Notstand, der ein
Dauerphänomen geworden ist. Er erinnert
daran, dass der Ausnahmezustand gewollt
war – und zwar im demokratisch-revolutio-
nären Kontext, nicht im Absolutismus. Der
barocke Souverän sollte ja den Ausnahme-
zustand ausschließen, wie Walter Benjamin
betont. Man könnte anfügen, dass der Re-
naissanceabsolutismus der Versuch war, die
Leerstelle, die im spätmittelalterlichen Kon-
ziliarismus, im politischen Scheitern der
Christianitas aufgetreten war, zu besetzen.
Mit dem modernen Ausnahmezustand ist
der Widerstand gegen Tyrannen, in denen
im Mittelalter lediglich böse Einzelerschei-
nungen gesehen werden konnten, sinnlos
geworden. Nunmehr herrschen die Auf-
ständischen – total.

Damit wird die Ausnahme zur Regel. In
den Blick der Radikalen kommt die bloße
Existenz, der mit reiner Gewalt begegnet
wird. Kafkas Figuren werden als Kronzeu-
gen eines Rechts im Ausnahmezustand zi-
tiert. Das Recht wird zum Spiel in Variatio-
nen. Es klingt vermessen, einen reinigenden
Charakter dieses Spiels anzunehmen, denkt
man an das Geschehen im 20. Jahrhundert.

Das Unerbittliche, das Faszinierende der
Darstellung Agambens lebt vom Pathos des
Notstandes, der den Ausnahmezustand
rechtfertigen sollte – damals, heute. Agam-
ben nimmt teil an diesem Pathos, überträgt
es auf uns, macht uns vergessen, dass es
doch die biopolitische Maschine ist, die uns
in diesem Pathos in Bann hält – auch wenn
er sie eher beiläufig  erwähnt. Das Anhalten
der Maschine soll ständig geübt werden, ob-
wohl dies selbstredend sinnlos ist.

Agambens biopolitische Rekonstruktion
unserer Rechtsgeschichte liest sich wie ein
apokalyptisches Menetekel. Nicht nur die
diachrone Sichtweise, auch die Bezugnah-
men auf einzelne Texte und politische Phä-
nomene geben ihm recht. Es ist das Pathos
der Unentrinnbarkeit, das hier spricht. Es
verstellt den Blick auf das, wovon der Aus-
nahmezustand Ausnahme ist, unterschlägt
die lebensweltliche und religiöse Veranke-
rung von Recht. Es lässt übersehen, dass es
jenseits der Maschinenhaftigkeit, in der sich
Verordnungen in der ökonomisch-politi-
schen Ordnung durchsetzen, Orte des Spre-
chens gibt. Es gibt den Mut von Dissidenten
bis heute, gelegentlich auch mutige Sonder-
voten gegen herrschende Tendenzen (wie
das Sondervotum des Supreme Court-Rich-
ters Scalia, der gegen die Tendenz der US-Si-
cherheitspolitik für das verfassungsmäßig
garantierte Recht des einzelnen eintrat). Für
Momente kehrt die mit der Revolution ver-
leugnete auctoritas im Sinne lebensweltli-
cher Macht zurück und wendet sich gegen
die Usurpation derselben in der biopoliti-
schen Maschine.

Salzburg Helmut Kohlenberger

Paolo PRODI: Eine Geschichte der Gerech-
tigkeit. Vom Recht Gottes zum modernen
Rechtsstaat. Aus dem Italienischen von An-
nette Seemann. München 2003. Verlag
C. H. Beck. 488 S., Leinen, 44,90 EUR

Dieses Werk des Bologneser Historikers, der
viele Jahre Direktor des Istituto germano-ita-
lico in Trient war, ist in mehrfacher Hinsicht
ein Einschnitt in gewohnte Historiographie
von Recht und Rechtstheorie. Zum einen ist
es entschieden europäisch orientiert. Dies
zeigt sich am Diskussionskontext. Nicht
durchwegs allgemein bekannte Autoritäten
aus unterschiedlichen »Diskursen« der letz-
ten Jahrzehnte  wie Jean Gaudemet oder Pi-
erre Legendre bilden einen selbstverständli-
chen Hintergrund der Blickrichtung der
Darstellung. Das hindert nicht, dass viele De-
tails anhand italienischer Sekundärliteratur in
den Anmerkungen ausgeführt werden. Euro-
pa ist für Prodi aber keineswegs etwas selbst-
verständlich Gegebenes, schon gar nicht in

ZU_ZfP_1_2005.book  Seite 133  Donnerstag, 10. März 2005  10:24 10

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2005-1-122 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 05:53:20. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2005-1-122


Buchbesprechungen134

dem modernen Sinn, der etwa in der Präam-
bel zum Entwurf des EU-Konvents für eine
Verfassung der EU zum Ausdruck kommt.
Europa in dem spezifischen Sinn, in dem der
Autor die Gerechtigkeitsgeschichte als Ge-
schichte eines Dualismus von konkurrieren-
den Rechtsordnungen von Kirche und Staat,
die zur modernen Freiheit des Gewissens ge-
führt hat, nachzeichnet, ist vergangen. Hier-
für steht etwa Jacques Elluls Diagnose, dass
die Allgegenwart des positiven Rechts in al-
len Lebensbereichen zu einem »Selbstmord
des Rechts« führe. So wird das Buch zu einer
Retrospektive. Damit hängt eng zusammen,
dass Prodi nicht eine Ideengeschichte
schreibt, sondern eine Geschichte der Ord-
nungen, in denen Recht soziale Wirklichkeit
ist, in denen Begriffe und Worte oft  unter-
schiedliche Bedeutungen annehmen. Ent-
sprechend vielfältig sind die Materialien, auf
die Prodi sich bezieht. Es geht ihm um eine
(keineswegs »interdisziplinäre«) Zusammen-
hangsbetrachtung von der Vielzahl der Foren
aus, in denen Normen zu Zwang oder Strafe
werden. Das Normative ist aber keineswegs
auf das Strafrecht reduziert. Vielmehr kommt
der weite Horizont, der sich von der Schuld
zur Sünde und Straftat im Umfeld der ein-
schlägigen Einstellungen, Theorien und In-
stitutionalisierungen erstreckt, in den Blick. 

Insbesondere wird die Zeit seit dem Ende
des Imperium Romanum behandelt. Der
Westen trennt sich vom Osten Konstantino-
pels, in dem die Kirche vom Reich nicht ge-
trennt ist und sich kein autonomes kirchli-
ches Recht ausbildet. Prodi sieht den Beginn
der typisch  europäischen Rechtswirklich-
keit in der frühmittelalterlichen Gesetzge-
bung bei den germanischen Völkern, die in
einer offenen Ordnung von  personengebun-
denen Treuebeziehungen besteht und nach
einer Verschmelzung mit der kirchlichen
Ordnung, die in der Erwartung des Jüngsten
Gerichtes steht, strebt. Seither steht die Ge-
schichte des europäischen Rechts in der
wechselnden Beziehung zwischen kirch-
lichen und nichtkirchlichen Foren der
Rechtsprechung. Die kirchlichen Foren  ha-
ben es mit einer spezifisch römisch-juristisch
gefassten Bußpraxis zu tun, die von anderen
religiösen Reinigungsritualen deutlich unter-
schieden ist und wesentlich die durch Sünde
in Frage gestellte Zugehörigkeit zur Ge-

meinschaft der Kirche, die sich im Unter-
schied zu Sekten nicht als Gemeinschaft von
Vollkommenen versteht,  zum Thema hat. 

Im Einheitsstreben der sich herausbilden-
den westeuropäischen Ordnung wird der
Unterschied kirchlicher und nicht-kirch-
licher Ordnungen deutlich. Immer stärker
treten die zunächst sich nebeneinander ent-
wickelnden lokalen und kirchlichen Foren
zueinander in Konkurrenz. Die altkirchliche
Bußliturgie wird unter dem Einfluss der
Bußbücher und der Privatbeichte im Um-
kreis der irischen Mönche zum Bußsakra-
ment. Darin findet das mit Abälard zum
Thema gewordene Gewissen eine als Ge-
richtsverfahren institutionalisierte Form.
Diese ist von der kirchlichen Strafgerichts-
barkeit zu unterscheiden, die zunehmend das
Modell für die neue weltliche Gerichtsbar-
keit abgibt. Im Zusammenhang mit den casi
reservati, der dem Papst allein vorbehaltenen
Entscheidungsvollmacht, sieht Prodi die mit
dem Papsttum als Modell sich entwickelnde
Fürstenherrschaft. Ein Kirche und weltliche
Herrschaft verbindendes Rechtssystem (wie
es etwa Ivo von Chartres im Blick hatte)
kommt nicht zustande. Es bildet sich ein In-
und Gegeneinander universeller und parti-
kularer Zuständigkeiten heraus. Das »Na-
turrecht«, das in Variationen seit Cicero
römisches Rechtsdenken entscheidend ge-
prägt hat, ist nicht stark genug, um eine insti-
tutionalisierte Uniformierung zu bewirken.
Nur im Inquisitionsverfahren wird der
Kompetenzenpluralismus, zugleich die Un-
abhängigkeit des Gewissensforums aufgeho-
ben. Mit dem Einfluss der Aristotelesstudien
- insbesondere nach 1300 – zeigt sich, dass es
der Kirche trotz Rekurs aufs Naturrecht
nicht gelingt, den gesamten Bereich des
Rechts zu beherrschen. Einerseits nimmt der
zivilrechtliche Einfluss auf das Kirchenrecht
zu, andererseits wird mit theologischen Ge-
sichtspunkten eine Moralsphäre Thema, die
von der nichtkirchlichen wie der kirchlichen
Rechtssphäre unabhängig ist. Es scheint,
dass das Sakrament nicht mehr Äußeres und
Inneres versöhnt. Ockham zeigt deutlich den
Unterschied zwischen göttlichem Recht und
Naturrecht auf. Jean Gerson warnte davor,
kirchliche Vorschriften ohne weiteres als
göttliches Gesetz auszugeben. Man ahnt,
dass der Dualismus zwischen der kirchlichen

ZU_ZfP_1_2005.book  Seite 134  Donnerstag, 10. März 2005  10:24 10

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2005-1-122 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 05:53:20. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2005-1-122


ZfP 52. Jg. 1/2005

Kritik 135

und der weltlichen Ordnung zu einem Dua-
lismus von Gewissen und kirchlicher bzw.
sich herausbildender staatlicher Autorität
wird. Die ungeklärte Zuordnung von Gewis-
sen, kirchlicher und weltlicher Rechtspre-
chung fordert aber eine epochale Wende. 

Eine freie philosophische Diskussion über
das Naturrecht unabhängig von theologi-
schen Vorgaben setzt ein. Herrschaft wird
nicht mehr als ein notwendiges Übel be-
trachtet, sondern als Gestaltung der Lebens-
bedingungen unter Berücksichtigung nicht
zuletzt ökonomischer Interessen. Prodi zeigt
die sich trennenden Wege in die neue Zeit. Im
katholischen Bereich und in den Ländern der
Reformation  steht man vor derselben Auf-
gabe, die drei Foren – Gewissen, Kirche und
Staat – einander zuzuordnen. Mit der von
Cajetan entwickelten Lehre von der Kirche
als einer societas perfecta setzt sich die ka-
tholische Kirche als Repräsentation eines
göttlich-natürlichen Naturrechts. Dies zeigt
sich im Kirchenstaat, dem Modell absoluter
Herrschaft, dem Campanella eine ins Utopi-
sche weisende Gestalt verleiht. Der Vollzug
einer zentralistischen Kontrollfunktion
führt zu einem Staatsrecht in Kirchenfragen,
das sich insbesondere im Zusammenhang der
Konkordate (mit den Territorialstaaten) aus-
bildet. Zugleich wird in der nachtridentini-
schen Kirche eine eigenständige normativ-
ethische Dimension beansprucht. Der spani-
schen Naturrechtslehre z. B. von Suárez ge-
lingt es, die Autonomie des staatlichen posi-
tiven Rechts mit dem ethisch-Normativen
zu verbinden. Dieses wird in den Orden der
Gegenreformation (z. B. bei den Jesuiten)
mit einer »praktischen Theologie« begrün-
det und in Kasuistik und einer juristisch ver-
standenen Beichtpraxis umgesetzt. In den
Ländern der lutherischen Reformation wird
die Kirche zu einem unsichtbaren Band zwi-
schen einem autonomen Staat und einer sich
zunehmend autonomisierenden Moral, die
bei Kant ihre Hochform erreicht. Calvins
Auffassung zeigt die Tendenz zur Sakralisie-
rung des positiven Rechts auf dem Hinter-
grund eines im Sinne des Dekalogs aufgefass-
ten Naturrechts. Insgesamt lässt sich
erkennen, dass mit der Entsakramentalisie-
rung des Bußverfahrens eine »Kriminalisie-
rung der Sünde« einsetzt. In Absetzung von
Michel Foucaults Studien über das neuzeitli-

che Überwachen und Strafen sieht Prodi in
der kirchlichen Zuständigkeit für Familien-
fragen eine Art Schutz vor der Übermacht
staatlichen Zugriffs. 

In immer neuen Anläufen hält der Autor
seine Sicht über große Zeitspannen in der
Geschichte der Ideen und Institutionen des
Normativen durch. Sein Sinn für Ambiva-
lenzen  lässt Phänomene in den Blick treten.
Der Leser findet viele aufschlussreiche Sei-
tenblicke auf maßgebende Autoren in einem
weniger vertrauten Kontext. So erscheint
Pascal mit seiner Kritik an der Möglichkeit
von Positivierung der göttlichen Gerechtig-
keit als Wegbereiter revolutionären Den-
kens. Wer das Weiterwirken historischer
Dispositionen in Betracht zieht, ist in höhe-
rem Maße resistent gegenüber vermeintlich
Neuem. Die Reformation versteht besser,
wer beachtet, dass die evangelischen Kirchen
das kanonische Recht als subsidiäres Recht
beibehielten.

Der Naturrechtsbegriff erweist sich als
entscheidendes Vehikel der Transformation
in der Auffassung des Normativen, das
göttliches Recht in positives Recht aufhebt.
Mit der französischen Revolution ist dieser
Prozess in sein entscheidendes Stadium ge-
treten. Von daher empfiehlt sich ein neuer
Blick auf die »Säkularisierung«. Man erfährt
sie als einen atemberaubenden Positivie-
rungsprozess, der in die »gefährliche Zen-
sur« des politisch Korrekten auf positiv-
rechtlicher Ebene, die Moral und Gewissen
als eigenständige Dimension nicht aner-
kennt, führt (vgl. S. 344). Prodi hat vielfach
nur dem Spezialisten vertraute Quellen und
Themen einem breiteren Publikum zugäng-
lich gemacht. Er hat die Vielgestaltigkeit des
Normativen auf dem europäischen Weg in
die Moderne gezeigt. Und er hat das Ver-
dienst, das Gefährdungspotenzial der sich in
der Gegenwart zuspitzenden Entwicklung
deutlich benannt zu haben. 

Salzburg Helmut Kohlenberger 

ZU_ZfP_1_2005.book  Seite 135  Donnerstag, 10. März 2005  10:24 10

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2005-1-122 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 05:53:20. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2005-1-122


Buchbesprechungen136

Claus LEGGEWIE: Die Globalisierung und
ihre Gegner. München 2003. Verlag C. H.
Beck. 206 S. Softcover 9,90 EUR.

Das rosarote Image der Globalisierung ist
durch den Börsen-Crash der vergangenen
Jahre verblichen, die einstige Ablehnung des
Protestes gegen die Globalisierung wird da-
gegen schwächer: Die Gegner erhalten Zu-
stimmung, Unterstützung und regen Zulauf.
Zu deutlich ist nämlich geworden, welche
negativen Konsequenzen die neo-liberale
Form der globalen wirtschaftlichen und fi-
nanziellen Verflechtungen zeitigen. Diese
Umkehrung der Bewertungen versucht
Claus Leggewie, der sich als »teilnehmender
Beobachter« versteht, zu belegen und zu be-
gründen, aber auch zu kritisieren, um dann
Wege in eine globale Demokratie zu skizzie-
ren. Die ökonomische und finanzielle Glo-
balisierung neo-liberaler Form, so wie wir
sie kennen gelernt haben, wird in dieser
Darstellung allerdings fast vollständig aus-
geblendet. Dafür zeigt der Autor positive
Aspekte, welche eine ausgewogene Globali-
sierung - zumindest potenziell - aufzuwei-
sen hat.

Leggewie versucht, die Feinde, Gegner
und Kritiker der Globalisierung zu typisie-
ren, um so zwei relevante Richtungen des
Protestes herauszuarbeiten. Da ist zunächst
der medien- und deshalb öffentlichkeits-
wirksame »Protest der Straße«; diese außer-
parlamentarische Protestbewegung hat
durch ihre – auch gewaltsamen – Aktionen
den Stein ins Rollen gebracht. Doch wie
schon bei den früheren sozialen Bewegun-
gen ist es bei Ablehnung nicht geblieben,
vielmehr haben sie Gegen-Kompetenz ge-
bildet, die – als Nicht-Regierungs-Organi-
sationen (NRO) bezeichnet – inzwischen als
Lobbies wachsenden Einfluß an den Ver-
handlungstischen vor allem international
einflussreicher Organisationen gewinnen.

Das Problem daran ist: Die NRO sind
von niemandem legitimiert, haben keinen
einsehbaren Prozeß der Meinungsbildung,
legen keine Rechenschaft ab, vertreten auch
keineswegs Mehrheiten. Problematisch ist
das deshalb, weil die echte Demokratisie-
rung politischer Entscheidungen zu den
wichtigsten Forderungen der NRO zählt,
die längst in einem Netzwerk lokaler, regio-

naler und globaler Initiativen weltweit agie-
ren und dadurch eine Vorform transnationa-
ler Demokratie bilden. Denn je globaler
politisch-ökonomische Entscheidungen
wirken, desto transnationaler müssen sie ge-
troffen werden, fordert der Autor.

Die neo-liberal geprägte Form der Globa-
lisierung scheint am Ende angelangt, nicht
zuletzt dank des Engagements dieser erst-
mals weltweit vertretenen Protestbewegung,
die sich als NRO Zutritt zu den Foren der
Macht verschaffte. Ihre Aufgabe sei es nun,
meint Leggewie, durch eine intelligente De-
Globalisierung auf die Erhaltung und Be-
reitstellung weltöffentlicher Kollektivgüter
zu dringen. Dazu müssten sie allerdings ihr
eigenes Demokratiedefizit abbauen, um in
nicht mehr territorial gebundener Form
transnationale Partizipation und Repräsen-
tation zu ermöglichen, die sich am besten in
regional verfassten Föderationen organisie-
ren lasse.

München Bernd M. Malunat

Martin R. SCHÜTZ: Journalistische Tugen-
den. Leitplanken einer Standesethik. Wies-
baden 2003. Westdeutscher Verlag, 250 S.,
kart., 49,90 EUR

Nach moralischer Domestizierung gesell-
schaftlicher Institutionen wird in demokrati-
schen Gesellschaften immer dann gerufen,
wenn die Macht dieser Institutionen sich der
politischen Kontrolle zu entziehen scheint.
Die moralische Domestizierung der Massen-
medien ist dementsprechend seit der Etablie-
rung von Pressefreiheit und demokratischer
Staatsform in Westeuropa und den USA ein
Dauerthema, auch wenn der Ruf nach einer
eigenständigen Medienethik als Teilbereich
der Angewandten Ethik eine verhältnismäßig
junge Erscheinung ist. In seinem ebenso ge-
lehrten wie elegant geschriebenen Buch Jour-
nalistische Tugenden, das aus einer Basler
Dissertation hervorgegangen ist, verteidigt
Martin R. Schütz die moralische Selbstregu-
lierungskraft der Medien gegen allfällige Do-
mestizierungsversuche von staatlicher Seite.
Zugleich verschreibt Schütz – Philosoph und
praktizierender Journalist in Personalunion –
den medialen Akteuren, den Journalisten

ZU_ZfP_1_2005.book  Seite 136  Donnerstag, 10. März 2005  10:24 10

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2005-1-122 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 05:53:20. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2005-1-122


ZfP 52. Jg. 1/2005

Kritik 137

jedweder Sparte und jedweden Mediums,
eine eigentliche tugendethische Rosskur, die
ihnen dazu verhelfen soll, ihren Beruf verant-
wortungsvoll auszuüben. Denn Schütz muss
feststellen, dass wohlfeile Appelle ans Gewis-
sen der Journalisten allein nicht ausreichen,
um das Informationsinteresse der medien-
konsumierenden Öffentlichkeit und das
moralische Interesse einer demokratischen
Gesellschaft vor dem Profiterwirtschaftungs-
druck der privaten Medieneigentümer zu
schützen. Da mag es zwar Richtlinien jour-
nalistischer Sorgfaltspflicht geben, die von
den Journalisten aber immer dann beiseite
gelegt werden, wenn eine schlecht verbürgte,
jedoch sensationelle Nachricht Auflagenstei-
gerung oder Zuschauerzustrom verspricht. 

Schütz verbindet den individualethischen
Anspruch des aufklärerischen Denkens, wie
er in gängigen medienethischen Entwürfen
vorherrscht, mit einem dezidiert tugendethi-
schen Rahmenwerk, ohne eben nach staatli-
chen Ordnungsmächten zu rufen, wo sie
seines Erachtens nicht hingehören. Die er-
kenntnistheoretischen Grundentscheidun-
gen, die er fällt, tendieren in Richtung Kon-
struktivismus, was insofern nicht
unproblematisch ist, als die harsche Kritik,
die er etwa unter dem Stichwort »Boulevardi-
sierung« am gegenwärtigen Medienbetrieb
anbringt, eigentlich auf einem korrespon-
denztheoretischen Wahrheitsverständnis be-
ruht. Denn diese Kritik muss implizieren,
dass es eine Wahrheit, einen »wahren Sach-
verhalt irgendwo da draussen« gibt, dem eine
mediale Darstellung eben mehr oder weniger
entspricht – je weniger, desto schlechter ist die
Darstellung. Massenmedien, insofern sie ei-
nen Informationsauftrag wahrnehmen (auf
dessen Wahrnehmung eine funktionierende
demokratische Gesellschaft vermutlich ange-
wiesen ist), unterscheiden sich damit katego-
rial von fiktionaler Wirklichkeitsgestaltung,
wie sie etwa Belletristik betreibt. Also auch
wenn man wie Schütz mit konstruktivisti-
schen Positionen liebäugelt und den Massen-
medien die Macht einräumt, Weltbilder zu
konstruieren (vgl. S. 49), wird man sich, will
man überhaupt eine Grundlage der Kritik ha-
ben, einen erkenntnistheoretischen Rest-Rea-
lismus erhalten müssen. Dies tut Schütz
durchaus (was übrigens schon an seinen Mot-
ti, Platon, Politeia 485d, und Johannes 8, 32,

deutlich wird), indem er nämlich im Kon-
struktivismus trotz seiner eigenen Sympathi-
en so etwas wie eine journalistische Berufs-
krankheit entdeckt, die jede Manipulation des
zu bearbeitenden Materials zu erlauben
scheint, da ja unsere Bilder von der Wirklich-
keit ohnehin nur konstruiert seien. Schütz
wird nicht müde, solches Vorgehen als
»Selbsttäuschung« und »Selbstkonditionie-
rung« (S. 52) der »Medienschaffenden« zu
brandmarken (»Medienschaffende« schaffen
offenbar nicht nur Meldungen und Medien,
sondern ganze Welten), die zu einer »unbe-
wusst sich einschleichenden Manipulation des
Manipulators« (S. 54) führten. Als Leser hätte
man sich neben den von Schütz gegebenen,
detailreichen wahrnehmungsphysiologischen
und wahrnehmungspsychologischen Erörte-
rungen des »Medienschaffens« und des Me-
dienkonsums noch genauere Auskünfte zum
Zusammenhang zwischen dem von ihm selbst
privilegierten Konstruktivismus und dem la-
tenten Rest-Realismus gewünscht.

Besonders eindringlich ist Schützens Stu-
die da, wo sie unmittelbar aus dem Medien-
alltag schöpft und kontrapunktierend dazu
literarische Beispiele heranzieht – etwa von
Aldous Huxley, Erich Kästner oder Fried-
rich Dürrenmatt –, die die Gefahren media-
ler Selbst- und Fremdmanipulation scho-
nungslos offenlegen. Beißend wird Schütz in
einer »kleinen Phänomenologie des Boule-
vards«, dem er im einzelnen vorhält, dass er
eine (falsche) Nähe von Rezipient und Ge-
genstand suggeriere, das Private öffentlich
mache, Ordnung zerstöre, skandalisiere,
personalisiere und schließlich selbstreferen-
tiell sei. Da ist der aufklärungskonservative
Mahner, der im »Verlust der Literalität« (S. 7)
die Vernichtung der Grundlagen demokrati-
schen Zusammenlebens erkennt, in seinem
Element – auch wenn manch einer, wie der
Rezensent, die Gegenrechnung aufmachen
würde, also z. B. gerne fragte, ob die Boule-
vardisierung nicht gerade zur Stabilisierung
bestehender Ordnungen einen erheblichen
Beitrag leiste.

Sein tugendethisches Programm entfaltet
Schütz im vierten und letzten Hauptteil des
Werkes, der die journalistisch Tätigen als
wichtige Elemente einer demokratischen Öf-
fentlichkeit in die Pflicht nimmt. Dazu setzt
er »Leitplanken für den [journalistischen]

ZU_ZfP_1_2005.book  Seite 137  Donnerstag, 10. März 2005  10:24 10

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2005-1-122 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 05:53:20. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2005-1-122


Buchbesprechungen138

Berufsalltag« (S. 128), und zwar in Gestalt
von Tugenden, die dem Akteur Orientierung
in konkreten Situationen geben sollen. Es
sind dies Besonnenheit, Tapferkeit, Weisheit
und Klugheit, Wahrhaftigkeit und Offenheit,
schließlich Gerechtigkeit. Zur Absicherung
dieser Tugenden dient Schütz die ganze tu-
gendethische Tradition seit Platon und Aris-
toteles, ohne dabei doch deren metaphy-
sischen Unterbau mitreproduzieren zu
müssen. Dies lässt den tugendethischen Teil
erfreulich praxisnah erscheinen: Selbst wer in
der Ethik allgemein nicht mehr so ganz an
die Erfolgsaussichten tugendethischer Kon-
zepte glauben will, wird nach der Lektüre
gerne einräumen, dass sie für das ausgewähl-
te Segment menschlichen Handelns, eben das
journalistische Mediatorentum, viel Sinn er-
geben.

Zweifellos ist Schütz mit seinem Werk ein
wesentlicher Beitrag zur medienethischen
Diskussion gelungen, das wichtige neue Ak-
zente setzt und es daher verdient, breit rezi-
piert zu werden – gerade auch von den jour-
nalistischen Praktikern, denen es ebensoviel
zu sagen hat wie den professionellen Ethi-
kern.

Greifswald Andreas Urs Sommer

ZU_ZfP_1_2005.book  Seite 138  Donnerstag, 10. März 2005  10:24 10

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2005-1-122 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 05:53:20. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2005-1-122

