BUCHBESPRECHUNGEN

Eric VOEGELIN: Ordnung und Geschichte,
hg. von Peter ]. Opitz und Dietmar Herz.
Bd. 1: Die kosmologischen Reiche des Alten
Orients - Mesopotamien und Agypten, hg.
von Jan Assmann. Miinchen 2002. Wilbelm
Fink Verlag. 286 S., geb., 25,90 EUR.

Darstellungen der Geschichte der Philoso-
phie oder des politischen Denkens nehmen
thren Ausgangspunkt gewohnlich bei den
vorsokratischen Theoretikern Thales, Anaxi-
mander, Anaximenes oder bei den griechi-
schen Klassikern Platon und Aristoteles. Das
jetzt auf Deutsch vorliegende Werk von Eric
Voegelin weicht davon in zweierlei Hinsicht
ab: Zum einen greift es iiber das antike Grie-
chenland in den zeitlich voraus liegenden
Kulturkreis der kosmologischen Reiche des
Alten Orients zuriick, zum andern be-
schrinkt es sich nicht auf die Rekonstruktion
der Abfolge beliebiger (politischer) Ideen,
sondern sucht die allem menschlichen Selbst-
und Weltverstindnis zugrunde liegenden
Ordnungserfahrungen  aufzusptiren und
verstindlich zu machen. »Ordnung und Ge-
schichte«, der Titel von Voegelins Haupt-
werk, bringt dies im Kern zum Ausdruck:
Die - entweder unartikulierte oder meist nur
symbolisierte — Erfahrung von Ordnung ist
konstitutiv fir den Gang der Geschichte,
welche sich ihrerseits nicht als blofles Pro-
dukt willkiirlicher Entscheidungen oder his-
torischer Zufille abtun lisst, sondern stets
auf unterschiedliche Konstellationen eines
umfassenden Ordnungsrahmens verweist.
Dieser Ordnungsrahmen besteht aus vier
Komponenten: Gott und Mensch, Welt und
Gesellschaft. Die je neue Mischung und Ge-
wichtung dieser Faktoren bestimmen die Ei-
genart historischer Epochen.

Wihrend der Arbeit an seinem Haupt-
werk identifiziert Voegelin insgesamt drei
grofle Symbolformen — die Reiche des Alten
Orients entdeckten den Mythos, Israel die
Geschichte und Griechenland die Philoso-
phie. Der kosmologische Mythos von Meso-
potamien und Agypten ist das Hauptkenn-
zeichen ihrer Kultur. Ist er in zeitlicher

ZfP 52.]g. 1/2005

Hinsicht charakterisiert als »die erste sym-
bolische Form, die von Gesellschaften ge-
schaffen wird, sobald sie sich iiber die Stufe
von Stammesgesellschaften erheben« (S. 53),
so zeichnet ihn inhaltlich insbesondere der
intensive Bezug von Gott und Mensch aus.
Die Beziehungen zwischen Himmel und
Erde werden als so eng erfahren, »dass die
Getrenntheit ihrer Existenzbereiche vollig
unscharf wurde« (S. 81). Das Leben empfin-
den die Menschen als geordnet durch diesel-
ben Krifte, die den Kosmos ordnen, so dass
auf der Basis der Analogie von Makro- und
Mikrokosmos das Bemiihen um Integration
der Gesellschaft in die vorgegebene Ord-
nung zu den wichtigsten Anliegen der Men-
schen z3hlt.

Vor dem Hintergrund dieses Gefiiges ver-
deutlicht Voegelin die Gesellschaftsstruktur,
die politische Ordnung und die geistigen Er-
rungenschaften (Codex Hammurabi, Epos
Enuma elish, u. a.) dieser Kulturen. Ahnlich
wie der von Menschen bewohnte Staat ein
verkleinertes Gebilde der ihn bergenden
Ordnung darstellt, ein Kosmion im Ver-
gleich zum Kosmos, kommt dem Konig als
Herrscher stets die wichtige Rolle der Repri-
sentation des Kosmos und des Bindeglieds
zwischen transzendenter und immanenter
Ordnung zu; der dgyptische Pharao als Gott-
Konig wird eingehend diskutiert. Die Nihe
von Gott und Mensch in den Reichen des Al-
ten Orients gibt Voegelin Gelegenheit, auf
eine wichtige anthropologische Konstante
hinzuweisen: Von der Schopfung des Men-
schen durch Gott ist der Schritt nicht weit
zur Schaffung der Welt durch den Menschen.
Als Geschopf mit Gottahnlichkeit spielt der
Mensch seit der Zeit der kosmologischen
Reiche die (Doppel-)Rolle der Kreatur wie
die des Konkurrenten Gottes. Beispiele fir
den drohenden Verlust der Balance zwischen
beiden Rollen zeigt bereits die Geschichte
von Mesopotamien und Agypten.

Dieser von Voegelin bereits 1956 geschrie-
bene Band enthilt neben einem Vorwort von
P.J. Opitz und D. Herz zur deutschen Aus-
gabe von »Order and History« eine Einfiih-

IP 21673.216.36, am 20.01.2026, 05:53:20. Inhalt.

‘mit, fr oder In KI-Systemen, KI-Modallen oder Generativen


https://doi.org/10.5771/0044-3360-2005-1-122

Kritik 123

rung und ein Nachwort des Herausgebers (J.
Assmann), einen Aufsatz von P. J. Opitz
tber die Entstehungsgeschichte von »Ord-
nung und Geschichte« und eine Untersu-
chung von P. Machinist tiber Mesopotamien
in Voegelins Darstellung. Die Aufsitze be-
leuchten nicht nur Stirken und Schwichen
der Voegelinschen Interpretation der kos-
mologischen Reiche, sie erleichtern auch die
Beschiftigung mit seiner Theorie des kos-
mologischen Mythos, die bis heute zu den
»wichtigsten und einflussreichsten kultur-
wissenschaftlichen Konzepten« (Assmann,

S.17) zihlr.

Miinchen Harald Bergbaner

Eric VOEGELIN, Ordnung und Geschichte,
Bd. 4: Die Welt der Polis — Gesellschaft, My-
thos und Geschichte, hg. von Jiirgen Geb-
hardt. Miinchen 2002. Wilhelm Fink Verlag.
236 S. geb. 25,90 EUR; Bd. 5: Die Welt der
Polis — vom Mythos zur Philosophie, hg. von
Jiirgen Gebhardt. Miinchen 2003. Wilhelm
Fink Verlag. 306 S. geb. 29,90 EUR.

Es gilt, zwei weitere Binde der deutschen
Ubersetzung des monumentalen Werkes
»Order and History« von Eric Voegelin an-
zuzeigen. Es geht Voegelin darum, das
Ordnungsverstandnis der sich wandelnden
Welt (hier: der hellenischen Polis-Welt) und
damit die symbolische Selbstverstindigung
der griechischen Kultur zu analysieren.
Dass Voegelin das gelungen ist, steht aufler
Frage. Aus heutiger Sicht erstaunt, wie aus
der Distanz von fast einem halben Jahrhun-
dert die Darstellung nicht nur frisch und un-
verbraucht, sondern auch wissenschaftlich
zu groflen Teilen nicht veraltet wirkt.
Zunichst ist der Ansatz modern, insofern
Voegelin die Griechen nicht isoliert betrach-
tet, sondern in Relation zur Kosmologe des
Alten Orients und zur Offenbarungsreligi-
on Israels. Jedoch sieht Voegelin die Grie-
chen mit Recht nicht als Fortsetzer der
Weltbilder anderer Volker, sondern als
Schopfer eines Ordnungsgefiuges, in dem
Gott als das unsichtbare Mafl des Menschen
gilt. Die Entwicklung eines derartigen Ord-
nungsgefiiges vollzieht sich fur Voegelin in
»Seinsspringen« (19). Was mit diesem nicht

ZfP 52.]g. 1/2005

sehr glicklich gewihlten Ausdruck (eng-
lisch: leap in being) gemeint ist, bleibt aller-
dings etwas unklar. Nach Voegelin ist es das
Ringen um die Wahrheit der Ordnung auf
einer anderen Seinsstufe. Das ist zu schema-
tisch gedacht angesichts des nicht immer li-
near verlaufenden Flusses geschichtlicher
Ereignisse und Ideen. Voegelin kommt es
darauf an, sichtbar zu machen, dass mit dem
»Seinssprung« auch ein neues Geschichtsbe-
wusstsein entsteht und eine Erinnerungs-
kultur, welche mit der geistigen Entdeckung
einer Vergangenheit zugleich den offenen
Horizont der Zukunft freilegt und schlief3-
lich zum »Respekt vor jeglicher Ordnung
und vor jeglicher Wahrheit tiber die Ord-
nung« (41) fuhrt. Das klingt modern, ist
aber doch ein Konstrukt, das der Wirklich-
keit aufgesetzt wird. Ein »Seinssprung«, der
durch den Bruch mit dem Mythos markiert
ist, lasst aufler Acht, dass der Mythos wei-
terlebt, revitalisiert werden kann, dass es
auch einen Weg vom Logos zum Mythos
geben kann. Hier ist Voegelin einem Fort-
schrittsdenken verhaftet, wie dieses in Be-
zug auf die griechischen Verhaltnisse auch
Autorititen wie Bruno Snell, Werner Jaeger
und andere in ithren Arbeiten erkennen las-
sen, auf die sich Voegelin gelegentlich be-
zieht.

Zu Bd. 4: In der Analyse des konkreten
Materials, d.h. hier: der frithen griechischen
Literatur, ist Voegelin vorsichtiger. Die Be-
hutsamkeit, mit der er die Strukturen der
kretischen und achiischen Gesellschaften
aus den Quellen rekonstruiert hat, ist auch
heute noch vorbildlich. Seinerzeit war gera-
de die minoische Linear-B-Schrift entziffert
(dazu Voegelin S. 88) und die Forschung ist
naturgemafl weiter vorangeschritten, vor al-
lem im Zusammenhang mit den Grabungen,
die der Tubinger Archiologe und Prihisto-
riker Manfred Korfmann seit 1985 in Troia
unternimmt. Gleichwohl kann die Darstel-
lung Voegelins nicht als tiberholt angesehen
werden.

Die Untersuchung uber die Ordnungs-
strukturen der homerischen Gesellschaft
wirft ein helles Licht auch auf das Homeri-
sche Epos als Dichtung. Voegelin begreift
die »Ilias« als »Episode der Unordnung in
einer Gesellschaft« (S. 139), also als ein sozi-
ologisches Problem insofern, als der Zorn

IP 21673.216.36, am 20.01.2026, 05:53:20. Inhalt.

‘mit, fr oder In KI-Systemen, KI-Modallen oder Generativen


https://doi.org/10.5771/0044-3360-2005-1-122

124 Buchbesprechungen

des Achilleus mit Recht nicht als ein privater
Gefiihlszustand, sondern als juristisches
Phinomen wie eine Fehde und demnach als
Storung der Ordnung begriffen wird. Ent-
stehung, Verlauf und Auflésung diese Zor-
nes als Inhalt der »Ilias« ldsst sich auf diese
Weise zwanglos in die Kategorien von »Or-
der and History« einfiigen. Gewinnbrin-
gend fur das Verstindnis der Dichtung
selbst sind die vorziglichen Analysen des
zweiten Buches (Regierungsmaschinerie in
Aktion) und des dritten Buches (Zwei-
kampf: Paris — Menelaos, Bruch der auf
Ubereinkunft ~ beruhenden  »Ordnung«
durch den Pfeilschuss des Pandaros), wih-
rend der jingeren »Odyssee« mit nur 2 Sei-
ten gerade ein Zehntel des Raumes gegenii-
ber der »Ilias« gewidmet ist, beschrankt auf
die Darstellung der Ordnungsstorung auf
Ithaka in Abwesenheit des Odysseus.

Mit 42 Seiten nimmt die Behandlung He-
siods doppelt so viel Raum ein wie diejenige
Homers. Hesiod ist Voegelin deshalb wich-
tig, weil er die Vorbereitung des »Seins-
sprungs« reprasentiert, der durch die Ent-
stehung der Philosophie markiert ist. In der
»Theogonie« Hesiods, die Voegelin tiber-
zeugend als »Aristie« des Zeus (wie die
Aristie eines epischen Helden) niamlich als
Sieg tber die dlteren Gottheiten interpre-
tiert, ist diese Vorbereitung die »spekulative
Durchdringung des Mythos« (S. 161) mit
Ordnungskategorien. Die »Erga« bieten
»grofle Probleme fir die Epistemonologie
der politischen Wissenschaft« (S. 198). Wor-
in diese Probleme liegen, wird nicht restlos
klar. Voegelin meint offenbar eine im Welt-
altermythos der »Erga« spurbare Relation
zwischen Realititserfahrung und apokalyp-
tischer Vision, wie sie dann im Geschichts-
werk des Tukydides (hier in dem Dialog der
Athener mit den Meliern im 5. Buch) auf-
taucht.

Zu Bd. 5: Die einhundert Seiten umfas-
sende Analyse der frihgriechischen Philo-
sophen diirfte der beste Teil der beiden Bin-
de  sein.  Unbegreiflich, dass die
Vorsokratikerforschung die Fille der subti-
len Beobachtungen (aus der englischen Aus-
gabe) nicht aufgenommen hat. Hier liegt
nun fir Voegelin der »Seinssprung«, der
Bruch mit dem Mythos und die Entdeckung
des reflexiven Selbstbewusstseins. Mit Recht

hebt Voegelin hervor, dass die Entwicklung
der frithgriechischen Philosophie nicht line-
ar erfolgt, »weder gleichférmig noch konti-
nuierlich« (S. 17) und auch nicht in »Schu-
len«. Weil Hellas im Unterschied zu den
Staaten des Vorderen Orients keine Biiro-
kratien und keinen Druck von Hierarchien
kannte, konnte das »intellektuelle Abenteu-
er« (S. 19), der »Ausbruch einer neuen
Kraft« (S. 72) sich frei entfalten, sei es in er
Form des Angriffs auf den Mythos (wie bei
Xenophanes), sei es im »Kampf zwischen
den Wegen der Wahrheit« (S. 79), in der
»Unnachgiebigkeit im Argumentationsver-
lauf« (wie bei Parmenides) oder in der »Er-
forschung der Seele« (wie bei Heraklit, S. 85
ff.), wobei der Ausdruck »Mystiker-Philo-
sophen« (S. 102) nicht ganz unproblema-
tisch ist.

Leider ist das Kapitel uiber die Tragodie
(S. 109-135) nicht auf der gleichen Hohe.
Neben einigen allgemeinen und unoriginel-
len Bemerkungen tiber die Tragodie im
Ganzen Dbehandelt Voegelin nur die
»Schutzflehenden« und den »Prometheus«
des Aischylos — Tragodien, die fiir die The-
matik des Werkes wenig ergiebig sind —, um
dann noch zwei Seiten uber Euripides an-
zufligen. Kein Wort uiber Sophokles, tiber
»Antigone« und »Oedipus«, Tragodien, die
von zentralem Interesse fir die Fragestel-
lung Voegelins gewesen wiren. Stattdessen
macht sich Voegelin die weit verbreitete, auf
Nietzsche zuriickgehende Auffassung vom
Tod der Tragodie durch und nach Euripides
zueigen. Eine Formulierung wie: »Mit dem
Geist von Marathon musste auch die Trago-
die sterben« (S. 119) ist schlechthin falsch,
erklirt aber das vollige Schweigen Voegelins
uber Sophokles. Die Tragodie blihte weiter-
hin auch nach Euripides im ganzen 4. Jhdt.
mit zahlreichen neuen, uns verlorenen Tra-
gbdien unter gewiss verinderten Rahmen-
bedingungen. Nur weil die Uberlieferung
abbricht, ist die Tragodie nicht gestorben.

Sehr viel ausfiihrlicher (S. 137-208) wer-
den die Sophisten behandelt, in durchaus
angemessener Weise. Obwohl Voegelin
stark von Platon aus argumentiert, folgt er
mit Recht nicht dem Platonischen Verdikt
der Sophistik, sondern sieht sehr wohl »die
grofle Leistung der Sophisten« (S. 146), der
allerdings ein philosophisches Defizit

IP 21673.216.36, am 20.01.2026, 05:53:20. Inhalt.

‘mit, fr oder In KI-Systemen, KI-Modallen oder Generativen


https://doi.org/10.5771/0044-3360-2005-1-122

Kritik 125

gegenuberstehe. Insgesamt versteht er die
Sophistik als die Reaktion der hellenischen
Intelligenz auf die vorsokratische Seinser-
fahrung. Dem kann man weitgehend zu-
stimmen, wenn auch die Vielfalt der sophis-
tischen Stromungen nicht ganz auf diesen
Aspekt reduzierbar ist. Merkwiirdigerweise
wird in diesem Kapitel auch Demokrit be-
handelt (S. 172-179), der weder Vorsokrati-
ker noch Sophist war, sondern ein erst ca.
370 gestorbener ilterer Zeitgenosse Platons,
der dessen »Politeia« noch gekannt haben
kann, tber den Platon jedoch vollig
schweigt.

Der Band wird beschlossen durch die Un-
tersuchung der Historiker Herodot und
Thukydides. Hier zeigt sich am reinsten die
Intention Voegelins, das geistige Erfassen
der Welt der Polis als Erinnerungsgeschichte
zu begreifen, mit eigenwilligen und nach-
denkenswerten Akzenten. Bei Herodot
wird ein »Pessimismus« hervorgehoben (S.
222), der in der Unerbittlichkeit in der Um-
drehung des Schicksalsrades liege, — entge-
gen der communis opinio vom Stolz und
Optimismus auch des Historikers tiber den
Sieg der Griechen tber die Perser. An Thu-
kydides interessiert die Relation von Macht
und Recht; sein Geschichtswerk gilt Voege-
lin als Pathographie der »Unordnung«, der
Platon ein symbolisches Ordnungsmodell
aus transzendentem Ursprung gegeniiber-
stellen sollte.

Wer die beiden Binde Voegelins liest,
sieht die Welt der Polis mit anderen Augen.
Er wird nicht in allem zustimmen, aber im-
mer aufs Neue mit Beobachtungen, Proble-
men und Urteilen vertraut gemacht, die so-
wohl in den Einzelheiten wie in den
sinnibergreifenden Zusammenhingen oft
unerwartet zu Bereicherungen fithren, im-
mer aber zum Nachdenken anregen. Das
gilt auch fir den Philologen, in dessen Me-
tier sich Voegelin in bewundernswertem
Ausmafl eingearbeitet hat. Ob die Wissen-
schaft von der Politik heute diesem Niveau
gewachsen sein kann oder tiberhaupt will,
vermag der dankbare Rezensent nicht zu be-
urteilen.

Miinchen Hellmut Flashar

ZfP 52.]g. 1/2005

Eric VOEGELIN:, Jean Bodin, Reibe Peria-
goge, Nachwort u. hg. von Peter J. Opitz.
Miinchen/Paderborn, 2003. Wilhelm Fink
Verlag. 147 S. franz. Broschur 19,90 EUR

Dem Herausgeber Peter J. Opitz ist es zu
danken, dass Eric Voegelins — urspringlich
fur die »History of Political Ideas« be-
stimmten — Studien zu einem der Grofien in
der Ehrengalerie der Politischen Denker,
dem viel zitierten aber kaum gelesenen
Franzosen Jean Bodin (1529/30-1596), nun
auch dem deutschen Leser in einer vorziigli-
chen Ubersetzung zuginglich geworden
sind. Die beiden Studien setzen unterschied-
liche Akzente, haben aber letztlich dieselbe
Blickrichtung. Die kiirzere aus dem Jahre
1941 befasst sich stirker mit der Staatslehre,
streift aber auch die Klimatheorie und die
Entwicklung der Toleranzidee. Auch bei ihr
ist schon erkennbar, was dann in der lin-
geren Fassung von 1948 beherrschend wird
— die religionsphilosophische Interpretation
und wohl auch Motivation. Fasziniert
scheint der Polyhistor Voegelin nicht nur
von dem Polyhistor Bodin, sondern auch
von dem aus der »lebendige(n) Mitte« seiner
Religiositat heraus seine Werke — zwar um-
standlich und ohne stilistische Eleganz, da-
fir meist punktgenau — komponierenden
Kosmologen Bodin zu sein. Was bei den
meisten  Bodin-Interpretationen  (wenn
uberhaupt) am Rande der Betrachtung steht
— die Geschichtsphilosophie, die Klimatheo-
rie und die Toleranzidee — riickt in Voegelins
Interpretation ins Zentrum der Betrachtung.
Und auch die Staatstheorie mit dem Focus
der Souveranititslehre wird in ein (pa-
ra)kosmologisches Gesamtbild eingefiigt.
Nicht nur der kénigliche Souverin, von Bo-
din als »lieutenant de Dieu« apostrophiert,
ist in seiner kraft der »summa in cives ac
subditos legibusque soluta potestas« Durch-
griffsmacht ein gottliches Analogon, son-
dern auch die Stinde reihen sich in das Tra-
bantensystem der Himmelsmichte. Wie
Opitz in seinem den Kontext erhellenden
Nachwort belegt, fiihlte sich Voegelin spi-
testens seit 1934 von Bodin stark angezogen.
Und man mag nach der Lektiire dieser bei-
den Bodin-Studien mit gutem Grunde den
Eindruck gewinnen, dass die Akzentsetzung
der Voegelinschen Bodin-Darstellung eben-

IP 21673.216.36, am 20.01.2026, 05:53:20. Inhalt.

‘mit, fr oder In KI-Systemen, KI-Modallen oder Generativen


https://doi.org/10.5771/0044-3360-2005-1-122

126 Buchbesprechungen

soviel tiber Voegelin selbst wie tiber Bodin
aussagt, zumal er bei seiner partiellen Vertei-
digung problematischer Positionen und Pas-
sagen der »Démonomanie« wie bei der Deu-
tung des »Heptaplomeres« recht deutlich
seine Partialidentifizierung mit der Bodin-
schen Haltung auch dort noch zum Aus-
druck bringt, wo er ithre Grenzen betont:
»Der geistigen Krise des 16. und 17. Jahr-
hunderts war so wenig durch Hexenver-
brennungen zu begegnen wie heutzutage
dem totalitiren Gestank des degenerierten,
aufgeklarten Liberalismus.« Und noch deut-
licher: »Threm tieferen historischen Sinn zu-
folge ist Toleranz nicht die Gleichgultigkeit
jener geistigen Obskuranten, die heute un-
sere Landschaft verpesten (. .).«

Was aber ist fiir Bodin und den ihn deu-
tenden Voegelin der tiefere Sinn der Tole-
ranz — jener Toleranz, die nicht nur im Mit-
telpunkt des  »Siebenminnergesprichs«
steht, die vielmehr den geistigen Anspri-
chen des um die Beendigung des konfessio-
nellen Birgerkrieges bemiihten »Politique«
und Autor der »Six livres de la République«
motiviert? In der zweiten Fassung der Bo-
din-Studie wird dies hinreichend deutlich;
es ist die Toleranz der — die historischen Re-
ligionen bzw. Konfessionen lediglich als
Schleiersymbole erkennenden und durch-
dringenden — wera religio, deren unab-
lassiges Bemiihen, den sich reinigenden oder
gar gereinigten Geist zu Gott aufsteigen zu
lassen, nichts mit der geistlos-miiden Indif-
ferenz eines angeblich aufgeklarten Agnosti-
zismus zu tun haben will, Bodin aber (was
auch Voegelin einriumen muss) in der
»Démonomanie« iibers Ziel hinausschiefen
lasst. Der »tiefere Sinn« erhellt die Sinnlo-
sigkeit des Streites um konfessionelle Subti-
litaten, im Wortgefecht und erst recht in den
Greueln des konfessionellen Birgerkriegs,
den der nur mit knapper Not den Schlach-
tern der »Pariser Bluthochzeit« von 1572
entkommene Bodin schon existentiell in
hochstem Mafle motivieren musste. Bodins
Toleranz ist eine wehrhafte Toleranz, eine
Toleranz die das Wort des Albericus Genti-
lis »Silete theologi in munere alieno« auf-
greift und dieses »Schweigen der Theologen
auf fremder Bithne« nicht zuletzt dem sou-
verdnen Friedensstifter anvertrauen will —
ein Traum, der mit dem Toleranzedikt von

Nantes Heinrichs IV wenigstens auf Zeit
wahr werden sollte.

Voegelin prisentiert das Bild eines sich
mehr oder minder bedeckt haltenden, aber
eben doch unverkennbaren Gnostikers, ja,
mehr noch Gottgesandten: »Bodin war (. .
ein Engelsbote, ein Prophet«, dem es oblag
»den Kern der wahren Religion zu bewah-
ren und aufzudecken und die Gemeinschaft
zur Hinwendung zu Gott anzuleiten«.
Voila.

Minchen Peter Cornelius Mayer-Tasch

Hans MAIER (Hrsg.): Totalitarismus und
Politische Religionen. Band I1I: Deuntungs-
geschichte und Theorie, Paderborn 2003,
Schiningh Verlag, 450 S., kart. 34,90 EUR

Was bleibt, ist die dauernde Frage nach dem
»Warum?«: Warum kam es in der ersten
Halfte des 20. Jahrhunderts zu gewalttitigen
Exzessen, zu Staaten- und Burgerkriegen, zu
Massenmorden in bislang unbekanntem
Ausmaf}? Des weiteren: Aus welcher Quelle
speisten sich die ungeahnten Energien, mit
denen die totalitiren Ideologien des italieni-
schen Faschismus, vor allem aber des sowje-
tischen Kommunismus und des deutschen
Nationalsozialismus, ihre Wirkungskraft in
hochst unterschiedlichen Staaten- und Ge-
sellschaftssystemen entfalten und ganze
Volksmassen zu Begeisterungsstiirmen in Er-
wartung einer heilvollen Zukunft bewegen
konnten?

Seit Jahrzehnten wird bekanntlich um ent-
sprechende Antworten in den verschiedenen
Geisteswissenschaften gerungen, werden
Kontroversen, inhaltliche wie begriffliche
um das adiquate Deutungsmodell jener
1917, 1922 und 1933 in auffalliger zeitlicher
Koinzidenz entstandenen Herrschaftssyste-
me ausgetragen und immer wieder neue ge-
gen alte Interpretationsansitze abgewogen.
Der deutsche »Historikerstreit«, am Vora-
bend des Zusammenbruchs der kommunisti-
schen Diktaturen in Mittel- und Osteuropa
um die Frage der Zulissigkeit eines Ver-
gleichs von nationalsozialistischem und so-
wjetkommunistischem Terrorregime im Zei-
chen der Totalitarismustheorie(n) gefihrt, ist
bis heute in unguter Erinnerung. Immerhin,

IP 21673.216.36, am 20.01.2026, 05:53:20. Inhalt.

mit, fr oder In KI- Jenerativen


https://doi.org/10.5771/0044-3360-2005-1-122

Kritik 127

der »antitotalitire Konsens«, damals noch
heftig umstritten, eint heute die »scientific
community«, obgleich dessen »theoretische
Grundlagen noch immer in der Luft hin-
gen«, wie Hans Maier in einem einfiihrenden
Beitrag uber die Deutung totalitirer Herr-
schaft 1919-1989 zu dem nun vorliegenden
dritten Band tiber die Deutungskonzepte des
»Totalitarismus« und der »Politischen Reli-
gionen« bemerkt. Bereits vor dem Erschei-
nen des abschliefenden Forschungs-Bandes
mit Beitrigen von Hans Maier, Juan J. Linz,
Hella Mandt und anderen, war klar: Das gro-
e Verdienst des von 1992 bis 2002 am Insti-
tut fir Philosophie der Universitat Miinchen
angesiedelten und von Hans Maier federfith-
rend initilerten interdiszipliniren Projekts
besteht nicht nur in einer fundierten, gerade-
zu vorbildlichen Bilanz der bisherigen Tota-
litarismus-Forschung und ihrer Kontrover-
sen, sondern vor allem auch in einer
zukunftsweisenden Riickerinnerung an das
Deutungskonzept der »politischen Religio-
nen«, wie es sich heute mit den Namen Eric
Voegelin und Raymon Aron verbindet (dass
der Begriff der »politischen Religion« weit
ilter ist und weder von Aron noch von Voe-
gelin geprigt wurde, macht Hans Otto Seit-
schek in einem kenntnisreichen Beitrag tiber
Campanella und George Thomson und de-
ren Verwendung des Begriffs »religio politi-
ca« im vorliegenden Band deutlich).

Was Anfang der neunziger Jahre vereinzelt
noch als verstaubtes Interpretationsparadig-
ma eines Uiberwundenen Zeitalters ideologi-
scher Staaten- und Biirgerkriege samt deren
bis dato unbekannten Verheerungen beli-
chelt wurde — eben die interpretative Einbe-
ziehung der subjektiven Glaubigkeit von
Millionen Menschen und ihre daraus resul-
tierende unbedingte Hingabe an die neuen
innerweltlichen Heilsbotschaften im Namen
der »Reinheit der Rasse« bzw. des »histori-
schen Sieges der Arbeiterklasse« in die Auf-
klirung des totalitiren Dunkels der Moder-
ne —, hat mit den grauenvollen Ereignissen
des »11. Septembers 2001« und der daraus re-
sultierenden medialen Omniprisenz des
Phinomens »islamistischer Fundamentalis-
mus« eine erschreckende Aktualitit gewon-
nen. Auch das letzte Licheln war nun Rat su-
chendem Entsetzen gewichen. Tatsichlich
lasst sich seither die Notwendigkeit einer

ZfP 52.]g. 1/2005

eingehenden Beschaftigung mit dem Verhalt-
nis von Politik und Religion, von Glaube
und Vernunft, Ideologizitit, Transzendenz
und conditio humana, fir die der Herausge-
ber mit der nun vorliegenden Trilogie eine
wertvolle Grundlage geschaffen hat, kaum
ernsthaft bezweifeln. Die Dialektik der Auf-
klirung, wie es sie zu Beginn des 21. Jahr-
hunderts zu begreifen gilt, sie verweist zu-
rick auf die anthropologische Disposition
des Menschen, die einst in dem schlichten
Satz ihren Ausdruck fand: »Der Mensch lebt
nicht vom Brot allein.« (Matthius 19, 26).

Bonn Volker Kronenberg

Werner ABELSHAUSER: Kulturkampf. Der
deutsche Weg in die Neue Wirtschaft und die
amerikanische  Herausforderung.  Berlin,
2003. Kulturverlag Kadmos. 232 S., geb.,
19.90 EUR

Wie wirtschaftshistorische Analysen zu einer
Option fir die politische Zielrichtung der
Gegenwart gefiihrt werden, das kann in der
vorliegenden Zusammenstellung der vom
Verf. am Kulturwissenschaftlichen Institut
Essen gehaltenen Pott-Vorlesung vorbildlich
nachgelesen werden.

Das dazu gewihlte Thema — ein kulturhis-
torischer Vergleich von kontinentaleuropai-
schem und angelsichsichem Denken mit ih-
ren Folgen fir das 6konomische Verhalten
der Individuen wie fir die Gestaltung der
Wirtschaftsordnung — ist von aktuellster Bri-
sanz. Die Amerikanisierung unseres kultu-
rellen, politischen und 6konomischen Le-
bens wird allerorts beklagt, doch mangelt es
solchen Weherufen zumeist an analytischer
Fundierung und erst recht an aufgezeigten
Auswegen. Die aktuelle politische Diskussi-
on scheint oft sprachlos angesichts rasanter
Verinderungsprozesse. Ein Lavieren zwi-
schen Anpassung und Festhalten am Be-
wihrten ohne klare Linie ist gegenwartig ein
Grund fur die Orientierungslosigkeit deut-
scher Kultur, Wirtschaft und Politik. Die als
»Kulturkampf« ebenso provokant wie tref-
fend tiberschriebenen Studien beleuchten die
inneren Abhingigkeiten der Lebensbereiche
und zeigen davon ausgehend vor allem an-
hand des Vergleichs Deutschlands mit den

IP 21673.216.36, am 20.01.2026, 05:53:20. Inhalt.

‘mit, fr oder In KI-Systemen, KI-Modallen oder Generativen


https://doi.org/10.5771/0044-3360-2005-1-122

128 Buchbesprechungen

USA klare Entwicklungslinien auf, die in ei-
nem Plidoyer fir eine zeitgemifle Renais-
sance traditionellen Denkens miinden.

Die Hysterie um die vermeintlich identi-
tatsgefahrdenden Folgen der aktuellen Glo-
balisierungseffekte wird relativiert mit dem
Hinweis auf eine lange Tradition evolutionir
zunchmender internationaler Wirtschafts-
verflechtungen. Der Grund fur die zuneh-
mende Orientierungslosigkeit liege vielmehr
in einem mangelnden Bewusstsein der Quali-
taten, die in der Vergangenheit den Erfolg
deutscher Wirtschaft ausgemacht haben.
Ausgehend von einer Analyse der Wirt-
schaftshistorie in Deutschland gelingt so eine
pragnante Gegenuberstellung zweier kon-
kurrierender Paradigmen. Der korporative
(und weniger der liberale) Gedanke durch-
zieht die deutsche Kulturgeschichte. Zunft-
wesen und Verbinde entstanden — anders als
im angelsichsischen Raum — aus Freiheitsbe-
wegungen. Genossenschaften und Kartelle
hatten sich zwar mancher Kritik zu unterzie-
hen, doch kristallisierte sich mehr und mehr
eine Identifikation mit dem Korporations-
modell heraus: Es »beschreibt den Vorgang
des Interessenausgleichs nicht als Marktpro-
zess, dessen Funktionsfihigkeit auf dem
Prinzip des Wettbewerbs beruht, sondern als
politisches Kartell der groflen gesellschaftli-
chen Gruppen, die den Markt in enger Koo-
peration unter sich aufteilen« (S. 58ff.). Aus
dieser Sicht heraus wurde schon friih die zu-
nehmende Liberalisierung der Mirkte in
GrofSbritannien kritisch (Johann J. Becher)
kommentiert. Im deutschen Modell gelang
uber eine Weiterentwicklung traditioneller
feudaler Strukturen und starker Beamten-
schaft im Kaiserreich der Aufbau einer kon-
kurrenzfihigen Wirtschaft, die ihren Erfolg
gerade dem eigenen Weg von Qualitatspro-
duktion, kooperativem Vertrauen, sozialen
Tugenden verdankt. Trotz der amerikani-
schen Einflusse (z. B. »Fordisierung« in der
Automobilindustrie) konnte stets das eigene
Profil gewahrt bleiben. Die radikalen kon-
sensfeindlichen Krifte von links und rechts
erst fihrten zum Ende der Weimarer Repub-
lik. Nach dem Krieg ist jedoch z. B. im Ord-
nungsmodell der sozialen Marktwirtschaft,
dem Mitbestimmungsgedanken oder der Ta-
rifautonomie in Fortfithrung traditioneller
Werte eine korporative Marktwirtschaft ent-

standen, die auf der Grundlage der Soziabili-
tit des Menschen zur Quelle des Wohlstands
wurde.

Die Versuchung ist groff, eine produkti-
onsorientierte Ordnungspolitik dem ameri-
kanischen Liberalisierungsdrang zu opfern.
Der Erfolg des deutschen Sonderwegs be-
ruht aber gerade in einer dezentralisierten
Wirtschaft mit einem starken Mittelstand.
Diese Leistungspotenziale gelte es durch ge-
zielte Ausbildung auszuschopfen, um die
komparativen Vorteile des deutschen Weges
auch in Zukunft international nutzbar ma-
chen zu konnen. Eine solche politische
Grundorientierung wird — empirisch unter-
legt — zum realistischen Ziel internationaler
Arbeitsteilung empfohlen.

Der historisch fundierte Imperativ zum
Bekenntnis eigener Qualititen ermutigt zu
einer selbstbewussten deutschen Politik, die
ihr Profil aus einem mittel- und langfristigen
Verstehen ihrer komparativen Vorzige ge-
winnt und sich vom Populismus abwendet.
Diese Analyse sollte zum Brevier deutscher
Politiker und zum Anstof§ fiir einen kultur-,
wirtschafts- und politikwissenschaftlichen
Patriotismus humaner Prigung werden.

Elmar Nass

Bochum

Mark JUERGENSMEYER, Terror im Namen
Gottes. Ein Blick hinter die Kulissen des ge-
walttitigen Fundamentalismus. Freiburg im
Breisgan 2004. Herder Verlag. 384 S. geb.
26,90 EUR.

Die sozialrevolutioniren und ethnisch-nati-
onalistisch motivierten terroristischen Or-
ganisationen sind weitgehend von der Agen-
da der offentlichen Meinung verschwunden.
Dem gegentuber zeigt sich die alteste der ter-
roristischen Formationen von neuer und
ungekannter Schlagkraft. Der religios moti-
vierte Terrorismus beherrscht die Berichter-
stattung in den Medien und damit auch die
offentliche Diskussion. Ein entscheidendes
Manko der Auseinandersetzung mit dem re-
ligiosen Fundamentalismus ist dabei seine
Einengung auf den Islamismus im Allgemei-
nen und das Netzwerk Al Qaida im Beson-
deren. Doch ist weder der Fundamentalis-
mus und die durch ihn inspirierte Militanz

IP 21673.216.36, am 20.01.2026, 05:53:20. Inhalt.

‘mit, fr oder In KI-Systemen, KI-Modallen oder Generativen


https://doi.org/10.5771/0044-3360-2005-1-122

Kritik 129

ein auf eine Religion beschrankbares Phino-
men noch leitet sich die Motivation Al Qai-
das ausschliefflich aus religiosen Beweg-
grinden ab.

Beide Grundprobleme einer Differenzie-
rung zuzuftihren ist das Anliegen Juergens-
meyers. Angereichert durch zahlreiche In-
terviews mit Exponenten und hochrangigen
Mitgliedern der jeweiligen Organisationen
entwirft er ein luzides Uberblicksbild des
religiosen Terrorismus gestern und heute.
Zum einen schildert er die Genese religios
motivierter Formen der Gewalt in allen mo-
notheistischen Glaubensrichtungen. Neben
den christlich motivierten, gewalttitigen
und organisierten Abtreibungsgegnern so-
wie den rechtsextremistischen Gruppierun-
gen in den USA widmet er sich daher auch
dem judischen Terrorismus, dem islamis-
tisch inspirierten Aktionismus, der Militanz
der monotheistischen Sikhs in Indien wie
der buddhistisch-millenaristischen Endzeit-
sekte AUM-Shinriko in Japan. Im An-
schluss daran entwirft Juergensmeyer eine
Logik religioser Gewalt, die sich durch ver-
schiedene Variablen auszeichnet. Zunichst
betont er den inszenatorischen und drama-
turgischen Charakter des religios inspirier-
ten Terrorismus. Um zu einer grofitmogli-
chen medialen Verbreitung der eigenen
Anliegen zu gelangen, ist der Terrorist dar-
auf angewiesen, den Anschlag ex ante ge-
neralstabsmiaflig durchzuplanen und ihn ei-
ner strikten Organisation zu unterwerfen.
Der zweite Aspekt betrifft die zeitliche Di-
mension: Religios motivierte Terroristen
denken nicht in Zeitraumen von Legislatur-
perioden, sondern wissen, dass sie fir ihre
gottliche Mission faktisch unbegrenzt lange
Zeitperioden zur Verfigung haben, in wel-
chen das eigene Leben eine nur nachrangige
Rolle spielt. Einen zentralen Aspekt bildet
hierbei der Symbolismus: Je mehr das ge-
troffene Ziel stellvertretend fiir die be-
kiampfte Ordnung ist, desto eher wird von
dem Ereignis Anschlag Notiz genommen.
Diese Variablen erhellend und lebendig dar-
gestellt zu haben, gehort zweifelsohne zu
den zahlreichen Stirken des Buches.

Daneben ist jedoch auch auf mehrere Mo-
nita hinzuweisen. Dass sich Juergensmeyer
auf seinen eigenen Forscherdrang und be-
sonders auf die von thm im Laufe mehrerer

ZfP 52.]g. 1/2005

Jahre durchgefiihrten Interviews stiitzt, er-
hoht zweifellos die Authentizitit seiner
Darstellung. Problematisch wird diese Vor-
gehensweise allerdings dann, wenn er damit
nur bestimmte Flugel oder Faktionen inner-
halb einzelner Gruppierungen beriicksich-
tigt wie am Beispiel des Sikhismus, oder
wenn er seine Analyse vor allem auf einen
Aussteiger stutzt wie im Falle der AUM-
Sekte. AufSerdem ist sein Entwurf einer Lo-
gik religioser Gewalt kaum neu und unter-
scheidet sich dariiber hinaus auch nicht von
anderen Formen des Terrorismus. Die Fo-
kussierung der terroristischen Aktion auf
symbolhaltige Institutionen und die Insze-
nierung der Gewalt kennen und verfolgen
auch ethnisch-nationalistische und sozialre-
volutiondre Organisationen. Die Nutzung
der Medien als Transmissionsriemen fiir die
eigenen Anliegen ist also keine differentia
specifica religioser Terroristen. Auch fehlt
eine konsequente Einordnung der daraus re-
sultierenden Eigendynamik. Dass von der
AUM-Sekte im Ausland niemand Notiz ge-
nommen hitte, wire nicht Saringas zur An-
wendung gekommen, verschweigt Juergens-
meyer deshalb auch, ebenso wie die
Tatsache, dass das Gas duflerst laienhaft aus-
gebracht wurde. Eine generelle technische
Schwierigkeit, die Terroristen jedweder
Couleur bis heute davon abgehalten hat,
grofiflachig Anschlige mit chemischen Waf-
fen durchzufihren. Zynisches Faktum
bleibt: Wiren die zwolf Opfer des Tokioter
Gasattentates durch Gewehrfeuer getotet
worden, wire es nur eine kurze Nachricht
wert gewesen und bereits heute der Verges-
senheit anheim gefallen. Bleiben diejenigen
Ungereimtheiten, die Juergensmeyer nicht
zu verantworten hat. Zwischen der Terroris-
musforschung diesseits und jenseits des
Grofien Teiches tun sich begriffliche Griben
auf, welche auch der Ubersetzer nicht zu
uberwinden vermag. Wird in der relevanten
deutschen Literatur stets zwischen Terror,
Terrorismus und Guerilla unterschieden,
verschwimmen die Grenzen in der an-
gelsichsischen Literatur und hinterlassen bei
der Lektiire einen schalen Beigeschmack.
Der Gesamteindruck ist daher zwiespil-
tig. Wie das Gros der angelsichsischen Lite-
ratur besticht Juergensmeyer durch die Lu-
ziditat und Stringenz seiner Sprache und

IP 21673.216.36, am 20.01.2026, 05:53:20. Inhalt.

mit, fr oder In KI- Jenerativen


https://doi.org/10.5771/0044-3360-2005-1-122

130 Buchbesprechungen

Darstellung sowie seine Quellennihe. Kei-
nesfalls aber kann dies iiber die methodi-
schen und logischen Schwichen seiner Dar-
stellung hinwegtiuschen. Das Buch richtet
sich in seiner gesamten Konzeption zwar
weniger an Wissenschaftler als vielmehr
auch an generell an der Thematik Interes-
sierte, mitunter drangt sich dem aufmerksa-
men Leser allerdings der Eindruck auf, dass
hier auf der Welle der hektischen Aufmerk-
samkeit am religids motivierten Terrorismus
geritten wird. Der Anspruch der Differen-
zierung der religiosen Problematik ist daher
nur teilweise geleistet.

Regensburg Alexander Strafiner

Heinrich OBERREUTER / Armin A. STEIN-
KAMM / Hans-Frank SELLER (Hg.): Weltpo-
litik im 21. Jabrbundert. Perspektiven zur
neuen internationalen Staatenordnung. Fest-
schrift fiir Prof. Dr. Jiirgen Schwarz. Wies-
baden 2004. Verlag fiir Sozialwissenschaften.
567 S. kart. 49,90 EUR.

Einen Gelehrten wie Jurgen Schwarz mit ei-
ner Festschrift zu ehren stellt fir die Her-
ausgeber ein schwieriges Unterfangen dar.
Wie ehrt man wissenschaftlich einen Mann,
der sich im Verlaufe seiner mehr als vierzig-
jahrigen akademischen Laufbahn mit einem
breiten Spektrum an Themenfeldern, die
von der Rolle der deutschen Studenten-
schaft in der Weimarer Republik tber die
politische Rolle des Katholizismus hin zur
Internationalen Politik und hier insbesonde-
re zur Rolle Asiens reichen? Den Herausge-
bern dieser Festschrift ist es gelungen, Bei-
trige aus diesem breiten Themenspektrum
in einem Buch zu versammeln, ohne dass die
Festschrift wie oftmals ein Sammelsurium
unterschiedlichster Beitrige darstellt, deren
einziger Zweck die Ehrung eines Gelehrten
ist. Vier Kapitel bilden den Rahmen, in dem
sich verschiedene Beitrige einordnen. Das
erste Kapitel befasst sich weitliufig gespro-
chen mit aktuellen Entwicklungen der In-
ternationalen Ordnung im 21. Jahrhundert.
Hier sind es vor allem Beitrige zur ckono-
mischen und politischen Globalisierung, die
versammelt werden, wobei sich zwei Auto-
ren mit den Auswirkungen der Globalisie-

rung auf Transformationslinder (Alfred
Schiiller) sowie auf Ostasien und Lateina-
merika auseinandersetzen (Manfred Mols).
Diese beiden Beitrage sind unter anderem
deshalb anregend, weil sie den Blick auf das
Phinomen der Globalisierung auf Regionen
lenken, die tiblicherweise nicht im Fokus
der deutschen Politikwissenschaft stehen.
Aber auch Fragen zur Rolle von Religionen
(Gottfried Kiienzlen, Anton Rauscher) fin-
den in diesem Kapitel ihren Platz.

Nach diesen cher generellen Perspektiven
wird das zweite Hauptkapitel der Fest-
schrift »konkreter« und wendet sich der
Frage nach universeller Friedenssicherung
und internationaler Kooperation zu. Poli-
tikwissenschaftler,  Volkerrechtler  und
Militirs gehen hier verschiedenen Aspekten
der Friedenssicherung und der Kooperation
nach, die von dem Einfluss der geistlichen
Traditionspflege beim Militar (Hans-Jurgen
Brandt) uber die Rolle und Aufgabe des
Hohen Fluchtlingskommissars ~ (Ursula
Miinch) bis hin zu den volkerrechtlichen
Konsequenzen des Irak-Krieges (Armin A.
Steinkamm) reichen. Oftmals sind die Bei-
trage im Lichte der Ereignisse des 11. Sep-
tembers verfasst worden und versuchen, die
Implikationen dieses Ereignisses fur die In-
ternationale Politik des 21. Jahrhunderts zu
erfassen (z.B. der Beitrag von Andreas Wil-
helm).

Nachdem die beiden ersten Kapitel den
Blick auf generelle globale Fragen lenken,
wendet sich das dritte Kapitel Europa zu, ei-
ner Region, die im akademischen Schaffen
von Jirgen Schwarz seit jeher eine bedeu-
tende Rolle eingenommen hat. Auch hier ist
es zum einen Aktualitit, die die verschiede-
nen Beitrige kennzeichnet (Thomas Jansen,
Kurt Schelter), und ein besonderes Augen-
merk fir die Beziehungen der EU zu den
sogenannten Entwicklungslindern (Wulf-
dieter Zippel, Heribert Weiland). Das letzte
Kapitel widmet sich Aspekten unipolarer
und multipolarer Ordnungsgestaltung. Hier
erstaunt es allerdings, dass sich streng ge-
nommen nur die Beitriage von Christian Ha-
cke und von Joachim Krause mit dieser Fra-
ge auseinandersetzen, wahrend sich
ansonsten Beitrige zur Herausforderung
durch Klimawandel (Rotte), zu den
deutsch-sowjetischen Verhandlungen von

IP 21673.216.36, am 20.01.2026, 05:53:20. Inhalt.

‘mit, fr oder In KI-Systemen, KI-Modallen oder Generativen


https://doi.org/10.5771/0044-3360-2005-1-122

Kritik 131

1955 (Boris Meissner) sowie der Rolle von
Gerichtshofen in den USA (Wolf D. Fuhrig)
in diesem Kapitel versammeln. Hier wieder-
holt sich bedauerlicherweise das, was Fest-
schriften oftmals kennzeichnet: ein Sammel-
surium von Aufsitzen, die einzig und allein
dadurch verbunden sind, dass thre Autoren
dem zu Ehrenden freundschaftlich oder kol-
legial verbunden sind.

Dieses Monitum soll aber nicht die Tatsa-
che verschleiern, dass es den Herausgebern
des zu rezensierenden Buches vortrefflich
gelungen ist, nicht nur eine wiirdige Fest-
schrift zusammenzustellen, sondern dariiber
hinaus auch Beitrige zu versammeln, die
sich aktuellen Fragen der Internationalen
Politik widmen und zugleich Anregungen
zur Reflexion und zu einer vertieften wis-
senschaftlichen Diskussion liefern.

Rom Carlo Masala

Christian Graf von KROCKOW: Die Zukunft
der Geschichte. Ein Vermdchtnis. Miinchen
2002. List Verlag. 208 S., geb., 20,— EUR

Er war einer der groflen Wissenschaftler und
Publizisten der Bundesrepublik Deutsch-
land: Christian Graf von Krockow, im Jahre
2002 im Alter von 76 Jahren verstorben,
stellte in zweierlei Hinsicht eine Ausnah-
meerscheinung seiner Zunft dar. Zum einen
verstand er es wie wenige andere Gelehrte
tber Jahrzehnte hinweg, mit seinen oftmals
biographisch angelegten Werken eine grofle
Leserschaft fiir Grundfragen deutscher Ge-
schichte zu interessieren. Zum anderen
tauschte Krockow 1969 - nach nur acht Jah-
ren - seine akademisch gesicherte Position
als Professor fiir Politikwissenschaft an der
Universitat Frankfurt a. M. zugunsten einer
unabhingigen Existenz als Wissenschaftler
und Publizisten ein. Die geistige, schopferi-
sche Freiheit, die ihm wichtiger war als insti-
tutionelle Anbindung und sonstige akademi-
sche Zugehorigkeiten, sie pragte die
zahlreichen Werke Krockows, deren letztes
nun, als »Vermichtnis« ausgewiesen, »Die
Zukunft der Geschichte« in den Blick
nimmt. Allgemeine Betrachtungen tiber Ge-
schichte, Geschichtsphilosophie, Utopie und
Anthropologie gipfeln in einer Analyse

ZfP 52.]g. 1/2005

deutschen  Geschichtsbewusstseins,  das
Krockow durch zwei extreme Tendenzen
bedroht sieht: durch eine vor allem in der
jungen Generation zunehmende Geschichts-
vergessenheit, welche in der Frage, ob Hitler
»vor Asterix oder danach« war, ihren trauri-
gen Ausdruck findet; zum anderen durch
eine Geschichtsversessenheit, die, eifernd,
gar zu Hysterie neigend, deutsche Geschich-
te auf die Zeit von 1933 bis 1945, vor allem
auf den nationalsozialistischen Massen-
mord, zusammenschmilzt. Krockow sieht
letzteres Extrem einer tief verwurzelten Un-
sicherheit der Deutschen im Umgang mit ih-
rer eigenen Geschichte geschuldet, einer Art
»Vergessenheitsangst«  (Peter  Reichel).
Angst, Eifer, Hysterie — Geschichte wird zur
Obsession oder zum Tabu.

Tatsachlich legen die zahlreichen ge-
schichtspolitischen Kontroversen der ver-
gangenen Jahre, so auch jener um die Frage
der Singularitit der nationalsozialistischen
Judenvernichtung gefihrte »Historiker-
streit« fiir Krockow den Schluss nahe, dass
»die Fixierung auf den >Zivilisationsbruch
Auschwitz< zu einem Denkverbot« gefithrt
habe. »Scheuen wir den Vergleich, weil er
uns noch einmal und endgtltig zu Verlierern
machen, nimlich das Bewusstsein zerstoren
konnte, wenigstens im Negativen einmalig
zu sein? Oder angstigen wir uns insgeheim,
beinahe vorbewusst davor, unsere seit 1945
glicklich erreichte Ansiedlung in der offe-
nen Gesellschaft der westlichen Zivilisation
wieder erschiittert zu sehen?« Der Autor
fuhrt diesbeziglich die Erfahrungen des
»11. September 2001« an: Ebenso haufig wie
falsch seien die Terrorattacken auf New
York und Washington in Deutschland als
prizedenzlose Ereignisse bezeichnet wor-
den, obwohl die Parallelen der ideologisch-
verblendeten Untaten zu den totalitiren
Ideen und Taten in der ersten Hilfte des 20.
Jahrhunderts doch offenkundig seien. Wer
die Ubereinstimmung zwischen den Trieb-
federn der Gewaltherrschaft des »Dritten
Reiches« und denen der heutigen Terroris-
ten Ubersehe, zeige »eine Geschichtsblind-
heit, {iber die man nur staunen kann und die
unserer »Gedenkkultur« ein verheerendes
Urteil ausstellt«.

Cum grano salis: Was nutzt die standige

Mahnung an die Lehren der Geschichte,

IP 21673.216.36, am 20.01.2026, 05:53:20. Inhalt.

‘mit, fr oder In KI-Systemen, KI-Modallen oder Generativen


https://doi.org/10.5771/0044-3360-2005-1-122

132 Buchbesprechungen

wenn an die Stelle historischer Einsicht nur
leere Formeln geschichtspolitischer Gesin-
nung treten, wenn »Auschwitz« volkspada-
gogisch verinselt wird statt Bezugspunkt
wissenschaftlichen  Erkenntnisfortschritts
zu bleiben. Nach wie vor gilt: Wer histori-
sche Ereignisse relationiert, relativiert da-
mit keineswegs moralische Urteile.

Krockows wissenschaftliches Vermicht-
nis ist ebenso unbequem wie unmissver-
standlich. ~ Unbequem  deshalb,  weil
Krockow, als Wissenschaftler tiber jeden re-
visionistischen Zweifel erhaben, nicht als
geschichtsgriibelnder Exzentriker ignoriert
werden kann, der die Vergangenheit verge-
hen lassen will. Krockow kundigt keinen
Konsens mit dem Ziel einer moralischen Re-
lativierung des Nationalsozialismus und
Hitlers Vernichtungspolitik auf, mitnich-
ten. Er kiindigt aber jenen stillschweigenden
Konsens auf, der deutsche Geschichte auf 12
Jahre totalitirer Herrschaft reduziert und
jeden vergleichenden, sprich relationieren-
den Forschungsansatz unter moralisieren-
den Generalverdacht stellt. Der Autor tut
dies in seinem letzten Buch, bei aller Konzi-
lianz der Formulierungen, vielleicht ent-
schiedener als in seinen vorangegangenen
Werken, weil er die Freiheit der Wissen-
schaft und damit die Freiheit der Menschen
durch Geschichtsvergessenheit ebenso sehr
gefihrdet sieht wie durch Geschichtsbeses-
senheit. Es schliefit sich der Kreis: Die Zu-
kunft der Geschichte, sie ist, im Bewusstsein
der conditio humana, fir Krockow allein
der Freiheit der Menschen, weder Utopien
noch Teleologien, geschuldet.

Krockows Vermachtnis, es verpflichtet zu
unbequemen Fragen und erinnert an das
Ethos von Wissenschaft. Unmissverstind-

lich.

Bonn Volker Kronenberg

Giorgio AGAMBEN:  Ausnabmezustand.
Frankfurt a.M. 2004. Edition Subrkamp. 113 S.
9 EUR.

In Zeiten des seit dem Ersten Weltkrieg to-
benden weltweiten Burgerkrieges stellt sich
die grundsitzliche Frage nach der Legitima-
tion von Herrschaft in neuer Dringlichkeit.

Agamben verortet diese Frage in der unbe-
stimmten Zone zwischen Gewalt und
Recht, die sich in der immer deutlicher wer-
denden »Biopolitik« anzeigt, in der das
nackte Leben der Menschen, staatlichem
Terror oder auch nur Dispositionen der
technisch-okonomischen Entwicklung in
Sozial- und Bevolkerungspolitik ausgesetzt
ist. Sein neues Buch schliefit an die friheren
Publikationen »Homo sacer« und »Was von
Auschwitz bleibt« an und zeigt die rechts-
historischen und politischen Beziige der Le-
gitimationskrise, in der wir uns befinden.
Hinter der Maske des Rechtsstaates lauert
stets sprungbereit die direkte Gewalt — nicht
nur des Terrorismus, auch des Staates, der
aus dem Terror kommt. Freiheit und Wiirde
des einzelnen konfligieren mit der Sicherheit
des Staates und der einzelnen im Staat — in
den unterschiedlichsten Konstellationen.

Agamben sicht in dem spannungsreichen
Zusammenhang der auctoritas des Senates,
des politischen Pendants zur auctoritas pa-
trum, mit der potestas des Magistrats, wie sie
sich im antitken Rom zeigte, die zum
Rechtszustand fithrende Kraft. Das Spezifi-
sche der auctoritas zeigt sich in Situationen
der Suspendierung des Rechts — in denen
das Recht nicht gilt ohne aufzuhoren Recht
zu sein - in Situationen, in denen die lebens-
weltliche Verankerung des Rechts sich zeigt.
Durchaus sieht Agamben, dass solche Ver-
ankerung auch in anderem Kontext zum
Tragen kommt — in der Bestimmung des
Konigs als nomos empsychos, in der Macht-
befugnis des Augustus etwa. Hier tritt der
Machthaber an die Stelle, die das Recht mit
Leben erfiillt. Stirbt er, herrscht » Ausnah-
mezustand«, Trauer um den verstorbenen
Souverin. Diese Trauer hat Festcharakter,
hat anomische Zige. Sie ist zeitlich be-
grenzt. Mit Recht wird betont, dass es auf
die Korrelation von Macht und Recht, auc-
toritas und potestas ankommt, soll ein Zu-
stand des Rechts herrschen — wie dies im al-
ten Rom, in anderer Weise in der
mittelalterlichen Dualitit von geistlicher
und weltlicher Macht der Fall war.

Heute aber herrscht der biopolitische
Ausnahmezustand, wird Agamben nicht
mude, uns einzuschirfen. Indirekt zeigt er,
dass dies seit der Moderne, seit Renaissance
und Revolution der Fall ist. Es gibt keine le-

IP 21673.216.36, am 20.01.2026, 05:53:20. Inhalt.

mit, fr oder In KI- Jenerativen


https://doi.org/10.5771/0044-3360-2005-1-122

Kritik 133

bensweltliche Verankerung der Souverini-
tit mehr, vielmehr die eine biopolitische
Maschine, die jeden einzelnen bis ins In-
nerste von Leib und Seele bestimmt. Agam-
ben gibt eine spannende Kurzfassung der
Geschichte des modernen Ausnahmezu-
standes, die wie zufillig mit der Entwick-
lung der franzosischen Revolution einsetzt
und uber die Weltkriege in unsere Zeit mit
den typischen Beschrinkungen der parla-
mentarischen Gesetzgebung durch
Verwaltungsmafinahmen und dem Vorrang
der Sicherheit reicht. Er behandelt die — im
Geflecht von Birgerkriegen, Aufstinden,
sich etablierenden Totalitarismen — auftre-
tende Berufung auf einen Notstand, der ein
Dauerphinomen geworden ist. Er erinnert
daran, dass der Ausnahmezustand gewollt
war — und zwar im demokratisch-revolutio-
niren Kontext, nicht im Absolutismus. Der
barocke Souverin sollte ja den Ausnahme-
zustand ausschlieflen, wie Walter Benjamin
betont. Man konnte anftigen, dass der Re-
naissanceabsolutismus der Versuch war, die
Leerstelle, die im spatmittelalterlichen Kon-
ziliarismus, im politischen Scheitern der
Christianitas aufgetreten war, zu besetzen.
Mit dem modernen Ausnahmezustand ist
der Widerstand gegen Tyrannen, in denen
im Mittelalter lediglich bose Einzelerschei-
nungen gesehen werden konnten, sinnlos
geworden. Nunmehr herrschen die Auf-
standischen — total.

Damit wird die Ausnahme zur Regel. In
den Blick der Radikalen kommt die blofle
Existenz, der mit reiner Gewalt begegnet
wird. Kafkas Figuren werden als Kronzeu-
gen eines Rechts im Ausnahmezustand zi-
tiert. Das Recht wird zum Spiel in Variatio-
nen. Es klingt vermessen, einen reinigenden
Charakter dieses Spiels anzunehmen, denkt
man an das Geschehen im 20. Jahrhundert.

Das Unerbittliche, das Faszinierende der
Darstellung Agambens lebt vom Pathos des
Notstandes, der den Ausnahmezustand
rechtfertigen sollte — damals, heute. Agam-
ben nimmt teil an diesem Pathos, tbertrigt
es auf uns, macht uns vergessen, dass es
doch die biopolitische Maschine ist, die uns
in diesem Pathos in Bann hilt — auch wenn
er sie eher beildufig erwahnt. Das Anhalten
der Maschine soll standig getibt werden, ob-
wohl dies selbstredend sinnlos ist.

ZfP 52.]g. 1/2005

Agambens biopolitische Rekonstruktion
unserer Rechtsgeschichte liest sich wie ein
apokalyptisches Menetekel. Nicht nur die
diachrone Sichtweise, auch die Bezugnah-
men auf einzelne Texte und politische Phi-
nomene geben ihm recht. Es ist das Pathos
der Unentrinnbarkeit, das hier spricht. Es
verstellt den Blick auf das, wovon der Aus-
nahmezustand Ausnahme ist, unterschligt
die lebensweltliche und religiose Veranke-
rung von Recht. Es lasst tibersehen, dass es
jenseits der Maschinenhaftigkeit, in der sich
Verordnungen in der okonomisch-politi-
schen Ordnung durchsetzen, Orte des Spre-
chens gibt. Es gibt den Mut von Dissidenten
bis heute, gelegentlich auch mutige Sonder-
voten gegen herrschende Tendenzen (wie
das Sondervotum des Supreme Court-Rich-
ters Scalia, der gegen die Tendenz der US-Si-
cherheitspolitik fir das verfassungsmaflig
garantierte Recht des einzelnen eintrat). Fur
Momente kehrt die mit der Revolution ver-
leugnete auctoritas im Sinne lebensweltli-
cher Macht zuriick und wendet sich gegen
die Usurpation derselben in der biopoliti-
schen Maschine.

Salzburg Helmut Koblenberger

Paolo PRODI: Eine Geschichte der Gerech-
tigkeit. Vom Recht Gottes zum modernen
Rechtsstaat. Aus dem Italienischen von An-
nette Seemann. Miinchen 2003. Verlag
C. H. Beck. 488 S., Leinen, 44,90 EUR

Dieses Werk des Bologneser Historikers, der
viele Jahre Direktor des Istituto germano-ita-
lico in Trient war, ist in mehrfacher Hinsicht
ein Einschnitt in gewohnte Historiographie
von Recht und Rechtstheorie. Zum einen ist
es entschieden europiisch orientiert. Dies
zeigt sich am Diskussionskontext. Nicht
durchwegs allgemein bekannte Autorititen
aus unterschiedlichen »Diskursen« der letz-
ten Jahrzehnte wie Jean Gaudemet oder Pi-
erre Legendre bilden einen selbstverstandli-
chen Hintergrund der Blickrichtung der
Darstellung. Das hindert nicht, dass viele De-
tails anhand italienischer Sekundarliteratur in
den Anmerkungen ausgefiihrt werden. Euro-
pa ist fiir Prodi aber keineswegs etwas selbst-
verstandlich Gegebenes, schon gar nicht in

IP 21673.216.36, am 20.01.2026, 05:53:20. Inhalt.

‘mit, fr oder In KI-Systemen, KI-Modallen oder Generativen


https://doi.org/10.5771/0044-3360-2005-1-122

134 Buchbesprechungen

dem modernen Sinn, der etwa in der Priam-
bel zum Entwurf des EU-Konvents fiir eine
Verfassung der EU zum Ausdruck kommt.
Europa in dem spezifischen Sinn, in dem der
Autor die Gerechtigkeitsgeschichte als Ge-
schichte eines Dualismus von konkurrieren-
den Rechtsordnungen von Kirche und Staat,
die zur modernen Freiheit des Gewissens ge-
fuhrt hat, nachzeichnet, ist vergangen. Hier-
fur steht etwa Jacques Elluls Diagnose, dass
die Allgegenwart des positiven Rechts in al-
len Lebensbereichen zu einem »Selbstmord
des Rechts« fiihre. So wird das Buch zu einer
Retrospektive. Damit hingt eng zusammen,
dass Prodi nicht eine Ideengeschichte
schreibt, sondern eine Geschichte der Ord-
nungen, in denen Recht soziale Wirklichkeit
ist, in denen Begriffe und Worte oft unter-
schiedliche Bedeutungen annehmen. Ent-
sprechend vielfiltig sind die Materialien, auf
die Prodi sich bezieht. Es geht ihm um eine
(keineswegs »interdisziplinire«) Zusammen-
hangsbetrachtung von der Vielzahl der Foren
aus, in denen Normen zu Zwang oder Strafe
werden. Das Normative ist aber keineswegs
auf das Strafrecht reduziert. Vielmehr kommt
der weite Horizont, der sich von der Schuld
zur Siinde und Straftat im Umfeld der ein-
schlagigen Einstellungen, Theorien und In-
stitutionalisierungen erstreckt, in den Blick.
Insbesondere wird die Zeit seit dem Ende
des Imperium Romanum behandelt. Der
Westen trennt sich vom Osten Konstantino-
pels, in dem die Kirche vom Reich nicht ge-
trennt ist und sich kein autonomes kirchli-
ches Recht ausbildet. Prodi sieht den Beginn
der typisch europdischen Rechtswirklich-
keit in der frihmittelalterlichen Gesetzge-
bung bei den germanischen Volkern, die in
einer offenen Ordnung von personengebun-
denen Treuebeziehungen besteht und nach
einer Verschmelzung mit der kirchlichen
Ordnung, die in der Erwartung des Jiingsten
Gerichtes steht, strebt. Seither steht die Ge-
schichte des europiischen Rechts in der
wechselnden Beziehung zwischen kirch-
lichen und nichtkirchlichen Foren der
Rechtsprechung. Die kirchlichen Foren ha-
ben es mit einer spezifisch romisch-juristisch
gefassten Bufipraxis zu tun, die von anderen
religiosen Reinigungsritualen deutlich unter-
schieden ist und wesentlich die durch Siinde
in Frage gestellte Zugehorigkeit zur Ge-

meinschaft der Kirche, die sich im Unter-
schied zu Sekten nicht als Gemeinschaft von
Vollkommenen versteht, zum Thema hat.
Im Einheitsstreben der sich herausbilden-
den westeuropaischen Ordnung wird der
Unterschied kirchlicher und nicht-kirch-
licher Ordnungen deutlich. Immer stirker
treten die zunachst sich nebeneinander ent-
wickelnden lokalen und kirchlichen Foren
zueinander in Konkurrenz. Die altkirchliche
Buflliturgie wird unter dem Einfluss der
Buflbiicher und der Privatbeichte im Um-
kreis der irischen Monche zum Buflsakra-
ment. Darin findet das mit Abilard zum
Thema gewordene Gewissen eine als Ge-
richtsverfahren institutionalisierte Form.
Diese ist von der kirchlichen Strafgerichts-
barkeit zu unterscheiden, die zunehmend das
Modell fir die neue weltliche Gerichtsbar-
keit abgibt. Im Zusammenhang mit den casi
reservati, der dem Papst allein vorbehaltenen
Entscheidungsvollmacht, sieht Prodi die mit
dem Papsttum als Modell sich entwickelnde
Furstenherrschaft. Ein Kirche und weltliche
Herrschaft verbindendes Rechtssystem (wie
es etwa Ivo von Chartres im Blick hatte)
kommt nicht zustande. Es bildet sich ein In-
und Gegeneinander universeller und parti-
kularer Zustindigkeiten heraus. Das »Na-
turrecht«, das in Variationen seit Cicero
rémisches Rechtsdenken entscheidend ge-
pragt hat, ist nicht stark genug, um eine insti-
tutionalisierte Uniformierung zu bewirken.
Nur im Inquisitionsverfahren wird der
Kompetenzenpluralismus, zugleich die Un-
abhingigkeit des Gewissensforums aufgeho-
ben. Mit dem Einfluss der Aristotelesstudien
- insbesondere nach 1300 — zeigt sich, dass es
der Kirche trotz Rekurs aufs Naturrecht
nicht gelingt, den gesamten Bereich des
Rechts zu beherrschen. Einerseits nimmt der
zivilrechtliche Einfluss auf das Kirchenrecht
zu, andererseits wird mit theologischen Ge-
sichtspunkten eine Moralsphire Thema, die
von der nichtkirchlichen wie der kirchlichen
Rechtssphire unabhingig ist. Es scheint,
dass das Sakrament nicht mehr Au8eres und
Inneres versohnt. Ockham zeigt deutlich den
Unterschied zwischen gottlichem Recht und
Naturrecht auf. Jean Gerson warnte davor,
kirchliche Vorschriften ohne weiteres als
gottliches Gesetz auszugeben. Man ahnt,
dass der Dualismus zwischen der kirchlichen

IP 21673.216.36, am 20.01.2026, 05:53:20. Inhalt.

mit, fr oder In KI- Jenerativen


https://doi.org/10.5771/0044-3360-2005-1-122

Kritik 135

und der weltlichen Ordnung zu einem Dua-
lismus von Gewissen und kirchlicher bzw.
sich herausbildender staatlicher Autoritat
wird. Die ungeklirte Zuordnung von Gewis-
sen, kirchlicher und weltlicher Rechtspre-
chung fordert aber eine epochale Wende.
Eine freie philosophische Diskussion tber
das Naturrecht unabhingig von theologi-
schen Vorgaben setzt ein. Herrschaft wird
nicht mehr als ein notwendiges Ubel be-
trachtet, sondern als Gestaltung der Lebens-
bedingungen unter Berticksichtigung nicht
zuletzt okonomischer Interessen. Prodi zeigt
die sich trennenden Wege in die neue Zeit. Im
katholischen Bereich und in den Lindern der
Reformation steht man vor derselben Auf-
gabe, die drei Foren — Gewissen, Kirche und
Staat — einander zuzuordnen. Mit der von
Cajetan entwickelten Lehre von der Kirche
als einer societas perfecta setzt sich die ka-
tholische Kirche als Reprasentation eines
gottlich-natiirlichen Naturrechts. Dies zeigt
sich im Kirchenstaat, dem Modell absoluter
Herrschaft, dem Campanella eine ins Utopi-
sche weisende Gestalt verleiht. Der Vollzug
einer zentralistischen Kontrollfunktion
fuhrt zu einem Staatsrecht in Kirchenfragen,
das sich insbesondere im Zusammenhang der
Konkordate (mit den Territorialstaaten) aus-
bildet. Zugleich wird in der nachtridentini-
schen Kirche eine eigenstindige normativ-
ethische Dimension beansprucht. Der spani-
schen Naturrechtslehre z. B. von Sudrez ge-
lingt es, die Autonomie des staatlichen posi-
tiven Rechts mit dem ethisch-Normativen
zu verbinden. Dieses wird in den Orden der
Gegenreformation (z. B. bei den Jesuiten)
mit einer »praktischen Theologie« begriin-
det und in Kasuistik und einer juristisch ver-
standenen Beichtpraxis umgesetzt. In den
Lindern der lutherischen Reformation wird
die Kirche zu einem unsichtbaren Band zwi-
schen einem autonomen Staat und einer sich
zunehmend autonomisierenden Moral, die
bei Kant ihre Hochform erreicht. Calvins
Auffassung zeigt die Tendenz zur Sakralisie-
rung des positiven Rechts auf dem Hinter-
grund eines im Sinne des Dekalogs aufgefass-
ten Naturrechts. Insgesamt lisst sich
erkennen, dass mit der Entsakramentalisie-
rung des Bufiverfahrens eine »Kriminalisie-
rung der Sinde« einsetzt. In Absetzung von
Michel Foucaults Studien tber das neuzeitli-

ZfP 52.]g. 1/2005

che Uberwachen und Strafen sicht Prodi in
der kirchlichen Zustindigkeit fiir Familien-
fragen eine Art Schutz vor der Ubermacht
staatlichen Zugriffs.

In immer neuen Anliufen halt der Autor
seine Sicht uber grofle Zeitspannen in der
Geschichte der Ideen und Institutionen des
Normativen durch. Sein Sinn fir Ambiva-
lenzen lisst Phinomene in den Blick treten.
Der Leser findet viele aufschlussreiche Sei-
tenblicke auf mafligebende Autoren in einem
weniger vertrauten Kontext. So erscheint
Pascal mit seiner Kritik an der Moglichkeit
von Positivierung der gottlichen Gerechtig-
keit als Wegbereiter revolutioniren Den-
kens. Wer das Weiterwirken historischer
Dispositionen in Betracht zieht, ist in hohe-
rem Mafle resistent gegentiber vermeintlich
Neuem. Die Reformation versteht besser,
wer beachtet, dass die evangelischen Kirchen
das kanonische Recht als subsididres Recht
beibehielten.

Der Naturrechtsbegriff erweist sich als
entscheidendes Vehikel der Transformation
in der Auffassung des Normativen, das
gottliches Recht in positives Recht authebt.
Mit der franzosischen Revolution ist dieser
Prozess in sein entscheidendes Stadium ge-
treten. Von daher empfiehlt sich ein neuer
Blick auf die »Sdkularisierung«. Man erfahrt
sie als einen atemberaubenden Positivie-
rungsprozess, der in die »gefihrliche Zen-
sur« des politisch Korrekten auf positiv-
rechtlicher Ebene, die Moral und Gewissen
als eigenstindige Dimension nicht aner-
kennt, fuhrt (vgl. S. 344). Prodi hat vielfach
nur dem Spezialisten vertraute Quellen und
Themen einem breiteren Publikum zuging-
lich gemacht. Er hat die Vielgestaltigkeit des
Normativen auf dem europiischen Weg in
die Moderne gezeigt. Und er hat das Ver-
dienst, das Gefahrdungspotenzial der sich in
der Gegenwart zuspitzenden Entwicklung
deutlich benannt zu haben.

Salzburg Helmut Koblenberger

IP 21673.216.36, am 20.01.2026, 05:53:20. Inhalt.

mit, fr oder In KI- Jenerativen


https://doi.org/10.5771/0044-3360-2005-1-122

136 Buchbesprechungen

Claus LEGGEWIE: Die Globalisierung und
thre Gegner. Miinchen 2003. Verlag C. H.
Beck. 206 S. Softcover 9,90 EUR.

Das rosarote Image der Globalisierung ist
durch den Borsen-Crash der vergangenen
Jahre verblichen, die einstige Ablehnung des
Protestes gegen die Globalisierung wird da-
gegen schwicher: Die Gegner erhalten Zu-
stimmung, Unterstitzung und regen Zulauf.
Zu deutlich ist namlich geworden, welche
negativen Konsequenzen die neo-liberale
Form der globalen wirtschaftlichen und fi-
nanziellen Verflechtungen zeitigen. Diese
Umkehrung der Bewertungen versucht
Claus Leggewie, der sich als »teilnehmender
Beobachter« versteht, zu belegen und zu be-
griinden, aber auch zu kritisieren, um dann
Wege in eine globale Demokratie zu skizzie-
ren. Die 6konomische und finanzielle Glo-
balisierung neo-liberaler Form, so wie wir
sie kennen gelernt haben, wird in dieser
Darstellung allerdings fast vollstindig aus-
geblendet. Dafiir zeigt der Autor positive
Aspekte, welche eine ausgewogene Globali-
sierung - zumindest potenziell - aufzuwei-
sen hat.

Leggewie versucht, die Feinde, Gegner
und Kritiker der Globalisierung zu typisie-
ren, um so zwei relevante Richtungen des
Protestes herauszuarbeiten. Da ist zunichst
der medien- und deshalb o6ffentlichkeits-
wirksame »Protest der Strafle«; diese aufler-
parlamentarische ~ Protestbewegung  hat
durch ihre — auch gewaltsamen — Aktionen
den Stein ins Rollen gebracht. Doch wie
schon bei den fritheren sozialen Bewegun-
gen ist es bei Ablehnung nicht geblieben,
vielmehr haben sie Gegen-Kompetenz ge-
bildet, die — als Nicht-Regierungs-Organi-
sationen (NRO) bezeichnet — inzwischen als
Lobbies wachsenden Einflufl an den Ver-
handlungstischen vor allem international
einflussreicher Organisationen gewinnen.

Das Problem daran ist: Die NRO sind
von niemandem legitimiert, haben keinen
einsechbaren Prozeff der Meinungsbildung,
legen keine Rechenschaft ab, vertreten auch
keineswegs Mehrheiten. Problematisch ist
das deshalb, weil die echte Demokratisie-
rung politischer Entscheidungen zu den
wichtigsten Forderungen der NRO zihlt,
die langst in einem Netzwerk lokaler, regio-

naler und globaler Initiativen weltweit agie-
ren und dadurch eine Vorform transnationa-
ler Demokratie bilden. Denn je globaler
politisch-6konomische Entscheidungen
wirken, desto transnationaler miissen sie ge-
troffen werden, fordert der Autor.

Die neo-liberal geprigte Form der Globa-
lisierung scheint am Ende angelangt, nicht
zuletzt dank des Engagements dieser erst-
mals weltweit vertretenen Protestbewegung,
die sich als NRO Zutritt zu den Foren der
Macht verschaffte. IThre Aufgabe sei es nun,
meint Leggewie, durch eine intelligente De-
Globalisierung auf die Erhaltung und Be-
reitstellung weltoffentlicher Kollektivguiter
zu dringen. Dazu mussten sie allerdings ihr
eigenes Demokratiedefizit abbauen, um in
nicht mehr territorial gebundener Form
transnationale Partizipation und Reprisen-
tation zu ermoglichen, die sich am besten in
regional verfassten Foderationen organisie-
ren lasse.

Miinchen Bernd M. Malunat

Martin R. SCHUTZ: Jowrnalistische Tugen-
den. Leitplanken einer Standesethik. Wies-
baden 2003. Westdentscher Verlag, 250 S.,
kart., 49,90 EUR

Nach moralischer Domestizierung gesell-
schaftlicher Institutionen wird in demokrati-
schen Gesellschaften immer dann gerufen,
wenn die Macht dieser Institutionen sich der
politischen Kontrolle zu entziehen scheint.
Die moralische Domestizierung der Massen-
medien ist dementsprechend seit der Etablie-
rung von Pressefreiheit und demokratischer
Staatsform in Westeuropa und den USA ein
Dauerthema, auch wenn der Ruf nach einer
eigenstandigen Medienethik als Teilbereich
der Angewandten Ethik eine verhaltnismafig
junge Erscheinung ist. In seinem ebenso ge-
lehrten wie elegant geschriebenen Buch Jour-
nalistische Tugenden, das aus einer Basler
Dissertation hervorgegangen ist, verteidigt
Martin R. Schiitz die moralische Selbstregu-
lierungskraft der Medien gegen allfallige Do-
mestizierungsversuche von staatlicher Seite.
Zugleich verschreibt Schiitz — Philosoph und
praktizierender Journalist in Personalunion —
den medialen Akteuren, den Journalisten

IP 21673.216.36, am 20.01.2026, 05:53:20. Inhalt.

‘mit, fr oder In KI-Systemen, KI-Modallen oder Generativen


https://doi.org/10.5771/0044-3360-2005-1-122

Kritik 137

jedweder Sparte und jedweden Mediums,
eine eigentliche tugendethische Rosskur, die
ihnen dazu verhelfen soll, ihren Beruf verant-
wortungsvoll auszuiben. Denn Schiitz muss
feststellen, dass wohlfeile Appelle ans Gewis-
sen der Journalisten allein nicht ausreichen,
um das Informationsinteresse der medien-
konsumierenden Offentlichkeit und das
moralische Interesse einer demokratischen
Gesellschaft vor dem Profiterwirtschaftungs-
druck der privaten Medieneigentiimer zu
schiitzen. Da mag es zwar Richtlinien jour-
nalistischer Sorgfaltspflicht geben, die von
den Journalisten aber immer dann beiseite
gelegt werden, wenn eine schlecht verbiirgte,
jedoch sensationelle Nachricht Auflagenstei-
gerung oder Zuschauerzustrom verspricht.
Schuitz verbindet den individualethischen
Anspruch des aufklarerischen Denkens, wie
er in gingigen medienethischen Entwiirfen
vorherrscht, mit einem dezidiert tugendethi-
schen Rahmenwerk, ohne eben nach staatli-
chen Ordnungsmichten zu rufen, wo sie
seines Erachtens nicht hingehoren. Die er-
kenntnistheoretischen ~ Grundentscheidun-
gen, die er fillt, tendieren in Richtung Kon-
struktivismus, was insofern nicht
unproblematisch ist, als die harsche Kritik,
die er etwa unter dem Stichwort »Boulevardi-
sierung« am gegenwartigen Medienbetrieb
anbringt, eigentlich auf einem korrespon-
denztheoretischen Wahrheitsverstandnis be-
ruht. Denn diese Kritik muss implizieren,
dass es eine Wahrheit, einen »wahren Sach-
verhalt irgendwo da draussen« gibt, dem eine
mediale Darstellung eben mehr oder weniger
entspricht —je weniger, desto schlechter ist die
Darstellung. Massenmedien, insofern sie ei-
nen Informationsauftrag wahrnehmen (auf
dessen Wahrnehmung eine funktionierende
demokratische Gesellschaft vermutlich ange-
wiesen ist), unterscheiden sich damit katego-
rial von fiktionaler Wirklichkeitsgestaltung,
wie sie etwa Belletristik betreibt. Also auch
wenn man wie Schitz mit konstruktivisti-
schen Positionen liebiugelt und den Massen-
medien die Macht einriumt, Weltbilder zu
konstruieren (vgl. S. 49), wird man sich, will
man Uberhaupt eine Grundlage der Kritik ha-
ben, einen erkenntnistheoretischen Rest-Rea-
lismus erhalten miissen. Dies tut Schiitz
durchaus (was tibrigens schon an seinen Mot-
ti, Platon, Politeia 485d, und Johannes 8, 32,

ZfP 52.]g. 1/2005

deutlich wird), indem er niamlich im Kon-
struktivismus trotz seiner eigenen Sympathi-
en so etwas wie eine journalistische Berufs-
krankheit entdeckt, die jede Manipulation des
zu bearbeitenden Materials zu erlauben
scheint, da ja unsere Bilder von der Wirklich-
keit ohnehin nur konstruiert seien. Schiitz
wird nicht mude, solches Vorgehen als
»Selbsttauschung« und »Selbstkonditionie-
rung« (S. 52) der »Medienschaffenden« zu
brandmarken (»Medienschaffende« schaffen
offenbar nicht nur Meldungen und Medien,
sondern ganze Welten), die zu einer »unbe-
wusst sich einschleichenden Manipulation des
Manipulators« (S. 54) fuhrten. Als Leser hitte
man sich neben den von Schiitz gegebenen,
detailreichen wahrnehmungsphysiologischen
und wahrnehmungspsychologischen Erorte-
rungen des »Medienschaffens« und des Me-
dienkonsums noch genauere Auskiinfte zum
Zusammenhang zwischen dem von ithm selbst
privilegierten Konstruktivismus und dem la-
tenten Rest-Realismus gewtinscht.

Besonders eindringlich ist Schiitzens Stu-
die da, wo sie unmittelbar aus dem Medien-
alltag schopft und kontrapunktierend dazu
literarische Beispiele heranzieht — etwa von
Aldous Huxley, Erich Kistner oder Fried-
rich Diirrenmatt —, die die Gefahren media-
ler Selbst- und Fremdmanipulation scho-
nungslos offenlegen. Beiflend wird Schiitz in
einer »kleinen Phinomenologie des Boule-
vards«, dem er im einzelnen vorhilt, dass er
eine (falsche) Nihe von Rezipient und Ge-
genstand suggeriere, das Private offentlich
mache, Ordnung zerstore, skandalisiere,
personalisiere und schlieflich selbstreferen-
tiell sei. Da ist der aufklirungskonservative
Mahner, der im »Verlust der Literalitit« (S. 7)
die Vernichtung der Grundlagen demokrati-
schen Zusammenlebens erkennt, in seinem
Element — auch wenn manch einer, wie der
Rezensent, die Gegenrechnung aufmachen
wirde, also z. B. gerne fragte, ob die Boule-
vardisierung nicht gerade zur Stabilisierung
bestehender Ordnungen einen erheblichen
Beitrag leiste.

Sein tugendethisches Programm entfaltet
Schiitz im vierten und letzten Hauptteil des
Werkes, der die journalistisch Tatigen als
wichtige Elemente ciner demokratischen Of-
fentlichkeit in die Pflicht nimmt. Dazu setzt
er »Leitplanken fiir den [journalistischen]

IP 21673.216.36, am 20.01.2026, 05:53:20. Inhalt.

mit, fr oder In KI- Jenerativen


https://doi.org/10.5771/0044-3360-2005-1-122

138 Buchbesprechungen

Berufsalltag« (S. 128), und zwar in Gestalt
von Tugenden, die dem Akteur Orientierung
in konkreten Situationen geben sollen. Es
sind dies Besonnenheit, Tapferkeit, Weisheit
und Klugheit, Wahrhaftigkeit und Offenheit,
schliefflich Gerechtigkeit. Zur Absicherung
dieser Tugenden dient Schiitz die ganze tu-
gendethische Tradition seit Platon und Aris-
toteles, ohne dabei doch deren metaphy-
sischen Unterbau mitreproduzieren zu
mussen. Dies lisst den tugendethischen Teil
erfreulich praxisnah erscheinen: Selbst wer in
der Ethik allgemein nicht mehr so ganz an
die Erfolgsaussichten tugendethischer Kon-
zepte glauben will, wird nach der Lektire
gerne einraumen, dass sie fiir das ausgewahl-
te Segment menschlichen Handelns, eben das
journalistische Mediatorentum, viel Sinn er-
geben.

Zweifellos ist Schiitz mit seinem Werk ein
wesentlicher Beitrag zur medienethischen
Diskussion gelungen, das wichtige neue Ak-
zente setzt und es daher verdient, breit rezi-
piert zu werden — gerade auch von den jour-
nalistischen Praktikern, denen es ebensoviel
zu sagen hat wie den professionellen Ethi-
kern.

Greifswald Andreas Urs Sommer

IP 21673.216.36, am 20.01.2026, 05:53:20.

mit, fr oder In KI-


https://doi.org/10.5771/0044-3360-2005-1-122

