
5. Die praktische Irrelevanz des Gesellschaftsvertrags

Eine dritte utilitaristische Strategie zur Kritik der Intuition einer Ver­
schiedenheit von Personen setzt bei der angeblichen praktischen Irrele­
vanz des Kriteriums des Gesellschaftsvertrages an. Das Ideal des Gesell­
schaftsvertrags, so lautet etwa die These von Russell Hardin in Morality 
Mithin the Limits of Reason, habe keinen Bezug zur gesellschaftlichen 
Realität. Solange die anspruchsvollen Anwendungsbedingungen der 
Vertragstheorie nicht vorliegen, stifte die Berufung auf dieses Ideal des 
Gesellschaftsvertrags mehr Schaden als Nutzen; solange die idealen 
Umstände nicht anzutreffen sind, die zur Anwendung der kontraktuali- 
stisch legitimierten Gerechtigkeitsprinzipien notwendig sind, solange 
unser Gebrauch des theoretischen oder praktischen Vemunftvermögens 
vielfach mangelhaft ist, solange unser Denken und Handeln in verschie­
dener Hinsicht von einer faktischen Irrationalität gekennzeichnet ist, 
wird sich das vertragstheoretische Modell für das wirkliche politische 
Leben als unbrauchbar erweisen.

Der pragmatischere Utilitarismus ist auf ideale Umstände nicht an­
gewiesen; er gibt sich mit schrittweisen Veränderungen zufrieden und 
hat für gegebene Situationen auch ganz konkrete Verbesserungsvor­
schläge. Die der grundlegenden Intuition einer Verschiedenheit von 
Personen und dem Ideal des Gesellschaftsvertrags innewohnende Logik 
eines Alles oder Nichts kennt der Utilitarismus nicht. Die allgemeine 
Zustimmung wird immer in der Form eines einfachen Ja oder Nein 
gegeben; die Maximierung des Gesamtnutzens läßt sich im Gegensatz 
dazu auf einer Skala des Mehr oder Weniger messen; das kommt einer 
besseren Handhabe des utilitaristischen Ideals in der gesellschaftlichen 
Wirklichkeit zugute:
„The ideal rules are presumably some not very distant variant of some present 
rules. Like ,incrementalists‘ among political scientists we should frame our 
ideal code by improving the present rules.“ (Brandt GR, 290)

Den Utilitaristen erscheint daher der Gesellschaftsvertrag bestenfalls als 
utopisch im Sinne seiner absoluten Wirkungslosigkeit und schlimm­

163

https://doi.org/10.5771/9783495993903-163 - am 17.01.2026, 14:46:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993903-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


stenfalls als schädlich für die konkreten Aufgaben der Politik.35 Der 
Utilitarismus nimmt dagegen die sozialen und psychologischen Um­
stände, wie er sie vorfindet; zu jedem Zeitpunkt und in jeder Situation 
hat der Utilitarismus eine Antwort darauf, was von einer moralischen 
Perspektive aus zu tun ist; theoretisch jedenfalls sind seine Antworten 
sehr einfach: “Handle auf eine Weise oder errichte politische Institutio­
nen so, daß Du dadurch den Gesamtnutzen vermehrst.”36

Dieses Kapitel will ich mit einigen methodologischen Vorbemerkun­
gen zum Begriff der Relevanz im allgemeinen und der praktischen Rele­
vanz im besonderen eröffnen (5. 1). Dann will ich mit der Unterschei­
dung der beiden Bereiche fortfahren, auf die der Relevanzbegriff ange­
wendet werden kann. Diese beiden Bereiche entsprechen den beiden 
möglichen Verfehlungen der Rationalität und der Moralität: Die Wil­
lensschwäche stellt ein psychologisches Versagen der Rationalität beim 
Selbst dar (5. 2 ); und die ungerechte Gesellschaft ist durch eine bloß 
partielle Befolgung der Konzeption der politischen Gerechtigkeit cha­
rakterisiert (5. 3 ). Die Verfehlung der Rationalität bei einer Person ist 
von ihrer Verfehlung der Moralität zu unterscheiden, denn schließlich 
gibt es auch willensstarke Verbrecher. Außerdem ist die Verfehlung der 
Moralität bei einer Gesellschaft von einer Verfehlung der Rationalität zu 
unterscheiden, denn schließlich gibt es auch ungerechte Gesellschaften, 
die rational im Sinne einer bloß instrumentalen, sozial-pragmatischen 
Zweckrationalität sind. Anschließend wende ich mich ausführlich dem 

35 Utopien, das hat Paul Ricoeur in seinen Lectures on Ideology and Utopia (1986) gezeigt 
haben nicht nur eine wichtige positive Aufgabe der Kritik bestehender Verhältnisse, der sub­
versiven Imagination von alternativen Möglichkeiten zu den bestehenden Verhältnissen; sie 
können pathologisch dann wirken, wenn sie den Menschen zu einer Flucht vor der Wirklich­
keit veranlassen und dazu fuhren, daß er sich in Träumen verliert und darüber das eigenver­
antwortliche Handeln vergißt. Die Utilitaristen können, Max Webers Terminologie aufgrei- 
fend, den Vertragstheoretikem den Vorwurf machen, eine bloße Gesinnungsethik zu for­
mulieren, die gegenüber der Wett der Politik und ihren vielfältigen Widersprüchen keine 
Verantwortung zeigen kann; Habermas wiederholt diesen Vorwurf, wenn er behauptet, daß die 
philosophischen Moraltheoretiker sich bei der Begründung von Gerechtigkeitsprinzipien „so 
weit von der Realität zeitgenössischer Gesellschaften entfernen, daß sie Schwierigkeiten haben, 
Bedingungen für die Realisierung dieser Grundsätze zu spezifizieren.“ (FG, 62)
36 Von der spezifischen Schwierigkeit des Utilitarismus, daß nämlich auch er das Ideal eines 
maximalen globalen Gesamtnutzens verfolgt und sich nicht mit einer lokalen Verbesserung 
zufrieden geben kann, wollen wir hier absehen. Eine lokale Verbesserung kann einer globalen 
Verbesserung im Wege stehen (Elster 1979, 9f); und eine globale Verbesserung kann viel­
leicht nur über den Umweg einer lokalen Verschlechterung erreicht werden. Das setzt die 
Bereitschaft voraus, Abstriche an der sofortigen Realisierung des augenblicklich größtmögli­
chen Nutzens zu machen. Wie sollte man aber herausfinden können, welche Gesellschaftsord­
nung nun den größtmöglichen Gesamtnutzen realisiert, wenn nicht dadurch, daß man ver­
schiedene Möglichkeiten ausprobiert? Doch was würden bei einer solchen Versuchsreihe wohl 
die gesammelten Fehlversuche kosten? Auch das utilitaristische Ideal einer Maximierung des 
Gesamtnutzens könnte sich auf diese Weise als praktisch irrelevant erweisen.

164

https://doi.org/10.5771/9783495993903-163 - am 17.01.2026, 14:46:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993903-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Problem der Verteilung der kollektiven Verantwortung in einer politi­
schen Gemeinschaft zu (5. 4 ). Zuletzt diskutiere ich die Pathologien 
und die strategischen Möglichkeiten zum Mißbrauch und zur Manipu­
lation theoretischer Irrationalität unter nicht-idealen Umständen (5. 5 ).

5. 1. Der Begriff der praktischen Relevanz

Die Relevanz einer bestimmten Information ist zweifach bestimmt: 
zuerst durch die Anstrengung, die es dem Empfänger kostet, sie aufzu­
nehmen und zu verarbeiten, und dann durch die tatsächliche Auswir­
kung, die sie im jeweiligen Kommunikationskontext haben wird:
"The relevance of a Stimulus is determined by two factors: the effort needed to 
process it optimally, and the cognitive effects this optimal processing achieves." 
(Sperber/Wilson 1986, 156f.; vgl. Grice 1975; Putnam 1981, 201f.)

Auch für die praktische Relevanz einer Moraltheorie sind diese Vorbe­
dingungen zu beachten. Einerseits muß es möglich sein, sie mit einer 
nicht übermenschlichen Anstrengung zu verstehen; andererseits muß 
eine Moraltheorie Auswirkungen bei der beabsichtigten Verwirklichung 
von moralischen Zielen und Forderungen in konkreten historischen 
Kontexten zeitigen können; sie muß auf die Umstände und Situation 
ihres jeweiligen Adressaten eingehen und Rücksicht nehmen. Einfache 
Formeln, die von unrealistischen Voraussetzungen ausgehen, sind daher 
nur von begrenztem Wert für die Menschen, die sich um die Errichtung 
einer gerechten Gesellschaft bemühen.

In einer ersten Annäherung können wir drei Ebenen der praktischen 
Relevanz einer Moraltheorie unterscheiden (Kettner 1992, 321). Erstens 
können wir von einer interpretativen oder auch hermeneutischen Rele­
vanz dann sprechen, wenn die betreffende Theorie mit ihrer spezifischen 
Begrifflichkeit dem Handelnden auch die Möglichkeit einer Selbstver­
ständigung, die Möglichkeit zur Identifikation seiner Handlungsmotive 
und -dispositionen, seiner Absichten und Ziele anbietet. Der Handelnde 
kann dann seine Absichten in den Begriffen, mit denen eine Moraltheo­
rie operiert, wiedererkennen. Wut wäre das Beispiel der Attribution 
eines Gefühls, das immer von einer unmittelbaren interpretativen Rele­
vanz sein wird. Wie sollte etwa die Zuschreibung von Wut möglich sein, 
wenn sie nicht mit einer Selbstzuschreibung der betreffenden Person, 
daß sie nämlich wütend ist, einhergeht (Gibbard 1990, 143; vgl. Ch. 
Taylor 1985a, 45 - 76)? So verfügen beispielsweise auch die Begriffe der 
Scham oder der Empörung für die emotionalen Reaktionen auf mora­

165

https://doi.org/10.5771/9783495993903-163 - am 17.01.2026, 14:46:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993903-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


lisch nicht zu rechtfertigende Handlungen über eine unmittelbare inter­
pretative Relevanz (Strawson 1974); ähnliches gilt für die Möglichkeit 
der Zuschreibung des Leidens, die ebenfalls von bestimmten intentiona­
len Zuständen des Betroffenen abhängig ist (Hare MT, 92).

Zweitens können wir den Begriff der kritischen oder auch legitimato- 
rischen Relevanz einer Moraltheorie einfuhren, die es einer Person er­
laubt, das Handeln einer anderen Person oder die Normen etwa eines 
Rechtssystems zu kritisieren oder zu rechtfertigen; eine Moraltheorie 
wäre dann auf konkrete Handlungen und Institutionen anwendbar und 
erlaubt deren Evaluierung. Dabei ergibt sich hier oft das Problem, daß 
die kritische Relevanz einer Theorie auf die interpretative Relevanz 
angewiesen bleibt, um tatsächlich Einfluß auf das Handeln einer Person 
oder mehrerer Personen in einer Gesellschaft zu gewinnen. Erst wenn 
das kritische Potential einer Moraltheorie Eingang in das Selbstver­
ständnis eines Individuums gefunden hat, können dort Gründe auch zu 
Motiven des moralischen Handelns werden (vgl. Abschnitt 7. 1). Wenn 
die hermeneutische Relevanz einer Theorie wesentlich die Handlungs­
motivation von Personen betrifft, so stellt ihnen die kritische Relevanz 
einer Theorie Maßstäbe auch zur Rechtfertigung ihrer Handlungen und 
der Mißbilligung von Handlungen anderer Personen bereit.

Drittens schließlich können wir dann von einer effektiven historisch­
politischen oder auch psychologisch-personalen Relevanz einer Theorie 
sprechen, wenn sie neben dem Potential zur bloßen Kritik oder Recht­
fertigung auch Veränderungen in einem bestimmten Kontext auslösen 
kann; dann läßt sich ihre praktische Relevanz durch konkrete Beispiele 
bezeugen. Die historische Relevanz einer Theorie hängt davon ab, ob sie 
tatsächlich Einfluß auf das private oder politische Handeln der Men­
schen hat, die ihr Tun und Lassen an ihren Vorschriften ausrichten; die 
Idee der Menschenrechte könnte man als ein Beispiel dieser starken 
Version der historischen Relevanz einer moralischen Idee anfuhren; sie 
hat nicht nur das zwischenstaatliche Verhältnis einiger Staaten ver­
ändert, sondern auch die inneren Verfassungen vieler Staaten auf eine 
neue Basis gestellt (Kettner 1992, 327). Die historische Relevanz einer 
Moraltheorie beinhaltet dabei nicht nur die allmähliche Annäherung der 
Realität an eine Idealvorstellung; sie setzt darüber hinaus voraus, daß 
diese Annäherung auch durch die Orientierung an diesem Ideal ausge­
löst wurde.

Selbst wenn die interpretative Relevanz noch die schwächste und die 
am wenigsten anspruchsvolle Form der praktischen Relevanz darstellt, 
so wird sie doch nicht, wie Kettner (ibid.) behauptet, schon von den 
beiden anderen Formen der Relevanz vorausgesetzt oder impliziert. Die 
Psychoanalyse ist zwar von einer kritischen Relevanz und kann auch 

166

https://doi.org/10.5771/9783495993903-163 - am 17.01.2026, 14:46:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993903-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


historische oder, im Falle einer Person, biographische Relevanz gewin­
nen, ohne daß sie jedoch auf einer interpretativen Relevanz fußt, die 
dem Handelnden von Beginn an ein Selbstverständnis seiner Motive 
und Absichten anbietet. Erst nach und nach wird die Person während 
einer erfolgreichen Therapie lernen, ihre Handlungen und ihre Situation 
neu zu beschreiben, und erst so nimmt auch die kritische oder biogra­
phische Relevanz der Theorie des /Analytikers Gestalt an; deshalb muß 
die interpretative Relevanz nicht als eine jeder Form der historischen 
Relevanz implizite Form der Relevanz angesehen werden. Sie mag erst 
die Auswirkung der letzteren sein. Auch für moralische Theorien 
könnte gelten, daß ein gesellschaftlicher Wandel aufgrund von nicht 
notwendig moralischen Motiven oder Zielen hervorgebracht wurde; erst 
nachträglich wird ein neues Selbstverständnis und eine neue Selbstbe­
schreibung im Lichte dieser Moraltheorie möglich und notwendig.

Die kritischen und historischen Formen der Relevanz sind dagegen je 
nach Auswirkung, die sie in der politischen Realität einer Gesellschaft 
oder auch der psychologischen Realität einer Person haben, voneinander 
zu unterscheiden. Eine Moraltheorie mit kritischer Relevanz bietet zwar 
einen Weg an, um den Übergang von nicht-idealen zu idealen Verhält­
nissen aufzuzeigen und möglich zu machen; ob dieser Weg jedoch 
gangbar ist, hat erst die politische Realität selbst zu erweisen. Die histo­
rische Relevanz einer Moraltheorie ist deshalb selbst den besten Absich­
ten des Menschen entzogen. So muß eine Moraltheorie, die für sich 
historische Relevanz beansprucht, nicht notwendig von kritischer Rele­
vanz sein, denn gerade Utopien ohne konkrete Verhaltensanweisungen 
in der jeweiligen Situation können sich im Nachhinein als durchaus 
historisch relevant erweisen. Trotzdem wird jede Moraltheorie, die we­
nigstens von kritischer Relevanz zu sein beansprucht, auch einen mögli­
chen Weg zur Transition von nicht-idealen zu idealen Verhältnissen 
aufzeigen und dabei die Art und Weise der Implementierung des morali­
schen Ideals deutlich machen.

5. 2. Das Problem der Irrationalität: Willensschwäche

Wir können zwei Bereiche unterscheiden, innerhalb welcher die prakti­
sche Relevanz einer Moraltheorie auf dem Spiel steht: das Selbst und 
die Gesellschaft insgesamt. Wir können diese zwei Gebiete als die Be­
reiche der personalen und der politischen Ethik identifizieren. Die per­
sonale Ethik bezieht sich primär auf ein Selbstverhältnis, und eines 
ihrer vordringlichsten Probleme ist das Verhältnis zwischen morali- 

167

https://doi.org/10.5771/9783495993903-163 - am 17.01.2026, 14:46:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993903-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sehen Forderungen und der Sorge um ein gutes Leben; zwischen diesen 
beiden Polen eines rechten und eines guten Lebens können vielerlei 
Spannungen auftreten, die der eigentliche Gegenstand der Ethik sind. 
Die politische Ethik beschäftigt sich hauptsächlich mit dem Verhältnis 
verschiedener Individuen; und sie hat näherhin den Staat und das 
Rechtssystem als institutionellen Rahmen dieser zwischenmenschlichen 
Beziehungen im Blickfeld.

Personale und politische Ethik sind nun einerseits voneinander unab­
hängige Gebiete, und das natürlich vor allem in einem liberalen Rechts­
system, dennoch gibt es wechselseitige Verweisungszusammenhänge 
(Höffe PG, 60): Neben den konzeptuellen Strukturanalogien zwischen 
intrapersonalen und interpersonalen Verteilungsproblemen, die Vertei­
lung von anfallenden Kosten und zu erwartendem Nutzen stellt sich ja 
für das Individuum in der Zeit ebenso wie zwischen verschiedenen Indi­
viduen in einer Gesellschaft, gibt es auch zahlreiche empirische Interde­
pendenzen (vgl. Nussbaum 1980, Nida-Rümelin 1993, 152). Und bei 
diesen empirischen Zusammenhängen geht es nun auch um die ver­
schiedenen Varianten von Irrationalität und Immoralität als möglichen 
Pathologien der Verteilung von Gütern innerhalb eines einzigen Lebens 
und zwischen verschiedenen Personen; auf beiden Gebieten können 
Pathologien unterschiedlichster Art auftreten, die die praktische Umset­
zung und Anwendung einer Moraltheorie erschweren. Sowohl die ethi­
sche als auch die politische Realität sind natürlich durch eine Mixtur 
von Rationalität und Irrationalität, eine Mixtur auch von Moralität und 
Immoralität charakterisiert; eine Person kann die Selbstbeherrschung 
verlieren, und ein politisches Regime kann der Herrschaft über eine 
Gesellschaft verlustig gehen.37

Aber Personen wie auch Gesellschaften können Vorsorge gegen den 
Verlust der Selbstherrschaft, gegen Willensschwäche oder Anarchie 
treffen: Odysseus läßt sich von seinen Matrosen an den Schiffsmast 
binden, um der vom Gesang der Sirenen ausgehenden Versuchung wi­
derstehen zu können; und Gesellschaften können sich durch eine Ver­
fassung, durch die freiwillige Einbindung etwa auch in supra-nationale 
Zusammenschlüsse gegen Versuchungen des Augenblicks absichem 

37 Meyer streicht hierbei auch den Zusammenhang von petsonaler Selbstbeherrschung als 
Voraussetzung von menschlicher Würde und der Möglichkeit, seine Rechte gegenüber anderen 
Personen einzufordem, heraus: „A person who has human dignity is fundamentally a person 
who is self-possessed; he at least has the capacity to give direction to his own life. The fact 
that he is self-possessed implies that he is not possessed by either of two potential enemies 
to his dignity; other people or random, uncontrolled desires from within. ... The value of 
our capacity to claim rights relies on our capcity to control ourselves, to direct our own 
lives. ... What would be the value of rights for an entity which by its very Constitution cannot 
exercise self-control? “ (1989, 533f.; vgl. auch Rinderle 1994a)

168

https://doi.org/10.5771/9783495993903-163 - am 17.01.2026, 14:46:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993903-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


(Elster 1979, 37). Die praktische Relevanz einer Moraltheorie wird sich 
daran messen lassen, wie sie das für sie kennzeichnende Verhältnis von 
Moralität und Rationalität zu den realen Bedingungen ihrer Anwendung 
und Verwirklichung in Beziehung setzt. Elster hat auf diese partiellen 
Strukturanalogien wie auch die kausal-empirischen Interdependenzen 
des intrapersonal-temporalen und des interpersonal-sozialen Koordina­
tionsproblems aufmerksam gemacht:
“Weakness of will is a collective action problem within the person, with the 
‘individuals’ being successive time slices or ‘selves’. It is better for all selves if 
they all show moderation than it is if they all yield to temptation, but for any 
given seif - that is, for the person at any given occasion - there seems to be no 
reason not to give in. To be sure, the asymmetry of time and the individibility of 
persons make for differences between this case and Standard collective action 
Problems, but I nevertheless believe that the assimilation can be quite illumi- 
nating.” (1985b, 138; vgl. Ainslie 1986; Schelling 1984: 3. The Intimate Contest 
for Self-Command, 57- 82)

Die Willensschwäche kann mit Hilfe der Kooperation anderer Personen 
bekämpft werden und umgekehrt kann ein System der Kooperation mit 
Hilfe von Willensstärke etabliert und erhalten werden. Interpersonale 
Kooperation ist also auf eine minimales Ausmaß an intrapersonaler 
Koordination angewiesen; und umgekehrt können die Mitmenschen 
einer Person oft helfen, die Herrschaft über sich selbst wieder zurückzu­
gewinnen. Im internationalen Kontext ist das nicht viel anders: Zwi­
schenstaatliche Kooperation setzt ein Mindestmaß an binnenstaatlicher 
Kooperation voraus; umgekehrt kann eine wohlgeordnete Staatenge­
meinschaft einem schwachen Mitglied unterstützend unter die Arme 
greifen und eventuell einen wesentlichen Beitrag zur Stabilisierung 
eines bestimmten Regimes leisten (Elster 1985a, 264).

Wenden wir uns zunächst der intrapersonalen Verfehlung der prakti­
schen Rationalität zu, so werden wir mit dem Phänomen der Willens­
schwäche konfrontiert. Willensschwäche zeigt eine Person, die entgegen 
ihrem eigenen besten Urteil handelt; die Gründe, die ihr selbst zufolge 
für eine Handlung sprechen, erweisen sich nicht als stark genug, um sie 
auch zu dieser Handlung zu motivieren (Elster 1985a, 250; vgl. David­
son 1980. 2. How is Weakness of the Will Possible? 21 - 42; Pears 
1984). Wenn man so will, kann man die Willensschwäche als ein intra­
personales Koordinations- oder Kooperationsproblem ansehen. Der 
Trittbrettfahrer wird uns in Analogie dazu im nächsten Abschnitt als ein 
Beispiel eines interpersonalen Kooperationsproblems gelten.

Von Willensschwäche spricht man dann, wenn eine Person nicht ge­
mäß ihrem eigenen praktischen Urteil handelt; eine Person möchte lie­

169

https://doi.org/10.5771/9783495993903-163 - am 17.01.2026, 14:46:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993903-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ber nicht rauchen, doch aufgrund mangelnder Selbstkontrolle kann sie 
diese gut begründete Präferenz nicht umsetzen. Davidson (1980, 22) 
wendet sich nun gegen eine quasi manichäistische Erklärung des Phä­
nomens der Inkontinenz: Die Willensschwäche läßt sich nicht so verste­
hen, daß irrationale Kräfte unseren Willen unterwerfen und gefügig 
machen; denn für die Willensschwäche ist charakteristisch, daß es die 
betreffende Person durchaus für möglich hält, ihrem Urteil gemäß zu 
handeln; sonst wäre sie einfach hilflos fremden Kräften, „ an allen force 
overwhelming his or her will" (Davidson 1982, 294; vgl. Pears 1984, 
16), ausgeliefert, sie würde unter einem inneren Zwang stehen, der den 
Willen nicht schwach, sondern unfrei machen würde. Eine derart von a- 
rationalen psychischen Kräften erzwungene Handlung würde aber 
Zweifel an ihrer Intentionalität aufkommen lassen, ließe sich weder als 
rational noch als irrational verstehen und könnte im strengen Sinne 
nicht mehr als Handlung der betreffenden Person bezeichnet werden.

Eine willensschwache Person kann sich eben nicht gegenüber be­
stimmten Neigungen, die ihrem eigenen Urteil widersprechen, durchset­
zen, es fehlt ihr an der notwendigen Selbstbeherrschung. Daher bein­
haltet die Willensschwäche immer auch ein Element des Einverständ­
nisses: wir erlauben es bestimmten Neigungen die Oberhand über unser 
Handeln zu erlangen; wir willigen ein und geben Impulsen nach, die uns 
zu Handlungen veranlassen, die dem eigenen Urteil widersprechen. Die 
Irrationalität der Willensschwäche ist deshalb in einer strukturellen 
Inkohärenz zu sehen; die willensschwache Person handelt nicht nur 
entgegen ihrem eigenen Urteil, sie handelt vor allem auch entgegen 
einem höhergeordneten Prinzip das besagt, daß sie ihren eigenen Urtei­
len entsprechend handeln sollte. Allein darin ist die spezifische Form 
der Irrationalität der Willensschwäche zu sehen:
,A purely formal description of what is irrational in an akratic act is, then, that 
the agent goes against his own second-order principle that he ought to act on 
what he holds to be best, everything considered. ... For though his motive for 
ignoring his principle was a reason for ignoring the principle, it was not a rea- 
son against the principle itself, and so when it entered in this second way, it was 
irrelevant as a reason, to the principle and to the action. The iirationality de- 
pends on the distinction between a reason for having, or acting on, a principle, 
and a reason for the principle.“ (Davidson 1982, 297, vgl. auch Rawls TJ § 85: 
The Unity of the Self, 560 - 567)

Diese Form des irrationalen Handelns ist nur dann angemessen zu ver­
stehen, wenn wir sie einer Person zuschreiben, die nur in Ausnahmefal­
len irrational handelt. Wäre die Willensschwäche der Grundzug des 
Charakters einer Person, so würde es schwerfallen, überhaupt von Wil­
lensschwäche zu sprechen. Nur aufgrund einer Attribution von Rationa­

170

https://doi.org/10.5771/9783495993903-163 - am 17.01.2026, 14:46:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993903-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


lität kann man in bestimmten Fällen eine Abweichung von diesem all­
gemeinen Maßstab feststellen und deshalb auch von Willensschwäche 
sprechen; nur vor dem Hintergrund einer in den meisten Fällen gegebe­
nen Rationalität läßt sich ein partial irrationales Phänomen wie dasjeni­
ge der Willensschwäche konstatieren. Von einer Person, die permanent 
ihren eigenen besten Urteilen zuwider handelt, müßt man wohl sagen, 
daß sie überhaupt nicht über jenes höhergeordnete Prinzip, jeweils ihren 
eigenen Urteilen gemäß zu handeln, verfugt. Und wäre ein solche 
Person überhaupt noch eine Person in unserem Sinne eines rationalen, 
handlungsfähigen Wesens?

Auch wenn die Willensschwäche ein gegenüber verschiedenen Theo­
rien der Rationalität (wie der Klugheit) und auch der Moralität neutrales 
Phänomen ist38, so steht sie doch der praktischen Relevanz jeder Kon­
zeption der praktischen Rationalität oder der Moralität im Wege. Denn 
die Theorie allein bedarf bestimmter von ihr unabhängiger Vorausset­
zungen im Motivationsapparat des Handelnden, um für die Praxis rele­
vant zu sein; wir werden auf die grundlegende Selbstbezüglichkeit der 
Verantwortlichkeit individueller und kollektiver Agenten noch zu spre­
chen kommen (Abschnitt 5. 4. 4 ). Zwar ist deshalb die Überwindung 
der Willensschwäche etwa durch die Realisierung einer Integrität der 
Person nicht schon hinreichende Voraussetzung für die Relevanz einer 
Moraltheorie, doch wenigstens ist sie eine notwendige Voraussetzung 
dafür.

Auch der willensstarke Mensch kann zwar den moralischen Forde­
rungen entgegenhandeln, doch der willensschwache Mensch wird sich 
an moralische Gebote nur aufgrund zufälliger empirischer Gegebenhei­
ten halten. Von einer Integrität der Person kann man bei der fehlenden 
moralischen Motivation und einer nur kontingenten Korrespondenz von 
praktischem Urteil und ausgeführter Handlung nicht sprechen; eine 
Person, die moralischen Geboten nur aus kontingenten, am Eigeninter­
esse orientierten Motiven befolgt, ließe sich als korrupt bezeichnen. 
Man kann hier nicht von einer genuinen Handlungsorientierung an 
einem moralischen Prinzip sprechen. Schließlich ist erst diese bewußte 
Orientierung an moralischen Prinzipien und deren Einflußnahme auf 
das Handeln die ausschlaggebende Komponente des moralischen Han­
delns.

38 Eine Diskontierung des erwarteten zukünftigen Nutzens und eine entsprechende zeitliche 
Relativierung von individuellen Präferenzen sind aufgrund von kognitiven Unsicherheiten 
bezüglich der wahrscheinlichen Folgen des Handelns und aufgrund von unterschiedlichen 
ethischen Weilhaltungen bei verschiedenen Personen nicht notwendig irrational (Elster 1983, 
7; vgl. Abschnitte 3. 3. und 4. 3. 2.).

171

https://doi.org/10.5771/9783495993903-163 - am 17.01.2026, 14:46:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993903-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Während die Willensschwäche eine Verfehlung der Rationalität beim 
Selbst darstellt, kann man das Phänomen des Trittbrettfahrers als eine 
Verfehlung einer Form der Moralität in der Gesellschaft auffassen; in 
beiden Fällen stehen wir vor dem Scheitern eines Kooperationspro­
blems. Das gegenwärtige Selbst verhält sich zum Beispiel gegenüber 
früheren Entscheidungen oder zukünftigen Folgen des Handelns indiffe­
rent; weder hält es sich an frühere Entscheidungen oder Versprechun­
gen noch bedenkt es die negativen Konsequenzen, die sein Verhalten in 
der Zukunft haben kann. Und ebenso wenig fühlt sich der Trittbrettfah­
rer an eigene Versprechungen gebunden, er nützt ein System fairer 
Regeln zu seinem eigenen Vorteil aus. Dieses System würde sofort zu­
sammenbrechen, wenn sich alle so wie er verhalten würden; wenn es 
keine funktionierende Kooperation gäbe, dann könnte man nicht mehr 
sinnvoll von einem Trittbrettfahrer sprechen; nicht alle Mitglieder einer 
Gesellschaft können schließlich Trittbrett fahren. Genauso verhält es 
sich mit der Willensschwäche; es muß schon eine rationale Motivations­
struktur vorhanden sein; und erst vor diesem Hintergrund gewinnen die 
Phänomene der Irrationalität und der Immoralität Profil; sowohl die 
Irrationalität als auch die Immoralität lassen sich somit nur als parasitä­
re Phänomene verstehen.

5. 3. Das Problem der Immoralität: Trittbrettfahrer

Für unseren Diskussionszusammenhang sind zwei Sachverhalte aus­
schlaggebend, die einer unmittelbaren Umsetzung der Moraltheorie in 
die ethische und politische Realität im Wege stehen. Rawls benennt 
zwei mögliche Gründe der Instabilität einer Konzeption der politischen 
Gerechtigkeit, und diese beiden Gesichtspunkte begrenzen gleichzeitig 
auch die Anwendbarkeit von Moralprinzipien in der nicht-idealen 
Wirklichkeit; der eine Grund wurzelt in einem ethischen Problem und 
der andere in einem allgemeinen politischen Problem:
"There are two sorts of tendencies leading to instability. From a self-interested 
point of view each person is tempted to shirk doing his share ... These tenden­
cies arising from self-interest lead to instability of the first kind. But since even 
with a sense of justice men’s compliance with a cooperative venture is predi- 
cated on the belief that others will do their part, citizens may be tempted to 
avoid making a contribution when they believe, or with reason suspect, that 
others are not making theirs. These tendencies arising from apprehensions about 
the faithfulness of others lead to instability of the second kind.” (TJ § 51, 336; 
zu motivationalen Defiziten bei der Kooperation und der mangelnden Zumut­

172

https://doi.org/10.5771/9783495993903-163 - am 17.01.2026, 14:46:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993903-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


barkeit bei einer fehlenden Kooperationsbereitschaft anderer Personen vgl. 
Nagel EP, 30; Habermas FG, 148)39

Einerseits mag es einfach das Eigeninteresse sein, dem man gegenüber 
den Geboten der Gerechtigkeit einen Vorrang einräumt; in diesem Fall 
stellt man die prudentielle Rationalität über die Moralität, man handelt 
zwar nicht irrational, doch unmoralisch. Oder aber es ist das unmorali­
sche Verhalten anderer Personen, das Anlaß gibt, sich seinerseits nicht 
nach den Geboten der Gerechtigkeit zu richten; man möchte einfach 
nicht ausgenützt werden. Das sind auch die beiden Gründe, warum man 
die Teilnahme an einem mehr oder weniger fairen System gesellschaftli­
cher Kooperation verweigern könnte. Man könnte das eigene Interesse 
bevorzugen und andere, die sich an die Regeln halten, auszunützen 
versuchen; dann handelt es sich um einen genuinen Mangel an morali­
scher Motivation; die Moraltheorie trifft in diesem Fall die für ihre 
Anwendbarkeit notwendigen psychologischen Voraussetzungen nicht 
an. Oder aber man will seinen Anteil nicht leisten, solange das die an­
deren auch nicht tun; in diesem Fall kann man nicht von fehlender 
moralischer Motivation sprechen; denn der eigene gute Wille wäre 
schon da, wenn nicht die gesellschaftlichen und politischen Verhältnisse 
- in Form etwa der mangelnden Kooperationswilligkeit anderer Perso­
nen - zu einer Asymmetrie fuhren würden. Es geht nicht um den Man­
gel an moralischer Motivation, sondern um die berechtigte Sorge um 
das eigene Leben angesichts der mangelnden moralischen Motivation 
anderer Personen; die moralischen Forderungen erscheinen dem Indivi­
duum unter diesen Umständen als nicht zumutbar.

Der Trittbrettfahrer mißachtet die Regeln eines kooperativen Systems 
aus einer vorrangigen Orientierung am Eigeninteresse. Schon Hobbes 

39 Eine eigene Betrachtung müßte darüber hinaus dem Bösen und spezieller dem politischen 
Bösen gelten. Die Regeln der Gerechtigkeit werden vom Bösen nicht nur zum eigenen Vorteil 
verletzt; sie werden vielmehr gerade deshalb verletzt, weil sie Regeln der Gerechtigkeit sind; 
vom eigenen Vorteil sieht der Böse, im Gegensatz zum ungerechten oder bloß schlechten 
Menschen, ab. Der ungerechte oder schlechte Mensch handelt unmoralisch, ohne daß er dabei 
die Absicht hätte die moralischen Normen zu verletzen; seine Motivation ist das Selbstinter­
esse. Der böse Mensch jedoch ist gerade daran interessiert, die moralischen Normen zu verlet­
zen; er ist gerade durch die Absicht der Verletzung moralischer Gebote motiviert: „ The unjust 
man seeks dominion for the sake of aims such as wealth and security which when appro- 
priately limited are legitimate. The bad man desires arbitrary power because he enjoys the 
sense of mastery which its exercise gives to him and he seeks social acclaim... By contrast, 
the evil man aspires to unjust rule precisely because it violates what independent persons 
would consent to in an original position of equality... What moves the evil man is the love 
of injustice. " (Rawls TJ § 66, 429; zum Problem des Bösen als einer Umkehrung der Hierar­
chie von Handlungsgrundsätzen vgj. Kant 1977: Bd. VIII. Die Religion innerhalb der Grenzen 
der bloßen Vernunft; Hampton 1990; Hare 1963: 9. Toleration and Fanaticism, 157 - 185 
und MT: JO. Fanaticism and amoralism, 169 - 187; Nabert 1970, 98)

173

https://doi.org/10.5771/9783495993903-163 - am 17.01.2026, 14:46:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993903-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


war mit diesem Problem konfrontiert, als er versuchte, dem Toren (fool) 
eine Antwort zu geben (Hobbes 1985: Kapitel XV), der Tor stellt den 
Zusammenhang von Moralität und Rationalität in Frage, die z. B. auch 
der Rawlsschen Gerechtigkeitstheorie zugrunde liegt; die prudentielle 
Rationalität ist sein oberster Maßstab, und wenn die Moral ihm dafür 
nicht zweckdienlich erscheint, wird er nicht zögern, ihre Gebote zu 
verletzen; nur kann er aus der Rawlsschen Perspektive nicht als Tor 
beschrieben werden; ihm geht ein Sinn für Gerechtigkeit ab; er ist des­
halb nicht schon notwendig irrational. Moralität und Rationalität befin­
den sich bei Rawls ja gerade in einem Verhältnis der wechselseitigen 
Differenz und Dependenz (vgl. Abschnitt 2. 2.). Gauthier, der ohne 
diese anspruchsvolle Voraussetzung eines Gerechtigkeitssinnes bei der 
Grundlegung seiner Theorie auszukommen versucht, verfolgt dagegen 
eine ähnliche Strategie wie Hobbes40:
„The Fool challenges the heart of the Connection between reason and morals 
that both Hobbes and we seek to establish - the rationality of accepting a moral 
constraint on the direct pursuit of one’s greatest utility “ (MA, 161)

Außerdem gibt es den gutwilligen Bürger, der bereit wäre, seinen Bei­
trag zu leisten, wenn denn die anderen ebenfalls ihren Beitrag leisten 
würden; doch solange dem nicht so ist, verweigert er aus verständlichen 
Gründen einseitige Vorleistungen zu bringen. Der Held kämpft für die 
Gerechtigkeit auch in ungerechten Verhältnissen, ohne auf den eigenen 
Vorteil zu sehen und mit großen persönlichen Opfern; der Heilige opfert 
sich bedingungslos für andere auf, ohne dabei unbedingt für eine bessere 
Gesellschaft zu kämpfen; die Verhältnisse in dieser Welt gelten ange­
sichts einer höheren Gerechtigkeit in einer anderen Welt nicht sehr viel 
(vgl. Wolf 1982). Kavka spricht hier in Anspielung auf die Goldene 
Regel von der Kupfernen Regel (Copper Rule), die den Handelnden von 
moralischen Regeln freistellt, wenn andere sie verletzen sollten (1986, 
378). Die Goldene Regel fordert, daß wir uns anderen gegenüber ver­
halten sollen, so wie wir wünschen, sie verhielten sich uns gegenüber. 
Die Kupferne Regel gibt dagegen Anweisungen dafür, wie wir uns für 
den Fall verhalten sollen, in dem sich die anderen uns gegenüber ver­
halten, so wie wir uns eigentlich nicht gegenüber anderen verhalten 

40 Nur schlägt Gauthier als Lösung eine psychologische Konversion zum „ constrained maxi- 
mizer“ (MA, 167) vor: „He must revise his conception of rationality, breaking the drect 
connection between reason and benefit.“ (MA, 162) Hobbes gibt dem Toren dagegen eine 
politische Antwort in Form eines absoluten Souveräns, der die Handlungsumstände des Toren 
so verändert, daß er sich zum kooperativen Verhalten gezwungen sehen wird; kritisch gegen­
über der Möglichkeit, das Dilemma mit Hilfe einer psychologischen Konversion zu lösen, 
äußert sich auch Hampton (1986, 206 und 217); sie setzt wie Hobbes auf eine politische 
Lösung, ergänzt diese gegenüber Hobbes‘ Modell aber um eine demokratische Dimension.

174

https://doi.org/10.5771/9783495993903-163 - am 17.01.2026, 14:46:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993903-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


wollten. Wir haben danach nur eine Verpflichtung zur Gegenseitigkeit', 
und diese gilt für Wohlverhalten genauso wie für Provokationen (vgl. 
Abschnitt 6. 3. 2 ). Je nach dem Verhalten der anderen reagieren wir 
entsprechend; Baier prägt hierzu den Begriff eines bedingt guten Wil­
lens (conditional good will', 1995, 186 - 193); nur birgt die Kupferne 
Regel die Gefahr in sich, daß man dem Teufelskreis der gegenseitigen 
Provozierbarkeit und der Reziprozität unkooperativen Verhaltens unter 
Umständen nicht entkommt.

Der Utilitarismus kann mit diesen Formen der Irrationalität und der 
Immoralität relativ tolerant umgehen, für ihn gibt es die Probleme nicht, 
die mit dem Trittbrettfahren und der Ausbeutung des moralisch Han­
delnden Zusammenhängen. Ist nur der Nutzen für die Gesellschaft grö­
ßer als die Kosten, dann sind dies nur Phänomene von sekundärer Be­
deutsamkeit; das Trittbrettfahren von nur einigen wenigen kann sich 
sogar als für den Kollektivnutzen vorteilhaft erweisen (Brandt GR, 269; 
Tuck 1979). Die wenigen, die sich bei einer allgemeinen Wasserknapp­
heit nicht an die Rationierung halten, fallen für die Aufrechterhaltung 
des Systems der Rationierung nicht ins Gewicht; doch der private Nut­
zen, den sie daraus ziehen, daß sie für sich selbst eine Ausnahme ma­
chen und sich gerade nicht wünschen, daß die Maximen ihres Handelns 
zu einem allgemeinen Gesetz werde, ist wesentlich höher als die mit 
ihrem Verhalten verbundenen Kosten für die Allgemeinheit; vorausge­
setzt natürlich, niemand weiß davon und die Zahl dieser Trittbrettfahrer 
hält sich in engen Grenzen.41 Solange nur einige Trittbrettfahrer den 
Fortbestand eines Kooperationssystems nicht gefährden, solange die 
moralischen Motive der anderen Personen ausreichen, um dieses koope­
rative Defizit auszugleichen, gibt es vom Standpunkt des Utilitarismus 
nichts gegen das Trittbrettfahren einzuwenden.

Aus diesem Grund kann der Utilitarismus auch praktisch relevanter 
als der Kontraktualismus erscheinen; zunächst ist er in einem psycholo­
gischen Sinne relevanter, da er seine Gebote an den individuellen oder 
kollektiven Agenten adressiert, und zwar unabhängig davon, ob andere 
dieselben Regeln befolgen oder nicht. Demgegenüber hat der Kontrak­
tualismus in einer Situation der Nicht-Befolgung seiner Gebote Schwie­

41 Elster spricht in diesem Zusammenhang auch von einer möglichen abnehmenden Grenz­
produktivität des kollektiven Handelns. Die Differenz hinsichtlich des Gesamtnutzens, die eine 
weitere Person, die einem Kooperationssystem beitritt, bewirkt kann - muß aber nicht not­
wendig - mit einer bereits hohen Anzahl von Kooperationsteilnehmem kleiner werden (Elster 
1985a, 239); sie kann sogar kleiner werden als die Kosten, welche diese Person als Kooperati­
onsteilnehmer zu tragen hat. In diesem Fall wäre es von einem utilitaristischen Standpunkt aus 
gesehen für diese Person sogar moralisch geboten, Trittbrett zu fahren, dem kooperativen 
Unternehmen nicht beizutreten und durch die Vermeidung des individuellen Opfers den Ge­
samtnutzen zu vermehren (zum Problem des kollektiven Handelns vgl. auch Hardin 1982).

175

https://doi.org/10.5771/9783495993903-163 - am 17.01.2026, 14:46:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993903-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


rigkeiten, eine psychologisch plausible Theorie einer möglichen Reali­
sierung von Verhältnissen zu artikulieren, in denen die vertragstheore­
tisch fundierten Prinzipien dann ohne übermäßig große Kosten ange­
wendet werden können. In A Theory of Justice gibt es dazu nur einige 
Randbemerkungen zum Problem der Prinzipien der natürlichen Pflich­
ten (natural duties), welche die Errichtung einer gerechten Gesellschaft 
zum Gegenstand haben und ebenfalls von den Parteien im Urzustand 
ausgewählt werden (TJ § 51: The Arguments for the Principles of Natu­
ral Duty, 333 - 342).

Bestimmte Formen eines Institutionen-Utilitarismus könnten die an­
geblich übergroßen Ansprüche des Utilitarismus an die personale Moral 
des Mitglieds einer Gesellschaft abschwächen, denn sie verlangen nicht 
einmal, daß das einzelne Mitglied einer utilitaristischen Gesellschaft 
einen minimalen Gerechtigkeitssinn habe. Institutionen haben generell 
die Aufgabe, das Individuum von kognitiven, motivationalen und orga­
nisatorischen Defiziten zu entlasten (Habermas FG, 147 - 149). Die 
Arbeit wird durch die Zuweisung von Verantwortlichkeiten auf effektive 
Weise geteilt. Die moralische Arbeit übernimmt der Staat; die rationale 
Nutzenmaximierung übernimmt das von starken eigensüchtigen Motiva­
tionen angetriebene Individuum. Die Institutionen und die Gesetze wer­
den so gestaltet, daß jedes Individuum immer zum größtmöglichen Ge­
samtnutzen beiträgt, selbst wenn es dazu weder motiviert ist noch dies 
beabsichtigt. In diesem Falle müßte der Utilitarismus auch nicht, wie 
Williams argumentiert hat (1981, 1; vgl. Abschnitt 7. 2 ), die Integrität 
der Person verletzen; schließlich kann die Person durchaus ihren beson­
deren Projekten nachgehen und Verpflichtungen nachkommen, ohne 
zur unparteiischen Nutzenkalkulation verpflichtet zu sein.

Eine Kritik des Utilitarismus, die eine unzulässige Überforderung 
oder Überbeanspruchung der einzelnen Person moniert, ist daher auch 
an die falsche Adresse gerichtet. Eine Moraltheorie kann man nicht 
dafür verantwortlich machen, daß sich einige Personen faktisch nicht 
nach ihr richten oder nicht nach ihr richten wollen.42 Die fehlende moti­
vationale Ressource für eine gebotene Handlung ist sicher kein hinrei­

42 Der hohe Anspruch einer Morattheorie kann nicht unbedingt als ein triftiges Argument 
gegen sie gelten: “Morality demands what it demands, and if people find it difficult to live 
up to those demands, that only shows what everyone Icnows anyway: that people are not, in 
general, morally very good. ” (Scheffler HM, 17f.) Oder wie Scanlon schreibt: “Simply to 
demand freedom fron moral requirements in the name of freedom to pursue one 's indi­
vidual projects is unconvincing." (1984, 140) Selbst wenn „die Anerkennung eines unbe­
dingten Vorrangs der Moral... die moralische Motivation auf Seiten der Subjekte moralischen 
Handelns“ zerstört (Seel 1995, 350), so stellt dieser psychologische Einwand nicht grundsätz­
lich den Vorrang da- Moral in Frage. Seels Versuch der Entkräftung dieses Einwands könnte 
sich deshalb auch als unnötig erweisen.

176

https://doi.org/10.5771/9783495993903-163 - am 17.01.2026, 14:46:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993903-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


chendes Argument gegen dieses Gebot selbst; eine anspruchsvolle Moral 
ist nicht immer identisch mit einem falschen Moralismus. Der Hinweis 
auf den hohen Anspruch einer Moraltheorie gegen deren praktische 
Relevanz ist deshalb unberechtigt, da es nicht der hohe Anspruch einer 
Theorie ist, der für den eventuell verlorengegangenen Bezug zur Praxis 
einzustehen hat; es sind die betroffenen Personen, an die sich eine Mo­
raltheorie als verantwortungsvolle Agenten wendet und die für die mo­
ralischen Verfehlungen oder Unterlassungen zu kritisieren sind. Die 
Notwendigkeit einer großen praktischen Anstrengung allein hat keinen 
Einfluß auf die Beurteilung der praktischen Relevanz einer Moraltheo­
rie.

Trittbrettfahrer können sich demnach auch als einzelne durchaus ra­
tional - im Sinne der Orientierung an ihrem eigenen Nutzen - verhalten; 
sie können sogar rational im Sinne der Steigerung des Gesamtnutzens 
handeln; unter der Voraussetzung allerdings, daß sie die Ausnahme 
bleiben. Man könnte im Utilitarismus die Berechtigung zum Trittbrett­
fahren etwa per Los bestimmen. Der Vertragstheorie muß dagegen das 
Phänomen des Trittbrettfahrens wenigstens als ungerecht gelten, denn 
manche profitieren hier immer von der Kooperationswilligkeit der ande­
ren, und dem würden die Parteien auch eines hypothetischen Gesell­
schaftsvertrags nicht zustimmen können. Da die Gerechtig­
keitsprinzipien Ergebnis einer kollektiv rationalen Entscheidung im 
Urzustand sind, ist die Existenz von Trittbrettfahrern auch kollektiv 
irrational:
"From the standpoint of the original position, the principles of justice are col- 
lectively rational; everyone may expect to improve his Situation if all comply 
with these principles, at least in comparison with what his prospects would be 
in the absence of any agreement. General egoism represents this no-agreement 
point. ... Nevertheless, from the perspective of one man, both first person and 
free-rider egoism would be still better. ... in everyday life an individual, if he is 
so inclined, can sometimes win even greater benefits for himself by taking 
advantage of the cooperative efforts of others." (Rawls TJ § 76, 496f.)

Warum kann man sagen, daß der Trittbrettfahrer von einem morali­
schen oder gesellschaftlichen Standpunkt aus irrational handelt? Ist 
denn der moralische Standpunkt, der bei Rawls in der Form des Urzu­
stands bestimmt ist, gleichzusetzen mit einem kollektiv-rationalen 
Standpunkt (vgl. ähnlich Baier 1995, 234)? Und wenn das so ist, wel­
cher Konzeption der Rationalität bedient sich dann diese kollektive 
Sicht der Dinge? Beim Utilitarismus ist diese Frage schnell beantwortet: 
Der moralische Standpunkt wird dort mit einer instrumentalistisch-ma- 
ximalistischen Rationalitätskonzeption identifiziert, die eine Aggrega- 
tion der Nutzenfünktionen aller Individuen in einer Gesellschaft bein-

177

https://doi.org/10.5771/9783495993903-163 - am 17.01.2026, 14:46:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993903-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


haltet. Doch welche Form der Rationalität liegt dem Urzustand zu­
grunde? Diese Antwort bleibt uns Rawls in/1 Theory ofJustice zunächst 
noch schuldig, denn Rationalität taucht dort nur in der instrumentalisti- 
schen und nutzenmaximierenden Form der einzelnen Partien auf, die 
am Gesellschaftsvertrag im Urzustand teilnehmen.

Der Utilitarismus ist in der Lage, sowohl eine kollektive Konzeption 
der Rationalität anzugeben als auch die Möglichkeit einer Divergenz 
von individueller und kollektiver Rationalität zu erklären - wenn auch 
nicht zu überbrücken. Solange wir aber nicht in der Lage sind, eine 
nicht-utilitaristische Sicht gesellschaftlicher Rationalität zu formulieren, 
kann uns eigentlich nur der Utilitarismus eine Beschreibung des Tritt­
brettfahrers in Form einer sozialen Irrationalität liefern. Eine der wich­
tigen Fragen, denen wir nachzugehen haben, betrifft also die Form der 
kollektiven Rationalität innerhalb der Vertragstheorie; parallel dazu 
haben wir auch eine Konzeption der Moralität zu berücksichtigen, die 
sich auf das Selbstverhältnis des Individuums bezieht und sich nicht nur 
auf dessen soziale Rolle beschränkt.

Das Phänomen des Trittbrettfahrens kann als mögliche Quelle der In­
stabilität eines gerechten politischen Systems angesehen werden; das 
Trittbrettfahren, so zeigt Douglass North, kann aber auch eine mögliche 
Quelle der Stabilität eines ungerechten politischen Systems sein!
"The free rider accounts for the stability of States throughout history. The costs 
to the individual of opposing the coercive forces of the state have traditionally 
resulted in apathy and acceptance of the state's rules, no matter how oppres- 
sive."(1981, 36)

Vom Individuum aus gesehen können nämlich die Kosten des Gehor­
sams gegenüber einem Tyrannen wesentlich geringer sein als die Kosten 
der individuellen Auflehnung und der Rebellion. Trotzdem können 
gleichzeitig die aggregierten kollektiven Kosten des Gehorsams, der die 
Stabilität dieses Unrechtsregimes zur Folge hat, die aggregierten kollek­
tiven Kosten einer Rebellion und der Einrichtung einer neuen, gerechte­
ren Herrschaftsordnung weit übersteigen. Das Individuum, das die In­
itiative ergreift, hätte diese kollektiven Kosten auf die eigene Kappe zu 
nehmen, es hätte sie in seiner individuellen Kosten-Nutzen-Bilanz zu 
verbuchen, die dann eben ein großes Defizit aufweisen würde. Nur wem 
die Gerechtigkeit selbst als das oberste Gut erscheint, kann dieses Defi­
zit mit Hilfe eines moralischen Gewinns oder Nutzens wieder ausgegli­
chen werden. Denn nicht zuletzt sind die Unterdrücker selbst nichts als 
Trittbrettfahrer, die gewissermaßen aus der mangelnden Opferbereit­

es

https://doi.org/10.5771/9783495993903-163 - am 17.01.2026, 14:46:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993903-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


schäft und der Feigheit ihrer Untertanen einen Vorteil ziehen; deshalb 
ist auch Norths Vertrauen in eine Reform von oben nicht angebracht:

"Institutional innovation will come from rulers rather than constituents since 
the latter would always face the free rider problem. The ruler will, on his side, 
continue to innovate institutional change to adjust to changing relative prices 
since he has no free rider problem.” (Ibid., 36)

North meint, daß institutionelle Innovationen immer von den Regieren­
den ausgehen müssen, die dieses Trittbrettfahrerproblem nicht haben 
(Ibid., 32); doch scheint er dabei zu übersehen, daß auch die Herrschen­
den eine je individuelle Konzeption der Rationalität haben, ihren eige­
nen Nutzen verfolgen und nicht nur in Formen der kollektiven Rationa­
lität denken. Warum also sollten sie das Opfer bringen, das ihre Unter­
tanen nicht zu bringen bereit sind?

Sicher ist es richtig, die Kosten für den Initiator einer Reform von 
oben geringer zu veranschlagen, denn ein Herrscher wird eben nicht die 
gleichen Sanktionen zu befurchten haben wie ein Untertan. Dennoch 
wird es nach North zu dieser Reform von oben nur dann kommen, wenn 
der Herrscher auch selbst einen persönlichen Vorteil dabei erblicken 
kann; und daß dem so sein wird, ist eher unwahrscheinlich. Hierin ist 
die Stärke und zugleich die Schwäche einer Theorie des institutionellen 
Wandels wie deijenigen von North auszumachen, die den Anlaß zu 
Veränderungen allein in einerseits individuellen und andererseits auch 
kollektiven Kosten-Nutzen-Kalkulationen sieht; das rational kalkulie­
rende Individuum wird sich meistens eher den Gegebenheiten anpassen; 
und der Standpunkt des kollektiven Nutzens - der ja auch vom wohl­
meinenden Beobachter eingenommen wird - ist für die Bedürfnisse der 
realen Politik zunächst einmal vollkommen wirkungslos; so hat auch 
der Utilitarismus ein Problem der praktischen Relevanz seiner Theorie.

Einige Vertreter des Utilitarismus haben allerdings versucht, die 
praktische Relevanz der utilitaristischen Moraltheorie unter Umständen 
von individueller und kollektiver Irrationalität durch entsprechende Mo­
difikationen zu gewährleisten. Regan schlägt deshalb eine Version des 
kooperativen Utilitarismus vor, die die mögliche Interferenz von koope­
rationsunwilligen Personen berücksichtigt (5. 3. 1); Murphy begrenzt 
die hohen Ansprüche einer utilitaristischen Moraltheorie, um sie ange­
sichts der Existenz von Trittbrettfahrem psychologisch plausibel zu 
machen (5. 3. 2 ); Sen entwickelt aus einer Sorge um die politisch Rele­
vanz einer Moraltheorie die Idee eines Konsequentialismus von Rechten 
(5. 3. 3 ); und Hardin versucht mit seiner Version eines institutionellen 
Utilitarismus zugleich die Individuen von moralischen Überforderungen 

179

https://doi.org/10.5771/9783495993903-163 - am 17.01.2026, 14:46:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993903-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


zu entlasten wie auch die Effektivität von politischem, kollektivem Han­
deln zu sichern (5. 3. 4 ).

5. 3. 1. Kooperativer Utilitarismus

Donald Regan hat in Utilitarianism and Co-operation eine interessante 
Variante eines kooperativen Utilitarismus für nicht-ideale Umstände 
entwickelt. Nach diesem kooperativen Utilitarismus werden die Han­
delnden zunächst dazu angehalten, diejenigen zu identifizieren, die 
kooperationsbereit sind; auf der Basis dieser Identifikation wird dann 
entschieden, was getan werden kann, um den Gesamtnutzen zu maxi­
mieren. Denn die Kooperationswilligen haben nun die besonderen Um­
stände des sozialen Faktums zu berücksichtigen, daß es Personen gibt, 
die nicht bereit sind zu kooperieren. Es wird also nicht von der völlig 
unrealistischen Annahme ausgegangen, daß sich alle auf die im utilitari­
stischen Sinne geforderte Maxime einer Vermehrung des Gesamtnut­
zens einlassen; dennoch wird ein den Umständen entsprechender Ver­
such gemacht, das bestmögliche Ergebnis zu erreichen.

Die Vorschläge von Regan treten nicht als Kritik an der Vertrags­
theorie auf; aber sie belegen, daß der Utilitarismus flexibel mit nicht­
idealen Umständen umgehen kann. Diese Flexibilität ist es ja eben, die 
dem Ideal des Gesellschaftsvertrags nach Meinung vieler Utilitaristen 
abgeht. Regans Version des kooperativen Utilitarismus erlaubt, eine 
Moraltheorie auch auf nicht-ideale Verhältnisse anzuwenden; und nä- 
herhin bietet diese Version eines kooperativen Utilitarismus die Mög­
lichkeit, selbst bei einer nur partiellen Befolgung einer Gerechtigkeits­
konzeption noch gemäß dieser Konzeption das Beste - hier in Form 
einer Maximierung des Gesamtnutzens - zu tun. Das Kriterium der 
Adaptierbarkeit einer Theorie an nicht-ideale Verhältnisse, also ihrer 
praktischen Relevanz, besteht nach Regan in der Kalkulation der Fol­
gen, die eine Interaktion des - jetzt im Sinne einer utilitaristischen 
Theorie - moralischen Verhaltens der einen Gruppe mit dem unmorali­
schen Verhalten der anderen Gruppe haben wird.
"A theory T is adaptable if and only if the agents who satisfy T, whoever and 
however numerous they may be, are guaranteed to produce the best conse- 
quences possible as a group, given the behaviour of everyone eise.” (UC, 106)

Bei dieser Idee eines kooperativen Utilitarismus im Zusammenhang mit 
der praktischen Relevanz einer Intuition der Verschiedenheit von Perso­
nen geht es nicht so sehr um die Strukturanalogien bzw. -differenzen 
der intra- und interpersonalen Verteilung von Gütern oder um das Be­

180

https://doi.org/10.5771/9783495993903-163 - am 17.01.2026, 14:46:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993903-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


griffsverhältnis von Rationalität und Moralität; nicht mehr geht es auch 
um die praktische Irrelevanz einer mit dieser Intuition der Verschieden­
heit von Personen angeblich zusammenhängenden individualistischen 
Handlungstheorie. Für die praktische Relevanz einer Moraltheorie be­
darf es auch der Rücksichtsnahme auf die Handlungen anderer Perso­
nen, und gerade diese Berücksichtigung will ein kooperativer Utilitaris­
mus leisten. Er nimmt nicht nur das einzelne und von anderen abge­
trennte Verhalten in den Blick; er betrachtet auch das Verhalten anderer 
Personen, und er betrachtet die Möglichkeiten, wie diejenigen, die sich 
der utilitaristischen Moraltheorie verpflichtet fühlen, am besten als 
Gruppe reagieren können, wenn sie sich in einer Gesellschaft von Un­
gläubigen befinden, die sich nicht generell an die Maximierungsregeln 
des Utilitarismus halten.

Obgleich wir die Verschiedenheit von Personen bislang unter dem 
Aspekt der Wohlfahrtsverteilung an verschiedene Personen betrachtet 
haben, kommen Personen nun nicht nur als Rezipienten, sondern auch 
als Produzenten von Gütern ins Spiel. Sie sind nicht nur passive Pati­
enten des Handelns anderer, sie sind selbst verantwortliche Agenten bei 
der Produktion von Gütern und ... Übeln. Auch als Produzenten von 
Gütern lassen sich Personen nun aber als getrennte Personen oder als 
eine kollektive Gruppe verstehen, je nachdem, wo der Ursprung einer 
Handlung gesehen und ein Subjekt der Verantwortung ausgemacht 
wird; sowohl Individuen als auch Kollektive können Adressaten einer 
Moraltheorie sein. Eine vollständige Moraltheorie beinhaltet nicht nur 
eine Theorie der Rechte, nicht nur die Begründung von Ansprüchen an 
das Lassen (negative oder Abwehr-Rechte) und Tun (positive oder so­
ziale Rechte) anderer; sie bedarf auch der Ergänzung durch die diesen 
Rechten korrespondierenden Pflichten, also der Ansprüche anderer an 
unser Tun und Lassen (Scheffler HM, 98f). Dieser Aspekt des verant­
wortlichen Handelns von Akteuren wird sicherlich in den Moraltheorien 
von Parfit und Hare nicht genügend berücksichtigt; es geht nun nicht 
mehr um die Verteilung von Gütern, sondern um die Verteilung von 
moralischen Ansprüchen, die aus der Perspektive mancher der Moralität 
eher fernstehenden Lebensformen durchaus auch als Übel, als unwill­
kommene Kosten begriffen werden können.

So stellt eine Idee der gesellschaftlichen Kooperation auch die Intui­
tion der Verschiedenheit von Personen unter einem Aspekt in Frage, der 
weder bei der metaphysischen Revision des Kriteriums der personalen 
Identität durch Parfit noch bei der kompatibilistischen Kritik unseres 
moralischen Alltagswissen von Hare anzutreffen war. Die Idee einer 
gesellschaftlichen Kooperation stellt die Idee einer separaten Verant­
wortung jedes einzelnen Individuums als ausschließliche Basis einer 

181

https://doi.org/10.5771/9783495993903-163 - am 17.01.2026, 14:46:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993903-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Moraltheorie in Frage, die auch ihre jeweilige praktische Relevanz si­
cherstellen könne; denn die Idee eines fairen Systems der gesellschaftli­
chen Kooperation hat auch das Verhalten von Agenten zu berücksich­
tigen, die die Regeln dieses Systems eventuell nicht befolgen werden.

5.3 .2. Grenzen der individuellen Wohltätigkeit

Eine ähnliche Modifikation des Utilitarismus hat Liam Murphy in sei­
nem Aufsatz The Demands of Beneficence vorgenommen. Auch hier 
geht es um die praktische Relevanz des Utilitarismus in nicht-idealen 
Verhältnissen. Doch im Gegensatz zu Regan sorgt sich Murphy nicht 
nur um die allgemeinen Konsequenzen einer Gesellschaft, die sich in 
die guten Wohlfahrtsmaximierer einerseits - die trotz ihrer guten Ab­
sichten vielleicht gar nicht ihr Ziel verwirklichen - und die schlechten 
Egoisten andererseits spaltet. Murphy nimmt sich das psychologische 
Defizit einer jeden utopischen Theorie ohne praktische Relevanz vor; es 
geht ihm um das berechtigte Interesse jener, die nicht die moralische 
Arbeit für andere tim möchten. Denn natürlich wird sich der einzelne 
fragen, warum er den Fahrpreis der S-Bahn bezahlen sollte, wenn an­
dere dies nicht tun. Schließlich könnte der hohe Fahrpreis der Berliner 
S-Bahn unter anderem auch eine Folge davon sein, daß der zahlende 
Fahrgast auch die Beförderungskosten der Schwarzfahrer zu überneh­
men hat.

Murphy greift damit auch Parfits Definition und Kritik von selbstzer­
störerischen Moraltheorien wieder auf; wir haben (in Abschnitt 3.6.) 
einerseits individuell und kollektiv selbstzerstören sehe und andererseits 
direkt und indirekt selbstzerstörerische Moraltheorien unterschieden. 
Nur direkt selbstzerstörerische Moraltheorien bedürfen der Modifika­
tion; eine indirekt selbstzerstörerische Moraltheorie bedarf nur des 
Schutzes vor den Augen der Öffentlichkeit, um weiterhin ihren eigenen 
Ansprüchen durch das Handeln von Personen nachkommen zu können. 
Die partielle Befolgung von Moraltheorien ist nun ein Spezialfall inner­
halb dieser Gruppe der selbstzerstörerischen Moraltheorien; denn unter 
Umständen stehen der Realisation der eigenen guten Absichten die 
schlechten Intentionen und Handlungen anderer Personen im Wege.
"Under partial compliance these theories can require us to act in a way that, 
since not enough others are also acting in that way, is entirely pointless, or 
perhaps makes the outcome worse - possibly very much worse - for no good 
reason.” (Murphy 1993, 279)

182

https://doi.org/10.5771/9783495993903-163 - am 17.01.2026, 14:46:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993903-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Und Hurley argumentiert auf ähnliche Weise :
"Collective action involves identifying, as well as possible, the group of those 
prepared to cooperate with whoever eise is co-operating. ... and then acting as 
part of that group, participating in the best collective alternative. This is quite 
different both from doing the individual act with the best consequences, given 
what the others do, and from doing what would be best were everyone to do it, 
regardless of what others do.” (1989, 142)

Murphy stellt die These auf, daß man in Verhältnissen einer nur partiel­
len Befolgung der Moralität vom einzelnen Agenten nur einen Beitrag 
verlangen kann, der dem entspricht, den er zu leisten hätte, wenn alle 
ihren Beitrag gleichermaßen leisten würden. So kann man also bei­
spielsweise von niemandem verlangen, auch den Fahrpreis der 
Schwarzfahrer mitzubezahlen; der legitime Fahrpreis unter nicht-idea­
len Umständen darf denjenigen nicht übersteigen, der unter idealen 
Umständen der allgemeinen Befolgung der Moralität, verlangt werden 
müßte. Absehen wollen wir an dieser Stelle davon, daß sich Murphy 
damit das Folgeproblem auflädt, wer denn nun den Unterschied beglei­
chen sollte. Denn wenn hier nicht ein Dritter einspringt, dann ist die 
Finanzierung des öffentlichen Guts einer S-Bahn insgesamt bedroht. 
Der Staat kann hier nicht ohne weiteres in die Pflicht genommen wer­
den, ohne wieder auf Umwegen zu einer Moraltheorie zu kommen, die 
letztlich doch wieder die Regelbefolger für das Verhalten der schlechten 
Regelverletzer verantwortlich macht und ihnen die ausfallenden Ein­
nahmen durch die Schwarzfahrer aufbürdet. Leider geht Murphy auf 
diese politische Konsequenz seines moralisch weniger anspruchsvollen, 
doch dafür psychologische Faktoren mit in Rechnung stellenden Mo­
ralprinzips nicht ein. Letztlich leidet damit seine Theorie an einer indi­
vidualistischen Verengung der Perspektive und bedürfte einer Auswei­
tung auch auf die Frage der Errichtung und Erhaltung gesellschaftlicher 
Institutionen.

Murphy ersetzt das einfache Prinzip der Wohltätigkeit (Simple Prin- 
ciple of Beneficence), durch das kooperative Prinzip der Wohltätigkeit 
((kooperative Principle of Beneficence). welches das einfache Prinzip 
auf bestimmte Bedingungen hin eingrenzt und vom Verhalten derje­
nigen unabhängig macht, die dieses Prinzip nicht befolgen:
"I defend the view that principles of beneficence should not demand more of 
agents as expected compliance by other agents decreases, and formulate a prin­
ciple of beneficence that meets this condition.” (1993, 267) ”We should do our 
fair share, which can amount to a great sacrifice in certain circumstances; what 
we cannot be required to do is other people's shares as well as our own.” (Ibid., 
278)

183

https://doi.org/10.5771/9783495993903-163 - am 17.01.2026, 14:46:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993903-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Murphys Prinzip einer kooperativen Wohltätigkeit ist deshalb für unsere 
Untersuchung von Bedeutung, weil es sowohl psychologische als auch 
politische Formen der Irrationalität und der Immoralität aufgreift und 
ihnen ein praktikables Prinzip gegenüberstellt. Vor allem versucht die­
ses Prinzip der berechtigen Sorge einer ihrerseits mit einem Gerechtig­
keitssinn ausgestatteten Person nachzukommen, in ungünstigen Ver­
hältnissen nicht von denjenigen ausgenützt zu werden, die diesen Ge­
rechtigkeitssinn eben nicht teilen. Wenn eine Person kooperationsbereit 
ist, andere diese Bereitschaft aber nicht teilen, so kann der Utilitarismus 
seine Forderungen dementsprechend modifizieren, um sie auch für ei­
nen einzelnen Agenten plausibel zu machen; schließlich ist ein effekti­
ver Gerechtigkeitssinn nicht mit der heroischen Disposition gleichzuset­
zen, sich für andere aufzuopfem. Wir streben bestimmte Resultate des 
kollektiven Handelns an, die von einer Kooperation aller Gesellschafts­
mitglieder abhängen; doch ein zweifaches motivationales Defizit läßt 
diesen Wunsch häufig scheitern: Wir sind verständlicherweise nicht 
bereit unseren Beitrag zu leisten, solange ihn andere nicht leisten; man­
che sind darüber hinaus natürlich nicht einmal dann bereit, ihren Bei­
trag zu leisten, wenn ihn andere bereits geleistet haben.

Murphy geht es darum, so etwas wie einen Standard der individuellen 
oder jedenfalls regional-lokalen Rationalität und Moralität für die Fälle 
zu definieren, in denen sich Individuen oder kleine Gruppen einer wei­
tausgreifenden kollektiven oder globalen Irrationalität oder Immoralität 
gegenüber sehen. Damit geht sein Ansatz in die entgegengesetzte Rich­
tung von Regans Ansatz, der die Möglichkeit einer kollektiven oder 
globalen Form der Rationalität im Auge hatte, wenn es individuell oder 
lokal Verfehlungen der Rationalität und Moralität gibt. Beide Theorien, 
diejenige von Regan und auch diejenige von Murphy, bleiben uns aller­
dings die über ihren engen Horizont hinausgehende Antwort auf die 
Frage schuldig, warum der Utilitarismus überhaupt das richtige Mo­
ralprinzip liefern sollte; sicher beschäftigen sich Regan und Murphy mit 
Spezialproblemen innerhalb der utilitaristischen Theorie; doch die 
Möglichkeit, die praktische Relevanz des Utilitarismus nachzuweisen, 
besagt noch nichts Grundsätzliches gegen die Möglichkeit der prakti­
schen Relevanz der Vertragstheorie.

Ein Argument für eine praktische Relevanz einer utilitaristischen 
Moraltheorie ist nicht schon ein hinreichendes Argument für die Ableh­
nung einer praktischen Relevanz auch der Vertragstheorie. Murphy 
verteidigt den Utilitarismus gegen bestimmte Argumente, denen eine 
bestimmte Moralpsychologie zugrunde liegt. Regan modifiziert den 
Utilitarismus, so daß er auch für bestimmte politische Umstände eine 
praktikable Moraltheorie bleiben kann; Regan kann innerhalb seiner 

184

https://doi.org/10.5771/9783495993903-163 - am 17.01.2026, 14:46:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993903-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Theorie nicht angeben, warum es denn vielleicht auch um eine Konver­
sion, jedenfalls einen moralisch legitimierten Umgang auch mit den 
Abweichlern gehen muß; und Murphy verschiebt manches Problem mit 
seiner individualistisch verkürzten Sichtweise nur auf eine andere Ebe­
ne. Schließlich ist es nicht damit getan, daß man bei der Formulierung 
der Werte und Ansprüche einer moralischen Theorie auch für die Politik 
einfach davon ausgeht, als herrschten ideale Verhältnisse. Wer kommt 
dann aber für den Differenzbetrag zwischen idealen und nicht-idealen 
Forderungen auf?

5. 3. 3. Deontologie und Konsequentialismus der Rechte

Eine weitere Möglichkeit, nicht-idealen Umständen mit moralisch ver­
tretbaren und psychologisch plausiblen Mitteln beizukommen, wäre die 
Aufnahme von Freiheitsrechten, distributiven Verteilungskonzepten und 
politischen Partizipationsmöglichkeiten in die Definition dessen, was als 
ein Gut gilt und zu maximieren ist. Bestimmte moralisch geforderte 
Rechte werden damit zum Evaluationskriterium bestimmter gesell­
schaftlicher Zustände, ohne dabei aber als Bewertungsmaßstab einzelner 
individueller oder politischer Handlungen zu fungieren. Sen hat einen 
solchen Rechte-Konsequentialismus vorgeschlagen, der einerseits auf 
unsere moralischen Intuitionen Rücksicht nimmt, andererseits aber auch 
die praktische Relevanz einer Moraltheorie unter nicht-idealen Umstän­
den mit in die Überlegungen einbezieht. Unter nicht-idealen Umständen 
mögen in manchen Fällen Verletzungen von Rechten angebracht sein, 
um einen maximalen Schutz der Rechte aller Gesellschaftsmitglieder 
insgesamt zu garantieren. Daher verwirft Sen sowohl eine teleologisch 
strukturierte Moraltheorie, welche dem Rechten - jenseits seines instru­
mentellen Charakters zur Vermehrung eines davon unabhängig defi­
nierten Guten - keinen intrinsischen Stellenwert einräumt, wie auch 
eine deontologisch strukturierte Moraltheorie, welche über der absoluten 
Forderung nach dem Schutz der Rechte einer Person die möglichen 
negativen Konsequenzen für die Rechte einer anderen Person übersieht. 
Die komplexen Folgewirkungen moralischer Gebote soll bei Sen eine 
Theorie der Rechte berücksichtigen helfen, die auf die denkbaren Kon­
sequenzen bestimmter Handlungsverbote Rücksicht nimmt.
“Multilateral interdependences can arise and undermine the rationale of the 
constraint-based deontological approach. The only way of stopping the violation 
of a very important liberty of one person by another may be for a third to violate 
some other, less important liberty of a fourth. To take a crude example, the only 
way of saving A from rape by B could be for C to arrive speedily at the spot in a 

185

https://doi.org/10.5771/9783495993903-163 - am 17.01.2026, 14:46:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993903-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


car stolen from D, who is not a party to the rape but who does not want his car 
to be used for this purpose.” (Sen 1982, 6)

Sen geht es um den Nachweis einer Kompatibilität von konsequentiali- 
stischen Überlegungen und der Anerkennung von aktor-relativen Wer­
ten wie der Autonomie und Integrität der Person. Im Gegensatz zu Ha- 
res Ansatz bewegt sich Sens Argumentation allerdings nicht auf der 
Ebene der Begründung moralischer Nonnen; denn die rationale Fundie­
rung dieser Rechte ist nicht Sens Problem. Hare nannte uns dafür utili­
taristische Gründe; Sen formuliert keine deontologisch fundierte Gegen­
position, denn es geht ihm allein um die Frage nach der bestmöglichsten 
Anwendung und Realisierung von deontologischen Grundsätzen inner­
halb gesellschaftlicher Umstände, in denen häufiger mit der Verletzung 
dieser Grundsätze zu rechnen ist.

Die oben zitierte These ist allerdings kein echter Rechte-Konsequen- 
tialismus, denn die Beschränkung der bloß negativen Freiheit einer 
Person, die Einschränkung des Spielraums ihrer Willkürfreiheit allein 
muß keineswegs schon eine Verletzung ihrer Rechte bedeuten. Deshalb 
oszilliert Sen zwischen zwei verschiedenen Positionen. Die Verletzung 
von Rechten einer Person zur Maximierung der Rechte aller Personen 
ist die eine Sache und höchst umstritten; eine Einschränkung der Hand­
lungsfreiheit einer Person zum Schutz der Rechte aller Personen eine 
ganz andere Sache und kann als legitim angesehen werden. Denn bei 
letzterer Einschränkung handeln wir nicht gegen die Gebote unserer 
moralischen Intuition; und bei der Verletzung von Rechten zum Zwecke 
des Schutzes der Rechte anderer bleibt die Frage offen, ob es sich bei der 
Einschränkung von manchen Rechten tatsächlich um fundamentale 
Grund- und Menschenrechte handelt. Und sollte es sich darum handeln, 
stellt sich erst die weitere Frage, ob und in welchem Umfange diese 
Einschränkungen dann erlaubt sind.

Kettner hat eine Strategie vorgeschlagen, die derjenigen Sens sehr 
ähnlich ist und durch die in Kauf genommene Verletzung mancher 
moralischer Gebote die Verhinderung ungerechten Handelns anderer 
beabsichtigt. Wir haben auch eine Verantwortung dafür, so argumentiert 
Kettner, daß wir unsere moralischen Handlungspläne in strategische 
Handlungszusammenhänge einbetten; deshalb ist es von einem morali­
schen Standpunkt her erforderlich, in bestimmten Fällen den eigenen 
moralischen Handlungsplan strategischer Rücksichten wegen vorläufig 
einzuklammem. Moralische Kosten können nach Kettner auch durch zu 
große moralische Rücksichtsnahme entstehen.
”Der Gutgesinnte bietet sich einem nur eigennützig Gesinnten zur Ausbeutung 
an; das sollte er wissen, jedenfalls wenn er moralreflexiv verantwortlich denkt. 

186

https://doi.org/10.5771/9783495993903-163 - am 17.01.2026, 14:46:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993903-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


... Dieses Wissen muß ego, will er nicht gesinnungs- sondern verantwortungs­
ethisch handeln, im Willen zum moralischen Handeln berücksichtigen. Diese 
Berücksichtigung ist Klugheit, aber moralisch geforderte ("gesollte") Klugheit. 
Solche Klugheit verlangt, daß ego seinen moralischen (nichtstrategischen) 
Handlungsplan gleichsam in einen strategischen Handlungsplan einbettet, des­
sen strategisch zu erreichendes Ziel folgendes wäre, die Einklammerung der 
eigenen, moralischen Handlungsabsicht, um die eigennützigen Handlungspläne 
anderer effektiv zu kompensieren. ... Das moralische Prinzip, aus dem sich die 
gesollte Strategiekonterstrategie begründen läßt, ist die regulative Idee der Mi­
nimierung von Unrecht. Moralische Kosten können verursacht sein durch Mo­
ralischsein wie auch durch (unmoralische) Eigennutznaximierung.” (1992, 346)

Kettner spricht von der Mitverantwortlichkeit einer Person, die eine 
andere Person nicht von einer unrechten Handlung abhält. Nur würde 
ich hier einwenden, daß dieser Eingriff sicher nicht als ein geschuldeter 
oder geforderter betrachtet werden kann, wenn er selbst eine unrechte 
Handlung erforderlich machen würde. Es ist nicht klar, wie eine Person 
eine andere Person durch Begehung eines Unrechts von der Begehung 
eines Unrechts sollte abhalten können; ich kann z. B. einem beabsichti­
gen Mord durch die Tötung des Mörders zuvorkommen; doch wenn es 
sich um Notwehr oder Nothilfe handelt, kann man dann von Unrecht 
sprechen? Und wenn man umgekehrt von Unrecht - und nicht von Not­
wehr - etwa bei einer standrechtlichen Exekution von inhaftierten Ter­
roristen, die von ihren Kompagnons durch eine Flugzeugentführung 
freigepreßt werden sollen - sprechen kann, ist dieser Eingriff dann er­
laubt oder moralisch geschuldet? Das scheint zumindest jedenfalls 
höchst fraglich; schließlich kann eine Person nicht für die Verletzung 
von moralischen Normen durch eine andere Person verantwortlich ge­
macht werden (vgl. Abschnitt 5. 4. 2. zur individualistischen Verant­
wortlichkeit). Sie intendiert kein Unrecht, ist auch nicht bereit, selbst 
ein Unrecht zu begehen, um ein anderes Unrecht zu verhüten (Nagel 
1986, 183f).

Kettner mißachtet die Unterscheidung zwischen einer Erlaubnis und 
einem Gebot in bezug auf supererogatorischen Handlungen; ebenso 
wenig wie es ein moralisches Gebot von supererogatorischen Handlun­
gen unter allen möglichen Umständen gibt, läßt sich ein generelles Ver­
bot von supererogatorischen Handlungen aussprechen. Kettlers Strate­
giekonterstrategie macht es für opferbereite Personen quasi unmöglich, 
den Helden, den Heiligen oder den Märtyrer zu spielen. Auch Apel hat 
seine deontologische Moraltheorie um eine teleologische Komponente 
der Verantwortungsethik erweitert (1992, 36f). In manchen Situatio­
nen, die durch offenen Zwang oder heimliche Täuschung charakterisiert 
sind, mögen Zwang und Täuschung ihrerseits als Konterstrategien er­

187

https://doi.org/10.5771/9783495993903-163 - am 17.01.2026, 14:46:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993903-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


laubt sein (ibid., 46; vgl. Korsgaard 1996a: 5. The right to lie: Kant on 
dealing with evil, 133 - 158). Bei Apel ist jedoch der Begriff teleolo­
gisch etwas unglücklich gewählt, weil es ihm nicht um eine teleologi­
sche Definition des Guten geht, die vom Rechten unabhängig ist. Im 
Gegenteil! Der Begriff eines Konsequentialismus, der die Realisierung 
moralischer Zustände zum Ziel hat, wäre hier in Anlehnung an Sens 
Begriff eines Konsequentialismus der Rechte der treffendere Ausdruck 
gewesen.

5 . 3 . 4. Institutioneller Utilitarismus

Eine weitere Möglichkeit auf Begrenzungen und Verfehlungen unserer 
praktischen (Willensschwäche) und theoretischen Rationalität (Informa­
tionsmangel, kognitive Fehler) vom Standpunkt des Utilitarismus zu 
reagieren zieht Hardin (MLR) mit seiner Variante eines Institutionen- 
Utilitarismus in Betracht. Gerade weil unser Wissen über den Hand­
lungskontext und deshalb auch über die Folgen unseres individuellen 
Handelns begrenzt ist, gibt es gute Gründe dafür, einen konsequentiali- 
stischen Ansatz in der politischen Moralität zu vertreten. Die Konse­
quenzen individuellen Handelns lassen sich in einer komplexen Gesell­
schaft schwer absehen, kollektives Handeln kann dagegen mit Hilfe 
sozialwissenschaftlicher Methodik durchaus auf bestimmte Regelmäßig­
keiten hin untersucht werden. Für die Beurteilung der Legitimität von 
Institutionen von einem konsequentialistischen Standpunkt liegen also 
Daten vor, die uns für die moralische Beurteilung von individuellem 
Handeln fehlen. Hardin formuliert so eine Theorie des Utilitarismus, die 
um eine praktische Relevanz ihrer Moraltheorie unter nicht-idealen 
Verhältnissen bemüht ist und er verknüpft sein Plädoyer für einen rele­
vanten Utilitarismus mit einer Kritik an der Vertragstheorie von Rawls.

Sein Argument kehrt einen oft gegen den Utilitarismus vorgebrachten 
Einwand gegen dessen Gegner: Oft wird behauptet, daß wir nicht dazu 
in der Lage seien, alle Konsequenzen einer Handlung, einer Regel oder 
einer Institution zu kennen und daß wir daher gute Gründe haben, die 
Konsequenzen dieser Handlung oder Institution auch nicht zur Grund­
lage ihrer moralischen Beurteilung zu nehmen. Nur eine Moraltheorie, 
welche Absichten, oder eine politische Moralität, die einzelne Hand­
lungen und Institutionen zur Meßlatte der moralischen Beurteilung 
machen, können deshalb von praktischer Relevanz sein; die zukünftigen 
Folgen, die wir noch nicht richtig abschätzen können, die Begrenzung 
unseres theoretischen Gebrauchs der Rationalität überhaupt, machen die 
moralische Beurteilung von Handlungen und Institutionen unmöglich.

188

https://doi.org/10.5771/9783495993903-163 - am 17.01.2026, 14:46:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993903-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Gerade deshalb hat bei Kant in der Kritik der praktischen Vernunft - im 
Gegensatz zur Kritik der reinen Vernunft - die Begründung der morali­
schen Pflichten auch frei von Empirie und Metaphysik, frei also vom 
Gebrauch des Vermögens zur theoretischen Vernunft stattzufinden. Für 
die Begründung wahrheitsfähiger Aussagen ist die empirische Beobach­
tung unverzichtbar, für die Begründung von moralischen Geboten führt 
die Welt des empirischen Wünschens und der Bedürfnisse zu einem 
bloß instrumentellen und nicht verallgemeinerbaren Gebrauch der prak­
tischen Vernunft. Die Folgen unserer Handlungen können wir nicht alle 
vorhersehen; deshalb können wir sie auch nicht insgesamt verantworten.

Hardin stellt dieses Argument auf den Kopf; er unternimmt einen 
Rettungsversuch des Konsequentialismus, indem er sich gerade dieses 
Arguments bedient. Denn gerade weil wir nicht die Folgen all unserer 
Handlungen vorhersehen können, gerade deshalb könnten unsere mora­
lischen Anstrengungen alle vergeblich bleiben, wenn nicht gar gefähr­
lich werden; und deshalb sollten wir unsere politischen und gesell­
schaftlichen Institutionen so einrichten, daß sie wenigstens mit einem 
hohen Maß an Wahrscheinlichkeit, die Konsequenzen des Handelns der 
einzelnen so koordinieren und eingrenzen, daß individuelle moralische 
Anstrengungen nicht vergeblich bleiben müssen und der moralische 
Fanatismus uns nicht gefährlich werden kann. Merkwürdigerweise 
scheint aber Hardin die Inkonsistenz, der auch sein Argument letztlich 
zum Opfer fällt, nicht zu bemerken; denn nach Hardin weist unsere 
theoretische Rationalität anscheinend Defizite nur auf, solange es um 
individuelle Handlungen und deren Folgen geht; seine epistemische 
Vorsicht wendet er aber nicht auf den Bereich auch der politischen In­
stitutionen an. Er zieht die Möglichkeit gar nicht in Betracht, daß die 
Schwierigkeiten der Folgenabschätzung individuellen Handelns, die er 
auf einer kollektiven, institutionellen Ebene zu überwinden trachtet, auf 
der kollektiven oder politischen Ebene im selben, wenn nicht gar größe­
rem Umfange wiederkehren können. Außerdem berücksichtigt er nicht 
die Möglichkeit, dieses Defizit unserer theoretischen Rationalität, das 
sowohl auf der individuellen als auch auf der kollektiven Ebene anzu­
treffen ist, durch eine entsprechende konsequentialistische Modifikation 
unserer moralischen Intuitionen vielleicht beheben ließe.

5. 4. Die Zuschreibung und Verteilung von Verantwortung

Um die praktische Relevanz einer Moraltheorie zu demonstrieren, be­
darf es vor allem einer Vorstellung darüber, wie die Verantwortlichkei­

189

https://doi.org/10.5771/9783495993903-163 - am 17.01.2026, 14:46:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993903-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ten den verschiedenen moralischen Handlungssubjekten zugewiesen und 
wie diese Verantwortung auf sie verteilt werden soll. Die Zuschreibung 
von Verantwortung ist zunächst von der allgemeinen Voraussetzung ab­
hängig, daß die jeweilige Situation tatsächlich durch das Handeln eines 
Subjekts beeinflußbar und veränderbar ist, daß der Handelnde die Macht 
besitzt, effektiv zu intervenieren und den Lauf der Dinge zu verändern 
(zur Diskussion vgl. Van Inwagen 1978; Fischer 1985; Frankfurt 1991); 
zur Verteilung der Verantwortung muß darüber hinaus angegeben wer­
den können, wer für bestimmte Vorkommnisse aus welchen Gründen 
zur Verantwortung gezogen werden soll. Gerade wenn es mehrere Per­
sonen sind, welche die Macht hätten, etwas zu verändern, ist es notwen­
dig, sich auf bestimmte Kriterien zu verständigen, für welche Situatio­
nen beispielsweise auch Schuldzuweisungen recht und billig sind. Selbst 
wenn eine Person A die Möglichkeit gehabt hätte, etwas nicht zuzulas­
sen, was vom Standpunkt der Moraltheorie nicht erwünscht ist, so folgt 
daraus noch nicht, daß diese Person A dafür auch die alleinige Verant­
wortung zu tragen hat. Mit anderen Worten: Die Frage nach der ge­
rechten Distribution der Verantwortung muß durch eine Theorie der 
moralischen Arbeitsteilung beantwortet werden; in der politischen Pra­
xis hat diese Frage natürlich auch einen wesentlich juristischen Kemge- 
halt; wir wollen uns hier aber ausschließlich mit allgemeinen Vorüber­
legungen zu den moralischen Dimensionen des Verantwortungsbegriffes 
beschäftigen.

Einige Fragen der kollektiven Identität und des kollektiven Handelns 
im Verhältnis zur personalen Identität wurden bereits (in Abschnitt 3. 
2.) behandelt; diesen Diskussionsfaden will ich hier wieder aufnehmen 
und unter Berücksichtigung einer nur partiellen Analogie der individu­
ellen und kollektiven Identitäten auf die Bedingungen der Zuschreibung 
einer kollektiven Verantwortlichkeit erweitern; ihren Abschluß werden 
diese Erörterungen in einem Begriff der kollektiven, oder für unsere 
Zwecke dann präziser, der politischen Autonomie finden, welcher das 
Fundament dafür darstellt, kollektiven Handlungseinheiten eine Identi­
tät in Form vor allem einer politischen Verantwortlichkeit zuzuschrei­
ben. Die politische Autonomie eines Gemeinwesens wird uns dann als 
das entscheidende Argument gegen den Utilitarismus gelten; schwer tat 
sich der Utilitarismus bereits bei der Repräsentation eines individualisti­
schen oder rein personalen Handlungssubjektes; aber erst recht scheitert 
er mit der für eine politische Philosophie unverzichtbaren Konstruktion 
eines autonomen kollektiven Handlungssubjektes. Nur die Idee eines 
Gesellschaftsvertrages kann uns einen Begriff des kollektiven Handelns 
und der kollektiven Verantwortlichkeit geben. Welche Ziele dann zum 
jeweiligen Inhalt des kollektiven Handelns gemacht werden, das ist eine 

190

https://doi.org/10.5771/9783495993903-163 - am 17.01.2026, 14:46:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993903-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


weitere Frage; so könnte etwa die Maximierung des Gesamtnutzens 
durchaus zu einem möglichen Inhalt der politischen Verantwortung 
zählen. Doch ist der Utilitarismus damit auf Vorbedingungen seiner 
eigenen Theorie angewiesen, die er mit seinen eigenen Ressourcen nicht 
mehr ausweisen kann; die Utilitaristen appellieren an ein kollektives 
Handlungs- und Verantwortungssubjekt, das selbst nicht Bestandteil 
ihrer Theorie sein kamj.

Gegenstand der Erörterungen dieses Kapitels ist in einem weiteren 
Sinne noch immer unser Leitmotiv der Verschiedenheit von Personen. 
Doch sein Sinn hat sich verschoben und verändert. Bisher haben wir 
Personen hauptsächlich nur als Rezipienten von Gütern angesehen; doch 
Personen sind nicht nur Objekte einer wie auch immer gearteten Ver­
teilung von Gütern, sie sind nicht nur die Objekte einer Maximierung 
von Gütern. Sie sind gleichzeitig auch deren Subjekte-, sie verteilen 
Güter, indem sie beispielsweise an demokratischen Wahlen teilnehmen 
und eine neue Regierung ins Amt wählen; sie treten darüber hinaus 
auch als Produzenten von Gütern und Übeln in Erscheinung. Damit 
stoßen wir auf eine weitere Dimension. Die zur Verteilung anstehenden 
Güter müssen schließlich zuerst produziert werden, bevor sie von ver­
antwortlichen Personen in der gegenwärtigen Realität verteilt werden 
können. Die Begriffe und das Verhältnis von Rationalität und Moralität 
beziehen sich auch auf die Organisation des Verfahrens der Herstellung 
dieser Güter; sie stehen nicht nur in Zusammenhang mit der individu­
ellen oder kollektiven Wohlfahrt, sie stehen vielmehr in unmittelbarem 
Zusammenhang mit wirtschaftlichem (produzierendem) und politischem 
(verteilendem) Handeln. Schließlich sind wir nicht nur Lebewesen, 
denen geholfen oder geschadet werden kann, wir sind Lebewesen, die 
helfen oder schaden können; wir sind nicht nur verletzlich, wir können 
auch selbst verletzen.

Unsere Diskussion des Problems des verantwortlichen Handelns im 
allgemeinen Kontext der praktischen Relevanz der Moraltheorie wird 
eine Qualifizierung der Verteilung der Verantwortung und der morali­
schen Ansprüche zum Ergebnis haben: Moralische Verantwortung kann 
nicht rein individualistisch gefaßt werden; Individuen allein können 
nicht für das Unrecht auf der Welt oder alle möglichen Ungerechtigkei­
ten in einer Gesellschaft verantwortlich gemacht werden. Doch damit 
werden die Individuen nicht von jeglicher Verantwortung freigespro­
chen; denn die moralische Verantwortung für eine ungerechte Gesell­
schaft darf auch nicht bloß kollektivistisch verstanden werden. Eine rein 
kollektivistische Konzeption der politischen Verantwortung hätte es nur 
noch mit Individuen als ausführenden Agenten zu tun, die weder die 
Ansprüche der gesellschaftlichen Moral kritisch überprüfen noch ir­

191

https://doi.org/10.5771/9783495993903-163 - am 17.01.2026, 14:46:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993903-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


gendeine persönliche Verantwortung für den Erfolg bzw. das Scheitern 
des gemeinsamen Handelns eines kollektiven Akteurs akzeptieren 
könnten. Gegen diese beiden reduktionistischen Vereinfachungen wol­
len wir hier eine distributive Konzeption der moralischen Verantwort­
lichkeit ausarbeiten, in der nicht nur die individuelle und die kollektive 
Verantwortlichkeit in das richtige Verhältnis zueinander gesetzt werden 
sollen, sondern in der auch das Problem des nicht-idealen Kontextes, 
also einer nur partiellen Befolgung einer bestimmten Konzeption der 
Gerechtigkeit berücksichtigt werden soll.

5. 4. 1. Ein anachronistischer Verantwortungsbegriff?

Es gibt verschiedene Möglichkeiten, der Schwierigkeit zu begegnen, daß 
unsere gewöhnliche Vorstellung von Verantwortlichkeit nicht mehr zur 
Lösung der anstehenden Probleme taugt. Die Moraltheorie ist mittels 
zweier grundsätzlicher Modifikationen um die praktische Relevanz ihrer 
speziellen Erkenntnisse in einer unübersichtlich werdenden Weltlage 
bemüht; diese beiden Ansätze betreffen die zwei wesentlichen Elemen­
ten des klassischen Verantwortungsbegriffes, die seine begrenzte 
Reichweite bedingen: sein deontologi sehen Restriktionen und seine 
individualistische Verkürzung.43 Zum einen enthält der Begriff der Ver­
antwortung die Unterscheidung zwischen positiven und negativen 
Pflichten: das heißt, wir nehmen normalerweise an, daß wir Verant­
wortung nur für das zu tragen haben, was wir auch selbst tun oder je­
denfalls durch unser Tun herbeigeführt haben und eben nicht für das, 
was wir zwar hätten verhindern können, was jedoch ohne unser Zutun 
geschieht. Bestimmte deontologisehe Nebenbedingungen begrenzen 
damit zusätzlich die Reichweite des zulässigen Handelns und die damit 
verbundene Verantwortlichkeit. Wir sind nicht für Vorkommnisse oder 
Geschehnisse verantwortlich zu machen, die wir nur hätten verhindern 

43 Audi in der nationalstaatlichen Fixierung der Idee des Gesellschaftsvertrags kann man eine 
der Schwächen dieses Konzepts ausmachen; im Zeitalter der Globalisierung, so wird häufig 
argumentiert, in der die politische Souveränität des Nationalstaates an Bedeutung verliert, wird 
die fehlende praktische Relevanz der Idee des Gesellschaftsvertrages offenbar. Der Utilitaris­
mus ist dagegen nicht auf politische Einheiten wie den Nationalstaat fixiert; auch das Problem 
unserer politischen Verantwortung gegenüber zukünftigen Generationen ist im Rahmen des 
Utilitarismus anscheinend leichter zu lösen. Echte Argumente sind diese Gesichtspunkte aber 
allesamt nicht; es ist nicht ausgeschlossen, daß die Idee des Gesellschaftsvertrags diese Ge­
sichtspunkte berücksichtigen kann; schließlich haben wir es mit einem hypothetischen Gedan­
kenexperiment zu tun, in dem auch Repräsentanten zukünftiger Generationen (Rawls TJ § 
44: The Problem of Justice between Generations, 284 - 293; Höffe PG, 426) und anderer 
Nationen (Rawls LP; Rinderle 1994b) mit einbezogen werden können.

192

https://doi.org/10.5771/9783495993903-163 - am 17.01.2026, 14:46:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993903-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


können, wenn wir beispielsweise einige der deontologischen Nebenbe­
dingungen unseres Handelns mißachtet hätten. Mit dieser Begrenzung 
werden also vor allem die Ziele und Absichten, die wir mit unserem 
Handeln verfolgen, in den Mittelpunkt unseres Verantwortungsbereiches 
gerückt.

Darüber hinaus gibt es spezielle Verpflichtungen, die unser gewöhnli­
ches Verständnis von Verantwortlichkeit charakterisieren und deren 
Reichweite zusätzlich begrenzen. Sie können unter Umständen mit einer 
Moralität der reinen Unparteilichkeit kollidieren; denn sie fuhren uns 
dazu, daß wir bestimmte Menschen gegenüber anderen bevorzugen und 
diese aus moralischen Gründen privilegieren. Wir nehmen an, wir seien 
ihnen gegenüber auf besondere Art und Weise verpflichtet, so daß wir 
uns speziell um ihr Wohlergehen und nicht so sehr um dasjenige ande­
rer Personen zu sorgen haben. Ein Vater wird sich also zuerst um das 
eigene Kind Sorgen machen und würde wohl lieber das eigene Kind vor 
dem Ertrinken retten als die beiden Kinder seiner Nachbarn; aber die 
speziellen Verpflichtungen können ebenso gut auf ganze Gemeinschaf­
ten ausgedehnt werden. Die Kommunitaristen haben diese Verpflich­
tungen gegenüber der eigenen Kultur- und Traditionsgemeinschaft her­
vorgehoben und drücken dort sicher auch ein wichtiges Element unseres 
gewöhnlichen Verantwortungsbegriffes aus. Zu diesem zählt auch ein 
Element der Solidarität gegenüber der eigenen Gruppe, der eigenen 
Kultur, der eigenen Nation. Der Begriff der Solidarität ist - wie alle 
speziellen Obligationen - ein partikularistischer Moralbegriff, er fuhrt 
positive Pflichten mit sich, die ihrerseits zwar nicht die Übertretung 
oder Mißachtung von negativen Pflichten, aber doch eine Begrenzung 
des Kreises der Begünstigten dieser positiven Pflichten notwendig 
macht. Wenn ich mich mit einer bestimmten gesellschaftlichen Gruppe 
solidarisch erkläre, dann bin ich bereit, auch persönliche Opfer für den 
übergeordneten Zweck des Wohlergehens dieser Gruppe zu bringen. 
Diese Opfer müssen keine moralischen Opfer dergestalt sein, daß ich 
etwa meine moralische Integrität durch skrupellose Handlungen und 
Rechtsverletzungen zum Zwecke dieser Solidarität auf Spiel setze. Doch 
können diese moralisch legitimen, persönlichen Opfer nur einem be­
grenzten Umfang von Personen zugute kommen; andere Personen werde 
ich dann immer von meinem Wohlwollen, meiner aktiven Fürsorge 
ausschließen müssen.

Diese beiden Elemente, die Unterscheidung von positiven und nega­
tiven Pflichten sowie die Priorität spezieller gegenüber universellen 
Pflichten geben unserer Verantwortung konkrete Inhalte; sie ziehen ihr 
zugleich aber auch Grenzen; sie bestimmen die legitime Zuweisung von 
Lob und Tadel an einen individuellen Akteur. Diese Begrenzungen der 

193

https://doi.org/10.5771/9783495993903-163 - am 17.01.2026, 14:46:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993903-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Reichweite unserer Verantwortung erscheinen nun vielen Autoren als 
unbegründet; sie erwägen deshalb eine Erweiterung dieser Grenzen 
nicht zuletzt auch aus der Sorge um den Fortbestand der praktischen 
Relevanz einer Moraltheorie in einer veränderten historischen Situation. 
Wir könnten also, so argumentiert diese erste Gruppe von Kritikern, 
unseren Verantwortungsbegriff dahingehend aktualisieren, daß wir 
diese Begrenzungen aufheben und den Verantwortungsbegriff konse- 
quentialistisch neu fassen.44 Damit würde nicht nur die moralische Be­
deutsamkeit der Unterscheidung von positiven und negativen Pflichten 
hinfällig werden, auch die spezielle Privilegierung bestimmter Personen 
gegenüber anderen würde dann als ungerechtfertigt erscheinen. Der 
Konsequentialismus verlangt uns auf diese Weise sowohl eine Verant­
wortung für die Vorkommnisse und Geschehnisse, die wir hätten ver­
hindern können, als auch eine Verantwortung für die Wohlfahrt uns 
nicht besonders nahestehender Personen ab. Letzteres kann nur um den 
Preis einer Vernachlässigung der Sorge um die Wohlfahrt von Mitglie­
dern unserer eigenen Bezugsgruppe erfolgen.

Wir sollen auf die Solidarität zu einer bestimmten Gemeinschaft zu­
gunsten eines vollkommen unparteiischen, überzeitlichen und globalisti­
schen Standpunktes verzichten; den Konsequentialisten gelten die spezi­
ellen Verpflichtungen, etwa die kommunitaristische Sorge um den Fort­
bestand und das Gedeihen einer bestimmten kulturellen Tradition, nur 
als besonders raffinierte und moralisch getarnte Variante des Grup­
penegoismus. Der Kommunitarismus begründet demnach nur ein uns 
selbst zugute kommendes System der exklusiven Gegenseitigkeit zu 
Lasten deijenigen, die von diesem System ausgeschlossen bleiben; und 
mit der Deontologie, die uns angeblich bestimmte Handlungen prinzipi­
ell untersagt, schieben wir aus der Sicht des Konsequentialismus nur 
bestimmte fadenscheinige und letztlich haltlose Entschuldigungen vor, 
die unsere mangelnde Bereitschaft, bedürftigen Personen auch aktiv und 
ohne sentimentale Selbstgerechtigkeit zu helfen, mit dem Heiligen­
schein der moralischen Reinheit bemänteln sollen (Smart 1990). Wenn 
Tausende von Menschenleben auf dem Spiel stehen, dann stehen etwa 
selbst unsere gewöhnlichen moralischen und deontologisch fundierten 
Intuitionen nicht mehr strikt der Möglichkeit entgegen, den inhaftierten 
Terroristen, der von dem geplanten Anschlag weiß, unter Umständen 
auch mittels der hierfür geeigneten Methoden zu einem Geständnis zu 

44 Kagan (1989) vertritt die extrem konsequentialistische Auffassung, daß weder Optionen 
(also die Erlaubnis, andere Dinge als bloß die Maximierung des Gesamtnutzens anzustreben) 
noch deontologische Begrenzungen (also Verbote, welche die angeblichen Rechte von Perso­
nen betreffen, die bei der Maximierung des Gesamtnutzens verletzt werden könnten) moralisch 
begründet werden können.

194

https://doi.org/10.5771/9783495993903-163 - am 17.01.2026, 14:46:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993903-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


zwingen. Die strikte Befolgung deontologischer Handlungsrestriktionen 
kann also unter Umständen einen Preis in Form bestimmter Folgen 
unseres Unterlassens fordern, den wir - durchaus nicht unvernünftig und 
hier konsequentialistisch denkend - nicht zu zahlen bereit sein könnten. 
Außerdem kann die Forderung der Beachtung von deontologisehen 
Restriktionen natürlich auch eine Strategie zur Verfolgung des Eigen­
interesses sein. So käme etwa das Verbot der Kinderarbeit in Indien 
oder Brasilien den westlichen Industriestaaten nicht nur aus morali­
schen Gründen sehr gelegen.

Eine zweite Strategie, die ebenfalls auf den Fortbestand der Relevanz 
unseres Verantwortungsverständnisses abzielt, setzt nicht an der Reich­
weite sondern an den unserem Verantwortungsbegriff zugrundeliegen­
den Einheiten an. Der gewöhnliche Verantwortungsbegriff hat das Indi­
viduum zu seiner Bezugseinheit; Lob und Tadel werden gemeinhin nur 
dem Individuum ausgesprochen Natürlich gibt es Teamarbeit, etwa auf 
sportlichem Gebiet, doch ist diese Teamarbeit kein genuin moralisches 
Phänomen; die Vorstellung einer moralischen Teamarbeit ist einer Tra­
dition, die den moralischen Standpunkt allein im Gewissen er einzelnen 
Person verankert, weitgehend unbekannt. Aber vielleicht ist gerade 
diese enge Denkungsart mit daran schuld, daß wir viele der heute anste­
henden Probleme moraltheoretisch wie auch politisch nicht recht in den 
Griff bekommen. Wir sollten daher daran denken, die Idee einer kollek­
tiven Handlungseinheit und die damit verbundene Idee einer kollektiven 
Verantwortlichkeit einzufiihren; viele Probleme, vom Umweltschutz 
über das Artensterben bis zur Armut in der Dritten Welt oder der glo­
balen Erwärmung haben ihre Ursachen nicht mehr in den Handlungen 
oder den bösen Absichten von einzelnen klar voneinander unterscheid­
baren Individuen. Sie resultieren aus dem Handeln vieler einzelner zu- 
sammengenommen, welche die Konsequenzen ihres Tuns zusammen 
mit anderen nicht übersehen können, und die als einzelne nur vernach­
lässigbar kleine Anteile zum Gesamtproblem beitragen (Parfit, RP: 3. 
Five Mistakes in Moral Mathematics, 67 - 86). Das Denken in Katego­
rien einer individualistischen Verantwortlichkeit könnte uns daher den 
Weg zur Lösung der wichtigsten Probleme unserer Zeit versperren.

Ich möchte damit beginnen, zunächst das Problem des kollektiven 
Handelns und der kollektiven Verantwortlichkeit zu behandeln, das zum 
Begriff einer politischen Autonomie fuhren wird (5. 4. 2 ). Anschlie­
ßend wird die Begrenzung der Reichweite des Verantwortungsbegriffs 
auf individueller und kollektiver Ebene thematisiert (5. 4. 3 ). Zuletzt 
möchte ich diese beiden Diskussionsstränge zusammenfuhren und auf 
die Frage nach der Grenze unserer Verantwortung aufmerksam machen, 
welche die Errichtung und Erhaltung eines kollektiven und verantwort­

195

https://doi.org/10.5771/9783495993903-163 - am 17.01.2026, 14:46:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993903-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


liehen Handlungssubjekts betrifft (5. 4. 4 ). Ich werde dazu den Begriff 
einer höherstufigen, selbstreferentiellen Verantwortlichkeit einfuhren, 
welche die Errichtung und Erhaltung von Verantwortungseinheiten und 
die deliberative Bestimmung der Inhalte und Grenzen des jeweiligen 
Verantwortungsbereiches selbst zu ihrem Gegenstand hat.

5. 4. 2. Ihre individuellen und kollektiven Subjekte

Wenn wir uns dem Begriff der kollektiven Verantwortung zuwenden, so 
scheint es in der relevanten Fachliteratur eine erhebliche Verwirrung 
darüber zu geben, was mit diesem Begriff gemeint sein soll. Einige 
Autoren sehen mit diesem Begriff geradezu eine Rückkehr zu prä-mo­
dernen Zeiten verbunden, in denen das Individuum vollkommen in einer 
Gruppe aufging und ganz mit dieser verschmolz; dort konnten für das 
Handeln der Gemeinschaft einzelne Mitglieder persönlich zur Verant­
wortung gezogen werden, selbst wenn diese Person an einem bestimm­
ten Handlungsergebnis unbeteiligt war. Gegen diese Vorstellung insi­
stiert H. D. Lewis darauf, daß das Individuum allein der Träger der 
moralischen Verantwortung sein kann; der Begriff der kollektiven Ver­
antwortung erscheint ihm als ein barbarischer Begriff (1948, 3), der nur 
für Primitive gelten kann, für die der ganze Stamm oder die Großfamilie 
alleinige Bezugspunkte der moralischen Schuldzuweisung gewesen 
sind. Andere sind dagegen der Ansicht, daß der Menschheit heute ein 
individualistisch verengter Verantwortungsbegriff bei der Lösung ihrer 
dringlichsten Probleme im Wege steht; sie plädieren für die Ersetzung 
des Individuums durch das Kollektiv als wesentlicher Bezugseinheit der 
Zuschreibung von Verantwortung (vgl. Apel 1992, 188ff.; French 
1984).

Es wird sich als hilfreich erweisen, drei Formen der Verteilung der 
individuellen Verantwortung innerhalb einer kollektiven Handlungsein­
heit zu unterscheiden. Zunächst kann man die kollektive Verantwort­
lichkeit als vollständig distributiv auffassen; das würde bedeuten, daß 
die Zuschreibung einer kollektiven Verantwortlichkeit mit der Zuschrei­
bung von individuellen Verantwortlichkeiten jedes einzelnen Mitglieds 
dieser Gruppe identisch ist. In diesem Fall besteht die kollektive Verant­
wortung aus nichts anderem als der aggregierten Summe der Verant­
wortung aller Individuen, aus denen sich diese Gruppe zusammensetzt. 
Nun hat man zwei Varianten dieser vollständigen Distribution kollekti­
ver Verantwortung zu unterscheiden: Bei einer schwachen und nicht­
derivativen Variante liegt kein interessanter Fall einer kollektiven Ver­
antwortlichkeit vor, denn die kollektive Einheit trägt in diesem Fall die 

196

https://doi.org/10.5771/9783495993903-163 - am 17.01.2026, 14:46:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993903-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Verantwortung nur deshalb, weil jedes einzelne ihrer Mitglieder unab­
hängig vom Verhalten aller anderen Mitglieder wenigstens einen Teil 
der Verantwortung zu tragen hat. Eine Räuberbande ist also deshalb als 
Gruppe verantwortlich, wenn jedes einzelne ihrer Mitglieder auf die 
eine oder andere Weise an einem Raubüberfall beteiligt war. Jeder ein­
zelne ist für sein eigenes Handeln verantwortlich; und die Gruppe ist für 
den Raubüberfall insgesamt verantwortlich. Diese Interpretation der 
kollektiven Verantwortlichkeit stellt natürlich nicht grundsätzlich un­
sere allgemeine Auffassung der individuellen Verantwortung in Frage 
und ist daher relativ uninteressant; sie beruht gerade auf der Annahme, 
daß allein das Individuum Träger der Verantwortung sein kann.

Wenn wir aber die Verteilung der kollektiven Verantwortung in einer 
starken und derivativen Variante betrachten, bei der die Verantwortung 
der einzelnen Mitglieder einer Gruppe abgeleitet werden kann von einer 
von ihrem eigenen Handeln unabhängigen Verantwortung der Gruppe, 
dann haben wir das wirklich interessante Phänomen einer Konzeption 
der Verantwortung, die unseren gewöhnlichen Verantwortungsbegriff in 
Frage stellt (vgl. Rothenspieler 1982, 18 und 28; Held 1970). Denn in 
dieser zweiten starken Variante ist es bereits eine hinreichende Voraus­
setzung für die Zuschreibung von Verantwortung an eine Person, daß 
diese Person Mitglied der betreffenden kollektiven Einheit ist. Selbst 
wenn also ein Räuber verschlafen haben sollte und selbst an dem be­
treffenden Raubüberfall gar nicht beteiligt war, ist er als Mitglied der 
Räuberbande doch für den Raubüberfall ebenso verantwortlich wie die­
jenigen, die ihn ausgeführt haben. Bei dieser Variante kommt also zu­
sätzlich so etwas wie ein Sinn für Solidarität für das Verhalten der ande­
ren Gruppenmitglieder mit ins Spiel; diese Solidarität kann jetzt entwe­
der freiwillig von allen anderen Gruppenmitgliedem akzeptiert werden 
oder aber von außen als Erwartung an die einzelnen Gruppenmitglieder 
herangetragen und ihnen ohne ihre eigene Zustimmung aufgezwungen 
werden.

Eine zweite Möglichkeit, die Verantwortung innerhalb einer Gruppe 
zu verteilen, wäre eine partiell distributive Konzeption der kollektiven 
Verantwortung. In diesem Falle müßten nicht alle Mitglieder an einer 
Handlung beteiligt gewesen sein, aber wenigstens einige müßten etwas 
getan haben, was die Zuschreibung einer kollektiven Verantwortung 
legitimieren würde. Wenn beispielsweise ein Unternehmen nur ungenü­
gende Sicherheitsstandards für bestimmte gefährlichere Transaktionen 
aufstellt oder diese nicht durchzusetzen vermag, und wenn es daraufhin 
zu einem Unfall kommt, dann gibt es immer einige Führungskräfte in 
der relevanten Position, die man herausgreifen und für eine Nachlässig­
keit verantwortlich machen kann; dabei soll hier allein von der morali- 

197

https://doi.org/10.5771/9783495993903-163 - am 17.01.2026, 14:46:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993903-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sehen Verantwortlichkeit die Rede sein, nicht von juristischen Fragen 
die Haftung und Schadensersatzansprüche betreffend. Auch hier lassen 
sich wie zuvor zwei Varianten unterscheiden: Die schwache Variante ist 
keine genuin distributive Variante, denn bei ihr wird nur angenommen, 
daß es ganz bestimmte individuelle Mitglieder dieser Gruppe sind, die 
unabhängig vom Rest der Gruppe zur Verantwortung gezogen werden 
müssen und auch können. Nach dieser schwachen Version sind also nur 
einige Mitglieder für das Handeln einer Organisation verantwortlich. 
Andere Mitglieder können nicht zur Verantwortung gezogen werden. 
Um sinnvoll angewendet werden zu können, sollte die partiell distribu­
tive Version der kollektiven Verantwortlichkeit deshalb immer in einem 
starken Sinne verstanden werden: Einige der Mitglieder einer Gruppe 
sind dann derivativ für das Handeln der Gruppe als ganzer verantwort­
lich. Das bedeutet also auch - im Gegensatz zur schwachen Variante der 
Verantwortlichkeit -, daß sie womöglich nicht persönlich am Zustande­
kommen des betreffenden Ereignisses beteiligt gewesen sind. Sie tragen 
die persönliche Verantwortung für all das, was in ihren Verantwor­
tungsbereich fällt, und diese Verantwortung leitet sich direkt und un­
mittelbar aus der Zuschreibung einer kollektiven Verantwortung an die 
Gruppe insgesamt ab.

Schließlich gibt es noch eine Beziehung zwischen kollektiver und in­
dividueller Verantwortung, die radikal nicht-distributiv oder rein kol­
lektiv ist. Nur hier stoßen wir auf eine wirkliche Herausforderung, die 
auf die vollständige Ersetzung des individuellen Anteils an der Verant­
wortung durch eine bloß noch kollektive Einheit des Handelns und der 
Verantwortung abzielt. Peter French vertritt die Auffassung, daß bei­
spielsweise einem Unternehmen eine Art metaphysische Identität zu­
komme, die sich nicht mehr auf eine bloße Summe seiner individuellen 
Mitglieder reduzieren lasse (1984, 32). Durch die interne Entschei­
dungsprozedur werden alle Akte der Mitglieder eines Konzerns diesem 
inkorporiert, so daß sie letztlich auch das ersetzt, was bei Lewis noch 
die jeweils moralische Motivation bzw. das jeweilige Rechts- bzw. Un­
rechtsbewußtsein des Handelnden ausmacht; hier hätten wir dann den 
interessanten Fall, daß es möglich wäre, einer kollektiven Einheit eine 
Verantwortlichkeit zuzuschreiben, ohne daß ein einziges ihrer Mitglie­
der nun für eine ihrer jeweiligen Handlungen verantwortlich gemacht 
werden könnte. Danach wäre es also möglich, ohne den Begriff einer 
individuellen Verantwortlichkeit auszukommen; die kollektive Verant­
wortung wird dann auch nicht mehr auf die individuellen Mitglieder 
einer Gruppe verteilt.

Im Gegensatz zu den beiden vorhergehenden Versionen einer voll­
ständigen oder partiellen Distribution der Verantwortung gibt es hier 

198

https://doi.org/10.5771/9783495993903-163 - am 17.01.2026, 14:46:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993903-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


keinen Weg mehr, der die kollektive Verantwortung auf irgendeine Art 
und Weise in der individuellen Verantwortung verankern würde. Bisher 
waren es immer noch Individuen, die entweder direkte Kausalursache 
waren oder doch eine begrenzte Verantwortung wenigstens innerhalb 
der ihnen zugeschriebenen Rolle zu tragen hatten; in der radikal nicht­
distributiven Version der kollektiven Verantwortung bedarf es eines 
Individuums nicht mehr: weder als Entscheidungsträger, denn die in­
terne Entscheidungsprozedur ersetzt praktisch die individuelle Ent­
scheidung; noch als ausführende Instanz. Was allein zählt sind die Fol­
gen einer Handlung, die von einer kollektiven Handlungsinstanz aus­
geführt werden, noch schließlich als Träger einer partiellen, durch die 
jeweilige Rolle bestimmte Verantwortung, wie sie beispielsweise be­
stimmte Aufsichtspersonen übernehmen.

An diese Vorüberlegungen anknüpfend will ich nun folgende These auf­
stellen: Wenn die Zuschreibung moralischer Verantwortung an kollek­
tive Handlungseinheiten in einem vollständig distributiven Sinne ver­
standen werden soll, dann darf sie das nur in dem schwachen Sinne, der 
die Ableitung von individueller Verantwortung aus dem bloßen Vorlie­
gen einer kollektiven Verantwortung ausschließt. Die Zugehörigkeit zu 
einem Kollektiv begründet also keine personale Verantwortlichkeit für 
all die Handlungen, die im Namen dieses Kollektivs ausgeführt werden; 
höchstens die partiell distributive Variante der Verantwortlichkeit kann 
in einem starken Sinne der Verteilung von Verantwortung zwischen 
einzelnen Individuen und kollektiver Handlungseinheit verstanden wer­
den: Danach sind dann einige Personen - die eine besondere soziale 
Rolle oder Führungsaufgabe übernommen haben - für die Handlungen 
einer kollektiven Handlungseinheit verantwortlich zu machen, auch 
wenn ihnen selbst kein schuldhaftes Vergehen vorgeworfen werden 
kann; und die wichtigste moralische Sanktion gegen diese Personen, die 
ihrer Verantwortung nicht gerecht werden, besteht in der Entfernung 
aus dieser herausgehobenen Positionen einer repräsentativen sozialen 
oder politischen Verantwortlichkeit.

Frenchs Analyse der kollektiven Verantwortung kann daher nicht zu­
gestimmt werden; denn erstens setzt auch kollektives Handeln einzelne 
Personen voraus, welche die betreffenden kollektiven Handlungseinhei­
ten erst ins Leben rufen, also organisieren und am Leben erhalten. Es 
gibt keine kollektiven Handlungseinheiten, die sich soweit gegenüber 
ihren Mitgliedern verselbständigt hätten, daß sie nicht durch einen ge­
meinsamen Willensbeschluß aller Mitglieder wieder aufgelöst werden 
könnten. Die politische Handlungseinheit stellt hier insofern einen Son­
derfall dar, als sie selbst die rechtlichen Grundlagen für die Errichtung 

199

https://doi.org/10.5771/9783495993903-163 - am 17.01.2026, 14:46:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993903-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


und Auflösung gesellschaftlicher Assoziationen bereitstellt; dieser Wil­
lensbeschluß mag nun von allen gemeinsam oder auch nur von einigen 
wenigen, aber entscheidenden Mitgliedern gefaßt werden. Für diese 
Handlung bzw. Unterlassung der Errichtung oder Auflösung einer kol­
lektiven Handlungseinheit bleiben die jeweiligen Mitglieder jederzeit 
verantwortlich; und somit bleibt auch die kollektive Verantwortlichkeit 
wenigstens immer zu diesem Teil auch an die individuellen Verantwort­
lichkeiten zurückgebunden. Das Fortbestehen des individuellen Willens 
ist also konstituierendes Moment jeder kollektiven Handlungseinheit.

Zweitens gibt es darüber hinaus individuelle Agenten oder Hand­
lungsträger, die bestimmte Handlungen im Namen der kollektiven Ein­
heit stellvertretend ausfiihren (May 1987, 41). Ohne diese individuellen 
Agenten könnte eine kollektive Handlungseinheit gar nicht handeln; 
auch kollektive Handlungsabsichten bedürfen der individuellen Ver­
mittlung; das Individuum kann kollektive Handlungen von seinem 
Standpunkt aus beurteilen und etwa den politischen Willensbildungspro­
zeß mit Hilfe einer Meinungsäußerung zu beeinflussen versuchen; dann 
muß sich ein bestimmtes Individuum diese kollektiven Intentionen zu 
eigen machen und ihnen entsprechend handeln (zum Begriff* der kollek­
tiven Intentionalität vgl. Searle 1990). Die individuellen Agenten, die 
sich die entsprechenden kollektiven Intentionen zu eigen machen, tra­
gen immer einen Teil der kollektiven Verantwortung; selbst wenn sie 
nur die Repräsentanten eines Kollektivs sind, selbst wenn sie quasi nur 
im fremden Auftrag handeln, so stellt das nicht schon einen hinreichen­
den Grund für eine Entschuldigung ihrer - im Namen einer Organisa­
tion - ausgeführten Handlungen dar. Wie sollte eine kollektive Hand­
lungseinheit aktiv werden können, wenn nicht bestimmte Mitglieder 
wenigstens Außenstehende zur Ausführung bestimmter Handlungen 
beauftragen würden? Dieser zweite Ansatzpunkt der Zuschreibung indi­
vidueller Verantwortung wird von French stillschweigend übergangen.

Und zuletzt und drittens gibt es selbst in jeder kollektiven Handlungs­
einheit bestimmte Personen mit einer Aufsichtsfunktion, denen eine 
bestimmte Rolle innerhalb einer Institution zugewiesen wurde und die 
für verschiedene Vorkommnisse und Geschehnisse wenigstens innerhalb 
der kollektiven Einheit zur Verantwortung gezogen werden können; so 
sind die Manager und das Aufsichtspersonal für das Innenverhältnis 
eines Kollektivs persönlich verantwortlich. Was das Außenverhältnis 
angeht, sind sie für die Handlungen verantwortlich, die im Namen der 
ganzen kollektiven Einheit ausgeführt werden (Goodin 1989, 129; May 
1987, 47). Diese Verantwortlichkeit kann man in einem starken und 
derivativen Sinn verstehen; sie erwächst allein aus der Tatsache, daß die 
kollektive Einheit gehandelt hat. Selbst wenn wir hier nicht von einer

200

https://doi.org/10.5771/9783495993903-163 - am 17.01.2026, 14:46:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993903-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


echten ethischen oder moralischen Verantwortung sprechen sollten, sind 
doch diese Formen der legalen oder politischen Verantwortung nichts­
destoweniger klare Zuschreibungen von Verantwortung an besondere 
und verschiedene Individuen. Die Annahme einer rein kollektiven Ver­
antwortlichkeit im nicht-distributiven Sinne erweist sich aus diesen 
Gründen jedenfalls als weder berechtigt noch als wirklich notwendig.

5. 4. 3. Ihre Reichweite: Optionen und Restriktionen

Gehen wir nun dazu über, die Reichweite der Verantwortung im Ver­
hältnis zu ihrer Struktur und ihrer Verteilung auf verschiedene Einhei­
ten zu betrachten. Welche Art der Begrenzung des Verantwortungsbe­
reichs treffen wir auf der kollektiven Ebene an?45 Gibt es hier Begren­
zungen des Verantwortungsbereichs, die denjenigen vergleichbar sind, 
die unsere gewöhnliche Konzeption der moralischen Verantwortlichkeit 
charakterisieren? Können wir die grundlegende Einheit der Verantwor­
tung erweitern oder ersetzen, ohne dabei gleichzeitig die Frage nach der 
Reichweite der Verantwortlichkeit zu berühren? Was geschieht mit der 
Unterscheidung von negativen und positiven Pflichten, und was ge­
schieht mit dem privilegierten Status von speziellen Pflichten bestimm­
ten Menschen gegenüber auf einer kollektiven Ebene? Wie erklärt sich 
diese eigentümliche Asymmetrie zwischen Optionen, die einer Person 
erlauben, uns unter bestimmten Umständen erlauben, uns nicht nqt dem 
Ertrinken zu retten, und deontologischen Restriktionen, die ihr gleich­
zeitig unter allen Umständen verbieten, uns von einer Klippe ins Meer 
zu stoßen (Scanlon 1984, 151)? Gehen beide Strategien - die kollektivi­
stische und die konsequentialistische Strategie - Hand in Hand? Ergän­

45 Ich übergehe hier eine ebenfalls mögliche konsequentialistische, nicht-kollektive Erweite­
rung unseres Verantwortungsbegriffs; schließlich hängt die Möglichkeit einer individuali­
stischen Ethik, die für sich einen konsequentialistisch erweiterten Verantwortungsbereich als 
konstitutiv anerkennt, mit der individuellen Fähigkeit zur Selbstbestimmung zusammen, die 
auch das Wohl der Menschheit als Konzeption des guten Lebens zu ihrem Resultat haben 
kann: die Moraltheorie kann hier nicht der individuellen Selbstbestimmung vorgreifen. Wenn 
ein Individuum keinen moralisch bedeutsamen Unterschied mehr zwischen dem eigenen 
Handeln und dem Nicht-Verhindern, keinen Unterschied mehr zwischen der Sorge für Nahe­
stehende und der Sorge um das Wohl von Fernstehenden trifit, so ist das in einer liberalen 
Ethik die Sache des jeweiligen Individuums. Diese Möglichkeit, das eigene Gute mit demjeni­
gen einer wie auch immer gefaßten größeren Gruppe oder einer Allgemeinheit zu identifizie­
ren, steht der Person jederzeit offen; für unser Thema der kollektiven Verantwortlichkeit ist 
diese Möglichkeit aber nicht weiter von Bedeutung. Jedenfalls kann man auf diesen erweiter­
ten individualistischen Verantwortungsbereich nicht zählen; und erst recht lassen sich solche 
Einstellungen, die auf einem genuinen Gesinnungswandel beruhen, nach einem liberalen 
Rechtsverständnis nicht erzwingen.

201

https://doi.org/10.5771/9783495993903-163 - am 17.01.2026, 14:46:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993903-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


zen sie sich beide problemlos oder gibt es ein Spannungsverhältnis? 
Haben wir eine Simultaneität beider Revisionsversuche des Verantwor­
tungsbegriffs anzunehmen? Vielleicht wird auch nur eine Kombination 
der konsequentialistischen Erweiterung der Reichweite und des Inhalts 
unseres Verantwortungsbegriffs zusammen mit einer kollektivistischen 
Substitution der Einheit der Verantwortung garantieren, daß eine Mo­
raltheorie in der heutigen Zeit von praktischer Relevanz ist.

Eine kollektivistische Substitution der Verantwortungseinheit sollte - 
es gibt keinen Grund für die Annahme des Gegenteils - ohne eine kon- 
sequentialistische Erweiterung des Verantwortungsinhalts möglich sein. 
Ein kollektiver Handlungsagent hat dann ebenso wie ein Individuum 
mit einem effektiven Gerechtigkeitssinn bestimmte deontologische Ne­
benbedingungen zu beachten; ein Kollektiv handelt doch immer nur 
mittelbar durch die Handlungen bestimmter Individuen. So ist es natür­
lich auch für eine kollektive Handlungseinheit nicht erlaubt zu töten 
oder zu foltern, etwa bloß zum Zwecke der Wohlfahrtsmaximierung der 
betreffenden Gruppe oder gar der ganzen Menschheit; diese Handlungen 
sind aus denselben Gründen verboten, wie sie individuellen Agenten 
verboten sind. Warum sollten sich die für unsere individuelle Ver­
antwortlichkeit typischen Handlungsrestriktionen und speziellen Ver­
pflichtungen nicht auf die kollektive Ebene übertragen lassen? Und 
warum sind wir damit nicht in exakt der gleichen Situation wie bereits 
vorhin, daß nämlich unser Verantwortungsbereich zu eng umgrenzt ist, 
um von aktueller praktischer Relevanz zu sein?

Auch wenn es Strukturanalogi en hinsichtlich der deontologi  sehen 
Restriktionen auf einer kollektiven Ebene des verantwortlichen Han­
delns gibt, möchte ich die These vertreten, daß die Reichweite der kol­
lektiven Verantwortlichkeit im Vergleich zur individuellen Verantwort­
lichkeit erheblich größer ist. Diese Erweiterung des Umfangs der 
Reichweite der Verantwortung auf kollektiver Ebene hat aber keine 
konsequentialistischen Gründe; wir können von einer vergrößerten 
Reichweite der kollektiven Verantwortung sprechen, selbst wenn die 
moralische Bedeutung der Priorität negativer gegenüber positiven 
Pflichten nicht verloren geht und der besondere Status spezieller Ver­
pflichtungen ebenfalls erhalten bleibt. Die größere Reichweite ergibt 
sich aus der einfachen Tatsache, daß kollektive Handlungseinheiten 
mehr Macht - nach Weber (1972, 28) verstanden als Chance, innerhalb 
einer sozialen Beziehung seinen Willen auch gegen das Widerstreben 
anderer durchzusetzen - als ihre Mitglieder zusammengenommen ha­
ben. Die Zahl der einer kollektiven Handlungseinheit zur Verfügung 
stehenden Handlungsoptionen übersteigt die Summe der den einzelnen 

202

https://doi.org/10.5771/9783495993903-163 - am 17.01.2026, 14:46:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993903-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Mitgliedern als getrennten und verschiedenen Handlungszentren zur 
Verfügung stehenden Anzahl von Handlungsoptionen.

Erst aufgrund gemeinsamer Entscheidungsprozeduren und einer in­
neren Handlungs- und Herrschaftsorganisation wird es möglich, be­
stimmte Dinge zusammen zu unternehmen bzw. bestimmte Geschehnis­
se und Vorkommnisse, die dem einzelnen als unabwendbares Schicksal 
erscheinen mögen, wirksam zu verhindern. Der Handlungsspielraum 
erweitert sich also für das Kollektiv im Vergleich zu einer bloßen Ag­
glomeration unorganisierter Individuen beträchtlich; das gleiche Phä­
nomen läßt sich beobachten, wenn man den begrenzten Handlungsop­
tionen einzelner Nationalstaaten den erweiterten Handlungsspielraum 
einer internationalen Handlungseinheit gegenüberstellt. Der größere 
Handlungsspielraum führt auch zu einer Erweiterung des Verantwor­
tungsbereichs, ohne daß es dazu irgendwelcher konsequentialistischer 
Revisionen bedürfte, die unseren gewöhnlichen moralischen Überzeu­
gungen hinsichtlich des Verantwortungsbegriffs entgegenstehen. Ein 
einzelnes Individuum kann einfach deshalb für viele Dinge nicht zur 
Verantwortung gezogen werden, weil es nicht in seiner Macht steht, 
diese Dinge wirksam zu verhindern oder zu verändern; solange es ge­
trennt von anderen handelt, solange es von anderen isoliert ist, fehlt ihm 
einfach die Möglichkeit, effektiv zu intervenieren. Kollektive Akteure 
haben dagegen den Vorteil eines erheblich größeren Handlungsspiel­
raums und können die Entscheidungen durchsetzen, die von ihren Mit­
gliedern als notwendig erachtet werden; so wächst der Umfang ihrer 
Verantwortlichkeit mit ihrer erweiterten Handlungsfähigkeit.

Wir haben bei dieser Erweiterung der kollektiven Verantwortlichkeit 
keine qualitative bzw. grundsätzliche Differenz zur Reichweite unseres 
gewöhnlichen Verantwortungsbegriffs; schließlich resultiert die Erwei­
terung der Reichweite ausschließlich aus der größeren Macht eines Kol­
lektivs, nicht aus der konsequentialistischen Revision einer deontologi- 
schen Moraltheorie. Damit bleibt sowohl die Unterscheidung von Han­
deln und Nicht-Verhindern als auch die übergeordnete Bedeutung von 
speziellen Obligationen gegenüber nahestehenden Personen wichtig, 
ohne daß die engen, empirisch bedingten Restriktionen der individuel­
len Verantwortlichkeit bestehen blieben. Andererseits können selbst 
kollektive Akteure viele Dinge nicht verhindern, auch ihnen kommt 
natürlich keine absolute Macht zu; selbst kollektive Akteure geben au­
ßerdem den speziellen Verpflichtungen ihren eigenen Mitgliedern ge­
genüber den Vorrang; die Verantwortlichkeit ist also auch auf einer 
kollektiven Ebene nicht unbegrenzt.

203

https://doi.org/10.5771/9783495993903-163 - am 17.01.2026, 14:46:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993903-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. 4. 4. Die Selbstbezüglichkeit der Verantwortung

Vom Standpunkt des Mitglieds einer kollektiven Handlungseinheit aus 
gesehen gibt es eine spezifische Verantwortlichkeit insbesondere für das 
Unterlassen einer Handlung; wir haben in diesem Fall weiterhin eine 
moralische Bedeutsamkeit von Handeln und Nicht-Verhindern, nur daß 
ihre Priorität nun umgekehrt erscheint. Eine Gruppe von Menschen 
kann dafür verantwortlich gemacht werden, eine entsprechende interne 
Entscheidungsprozedur anzunehmen; sie könnten ihrer Verantwortung 
nicht gerecht werden, wenn sie es unterlassen, eine gemeinsame Körper­
schaft zu errichten, die auch über die Machtmittel verfügt, in der mora­
lisch erforderlichen Weise zu agieren. Wir können hier von einem 
selbstbezüglichen Element im Verantwortungsbegriff sprechen. Charles 
Taylor spricht hier, zunächst allein auf das Individuum bezogen, von 
einer Verantwortlichkeit für unser Selbst.
”Human beings ... are responsible for what they are in a way that other subjects 
of actions and desires (the higher animals for instance) cannot said to be.” 
(1982, 112; vgl. Frankfurt 1971; Hurley 1989, 146)

Wir sind dafür verantwortlich, die notwendigen Einheiten der Verant­
wortung auf eine individueller, kollektiv-nationaler und im Bedarfsfälle 
auch kollektiv-supranationaler Ebene zu errichten und am Leben zu 
erhalten. Viele Individuen übernehmen keine Verantwortung für sich 
selbst, geschweige denn eine nur begrenzte Reichweite der Verantwor­
tung innerhalb starker deontologischer Restriktionen; und ebenso lassen 
es manche Nationen oder internationale Organisationen an Verantwort­
lichkeit fehlen, weil ihre jeweiligen Mitglieder ihren eigenen Verant­
wortlichkeiten in diesen kollektiven Handlungseinheiten nicht gerecht 
werden.
„We are responsible to ourselves as one person over time. We should indeed be 
surprised if someone said that he did not care about how he will view his pre­
sent actions later any more than he cares about the affairs of other people. ... 
One who rejects equally the Claims of his future seif and the interests of others 
is not only irresponsible with respect to them but in regard to his own person as 
well. He does not see himself as one enduring individual. Now looked at in this 
way, the prinicple of responsibility to seif resembles a principle of right, the 
Claims of the seif at different times are to be so adjusted that the seif at each 
time can affirm the plan that has been and is being followed. The person at one 
time, so to speak, must not be able to complain about actions of the person at 
another time. This principle, does not, of course, exclude the willing endurance 
of hardship and suffering; but it must be presently acceptable in view of the 
expected or achieved good.“ (Rawls TJ § 64, 422f., meine Hervorhebungen)

204

https://doi.org/10.5771/9783495993903-163 - am 17.01.2026, 14:46:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993903-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


So kann man jemanden der Unverantwortlichkeit bezichtigen, wenn er 
dieser selbstbezüglichen Verantwortlichkeit hinsichtlich der Organisa­
tion und Erhaltung einer Einheit der Verantwortlichkeit nicht gerecht 
wird; damit ist etwas ganz anderes gemeint als wenn man jemanden 
wegen der legitimen Begrenzung seines Verantwortungsbereichs als 
nicht verantwortlich bezeichnet. Die Begrenzung des Verantwortungs­
bereichs stützt sich auf bestimmte Gründe, und man kann sich dafür 
rechtfertigen; für unverantwortliches Handeln gibt es dagegen keine 
Rechtfertigung; man kann sich höchstens dafür entschuldigen. Im Ge­
gensatz zu einer Rechtfertigung (vgl. Austin 1970: A plea for excuses, 
175 - 204), welche gute Gründe für eine Handlung anführt und ein 
mögliches Unrecht rationalisiert, gesteht eine Person, die sich ent­
schuldigt, ein, daß es für ihre Handlung keine Rechtfertigung geben 
kann; mit ihrer Entschuldigung trennen sie ihre Handlung von ihren 
authentischen Absichten ab, ohne sich dabei jedoch von der Verant­
wortung für die Folgen dieser Handlung freizusprechen.

So verhält es sich auch mit artifiziellen Personen wie etwa einer poli­
tischen Gemeinschaft; auch hier können wir diesen Sinn einer selbstbe­
züglichen Verantwortlichkeit mit einem Inhalt füllen. Wichtiger Be­
standteil dieser Verantwortung wird es also sein, zuerst einmal das Be­
wußtsein der Gruppe hervorzubringen, daß sie eine kollektive Hand­
lungseinheit darstellt, welche die Fähigkeit besitzt, selbst die Reichweite 
und die Grenzen ihres Verantwortungsbereichs festzulegen, und darüber 
hinaus die Macht hat, spezielle Verpflichtungen auf ihre Mitglieder so 
zu delegieren, daß die gemeinschaftlich legitimierten Entscheidungen 
auch ausgeführt werden. Das ist Rawls zufolge auch Bestandteil von 
natürlichen, auf Individuen bezogenen Pflichten der Errichtung und 
Erhaltung gerechter Institutionen:

„From the standpoint of justice as faimess, a fundamental natural duty is the 
duty of justice. This duty requires us to support and comply with just institutions 
that exist and apply to us. It also constrains us to further just arrangements not 
yet established, at least when this can be done without too much cost to our- 
selves.“ (TJ § 19, 115; vgl. auch TJ § 51, 333ff.)

Und an dieser Stelle wird der derivativen und partiellen Verteilung der 
verschiedenen Verantwortlichkeiten innerhalb eines politischen Ge­
meinwesens eine große Bedeutung zukommen. Zuletzt gründet die Idee 
einer selbstbezüglichen Form der kollektiven Verantwortlichkeit in der 
Idee des Gesellschaftsvertrags. Er stellt die adäquate Form zur Verfü­
gung, in der dann die kollektive Selbstbestimmung stattfinden kann, 
und kann daher als das Äquivalent des kategorischen Imperativs auf 

205

https://doi.org/10.5771/9783495993903-163 - am 17.01.2026, 14:46:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993903-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


politischer Ebene verstanden werden.46 Den die praktische Relevanz der 
vertragstheoretischen Moraltheorie betreffenden Herausforderung an 
unseren gewöhnlichen Verantwortungsbegriff, in dem die handelnden 
Menschen als voneinander getrennte Verantwortungseinheiten gelten, 
kann durch eine moralische Arbeitsteilung begegnet werden, die zwar 
einerseits nicht die traditionellen individuellen Einheiten unseres Ver­
antwortungsbegriffs eliminiert, sie aber andererseits mit kollektiven 
Handlungseinheiten komplementiert, die über ein entsprechend größeres 
Machtpotential verfugen. Deshalb kann auch von einer erweiterten 
Reichweite und einer praktischen Relevanz unserer Verantwortungsvor­
stellung gesprochen werden, ohne damit schon einer konsequentialisti- 
schen Versuchung zu erliegen, die zu unseren gewöhnlichen Moralvor­
stellungen in einem starken Spannungsverhältnis steht. Da die Macht 
von kollektiven Handlungseinheiten größer ist, können auch eine grö­
ßere Zahl von Ereignissen als Handlungen beschrieben werden, und 
viele Geschehnisse oder Vorkommnisse hängen von Entscheidungen 
und Handlungen auf kollektiver Ebene ab.

Wenn also die Gültigkeit der Unterscheidung zwischen Handeln und 
Unterlassen oder besser Nicht-Verhindern auf der kollektiven Ebene 
erhalten bleibt, so widerfährt ihr dort gleichzeitig eine interessante Mo­
difikation. Wir sind selbstbezüglich dafür verantwortlich, die adäquaten 
Instanzen der jeweils notwendigen Handlungseinheit zu errichten; wir 
sind alle gemeinsam für die Unterlassung der entsprechenden Handlun­
gen verantwortlich. Und ist die erforderliche Handlungseinheit erst 
einmal errichtet, gibt es darüber hinaus eine große Anzahl von speziel­
len Verpflichtungen der Mitglieder (etwa als Staatsbürger einer politi­
schen Gemeinschaft), ihr Handeln und das ihrer Repräsentanten zu 
kontrollieren und zu beaufsichtigen. Es gibt für kollektive Akteure ein 
Äquivalent für die Art der Verantwortung, die wir als spezielle Ver­
pflichtungen kennengelemt haben, und sie erscheinen hier in veränder­
ter Form wieder. Wir können eine spezielle Verpflichtung für das mora­
lische Verhalten der Mitglieder unserer Gemeinschaft gegenüber Nicht­

46 Vgl. Ricoeur (1990, 277) und Neiman (1994, 118). Neiman zufolge kommt der Autono­
mie in der Politik sogar eine Vorrangstellung gegenüber der Autonomie in der personalen Mo­
ralität zu, obgleich Kant das Autonomieproblem in seinen kritischen Schriften vorrangig 
anhand der personalen Moralität diskutiert. Die Heteronomie im individuellen Bereich ist viel 
harmloser als diejenige im politischen Bereich, denn letztlich tangiert erstere keine Rechte 
anderer Personen und höchstens vielleicht den „Rechtsansprüchen“ eines zukünftigen Selbst. 
Ein hedonistisch-heteronomes Individuum verfehlt nur seine personale Autonomie; ein tyran­
nisch -heteronomes politisches Gemeinwesen stellt jedoch die personale Autonomie aller seiner 
Mitglieder in Frage (Neiman 1994, 107). Zudem verträgt sich die individuelle Heteronomie 
durchaus mit der Autonomie auf politischer Ebene, und deshalb bedarf der politische Liberalis­
mus (vgl. Abschnitt 6. 1.) auch nicht der individuellen Autonomie.

206

https://doi.org/10.5771/9783495993903-163 - am 17.01.2026, 14:46:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993903-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Mitgliedern übernehmen. Man mag das als einen Akt der Solidarität 
mit den Mitgliedern der eigenen Gruppe ansehen; sie werden dann 
nämlich nach den für die eigene Gruppe als konstitutiv angesehenen 
moralischen - oder auch amoralischen - Maßstäben beurteilt. In diesem 
Fall gäbe es also eine selbst auferlegte Form der kollektiven Verant­
wortung, der Mithaftung für das Tun der Mitglieder unserer Gemein­
schaft im Sinne deijenigen starken Variante der derivativen Verant­
wortung, für die keine direkte Beteiligung des betreffenden Individuums 
erforderlich ist.

Dabei wären wir, anders als im gewöhnlichen Sinn der Solidarität, 
nicht besonders verpflichtet, den Mitbürgern besonders zu nützen bzw. 
uns besonders um ihre Wohlfahrt zu sorgen; im Gegenteil, wir würden 
sie mit einer bestimmten moralischen Erwartungshaltung konfrontieren, 
wir würden ihnen mit bestimmten Ansprüchen, die sich aus den An­
sprüchen von Personen ableiten, die nicht Mitglieder unserer Gemein­
schaft sind, gegenübertreten; wir wären dann eher um eine Art des mo­
ralischen Wohlergehens der anderen Mitglieder unserer für unsere ei­
gene Identität als Rechtsperson konstitutive politische Gemeinschaft 
besorgt (vgl. TJ § 86: The Good of the Sense of Justice, 567 - 577). Wir 
wären an einer allgemeinen Befolgung beispielsweise einer bestimmten 
Konzeption der Gerechtigkeit im Namen der Opfer der Ungerechtigkei­
ten innerhalb und außerhalb unserer Gemeinschaft interessiert. Das 
Phänomen der speziellen Verpflichtung auf der kollektiven Handlungse­
bene ist dem für unseren gewöhnlichen Verantwortungsbegriff charakte­
ristischen Phänomen der speziellen Verpflichtung für das Wohlergehen 
von Nahestehenden wenigstens in formaler Hinsicht ähnlich; doch der 
Inhalt dieser speziellen Verpflichtungen ist nun ein anderer, er ist den 
individualistischen speziellen Verpflichtungen geradezu entgegenge­
setzt. Denn wir haben auch spezielle Verpflichtungen gegenüber denje­
nigen, die nicht Mitglieder unserer Gesellschaft sind, sie vor den mora­
lischen Fehlem und Irrtümern der Mitglieder unserer Gruppe zu schüt­
zen.

5. 5. Verheimlichen, Manipulieren, Überzeugen

Meine Diskussion der praktischen Relevanz der Moraltheorie möchte 
ich durch einen Blick auch auf das Verhältnis von theoretischem Ver­
nunftgebrauch und politischen Verhältnissen, die den Vorstellungen 
einer idealen Moraltheorie nicht entsprechen, vervollständigen. Vom 
Kriterium der Öffentlichkeit, das dem Vertragstheoretiker Rawls am 

207

https://doi.org/10.5771/9783495993903-163 - am 17.01.2026, 14:46:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993903-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Herzen liegt, und von den selbstzerstörerischen Zügen mancher Moral­
theorien, auf die nicht erst Parfit aufmerksam gemacht hat, war bereits 
mehrfach die Rede; bevor ich mich im nächsten Kapitel der Struktur der 
politischen Vernunft zuwende, in der auch die theoretische Rationalität 
ihren Platz zugewiesen bekommt, möchte ich einen speziellen Punkt 
aufgreifen, der das Verhältnis verschiedener Vemunftvermögen in 
nicht-idealen Verhältnissen betrifft. Er wird vor allem dann eine Rolle 
spielen, wenn wir die motivationale Dynamik der politischen Vernunft 
abhandeln.

Ich habe (in Abschnitt 1. 3.) eine Unterscheidung von öffentlicher 
und politischer Vernunft eingefuhrt, die eine Unklarheit in Rawls4 Kon­
zeption des politischen Vemunftgebrauchs beseitigen helfen sollte; ent­
sprechend dieser Unterscheidung mag es durchaus öffentliche Gründe 
geben, die nicht als politische Gründe verstanden werden können. Den­
noch mag in nicht-idealen Verhältnissen bei der Anwendung von Ge­
rechtigkeitsprinzipien der Gebrauch dieser öffentlichen Gründe in einer 
politischen Argumentation notwendig erscheinen. Rawls (1993c; vgl. 
den ähnlichen Begriff einer toleranten oder nicht-restriktiven Neutralität 
bei Habermas FG, 375ff.) unterscheidet hierzu eine weite und eine enge 
Sicht der öffentlichen Vernunft; diese Unterscheidung trifft sich ziem­
lich genau mit meiner Unterscheidung von öffentlicher Vernunft tout 
court und politischer Vernunft. Rawls behauptet nämlich, daß es man­
che Umstände erlauben oder erfordern, etwa religiöse Gründe aus um­
fassenden und allgemeinen Doktrinen des Guten in die politische Ar­
gumentation einzufuhren, sie können unter der Bedingung in den politi­
schen Diskurs eingefuhrt werden, daß sie zur Verwirklichung einer 
gerechteren Gesellschaft beitragen und eine Selbstbeschränkung auf 
eine bloß enge Sicht der öffentlichen Vernunft unter diesen Umständen 
wirkungslos bleiben müßte (PL, 152f).

Zwar überschreiten wir dann die Grenzen einer ausschließlich ver­
tragstheoretischen Begründungsstrategie, doch tun wir das um eines 
auch aus vertragstheoretischer Perspektive legitimen Zweckes wegen. 
Insofern die Grundlagen der Argumentation dabei dem Diskussions­
partner offengelegt werden, kann man in diesem Fall nicht von Mani­
pulation sprechen; denn ich appelliere hier nur an gute, gemeinsam 
anerkannte Gründe, die unter idealen Umständen nicht als deren Be­
standteile zur Struktur der politischen Vernunft gezählt werden könn­
ten. Einen Schritt in Richtung Manipulation geht man erst dann, wenn 
man an öffentliche Gründe (an Gründe also, die in umfassenden Kon­
zeptionen des guten Lebens wurzeln) appelliert, die man selbst nicht 
teilt; unter der Bedingung, daß wir unsere eigenen, abweichenden Prä­
missen offenlegen, können wir dann andere Personen durch Argumente, 

208

https://doi.org/10.5771/9783495993903-163 - am 17.01.2026, 14:46:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993903-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


die aus ihrer eigenen umfassenden Konzeption eines guten Lebens ab­
zuleiten sind, davon zu überzeugen versuchen, daß auch sie die gemein­
same Basis einer öffentlich-politischen Vernunft bekräftigen können:
"We reason from what we know or believe are others’ basic views and try to 
convince them, that despite what they appear to think, they can indeed endorse 
the shared basis of public reason.” (Rawls 1993c, 13)

Nachdem wir unsere eigenen Prämissen offengelegt haben, ist diese 
Form der Überzeugungsarbeit von einem Manipulationsversuch zu un­
terscheiden, der nur mittels Geheimhaltung entscheidender Informatio­
nen erfolgreich sein kann. In einer ungerechten Gesellschaft ist der 
Appell an eine umfassende Moraldoktrin also zulässig. Rawls erinnert 
hier an den Kampf der Abolitionisten gegen die Institution der Sklave­
rei, für die der Appell an bestimmte religiöse Überzeugungen ein wich­
tiges Instrument im Rahmen ihres politischen Engagements darstellte.
"They did not violate the idea of pulic reason, because in each case their com- 
prehensive religious doctrines supported basic constitutional values. ... and 
because given the religious views of many citizens in society, pointing out the 
religious basis of those values gave a special force and urgency to their appeal. 
And indeed, this special force and urgency may have been essential in making 
the historic changes that eventually came about." (Rawls 1993c, lOf.)

Ist mit ausschließlich politischen Begründungen im Falle von religiösen 
Menschen wenig zu bewirken, dann kann es legitim sein, zum Zwecke 
der politischen Gerechtigkeit mit Hilfe auch religiöser Gründe zu argu­
mentieren - gerade wenn sie die Inhalte einer kontraktualistisch fun­
dierten Konzeption der politischen Gerechtigkeit bekräftigen helfen. Bei 
Richard William Fogel begegnen wir einem ähnlich gelagerten und 
gerade für die Zwecke unserer Untersuchung sehr interessanten Fall; 
denn ihm stellt sich - in der Nachfolge der Abolitionisten - die Frage, ob 
die Gegner der Sklaverei denn an utilitaristische Begründungen appel­
lieren durften, um den Utilitaristen von der Notwendigkeit zur Ab­
schaffung der Sklaverei zu überzeugen. Mit diesem strategiepolitischen 
Problem beschäftigt sich Fogel am Ende seiner empirischen Untersu­
chung über die Institution der Sklaverei in den Vereinigten Staaten.

Nun ist es einerseits so, daß Fogel nachgewiesen hat, daß es durchaus 
utilitaristische Gründe für die Beibehaltung der Sklaverei gegeben hätte; 
nur war man im 19. Jahrhundert allgemein der Auffassung, daß die 
Sklaverei der allgemeinen wirtschaftlichen Prosperität, dem größtmögli­
chen Gesamtnutzen eher im Wege stand; und erst recht ging man nach­
her davon aus, daß eine utilitaristische Denkweise eigentlich tatsächlich 
die Abschaffung der Sklaverei befürworten müßte. Doch vielleicht läßt 
sich dieser Fehler auf eine erfolgreiche politische Strategie der Abolitio­

209

https://doi.org/10.5771/9783495993903-163 - am 17.01.2026, 14:46:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993903-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nisten im 19. Jahrhundert zurückfuhren, die ganz einfach (ob bewußt 
oder nicht) mit einer Lüge großen Erfolg hatten; sie verzichteten auf 
eine Konversion des Utilitaristen zum religiös oder naturrechtlich be­
gründeten Gedanken der gleichen Menschenwürde und nahmen viel­
mehr die utilitaristischen Grundlagen selbst zur Hilfe, um ihre politi­
schen Gegner von ihren eigenen Zielen zu überzeugen. Eine Manipula­
tion würde hier nur dann vorliegen, wenn diese Lüge bewußt eingesetzt 
wurde, was aber eher unwahrscheinlich ist; wenn die Abolitionisten 
dagegen guten Glaubens vorgingen, haben wir nur den erweiterten Ge­
brauch der öffentlichen Vernunft, den auch schon Rawls bei der religiö­
sen Argumentation der Abolitionisten angesprochen hat.

Fogel fragt sich nun zurecht, ob diese Strategie des politischen 
Kampfes auch dann zulässig ist, wenn sie eine Lüge beinhaltet: die von 
ihm entlarvte Lüge nämlich, daß etwa der Utilitarismus tatsächlich 
gleiche Rechte für alle Menschen zum Resultat haben muß. Denn die 
Abolitionisten dramatisierten die Übel der Sklaverei mit Hilfe von ihnen 
fernstehenden und darüber hinaus auch noch empirisch falschen utilita­
ristischen Argumenten, die Benutzung falscher Argumente ist dann 
tatsächlich nur noch manipulativ und deshalb auch unmoralisch.
"The dilemma arose out of the exigencies of politics that led leaders of a just 

cause to compromise principles, joint arms with opportunists, accept immoral 
propositions, misrepresent their ideals, disguise their real goals, and deliber- 
ately mislead, not for careerist advancement or financial gain ... but to strike 
down an exceedingly evil foe. Time and again moral crusaders found that they 
could vanquish sin only by sinning... To speed persuasion they sought to drama- 
tize the evils of slavery and to win converts on grounds requiring less than full 
commitment to the abolitionist creed. Although dramatization led not only to 
exaggeration but also to deception, the cause was moral and the intention was 
virtuous. It was deception that harmed only the slaveholders. To build coalitions 
that were wider than their ideological base leaders of the crusade were some- 
times forced to disguise their ultimate aims and misrepresent their true beliefs." 
(Fogel 1989, 407)

Der Kampf für die politische Gerechtigkeit wird unter Umständen selbst 
die Kompromittierung der moralischen Integrität einer Person erfor­
dern; unter Umständen mögen in nicht-idealen Verhältnissen Täu­
schungen des Gegners das einzige Mittel sein, um einen Transitionspro- 
zess überhaupt in Bewegung zu bringen. So wie Fogel uns den Fall 
präsentiert, lügt der Abolitionist hier in einem doppelten Sinne; zu­
nächst lügt er in einem empirischen Sinn, indem er behauptet, daß die 
Sklaverei letztlich eine ineffiziente soziale Institution ist, die nicht den 
maximalen Gesamtnutzen realisieren hilft, doch daneben lügt er in dem 
Sinn, als er utilitaristische Gründe in die politische Debatte mit einflie­

210

https://doi.org/10.5771/9783495993903-163 - am 17.01.2026, 14:46:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993903-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ßen läßt, an die er selbst gar nicht glaubt. (Er legt ja nicht offen, wie es 
Rawls fordert, daß er die Prämissen der utilitaristischen Argumentati­
onsweise nicht teilt.) Für den politischen und moralischen Zweck der 
Abschaffung der Sklaverei mag das ein erfolgversprechendes Mittel 
sein; doch neben den Bedenken bezüglich seiner Moralität birgt dieses 
Mittel die Gefahr, daß man zum Schluß selbst nicht mehr die eigenen 
Lügen von der Wahrheit unterscheiden kann. Denn die effektivste Stra­
tegie ist natürlich immer die eigene Glaubwürdigkeit, und die ist hier 
nur durch eine Selbsttäuschung zu realisieren; in dieser Situation mögen 
sich, wie gesagt, heute eben viele Kollegen von Fogel befinden, die 
immer noch von der Ineffizienz der Institution der Sklaverei überzeugt 
sind.

Die Frage nach der praktischen Relevanz einer Moraltheorie stellt dar­
auf ab, inwieweit eine vernünftig begründete Moraltheorie mit dem 
Faktum der Unvernunft in der realen Welt zurechtkommen kann. Der 
Unvernunft sind im Gegensatz zur Vernunft keine Grenzen gesetzt; sie 
tritt in allen möglichen Schattierungen auf allen möglichen Gebieten 
des menschlichen Urteilens und Handelns auf. Wir interessieren uns 
dabei vor allem für verschiedene formen der Irrationalität und der Im­
moralität in der psychologischen Konstitution des Subjekts und der 
politischen Verfaßtheit eines Gemeinwesens. In die Strukturbestimmung 
der politischen Vernunft gehen neben den heterogenen temporalen und 
sozialen Dimensionen der Verteilungsgerechtigkeit auch die Frage nach 
der personalen und politischen Ausbildung von Verantwortungseinhei­
ten mit ein. Die verschiedenen Dimensionen der Verteilungsgerechtig­
keit verweisen gerade auf das Problem der Konstitution auch der ent­
sprechenden Verantwortungseinheiten; die moralisch relevante Berück­
sichtigung verschiedener Lebensabschnitte jenseits der prudentiellen 
Konzeption der Rationalität ist im Zusammenhang mit der Ausbildung 
einer personalen Autonomie zu sehen; die gerechte Verteilung von 
Grundgütem an verschieden Personen ist im Zusammenhang mit der 
Ausbildung der politischen Autonomie eines Gemeinwesens zu sehen.

Der Utilitarismus kann nun innerhalb dieses Rahmens dem Kontrak- 
tualisten vorwerfen, daß die Vertragstheorie eben nicht mit diesem Fak­
tum der verschiedenen Formen der Irrationalität, die in der wirklichen 
Welt auftreten, umgehen kann. Die Vertragstheorie sei demnach prak­
tisch irrelevant sowohl was ihr Anwendungsgebiet für die einzelne Per­
son als auch für die Politik insgesamt angehe. Dagegen habe ich in 
diesem Kapitel zu zeigen versucht, daß die Idee des Gesellschaftsver­
trags durchaus über Ressourcen verfügt, die ihre praktische Relevanz in 
nicht-idealen Umständen gewährleisten können. Insbesondere hat man 

211

https://doi.org/10.5771/9783495993903-163 - am 17.01.2026, 14:46:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993903-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sich dabei mit dem Begriff, der Reichweite und den verschiedenen Sub­
jekten der politischen Verantwortung innerhalb eines Gemeinwesens zu 
beschäftigen. Innerhalb dieses Dikussionsrahmens war es meine Ab­
sicht, einen Weg zu öffnen, der über eine bloße Dichotomie zwischen 
einer rein individualistischen, aber wirkungslosen und einer rein kol­
lektivistischen, aber potentiell unkontrollierbaren und anonym-subjekt­
losen Verantwortung hinausfuhrt. Dagegen habe ich hier versucht, ei­
nige Elemente einer komplex strukturierten Konzeption der hierarchisch 
differenzierten, arbeitsteiligen und distributiven Konzeption der Ver­
antwortlichkeit innerhalb eines politischen Gemeinwesens miteinander 
in Beziehung zu setzen.

Diese Konzeption soll den Schwierigkeiten der Anwendbarkeit einer 
Moraltheorie zuletzt auch mittels eines selbstreferentiellen Verantwor­
tungsbegriffes begegnen, der die Errichtung und Erhaltung einer den 
jeweiligen Problemen adäquaten Handlungsinstanz zum vordringlich­
sten Inhalt hat. Der Willensschwäche Mensch wird nicht von fremden 
Zwängen überwältigt und bleibt für seine Handlungen verantwortlich; 
denn selbst wenn er gegen sein bestes Urteil handelt, tut dies der Inten­
tionalität und der Möglichkeit, anders zu handeln, keinen Abbruch. 
Ebenso ist ein Gemeinwesen nicht der Verantwortung für die Konstitu­
tion einer politischen Handlungsinstanz enthoben, die über die entspre­
chende Macht verfügt, um das moralisch Gebotene in die Praxis umzu­
setzen. Damit wird nicht in Zweifel gestellt, daß es sowohl für den Ein­
zelnen wie auch für Gesellschaften Grenzen des Machbaren gibt; doch 
stellen diese Grenzen keinen legitimen Vorwand dafür dar, eine Kon­
zeption der gerechten Verteilung der personalen und politischen Ver­
antwortung zu ignorieren.

212

https://doi.org/10.5771/9783495993903-163 - am 17.01.2026, 14:46:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993903-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	5.1. Der Begriff der praktischen Relevanz
	5.2. Das Problem der Irrationalität: Willensschwäche
	5.3. Das Problem der Immoralität: Trittbrettfahrer
	5.3.1. Kooperativer Utilitarismus
	5.3.2. Grenzen der individuellen Wohltätigkeit
	5.3.3. Deontologie und Konsequentialismus der Rechte
	5.3.4. Institutioneller Utilitarismus

	5.4. Die Zuschreibung und Verteilung von Verantwortung
	5.4.1. Ein anachronistischer Verantwortungsbegriff?
	5.4.2. Ihre individuellen und kollektiven Subjekte
	5.4.3. Ihre Reichweite. Optionen und Restriktionen
	5.4.4. Die Selbstbezüglichkeit der Verantwortung

	5.5. Verheimlichen, Manipulieren, Überzeugen

