5. Die praktische Irrelevanz des Gesellschaftsvertrags

Eine dritte utilitaristische Strategie zur Kritik der Intuition einer Ver-
schiedenheit von Personen setzt bei der angeblichen praktischen Irrele-
vanz des Kriteriums des Gesellschaftsvertrages an. Das Ideal des Gesell-
schaftsvertrags, so lautet etwa die These von Russell Hardin in Morality
within the Limits of Reason, habe keinen Bezug zur gesellschaftlichen
Realitiat. Solange die anspruchsvollen Anwendungsbedingungen der
Vertragstheorie nicht vorliegen, stifte die Berufung auf dieses Ideal des
Gesellschaftsvertrags mehr Schaden als Nutzen; solange die idealen
Umstinde nicht anzutreffen sind, die zur Anwendung der kontraktuali-
stisch legitimierten Gerechtigkeitsprinzipien notwendig sind, solange
unser Gebrauch des theoretischen oder praktischen Vernunftvermégens
vielfach mangelhaft ist, solange unser Denken und Handeln in verschie-
dener Hinsicht von einer faktischen Irrationalitit gekennzeichnet ist,
wird sich das vertragstheoretische Modell fiir das wirkliche politische
Leben als unbrauchbar erweisen.

Der pragmatischere Utilitarismus ist auf ideale Umstéinde nicht an-
gewiesen; er gibt sich mit schrittweisen Verdnderungen zufrieden und
hat fiir gegebene Situationen auch ganz konkrete Verbesserungsvor-
schldge. Die der grundlegenden Intuition einer Verschiedenheit von
Personen und dem Ideal des Gesellschaftsvertrags innewohnende Logik
eines Alles oder Nichts kennt der Utilitarismus nicht. Die allgemeine
Zustimmung wird immer in der Form eines einfachen Ja oder Nein
gegeben; die Maximierung des Gesamtnutzens liaft sich im Gegensatz
dazu auf einer Skala des Mehr oder Weniger messen; das kommt einer
besseren Handhabe des utilitaristischen Ideals in der gesellschaftlichen
Wirklichkeit zugute:

»The ideal rules are presumably some not very distant variant of some present
rules. Like ,incrementalists’ among political scientists we should frame our
ideal code by improving the present rules.” (Brandt GR, 290)

Den Utilitaristen erscheint daher der Gesellschaftsvertrag bestenfalls als
utopisch im Sinne seiner absoluten Wirkungslosigkeit und schlimm-

163

https://dol.org/10.5771/9783495883803-163 - am 17.01.2026, 14:46:56.


https://doi.org/10.5771/9783495993903-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

stenfalls als schadlich fiir die konkreten Aufgaben der Politik.* Der
Utilitarismus nimmt dagegen die sozialen und psychologischen Um-
stinde, wie er sie vorfindet; zu jedem Zeitpunkt und in jeder Situation
hat der Utilitarismus eine Antwort darauf, was von einer moralischen
Perspektive aus zu tun ist; theoretisch jedenfalls sind seine Antworten
sehr einfach: "Handle auf eine Weise oder errichte politische Institutio-
nen so, daB Du dadurch den Gesamtnutzen vermehrst."*

Dieses Kapitel will ich mit einigen methodologischen Vorbemerkun-
gen zum Begriff der Relevanz im allgemeinen und der praktischen Rele-
vanz im besonderen eréffnen (5. 1.). Dann will ich mit der Unterschei-
dung der beiden Bereiche fortfahren, auf die der Relevanzbegriff ange-
wendet werden kann. Diese beiden Bereiche entsprechen den beiden
moglichen Verfehlungen der Rationalitit und der Moralitit: Die Wil-
lensschwiche stellt ein psychologisches Versagen der Rationalitdt beim
Selbst dar (5. 2.); und die ungerechte Gesellschaft ist durch eine blof
partielle Befolgung der Konzeption der politischen Gerechtigkeit cha-
rakterisiert (5. 3.). Die Verfehlung der Rationalitit bei einer Person ist
von ihrer Verfehlung der Moralitit zu unterscheiden, denn schlieflich
gibt es auch willensstarke Verbrecher. Aullerdem ist die Verfehlung der
Moralitit bei einer Gesellschaft von einer Verfehlung der Rationalitit zu
unterscheiden, denn schlieBlich gibt es auch ungerechte Gesellschaften,
die rational im Sinne einer blof} instrumentalen, sozial-pragmatischen
Zweckrationalitit sind. Anschliefend wende ich mich ausfiihrlich dem

3 Utopien, das hat Paul Ricoeur in seinen Lectures on Ideology and Utopia (1986) gezeigt,
haben nicht nur eine wichtige positive Aufgabe der Kritik bestehender Verhaltnisse, der sub-
versiven Imagination von altemativen Moglichkeiten zu den bestehenden Verhiltnissen; sie
konnen pathologisch dann wirken, wenn sie den Menschen zu einer Flucht vor der Wirklich-
keit veranlassen und dazu fiihren, daB er sich in Traumen verliert und daritber das eigenver-
antwortliche Handeln vergifit. Die Utilitaristen kénnen, Max Webers Terminologie aufgrei-
fend, den Vertragstheoretikem den Vorwurf machen, eine bloBe Gesinnungsethik zu for-
mulieren, die gegeniber der Welt der Politik und ihren vielfltigen Widersprichen keine
Verantwortung zeigen kann; Habermas wiederholt diesen Vorwurf, wenn er behauptet, daB die
philosophischen Moraltheoretiker sich bei der Begriindung von Gerechtigkeitsprinzipien ,,s0
weit von der Realitit zeitgendssischer Gesellschaften entfernen, daB sie Schwierigkeiten haben,
Bedingungen fur die Realisierung dieser Grundsitze zu spezifizieren.” (FG, 62)

3¢ Von der spezifischen Schwierigkeit des Utilitarismus, daB namlich auch er das /deal eines
maximalen globalen Gesamtnutzens verfolgt und sich nicht mit einer lokalen Verbesserung
zufrieden geben kann, wollen wir hier absehen. Eine lokale Verbesserung kann einer globalen
Verbesserung im Wege stehen (Elster 1979, 9f); und eine globale Verbesserung kann viel-
leicht nur dber den Umweg einer lokalen Verschlechterung erreicht werden. Das setzt die
Bereitschaft voraus, Abstriche an der sofortigen Realisierung des augenblicklich groBtmogli-
chen Nutzens zu machen. Wie sollte man aber herausfinden konnen, welche Gesellschaftsord-
nung nun den groftmoéglichen Gesamtnutzen realisiert, wenn nidit dadurch, daB man ver-
schiedene Moglichkeiten ausprobiert? Doch was wiirden bei einer solchen Versuchsreithe wohl
die gesammelten Fehlversuche kosten? Auch das utilitaristische Ideal einer Maximierung des
Gesamtnutzens kénnte sich auf diese Weise als praktisch irrelevant erweisen.

164

https://dol.org/10.5771/9783495883803-163 - am 17.01.2026, 14:46:56.


https://doi.org/10.5771/9783495993903-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Problem der Verteilung der kollektiven Verantwortung in einer politi-
schen Gemeinschaft zu (5. 4.). Zuletzt diskutiere ich die Pathologien
und die strategischen Moglichkeiten zum Miflbrauch und zur Manipu-
lation theoretischer Irrationalitit unter nicht-idealen Umstédnden (5. 5.).

5. 1. Der Begriff der praktischen Relevanz

Die Relevanz ciner bestimmten Information ist zweifach bestimmt:
zuerst durch die Anstrengung, die es dem Empfinger kostet, sie aufzu-
nehmen und zu verarbeiten, und dann durch die tatsiachliche Auswir-
kung, die sie im jeweiligen Kommunikationskontext haben wird:

"The relevance of a stimulus is determined by two factors: the effort needed to
process it optimally, and the cognitive effects this optimal processing achieves."
(Sperber/Wilson 1986, 156f.; vgl. Grice 1975; Putnam 1981, 201f.)

Auch fiir die praktische Relevanz einer Moraltheorie sind diese Vorbe-
dingungen zu beachten. Einerseits mufl es moglich sein, sie mit einer
nicht iibermenschlichen Anstrengung zu verstehen, andererseits muf
eine Moraltheorie Auswirkungen bei der beabsichtigten Verwirklichung
von moralischen Zielen und Forderungen in konkreten historischen
Kontexten zeitigen konnen; sie mufl auf die Umstinde und Situation
ihres jeweiligen Adressaten eingehen und Riicksicht nehmen. Einfache
Formeln, die von unrealistischen Voraussetzungen ausgehen, sind daher
nur von begrenztem Wert fiir die Menschen, die sich um die Errichtung
einer gerechten Gesellschaft bemiihen.

In einer ersten Annidherung koénnen wir drei Ebenen der praktischen
Relevanz einer Moraltheorie unterscheiden (Kettner 1992, 321). Erstens
konnen wir von einer interpretativen oder auch hermeneutischen Rele-
vanz dann sprechen, wenn die betreffende Theorie mit ihrer spezifischen
Begrifflichkeit dem Handelnden auch die Moglichkeit einer Selbstver-
stindigung, die Moglichkeit zur Identifikation seiner Handlungsmotive
und -dispositionen, seiner Absichten und Ziele anbietet. Der Handelnde
kann dann seine Absichten in den Begriffen, mit denen eine Moraltheo-
rie operiert, wiedererkennen. Wut wire das Beispiel der Attribution
eines Gefiihls, das immer von einer unmittelbaren interpretativen Rele-
vanz sein wird. Wie sollte etwa die Zuschreibung von Wut méglich sein,
wenn sie nicht mit einer Selbstzuschreibung der betreffenden Person,
daf} sie nimlich wiitend ist, einhergeht (Gibbard 1990, 143; vgl. Ch.
Taylor 1985a, 45 - 76)? So verfiigen beispielsweise auch die Begriffe der
Scham oder der Emporung fiir die emotionalen Reaktionen auf mora-

165

https://dol.org/10.5771/9783495883803-163 - am 17.01.2026, 14:46:56.


https://doi.org/10.5771/9783495993903-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

lisch nicht zu rechtfertigende Handlungen iiber eine unmittelbare inter-
pretative Relevanz (Strawson 1974); dhnliches gilt fiirr die Moglichkeit
der Zuschreibung des Leidens, die ebenfalls von bestimmten intentiona-
len Zustinden des Betroffenen abhingig ist (Hare MT, 92).

Zweitens konnen wir den Begriff der krifischen oder auch legitimato-
rischen Relevanz einer Moraltheorie einfiihren, die es einer Person er-
laubt, das Handeln einer anderen Person oder die Normen etwa eines
Rechtssystems zu kritisieren oder zu rechtfertigen; eine Moraltheorie
wire dann auf konkrete Handlungen und Institutionen anwendbar und
erlaubt deren Evaluierung. Dabei ergibt sich hier oft das Problem, daf}
die kritische Relevanz einer Theorie auf die interpretative Relevanz
angewiesen bleibt, um tatsichlich Einflu} auf das Handeln einer Person
oder mehrerer Personen in einer Gesellschaft zu gewinnen. Erst wenn
das kritische Potential einer Moraltheoriec Eingang in das Selbstver-
stindnis eines Individuums gefunden hat, konnen dort Griinde auch zu
Motiven des moralischen Handelns werden (vgl. Abschnitt 7. 1.). Wenn
die hermeneutische Relevanz einer Theorie wesentlich die Handlungs-
motivation von Personen betrifft, so stellt ihnen die kritische Relevanz
einer Theorie Mafistibe auch zur Rechtfertigung ihrer Handlungen und
der Mifbilligung von Handlungen anderer Personen bereit.

Drittens schlieflich kénnen wir dann von einer effektiven historisch-
politischen oder auch psychologisch-personalen Relevanz einer Theorie
sprechen, wenn sie neben dem Potential zur bloBen Kritik oder Recht-
fertigung auch Verdnderungen in einem bestimmten Kontext auslosen
kann; dann l4Bt sich ihre praktische Relevanz durch konkrete Beispiele
bezeugen. Die historische Relevanz einer Theorie hingt davon ab, ob sie
tatsichlich Einflu auf das private oder politische Handeln der Men-
schen hat, die ihr Tun und Lassen an ihren Vorschriften ausrichten; die
Idee der Menschenrechte kénnte man als ein Beispiel dieser starken
Version der historischen Relevanz einer moralischen Idee anfithren; sie
hat nicht nur das zwischenstaatliche Verhiltnis einiger Staaten ver-
dndert, sondern auch die inneren Verfassungen vieler Staaten auf eine
neue Basis gestellt (Kettner 1992, 327). Die historische Relevanz einer
Moraltheorie beinhaltet dabei nicht nur die allmihliche Anniherung der
Realitidt an eine Idealvorstellung; sie setzt dariiber hinaus voraus, dafi
diese Anniherung auch durch die Orientierung an diesem Ideal ausge-
16st wurde.

Selbst wenn die inferpretative Relevanz noch die schwichste und die
am wenigsten anspruchsvolle Form der praktischen Relevanz darstellt,
so wird sie doch nicht, wie Kettner (ibid.) behauptet, schon von den
beiden anderen Formen der Relevanz vorausgesetzt oder impliziert. Die
Psychoanalyse ist zwar von einer krifischen Relevanz und kann auch

166

https://dol.org/10.5771/9783495883803-163 - am 17.01.2026, 14:46:56.


https://doi.org/10.5771/9783495993903-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

historische oder, im Falle einer Person, biographische Relevanz gewin-
nen, ohne daB sie jedoch auf einer interpretativen Relevanz fulit, die
dem Handelnden von Beginn an ein Selbstverstindnis seiner Motive
und Absichten anbietet. Erst nach und nach wird die Person wihrend
einer erfolgreichen Therapie lernen, ihre Handlungen und ihre Situation
neu zu beschreiben, und erst so nimmt auch die kritische oder biogra-
phische Relevanz der Theorie des Analytikers Gestalt an; deshalb muf}
die interpretative Relevanz nicht als eine jeder Form der historischen
Relevanz implizite Form der Relevanz angesehen werden. Sie mag erst
die Auswirkung der letzteren sein. Auch fiir moralische Theorien
konnte gelten, dab ein gesellschaftlicher Wandel aufgrund von nicht
notwendig moralischen Motiven oder Zielen hervorgebracht wurde; erst
nachtriglich wird ein neues Selbstverstindnis und eine neue Selbstbe-
schreibung im Lichte dieser Moraltheorie moglich und notwendig,

Die kritischen und historischen Formen der Relevanz sind dagegen je
nach Auswirkung, die sie in der politischen Realitdt einer Gesellschaft
oder auch der psychologischen Realitit einer Person haben, voneinander
zu unterscheiden. Eine Moraltheorie mit krifischer Relevanz bietet zwar
einen Weg an, um den Ubergang von nicht-idealen zu idealen Verhilt-
nissen aufzuzeigen und méglich zu machen; ob dieser Weg jedoch
gangbar ist, hat erst die politische Realitit selbst zu erweisen. Die histo-
rische Relevanz einer Moraltheorie ist deshalb selbst den besten Absich-
ten des Menschen entzogen. So muf} eine Moraltheorie, die fiir sich
historische Relevanz beansprucht, nicht notwendig von kritischer Rele-
vanz sein, denn gerade Utopien ohne konkrete Verhaltensanweisungen
in der jeweiligen Situation koénnen sich im Nachhinein als durchaus
historisch relevant erweisen. Trotzdem wird jede Moraltheorie, die we-
nigstens von kritischer Relevanz zu sein beansprucht, auch einen mogli-
chen Weg zur Transition von nicht-idealen zu idealen Verhiltnissen
aufzeigen und dabei die Art und Weise der Implementierung des morali-
schen Ideals deutlich machen.

5. 2. Das Problem der Irrationalitdt: Willensschwdche

Wir kénnen zwei Bereiche unterscheiden, innerhalb welcher die prakti-
sche Relevanz einer Moraltheorie auf dem Spiel steht: das Selbst und
die Gesellschaft insgesamt. Wir konnen diese zwei Gebiete als die Be-
reiche der personalen und der politischen Ethik identifizieren. Die per-
sonale Ethik bezicht sich primir auf ein Selbstverhiltnis, und eines
ihrer vordringlichsten Probleme ist das Verhiltnis zwischen morali-

167

https://dol.org/10.5771/9783495883803-163 - am 17.01.2026, 14:46:56.


https://doi.org/10.5771/9783495993903-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

schen Forderungen und der Sorge um ein gutes Leben; zwischen diesen
beiden Polen eines rechten und eines guten Lebens konnen vielerlei
Spannungen auftreten, die der eigentliche Gegenstand der Ethik sind.
Die politische Ethik beschiftigt sich hauptsichlich mit dem Verhiltnis
verschiedener Individuen; und sie hat niherhin den Staat und das
Rechtssystem als institutionellen Rahmen dieser zwischenmenschlichen
Beziehungen im Blickfeld.

Personale und politische Ethik sind nun einerseits voneinander unab-
hingige Gebiete, und das natiirlich vor allem in einem liberalen Rechts-
system, dennoch gibt es wechselseitige Verweisungszusammenhénge
(Hoffe PG, 60): Neben den konzeptuellen Strukturanalogien zwischen
intrapersonalen und interpersonalen Verteilungsproblemen, die Vertei-
lung von anfallenden Kosten und zu erwartendem Nutzen stellt sich ja
fiir das Individuum in der Zeit ebenso wie zwischen verschiedenen Indi-
viduen in einer Gesellschaft, gibt es auch zahlreiche empirische Interde-
pendenzen (vgl. Nussbaum 1980; Nida-Riimelin 1993, 152). Und bei
diesen empirischen Zusammenhingen geht es nun auch um die ver-
schiedenen Varianten von Jrrationalitdt und Immoralitdt als moglichen
Pathologien der Verteilung von Giitern innerhalb eines einzigen Lebens
und zwischen verschiedenen Personen;, auf beiden Gebieten kénnen
Pathologien unterschiedlichster Art auftreten, die die praktische Umset-
zung und Anwendung einer Moraltheorie erschweren. Sowohl die ethi-
sche als auch die politische Realitit sind natiirlich durch eine Mixtur
von Rationalitit und Irrationalitit, eine Mixtur auch von Moralitit und
Immoralitit charakterisiert; eine Person kann die Selbstbeherrschung
verlieren, und ein politisches Regime kann der Herrschaft iiber eine
Gesellschaft verlustig gehen.”

Aber Personen wie auch Gesellschaften kénnen Vorsorge gegen den
Verlust der Selbstherrschaft, gegen Willensschwiche oder Anarchie
treffen: Odysseus 14Bt sich von seinen Matrosen an den Schiffsmast
binden, um der vom Gesang der Sirenen ausgehenden Versuchung wi-
derstehen zu konnen; und Gesellschaften koénnen sich durch eine Ver-
fassung, durch die freiwillige Einbindung etwa auch in supra-nationale
Zusammenschliisse gegen Versuchungen des Augenblicks absichern

37

Meyer streicht hierbei auch den Zusammenhang von personaler Selbstbeherrschung als
Voraussetzung von menschlicher Wiirde und der Moglichkeit, seine Rechte gegeniiber anderen
Personen einzufordem, heraus: ,, 4 person who has human dignity is fundamentally a person
who is self-possessed; he at least has the capacity to give direction to his own life. The fact
that he is self-possessed implies that he is not possessed by either of two potential enemies
to his dignity; other people or random, uncontrolled desires from within. ... The value of
our capacity to claim rights relies on our capcity to control ourselves, to direct our own
lives. ... What would be the value of rights for an entity which by its very constitution cannot
exercise self-control?* (1989, 533f.; vgl. auch Rinderle 1994a)

168

https://dol.org/10.5771/9783495883803-163 - am 17.01.2026, 14:46:56.


https://doi.org/10.5771/9783495993903-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

(Elster 1979, 37). Die praktische Relevanz einer Moraltheorie wird sich
daran messen lassen, wie sie das fiir sie kennzeichnende Verhéltnis von
Moralitit und Rationalitit zu den realen Bedingungen ihrer Anwendung
und Verwirklichung in Beziehung setzt. Elster hat auf diese partiellen
Strukturanalogien wie auch die kausal-empirischen Interdependenzen
des intrapersonal-temporalen und des interpersonal-sozialen Koordina-
tionsproblems aufmerksam gemacht:

“Weakness of will is a collective action problem within the person, with the
‘individuals’ being successive time slices or ‘selves’. It is better for all selves if
they all show moderation than it is if they all yield to temptation, but for any
given self - that is, for the person at any given occasion - there seems to be no
reason not to give in. To be sure, the asymmetry of time and the individibility of
persons make for differences between this case and standard collective action
problems, but I nevertheless believe that the assimilation can be quite illumi-
nating.” (1985b, 138; vgl. Ainslie 1986; Schelling 1984: 3. The Intimate Contest
for Self-Command, 57 - 82)

Die Willensschwiche kann mit Hilfe der Kooperation anderer Personen
bekiampft werden und umgekehrt kann ein System der Kooperation mit
Hilfe von Willensstirke etabliert und erhalten werden. Interpersonale
Kooperation ist also auf eine minimales Ausmafl an intrapersonaler
Koordination angewiesen, und umgekehrt konnen die Mitmenschen
einer Person oft helfen, die Herrschaft iiber sich selbst wieder zuriickzu-
gewinnen. Im internationalen Kontext ist das nicht viel anders: Zwi-
schenstaatliche Kooperation setzt ein Mindestmafl an binnenstaatlicher
Kooperation voraus; umgekehrt kann eine wohlgeordnete Staatenge-
meinschaft einem schwachen Mitglied unterstiitzend unter die Arme
greifen und eventuell einen wesentlichen Beitrag zur Stabilisierung
eines bestimmten Regimes leisten (Elster 1985a, 264).

Wenden wir uns zunichst der intrapersonalen Verfehlung der prakti-
schen Rationalitit zu, so werden wir mit dem Phinomen der Willens-
schwéche konfrontiert. Willensschwiche zeigt eine Person, die entgegen
ihrem eigenen besten Urteil handelt; die Griinde, die ihr selbst zufolge
fiir eine Handlung sprechen, erweisen sich nicht als stark genug, um sie
auch zu dieser Handlung zu motivieren (Elster 1985a, 250; vgl. David-
son 1980: 2. How is Weakness of the Will Possible? 21 - 42; Pears
1984). Wenn man so will, kann man die Willensschwiche als ein intra-
personales Koordinations- oder Kooperationsproblem ansehen. Der
Trittbrettfahrer wird uns in Analogie dazu im niichsten Abschnitt als ein
Beispiel eines interpersonalen Kooperationsproblems gelten.

Von Willensschwiche spricht man dann, wenn eine Person nicht ge-
mif ihrem eigenen praktischen Urteil handelt; eine Person méchte lie-

169

https://dol.org/10.5771/9783495883803-163 - am 17.01.2026, 14:46:56.


https://doi.org/10.5771/9783495993903-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ber nicht rauchen, doch aufgrund mangelnder Selbstkontrolle kann sie
diese gut begriindete Priferenz nicht umsetzen. Davidson (1980, 22)
wendet sich nun gegen eine quasi manichdistische Erklarung des Pha-
nomens der Inkontinenz: Die Willensschwiache lafit sich nicht so verste-
hen, daf irrationale Krifte unseren Willen unterwerfen und gefiigig
machen; denn fiir die Willensschwiche ist charakteristisch, daB es die
betreffende Person durchaus fiir moglich hilt, ihrem Urteil gemédB zu
handeln; sonst wire sie einfach hilflos fremden Kriften, ,, an alien force
overwhelming his or her will“ (Davidson 1982, 294; vgl. Pears 1984,
16), ausgeliefert, sic wiirde unter einem inneren Zwang stehen, der den
Willen nicht schwach, sondern unfrei machen wiirde. Eine derart von a-
rationalen psychischen Kriften erzwungene Handlung wiirde aber
Zweifel an ihrer Intentionalitdt aufkommen lassen, liefle sich weder als
rational noch als irrational verstehen und konnte im strengen Sinne
nicht mehr als Handlung der betreffenden Person bezeichnet werden.

Eine willensschwache Person kann sich eben nicht gegeniiber be-
stimmten Neigungen, die ihrem eigenen Urteil widersprechen, durchset-
zen, es fehlt ihr an der notwendigen Selbstbeherrschung. Daher bein-
haltet die Willensschwiche immer auch ein Element des Einverstind-
nisses: wir erlauben es bestimmten Neigungen die Oberhand iiber unser
Handeln zu erlangen; wir willigen ein und geben Impulsen nach, die uns
zu Handlungen veranlassen, die dem eigenen Urteil widersprechen. Die
Irrationalitit der Willensschwiche ist deshalb in einer strukturellen
Inkohidrenz zu sehen; die willensschwache Person handelt nicht nur
entgegen ihrem eigenen Urteil, sie handelt vor allem auch entgegen
einem hohergeordneten Prinzip das besagt, dah sie ihren eigenen Urtei-
len entsprechend handeln sollte. Allein darin ist die spezifische Form
der Irrationalitdat der Willensschwiche zu sehen:

A purely formal description of what is irrational in an akratic act is, then, that
the agent goes against his own second-order principle that he ought to act on
what he holds to be best, everything considered. ... For though his motive for
ignoring his principle was a reason for ignoring the principle, it was not a rea-
son against the principle itself, and so when it entered in this second way, it was
irrelevant as a reason, to the principle and to the action. The irrationality de-
pends on the distinction between a reason for having, or acting on, a principle,
and a reason for the principle.“ (Davidson 1982, 297, vgl. auch Rawls TJ § 85:
The Unity of the Self, 560 - 567)

Diese Form des irrationalen Handelns ist nur dann angemessen zu ver-
stehen, wenn wir sie einer Person zuschreiben, die nur in Ausnahmefil-
len irrational handelt. Wire die Willensschwiche der Grundzug des

Charakters einer Person, so wiirde es schwerfallen, iiberhaupt von Wil-
lensschwiche zu sprechen. Nur aufgrund einer Attribution von Rationa-

170

https://dol.org/10.5771/9783495883803-163 - am 17.01.2026, 14:46:56.


https://doi.org/10.5771/9783495993903-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

litdt kann man in bestimmten Fillen eine Abweichung von diesem all-
gemeinen Mafistab feststellen und deshalb auch von Willensschwiéche
sprechen; nur vor dem Hintergrund einer in den meisten Fallen gegebe-
nen Rationalitit 146t sich ein partial irrationales Phdnomen wie dasjeni-
ge der Willensschwiche konstatieren. Von einer Person, die permanent
ihren eigenen besten Urteilen zuwider handelt, miifit man wohl sagen,
daf sie iiberhaupt nicht iiber jenes hohergeordnete Prinzip, jeweils ihren
eigenen Urteilen gemidB zu handeln, verfiigt. Und wire ein solche
Person iiberhaupt noch eine Person in unserem Sinne eines rationalen,
handlungsfahigen Wesens?

Auch wenn die Willensschwiche ein gegeniiber verschiedenen Theo-
rien der Rationalitit (wie der Klugheit) und auch der Moralitit neutrales
Phinomen ist®, so steht sie doch der praktischen Relevanz jeder Kon-
zeption der praktischen Rationalitit oder der Moralitit im Wege. Denn
die Theorie allein bedarf bestimmter von ihr unabhingiger Vorausset-
zungen im Motivationsapparat des Handelnden, um fiir die Praxis rele-
vant zu sein; wir werden auf die grundlegende Selbstbeziiglichkeit der
Verantwortlichkeit individueller und kollektiver Agenten noch zu spre-
chen kommen (Abschnitt 5. 4. 4.). Zwar ist deshalb die Uberwindung
der Willensschwiche etwa durch die Realisierung einer Integritdit der
Person nicht schon hinreichende Voraussetzung fiir die Relevanz einer
Moraltheorie, doch wenigstens ist sie eine notwendige Voraussetzung

Auch der willensstarke Mensch kann zwar den moralischen Forde-
rungen entgegenhandeln, doch der willensschwache Mensch wird sich
an moralische Gebote nur aufgrund zufilliger empirischer Gegebenhei-
ten halten. Von einer Integritdt der Person kann man bei der fehlenden
moralischen Motivation und einer nur kontingenten Korrespondenz von
praktischem Urteil und ausgefiihrter Handlung nicht sprechen; eine
Person, die moralischen Geboten nur aus kontingenten, am Eigeninter-
esse orientierten Motiven befolgt, liefle sich als korrupt bezeichnen.
Man kann hier nicht von einer genuinen Handlungsorientierung an
einem moralischen Prinzip sprechen. Schlieflich ist erst diese bewufite
Orientierung an moralischen Prinzipien und deren EinfluBnahme auf
das Handeln die ausschlaggebende Komponente des moralischen Han-
delns.

% Eine Diskontierung des erwarteten zukiinfligen Nutzens und eine entsprechende zeitliche
Relativierung von individuellen Priferenzen sind aufgrund von kognitiven Unsicherheiten
beziiglich der wahrscheinlichen Folgen des Handelns und aufgrund von unterschiedlichen
ethischen Werthaltungen bei verschiedenen Personen nicht notwendig irrational (Elster 1983,
7; vgl. Abschnitte 3. 3. und 4. 3. 2.).

171

https://dol.org/10.5771/9783495883803-163 - am 17.01.2026, 14:46:56.


https://doi.org/10.5771/9783495993903-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Wahrend die Willensschwdche eine Verfehlung der Rationalitdt beim
Selbst darstellt, kann man das Phinomen des Trittbrettfahrers als eine
Verfehlung einer Form der Moralitidt in der Gesellschaft auffassen; in
beiden Fillen stehen wir vor dem Scheitern eines Kooperationspro-
blems. Das gegenwirtige Selbst verhilt sich zum Beispiel gegeniiber
friiheren Entscheidungen oder zukiinftigen Folgen des Handelns indiffe-
rent, weder hilt es sich an frithere Entscheidungen oder Versprechun-
gen noch bedenkt es die negativen Konsequenzen, die sein Verhalten in
der Zukunft haben kann. Und ebenso wenig fiihlt sich der Trittbrettfah-
rer an eigene Versprechungen gebunden, er niitzt ein System fairer
Regeln zu seinem eigenen Vorteil aus. Dieses System wiirde sofort zu-
sammenbrechen, wenn sich alle so wie er verhalten wiirden; wenn es
keine funktionierende Kooperation gibe, dann konnte man nicht mehr
sinnvoll von einem Trittbrettfahrer sprechen; nicht alle Mitglieder einer
Gesellschaft konnen schlieflich Trittbrett fahren. Genauso verhilt es
sich mit der Willensschwiche; es mufl schon eine rationale Motivations-
struktur vorhanden sein; und erst vor diesem Hintergrund gewinnen die
Phinomene der Irrationalitit und der Immoralitit Profil; sowohl die
Irrationalitét als auch die Immoralitit lassen sich somit nur als parasita-
re Phinomene verstehen.

5. 3. Das Problem der Immoralitat: Trittbrettfahrer

Fiir unseren Diskussionszusammenhang sind zwei Sachverhalte aus-
schlaggebend, die einer unmittelbaren Umsetzung der Moraltheorie in
die ethische und politische Realitit im Wege stehen. Rawls benennt
zwei mogliche Griinde der Instabilitdit einer Konzeption der politischen
Gerechtigkeit, und diese beiden Gesichtspunkte begrenzen gleichzeitig
auch die Anwendbarkeit von Moralprinzipien in der nicht-idealen
Wirklichkeit; der eine Grund wurzelt in einem ethischen Problem und
der andere in einem allgemeinen politischen Problem:

"There are two sorts of tendencies leading to instability. From a self-interested
point of view each person is tempted to shirk doing his share ... These tenden-
cies arising from self-interest lead to instability of the first kind. But since even
with a sense of justice men's compliance with a cooperative venture is predi-
cated on the belief that others will do their part, citizens may be tempted to
avoid making a contribution when they believe, or with reason suspect, that
others are not making theirs. These tendencies arising from apprehensions about
the faithfulness of others lead to instability of the second kind." (TJ § 51, 336;
zu motivationalen Defiziten bei der Kooperation und der mangelnden Zumut-

172

https://dol.org/10.5771/9783495883803-163 - am 17.01.2026, 14:46:56.


https://doi.org/10.5771/9783495993903-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

barkeit bei einer fehlenden Kooperationsbereitschaft anderer Personen vgl.
Nagel EP, 30; Habermas FG, 148)*

Einerseits mag es einfach das Eigeninteresse sein, dem man gegeniiber
den Geboten der Gerechtigkeit einen Vorrang einrdumt; in diesem Fall
stellt man die prudentielle Rationalitit iiber die Moralitdt, man handelt
zwar nicht irrational, doch unmoralisch. Oder aber es ist das unmorali-
sche Verhalten anderer Personen, das Anlah gibt, sich seinerseits nicht
nach den Geboten der Gerechtigkeit zu richten; man moéchte einfach
nicht ausgeniitzt werden. Das sind auch die beiden Griinde, warum man
die Teilnahme an einem mehr oder weniger fairen System gesellschaftli-
cher Kooperation verweigern koénnte. Man konnte das eigene Interesse
bevorzugen und andere, die sich an die Regeln halten, auszuniitzen
versuchen; dann handelt es sich um einen genuinen Mange! an morali-
scher Motivation; die Moraltheorie trifft in diesem Fall die fiir ihre
Anwendbarkeit notwendigen psychologischen Voraussetzungen nicht
an. Oder aber man will seinen Anteil nicht leisten, solange das die an-
deren auch nicht tun; in diesem Fall kann man nicht von fehlender
moralischer Motivation sprechen; denn der eigene gute Wille wire
schon da, wenn nicht die gesellschaftlichen und politischen Verhdltnisse
- in Form etwa der mangelnden Kooperationswilligkeit anderer Perso-
nen - zu einer Asymmetrie fithren wiirden. Es geht nicht um den Man-
gel an moralischer Motivation, sondern um die berechtigte Sorge um
das eigene Leben angesichts der mangelnden moralischen Motivation
anderer Personen; die moralischen Forderungen erscheinen dem Indivi-
duum unter diesen Umsténden als nicht zumutbar.

Der Trittbrettfahrer miflachtet die Regeln eines kooperativen Systems
aus einer vorrangigen Orientierung am Eigeninteresse. Schon Hobbes

*  Eine eigene Betrachtung miiBte dariber hinaus dem Bésen und spezieller dem politischen
Bosen gelten. Die Regeln der Gerechtigkeit werden vom Bosen nicht nur zum eigenen Vorteil
verletzt; sie werden vielmehr gerade deshalb verletzt, weil sie Regeln der Gerechtigkeit sind;
vom eigenen Vorteil sieht der Bdse, im Gegensatz zum ungerechten oder bloB schlechten
Menschen, ab. Der ungerechte oder schlechte Mensch handelt unmoralisch, ohne daBl er dabei
die Absicht hitte die moralischen Normen zu verletzen; seine Motivation ist das Selbstinter-
esse. Der bdse Mensch jedoch ist gerade daran interessiert, die moralischen Normen zu verlet-
zen:, er ist gerade durch die Absicht der Verletzung moralischer Gebote motiviert: ,, The unjust
man seeks dominion for the sake of aims such as wealth and security which when appro-
priately limited are legitimate. The bad man desires arbitrary power because he enjoys the
sense of mastery which its exercise gives to him and he seeks social acclaim... By contrast,
the evil man aspires to unjust rule precisely because it violates what independent persons
would consent to in an original position of equality... What moves the evil man is the love
of injustice.* (Rawls TJ § 66, 429; zum Problem des Bésen als einer Umkehrung der Hierar-
chie von Handlungsgrundsitzen vgl. Kant 1977: Bd. VIIIL Die Religion innerhalb der Grenzen
der bloflen Vemnunft; Hampton 1990; Hare 1963: 9. Toleration and Fanaticism, 157 - 185
und MT: /0. Fanaticism and amoralism, 169 - 187, Nabert 1970, 98)

173

https://dol.org/10.5771/9783495883803-163 - am 17.01.2026, 14:46:56.


https://doi.org/10.5771/9783495993903-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

war mit diesem Problem konfrontiert, als er versuchte, dem Toren (fool)
eine Antwort zu geben (Hobbes 1985: Kapitel XV), der Tor stellt den
Zusammenhang von Moralitit und Rationalitit in Frage, die z. B. auch
der Rawlsschen Gerechtigkeitstheorie zugrunde liegt; die prudentielle
Rationalitit ist sein oberster Mafistab, und wenn die Moral ihm dafiir
nicht zweckdienlich erscheint, wird er nicht zogern, ihre Gebote zu
verletzen; nur kann er aus der Rawlsschen Perspektive nicht als Tor
beschrieben werden; ihm geht ein Sinn fiir Gerechtigkeit ab; er ist des-
halb nicht schon notwendig irrational. Moralitit und Rationalitit befin-
den sich bei Rawls ja gerade in einem Verhéltnis der wechselseitigen
Differenz und Dependenz (vgl. Abschnitt 2. 2.). Gauthier, der ohne
diese anspruchsvolle Voraussetzung eines Gerechtigkeitssinnes bei der
Grundlegung seiner Theorie auszukommen versucht, verfolgt dagegen
eine dhnliche Strategie wie Hobbes*:

,»The Fool challenges the heart of the connection between reason and morals
that both Hobbes and we seek to establish — the rationality of accepting a moral
constraint on the direct pursuit of one’s greatest utility.“ (MA, 161)

Auflerdem gibt es den gutwilligen Biirger, der bereit wire, seinen Bei-
trag zu leisten, wenn denn die anderen ebenfalls ihren Beitrag leisten
wiirden; doch solange dem nicht so ist, verweigert er aus verstandlichen
Griinden einseitige Vorleistungen zu bringen. Der Held kampft fiir die
Gerechtigkeit auch in ungerechten Verhiltnissen, ohne auf den eigenen
Vorteil zu sehen und mit groflen personlichen Opfern; der Heilige opfert
sich bedingungslos fiir andere auf, ohne dabei unbedingt fiir eine bessere
Gesellschaft zu kiampfen;, die Verhaltnisse in dieser Welt gelten ange-
sichts einer hoheren Gerechtigkeit in einer anderen Welt nicht sehr viel
(vgl. Wolf 1982). Kavka spricht hier in Anspiclung auf die Goldene
Regel von der Kupfernen Regel (Copper Rule), die den Handelnden von
moralischen Regeln freistellt, wenn andere sie verletzen sollten (1986,
378). Die Goldene Regel fordert, daff wir uns anderen gegeniiber ver-
halten sollen, so wie wir wiinschen, sie verhielten sich uns gegeniiber.
Die Kupferne Regel gibt dagegen Anweisungen dafiir, wie wir uns fiir
den Fall verhalten sollen, in dem sich die anderen uns gegeniiber ver-
halten, so wie wir uns eigentlich nicht gegeniiber anderen verhalten

40 Nur schlagt Gauthier als Ldsung eine psychologische Konversion zum ,, constrained maxi-
mizer” (MA, 167) vor: ,,He must revise his conception of rationality, breaking the drect
connection between reason and benefit.“ (MA, 162) Hobbes gibt dem Toren dagegen eine
politische Antwort in Form eines absoluten Souverans, der die Handlungsumstande des Toren
so verdndert, daB er sich zum kooperativen Verhalten gezwungen sechen wird; kritisch gegen-
iber der Moglichkeit, das Dilemma mit Hilfe einer psychologischen Konversion zu 16sen,
auBert sich auch Hampton (1986, 206 und 217); sie setzt wie Hobbes auf eine politische
Losung, erginzt diese gegeniiber Hobbes‘ Modell aber um eine demokratische Dimension.

174

https://dol.org/10.5771/9783495883803-163 - am 17.01.2026, 14:46:56.


https://doi.org/10.5771/9783495993903-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

wollten. Wir haben danach nur eine Verpflichtung zur Gegenseitigkeit,
und diese gilt fiir Wohlverhalten genauso wie fiir Provokationen (vgl.
Abschnitt 6. 3. 2.). Je nach dem Verhalten der anderen reagieren wir
entsprechend; Baier prégt hierzu den Begriff eines bedingt guten Wil-
lens (conditional good will, 1995, 186 - 193); nur birgt dic Kupferne
Regel die Gefahr in sich, dal man dem Teufelskreis der gegenseitigen
Provozierbarkeit und der Reziprozitit unkooperativen Verhaltens unter
Umsténden nicht entkommt.

Der Utilitarismus kann mit diesen Formen der Irrationalitit und der
Immoralitiit relativ tolerant umgehen, fiir ihn gibt es die Probleme nicht,
die mit dem Trittbrettfahren und der Ausbeutung des moralisch Han-
delnden zusammenhingen. Ist nur der Nutzen fiir die Gesellschaft gro-
Ber als die Kosten, dann sind dies nur Phidnomene von sekundirer Be-
deutsamkeit; das Trittbrettfahren von nur einigen wenigen kann sich
sogar als fiir den Kollektivnutzen vorteilhaft erweisen (Brandt GR, 269,
Tuck 1979). Die wenigen, die sich bei einer allgemeinen Wasserknapp-
heit nicht an die Rationierung halten, fallen fiir die Aufrechterhaltung
des Systems der Rationierung nicht ins Gewicht; doch der private Nut-
zen, den sie daraus ziehen, dab sie fiir sich selbst eine Ausnahme ma-
chen und sich gerade nicht wiinschen, dafl die Maximen ihres Handelns
zu einem allgemeinen Gesetz werde, ist wesentlich hoher als die mit
ihrem Verhalten verbundenen Kosten fiir die Allgemeinheit; vorausge-
setzt natiirlich, niemand weif davon und die Zahl dieser Trittbrettfahrer
hilt sich in engen Grenzen.* Solange nur einige Trittbrettfahrer den
Fortbestand eines Kooperationssystems nicht gefihrden, solange die
moralischen Motive der anderen Personen ausreichen, um dieses koope-
rative Defizit auszugleichen, gibt es vom Standpunkt des Utilitarismus
nichts gegen das Trittbrettfahren einzuwenden.

Aus diesem Grund kann der Utilitarismus auch praktisch relevanter
als der Kontraktualismus erscheinen; zunichst ist er in einem psycholo-
gischen Sinne relevanter, da er seine Gebote an den individuellen oder
kollektiven Agenten adressiert, und zwar unabhingig davon, ob andere
dieselben Regeln befolgen oder nicht. Demgegeniiber hat der Kontrak-
tualismus in einer Situation der Nicht-Befolgung seiner Gebote Schwie-

* Elster spricht in diesem Zusammenhang auch von einer moglichen abnehmenden Grenz-
produktivitdt des kollektiven Handelns. Die Differenz hinsichtlich des Gesamtnutzens, die eine
weitere Person, die einem Kooperationssystem beitritt, bewirkt kann - muB aber nicht not-
wendig - mit einer bereits hohen Anzahl von Kooperationsteilnehmem kleiner werden (Elster
1985a, 239); sie kann sogar kleiner werden als die Kosten, welche diese Person als Kooperati-
onsteilnehmer zu tragen hat. In diesem Fall ware es von einem utilitaristischen Standpunkt aus
gesehen fur diese Person sogar moralisch geboten, Trittbrett zu fahren, dem kooperativen
Untemehmen nicht beizutreten und durch die Vermeidung des individuellen Opfers den Ge-
samtnutzen zu vermehren (zum Problem des kollektiven Handelns vgl. auch Hardin 1982).

175

https://dol.org/10.5771/9783495883803-163 - am 17.01.2026, 14:46:56.


https://doi.org/10.5771/9783495993903-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

rigkeiten, eine psychologisch plausible Theorie einer moglichen Reali-
sierung von Verhdltnissen zu artikulieren, in denen die vertragstheore-
tisch fundierten Prinzipien dann ohne iibermifig grofie Kosten ange-
wendet werden konnen. In A Theory of Justice gibt es dazu nur einige
Randbemerkungen zum Problem der Prinzipien der natiirlichen Pflich-
ten (natural duties), welche die Errichtung einer gerechten Gesellschaft
zum Gegenstand haben und ebenfalls von den Parteien im Urzustand
ausgewdhlt werden (TJ § 51: The Arguments for the Principles of Natu-
ral Duty, 333 - 342).

Bestimmte Formen eines /nstitutionen-Utilitarismus konnten die an-
geblich iibergroflen Anspriiche des Utilitarismus an die personale Moral
des Mitglieds einer Gesellschaft abschwichen, denn sie verlangen nicht
einmal, daB das einzelne Mitglied einer utilitaristischen Gesellschaft
einen minimalen Gerechtigkeitssinn habe. Institutionen haben generell
die Aufgabe, das Individuum von kognitiven, motivationalen und orga-
nisatorischen Defiziten zu entlasten (Habermas FG, 147 - 149). Die
Arbeit wird durch die Zuweisung von Verantwortlichkeiten auf effektive
Weise geteilt. Die moralische Arbeit iibernimmt der Staat; die rationale
Nutzenmaximierung iibernimmt das von starken eigensiichtigen Motiva-
tionen angetriebene Individuum. Die Institutionen und die Gesetze wer-
den so gestaltet, daf jedes Individuum immer zum grofitmoglichen Ge-
samtnutzen beitrdgt, selbst wenn es dazu weder motiviert ist noch dies
beabsichtigt. In diesem Falle miifite der Utilitarismus auch nicht, wie
Williams argumentiert hat (1981, 1; vgl. Abschnitt 7. 2.), die Integritdt
der Person verletzen, schlieflich kann die Person durchaus ihren beson-
deren Projekten nachgehen und Verpflichtungen nachkommen, ohne
zur unparteiischen Nutzenkalkulation verpflichtet zu sein.

Eine Kritik des Utilitarismus, die eine unzulissige Uberforderung
oder Uberbeanspruchung der einzelnen Person moniert, ist daher auch
an die falsche Adresse gerichtet. Eine Moraltheorie kann man nicht
dafiir verantwortlich machen, daf} sich einige Personen faktisch nicht
nach ihr richten oder nicht nach ihr richten wollen.* Die fehlende moti-
vationale Ressource fiir eine gebotene Handlung ist sicher kein hinrei-

2 Der hohe Anspruch einer Moraltheorie kann nicht unbedingt als ein triftiges Argument
gegen sie gelten: “Morality demands what it demands, and if people find it difficult to live
up to those demands, that only shows what everyone knows anyway: that people are not, in
general, morally very good.” (Scheffler HM, 17f.) Oder wie Scanlon schreibt: “Simply to
demand freedom from moral requirements in the name of freedom to pursue one’s indi-
vidual projects is unconvincing.” (1984, 140) Selbst wenn ,,die Anerkennung eines unbe-
dingten Vorrangs der Moral ... die moralische Motivation auf seiten der Subjekte moralischen
Handelns* zerstort (Seel 1995, 350), so stellt dieser psychologische Einwand nicht grundsitz-
lich den Vorrang der Moral in Frage. Seels Versuch der Entkraftung dieses Emwands konnte
sich deshalb auch als unnétig erweisen.

176

https://dol.org/10.5771/9783495883803-163 - am 17.01.2026, 14:46:56.


https://doi.org/10.5771/9783495993903-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

chendes Argument gegen dieses Gebot selbst; eine anspruchsvolle Moral
ist nicht immer identisch mit einem falschen Moralismus. Der Hinweis
auf den hohen Anspruch einer Moraltheorie gegen deren praktische
Relevanz ist deshalb unberechtigt, da es nicht der hohe Anspruch einer
Theorie ist, der fiir den eventuell verlorengegangenen Bezug zur Praxis
einzustehen hat; es sind die betroffenen Personen, an die sich eine Mo-
raltheorie als verantwortungsvolle Agenten wendet und die fiir diec mo-
ralischen Verfehlungen oder Unterlassungen zu kritisieren sind. Die
Notwendigkeit einer grofien praktischen Anstrengung allein hat keinen
Einfluf} auf die Beurteilung der praktischen Relevanz einer Moraltheo-
rie.

Trittbrettfahrer konnen sich demnach auch als einzelne durchaus ra-

tional - im Sinne der Orientierung an ihrem eigenen Nutzen - verhalten;
sie konnen sogar rational im Sinne der Steigerung des Gesamtnutzens
handeln; unter der Voraussetzung allerdings, dal sie die Ausnahme
bleiben. Man konnte im Utilitarismus die Berechtigung zum Trittbrett-
fahren etwa per Los bestimmen. Der Vertragstheorie mufd dagegen das
Phianomen des Trittbrettfahrens wenigstens als ungerecht gelten, denn
manche profitieren hier immer von der Kooperationswilligkeit der ande-
ren, und dem wiirden die Parteien auch eines hypothetischen Gesell-
schaftsvertrags nicht zustimmen konnen. Da die Gerechtig-
keitsprinzipien Ergebnis einer kollektiv rationalen Entscheidung im
Urzustand sind, ist die Existenz von Trittbrettfahrern auch kollektiv
irrational:
"From the standpoint of the original position, the principles of justice are col-
lectively rational; everyone may expect to improve his situation if all comply
with these principles, at least in comparison with what his prospects would be
in the absence of any agreement. General egoism represents this no-agreement
point. ... Nevertheless, from the perspective of one man, both first person and
free-rider egoism would be still better. ... in everyday life an individual, if he is
so inclined, can sometimes win even greater benefits for himself by taking
advantage of the cooperative efforts of others." (Rawls TJ § 76, 496f.)

Warum kann man sagen, daf der Trittbrettfahrer von einem morali-
schen oder gesellschaftlichen Standpunkt aus irrational handelt? Ist
denn der moralische Standpunkt, der bei Rawls in der Form des Urzu-
stands bestimmt ist, gleichzusetzen mit einem kollektiv-rationalen
Standpunkt (vgl. dhnlich Baier 1995, 234)? Und wenn das so ist, wel-
cher Konzeption der Rationalitit bedient sich dann diese kollektive
Sicht der Dinge? Beim Utilitarismus ist diese Frage schnell beantwortet:
Der moralische Standpunkt wird dort mit einer instrumentalistisch-ma-
ximalistischen Rationalititskonzeption identifiziert, die eine Aggrega-
tion der Nutzenfunktionen aller Individuen in einer Gesellschaft bein-

177

https://dol.org/10.5771/9783495883803-163 - am 17.01.2026, 14:46:56.


https://doi.org/10.5771/9783495993903-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

haltet. Doch welche Form der Rationalitit liegt dem Urzustand zu-
grunde? Diese Antwort bleibt uns Rawls in A Theory of Justice zunichst
noch schuldig, denn Rationalitit taucht dort nur in der instrumentalisti-
schen und nutzenmaximierenden Form der einzelnen Partien auf, die
am Gesellschaftsvertrag im Urzustand teilnehmen.

Der Utilitarismus ist in der Lage, sowohl eine kollektive Konzeption
der Rationalitit anzugeben als auch die Moglichkeit einer Divergenz
von individueller und kollektiver Rationalitdt zu erkldren - wenn auch
nicht zu iiberbriicken. Solange wir aber nicht in der Lage sind, eine
nicht-utilitaristische Sicht gesellschaftlicher Rationalitit zu formulieren,
kann uns eigentlich nur der Utilitarismus eine Beschreibung des Tritt-
brettfahrers in Form einer sozialen Irrationalitit liefern. Eine der wich-
tigen Fragen, denen wir nachzugehen haben, betrifft also die Form der
kollektiven Rationalitit innerhalb der Vertragstheorie, parallel dazu
haben wir auch eine Konzeption der Moralitit zu beriicksichtigen, die
sich auf das Selbstverhiltnis des Individuums bezieht und sich nicht nur
auf dessen soziale Rolle beschrinkt.

Das Phinomen des Trittbrettfahrens kann als mégliche Quelle der In-
stabilitit eines gerechten politischen Systems angesehen werden; das
Trittbrettfahren, so zeigt Douglass North, kann aber auch eine moégliche
Quelle der Stabilitdt eines ungerechten politischen Systems sein!

"The free nder accounts for the stability of states throughout history. The costs
to the individual of opposing the coercive forces of the state have traditionally
resulted in apathy and acceptance of the state's rules, no matter how oppres-
sive." (1981, 36)

Vom /Individuum aus gesehen konnen namlich die Kosten des Gehor-
sams gegeniiber ¢inem Tyrannen wesentlich geringer sein als die Kosten
der individuellen Auflehnung und der Rebellion. Trotzdem koénnen
gleichzeitig die aggregierten kollektiven Kosten des Gehorsams, der die
Stabilitat dieses Unrechtsregimes zur Folge hat, die aggregierten kollek-
tiven Kosten einer Rebellion und der Einrichtung einer neuen, gerechte-
ren Herrschaftsordnung weit iibersteigen. Das Individuum, das die In-
itiative ergreift, hitte diese kollektiven Kosten auf die eigene Kappe zu
nehmen, es hitte sie in seiner individuellen Kosten-Nutzen-Bilanz zu
verbuchen, die dann eben ein grofes Defizit aufweisen wiirde. Nur wem
die Gerechtigkeit selbst als das oberste Gut erscheint, kann dieses Defi-
zit mit Hilfe eines moralischen Gewinns oder Nutzens wieder ausgegli-
chen werden. Denn nicht zuletzt sind die Unterdriicker selbst nichts als
Trittbrettfahrer, die gewissermaflen aus der mangelnden Opferbereit-

178

https://dol.org/10.5771/9783495883803-163 - am 17.01.2026, 14:46:56.


https://doi.org/10.5771/9783495993903-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

schaft und der Feigheit ihrer Untertanen einen Vorteil ziehen; deshalb
ist auch Norths Vertrauen in eine Reform von oben nicht angebracht:

"Institutional innovation will come from rulers rather than constituents since
the latter would always face the free rider problem. The ruler will, on his side,
continue to innovate institutional change to adjust to changing relative prices
since he has no free rider problem." (Ibid., 36)

North meint, daB institutionelle Innovationen immer von den Regieren-
den ausgehen miissen, die dieses Trittbrettfahrerproblem nicht haben
(Ibid., 32); doch scheint er dabei zu iiberschen, dafl auch die Herrschen-
den eine je individuelle Konzeption der Rationalitit haben, ihren eige-
nen Nutzen verfolgen und nicht nur in Formen der kollektiven Rationa-
litdt denken. Warum also sollten sie das Opfer bringen, das ihre Unter-
tanen nicht zu bringen bereit sind?

Sicher ist es richtig, die Kosten fiir den Initiator einer Reform von
oben geringer zu veranschlagen, denn ein Herrscher wird eben nicht die
gleichen Sanktionen zu befiirchten haben wie ein Untertan. Dennoch
wird es nach North zu dieser Reform von oben nur dann kommen, wenn
der Herrscher auch selbst einen personlichen Vorteil dabei erblicken
kann; und da® dem so sein wird, ist eher unwahrscheinlich. Hierin ist
die Stirke und zugleich die Schwiche einer Theorie des institutionellen
Wandels wie derjenigen von North auszumachen, die den Anla zu
Veridnderungen allein in einerseits individuellen und andererseits auch
kollektiven Kosten-Nutzen-Kalkulationen sieht; das rational kalkulie-
rende Individuum wird sich meistens eher den Gegebenheiten anpassen;
und der Standpunkt des kollektiven Nutzens - der ja auch vom wohl-
meinenden Beobachter eingenommen wird - ist fiir die Bediirfnisse der
realen Politik zunichst einmal vollkommen wirkungslos; so hat auch
der Utilitarismus ein Problem der praktischen Relevanz seiner Theorie.

Einige Vertreter des Utilitarismus haben allerdings versucht, die
praktische Relevanz der utilitaristischen Moraltheorie unter Umstinden
von individueller und kollektiver Irrationalitit durch entsprechende Mo-
difikationen zu gewihrleisten. Regan schlidgt deshalb eine Version des
kooperativen Utilitarismus vor, die die mégliche Interferenz von koope-
rationsunwilligen Personen beriicksichtigt (5. 3. 1.); Murphy begrenzt
die hohen Anspriiche einer utilitaristischen Moraltheorie, um sie ange-
sichts der Existenz von Trittbrettfahrern psychologisch plausibel zu
machen (5. 3. 2.); Sen entwickelt aus einer Sorge um die politisch Rele-
vanz einer Moraltheorie die Idee eines Konsequentialismus von Rechten
(5. 3. 3.); und Hardin versucht mit seiner Version eines institutionellen
Utilitarismus zugleich die Individuen von moralischen Uberforderungen

179

https://dol.org/10.5771/9783495883803-163 - am 17.01.2026, 14:46:56.


https://doi.org/10.5771/9783495993903-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

zu entlasten wie auch die Effektivitit von politischem, kollektivem Han-
deln zu sichern (5. 3. 4.).

5. 3. 1. Kooperativer Utilitarismus

Donald Regan hat in Utilitarianism and Co-operation eine interessante
Variante eines kooperativen Utilitarismus fiir nicht-ideale Umstinde
entwickelt. Nach diesem kooperativen Utilitarismus werden die Han-
delnden zunichst dazu angehalten, diejenigen zu identifizieren, die
kooperationsbereit sind;, auf der Basis dieser Identifikation wird dann
entschieden, was getan werden kann, um den Gesamtnutzen zu maxi-
mieren. Denn die Kooperationswilligen haben nun die besonderen Um-
stinde des sozialen Faktums zu beriicksichtigen, dafl es Personen gibt,
die nicht bereit sind zu kooperieren. Es wird also nicht von der vollig
unrealistischen Annahme ausgegangen, daB sich alle auf die im utilitari-
stischen Sinne geforderte Maxime einer Vermehrung des Gesamtnut-
zens einlassen; dennoch wird ein den Umstinden entsprechender Ver-
such gemacht, das bestmogliche Ergebnis zu erreichen.

Die Vorschlige von Regan treten nicht als Kritik an der Vertrags-
theorie auf, aber sie belegen, daf der Utilitarismus flexibel mit nicht-
idealen Umstéinden umgehen kann. Diese Flexibilitit ist es ja eben, die
dem Ideal des Gesellschaftsvertrags nach Meinung vieler Utilitaristen
abgeht. Regans Version des kooperativen Utilitarismus erlaubt, eine
Moraltheorie auch auf nicht-ideale Verhiltnisse anzuwenden; und ni-
herhin bietet diese Version eines kooperativen Utilitarismus die Mog-
lichkeit, selbst bei einer nur partiellen Befolgung einer Gerechtigkeits-
konzeption noch gemif dieser Konzeption das Beste - hier in Form
einer Maximierung des Gesamtnutzens - zu tun. Das Kriterium der
Adaptierbarkeit einer Theorie an nicht-ideale Verhiltnisse, also ihrer
praktischen Relevanz, besteht nach Regan in der Kalkulation der Fol-
gen, die eine Interaktion des - jetzt im Sinne einer utilitaristischen
Theorie - moralischen Verhaltens der einen Gruppe mit dem unmorali-
schen Verhalten der anderen Gruppe haben wird.

"A theory T is adaptable if and only if the agents who satisfy T, whoever and

however numerous they may be, are guaranteed to produce the best conse-
quences possible as a group, given the behaviour of everyone else.” (UC, 106)

Bei dieser Idee eines kooperativen Utilitarismus im Zusammenhang mit
der praktischen Relevanz einer Intuition der Verschiedenheit von Perso-
nen geht es nicht so sehr um die Strukturanalogien bzw. -differenzen
der intra- und interpersonalen Verteilung von Giitern oder um das Be-

180

https://dol.org/10.5771/9783495883803-163 - am 17.01.2026, 14:46:56.


https://doi.org/10.5771/9783495993903-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

griffsverhiltnis von Rationalitit und Moralitét, nicht mehr geht es auch
um die praktische Irrelevanz einer mit dieser Intuition der Verschieden-
heit von Personen angeblich zusammenhdngenden individualistischen
Handlungstheorie. Fiir die praktische Relevanz einer Moraltheorie be-
darf es auch der Riicksichtsnahme auf die Handlungen anderer Perso-
nen, und gerade diese Beriicksichtigung will ein kooperativer Utilitaris-
mus leisten. Er nimmt nicht nur das einzelne und von anderen abge-
trennte Verhalten in den Blick; er betrachtet auch das Verhalten anderer
Personen, und er betrachtet die Moglichkeiten, wie diejenigen, die sich
der utilitaristischen Moraltheorie verpflichtet fiithlen, am besten als
Gruppe reagieren koénnen, wenn sie sich in einer Gesellschaft von Un-
glaubigen befinden, die sich nicht generell an die Maximierungsregeln
des Utilitarismus halten.

Obgleich wir die Verschiedenheit von Personen bislang unter dem
Aspekt der Wohlfahrtsverteilung an verschiedene Personen betrachtet
haben, kommen Personen nun nicht nur als Rezipienten, sondern auch
als Produzenten von Giitern ins Spiel. Sie sind nicht nur passive Pati-
enten des Handelns anderer, sie sind selbst verantwortliche Agenten bei
der Produktion von Giitern und ... Ubeln. Auch als Produzenten von
Giitern lassen sich Personen nun aber als getrennte Personen oder als
eine kollektive Gruppe verstehen, je nachdem, wo der Ursprung einer
Handlung gesehen und ein Subjekt der Verantwortung ausgemacht
wird; sowohl Individuen als auch Kollektive konnen Adressaten einer
Moraltheorie sein. Eine vollstindige Moraltheorie beinhaltet nicht nur
eine Theorie der Rechte, nicht nur die Begriindung von Anspriichen an
das Lassen (negative oder Abwehr-Rechte) und Tun (positive oder so-
ziale Rechte) anderer; sie bedarf auch der Ergdnzung durch die diesen
Rechten korrespondierenden Pflichten, also der Anspriiche anderer an
unser Tun und Lassen (Scheffler HM, 98f.). Dieser Aspekt des verant-

" wortlichen Handelns von Akteuren wird sicherlich in den Moraltheorien
von Parfit und Hare nicht geniigend beriicksichtigt, es geht nun nicht
mehr um die Verteilung von Giitern, sondern um die Verteilung von
moralischen Anspriichen, die aus der Perspektive mancher der Moralitit
cher fernstehenden Lebensformen durchaus auch als Ubel, als unwill-
kommene Kosten begriffen werden kénnen.

So stellt eine Idee der gesellschaftlichen Kooperation auch die Intui-
tion der Verschiedenheit von Personen unter einem Aspekt in Frage, der
weder bei der metaphysischen Revision des Kriteriums der personalen
Identitit durch Parfit noch bei der kompatibilistischen Kritik unseres
moralischen Alltagswissen von Hare anzutreffen war. Die Idee einer
gesellschaftlichen Kooperation stellt die Idee einer separaten Verant-
wortung jedes einzelnen Individuums als ausschliefliche Basis einer

181

https://dol.org/10.5771/9783495883803-163 - am 17.01.2026, 14:46:56.


https://doi.org/10.5771/9783495993903-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Moraltheorie in Frage, die auch ihre jeweilige praktische Relevanz si-
cherstellen konne; denn die Idee eines fairen Systems der gesellschaftli-
chen Kooperation hat auch das Verhalten von Agenten zu beriicksich-
tigen, die die Regeln dieses Systems eventuell nicht befolgen werden.

5. 3. 2. Grenzen der individuellen Wohltitigkeit

Eine dhnliche Modifikation des Utilitarismus hat Liam Murphy in sei-
nem Aufsatz The Demands of Beneficence vorgenommen. Auch hier
geht es um die praktische Relevanz des Utilitarismus in nicht-idealen
Verhiltnissen. Doch im Gegensatz zu Regan sorgt sich Murphy nicht
nur um die allgemeinen Konsequenzen einer Gesellschaft, die sich in
die guten Wohlfahrtsmaximierer einerseits - die trotz ihrer guten Ab-
sichten vielleicht gar nicht ihr Ziel verwirklichen - und die schlechten
Egoisten andererseits spaltet. Murphy nimmt sich das psychologische
Defizit einer jeden utopischen Theorie ohne praktische Relevanz vor; es
geht ihm um das berechtigte Interesse jener, die nicht die moralische
Arbeit fiir andere tun mochten. Denn natiirlich wird sich der einzelne
fragen, warum er den Fahrpreis der S-Bahn bezahlen sollte, wenn an-
dere dies nicht tun. SchlieBlich konnte der hohe Fahrpreis der Berliner
S-Bahn unter anderem auch eine Folge davon sein, da der zahlende
Fahrgast auch die Beforderungskosten der Schwarzfahrer zu iiberneh-
men hat.

Murphy greift damit auch Parfits Definition und Kritik von selbstzer-
storerischen Moraltheorien wieder auf, wir haben (in Abschnitt 3. 6.)
einerseits individuell und kollektiv selbstzerstorerische und andererseits
direkt und indirekt selbstzerstorerische Moraltheorien unterschieden.
Nur direkt selbstzerstorerische Moraltheorien bediirfen der Modifika-
tion;, eine indirekt selbstzerstorerische Moraltheorie bedarf nur des
Schutzes vor den Augen der Offentlichkeit, um weiterhin ihren eigenen
Anspriichen durch das Handeln von Personen nachkommen zu konnen.
Die partielle Befolgung von Moraltheorien ist nun ein Spezialfall inner-
halb dieser Gruppe der selbstzerstorerischen Moraltheorien; denn unter
Umstidnden stehen der Realisation der eigenen guten Absichten die
schlechten Intentionen und Handlungen anderer Personen im Wege.

"Under partial compliance these theories can require us to act in a way that,
since not enough others are also acting in that way, is entirely pointless, or
perhaps makes the outcome worse - possibly very much worse - for no good
reason." (Murphy 1993, 279)

182

https://dol.org/10.5771/9783495883803-163 - am 17.01.2026, 14:46:56.


https://doi.org/10.5771/9783495993903-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Und Hurley argumentiert auf dhnliche Weise:

"Collective action involves identifying, as well as possible, the group of those
prepared to cooperate with whoever else is co-operating. ... and then acting as
part of that group, participating in the best collective alternative. This is quite
different both from doing the individual act with the best consequences, given
what the others do, and from doing what would be best were everyone to do it,
regardless of what others do." (1989, 142)

Murphy stellt die These auf, da man in Verhiltnissen einer nur partiel-
len Befolgung der Moralitit vom einzelnen Agenten nur einen Beitrag
verlangen kann, der dem entspricht. den er zu leisten hitte, wenn alle
ihren Beitrag gleichermaflen leisten wiirden. So kann man also bei-
spielsweise von niemandem verlangen, auch den Fahrpreis der
Schwarzfahrer mitzubezahlen; der legitime Fahrpreis unter nicht-idea-
len Umstinden darf denjenigen nicht iibersteigen, der unter idealen
Umstinden der allgemeinen Befolgung der Moralitit, verlangt werden
miifite. Absehen wollen wir an dieser Stelle davon, daf sich Murphy
damit das Folgeproblem auflddt, wer denn nun den Unterschied beglei-
chen sollte. Denn wenn hier nicht ein Dritter einspringt, dann ist die
Finanzierung des offentlichen Guts einer S-Bahn insgesamt bedroht.
Der Staat kann hier nicht ohne weiteres in die Pflicht genommen wer-
den, ohne wieder auf Umwegen zu einer Moraltheorie zu kommen, die
letztlich doch wieder die Regelbefolger fiir das Verhalten der schlechten
Regelverletzer verantwortlich macht und ihnen die ausfallenden Ein-
nahmen durch die Schwarzfahrer aufbiirdet. Leider geht Murphy auf
diese politische Konsequenz seines moralisch weniger anspruchsvollen,
doch dafiir psychologische Faktoren mit in Rechnung stellenden Mo-
ralprinzips nicht ein. Letztlich leidet damit seine Theorie an einer indi-
vidualistischen Verengung der Perspektive und bediirfte einer Auswei-
tung auch auf die Frage der Errichtung und Erhaltung gesellschaftlicher
Institutionen.

Murphy ersetzt das einfache Prinzip der Wohltitigkeit (Simple Prin-
ciple of Beneficence), durch das kooperative Prinzip der Wohltitigkeit
(Cooperative Principle of Beneficence), welches das einfache Prinzip
auf bestimmte Bedingungen hin eingrenzt und vom Verhalten derje-
nigen unabhingig macht, die dieses Prinzip nicht befolgen:

"] defend the view that principles of beneficence should not demand more of
agents as expected compliance by other agents decreases, and formulate a prin-
ciple of beneficence that meets this condition." (1993, 267) "We should do our
fair share, which can amount to a great sacrifice in certain circumstances; what
we cannot be required to do is other people's shares as well as our own." (Ibid.,
278)

183

https://dol.org/10.5771/9783495883803-163 - am 17.01.2026, 14:46:56.


https://doi.org/10.5771/9783495993903-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Murphys Prinzip einer kooperativen Wohltitigkeit ist deshalb fiir unsere
Untersuchung von Bedeutung, weil es sowohl psychologische als auch
politische Formen der Irrationalitit und der Immoralitit aufgreift und
ihnen ein praktikables Prinzip gegeniiberstellt. Vor allem versucht die-
ses Prinzip der berechtigen Sorge einer ihrerseits mit einem Gerechtig-
keitssinn ausgestatteten Person nachzukommen, in ungiinstigen Ver-
haltnissen nicht von denjenigen ausgeniitzt zu werden, die diesen Ge-
rechtigkeitssinn eben nicht teilen. Wenn eine Person kooperationsbereit
ist, andere diese Bereitschaft aber nicht teilen, so kann der Utilitarismus
seine Forderungen dementsprechend modifizieren, um sie auch fiir ei-
nen einzelnen Agenten plausibel zu machen; schlieflich ist ein effekti-
ver Gerechtigkeitssinn nicht mit der heroischen Disposition gleichzuset-
zen, sich fiir andere aufzuopfern. Wir streben bestimmte Resultate des
kollektiven Handelns an, die von einer Kooperation aller Gesellschafts-
mitglieder abhingen; doch ein zweifaches motivationales Defizit 14/t
diesen Wunsch haufig scheitern: Wir sind verstandlicherweise nicht
bereit unseren Beitrag zu leisten, solange ihn andere nicht leisten; man-
che sind dariiber hinaus natiirlich nicht einmal dann bereit, ihren Bei-
trag zu leisten, wenn ihn andere bereits geleistet haben.

Murphy geht es darum, so etwas wie einen Standard der individuellen
oder jedenfalls regional-lokalen Rationalitit und Moralitit fiir die Fille
zu definieren, in denen sich Individuen oder kleine Gruppen einer wei-
tausgreifenden kollektiven oder globalen Irrationalitit oder Immoralitit
gegeniiber sehen. Damit geht sein Ansatz in die entgegengesetzte Rich-
tung von Regans Ansatz, der die Moglichkeit einer kollektiven oder
globalen Form der Rationalitit im Auge hatte, wenn es individuell oder
lokal Verfehlungen der Rationalitit und Moralitit gibt. Beide Theorien,
diejenige von Regan und auch diejenige von Murphy, bleiben uns aller-
dings die iiber ihren engen Horizont hinausgehende Antwort auf die
Frage schuldig, warum der Utilitarismus iiberhaupt das richtige Mo-
ralprinzip liefern sollte; sicher beschiftigen sich Regan und Murphy mit
Spezialproblemen innerhalb der utilitaristischen Theorie; doch die
Moglichkeit, die praktische Relevanz des Utilitarismus nachzuweisen,
besagt noch nichts Grundsitzliches gegen die Moglichkeit der prakti-
schen Relevanz der Vertragstheorie.

Ein Argument fiir eine praktische Relevanz einer utilitaristischen
Moraltheorie ist nicht schon ein hinreichendes Argument fiir dic Ableh-
nung einer praktischen Relevanz auch der Vertragstheorie. Murphy
verteidigt den Utilitarismus gegen bestimmte Argumente, denen eine
bestimmte Moralpsychologie zugrunde liegt. Regan modifiziert den
Utilitarismus, so daB er auch fiir bestimmte politische Umstinde eine
praktikable Moraltheorie bleiben kann; Regan kann innerhalb seiner

184

https://dol.org/10.5771/9783495883803-163 - am 17.01.2026, 14:46:56.


https://doi.org/10.5771/9783495993903-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Theorie nicht angeben, warum es denn vielleicht auch um eine Konver-
sion, jedenfalls einen moralisch legitimierten Umgang auch mit den
Abweichlern gehen muf}; und Murphy verschiebt manches Problem mit
seiner individualistisch verkiirzten Sichtweise nur auf eine andere Ebe-
ne. SchlieBlich ist es nicht damit getan, dal man bei der Formulierung
der Werte und Anspriiche einer moralischen Theorie auch fiir die Politik
einfach davon ausgeht, als herrschten ideale Verhiltnisse. Wer kommt
dann aber fiir den Differenzbetrag zwischen idealen und nicht-idealen
Forderungen auf?

5. 3. 3. Deontologie und Konsequentialismus der Rechte

Eine weitere Moglichkeit, nicht-idealen Umstinden mit moralisch ver-
tretbaren und psychologisch plausiblen Mitteln beizukommen, wire die
Aufnahme von Freiheitsrechten, distributiven Verteilungskonzepten und
politischen Partizipationsmoéglichkeiten in die Definition dessen, was als
ein Gut gilt und zu maximieren ist. Bestimmte moralisch geforderte
Rechte werden damit zum Evaluationskriterium bestimmter gesell-
schaftlicher Zustdnde, ohne dabei aber als Bewertungsmalstab einzelner
individueller oder politischer Handlungen zu fungieren. Sen hat einen
solchen Rechte-Konsequentialismus vorgeschlagen, der einerseits auf
unsere moralischen Intuitionen Riicksicht nimmt, andererseits aber auch
die praktische Relevanz einer Moraltheorie unter nicht-idealen Umstéin-
den mit in die Uberlegungen einbezieht. Unter nicht-idealen Umstinden
mogen in manchen Fillen Verletzungen von Rechten angebracht sein,
um einen maximalen Schutz der Rechte aller Gesellschaftsmitglieder
insgesamt zu garantieren. Daher verwirft Sen sowohl eine teleologisch
strukturierte Moraltheorie, welche dem Rechten - jenseits seines instru-
mentellen Charakters zur Vermehrung eines davon unabhingig defi-
nierten Guten - keinen intrinsischen Stellenwert einrdumt, wie auch
eine deontologisch strukturierte Moraltheorie, welche iiber der absoluten
Forderung nach dem Schutz der Rechte einer Person die moglichen
negativen Konsequenzen fiir die Rechte einer anderen Person iibersieht.
Die komplexen Folgewirkungen moralischer Gebote soll bei Sen eine
Theorie der Rechte beriicksichtigen helfen, die auf die denkbaren Kon-
sequenzen bestimmter Handlungsverbote Riicksicht nimmt.

“Multilateral interdependences can arise and undermine the rationale of the
constraint-based deontological approach. The only way of stopping the violation
of a very important liberty of one person by another may be for a third to violate
some other, less important liberty of a fourth. To take a crude example, the only
way of saving A from rape by B could be for C to arrive speedily at the spot in a

185

https:/dol.org/10.5771/6783495983903-163 - am 17.01.2026, 14:46:56.



https://doi.org/10.5771/9783495993903-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

car stolen from D, who is not a party to the rape but who does not want his car
to be used for this purpose.” (Sen 1982, 6)

Sen geht es um den Nachweis einer Kompatibilitidt von konsequentiali-
stischen Uberlegungen und der Anerkennung von aktor-relativen Wer-
ten wie der Autonomie und Integritit der Person. Im Gegensatz zu Ha-
res Ansatz bewegt sich Sens Argumentation allerdings nicht auf der
Ebene der Begriindung moralischer Normen; denn die rationale Fundie-
rung dieser Rechte ist nicht Sens Problem. Hare nannte uns dafiir utili-
taristische Griinde; Sen formuliert keine deontologisch fundierte Gegen-
position, denn es geht ihm allein um die Frage nach der bestmoglichsten
Anwendung und Realisierung von deontologischen Grundsitzen inner-
halb gesellschaftlicher Umstinde, in denen hiufiger mit der Verletzung
dieser Grundsitze zu rechnen ist.

Die oben zitierte These ist allerdings kein echter Rechte-Konsequen-
tialismus, denn die Beschrinkung der blo negativen Freiheit einer
Person, die Einschrinkung des Spielraums ihrer Willkiirfreiheit allein
muf} keineswegs schon eine Verletzung ihrer Rechte bedeuten. Deshalb
oszilliert Sen zwischen zwei verschiedenen Positionen. Die Verletzung
von Rechten einer Person zur Maximierung der Rechte aller Personen
ist die eine Sache und hoéchst umstritten; eine Einschrinkung der Hand-
lungsfreiheit einer Person zum Schutz der Rechte aller Personen eine
ganz andere Sache und kann als legitim angesehen werden. Denn bei
letzterer Einschrinkung handeln wir nicht gegen die Gebote unserer
moralischen Intuition; und bei der Verletzung von Rechten zum Zwecke
des Schutzes der Rechte anderer bleibt die Frage offen, ob es sich bei der
Einschrinkung von manchen Rechten tatsichlich um fundamentale
Grund- und Menschenrechte handelt. Und sollte es sich darum handeln,
stellt sich erst die weitere Frage, ob und in welchem Umfange diese
Einschriankungen dann erlaubt sind.

Kettner hat eine Strategie vorgeschlagen, die derjenigen Sens sehr
dhnlich ist und durch die in Kauf genommene Verletzung mancher
moralischer Gebote die Verhinderung ungerechten Handelns anderer
beabsichtigt. Wir haben auch eine Verantwortung dafiir, so argumentiert
Kettner, dafl wir unsere moralischen Handlungsplidne in strategische
Handlungszusammenhinge einbetten;, deshalb ist es von einem morali-
schen Standpunkt her erforderlich, in bestimmten Fillen den eigenen
moralischen Handlungsplan strategischer Riicksichten wegen vorldufig
einzuklammern. Moralische Kosten kénnen nach Kettner auch durch zu
grofie moralische Riicksichtsnahme entstehen.

"Der Gutgesinnte bietet sich einem nur eigenniitzig Gesinnten zur Ausbeutung
an; das sollte er wissen, jedenfalls wenn er moralreflexiv verantwortlich denkt.

186

https://dol.org/10.5771/9783495883803-163 - am 17.01.2026, 14:46:56.


https://doi.org/10.5771/9783495993903-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

... Dieses Wissen muf} ego, will er nicht gesinnungs- sondern verantwortungs-
ethisch handeln, im Willen zum moralischen Handeln beriicksichtigen. Diese
Beriicksichtigung ist Klugheit, aber moralisch geforderte ("gesollte") Klugheit.
Solche Klugheit verlangt, da ego seinen moralischen (nichtstrategischen)
Handlungsplan gleichsam in einen strategischen Handlungsplan einbettet, des-
sen strategisch zu erreichendes Ziel folgendes wire: die Einklammerung der
eigenen, moralischen Handlungsabsicht, um die eigenniitzigen Handlungspline
anderer effektiv zu kompensieren. ... Das moralische Prinzip, aus dem sich die
gesollte Strategiekonterstrategie begriinden 1aBt, ist die regulative Idee der Mi-
nimierung von Unrecht. Moralische Kosten kénnen verursacht sein durch Mo-
ralischsein wie auch durch (unmoralische) Eigennutznaximierung." (1992, 346)

Kettner spricht von der Mitverantwortlichkeit einer Person, die eine
andere Person nicht von einer unrechten Handlung abhilt. Nur wiirde
ich hier einwenden, da dieser Eingriff sicher nicht als ein geschuldeter
oder geforderter betrachtet werden kann, wenn er selbst eine unrechte
Handlung erforderlich machen wiirde. Es ist nicht klar, wie eine Person
eine andere Person durch Begehung eines Unrechts von der Begehung
eines Unrechts sollte abhalten konnen, ich kann z. B. einem beabsichti-
gen Mord durch die Totung des Morders zuvorkommen; doch wenn es
sich um Notwehr oder Nothilfe handelt, kann man dann von Unrecht
sprechen? Und wenn man umgekehrt von Unrecht - und nicht von Not-
wehr — etwa bei einer standrechtlichen Exekution von inhaftierten Ter-
roristen, dic von ihren Kompagnons durch eine Flugzeugentfithrung
freigepreft werden sollen - sprechen kann, ist dieser Eingriff dann er-
laubt oder moralisch geschuldet? Das scheint zumindest jedenfalls
hochst fraglich; schlieBlich kann eine Person nicht fiir die Verletzung
von moralischen Normen durch eine andere Person verantwortlich ge-
macht werden (vgl. Abschnitt 5. 4. 2. zur individualistischen Verant-
wortlichkeit). Sie intendiert kein Unrecht, ist auch nicht bereit, selbst
ein Unrecht zu begehen, um ein anderes Unrecht zu verhiiten (Nagel
1986, 183f.).

Kettner mifachtet die Unterscheidung zwischen einer Erlaubnis und
einem Gebot in bezug auf supererogatorischen Handlungen; ebenso
wenig wie es ein moralisches Gebot von supererogatorischen Handlun-
gen unter allen moglichen Umstinden gibt, 146t sich ein generelles Ver-
bot von supererogatorischen Handlungen aussprechen. Kettlers Strate-
giekonterstrategie macht es fiir opferbereite Personen quasi unméglich,
den Helden, den Heiligen oder den Mirtyrer zu spielen. Auch Apel hat
seine deontologische Moraltheorie um eine feleologische Komponente
der Verantwortungsethik erweitert (1992, 36f). In manchen Situatio-
nen, die durch offenen Zwang oder heimliche Tduschung charakterisiert
sind, mogen Zwang und Tiuschung ihrerseits als Konterstrategien er-

187

https://dol.org/10.5771/9783495883803-163 - am 17.01.2026, 14:46:56.


https://doi.org/10.5771/9783495993903-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

laubt sein (ibid., 46; vgl. Korsgaard 1996a: 5. The right to lie: Kant on
dealing with evil, 133 - 158). Bei Apel ist jedoch der Begriff teleolo-
gisch etwas ungliicklich gewihlt, weil es ihm nicht um eine teleologi-
sche Definition des Guten geht, die vom Rechten unabhingig ist. Im
Gegenteil! Der Begriff eines Konsequentialismus, der die Realisierung
moralischer Zustinde zum Ziel hat, wire hier in Anlehnung an Sens
Begriff eines Konsequentialismus der Rechte der treffendere Ausdruck
gewesen.

5. 3. 4. Institutioneller Utilitarismus

Eine weitere Méglichkeit auf Begrenzungen und Verfehlungen unserer
. praktischen (Willensschwiche) und theoretischen Rationalitit (Informa-
tionsmangel, kognitive Fehler) vom Standpunkt des Utilitarismus zu
reagieren zieht Hardin (MLR) mit seiner Variante eines Insfitutionen-
Utilitarismus in Betracht. Gerade weil unser Wissen iiber den Hand-
lungskontext und deshalb auch iiber die Folgen unseres individuellen
Handelns begrenzt ist, gibt es gute Griinde dafiir, einen konsequentiali-
stischen Ansatz in der politischen Moralitéit zu vertreten. Die Konse-
quenzen individuellen Handelns lassen sich in einer komplexen Gesell-
schaft schwer absehen, kollektives Handeln kann dagegen mit Hilfe
sozialwissenschaftlicher Methodik durchaus auf bestimmte Regelmifig-
keiten hin untersucht werden. Fiir die Beurteilung der Legitimitit von
Institutionen von einem konsequentialistischen Standpunkt liegen also
Daten vor, die uns fiir die moralische Beurteilung von individuellem
Handeln fehlen. Hardin formuliert so eine Theorie des Utilitarismus, die
um eine praktische Relevanz ihrer Moraltheorie unter nicht-idealen
Verhiltnissen bemiiht ist und er verkniipft sein Pliddoyer fiir einen rele-
vanten Utilitarismus mit einer Kritik an der Vertragstheorie von Rawils.
Sein Argument kehrt einen oft gegen den Utilitarismus vorgebrachten
Einwand gegen dessen Gegner: Oft wird behauptet, daB wir nicht dazu
in der Lage seien, alle Konsequenzen einer Handlung, einer Regel oder
einer Institution zu kennen und dafl wir daher gute Griinde haben, die
Konsequenzen dieser Handlung oder Institution auch nicht zur Grund-
lage ihrer moralischen Beurteilung zu nehmen. Nur eine Moraltheorie,
welche die Absichten, oder eine politische Moralitit, die einzelne Hand-
lungen und Institutionen zur MeBlatte der moralischen Beurteilung
machen, kénnen deshalb von praktischer Relevanz sein; die zukiinftigen
Folgen, die wir noch nicht richtig abschitzen konnen, die Begrenzung
unseres theoretischen Gebrauchs der Rationalitit iiberhaupt, machen die
moralische Beurteilung von Handlungen und Institutionen unméglich.

188

https://dol.org/10.5771/9783495883803-163 - am 17.01.2026, 14:46:56.


https://doi.org/10.5771/9783495993903-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Gerade deshalb hat bei Kant in der Kritik der praktischen Vernunft - im
Gegensatz zur Kritik der reinen Vernunft - die Begriindung der morali-
schen Pflichten auch frei von Empirie und Metaphysik, frei also vom
Gebrauch des Vermogens zur theoretischen Vernunft stattzufinden. Fiir
die Begriindung wahrheitsfihiger Aussagen ist die empirische Beobach-
tung unverzichtbar; fiir die Begriindung von moralischen Geboten fiihrt
die Welt des empirischen Wiinschens und der Bediirfnisse zu einem
bloh instrumentellen und nicht verallgemeinerbaren Gebrauch der prak-
tischen Vernunft. Die Folgen unserer Handlungen kénnen wir nicht alle
vorhersehen; deshalb kénnen wir sie auch nicht insgesamt verantworten.

Hardin stellt dieses Argument auf den Kopf, er unternimmt einen
Rettungsversuch des Konsequentialismus, indem er sich gerade dieses
Arguments bedient. Denn gerade weil wir nicht die Folgen all unserer
Handlungen vorhersehen kénnen, gerade deshalb konnten unsere mora-
lischen Anstrengungen alle vergeblich bleiben, wenn nicht gar gefihr-
lich werden; und deshalb sollten wir unsere politischen und gesell-
schaftlichen Institutionen so einrichten, dafl sie wenigstens mit einem
hohen Maf} an Wahrscheinlichkeit, die Konsequenzen des Handelns der
einzelnen so koordinieren und eingrenzen, daf individuelle moralische
Anstrengungen nicht vergeblich bleiben miissen und der moralische
Fanatismus uns nicht gefihrlich werden kann. Merkwiirdigerweise
scheint aber Hardin die Inkonsistenz, der auch sein Argument letztlich
zum Opfer fillt, nicht zu bemerken; denn nach Hardin weist unsere
theoretische Rationalitit anscheinend Defizite nur auf, solange es um
individuelle Handlungen und deren Folgen geht, seine epistemische
Vorsicht wendet er aber nicht auf den Bereich auch der politischen In-
stitutionen an. Er zieht die Moglichkeit gar nicht in Betracht, daf} die
Schwierigkeiten der Folgenabschitzung individuellen Handelns, die er
auf einer kollektiven, institutionellen Ebene zu iiberwinden trachtet, auf
der kollektiven oder politischen Ebene im selben, wenn nicht gar grofie-
rem Umfange wiederkehren konnen. Auflerdem beriicksichtigt er nicht
die Moglichkeit, dieses Defizit unserer theoretischen Rationalitit, das
sowohl auf der individuellen als auch auf der kollektiven Ebene anzu-
treffen ist, durch eine entsprechende konsequentialistische Modifikation
unserer moralischen Intuitionen vielleicht beheben liefle.

5. 4. Die Zuschreibung und Verteilung von Verantwortung

Um die praktische Relevanz einer Moraltheorie zu demonstrieren, be-
darf es vor allem einer Vorstellung dariiber, wie die Verantwortlichkei-

189

https://dol.org/10.5771/9783495883803-163 - am 17.01.2026, 14:46:56.


https://doi.org/10.5771/9783495993903-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ten den verschiedenen moralischen Handlungssubjekten zugewiesen und
wie diese Verantwortung auf sie verteilt werden soll. Die Zuschreibung
von Verantwortung ist zunichst von der allgemeinen Voraussetzung ab-
héngig, daf die jeweilige Situation tatsichlich durch das Handeln eines
Subjekts beeinflufibar und verdnderbar ist, dal der Handelnde die Macht
besitzt, effektiv zu intervenieren und den Lauf der Dinge zu verindern
(zur Diskussion vgl. Van Inwagen 1978, Fischer 1985; Frankfurt 1991);
zur Verteilung der Verantwortung muf} dariiber hinaus angegeben wer-
den konnen, wer fiir bestimmte Vorkommnisse aus welchen Griinden
zur Verantwortung gezogen werden soll. Gerade wenn es mehrere Per-
sonen sind, welche die Macht hitten, etwas zu verandern, ist es notwen-
dig, sich auf bestimmte Kriterien zu verstandigen, fiir welche Situatio-
nen beispielsweise auch Schuldzuweisungen recht und billig sind. Selbst
wenn eine Person A die Moglichkeit gehabt hitte, etwas nicht zuzulas-
sen, was vom Standpunkt der Moraltheorie nicht erwiinscht ist, so folgt
daraus noch nicht, daf} diese Person A dafiir auch die alleinige Verant-
wortung zu tragen hat. Mit anderen Worten: Die Frage nach der ge-
rechten Distribution der Verantwortung mull durch eine Theorie der
moralischen Arbeitsteilung beantwortet werden; in der politischen Pra-
xis hat diese Frage natiirlich auch einen wesentlich juristischen Kernge-
halt; wir wollen uns hier aber ausschlieSlich mit allgemeinen Voriiber-
legungen zu den moralischen Dimensionen des Verantwortungsbegriffes
beschiftigen.

Einige Fragen der kollektiven Identitdit und des kollektiven Handelns
im Verhiltnis zur personalen Identitdt wurden bereits (in Abschnitt 3.
2.) behandelt; diesen Diskussionsfaden will ich hier wieder aufnehmen
und unter Beriicksichtigung einer nur partiellen Analogie der individu-
ellen und kollektiven Identititen auf die Bedingungen der Zuschreibung
einer kollektiven Verantwortlichkeit erweitern, ihren Abschlufl werden
diese Erorterungen in einem Begriff der kollektiven, oder fiir unsere
Zwecke dann priziser, der politischen Autonomie finden, welcher das
Fundament dafiir darstellt, kollektiven Handlungseinheiten eine Identi-
tit in Form vor allem einer politischen Verantwortlichkeit zuzuschrei-
ben. Die politische Autonomie eines Gemeinwesens wird uns dann als
das entscheidende Argument gegen den Utilitarismus gelten, schwer tat
sich der Utilitarismus bereits bei der Représentation eines individualisti-
schen oder rein personalen Handlungssubjektes; aber erst recht scheitert
er mit der fiir eine politische Philosophie unverzichtbaren Konstruktion
eines autonomen kollektiven Handlungssubjektes. Nur die Idee eines
Gesellschaftsvertrages kann uns einen Begriff des kollektiven Handelns
und der kollektiven Verantwortlichkeit geben. Welche Zicle dann zum
jeweiligen Inhalt des kollektiven Handelns gemacht werden, das ist eine

190

https://dol.org/10.5771/9783495883803-163 - am 17.01.2026, 14:46:56.


https://doi.org/10.5771/9783495993903-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

weitere Frage; so konnte etwa die Maximierung des Gesamtnutzens
durchaus zu einem moglichen Inhalt der politischen Verantwortung
zdhlen. Doch ist der Utilitarismus damit auf Vorbedingungen seiner
eigenen Theorie angewiesen, die er mit seinen eigenen Ressourcen nicht
mehr ausweisen kann; die Utilitaristen appellieren an ein kollektives
Handlungs- und Verantwortungssubjekt, das selbst nicht Bestandteil
ihrer Theorie sein kang.

Gegenstand der Erdrterungen dieses Kapitels ist in einem weiteren
Sinne noch immer unser Leitmotiv der Verschiedenheit von Personen.
Doch sein Sinn hat sich verschoben und verdndert. Bisher haben wir
Personen hauptsichlich nur als Rezipienten von Giitern angesehen; doch
Personen sind nicht nur Objekte einer wie auch immer gearteten Ver-
teilung von Giitern; sie sind nicht nur die Objekte einer Maximierung
von Giitern. Sie sind gleichzeitig auch deren Subjekte; sie verteilen
Giiter, indem sie beispielsweise an demokratischen Wahlen teilnehmen
und eine neue Regierung ins Amt wihlen; sie treten dariiber hinaus
auch als Produzenten von Giitern und Ubeln in Erscheinung. Damit
stofien wir auf eine weitere Dimension: Die zur Verteilung anstchenden
Giiter miissen schlieBlich zuerst produziert werden, bevor sie von ver-
antwortlichen Personen in der gegenwirtigen Realitit verteilt werden
konnen. Die Begriffe und das Verhiltnis von Rationalitit und Moralitit
beziehen sich auch auf die Organisation des Verfahrens der Herstellung
dieser Giiter; sie stehen nicht nur in Zusammenhang mit der individu-
ellen oder kollektiven Wohlfahrt, sie stehen vielmehr in unmittelbarem
Zusammenhang mit wirtschaftlichem (produzierendem) und politischem
(verteilendem) Handeln. Schliefilich sind wir nicht nur Lebewesen,
denen geholfen oder geschadet werden kann, wir sind Lebewesen, die
helfen oder schaden koénnen; wir sind nicht nur verletzlich, wir konnen
auch selbst verletzen.

Unsere Diskussion des Problems des verantwortlichen Handelns im
allgemeinen Kontext der praktischen Relevanz der Moraltheorie wird
eine Qualifizierung der Verteilung der Verantwortung und der morali-
schen Anspriiche zum Ergebnis haben: Moralische Verantwortung kann
nicht rein individualistisch gefait werden; Individuen allein konnen
nicht fiir das Unrecht auf der Welt oder alle méglichen Ungerechtigkei-
ten in einer Gesellschaft verantwortlich gemacht werden. Doch damit
werden die Individuen nicht von jeglicher Verantwortung freigespro-
chen; denn die moralische Verantwortung fiir eine ungerechte Gesell-
schaft darf auch nicht bloB kollektivistisch verstanden werden. Eine rein
kollektivistische Konzeption der politischen Verantwortung hitte es nur
noch mit Individuen als ausfiihrenden Agenten zu tun, die weder die
Anspriiche der gesellschaftlichen Moral kritisch iiberpriifen noch ir-

191

https://dol.org/10.5771/9783495883803-163 - am 17.01.2026, 14:46:56.


https://doi.org/10.5771/9783495993903-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

gendeine personliche Verantwortung fiir den Erfolg bzw. das Scheitern
des gemecinsamen Handelns eines kollektiven Akteurs akzeptieren
konnten. Gegen diese beiden reduktionistischen Vereinfachungen wol-
len wir hier eine distributive Konzeption der moralischen Verantwort-
lichkeit ausarbeiten, in der nicht nur die individuelle und die kollektive
Verantwortlichkeit in das richtige Verhiltnis zueinander gesetzt werden
sollen, sondern in der auch das Problem des nicht-idealen Kontextes,
also einer nur partiellen Befolgung einer bestimmten Konzeption der
Gerechtigkeit beriicksichtigt werden soll.

5. 4. 1. Ein anachronistischer Verantwortungsbegriff?

Es gibt verschiedene Moglichkeiten, der Schwierigkeit zu begegnen, daff
unsere gewohnliche Vorstellung von Verantwortlichkeit nicht mehr zur
Losung der anstehenden Probleme taugt. Die Moraltheorie ist mittels
zweier grundsitzlicher Modifikationen um die praktische Relevanz ihrer
speziellen Erkenntnisse in einer uniibersichtlich werdenden Weltlage
bemiiht; diese beiden Ansitze betreffen die zwei wesentlichen Elemen-
ten des klassischen Verantwortungsbegriffes, die seine begrenzte
Reichweite bedingen: sein deontologischen Restriktionen und seine
individualistische Verkiirzung. * Zum einen enthilt der Begriff der Ver-
antwortung die Unterscheidung zwischen positiven und negativen
Pflichten: das heifit, wir nehmen normalerweise an, dal wir Verant-
wortung nur fiir das zu tragen haben, was wir auch selbst tun oder je-
denfalls durch unser Tun herbeigefiihrt haben und eben nicht fiir das,
was wir zwar hétten verhindern kénnen, was jedoch ohne unser Zutun
geschieht. Bestimmte deontologische Nebenbedingungen begrenzen
damit zusitzlich die Reichweite des zulidssigen Handelns und die damit
verbundene Verantwortlichkeit. Wir sind nicht fir Vorkommnisse oder
Geschehnisse verantwortlich zu machen, die wir nur hitten verhindern

* Auch in der nationalstaatlichen Fixierung der Idee des Gesellschaftsvertrags kann man eine
der Schwichen dieses Konzepts ausmachen; im Zeitalter der Globalisierung, so wird haufig
argumentiert, in der die politische Souveranitit des Nationalstaates an Bedeutung verliert, wird
die fehlende praktische Relevanz der Idee des Gesellschaftsvertrages offenbar. Der Utilitaris-
mus ist dagegen nicht auf politische Einheiten wie den Nationalstaat fixiert; auch das Problem
unserer politischen Verantwortung gegeniber zukiinftigen Generationen ist im Rahmen des
Utilitarismus anscheinend leichter zu 16sen. Echte Argumente sind diese Gesichtspunkte aber
allesamt nicht; es ist nicht ausgeschlossen, daB die Idee des Gesellschaftsvertrags diese Ge-
sichtspunkte beriicksichtigen kann; schlieBlich haben wir es mit einem hypothetischen Gedan-
kenexperiment zu tun, in dem auch Reprasentanten zukiinftiger Generationen (Rawls TJ §
44: The Problem of Justice between Generations, 284 - 293; Hoffe PG, 426) und anderer
Nationen (Rawls LP; Rinderle 1994b) mit einbezogen werden konnen.

192

https://dol.org/10.5771/9783495883803-163 - am 17.01.2026, 14:46:56.


https://doi.org/10.5771/9783495993903-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

koénnen, wenn wir beispielsweise einige der deontologischen Nebenbe-
dingungen unseres Handelns miflachtet hétten. Mit dieser Begrenzung
werden also vor allem die Ziele und Absichten, die wir mit unserem
Handeln verfolgen, in den Mittelpunkt unseres Verantwortungsbereiches
geriickt.

Dariiber hinaus gibt es spezielle Verpflichtungen, die unser gewohnli-
ches Verstindnis von Verantwortlichkeit charakterisieren und deren
Reichweite zusatzlich begrenzen. Sie konnen unter Umstinden mit einer
Moralitit der reinen Unparteilichkeit kollidieren;, denn sie fithren uns
dazu, daB} wir bestimmte Menschen gegeniiber anderen bevorzugen und
diese aus moralischen Griinden privilegieren. Wir nehmen an, wir seien
ihnen gegeniiber auf besondere Art und Weise verpflichtet, so dafl wir
uns speziell um ihr Wohlergehen und nicht so sehr um dasjenige ande-
rer Personen zu sorgen haben. Ein Vater wird sich also zuerst um das
eigene Kind Sorgen machen und wiirde wohl lieber das eigene Kind vor
dem Ertrinken retten als die beiden Kinder seiner Nachbarn; aber die
speziellen Verpflichtungen konnen ebenso gut auf ganze Gemeinschaf-
ten ausgedehnt werden. Die Kommunitaristen haben diese Verpflich-
tungen gegeniiber der eigenen Kultur- und Traditionsgemeinschaft her-
vorgehoben und driicken dort sicher auch ein wichtiges Element unseres
gewohnlichen Verantwortungsbegriffes aus. Zu diesem zdhlt auch ein
Element der Solidaritdt gegeniiber der eigenen Gruppe, der eigenen
Kultur, der eigenen Nation. Der Begriff der Solidaritdt ist - wie alle
speziellen Obligationen - ein partikularistischer Moralbegriff, er fiihrt
positive Pflichten mit sich, die ihrerseits zwar nicht die Ubertretung
oder Miflachtung von negativen Pflichten, aber doch eine Begrenzung
des Kreises der Begiinstigten dieser positiven Pflichten notwendig
macht. Wenn ich mich mit einer bestimmten gesellschaftlichen Gruppe
solidarisch erklire, dann bin ich bereit, auch personliche Opfer fiir den
ibergeordneten Zweck des Wohlergehens dieser Gruppe zu bringen.
Diese Opfer miissen keine moralischen Opfer dergestalt sein, daff ich
etwa meine moralische Integritidt durch skrupellose Handlungen und
Rechtsverletzungen zum Zwecke dieser Solidaritit auf Spiel setze. Doch
konnen diese moralisch legitimen, personlichen Opfer nur einem be-
grenzten Umfang von Personen zugute kommen; andere Personen werde
ich dann immer von meinem Wohlwollen, meiner aktiven Fiirsorge
ausschliefilen miissen.

Diese beiden Elemente, die Unterscheidung von positiven und nega-
tiven Pflichten sowie die Prioritdt spezieller gegeniiber universellen
Pflichten geben unserer Verantwortung konkrete Inhalte; sie ziehen ihr
zugleich aber auch Grenzen; sie bestimmen die legitime Zuweisung von
Lob und Tadel an einen individuellen Akteur. Diese Begrenzungen der

193

https://dol.org/10.5771/9783495883803-163 - am 17.01.2026, 14:46:56.


https://doi.org/10.5771/9783495993903-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Reichweite unserer Verantwortung erscheinen nun vielen Autoren als
unbegriindet; sie erwdgen deshalb eine Erweiterung dieser Grenzen
nicht zuletzt auch aus der Sorge um den Fortbestand der praktischen
Relevanz einer Moraltheorie in einer verdnderten historischen Situation.
Wir konnten also, so argumentiert diese erste Gruppe von Kritikern,
unseren Verantwortungsbegriff dahingehend aktualisieren, dafl wir
diese Begrenzungen aufheben und den Verantwortungsbegriff konse-
quentialistisch neu fassen.* Damit wiirde nicht nur die moralische Be-
deutsamkeit der Unterscheidung von positiven und negativen Pflichten
hinfillig werden, auch die spezielle Privilegierung bestimmter Personen
gegeniiber anderen wiirde dann als ungerechtfertigt erscheinen. Der
Konsequentialismus verlangt uns auf diese Weise sowohl eine Verant-
wortung fiir die Vorkommnisse und Geschehnisse, die wir hitten ver-
hindern kénnen, als auch eine Verantwortung fiir dic Wohlfahrt uns
nicht besonders nahestehender Personen ab. Letzteres kann nur um den
Preis einer Vernachldssigung der Sorge um die Wohlfahrt von Mitglie-
dern unserer eigenen Bezugsgruppe erfolgen.

Wir sollen auf die Solidaritit zu einer bestimmten Gemeinschaft zu-
gunsten eines vollkommen unparteiischen, iiberzeitlichen und globalisti-
schen Standpunktes verzichten; den Konsequentialisten gelten die spezi-
ellen Verpflichtungen, etwa die kommunitaristische Sorge um den Fort-
bestand und das Gedeihen einer bestimmten kulturellen Tradition, nur
als besonders raffinierte und moralisch getarnte Variante des Grup-
penegoismus. Der Kommunitarismus begriindet demnach nur ein uns
selbst zugute kommendes System der exklusiven Gegenseitigkeit zu
Lasten derjenigen, die von diesem System ausgeschlossen bleiben, und
mit der Deontologie, die uns angeblich bestimmte Handlungen prinzipi-
ell untersagt, schieben wir aus der Sicht des Konsequentialismus nur
bestimmte fadenscheinige und letztlich haltlose Entschuldigungen vor,
die unsere mangelnde Bereitschaft, bediirftigen Personen auch aktiv und
ohne sentimentale Selbstgerechtigkeit zu helfen, mit dem Heiligen-
schein der moralischen Reinheit beminteln sollen (Smart 1990). Wenn
Tausende von Menschenleben auf dem Spiel stehen, dann stehen etwa
selbst unsere gewohnlichen moralischen und deontologisch fundierten
Intuitionen nicht mehr strikt der Moglichkeit entgegen, den inhaftierten
Terroristen, der von dem geplanten Anschlag weil, unter Umstinden
auch mittels der hierfiir geeigneten Methoden zu einem Gestindnis zu

* Kagan (1989) vertritt die extrem konsequentialistische Auffassung, daB weder Optionen
(also die Erlaubnis, andere Dinge als blof die Maximierung des Gesamtnutzens anzustreben)
noch deontologische Begrenzungen (also Verbote, welche die angeblichen Rechte von Perso-
nen betreffen, die bei der Maximierung des Gesamtnutzens verletzt werden konnten) moralisch
begriindet werden konnen.

194

https://dol.org/10.5771/9783495883803-163 - am 17.01.2026, 14:46:56.


https://doi.org/10.5771/9783495993903-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

zwingen. Die strikte Befolgung deontologischer Handlungsrestriktionen
kann also unter Umstinden einen Preis in Form bestimmter Folgen
unseres Unterlassens fordern, den wir - durchaus nicht unverniinftig und
hier konsequentialistisch denkend - nicht zu zahlen bereit sein kénnten.
Aullerdem kann die Forderung der Beachtung von deontologischen
Restriktionen natiirlich auch eine Strategie zur Verfolgung des Figen-
interesses sein. So kime etwa das Verbot der Kinderarbeit in Indien
oder Brasilien den westlichen Industriestaaten nicht nur aus morali-
schen Griinden sehr gelegen.

Eine zweite Strategie, die ebenfalls auf den Fortbestand der Relevanz
unseres Verantwortungsverstandnisses abzielt, setzt nicht an der Reich-
weite sondern an den unserem Verantwortungsbegriff zugrundeliegen-
den Einheiten an. Der gewohnliche Verantwortungsbegriff hat das Indi-
viduum zu seiner Bezugseinheit, Lob und Tadel werden gemeinhin nur
dem Individuum ausgesprochen Natiirlich gibt es Teamarbeit, etwa auf
sportlichem Gebiet, doch ist diese Teamarbeit kein genuin moralisches
Phinomen; die Vorstellung einer moralischen Teamarbeit ist einer Tra-
dition, die den moralischen Standpunkt allein im Gewissen er einzelnen
Person verankert, weitgehend unbekannt. Aber vielleicht ist gerade
diese enge Denkungsart mit daran schuld, daBb wir viele der heute anste-
henden Probleme moraltheoretisch wie auch politisch nicht recht in den
Griff bekommen. Wir sollten daher daran denken, die Idee einer kollek-
tiven Handlungseinheit und die damit verbundene Idee einer kollektiven
Verantwortlichkeit einzufiihren; viele Probleme, vom Umweltschutz
iiber das Artensterben bis zur Armut in der Dritten Welt oder der glo-
balen Erwdrmung haben ihre Ursachen nicht mehr in den Handlungen
oder den bosen Absichten von einzelnen klar voneinander unterscheid-
baren Individuen. Sie resultieren aus dem Handeln vieler einzelner zu-
sammengenommen, welche die Konsequenzen ihres Tuns zusammen
mit anderen nicht libersehen konnen, und die als einzelne nur vernach-
lassigbar kleine Anteile zum Gesamtproblem beitragen (Parfit, RP: 3.
Five Mistakes in Moral Mathematics, 67 - 86). Das Denken in Katego-
rien einer individualistischen Verantwortlichkeit konnte uns daher den
Weg zur Losung der wichtigsten Probleme unserer Zeit versperren.

Ich mochte damit beginnen, zunichst das Problem des kollektiven
Handelns und der kollektiven Verantwortlichkeit zu behandeln, das zum
Begriff einer politischen Autonomie fithren wird (5. 4. 2.). Anschlie-
fend wird die Begrenzung der Reichweite des Verantwortungsbegriffs
auf individueller und kollektiver Ebene thematisiert (5. 4. 3.). Zuletzt
mochte ich diese beiden Diskussionsstrange zusammenfiihren und auf
die Frage nach der Grenze unserer Verantwortung aufmerksam machen,
welche die Errichtung und Erhaltung eines kollektiven und verantwort-

195

https://dol.org/10.5771/9783495883803-163 - am 17.01.2026, 14:46:56.


https://doi.org/10.5771/9783495993903-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

lichen Handlungssubjekts betrifft (5. 4. 4.). Ich werde dazu den Begriff
einer hoherstufigen, selbstreferentiellen Verantwortlichkeit einfithren,
welche die Errichtung und Erhaltung von Verantwortungseinheiten und
die deliberative Bestimmung der Inhalte und Grenzen des jeweiligen
Verantwortungsbereiches selbst zu ihrem Gegenstand hat.

5. 4. 2. Thre individuellen und kollektiven Subjekte

Wenn wir uns dem Begriff der kollektiven Verantwortung zuwenden, so
scheint es in der relevanten Fachliteratur eine erhebliche Verwirrung
dariiber zu geben, was mit diesem Begriff gemeint sein soll. Einige
Autoren sehen mit diesem Begriff geradezu eine Riickkehr zu pra-mo-
dernen Zeiten verbunden, in denen das Individuum vollkommen in einer
Gruppe aufging und ganz mit dieser verschmolz; dort konnten fiir das
Handeln der Gemeinschaft einzelne Mitglieder personlich zur Verant-
wortung gezogen werden, selbst wenn diese Person an einem bestimm-
ten Handlungsergebnis unbeteiligt war. Gegen diese Vorstellung insi-
stiert H. D. Lewis darauf, daB das Individuum allein der Triger der
moralischen Verantwortung sein kann; der Begriff der kollektiven Ver-
antwortung erscheint ihm als ein barbarischer Begriff (1948, 3), der nur
fiir Primitive gelten kann, fiir die der ganze Stamm oder die GroBfamilie
alleinige Bezugspunkte der moralischen Schuldzuweisung gewesen
sind. Andere sind dagegen der Ansicht, dal der Menschheit heute ein
individualistisch verengter Verantwortungsbegriff bei der Losung ihrer
dringlichsten Probleme im Wege steht; sie plidieren fiir die Ersetzung
des Individuums durch das Kollektiv als wesentlicher Bezugseinheit der
Zuschreibung von Verantwortung (vgl. Apel 1992, 188ff.; French
1984).

Es wird sich als hilfreich erweisen, drei Formen der Verteilung der
individuellen Verantwortung innerhalb einer kollektiven Handlungsein-
heit zu unterscheiden. Zunichst kann man die kollektive Verantwort-
lichkeit als volistandig distributiv auffassen, das wiirde bedeuten, daf
die Zuschreibung einer kollektiven Verantwortlichkeit mit der Zuschrei-
bung von individuellen Verantwortlichkeiten jedes einzelnen Mitglieds
dieser Gruppe identisch ist. In diesem Fall besteht die kollektive Verant-
wortung aus nichts anderem als der aggregierten Summe der Verant-
wortung aller Individuen, aus denen sich diese Gruppe zusammensetzt.
Nun hat man zwei Varianten dieser vollstindigen Distribution kollekti-
ver Verantwortung zu unterscheiden: Bei einer schwachen und nicht-
derivativen Variante liegt kein interessanter Fall einer kollektiven Ver-
antwortlichkeit vor, denn die kollektive Einheit trigt in diesem Fall die

196

https://dol.org/10.5771/9783495883803-163 - am 17.01.2026, 14:46:56.


https://doi.org/10.5771/9783495993903-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Verantwortung nur deshalb, weil jedes einzelne ihrer Mitglieder unab-
hingig vom Verhalten aller anderen Mitglieder wenigstens einen Teil
der Verantwortung zu tragen hat. Eine Riuberbande ist also deshalb als
Gruppe verantwortlich, wenn jedes einzelne ihrer Mitglieder auf die
eine oder andere Weise an einem Raubiiberfall beteiligt war. Jeder ein-
zelne ist fiir sein eigenes Handeln verantwortlich, und die Gruppe ist fiir
den Raubiiberfall insgesamt verantwortlich. Diese Interpretation der
kollektiven Verantwortlichkeit stellt natiirlich nicht grundsitzlich un-
sere allgemeine Auffassung der individuellen Verantwortung in Frage
und ist daher relativ uninteressant; sie beruht gerade auf der Annahme,
daf} allein das Individuum Triger der Verantwortung sein kann.

Wenn wir aber die Verteilung der kollektiven Verantwortung in einer
starken und derivativen Variante betrachten, bei der die Verantwortung
der einzelnen Mitglieder einer Gruppe abgeleitet werden kann von einer
von ihrem eigenen Handeln unabhingigen Verantwortung der Gruppe,
dann haben wir das wirklich interessante Phinomen einer Konzeption
der Verantwortung, die unseren gewohnlichen Verantwortungsbegriff in
Frage stellt (vgl. Rothenspieler 1982, 18 und 28; Held 1970). Denn in
dieser zweiten starken Variante ist es bereits eine hinreichende Voraus-
setzung fiir die Zuschreibung von Verantwortung an eine Person, daff
diese Person Mitglied der betreffenden kollektiven Einheit ist. Selbst
wenn also ein Riuber verschlafen haben sollte und selbst an dem be-
treffenden Raubiiberfall gar nicht beteiligt war, ist er als Mitglied der
Riuberbande doch fiir den Raubiiberfall ebenso verantwortlich wie die-
jenigen, die ihn ausgefiihrt haben. Bei dieser Variante kommt also zu-
sitzlich so etwas wie ein Sinn filr Solidaritdt fir das Verhalten der ande-
ren Gruppenmitglieder mit ins Spiel; diese Solidaritit kann jetzt entwe-
der freiwillig von allen anderen Gruppenmitgliedern akzeptiert werden
oder aber von auflen als Erwartung an die einzelnen Gruppenmitglieder
herangetragen und ihnen ohne ihre eigene Zustimmung aufgezwungen
werden.

Eine zweite Moglichkeit, die Verantwortung innerhalb einer Gruppe
zu verteilen, wire eine partiell distributive Konzeption der kollektiven
Verantwortung. In diesem Falle miifiten nicht alle Mitglieder an einer
Handlung beteiligt gewesen sein, aber wenigstens einige miifiten etwas
getan haben, was die Zuschreibung einer kollektiven Verantwortung
legitimieren wiirde. Wenn beispielsweise ein Unternehmen nur ungenii-
gende Sicherheitsstandards fiir bestimmte gefihrlichere Transaktionen
aufstellt oder diese nicht durchzusetzen vermag, und wenn es daraufhin
zu einem Unfall kommt, dann gibt es immer einige Fithrungskrifte in
der relevanten Position, die man herausgreifen und fiir eine Nachléssig-
keit verantwortlich machen kann; dabei soll hier allein von der morali-

197

https://dol.org/10.5771/9783495883803-163 - am 17.01.2026, 14:46:56.


https://doi.org/10.5771/9783495993903-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

schen Verantwortlichkeit die Rede sein, nicht von juristischen Fragen
die Haftung und Schadensersatzanspriiche betreffend. Auch hier lassen
sich wie zuvor zwei Varianten unterscheiden: Die schwache Variante ist
keine genuin distributive Variante, denn bei ihr wird nur angenommen,
daf es ganz bestimmte individuelle Mitglieder dieser Gruppe sind, die
unabhingig vom Rest der Gruppe zur Verantwortung gezogen werden
miissen und auch kénnen. Nach dieser schwachen Version sind also nur
einige Mitglieder fiir das Handeln einer Organisation verantwortlich.
Andere Mitglieder konnen nicht zur Verantwortung gezogen werden.
Um sinnvoll angewendet werden zu kénnen, sollte die partiell distribu-
tive Version der kollektiven Verantwortlichkeit deshalb immer in einem
starken Sinne verstanden werden: Einige der Mitglieder einer Gruppe
sind dann derivativ fiir das Handeln der Gruppe als ganzer verantwort-
lich. Das bedeutet also auch - im Gegensatz zur schwachen Variante der
Verantwortlichkeit -, dafl sie womoglich nicht personlich am Zustande-
kommen des betreffenden Ereignisses beteiligt gewesen sind. Sie tragen
die personliche Verantwortung fiir all das, was in ihren Verantwor-
tungsbereich fillt, und diese Verantwortung leitet sich direkt und un-
mittelbar aus der Zuschreibung einer kollektiven Verantwortung an die
Gruppe insgesamt ab.

SchlieBlich gibt es noch eine Bezichung zwischen kollektiver und in-
dividueller Verantwortung, die radikal nicht-distributiv oder rein kol-
lektiv ist. Nur hier stoflen wir auf eine wirkliche Herausforderung, die
auf die vollstindige Ersetzung des individuellen Anteils an der Verant-
wortung durch eine bloB noch kollektive Einheit des Handelns und der
Verantwortung abzielt. Peter French vertritt die Auffassung, daf bei-
spielsweise einem Unternehmen eine Art metaphysische Identitit zu-
komme, die sich nicht mehr auf eine blofic Summe seiner individuellen
Mitglieder reduzieren lasse (1984, 32). Durch die interne Entschei-
dungsprozedur werden alle Akte der Mitglieder eines Konzerns diesem
inkorporiert, so daB sie letztlich auch das ersetzt, was bei Lewis noch
die jeweils moralische Motivation bzw. das jeweilige Rechts- bzw. Un-
rechtsbewufitsein des Handelnden ausmacht; hier hétten wir dann den
interessanten Fall, dal es moglich wire, einer kollektiven Einheit eine
Verantwortlichkeit zuzuschreiben, ohne daf} ein einziges ihrer Mitglie-
der nun fiir eine ihrer jeweiligen Handlungen verantwortlich gemacht
werden konnte. Danach wire es also méglich, ohne den Begriff einer
individuellen Verantwortlichkeit auszukommen; die kollektive Verant-
wortung wird dann auch nicht mehr auf die individuellen Mitglieder
einer Gruppe verteilt.

Im Gegensatz zu den beiden vorhergehenden Versionen einer voll-
stindigen oder partiellen Distribution der Verantwortung gibt es hier

198

https://dol.org/10.5771/9783495883803-163 - am 17.01.2026, 14:46:56.


https://doi.org/10.5771/9783495993903-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

keinen Weg mehr, der die kollektive Verantwortung auf irgendeine Art
und Weise in der individuellen Verantwortung verankern wiirde. Bisher
waren es immer noch Individuen, die entweder direkte Kausalursache
waren oder doch eine begrenzte Verantwortung wenigstens innerhalb
der ihnen zugeschriebenen Rolle zu tragen hatten; in der radikal nicht-
distributiven Version der kollektiven Verantwortung bedatf es eines
Individuums nicht mehr; weder als Entscheidungstriager, denn die in-
terne Entscheidungsprozedur ersetzt praktisch die individuelle Ent-
scheidung; noch als ausfiihrende Instanz. Was allein z4hlt sind die Fol-
gen einer Handlung, die von einer kollektiven Handlungsinstanz aus-
gefiihrt werden, noch schlieBlich als Tréger einer partiellen, durch die
jeweilige Rolle bestimmte Verantwortung, wie sie beispielsweise be-
stimmte Aufsichtspersonen iibernehmen.

An diese Voriiberlegungen ankniipfend will ich nun folgende These auf-
stellen: Wenn die Zuschreibung moralischer Verantwortung an kollek-
tive Handlungseinheiten in einem vollstindig distributiven Sinne ver-
standen werden soll, dann darf sie das nur in dem schwachen Sinne, der
die Ableitung von individueller Verantwortung aus dem bloflen Vorlie-
gen einer kollektiven Verantwortung ausschliefit. Die Zugehorigkeit zu
einem Kollektiv begriindet also keine personale Verantwortlichkeit fiir
all die Handlungen, die im Namen dieses Kollektivs ausgefiithrt werden,
héchstens die partiell distributive Variante der Verantwortlichkeit kann
in einem starken Sinne der Verteilung von Verantwortung zwischen
einzelnen Individuen und kollektiver Handlungseinheit verstanden wer-
den: Danach sind dann einige Personen - die eine besondere soziale
Rolle oder Fithrungsaufgabe ilbernommen haben - fiir die Handlungen
einer kollektiven Handlungseinheit verantwortlich zu machen, auch
wenn ihnen selbst kein schuldhaftes Vergehen vorgeworfen werden
kann; und die wichtigste moralische Sanktion gegen diese Personen, die
ihrer Verantwortung nicht gerecht werden, besteht in der Entfernung
aus dieser herausgehobenen Positionen einer reprisentativen sozialen
oder politischen Verantwortlichkeit.

Frenchs Analyse der kollektiven Verantwortung kann daher nicht zu-
gestimmt werden; denn erstens setzt auch kollektives Handeln einzelne
Personen voraus, welche die betreffenden kollektiven Handlungseinhei-
ten erst ins Leben rufen, also organisieren und am Leben erhalten. Es
gibt keine kollektiven Handlungseinheiten, die sich soweit gegeniiber
ihren Mitgliedern verselbstindigt hitten, daB} sie nicht durch einen ge-
meinsamen Willensbeschluf aller Mitglieder wieder aufgelost werden
konnten. Die politische Handlungseinheit stellt hier insofern einen Son-
derfall dar, als sie selbst die rechtlichen Grundlagen fiir die Errichtung

199

https://dol.org/10.5771/9783495883803-163 - am 17.01.2026, 14:46:56.


https://doi.org/10.5771/9783495993903-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

und Auflosung gesellschaftlicher Assoziationen bereitstellt; dieser Wil-
lensbeschlufd mag nun von allen gemeinsam oder auch nur von einigen
wenigen, aber entscheidenden Mitgliedern gefafit werden. Fiir diese
Handlung bzw. Unterlassung der Errichtung oder Auflosung einer kol-
lektiven Handlungseinheit bleiben die jeweiligen Mitglieder jederzeit
verantwortlich; und somit bleibt auch die kollektive Verantwortlichkeit
wenigstens immer zu diesem Teil auch an die individuellen Verantwort-
lichkeiten zuriickgebunden. Das Fortbestehen des individuellen Willens
ist also konstituierendes Moment jeder kollektiven Handlungseinheit.
Zweitens gibt es dariiber hinaus individuelle Agenten oder Hand-
lungstriger, die bestimmte Handlungen im Namen der kollektiven Ein-
heit stellvertretend ausfithren (May 1987, 41). Ohne diese individuellen
Agenten konnte eine kollektive Handlungseinheit gar nicht handeln;
auch kollektive Handlungsabsichten bediirfen der individuellen Ver-
mittlung; das Individuum kann kollektive Handlungen von seinem
Standpunkt aus beurteilen und etwa den politischen Willensbildungspro-
zef} mit Hilfe einer Meinungsiuflerung zu beeinflussen versuchen; dann
mubf sich ein bestimmtes Individuum diese kollektiven Intentionen zu
eigen machen und ihnen entsprechend handeln (zum Begriff der kollek-
tiven Intentionalitdt vgl. Searle 1990). Die individuellen Agenten, die
sich die entsprechenden kollektiven Intentionen zu eigen machen, tra-
gen immer einen Teil der kollektiven Verantwortung; selbst wenn sie
nur die Reprisentanten eines Kollektivs sind, selbst wenn sie quasi nur
im fremden Auftrag handeln, so stellt das nicht schon einen hinreichen-
den Grund fiir eine Entschuldigung ihrer - im Namen einer Organisa-
tion - ausgefithrten Handlungen dar. Wie sollte eine kollektive Hand-
lungseinheit aktiv werden konnen, wenn nicht bestimmte Mitglieder
wenigstens Auflenstehende zur Ausfithrung bestimmter Handlungen
beauftragen wiirden? Dieser zweite Ansatzpunkt der Zuschreibung indi-
vidueller Verantwortung wird von French stillschweigend iibergangen.
Und zuletzt und drittens gibt es selbst in jeder kollektiven Handlungs-
einheit bestimmte Personen mit einer Aufsichtsfunktion, denen eine
bestimmte Rolle innerhalb einer Institution zugewiesen wurde und die
fiir verschiedene Vorkommnisse und Geschehnisse wenigstens innerhalb
der kollektiven Einheit zur Verantwortung gezogen werden konnen; so
sind diec Manager und das Aufsichtspersonal fiir das Innenverhiltnis
eines Kollektivs personlich verantwortlich. Was das Auflenverhiltnis
angeht, sind sie fiir die Handlungen verantwortlich, die im Namen der
ganzen kollektiven Einheit ausgefiihrt werden (Goodin 1989, 129; May
1987, 47). Diese Verantwortlichkeit kann man in einem starken und
derivativen Sinn verstehen; sie erwichst allein aus der Tatsache, daB die
kollektive Einheit gehandelt hat. Selbst wenn wir hier nicht von einer

200

https://dol.org/10.5771/9783495883803-163 - am 17.01.2026, 14:46:56.



https://doi.org/10.5771/9783495993903-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

echten ethischen oder moralischen Verantwortung sprechen sollten, sind
doch diese Formen der legalen oder politischen Verantwortung nichts-
destoweniger klare Zuschreibungen von Verantwortung an besondere
und verschiedene Individuen. Die Annahme einer rein kollektiven Ver-
antwortlichkeit im nicht-distributiven Sinne erweist sich aus diesen
Griinden jedenfalls als weder berechtigt noch als wirklich notwendig.

5. 4. 3. Thre Reichweite: Optionen und Restriktionen

Gehen wir nun dazu iber, die Reichweite der Verantwortung im Ver-
hiltnis zu ihrer Struktur und ihrer Verteilung auf verschiedene Einhei-
ten zu betrachten. Welche Art der Begrenzung des Verantwortungsbe-
reichs treffen wir auf der kollektiven Ebene an?* Gibt es hier Begren-
zungen des Verantwortungsbereichs, die denjenigen vergleichbar sind,
die unsere gewohnliche Konzeption der moralischen Verantwortlichkeit
charakterisieren? Konnen wir die grundlegende Einheit der Verantwor-
tung erweitern oder ersetzen, ohne dabei gleichzeitig die Frage nach der
Reichweite der Verantwortlichkeit zu berithren? Was geschieht mit der
Unterscheidung von negativen und positiven Pflichten, und was ge-
schieht mit dem privilegierten Status von speziellen Pflichten bestimm-
ten Menschen gegeniiber auf einer kollektiven Ebene? Wie erklirt sich
diese eigentiimliche Asymmetrie zwischen Opfionen, die einer Person
erlauben, uns unter bestimmten Umstinden erlauben, uns nicht vor dem
Ertrinken zu retten, und deontologischen Restriktionen, die ihr gleich-
zeitig unter allen Umstdnden verbieten, uns von einer Klippe ins Meer
zu stoflen (Scanlon 1984, 151)? Gehen beide Strategien - die kollektivi-
stische und die konsequentialistische Strategie - Hand in Hand? Ergin-

** Ich iibergehe hicr eine ebenfalls mogliche konsequentialistische, nicht-kollektive Erweite-
rung unseres Verantwortungsbegriffs; schlieBlich hangt die Moglichkert emer individuali-
stischen Ethik, die fir sich emnen konsequentialistisch erweiterten Verantwortungsbereich als
konstitutiv anerkennt, mit der individuellen Fahigkeit zur Selbstbestimmung zusammen, die
auch das Wohl der Menschhett als Konzeption des guten Lebens zu ihrem Resultat haben
kann: die Moraltheorie kann hier nicht der individuellen Selbstbestimmung vorgreifen. Wenn
ein Individuum keinen moralisch bedeutsamen Unterschied mehr zwischen dem eigenen
Handeln und dem Nicht-Verhindem, keinen Unterschied mehr zwischen der Sorge fiir Nahe-
stehende und der Sorge um das Wohl von Femstehenden trifft, so ist das in einer liberalen
Ethik die Sache des jeweiligen Individuums. Diese Moglichkeit, das eigene Gute mit demjeni-
gen einer wie auch immer gefaBten groBeren Gruppe oder emer Allgemeinheit zu identifizie-
ren, steht der Person jederzeit offen; fiir unser Thema der kollektiven Verantwortlichkeit ist
diese Moglichkeit aber nicht weiter von Bedeutung. Jedenfalls kann man auf diesen erweiter-
ten individualistischen Verantwortungsbereich nicht zihlen; und erst recht lassen sich solche
Einstellungen, die auf einem genuinen Gesinnungswandel beruhen, nach emnem liberalen
Rechtsverstandnis nicht erzwingen.

201

https://dol.org/10.5771/9783495883803-163 - am 17.01.2026, 14:46:56.


https://doi.org/10.5771/9783495993903-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

zen sie sich beide problemlos oder gibt es ein Spannungsverhiltnis?
Haben wir eine Simultaneitit beider Revisionsversuche des Verantwor-
tungsbegriffs anzunehmen? Vielleicht wird auch nur eine Kombination
der konsequentialistischen Erweiterung der Reichweite und des Inhalts
unseres Verantwortungsbegriffs zusammen mit einer kollektivistischen
Substitution der Einheit der Verantwortung garantieren, dafl eine Mo-
raltheorie in der heutigen Zeit von praktischer Relevanz ist.

Eine kollektivistische Substitution der Verantwortungseinheit sollte -
es gibt keinen Grund fiir die Annahme des Gegenteils - ohne eine kon-
sequentialistische Erweiterung des Verantwortungsinhalts moglich sein.
Ein kollektiver Handlungsagent hat dann ebenso wie ein Individuum
mit einem effektiven Gerechtigkeitssinn bestimmte deontologische Ne-
benbedingungen zu beachten; ein Kollektiv handelt doch immer nur
mittelbar durch die Handlungen bestimmter Individuen. So ist es natiir-
lich auch fiir eine kollektive Handlungseinheit nicht erlaubt zu téten
oder zu foltern, etwa blof zum Zwecke der Wohlfahrtsmaximierung der
betreffenden Gruppe oder gar der ganzen Menschheit; diese Handlungen
sind aus denselben Griinden verboten, wie sie individuellen Agenten
verboten sind. Warum sollten sich die fiir unsere individuelle Ver-
antwortlichkeit typischen Handlungsrestriktionen und speziellen Ver-
pflichtungen nicht auf die kollektive Ebene iibertragen lassen? Und
warum sind wir damit nicht in exakt der gleichen Situation wie bereits
vorhin, dafl nimlich unser Verantwortungsbereich zu eng umgrenzt ist,
um von aktueller praktischer Relevanz zu sein?

Auch wenn es Strukturanalogien hinsichtlich der deontologischen
Restriktionen auf einer kollektiven Ebene des verantwortlichen Han-
delns gibt, mochte ich die These vertreten, dah die Reichweite der kol-
lektiven Verantwortlichkeit im Vergleich zur individuellen Verantwort-
lichkeit erheblich grifSer ist. Diese Erweiterung des Umfangs der
Reichweite der Verantwortung auf kollektiver Ebene hat aber keine
konsequentialistischen Griinde; wir kénnen von einer vergrofierten
Reichweite der kollektiven Verantwortung sprechen, selbst wenn die
moralische Bedeutung der Prioritit negativer gegeniiber positiven
Pflichten nicht verloren geht und der besondere Status spezieller Ver-
pflichtungen ebenfalls erhalten bleibt. Die groflere Reichweite ergibt
sich aus der einfachen Tatsache, daB kollektive Handlungseinheiten
mehr Macht - nach Weber (1972, 28) verstanden als Chance, innerhalb
einer sozialen Bezichung seinen Willen auch gegen das Widerstreben
anderer durchzusetzen - als ihre Mitglieder zusammengenommen ha-
ben. Die Zahl der einer kollektiven Handlungseinheit zur Verfiigung
stehenden Handlungsoptionen ibersteigt die Summe der den einzelnen

202

https://dol.org/10.5771/9783495883803-163 - am 17.01.2026, 14:46:56.


https://doi.org/10.5771/9783495993903-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Mitgliedern als getrennten und verschiedenen Handlungszentren zur
Verfiigung stehenden Anzahl von Handlungsoptionen.

Erst aufgrund gemeinsamer Entscheidungsprozeduren und einer in-
neren Handlungs- und Herrschaftsorganisation wird es méglich, be-
stimmte Dinge zusammen zu unternehmen bzw. bestimmte Geschehnis-
se und Vorkommnisse, die dem einzelnen als unabwendbares Schicksal
erscheinen mogen, wirksam zu verhindern. Der Handlungsspielraum
erweitert sich also fiir das Kollektiv im Vergleich zu einer blofien Ag-
glomeration unorganisierter Individuen betrichtlich, das gleiche Phé-
nomen l4ft sich beobachten, wenn man den begrenzten Handlungsop-
tionen einzelner Nationalstaaten den erweiterten Handlungsspielraum
einer internationalen Handlungseinheit gegeniiberstellt. Der groflere
Handlungsspielraum fithrt auch zu einer Erweiterung des Verantwor-
tungsbereichs, ohne daB es dazu irgendwelcher konsequentialistischer
Revisionen bediirfte, die unseren gewohnlichen moralischen Uberzeu-
gungen hinsichtlich des Verantwortungsbegriffs entgegenstehen. Ein
einzelnes Individuum kann einfach deshalb fiir viele Dinge nicht zur
Verantwortung gezogen werden, weil es nicht in seiner Macht steht,
diese Dinge wirksam zu verhindern oder zu verdndern; solange es ge-
trennt von anderen handelt, solange es von anderen isoliert ist, fehlt ihm
einfach die Moglichkeit, effektiv zu intervenieren. Kollektive Akteure
haben dagegen den Vorteil eines erheblich grofieren Handlungsspiel-
raums und konnen die Entscheidungen durchsetzen, die von ihren Mit-
gliedern als notwendig erachtet werden; so wichst der Umfang ihrer
Verantwortlichkeit mit ihrer erweiterten Handlungsfahigkeit.

Wir haben bei dieser Erweiterung der kollektiven Verantwortlichkeit
keine qualitative bzw. grundsdtzliche Differenz zur Reichweite unseres
gewohnlichen Verantwortungsbegriffs; schlieflich resultiert die Erwei-
terung der Reichweite ausschliefSlich aus der grofieren Macht eines Kol-
lektivs, nicht aus der konsequentialistischen Revision einer deontologi-
schen Moraltheorie. Damit bleibt sowohl die Unterscheidung von Han-
deln und Nicht-Verhindern als auch die iibergeordnete Bedeutung von
speziellen Obligationen gegeniiber nahestehenden Personen wichtig,
ohne daB die engen, empirisch bedingten Restriktionen der individuel-
len Verantwortlichkeit bestehen blieben. Andererseits konnen selbst
kollektive Akteure viele Dinge nicht verhindern, auch ihnen kommt
natiirlich keine absolute Macht zu; selbst kollektive Akteure geben au-
Berdem den speziellen Verpflichtungen ihren eigenen Mitgliedern ge-
geniiber den Vorrang, die Verantwortlichkeit ist also auch auf einer
kollektiven Ebene nicht unbegrenzt.

203

https://dol.org/10.5771/9783495883803-163 - am 17.01.2026, 14:46:56.


https://doi.org/10.5771/9783495993903-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. 4. 4. Die Selbstbeziiglichkeit der Verantwortung

Vom Standpunkt des Mitglieds einer kollektiven Handlungseinheit aus
geschen gibt es eine spezifische Verantwortlichkeit insbesondere fiir das
Unterlassen einer Handlung; wir haben in diesem Fall weiterhin eine
moralische Bedeutsamkeit von Handeln und Nicht-Verhindern, nur dafl
ihre Prioritdt nun umgekehrt erscheint. Eine Gruppe von Menschen
kann dafiir verantwortlich gemacht werden, eine entsprechende interne
Entscheidungsprozedur anzunchmen, sie konnten ihrer Verantwortung
nicht gerecht werden, wenn sie es unterlassen, eine gemeinsame Korper-
schaft zu errichten, die auch iiber die Machtmittel verfiigt, in der mora-
lisch erforderlichen Weise zu agieren. Wir kénnen hier von einem
selbstbeziiglichen Element im Verantwortungsbegriff sprechen. Charles
Taylor spricht hier, zunichst allein auf das Individuum bezogen, von
einer Verantwortlichkeit fiir unser Selbst:

”Human beings ... are responsible for what they are in a way that other subjects
of actions and desires (the higher animals for instance) cannot said to be.”
(1982, 112; vgl. Frankfurt 1971; Hurley 1989, 146)

Wir sind dafiir verantwortlich, die notwendigen Einheiten der Verant-
wortung auf eine individueller, kollektiv-nationaler und im Bedarfsfalle
auch kollektiv-supranationaler Ebene zu errichten und am Leben zu
erhalten. Viele Individuen iibernehmen keine Verantwortung fiir sich
selbst, geschweige denn eine nur begrenzte Reichweite der Verantwor-
tung innerhalb starker deontologischer Restriktionen; und ebenso lassen
es manche Nationen oder internationale Organisationen an Verantwort-
lichkeit fehlen, weil ihre jeweiligen Mitglieder ihren eigenen Verant-
wortlichkeiten in diesen kollektiven Handlungseinheiten nicht gerecht
werden.

,-We are responsible to ourselves as one person over time. We should indeed be
surprised if someone said that he did not care about how he will view his pre-
sent actions later any more than he cares about the affairs of other people. ...
One who rejects equally the claims of his future self and the interests of others
is not only irresponsible with respect to them but in regard to his own person as
well. He does not see himself as one enduring individual. Now looked at in this
way, the prinicple of responsibility to self resembles a principle of right. the
claims of the self at different times are to be so adjusted that the self at each
time can affirm the plan that has been and is being followed. The person at one
time, so to speak, must not be able to complain about actions of the person at
another time. This principle, does not, of course, exclude the willing endurance
of hardship and suffering;, but it must be presently acceptable in view of the
expected or achieved good.” (Rawls TJ § 64, 422f.; meine Hervorhebungen)

204

https://dol.org/10.5771/9783495883803-163 - am 17.01.2026, 14:46:56.


https://doi.org/10.5771/9783495993903-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

So kann man jemanden der Unverantwortlichkeit bezichtigen, wenn er
dieser selbstbeziiglichen Verantwortlichkeit hinsichtlich der Organisa-
tion und Erbaltung einer Einheit der Verantwortlichkeit nicht gerecht
wird, damit ist etwas ganz anderes gemeint als wenn man jemanden
wegen der legitimen Begrenzung scines Verantwortungsbereichs als
nicht verantwortlich bezeichnet. Die Begrenzung des Verantwortungs-
bereichs stiitzt sich auf bestimmte Griinde, und man kann sich dafiir
rechtfertigen; fiir unverantwortliches Handeln gibt es dagegen keine
Rechtfertigung; man kann sich héchstens dafiir entschuldigen. Im Ge-
gensatz zu einer Rechtfertigung (vgl. Austin 1970: 4 plea for excuses,
175 - 204), welche gute Griinde fiir eine Handlung anfithrt und ein
mogliches Unrecht rationalisiert, gesteht eine Person, die sich ent-
schuldigt, ein, daf} es fiir ihre Handlung keine Rechtfertigung geben
kann; mit ihrer Entschuldigung trennen sie ihre Handlung von ihren
authentischen Absichten ab, ohne sich dabei jedoch von der Verant-
wortung fiir die Folgen dieser Handlung freizusprechen.

So verhiilt es sich auch mit artifiziellen Personen wie etwa einer poli-
tischen Gemeinschaft; auch hier kénnen wir diesen Sinn einer selbstbe-
ziiglichen Verantwortlichkeit mit einem Inhalt fiillen. Wichtiger Be-
standteil dieser Verantwortung wird es also sein, zuerst einmal das Be-
wulltsein der Gruppe hervorzubringen, daf} sie eine kollektive Hand-
lungseinheit darstellt, welche die Fahigkeit besitzt, selbst die Reichweite
und die Grenzen ihres Verantwortungsbereichs festzulegen, und dariiber
hinaus die Macht hat, spezielle Verpflichtungen auf ihre Mitglieder so
zu delegieren, daf die gemeinschaftlich legitimierten Entscheidungen
auch ausgefithrt werden. Das ist Rawls zufolge auch Bestandteil von
natiirlichen, auf Individuen bezogenen Pflichten der Errichtung und
Erhaltung gerechter Institutionen:

,from the standpoint of justice as fairness, a fundamental natural duty is the
duty of justice. This duty requires us to support and comply with just institutions
that exist and apply to us. It also constrains us to further just arrangements not
yet established, at least when this can be done without too much cost to our-
selves.“ (TJ § 19, 115; vgl. auch TJ § 51, 333ff)

Und an dieser Stelle wird der derivativen und particllen Verteilung der
verschiedenen Verantwortlichkeiten innerhalb eines politischen Ge-
meinwesens eine grofie Bedeutung zukommen. Zuletzt griindet die Idee
einer selbstbeziiglichen Form der kollektiven Verantwortlichkeit in der
Idee des Gesellschaftsvertrags. Er stellt die addquate Form zur Verfi-
gung, in der dann die kollektive Selbstbestimmung stattfinden kann,
und kann daher als das Aquivalent des kategorischen Imperativs auf

205

https://dol.org/10.5771/9783495883803-163 - am 17.01.2026, 14:46:56.


https://doi.org/10.5771/9783495993903-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

politischer Ebene verstanden werden.* Den die praktische Relevanz der
vertragstheoretischen Moraltheorie betreffenden Herausforderung an
unseren gewohnlichen Verantwortungsbegriff, in dem die handelnden
Menschen als voneinander getrennte Verantwortungseinheiten gelten,
kann durch eine moralische Arbeitsteilung begegnet werden, die zwar
einerseits nicht die traditionellen individuellen Einheiten unseres Ver-
antwortungsbegriffs eliminiert, sic aber andererseits mit kollektiven
Handlungseinheiten komplementiert, die iiber ein entsprechend groferes
Machtpotential verfiigen. Deshalb kann auch von einer erweiterten
Reichweite und einer praktischen Relevanz unserer Verantwortungsvor-
stellung gesprochen werden, ohne damit schon einer konsequentialisti-
schen Versuchung zu erliegen, die zu unseren gewohnlichen Moralvor-
stellungen in einem starken Spannungsverhiltnis steht. Da die Macht
von kollektiven Handlungseinheiten grofier ist, konnen auch eine gro-
flere Zahl von Ereignissen als Handlungen beschrieben werden, und
viele Geschehnisse oder Vorkommnisse hingen von Entscheidungen
und Handlungen auf kollektiver Ebene ab.

Wenn also die Giiltigkeit der Unterscheidung zwischen Handeln und
Unterlassen oder besser Nicht-Verhindern auf der kollektiven Ebene
erhalten bleibt, so widerfahrt ihr dort gleichzeitig eine interessante Mo-
difikation. Wir sind selbstbeziiglich dafiir verantwortlich, die adiquaten
Instanzen der jeweils notwendigen Handlungseinheit zu errichten; wir
sind alle gemeinsam fiir die Unterlassung der entsprechenden Handlun-
gen verantwortlich. Und ist die erforderliche Handlungseinheit erst
einmal errichtet, gibt es dariiber hinaus eine grofie Anzahl von speziel-
len Verpflichtungen der Mitglieder (etwa als Staatsbiirger einer politi-
schen Gemeinschaft), ihr Handeln und das ihrer Reprisentanten zu
kontrollieren und zu beaufsichtigen. Es gibt fiir kollektive Akteure ein
Aquivalent fiir die Art der Verantwortung, die wir als spezielle Ver-
pflichtungen kennengelernt haben, und sie erscheinen hier in verander-
ter Form wieder: Wir konnen eine spezielle Verpflichtung fiir das mora-
lische Verhalten der Mitglieder unserer Gemeinschaft gegeniiber Nicht-

¢ Vgl. Ricoeur (1990, 277) und Neiman (1994, 118). Neiman zufolge kommt der Autono-
mie in der Politik sogar eine Vorrangstellung gegeniiber der Autonomie in der personalen Mo-
ralitat zu, obgleich Kant das Autonomieproblem in semnen kritischen Schriften vorrangig
anhand der personalen Moralitat diskutiert. Die Heteronomie im individuellen Bereich ist viel
harmloser als diejenige im politischen Bereich, denn letztlich tangiert erstere keine Rechte
anderer Personen und hochstens vielleicht den ,Rechtsanspriichen* emes zukiinftigen Selbst.
Ein hedonistisch-heteronomes Individuum verfehlt nur seine personale Autonomie; ein tyran-
nisch-heteronomes politisches Gemeinwesen stellt jedoch die personale Autonomie aller seiner
Mitglieder in Frage (Neiman 1994, 107). Zudem vertragt sich die individuelle Heteronomie
durchaus mit der Autonomie auf politischer Ebene, und deshalb bedarf der politische Liberalis-
mus (vgl. Abschnitt 6. 1.) auch nicht der individuellen Autonomie.

206

https://dol.org/10.5771/9783495883803-163 - am 17.01.2026, 14:46:56.


https://doi.org/10.5771/9783495993903-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Mitgliedern iibernehmen. Man mag das als einen Akt der Solidaritdt
mit den Mitgliedern der eigenen Gruppe ansehen; sie werden dann
niamlich nach den fiir die eigene Gruppe als konstitutiv angesehenen
moralischen - oder auch amoralischen - Mafstiben beurteilt. In diesem
Fall gibe es also cine selbst auferlegte Form der kollektiven Verant-
wortung, der Mithaftung fiir das Tun der Mitglieder unserer Gemein-
schaft im Sinne derjenigen starken Variante der derivativen Verant-
wortung, fiir die keine direkte Beteiligung des betreffenden Individuums
erforderlich ist.

Dabei wiren wir, anders als im gewohnlichen Sinn der Solidaritit,
nicht besonders verpflichtet, den Mitbiirgern besonders zu niitzen bzw.
uns besonders um ihre Wohlfahrt zu sorgen; im Gegenteil, wir wiirden
sie mit einer bestimmten moralischen Erwartungshaltung konfrontieren,
wir wiirden ihnen mit bestimmten Anspriichen, die sich aus den An-
spriichen von Personen ableiten, die nicht Mitglieder unserer Gemein-
schaft sind, gegeniibertreten; wir wiren dann eher um eine Art des mo-
ralischen Wohlergehens der anderen Mitglieder unserer fiir unsere ei-
gene Identitdt als Rechtsperson konstitutive politische Gemeinschaft
besorgt (vgl. TJ § 86: The Good of the Sense of Justice, 567 - 577). Wir
wiren an einer allgemeinen Befolgung beispielsweise einer bestimmten
Konzeption der Gerechtigkeit im Namen der Opfer der Ungerechtigkei-
ten innerhalb und auBlerhalb unserer Gemeinschaft interessiert. Das
Phénomen der speziellen Verpflichtung auf der kollektiven Handlungse-
bene ist dem fiir unseren gewShnlichen Verantwortungsbegriff charakte-
ristischen Phianomen der speziellen Verpflichtung fiir das Wohlergehen
von Nahestehenden wenigstens in formaler Hinsicht dhnlich; doch der
Inhalt dieser speziellen Verpflichtungen ist nun ein anderer, er ist den
individualistischen speziellen Verpflichtungen geradezu entgegenge-
setzt. Denn wir haben auch spezielle Verpflichtungen gegeniiber denje-
nigen, die nicht Mitglieder unserer Gesellschaft sind, sie vor den mora-
lischen Fehlern und Irrtiimern der Mitglieder unserer Gruppe zu schiit-
zen.

5. 5. Verheimlichen, Manipulieren, Uberzeugen

Meine Diskussion der praktischen Relevanz der Moraltheorie méchte
ich durch einen Blick auch auf das Verhiltnis von theoretischem Ver-
nunftgebrauch und politischen Verhiltnissen, die den Vorstellungen
einer idealen Moraltheorie nicht entsprechen, vervollstindigen. Vom
Kriterium der Offentlichkeit, das dem Vertragstheoretiker Rawls am

207

https://dol.org/10.5771/9783495883803-163 - am 17.01.2026, 14:46:56.


https://doi.org/10.5771/9783495993903-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Herzen liegt, und von den selbstzerstorerischen Ziigen mancher Moral-
theorien, auf die nicht erst Parfit aufmerksam gemacht hat, war bereits
mehrfach die Rede; bevor ich mich im nédchsten Kapitel der Struktur der
politischen Vernunft zuwende, in der auch die theoretische Rationalitit
ihren Platz zugewiesen bekommt, mochte ich einen speziellen Punkt
aufgreifen, der das Verhidltnis verschiedener Vernunftvermoégen in
nicht-idealen Verhiltnissen betrifft. Er wird vor allem dann eine Rolle
spielen, wenn wir die motivationale Dynamik der politischen Vernunft
abhandeln.

Ich habe (in Abschnitt 1. 3.) eine Unterscheidung von offentlicher
und politischer Vernunft eingefiihrt, die eine Unklarheit in Rawls‘ Kon-
zeption des politischen Vernunftgebrauchs beseitigen helfen sollte; ent-
sprechend dieser Unterscheidung mag es durchaus offentliche Griinde
geben, die nicht als politische Griinde verstanden werden kénnen. Den-
noch mag in nicht-idealen Verhiltnissen bei der Anwendung von Ge-
rechtigkeitsprinzipien der Gebrauch dieser 6ffentlichen Griinde in einer
politischen Argumentation notwendig erscheinen. Rawls (1993c; vgl.
den dhnlichen Begriff einer toleranten oder nicht-restriktiven Neutralitit
bei Habermas FG, 375ff.) unterscheidet hierzu eine weite und eine enge
Sicht der offentlichen Vernunft; diese Unterscheidung trifft sich ziem-
lich genau mit meiner Unterscheidung von offentlicher Vernunft rout
court und politischer Vernunft. Rawls behauptet namlich, dal es man-
che Umstinde erlauben oder erfordern, etwa religiose Griinde aus um-
fassenden und allgemeinen Doktrinen des Guten in die politische Ar-
gumentation einzufiihren, sie konnen unter der Bedingung in den politi-
schen Diskurs eingefiihrt werden, daB sie zur Verwirklichung einer
gerechteren Gesellschaft beitragen und eine Selbstbeschrinkung auf
eine bloB enge Sicht der offentlichen Vernunft unter diesen Umstdnden
wirkungslos bleiben miifite (PL, 152f)).

Zwar iiberschreiten wir dann die Grenzen einer ausschlieflich ver-
tragstheoretischen Begriindungsstrategie, doch tun wir das um eines
auch aus vertragstheoretischer Perspektive legitimen Zweckes wegen.
Insofern die Grundlagen der Argumentation dabei dem Diskussions-
partner offengelegt werden, kann man in diesem Fall nicht von Mani-
pulation sprechen; denn ich appelliere hier nur an gute, gemeinsam
anerkannte Griinde, die unter idealen Umstidnden nicht als deren Be-
standteile zur Struktur der politischen Vernunft gezidhlt werden koénn-
ten. Einen Schritt in Richtung Manipulation geht man erst dann, wenn
man an 6ffentliche Griinde (an Griinde also, die in umfassenden Kon-
zeptionen des guten Lebens wurzeln) appelliert, dic man selbst nicht
teilt, unter der Bedingung, da} wir unsere eigenen, abweichenden Pra-
missen offenlegen, kénnen wir dann andere Personen durch Argumente,

208

https://dol.org/10.5771/9783495883803-163 - am 17.01.2026, 14:46:56.


https://doi.org/10.5771/9783495993903-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

die aus ihrer eigenen umfassenden Konzeption eines guten Lebens ab-
zuleiten sind, davon zu iiberzeugen versuchen, daB auch sie die gemein-
same Basis einer 6ffentlich-politischen Vernunft bekriftigen kénnen:

"We reason from what we know or believe are others' basic views and try to
convince them, that despite what they appear to think, they can indeed endorse
the shared basis of public reason." (Rawls 1993c¢, 13)

Nachdem wir unsere eigenen Pramissen offengelegt haben, ist diese
Form der Uberzeugungsarbeit von einem Manipulationsversuch zu un-
terscheiden, der nur mittels Geheimhaltung entscheidender Informatio-
nen erfolgreich sein kann. In einer ungerechten Gesellschaft ist der
Appell an eine umfassende Moraldoktrin also zuldssig. Rawls erinnert
hier an den Kampf der Abolitionisten gegen die Institution der Sklave-
rei, fiir die der Appell an bestimmite religiose Uberzeugungen ein wich-
tiges Instrument im Rahmen ihres politischen Engagements darstellte.

"They did not violate the idea of pulic reason, because in each case their com-
prehensive religious doctrines supported basic constitutional values. ... and
because given the religious views of many citizens in society, pointing out the
religious basis of those values gave a special force and urgency to their appeal.
And indeed, this special force and urgency may have been essential in making
the historic changes that eventually came about." (Rawls 1993c, 10f.)

Ist mit ausschlieflich politischen Begriindungen im Falle von religiosen
Menschen wenig zu bewirken, dann kann es legitim sein, zum Zwecke
der politischen Gerechtigkeit mit Hilfe auch religioser Griinde zu argu-
mentieren - gerade wenn sie die Inhalte einer kontraktualistisch fun-
dierten Konzeption der politischen Gerechtigkeit bekriftigen helfen. Bei
Richard William Fogel begegnen wir einem &dhnlich gelagerten und
gerade fiir die Zwecke unserer Untersuchung sehr interessanten Fall,
denn ihm stellt sich - in der Nachfolge der Abolitionisten - die Frage, ob
die Gegner der Sklaverei denn an utilitaristische Begriindungen appel-
lieren durften, um den Utilitaristen von der Notwendigkeit zur Ab-
schaffung der Sklaverei zu iiberzeugen. Mit diesem strategiepolitischen
Problem beschiftigt sich Fogel am Ende seiner empirischen Untersu-
chung iiber die Institution der Sklaverei in den Vereinigten Staaten.
Nun ist es einerseits so, daB Fogel nachgewiesen hat, daB} es durchaus
utilitaristische Griinde fiir die Beibehaltung der Sklaverei gegeben hitte;
nur war man im 19. Jahrhundert allgemein der Auffassung, daff die
Sklaverei der allgemeinen wirtschaftlichen Prosperitit, dem groftmogli-
chen Gesamtnutzen eher im Wege stand, und erst recht ging man nach-
her davon aus, daf eine utilitaristische Denkweise eigentlich tatsdchlich
die Abschaffung der Sklaverei befiirworten miifite. Doch vielleicht 148t
sich dieser Fehler auf eine erfolgreiche politische Strategie der Abolitio-

209

https://dol.org/10.5771/9783495883803-163 - am 17.01.2026, 14:46:56.


https://doi.org/10.5771/9783495993903-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

nisten im 19. Jahrhundert zuriickfithren, die ganz einfach (ob bewufit
oder nicht) mit einer Lige grofien Erfolg hatten; sie verzichteten auf
eine Konversion des Utilitaristen zum religios oder naturrechtlich be-
griindeten Gedanken der gleichen Menschenwiirde und nahmen viel-
mehr die utilitaristischen Grundlagen selbst zur Hilfe, um ihre politi-
schen Gegner von ihren eigenen Zielen zu iiberzeugen. Eine Manipula-
tion wiirde hier nur dann vorliegen, wenn diese Liige bewufit eingesetzt
wurde, was aber eher unwahrscheinlich ist; wenn die Abolitionisten
dagegen guten Glaubens vorgingen, haben wir nur den erweiterten Ge-
brauch der offentlichen Vernunft, den auch schon Rawls bei der religio-
sen Argumentation der Abolitionisten angesprochen hat.

Fogel fragt sich nun zurecht, ob diese Strategic des politischen
Kampfes auch dann zuléssig ist, wenn sie eine Liige beinhaltet: die von
ihm entlarvte Liige namlich, daf etwa der Utilitarismus tatsdchlich
gleiche Rechte fiir alle Menschen zum Resultat haben muf}. Denn die
Abolitionisten dramatisierten die Ubel der Sklaverei mit Hilfe von ihnen
fernstehenden und dariiber hinaus auch noch empirisch falschen utilita-
ristischen Argumenten, die Benutzung falscher Argumente ist dann
tatsdchlich nur noch manipulativ und deshalb auch unmoralisch.

"The dilemma arose out of the exigencies of politics that led leaders of a just
cause to compromise principles, joint arms with opportunists, accept immoral
propositions, misrepresent their ideals, disguise their real goals, and deliber-
ately mislead, not for careerist advancement or financial gain ... but to strike
down an exceedingly evil foe. Time and again moral crusaders found that they
could vanquish sin only by sinning... To speed persuasion they sought to drama-
tize the evils of slavery and to win converts on grounds requiring less than full
commitment to the abolitionist creed. Although dramatization led not only to
exaggeration but also to deception, the cause was moral and the intention was
virtuous. It was deception that harmed only the slaveholders. To build coalitions
that were wider than their ideological base leaders of the crusade were some-
times forced to disguise their ultimate aims and misrepresent their true beliefs."
(Fogel 1989, 407)

Der Kampf fiir die politische Gerechtigkeit wird unter Umstinden selbst
die Kompromittierung der moralischen Integritit einer Person erfor-
dern; unter Umstinden mogen in nicht-idealen Verhiltnissen Téu-
schungen des Gegners das einzige Mittel sein, um einen Transitionspro-
zess iiberhaupt in Bewegung zu bringen. So wie Fogel uns den Fall
prasentiert, ligt der Abolitionist hier in einem doppelten Sinne; zu-
nichst ligt er in einem empirischen Sinn, indem er behauptet, daB} die
Sklaverei letztlich eine ineffiziente soziale Institution ist, die nicht den
maximalen Gesamtnutzen realisieren hilft, doch daneben liigt er in dem
Sinn, als er utilitaristische Griinde in die politische Debatte mit einflie-

210

https://dol.org/10.5771/9783495883803-163 - am 17.01.2026, 14:46:56.



https://doi.org/10.5771/9783495993903-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ben 14Bt, an die er selbst gar nicht glaubt. (Er legt ja nicht offen, wie es
Rawls fordert, dab er die Pramissen der utilitaristischen Argumentati-
onsweise nicht teilt.) Fir den politischen und moralischen Zweck der
Abschaffung der Sklaverei mag das ein erfolgversprechendes Mittel
sein, doch neben den Bedenken beziiglich seiner Moralitit birgt dieses
Mittel die Gefahr, dal man zum Schluf} selbst nicht mehr die eigenen
Liigen von der Wahrheit unterscheiden kann. Denn die effektivste Stra-
tegie ist natiirlich immer die eigene Glaubwiirdigkeit, und die ist hier
nur durch eine Selbsttduschung zu realisieren; in dieser Situation mégen
sich, wie gesagt, heute eben viele Kollegen von Fogel befinden, die
immer noch von der Ineffizienz der Institution der Sklaverei iiberzeugt
sind.

Die Frage nach der praktischen Relevanz einer Moraltheorie stellt dar-
auf ab, inwieweit eine verniinftig begriindete Moraltheoriec mit dem
Faktum der Unvernunft in der realen Welt zurechtkommen kann. Der
Unvernunft sind im Gegensatz zur Vernunft keine Grenzen gesetzt; sie
tritt in allen moglichen Schattierungen auf allen moglichen Gebieten
des menschlichen Urteilens und Handelns auf. Wir interessieren uns
dabei vor allem fiir verschiedene formen der Irrationalitit und der Im-
moralitit in der psychologischen Konstitution des Subjekts und der
politischen VerfaBtheit eines Gemeinwesens. In die Strukturbestimmung
der politischen Vernunft gehen neben den heterogenen temporalen und
sozialen Dimensionen der Verteilungsgerechtigkeit auch die Frage nach
der personalen und politischen Ausbildung von Verantwortungseinhei-
ten mit ein. Die verschiedenen Dimensionen der Verteilungsgerechtig-
keit verweisen gerade auf das Problem der Konstitution auch der ent-
sprechenden Verantwortungseinheiten, die moralisch relevante Beriick-
sichtigung verschiedener Lebensabschnitte jenseits der prudentiellen
Konzeption der Rationalitit ist im Zusammenhang mit der Ausbildung
einer personalen Autonomie zu sehen; die gerechte Verteilung von
Grundgiitern an verschieden Personen ist im Zusammenhang mit der
Ausbildung der politischen Autonomie eines Gemeinwesens zu sehen.
Der Utilitarismus kann nun innerhalb dieses Rahmens dem Kontrak-
tualisten vorwerfen, daf} die Vertragstheorie eben nicht mit diesem Fak-
tum der verschiedenen Formen der Irrationalitiit, die in der wirklichen
Welt auftreten, umgehen kann. Die Vertragstheorie sei demnach prak-
tisch irrelevant sowohl was ihr Anwendungsgebiet fiir die einzelne Per-
son als auch fiir die Politik insgesamt angehe. Dagegen habe ich in
diesem Kapitel zu zeigen versucht, dafl die Idee des Gesellschaftsver-
trags durchaus iiber Ressourcen verfiigt, die ihre praktische Relevanz in
nicht-idealen Umstinden gewihrleisten kénnen. Insbesondere hat man

211

https://dol.org/10.5771/9783495883803-163 - am 17.01.2026, 14:46:56.


https://doi.org/10.5771/9783495993903-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

sich dabei mit dem Begriff, der Reichweite und den verschiedenen Sub-
jekten der politischen Verantwortung innerhalb eines Gemeinwesens zu
beschiftigen. Innerhalb dieses Dikussionsrahmens war es meine Ab-
sicht, einen Weg zu 6ffnen, der iiber eine blofic Dichotomie zwischen
einer rein individualistischen, aber wirkungslosen und einer rein kol-
lektivistischen, aber potentiell unkontrollierbaren und anonym-subjekt-
losen Verantwortung hinausfiihrt. Dagegen habe ich hier versucht, ei-
nige Elemente einer komplex strukturierten Konzeption der hierarchisch
differenzierten, arbeitsteiligen und distributiven Konzeption der Ver-
antwortlichkeit innerhalb eines politischen Gemeinwesens miteinander
in Beziehung zu setzen.

Diese Konzeption soll den Schwierigkeiten der Anwendbarkeit einer
Moraltheorie zuletzt auch mittels eines selbstreferentiellen Verantwor-
tungsbegriffes begegnen, der die Errichtung und Erhaltung einer den
jeweiligen Problemen adiquaten Handlungsinstanz zum vordringlich-
sten Inhalt hat. Der willensschwache Mensch wird nicht von fremden
Zwingen tiberwiltigt und bleibt firr seine Handlungen verantwortlich;
denn selbst wenn er gegen sein bestes Urteil handelt, tut dies der Inten-
tionalitdt und der Moglichkeit, anders zu handeln, keinen Abbruch.
Ebenso ist ein Gemeinwesen nicht der Verantwortung fiir die Konstitu-
tion einer politischen Handlungsinstanz enthoben, die iiber die entspre-
chende Macht verfiigt, um das moralisch Gebotene in die Praxis umzu-
setzen. Damit wird nicht in Zweifel gestellt, daB} es sowohl fiir den Ein-
zelnen wie auch fiir Gesellschaften Grenzen des Machbaren gibt, doch
stellen diese Grenzen keinen legitimen Vorwand dafiir dar, eine Kon-
zeption der gerechten Verteilung der personalen und politischen Ver-
antwortung zu ignorieren.

212

https://dol.org/10.5771/9783495883803-163 - am 17.01.2026, 14:46:56.


https://doi.org/10.5771/9783495993903-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	5.1. Der Begriff der praktischen Relevanz
	5.2. Das Problem der Irrationalität: Willensschwäche
	5.3. Das Problem der Immoralität: Trittbrettfahrer
	5.3.1. Kooperativer Utilitarismus
	5.3.2. Grenzen der individuellen Wohltätigkeit
	5.3.3. Deontologie und Konsequentialismus der Rechte
	5.3.4. Institutioneller Utilitarismus

	5.4. Die Zuschreibung und Verteilung von Verantwortung
	5.4.1. Ein anachronistischer Verantwortungsbegriff?
	5.4.2. Ihre individuellen und kollektiven Subjekte
	5.4.3. Ihre Reichweite. Optionen und Restriktionen
	5.4.4. Die Selbstbezüglichkeit der Verantwortung

	5.5. Verheimlichen, Manipulieren, Überzeugen

