Elisabetta Potthoff

Endlose Trennung und Vereinigung
Spuren Ariosts in Hofmannsthals »Andreas«

Man gelangt zu interessanten Ergebnissen, wenn man folgende Verse
von Ludovico Ariosto genauer untersucht, die gleich zu Beginn des
Werkes, fast als Auftakt des Romans, zitiert werden: »Oh quante sono
incantatrici, oh quanti / incantator tra noi che non si sanno.« Diese
Verse stammen aus dem VIII. Gesang des Ritterepos »Orlando furioso«,
der besonders wichtig ist, da gerade hier der Held zum ersten Male
vorgestellt wird. Eine weitere symbolische Bedeutung ist in diesem
Gesang ebenfalls zu erkennen, denn gerade hier laBt der zitierte Zauber
die Liebenden »la lor prima forma«, d.h. ihr urpriingliches, wahres
Antlitz zurtickgewinnen. Beriicksichtigt man auch die Tatsache, daf der
Held bei seinem ersten Auftreten schon im Aufbruch begriffen ist, so
kann behauptet werden, dall bereits an dieser Stelle das Thema der
Bildungsreise eingefiihrt wird, die sich allméhlich in Selbstsuche verwan-
deln wird. Parallelen zum »Andreas« beginnen somit schon ansatzweise
sichtbar zu werden. Gerade bei seinem ersten Auftritt hat der Aufbruch
des Helden Orlando nichts Zufilliges an sich, sondern weist schon auf
die immanente Struktur des Werkes hin, wo jede einzelne Gestalt im
Begrifl ist, sich fortzubewegen, um vor jemandem zu flichen oder um
jemandem zu begegnen. Eine unaufhérliche Bewegung der Trennung
und Vereinigung durchzieht das ganze Werk.

Jede Episode wird durch eine weitere aufgehoben; auf diese Weise
erhilt man den Eindruck einer unaufhaltsamen Mobilitiat, und wiahrend
sich die ganze Darstellung ins Endlose ausweitet, weisen die einzelnen
Geschehnisse einen fragmentarischen Charakter auf.!

Ariosto selbst hat sein Werk nie als abgeschlossen betrachtet und
daran immer wieder, bis zu seinem Tode — im Jahre 1533 — gearbeitet.
Vielfalt, Mannigfaltigkeit, Dynamik und Zauber der Ereignisse kénnen

! Dieser Aspekt ist besonders von Lanfranco Caretti hervorgehoben worden: »Questa ¢ la
ragione per cui il »Furioso« ci appare come un libro senza vera conclusione, come un libro
perenne.« L.C, Ariosto e Tasso, Torino, 1961, p.39. Aus diesem Grund scheint der »Furioso«
als ein Buch ohne einen regelrechten Schlufl, als ein offener Text.

Endlose Trennung und Vereinigung 297

12026, 01:06:23. O



https://doi.org/10.5771/9783968217079-297
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

nur zeitweilig aufgehoben, in der Schwebe gehalten, aber doch nie
endgiiltig zu ihrem Ende gefiihrt und abgeschlossen werden. Der neue
Renaissancemensch entdeckt die Allmacht; die Totalitat duldet keine
Begrenzung, und die einzige Aussageform des Unendlichen ist das
Fragmentarische an sich. Gerade wegen dieser Verkniipfung ist das
Renaissancethema bei Hofmannsthal so beliebt.”

Aber kehren wir zu Orlando zurtick: wir sehen ihn im VIII. Gesang
seinen Konig Karl den Groflen verlassen, um sich auf die Suche nach
Angelica, dieser anderen >wunderbaren Freunding, zu begeben. Angelica
ist eine zwiespaltige Gestalt; obwohl sie dem Namen nach, im Einklang
mit dem literarischen Ideal des »dolce stil nuovos, noch engelhaft wirkt,
mul sie eine Reihe heikler Situationen bestehen, die auch groteske und
triviale Ziige in sich bergen. Somit kommt dem Helden oder vielmehr
dem Autor, der sich mit dieser Gestalt identifiziert, die Aufgabe zu, zwei
literarische Traditionen zu vereinigen, die laut Vorschrift der Rhetorik
streng voneinander getrennt zu halten sind: der >genus humile< und der
»genus sublime«. Die >wunderbare« Angelica kann also nur durch die
Vereinigung getrennter Eigenschaften erobert werden, und gerade diese
Vereinigung ermoglicht es dem Helden Orlando, mit sich selbst in
Einklang zu kommen. Schon im Titel »Orlando furioso« kommt dem
Eigenschaftswort die Bedeutung des lateinischen >furens< zu, namlich
geistig gestort, verriickt. Symbolisch wird diese Verriicktheit durch cine
reale Spaltung dargestellt. Orlandos Verstand hat sich von ihm getrennt
und hilt sich auf dem Mond versteckt; anschlieBend wird ein weiterer
Aufbruch, der seines Freundes Astolfo, beschrieben. Dank seiner >lunati-
schen« Reise, d.h. mondhaft und zugleich launenhaft, kann der Held
wieder zu Verstand kommen. Gerade das Problem der Personlichkeits-
spaltung liegt auch dem Hofmannsthalschen Roman zugrunde. Unter
den vielen Anregungen zu diesem Werk hatte ja gerade die psychiatri-
sche Schizophrenie-Studie des Amerikaners Morton Prince eine nicht
unwesentliche Bedeutung.

Orlandos Verstortheit rithrt nicht nur von der Liebesqual, sondern
auch von der historischen Situation her, die in den Eingangsstrophen des
Ritterepos ganz klar angegeben ist. Wir befinden uns »al tempo che

? Das erste lyrische Drama Hofmannsthals »Gestern« spielt in der Renaissance, und die

Hauptgestalt, die den Namen Andrea trigt, sagt von sich selbst: »Ich kann nicht wiihlen, denn
ich kann nicht meiden.« Jeder gefaBte EntschluBl wiirde ihr Gefiihl der Allmacht verletzen.

298  Elisabetta Potthoff

- am 18.01.2026, 01:06:23. [ —


https://doi.org/10.5771/9783968217079-297
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

passaro i Mori d’ Africa il mar / e in Francia nocquer tanto...«, d.h. in
jener Zeit, als die »Unglaubigen« das christliche Abendland von Gibral-
tar angriffen und das Heilige Rémische Reich Karls des GroBlen
gefahrdeten. Aber jenseits der historischen Zasur bietet sich, wie Ariosto
in seinem Epos zeigen will, dem Abendland auch die Gelegenheit zur
Kontaktaufnahme mit einer bisher fernen Kultur. So hat dieser histori-
sche Moment dieselbe Bedeutung, welche im »Andreas«-Roman der
Malteser der Stadt Venedig zuschreibt: »Fiir thn Venedig Fusion der
Antike und des Orients«. Ubrigens steht die Gestalt des Maltesers in
einem direkten Zusammenhang mit dem historischen Rahmen des
»Orlando furioso«, denn der Ritterorden, dem er angehért, entstand zur
Zeit der Kreuzziige, als das Abendland die heilige Stadt Jerusalem
eroberte und verteidigte. Eine besondere Eigenschaft, die fiir den Ritter
Sacramozo nicht belanglos ist, kennzeichnet diesen Orden: seine Mit-
glieder gruppieren sich nach den nationalen Sprachen, die sich gerade
in der Epoche des ausgehenden Mittelalters und der frithen Renaissance
bildeten. Also kann man im tibertragenen Sinne behaupten, daf dieser
Orden ein eminent literarischer ist, und auch die Beziehung zwischen
dem Malteser und Andreas ist entsprechend eine literarische. Als solche
wird sie ganz klar in den Fragmenten hervorgehoben, dort, wo nicht
zufallig behauptet wird: »Sacramozo lehrt ithn an Ariost die Funktion
der Poesie erkennen«. Und an einer weiteren Stelle: »Gelegentlich
Ariost: das Unmogliche ist das eigentliche Gebiet der Poesie«, das
Unmogliche oder, wie die zitierten Verse besagen, der Zauber, das
Wunderbare als Inbegriff literarischen Schaffens.?

Auch die Begegnung zwischen dem Malteserritter und Andreas be-
sitzt einen explizit literarischen Gehalt. Der Ritter wird dargestellt, wie
er in einem Café Briefe schreibt: »Ein starker Luftzug warf eines der
Blatter zu Andreas hintiber«. Daraus ergibt sich, dalB3 die Aufgabe des
Schreibens, die literarische Berufung vom Malteser auf Andreas iiber-
geht. Dieser Ubergang ist auch an einer anderen Stelle belegt, als

? Ariosto hat in der deutschen Kultur eine interessante Rezeption gehabt, Er wird in
Hegels »Vorlesungen iiber Asthetik« zitiert, auch ofters in Goethes » Tasso« genannt. Gerade
zu diesem Drama schrieb Holmannsthal die »Unterhaltung iiber den »Tassoc von Goethex,
Nennenswert ist auch die Erwihnung von Ariosto am Anfang der Studie von Sigmund Freud
»Der Dichter und das Phantasieren«. Uber dieses Thema hatte Freud schon 1907 einen
Vortrag in der Buchhandlung von Hugo Heller gehalten, welcher damals mit Hofmannsthal in
Verbindung stand.

Endlose Trennung und Vereinigung 299

- am 18.01.2026, 01:06:23. [ —


https://doi.org/10.5771/9783968217079-297
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Andreas dem Ritter den auf den Boden gefallenen Brief zuriickgibt und
folgende Antwort bekommt: »Er muf3 Thnen selbst gehéren, jedenfalls
mochte ich Sie bittten, dariiber zu verfiigen!«

Somit fallt es ausdriicklich Andreas zu, sich literarisch zu betitigen
und jenen oft entworfenen Brief nach Hause, mit der dazugehorigen
Verarbeitung der Kindheitserlebnisse, endlich auch zu schreiben. Das
Endziel der Bildungsreise wire danach die Begegnung mit einer >wun-
derbaren Freundin¢, ndmlich mit der Literatur selbst, das heiB3t die
Aufgabe, einer schépferischen Tatigkeit nachzugehen. Der Romanent-
wurf ist also ein literarisches Zeugnis, das nicht von der Tradition
abweicht, sondern weit ausholt und bis auf Ariosto zuriickgreift. Mit
dem Renaissanceautor teilt Hofmannsthal hauptsichlich jene Momente
der Trennung und Vereinigung, die sich nicht nur auf die Gestalten
beziehen, sondern auch literarische Bedeutung haben, da getrennte
Kategorien, das Triviale und das Sublime, zusammengebracht werden.
Diese Alternanz kennzeichnet jede einzelne Episode im Roman. Als
Andreas dem Malteserritter begegnet, sicht er neben ihm die erbamliche
Szene des reichen Griechen, der von seinem Neffen flehentlich um Geld
gebeten wird: »In beiden schien die Menschennatur entwiirdigt«. Im
Gegensatz dazu hat dann die Begegnung mit Sacramozo — schon dieser
Name deutet auf Sublimierung hin — einen héheren Wert der Erkennt-
nis: »[Andreas| fuhlte sich mit Wohlwollen empfangen, in eine jede
Fiber seines Wesens erhohende Atmosphire ...« und schliefllich: »Von
mir selbst kann ich iiber ihn erfahren.« Der trivialen Geldsuche wird
somit die erhabene Selbstsuche gegeniibergestellt. Diese Art von Gegen-
iiberstellung zieht sich durch den ganzen Roman. Zustina — ihr Name
leitet sich von »giusto« (aufrichtig, gerecht) her — ist der erste Preis einer
Lotterie, und sie wird den Mann heiraten, der das gliickliche Los besitzt.
Diese Lotterie hat also die Bedeutung einer perversen Heirat, aber
gerade um diese Trivialitat aufzuheben, bereitet Zustina die Ziehung
mit liturgischer Frommigkeit vor. Der Termin wird genau eine Woche
nach Mariid Geburt festgelegt, und der Altar wird genauso gestaltet wie
beim Fronleichnamsfest. Auch ihre Schwester Nina zeigt einen @hnli-
chen Zug der Sublimierung; obwohl sie Kurtisane ist, nimmt sie nicht
Jjeden Freier auf. Der Graf Grassalcowicz wird z.B. empért zuriickgewie-
sen, da sein Name wie eine Gotteslasterung klingt. Auch Romana ist
zwiespiltig, da ihre Naivitit perverse Ziige aufweist. Auf dem Friedhof

300 FElisabetta Potthoff

- am 18.01.2026, 01:06:23. [ —


https://doi.org/10.5771/9783968217079-297
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

geht sie iiber die Griaber und fiihlt sich dabei genauso wohl, wie wenn sie
zu Tische zwischen Vater und Mutter sitzt. Schon daran zeigt sich, dal3
sie zur Trennung unfihig und nicht imstande ist, Trauer zu verarbeiten.
Ein Mangel an Trennung und Unterscheidung kennzeichnet auch die
Geschichte ihrer Familie; der Onkel heiratete immer Frauen »aus der
Blutsfreundschafi«, so sind auch die Eltern »zusammengebrachte Kin-
der« und »von gleichem Blut und von Kindheit an miteinander aufge-
wachsen«. SchlieBlich wird dann der Vater so beschrieben: ». . .der grofie
Mann stand neben dem groBen Kind wie ein Brautigam.« Diese
Bemerkungen erlauben uns, die zitierte »Blutsfreundschaft« als einen
gelinden Ausdruck fur »Blutschande« zu deuten. DaBB Romana eben
unter dieser krankhaften Bindung an die Familie leidet, zeigt sich
deutlich in Andreas” Traum, wo das Madchen gerade in der Trennung
von den Verwandten die Voraussetzung einer moglichen Vereinigung
mit Andreas sieht: »Der Vater will mich einsperren, die Mutter halt
mich, die toten Briider und Schwestern wollen sich auch anhangen, aber
ich mache mich los, ich lasse sie alle und komme zu dir.«

Die Spaltung kulminiert schlieSlich in der letzten weiblichen Figur,
die auftritt: Maria/Mariquita; der Rif3 in ihrer Persolichkeit ist so tief,
dal3 sie sogar zwei Namen trigt. Bei der ersten Begenung in der Kirche
zeigt diese >wunderbare Freundin« ihre beiden Gesichter, in der folgen-
den Begegnug erscheint aber ein einziges Gesicht, und zwar in der
Liicke eines >lebendigen Daches¢, d.h. einer Weinlaube, und gerade
diese Laube aus Reben und Weinstock deutet auf eine Doppelsymbolik
hin, eine bacchantische sowie — im Hinblick auf die evangelische Parabel
— auch eine christliche.

Dem Helden Andreas kommt die Aufgabe zu, gerade durch diese
Gegensatzlichkeiten die eigene Individualitat zu erkennen: »Bei Maria
lernt Andreas die Freiheit des Wesens preisen, bei Mariquita graust ihm
vor der absoluten Freiheit. Bei Mariquita mufl er sich nach dem
universalen Bindemittel sehnen, bei Maria nach dem Loésungsmittel: so
muB ihm seine eigene Natur offenbart werden.«

Die Selbstsuche scheint nur durch die Auseinandersetzung mit dem
Andersartigen méglich, dementsprechend heil3t auch der Held Andreas.
Anderssein bedeutet aber auch, sich auf neue Lebensaussichten gefalt
zu machen. In diesem Sinne taucht das Thema der Maske auf, ein
Grundthema des Romans, denn wir wissen, dal3 Andreas eben haupt-

Endlose Trennung und Vereinigung 301

- am 18.01.2026, 01:06:23. [ —


https://doi.org/10.5771/9783968217079-297
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

sachlich nach Venedig fahrt, weil dort die Leute fast immer maskiert
sind. Nur wenn eine Rollenvielfalt besteht, scheint es méglich zu sein,
jene Rolle zu erkunden, in der sich die eigene Individualitat am besten
entfalten kann. Auch Orlando verkleidet sich, als er aufbricht, um
Angelica zu suchen. So ist auch jede literarische Gestalt letzten Endes
eine Maske, hinter der sich der Autor selbst verbirgt; sein Leben will er
verhiillen, um »Autobiographisches tiberall« auszusprechen.

Novalis, ein Dichter, der von Hofmannsthal gerade in Bezug auf den
»Andreas« oft zitiert wird, sieht in der Maske die wesentliche Kompo-
nente des Romans: »Der Roman handelt von Leben — stellt Leben dar
[...]. Oft enthalt er Begebenheiten einer Maskerade — eine maskierte
Begebenheit unter maskierten Personen.« Aus den »Fragmenten« stam-
men diese Bemerkungen, und schon aus diesem Titel geht hervor,
welches Unendlichkeitsstreben diesen Autor charakterisiert.* Wie schon
fir den Renaissancemenschen — also auch fiir Ariosto — wird jegliches
Ende als eine Begrenzung empfunden, die die Maoglichkeiten uner-
schopflicher Vielfalt vernichtet. So behauptet Novalis, gleichsam Ariosto
sromantisierend«: »Wer viel Geist hat, macht viel aus seinem Leben —
jede Bekanntschaft, jeder Vorfall wire fir den durchaus geistigen —
erstes Glied einer unendlichen Reihe — Anfang eines unendlichen
Romans.«® So bleibt die Geschichte Andreas’, der sich mit sich selbst
und mit den anderen in Beziehung setzen will, ohne Ende. Gemaf} der
Redewendung >Fersengeld geben< bleibt die Rechnung des jungen
Ferschengelder offen; eine endgiiltige Bilanz von Geben und Nehmen
kann nicht gezogen werden. Wichtig ist in diesem Hinblick die Mittei-
lung von Rudolf Hirsch, dal der 1899 fragmentarisch »abgeschlossene«
»Roman des inneren Lebens« bisweilen auch »Roman vom Geben und
Nehmen« genannt wird, und gerade diese Bilanz kann ja nie endgiiltig
gezogen werden.®

Das Fragment verheimlicht die letzten individuellen Geheimnisse und
entspricht somit dem Prinzip Hofmannsthals: »Sprache und Individuum

* Novalis, Fragmente und Studien, in: Ders.: Werke. Hg. von Gerhard Schulz, Miinchen
1969, S. 391.

> Novalis, Vermischte Bemerkungen, ebd., 5.336.

% Rudolf Hirsch, Hofmannsthal und Stefan Grul3. Zeugnisse und Briefe. In: Literatur aus
Osterreich — Osterreichische Literatur. Ein Bonner Symposium. Hg. von Karl Konrad
Polheim, Bonn 1981, S. 191.

302  Elisabetta Potthoff

- am 18.01.2026, 01:06:23. [ —


https://doi.org/10.5771/9783968217079-297
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

heben sich gegenseitig auf«.” Gleichzeitig aber erlaubt diese Verheimli-
chung eine Ausweitung des Horizontes zum Unendlichen.

So verlassen wir Andreas auf einem leeren Platz, aber diese Leere ist
nicht mehr jene des >dden Platzes< am Anfang, sondern eine Leere, aus
der sich Weite, neuer Horizont entfaltet. In diesem Sinne hat Hof-
mannsthal im Jahre 1917 eine Tagebucheintragung mit »Anbetung des
Leeren« betitelt: »Jenes okkulte Verhiltnis in mir zu einem Unerreichli-
chen, Non-existenz einer Landschaft, Non-existenz eines Mythos, Non-
existenz einer Atmosphire, vermoge welcher ich zu einem infiniten
Etwas in einer infiniten Haltung stehe«.?

Diese infinite Dimension stellt die einzige Maglichkeit der Verbin-
dung mit allem Getrennten, weit Entfernten dar, und gerade diese Leere
entspricht im okkulten und auch im »orientalischen« Sinne der einzigen
Moglichkeit echter Erfiillung. Und dieser Orient ist es, der im Ritterepos
von Ariosto das Abendland zwar bedroht, aber zugleich auch das
Bestreben einer Vereinigung, innerhalb einer héheren geschichtlichen
Dimension, erweckt: »Fusion der Antike und des Orients«, ein Ideal,
welches weit zuriickliegt, in der Zeit, als die Mauren Afrikas Meer
iiberquerten: »al tempo che passaro i Mori / d’Africa il mar...«: Der
magische Zauber alles Getrennten in einer hoheren Sphiare wieder zu
vereinigen, ist der Traum, welcher immer noch nicht ausgetraumt ist.

7 RA TII 560.
# RA IIT 536.

Endlose Trennung und Vereinigung 303

- am 18.01.2026, 01:06:23. [ —


https://doi.org/10.5771/9783968217079-297
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

hitps://dol.org/10.5771/9783968217079-297 -

m 18.01.2026, 01:06:23.



https://doi.org/10.5771/9783968217079-297
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

