
zfwu, 2/3 (2001), 311-314  311 

Pragmatische Physiozentrik oder die Wieder-
entdeckung der Kultur 

WERNER THEOBALD 

Korreferat zum Beitrag von Klaus Michael Meyer-Abich 
 
Kaum ein Begriff ist zur Zeit in der umweltpolitischen Diskussion so im 
Umlauf wie der der �Nachhaltigkeit�, kaum ein anderer gleichzeitig so um-
stritten � vor allem wegen seiner terminologischen Unschärfe (Hey, Schlei-
cher-Tappeser 1998). Aus der Fülle der gehandelten Nachhaltigkeits-
Definitionen lässt sich Folgendes als Substrat herausdestillieren: �Nachhal-
tigkeit� (sustainability) bzw. �nachhaltige Entwicklung� (sustainable deve-
lopment) meint eine Sicherung der natürlichen Lebensgrundlagen, und zwar der-
art, dass die �Bedürfnisse� der gegenwärtig Lebenden befriedigt werden 
können, ohne zu riskieren, diejenigen zukünftiger Generationen nicht mehr 
befriedigen zu können.  
Wenn sich einer der Hauptvertreter physiozentrischer Umweltethik (im 
deutschen Sprachraum) mit einem solch pragmatischen Konstrukt befasst, 
dann darf man gespannt sein. Man darf gespannt sein, weil man eine philo-
sophisch-umweltethische Position erwartet, die, ausgehend von anspruchs-
vollen metaphysischen Prämissen, auf ein politisch-pragmatisches Konzept 
angewendet wird.  
Meyer-Abich enttäuscht zunächst den so voreingestellten Leser. In der er-
sten Hälfte seines Artikels beschränkt er sich darauf, die Hauptlesarten des 
Nachhaltigkeitsbegriffs interpretierend zu rekonstruieren und mit sach-
immanenter Kritik zu konfrontieren, insbesondere mit der zu Recht gestellten 
und als zentrales Problem der Nachhaltigkeitsidee identifizierten Frage, was 
denn das nachhaltig zu Erhaltende überhaupt sei (vgl. zu diesem grundlegen-
den Bewertungsproblem auch Theobald 2000). Meyer-Abich kommt zu 
dem schlüssig dargelegten Ergebnis, dass weder das Konzept der �schwa-
chen� noch das der �starken� Nachhaltigkeit (und auch nicht die von ihm 
skizzierte �mittlere Lösung�) eine Antwort auf diese Frage geben kann. An-
klänge an den philosophisch-umweltethischen Hintergrund Meyer-Abichs 
findet man hier kaum, allenfalls in Formulierungen wie der Notwendigkeit 
einer Ausdehnung der gesellschaftlichen Kosten auf �die Gemeinschaft der 
Natur insgesamt� oder in der Wahl der diskutierten Nachhaltigkeitspara-
digmen (der �schwachen� bzw. �starken� Nachhaltigkeit korrespondiert die 
Unterscheidung  zwischen einem �schwachen� bzw. �starken Programm� 
(Bayertz 1995) der Umweltethik).  

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2001-3-311 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 15:06:13. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2001-3-311


312 

Das, worauf der mit der Philosophie Meyer-Abichs vertraute Leser wartet  
und worum es dem Autor bei seinem Beitrag in erster Linie offensichtlich 
auch geht (nicht ohne Grund ist sein Titel danach benannt), kommt später. 
Es kommt im Gewand der Kultur und bestimmt die zweite Hälfte des Bei-
trags. Die Kernthese Meyer-Abichs lautet hier: Das, was sinnvoller Weise 
zu erhalten sei, ist �der kulturelle Wert oder die Kulturförmigkeit der Wirt-
schaft�; dazu bedürfe es vor allem einer �kulturellen oder wirtschaftskulturellen 
Nachhaltigkeit�. Meyer-Abich verweist in diesem Zusammenhang  auf vier 
�Bedingungen der Nachhaltigkeit als kultureller Beständigkeit�, die er be-
reits an anderer Stelle (Meyer-Abich 1997) expliziert hat: 1. Sesshaftigkeit 
auf dem Planeten Erde, 2. naturgemäße Technik, 3. zeitadäquate Entwick-
lungen, 4. Wahrung der Würde der Lebewesen und der Dinge entsprechend 
ihrer je besonderen Natur. Man kann darüber streiten, ob es tatsächlich 
diese Bedingungen sind, die eine �kulturelle Nachhaltigkeit� ermöglichen 
(vgl. bspw. die Diskussion der kulturellen Dimension von Nachhaltigkeit in 
Jüdes 1997 oder Kreß 2001); auf jeden Fall handelt es sich dabei um 
respektable Ziele (wenngleich auch nicht übersehen werden kann, dass sie 
mit einer Reihe von Begründungsproblemen behaftet sind, wie die 
einschlägige umwelt- und technikethische Literatur zeigt).  
Streitbar dürfte auch sein, dass und wie Meyer-Abich das bekannte �Drei-
säulentheorem� der Nachhaltigkeit, welches nach seiner Auffassung der Er-
reichbarkeit eines wirtschaftskulturellen Nachhaltigkeitsideals im Wege 
steht, kritisiert. Meyer-Abich bricht hier radikal mit gängigen Vorstellungen. 
Er beschwört nicht, wie es von der Fachliteratur bis hin zu politischen Sta-
tements oft der Fall ist, die Gleichrangigkeit von ökonomischen, sozialen 
und ökologischen Zielen, sondern zeigt anhand konkreter Überlegungen, 
dass faktisch der Wirtschaft das Primat in dieser Dreierkonstellation zu-
kommt. Solch unverblümte, auf die ökonomisch-gesellschaftliche Realität 
Bezug nehmende Kritik am �Leitbild� Nachhaltigkeit hat man selten. Sie ist 
die Voraussetzung dafür, dass diese Vision vom Kopf auf die Füße gestellt 
und damit auch praktisch wirksam werden kann (Homann 1996).  
Zu weit scheint mir jedoch der Versuch zu gehen, bestimmte Mikrostruktu-
ren der ökonomischen Realität für eine Kritik des Dreisäulentheorems 
heranzuziehen: Meyer-Abichs Focussierung des Kleinaktionärwesens wirkt 
- nicht zuletzt aufgrund der emphatischen Polemik, mit der sie in Angriff 
genommen wird - überzogen; die Bedeutung, die er diesem Phänomen bei-
misst, hat es nicht. Es trifft zwar zu, dass Gewinnerwartungen in der Bör-
seneuphorie der letzten Jahre, die den �Kapitalismus des Kleinen Mannes� 
kultiviert hat, ohne Rücksicht auf ökonomische und soziale Folgen �scham-
los� geltend gemacht werden. Wie sich aber gezeigt hat, wird diese (sicher 
zu Recht beklagenswerte) Praxis bereits kurz- und mittelfristig durch die 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2001-3-311 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 15:06:13. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2001-3-311


zfwu, 2/3 (2001), 311-314  313 

Mechanismen des Marktes selbst korrigiert. Der Hinweis auf die Eigenver-
antwortung, den Meyer-Abich an dieser Stelle gibt, erübrigt sich damit, 
wenngleich er auch in anderer Hinsicht wirtschaftsethisch interessant sein 
kann: �Halt� im Sinne von Verantwortungsbewusstsein für �das Ganze� 
kann der Einzelne - anders als Meyer-Abich es sieht - durchaus �in sich 
selber� finden, wie neuere Konzepte einer individualistischen Wirtschaftsethik 
darzulegen suchen (Deppert, Theobald 1997; Deppert 2001). 
Zur Lösung, die Meyer-Abich vorschlägt: Dass, wie er skizziert, auch unter 
dem Primat der Wirtschaft innerhalb gewisser Grenzen Nachhaltigkeitsziele 
erreicht werden können, erscheint plausibel; ebenso die Feststellung, dass 
die Grenze, über die hinaus es ökonomisch nicht vorteilhaft sein kann, �auf 
die Natur Rücksicht zu nehmen�, der Wachstumszwang des Kapitals sei. 
Der Mechanismus, für den Meyer-Abich in diesem Zusammenhang als Re-
gulativ plädiert, ist jedoch mit Skepsis zu betrachten. Die Einführung einer 
hundertprozentigen Erbschaftssteuer, die dafür sorgen könnte, dass das 
Kapital (ebenso wie die Menschen und die Natur, wenn sie wirtschaftlich 
nützlich sind) �altert�, wodurch eine prinzipielle Chancengleichheit zwi-
schen Kapital, Arbeit und Natur herbeigeführt würde, ist zwar ein originel-
ler Gedanke. Wer aber sollte ihn wirklich in die Tat umsetzen können? So 
stellt sich bei aller Pragmatik dieses Ansatzes seine Frage aufs Neue: Nach-
haltigkeit – ein kulturelles, aber auch zukünftig chancenloses Wirtschaftsziel? 

Literaturverzeichnis 
Bayertz, Kurt (1995): Eine kurze Geschichte der Herkunft der Verantwortung, in: 
Bayertz, Kurt (Hrsg.): Verantwortung. Prinzip oder Problem? Darmstadt: 3-71.  ►  
Deppert, Wolfgang (2001): Individualistische Wirtschaftsethik, in: Deppert, 
Wolfgang/Mielke, Dietmar/Theobald, Werner (Hrsg.): Mensch und Wirtschaft. 
Interdisziplinäre Beiträge zur Wirtschafts- und Unternehmensethik. Leipzig: 131-
196.  ►  Deppert, Wolfgang/Theobald, Werner (1997): Die �unsichtbare 
Hand�. Ihre moralische Fehlinterpretation und ihre Selbstorganisationsfunktion 
durch die unbemerkte Moralität des Eigeninteresses. Kritik zu: Birger P. Priddat: 
Alternative Interpretationen einer ökonomischen Metapher: die �invisible hand� 
bei Adam Smith, in: Ethik und Sozialwissenschaften 8/2: 210-213.  ►  Hey, 
Christian/Schleicher-Tappeser, Ruggero (1998): Nachhaltigkeit trotz 
Globalisierung, Berlin, Heidelberg, New York.  ►  Homann, Karl (1996): 
Sustainability: Politikvorgabe oder regulative Idee?, in: Gerken, Lüder (Hrsg.): 
Ordnungspolitische Grundfragen einer Politik der Nachhaltigkeit. Baden-Baden: 
33-47.  ►  Jüdes, Ulrich (1997): Nachhaltige Entwicklung � wozu Theorie?, in: 
Politische Ökologie 15/52: 1-12.  ►  Kreß, Hartmut (2001): Kulturelle 
Rahmenbedingungen der Wirtschaft. Gesichtspunkte zur Verhältnisbestimmung 
von Ethik und Ökonomie und zum Sondergutachten 1999 �Welt im Wandel: 
Umwelt und Ethik� für die Bundesregierung, in: Deppert, Wolfgang/Mielke, 
Dietmar/Theobald, Werner (Hrsg.): Mensch und Wirtschaft. Interdisziplinäre 
Beiträge zur Wirtschafts- und Unternehmensethik. Leipzig: 93-118.  ►  Meyer-

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2001-3-311 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 15:06:13. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2001-3-311


314 

Unternehmensethik. Leipzig: 93-118.  ►  Meyer-Abich, Klaus M. (1997): Prakti-
sche Naturphilosophie � Erinnerung an einen vergessenen Traum, München.  ►  
Theobald, Werner (2000): Umweltbewertung aus ethischer Sicht. Interdisziplinäre 
Umweltforschung als Beitrag zum Leitbild der nachhaltigen Entwicklung, in: Zeit-
schrift für Evangelische Ethik 44/1: 52-60. 
 
Dr. Werner Theobald 
Ökologiezentrum der Universität Kiel 
Email: wernert@ecology.uni-kiel.de 
 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2001-3-311 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 15:06:13. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2001-3-311

