Pragmatische Physiozentrik oder die Wieder-
entdeckung der Kultur

WERNER THEOBALD

Korreferat zum Beitrag von Klaus Michael Meyer-Abich

Kaum ein Begriff ist zur Zeit in der umweltpolitischen Diskussion so im
Umlauf wie der der ,,Nachhaltigkeit, kaum ein anderer gleichzeitig so um-
stritten — vor allem wegen seiner terminologischen Unschirfe (Hey, Schlei-
cher-Tappeser 1998). Aus der Fille der gehandelten Nachhaltigkeits-
Definitionen lésst sich Folgendes als Substrat herausdestillieren: ,,Nachhal-
tigkeit™ (sustainability) bzw. ,,nachhaltige Entwicklung® (sustainable deve-
lopment) meint eine Sicherung der natirlichen Lebensgrundlagen, und zwar der-
art, dass die ,,Bediirfnisse” der gegenwirtig Lebenden befriedigt werden
koénnen, ohne zu riskieren, diejenigen zukiinftiger Generationen nicht mehr
befriedigen zu kénnen.

Wenn sich einer der Hauptvertreter physiozentrischer Umweltethik (im
deutschen Sprachraum) mit einem solch pragmatischen Konstrukt befasst,
dann darf man gespannt sein. Man darf gespannt sein, weil man eine philo-
sophisch-umweltethische Position erwartet, die, ausgehend von anspruchs-
vollen metaphysischen Primissen, auf ein politisch-pragmatisches Konzept
angewendet wird.

Meyer-Abich enttiuscht zunichst den so voreingestellten Leser. In der er-
sten Halfte seines Artikels beschrinkt er sich darauf, die Hauptlesarten des
Nachhaltigkeitsbegriffs interpretierend zu rekonstruieren und mit sach-
immanenter Kritik zu konfrontieren, insbesondere mit der zu Recht gestellten
und als zentrales Problem der Nachhaltigkeitsidee identifizierten Frage, was
denn das nachhaltig zu Erhaltende tberhaupt sei (vgl. zu diesem grundlegen-
den Bewertungsproblem auch Theobald 2000). Meyer-Abich kommt zu
dem schliissig dargelegten Ergebnis, dass weder das Konzept der ,,schwa-
chen® noch das der ,,;starken* Nachhaltigkeit (und auch nicht die von ihm
skizzierte ,,mittlere Losung®) eine Antwort auf diese Frage geben kann. An-
klinge an den philosophisch-umweltethischen Hintergrund Meyer-Abichs
findet man hier kaum, allenfalls in Formulierungen wie der Notwendigkeit
einer Ausdehnung der gesellschaftlichen Kosten auf ,,die Gemeinschaft der
Natur insgesamt® oder in der Wahl der diskutierten Nachhaltigkeitspara-
digmen (der ,,schwachen® bzw. ,,starken” Nachhaltigkeit korrespondiert die
Unterscheidung zwischen einem ,,schwachen bzw. ,starken Programm®
(Bayertz 1995) der Umweltethik).

zfwu, 2/3 (2001), 311-314 311

216.73.216.171, am 12.01.2026, 15:06113. ©
r ‘mit, fiir oder in KI-Syste



https://doi.org/10.5771/1439-880X-2001-3-311

Das, worauf der mit der Philosophie Meyer-Abichs vertraute Leser wartet
und worum es dem Autor bei seinem Beitrag in erster Linie offensichtlich
auch geht (nicht ohne Grund ist sein Titel danach benannt), kommt spiter.
Es kommt im Gewand der Kultur und bestimmt die zweite Hilfte des Bei-
trags. Die Kernthese Meyer-Abichs lautet hier: Das, was sinnvoller Weise
zu erhalten sei, ist ,,der kulturelle Wert oder die Kulturformigkeit der Wirt-
schaft; dazu bediirfe es vor allem einer ,,Kulturellen oder wirtschaftskulturellen
Nachhaltigkeit. Meyer-Abich verweist in diesem Zusammenhang auf vier
»Bedingungen der Nachhaltigkeit als kultureller Bestidndigkeit®, die er be-
reits an anderer Stelle (Meyer-Abich 1997) expliziert hat: 1. Sesshaftigkeit
auf dem Planeten Erde, 2. naturgemiBe Technik, 3. zeitadiquate Entwick-
lungen, 4. Wahrung der Wiirde der Lebewesen und der Dinge entsprechend
ihrer je besonderen Natur. Man kann darlber streiten, ob es tatsdchlich
diese Bedingungen sind, die eine ,kulturelle Nachhaltigkeit” erméglichen
(vgl. bspw. die Diskussion der kulturellen Dimension von Nachhaltigkeit in
Judes 1997 oder Kre3 2001); auf jeden Fall handelt es sich dabei um
respektable Ziele (wenngleich auch nicht iibersehen werden kann, dass sie
mit einer Reihe von Begrindungsproblemen behaftet sind, wie die
einschlidgige umwelt- und technikethische Literatur zeigt).

Streitbar dirfte auch sein, dass und wie Meyer-Abich das bekannte ,,Drei-
sdulentheorem® der Nachhaltigkeit, welches nach seiner Auffassung der Er-
reichbarkeit eines wirtschaftskulturellen Nachhaltigkeitsideals im Wege
steht, kritisiert. Meyer-Abich bricht hier radikal mit gingigen Vorstellungen.
Er beschwort nicht, wie es von der Fachliteratur bis hin zu politischen Sta-
tements oft der Fall ist, die Gleichrangigkeit von 6konomischen, sozialen
und Gkologischen Zielen, sondern zeigt anhand konkreter Uberlegungen,
dass faktisch der Wirtschaft das Primat in dieser Dreierkonstellation zu-
kommt. Solch unverblimte, auf die 6konomisch-gesellschaftliche Realitit
Bezug nehmende Kritik am ,,Leitbild* Nachhaltigkeit hat man selten. Sie ist
die Voraussetzung dafiir, dass diese Vision vom Kopf auf die Fiile gestellt
und damit auch praktisch wirksam werden kann (Homann 1996).

Zu weit scheint mir jedoch der Versuch zu gehen, bestimmte Mikrostruktu-
ren der dkonomischen Realitit fiir eine Krittk des Dreisdulentheorems
heranzuziehen: Meyer-Abichs Focussierung des Kleinaktionirwesens wirkt
- nicht zuletzt aufgrund der emphatischen Polemik, mit der sie in Angriff
genommen wird - iiberzogen; die Bedeutung, die er diesem Phinomen bei-
misst, hat es nicht. Es trifft zwar zu, dass Gewinnerwartungen in der Bér-
seneuphorie der letzten Jahre, die den ,,Kapitalismus des Kleinen Mannes*
kultiviert hat, ohne Riicksicht auf 6konomische und soziale Folgen ,,scham-
los* geltend gemacht werden. Wie sich aber gezeigt hat, wird diese (sicher
zu Recht beklagenswerte) Praxis bereits kurz- und mittelfristig durch die

312

216.73.216.171, am 12.01.2026, 15:06113. ©
r ‘mit, fiir oder in KI-Syste



https://doi.org/10.5771/1439-880X-2001-3-311

Mechanismen des Marktes selbst korrigiert. Der Hinweis auf die Eigenver-
antwortung, den Meyer-Abich an dieser Stelle gibt, eriibrigt sich damit,
wenngleich er auch in anderer Hinsicht wirtschaftsethisch interessant sein
kann: ,,Halt“ im Sinne von Verantwortungsbewusstsein fiir ,,das Ganze®
kann der Einzelne - anders als Meyer-Abich es sieht - dutrchaus ,,in sich
selber finden, wie neuere Konzepte einer individualistischen Wirtschaftsethik
darzulegen suchen (Deppert, Theobald 1997; Deppert 2001).

Zur Losung, die Meyer-Abich vorschlidgt: Dass, wie er skizziert, auch unter
dem Primat der Wirtschaft innerhalb gewisser Grenzen Nachhaltigkeitsziele
erreicht werden konnen, erscheint plausibel; ebenso die Feststellung, dass
die Grenze, iiber die hinaus es 6konomisch nicht vorteilhaft sein kann, ,auf
die Natur Riicksicht zu nehmen®, der Wachstumszwang des Kapitals sei.
Der Mechanismus, fir den Meyer-Abich in diesem Zusammenhang als Re-
gulativ pladiert, ist jedoch mit Skepsis zu betrachten. Die Einftihrung einer
hundertprozentigen Erbschaftssteuer, die dafiir sorgen kénnte, dass das
Kapital (ebenso wie die Menschen und die Natur, wenn sie wirtschaftlich
nttzlich sind) ,altert™, wodurch eine prinzipielle Chancengleichheit zwi-
schen Kapital, Arbeit und Natur herbeigefiihrt wiirde, ist zwar ein originel-
ler Gedanke. Wer aber sollte thn wirklich in die Tat umsetzen kénnen? So
stellt sich bei aller Pragmatik dieses Ansatzes seine Frage aufs Neue: Nach-
haltigkeit — ein kulturelles, aber auch zukiinftig chancenloses Wirtschaftsziel?

Literaturverzeichnis

Bayertz, Kurt (1995): Eine kurze Geschichte der Herkunft der Verantwortung, in:
Bayertz, Kurt (Hrsg.): Verantwortung. Prinzip oder Problem? Darmstadt: 3-71. P
Deppert, Wolfgang (2001): Individualistische Wirtschaftsethik, in: Deppert,
Wolfgang/Mielke, Dietmar/Theobald, Werner (Hrsg.): Mensch und Wirtschaft.
Interdisziplinire Beitrige zur Wirtschafts- und Unternehmensethik. Leipzig: 131-
196.  » Deppert, Wolfgang/Theobald, Werner (1997): Die ,,unsichtbare
Hand®“. Thre moralische Fehlinterpretation und ihte Selbstorganisationsfunktion
durch die unbemerkte Moralitit des Figeninteresses. Kritik zu: Birger P. Priddat:
Alternative Interpretationen einer 6konomischen Metapher: die ,,invisible hand*
bei Adam Smith, in: Ethik und Sozialwissenschaften 8/2: 210-213. B Hey,
Christian/Schleicher-Tappeser, Ruggero (1998): Nachhaltigkeit trotz
Globalisierung, Berlin, Heidelberg, New York. » Homann, Karl (1996):
Sustainability: Politikvorgabe oder regulative Idee?, in: Gerken, Lider (Hrsg.):
Ordnungspolitische Grundfragen einer Politik der Nachhaltigkeit. Baden-Baden:
33-47. > Jides, Ulrich (1997): Nachhaltige Entwicklung — wozu Theorie?, in:
Politische Okologie 15/52: 1-12.  »  KreB, Hartmut (2001): Kulturelle
Rahmenbedingungen der Wirtschaft. Gesichtspunkte zur Verhiltnisbestimmung
von Ethik und Okonomie und zum Sondergutachten 1999 ,Welt im Wandel:
Umwelt und Ethik“ fir die Bundestegierung, in: Deppert, Wolfgang/Mielke,
Dietmar/Theobald, Werner (Hrsg): Mensch und Wittschaft. Interdisziplinire
Beitrdge zur Wirtschafts- und Unternehmensethik. Leipzig: 93-118. » Meyer-
zfwu, 2/3 (2001), 311-314 313

216.73.216.171, am 12.01.2026, 15:06113. ©
r ‘mit, fiir oder in KI-Syste



https://doi.org/10.5771/1439-880X-2001-3-311

Unternehmensethik. Leipzig: 93-118. B Meyer-Abich, Klaus M. (1997): Prakti-
sche Naturphilosophie — Erinnerung an einen vergessenen Traum, Minchen. P>
Theobald, Werner (2000): Umweltbewertung aus ethischer Sicht. Interdisziplinire
Umweltforschung als Beitrag zum Leitbild der nachhaltigen Entwicklung, in: Zeit-
schrift fir Evangelische Ethik 44/1: 52-60.

Dr. Werner Theobald

Okologiezentrum der Universitat Kiel
Email: wernert@ecology.uni-kiel.de

314

216.73.216.171, am 12.01.2026, 15:06113. ©
r ‘mit, fiir oder in KI-Syste



https://doi.org/10.5771/1439-880X-2001-3-311

