
Vorwort

Die vorliegende Arbeit ist die leicht überarbeitete und erweiterte Fas­
sung meiner Dissertation, die unter dem Titel »Das Problem und der 
Begriff des Möglichen in der Philosophie Henri Bergsons« im WS 
2003/2004 vom Fachbereich 11: Philosophie / Pädagogik der Johan­
nes Gutenberg-Universität Mainz angenommen wurde.

Meinem Doktorvater Prof. Dr. Thomas Buchheim danke ich 
herzlich für die Unterstützung, die guten Ratschläge, aber auch für 
die Geduld, mit der er das Entstehen dieser Arbeit begleitet hat. Glei­
ches gilt für den Zweitgutachter Prof. Dr. Josef Reiter.

Meine erste Begegung mit Bergson fand vor vielen Jahren statt 
in einem Mainzer Blockseminar von Prof. Dr. Jean Ferrari von der 
Universite de Bourgogne, Dijon. Als dem ersten Anreger meiner Be­
schäftigung mit Bergson danke ich ihm besonders.

Zu Dank verpflichtet bin ich auch Professor Dr. Jean-Luc Marion 
und Professor Dr. Walter Schweidler, den Herausgebern der Reihe 
»Phänomenologie - Texte und Kontexte« des Verlags Karl Alber, für 
die Aufnahme dieses Buches.

Die Arbeit wäre aber auch nicht zustande gekommen ohne die 
stete, aufmunternde Unterstützung meiner Freunde, Geschwister 
und Eltern, denen diese Arbeit gewidmet sei.

Mainz, April 2007 Matthias Vollet

10

https://doi.org/10.5771/9783495996669-10 - am 16.01.2026, 08:41:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996669-10
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Einleitung

i

»Im Laufe des Weltkrieges wandten sich Zeitungen und Zeitschriften manch­
mal von der schrecklichen Unruhe der Gegenwart ab, um darüber nachzuden­
ken, was sich einst nach Wiederherstellung des Friedens ereignen würde. Die 
Zukunft der Literatur beschäftigte sie dabei vor allem. Man kam eines Tages zu 
mir mit der Frage, wie ich sie mir vorstellte. Ich erklärte ein wenig ver- / wirrt, 
dass ich sie mir überhaupt nicht vorstellte. »Nehmen Sie nicht zum mindesten«, 
sagte man mir, »gewisse mögliche Richtungen wahr? Zugegeben, dass man Ein­
zelheiten nicht vorhersehen kann; zum mindesten haben Sie als Philosoph doch 
wohl eine Vorstellung vom Ganzen. Wie denken Sie z. B. über das große drama­
tische Werk von morgen?« Ich werde nie die Überraschung des Fragenden ver­
gessen, als ich ihm antwortete: »Wenn ich wüsste, was das große dramatische 
Werk von morgen sein wird, so würde ich es selbst schaffen!« Ich sah wohl, dass 
er das zukünftige Werk gleichsam in einem irgendwie beschaffenen Schrank der 
Möglichkeiten eingeschlossen sah; ich sollte in Anbetracht meiner langjährigen 
Beschäftigung mit der Philosophie von ihr den Schlüssel zu diesem Schrank 
erhalten haben. Ich antwortete ihm: »Aber das Werk, von dem Sie sprechen, 
ist überhaupt noch nicht möglich.« - »Es muss aber doch möglich sein, da es 
sich einmal verwirklichen wird.« - »Nein, das ist es nicht. Ich räume Ihnen 
höchstens ein, dass es einmal möglich gewesen sein wird.« - »Was verstehen 
Sie darunter?« - »Das ist ganz einfach. Es tauche ein Mann von Talent oder ein 
Genie auf und schaffe ein Werk: in diesem Augenblick ist es wirklich, und da­
durch gerade wird es rückblickend oder rückwirkend erst möglich. Es würde das 
nicht sein, es würde das nicht gewesen sein, wenn dieser Mann nicht auf­
getaucht wäre. Aber darum sage ich Ihnen, dass es heute möglich gewesen sein 
wird, aber dass es das noch nicht ist.« - »Das ist etwas stark! Sie wollen doch 
wohl nicht behaupten, dass die Zukunft die Gegenwart beeinflusst, dass die 
Gegenwart etwas in die Vergangenheit einführt, dass die Handlung dem Strom 
der Zeit entgegenwirkt und ihren Stempel der Vergangenheit aufdrückt?« - Das 
kommt darauf an. Ich habe niemals behauptet, dass man etwas Wirkliches in die 
Vergangenheit einfließen lassen und so dem Zeitverlauf entgegen arbeiten 
kann. Aber dass man das Mögliche dort unterbringen kann, oder vielmehr, dass 

11

https://doi.org/10.5771/9783495996669-10 - am 16.01.2026, 08:41:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996669-10
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Einleitung

das Mögliche sich selbständig in jedem Augenblick hier einnistet, das ist nicht 
zweifelhaft. In demselben Maße, wie die Wirklichkeit sich erschafft als etwas 
Unvorhersehbares und Neues, wirft sich ihr Bild hinter sie in eine unbestimmte 
Vergangenheit; sie erscheint so als seit jeher möglich gewesen, aber erst in die­
sem Augenblick beginnt sie, es immer gewesen zu sein, und gerade / darum 
sage ich, dass ihre Möglichkeit, die ihrer Wirklichkeit nicht vorausgeht, ihr 
vorausgegangen sein wird, sobald die Wirklichkeit aufgetaucht ist. Das Mögli­
che ist also das Spiegelbild des Gegenwärtigen im Vergangenen«.1

1 Bergson, Henri: »Das Mögliche und das Wirkliche«, in: Denken und Schöpferisches 
Werden. Übers, v. Leonore Kottje, hg. v. Friedrich Kottje, mit einem Vorwort v. Kon­
stantin Romanös, Frankfurt (Syndikat) 1985,119-121 [Übersetzung leicht überarbeitet, 
M. V.].
Frz. Original: Bergson, Henri: »Le possible et le reel«, in: »La pensee et le mouvant. 
Essais et Conferences«, in: Henri Bergson, CEuvres, hg. v. Andre Robinet, Paris (PUF, 
»Edition du Centenaire«), 1959. Künftig: PM (PR). Da in dieser Ausgabe auch die Pagi­
nierung der Einzelausgabe bei PUF erscheint, wird diese Seitenzählung den weiteren 
Zitaten, die in Französisch gegeben werden, zugrunde gelegt. Für dieses Zitat also: PM 
(PR) 110 f.: »Au cours de la grande guerre, des journaux et des revues se detournaient 
parfois des terribles inquietudes du present pour penser ä ce qui se passerait plus tard, 
une fois la paix retablie. L'avenir de la litterature, en particulier, les preoccupait. On vint 
un jour me demander comment je me le representais. Je declarai, un peu confus, que je 
ne me le representais pas. »N'apercevez-vous pas tout au moins, me dit-on, certaines 
directions possibles? Admettons qu'on ne puisse prevoir le detail; vous avez du moins, 
vous philosophe, une idee de l'ensemble. Comment concevez-vous, par exemple, la 
grande oeuvre dramatique de demain?« Je me rappellerai toujours la surprise de mon 
interlocuteur quand je luis repondis: »Si je savais ce que sera la grande oeuvre drama­
tique de demain, je la ferais.« Je vis bien qu'il concevait l'oeuvre future comme enfermee, 
des alors, dans je ne sais quelle armoire aux possibles; je devais, en consideration de mes 
relations dejä anciennes avec la philosophie, avoir obtenu d'elle la clef de l'armoire. 
»Mais, luis dis-je, l'oeuvre dont vous parlez n'est pas encore possible.« - »11 faut pourtant 
bien qu'elle le soit, puisqu'elle se realisera.« - »Non, eile ne l'est pas. Je vous accorde, 
tout au plus, qu'elle Vaura ete.« - »Qu'entendez-vous par lä?« - »C'est bien simple. 
Qu'un homme de talent ou de genie surgisse, qu'il cree une oeuvre: la voilä reelle et 
par lä meme eile devient retrospectivement ou retroactivement possible. Elle / ne le 
serait pas, eile ne l'aurait pas ete, si cet homme n'avait pas surgi. C'est pourquoi je vous 
dis qu'elle aura ete possible aujourd'hui, mais qu'elle ne l'est pas encore.« - »C'est un 
peu fort! Vous n'allez pas soutenir que l'avenir influe sur le present, que le present 
introduit quelque chose dans le passe, que l'action remonte le cours du temps et vient 
imprimer sa marque en arriere?« - Cela depend. Qu'on y puisse loger du possible, ou 
plutöt que le possible aille s'y loger lui-meme ä tout moment, cela n'est pas douteux. Au 
für et ä mesure que la realite se cree, imprevisible et neuve, son image se reflechit 
derriere eile dans le passe indefini; eile se trouve ainsi avoir ete, de tout temps, possible; 
mais c'est ä ce moment precis qu'elle commence ä l'avoir toujours ete, et voilä pourquoi 
je disais que sa possibilite, qui ne precede pas sa realite, l'aura precedee une fois la realite 
apparue. Le possible est donc le mirage du present dans le passe«.

12

https://doi.org/10.5771/9783495996669-10 - am 16.01.2026, 08:41:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996669-10
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Einleitung

Diese Begebenheit, von Bergson in PR berichtet als Einstieg in die 
Behandlung des Problems des Möglichen, soll auch diese Arbeit über 
dieses Problem eröffnen. In dem Gespräch verblüfft Bergson den ihn 
befragenden Journalisten mit seiner kontraintuitiven Position zum 
Möglichen, und ebenso verblüfft wie der damalige Journalist mag 
auch der heutige Leser reagieren. Sagt einem doch der normale All­
tagsverstand, der sich Bergson hier entgegenstellt, dass etwas mög­
lich sein muss, ehe es wirklich wird, und dass jede Entwicklung aus 
ihren vorhergehenden Möglichkeiten heraus zu begreifen, ja u.U. 
vorherzusehen ist. Der Vorbegriff von Möglichkeit, von dem Berg­
son ausgeht und gegen den er angeht, der also sein Denken zu diesem 
Thema prägt, ist somit der leibnizsche von Möglichkeit als einer vor­
herexistierenden Essenz, die nur noch zur Existenz gebracht werden 
muss.2 Genau diese Denkweise aber stellt Bergson in Frage. Möglich­
keit als vorherexistierende Essenz einer Sache ist hier für ihn etwas, 
das erst nachträglich von der Intelligenz entworfen und in die Ver­
gangenheit zurückgeworfen wird. Der Kreativität der Wirklichkeit, 
die Neues aus sich hervorbringt, entspricht dieser Begriff nicht. Den 
Gegenbegriff zur »Möglichkeit«, welcher diese Kreativität der Natur 
aus sich heraus auszudrücken vermag, findet Bergson im Begriff der 
»Tendenz«; auch diesen findet er, wie sich anhand der im Anhang 
dieser Arbeit befindlichen Bergson-Vorlesung über De rerum origi- 
natione radicali zeigen lässt, bei Leibniz angelegt, allerdings noch 
aufs engste mit dem Begriff der Möglichkeit verbunden, wie Bergson 
ihn bekämpft. Im vorliegenden Beispiel des Kunstwerks wäre eine 
Auskunft von der Möglichkeit des zukünftigen Kunstwerks also das 
Ergebnis einer doppelten Vor- und Zurückspiegelung. Eine Entwick­
lung lässt sich so mithilfe eines solchen Begriffes von Möglichkeit 
nicht erklären. Dass Bergson sich in diesem Aufsatz gegen die Vor­
stellung einer vorgängigen Möglichkeit wendet, ist in der Forschung 

2 Benrubi, Isaac: Souvenirs sur Bergson, Neuchätel / Paris (Delachaux & Niestle) 1942, 
116 £ (Auszug einer Protokollnotiz eines Besuches bei Bergson am 19.12.1934): »Berg­
son semble attacher une grande importance ä cet essai. Et en effet, il nous revele, avec 
Ylntroduction (premiere et deuxieme parties), les vues les plus caracteristiques de sa 
doctrine. >J'ai voulu, dit-il, reagir surtout contre Leibniz qui voyait dans le reel la reali- 
sation du possible<«. S.a. Chedin, Jean-Louis: »Possibilite et liberte dans l'Essai«, in: 
Bardy, Jean e.a.: Bergson. Naissance d'une philosophie. Actes du colloque de Clermont- 
Ferrand 17 et 18 novembre 1989, Paris (PUF) 1990, 85-96, hierfür 86 ff. Auf die Bedeu­
tung Leibniz' wird im Laufe dieser Arbeit immer wieder verwiesen; nicht zuletzt ihr 
Anhang legt dafür Zeugnis ab.

13

https://doi.org/10.5771/9783495996669-10 - am 16.01.2026, 08:41:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996669-10
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Einleitung

oft bemerkt worden; diese Arbeit möchte das bergsonsche Verständ­
nis von Möglichkeit aber näher beleuchten und hält einerseits dafür, 
dass Bergson diesen Begriff sehr viel reicher einsetzt und differen­
zierter betrachtet als gemeinhin angenommen, und dass in der Be­
schäftigung Bergsons mit diesem Begriff - sowohl als Instrument wie 
auch als Objekt philosophischer Untersuchungen - charakteristische 
Grundzüge seiner Philosophie zutage treten.

Möglichkeiten sind das Ergebnis von Verstandesoperationen, so 
die grundlegende Bestimmung; setzt man diese entia rationis zur 
Beschreibung einer Wirklichkeit ein, die doch wesentlich prozessual 
verfasst ist, ist ein Scheitern vorprogrammiert. Zentrale Probleme 
der Philosophie, so das Freiheitsproblem, haben Bergson zufolge 
noch keine Lösung erfahren, weil sie mithilfe des Möglichkeits­
begriffs formuliert wurden. Für (philosophische) Zwecke der Wirk­
lichkeitserkenntnis ist dieser Begriff also nicht zu verwenden. Die im 
Futur II gehaltene Rede: »es wird möglich gewesen sein« verweist auf 
den Kern des bergsonschen Verständnisses von Möglichkeit: erst 
wenn ein Ergebnis eines kreativen Prozesses (natürlichen oder künst­
lerischen Ursprungs, wie in diesem Fall ein Roman) existiert, wird im 
nachhinein seine Möglichkeit konstruierbar. Versucht man dieses 
vorher, begeht man eine unzulässige Übertragung der Verhältnisse 
materieller Ensembles auf Geschehen von Kreativität. Das bedeutet 
aber wiederum nicht, dass der Gebrauch des Begriffes schlechthin zu 
vermeiden sei; denn er hat seine Berechtigung in allen Vollzügen des 
Verstandes, die dort ansetzen, wo der Verstand, wie Bergson ihn ver­
steht, zu Hause ist, nämlich in dem ständigen Werden entzogenen, 
stabilen Verhältnissen zumeist materieller Natur, wo die Wirklich­
keit aus vorausgehenden Möglichkeiten zu berechnen ist. Daran, 
dass Bergson solches Vorherberechnen als zentrale Aufgabe des Ver­
standes bzw. der Intelligenz benennt, lässt sich auch begreifen, dass 
für Bergson die Intelligenz ein praxisorientiertes Instrument ist: sie 
dient dem Überleben, der Bewährung im Rahmen materieller Ver­
hältnisse und ist ganz auf diese zugeschnitten. Und auf dieser Grund­
lage lassen sich dann verschiedene Funktionen erheben, die der Mög­
lichkeitsbegriff für die Intelligenz erfüllt: er ist letzten Endes ein 
heuristischer Orientierungsbegriff in der bewegten Welt. Er erbringt 
(auf retrograde Weise) eine begriffliche Verwurzelung des Existie­
renden in seiner Vergangenheit; er leistet durch das Einziehen von 
möglichen Haltepunkten von Entwicklungen und Schnitten in das 
Ganze der Wirklichkeit eine Gliederung des Gegenwärtigen; er eröff­

14

https://doi.org/10.5771/9783495996669-10 - am 16.01.2026, 08:41:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996669-10
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Einleitung

net, wie im Beispiel des zukünftigen Romanes (durch gespiegelte Re­
troaktion), eine Abschätzung oder Planung der Zukunft.

II

Bergson versteht sich und sein Philosophieren aus der Spannung 
zweier Grundansätze des Denkens. Die Philosophie als das Ansinnen 
des menschlichen Geistes, »die Realität, in der wir leben«,3 zu er­
gründen, hat seiner Meinung nach diese Unternehmung nämlich tra­
ditionell auf eine Weise unternommen, die mehr Probleme schafft als 
löst: denn das Denken betrachtet sich üblicherweise indirekt, indem 
es sich selbst als in einer Erkenntnis mit anderem beschäftigt be­
trachtet; dadurch tritt es auch sich selbst als anderem entgegen, näm­
lich als durch diese Beschäftigung mit dem zu erkennenden Material 
selbst durch dieses Material geprägt - im konkreten Falle heißt dies: 
das Denken hat sich darin abgearbeitet, Halt zu finden in naturge­
setzähnlichen Regelhaftigkeiten, und hat sich dann auch selbst nur 
durch bzw. auf diese Weise begriffen. Dadurch gelangt es naturge­
mäß zu einer anderen Auffassung seiner selbst, als wenn es sich 
selbst in seinem eigenen Wirken zu betrachten sucht, d. h. in seinem 
eigenen Verlauf, in seiner eigenen Seinsweise, in eigener Ausprä­
gung ohne Prägung durch die Aufmerksamkeit auf das Andere.4

3 PM 1: »La realite oü nous vivons«. Vgl. Rodrigo, Pierre: La Pensee et le Mouvant. 
Bergson, Paris (ellipses / edition marketing) 1998, 9 f.: »Elle est [...] un mode d'etre dont 
nous participons et dont la nature materielle participe aussi ä sa fa^on«.
4 Simmel hat den Ausgangspunkt Bergsons folgendermaßen beschrieben: Simmel, Ge­
org: »Henri Bergson«, in: Die Güldenkammer, 4. Jg., Heft 9, Juni 1914, 511-514, hier 
512: »Nun aber scheint mit dem 20. Jahrhundert die mechanische Bewegung ihre Stelle 
als letzte Instanz einem anderen Begriff einzuräumen: dem Leben. Zwischen der meta­
physischen Ewigkeit der Substanz als dem nicht mehr begründbaren Grundbegriff und 
dem modernen Begriff des Lebens offenbart sich die mechanische Bewegung als Binde­
glied - als hätte das Denken, das selbst ein Leben ist, sich zunächst ganz aus sich ent­
fernt, um einen Halt, ein Objekt, eine Erlöstheit zu gewinnen, und hätte erst auf dem 
Umweg oder über die Brücke der naturgesetzlichen Bewegtheit hin den Mut zu sich 
selbst, sich selbst als letztes Fundament des Daseins überhaupt gefunden. [...] Dies ist 
die große Absicht Bergsons. Sie stellt sich deshalb als die Umkehrung des Weges dar, auf 
dem die Wissenschaft den Organismus, das seelische Leben, schließlich das Weltganze 
wissenschaftlich zu erkennen sucht«.
Naulin, Paul: »Le probleme de la conscience et la notion d'image«, in: Bardy, Jean e.a.: 
Bergson. Naissance d'une philosophie, 97-109; hierfür 98, beschreibt das bergsonsche 

15

https://doi.org/10.5771/9783495996669-10 - am 16.01.2026, 08:41:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996669-10
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Einleitung

Wie so viele Denker vor ihm und nach ihm beansprucht auch 
Bergson, die Philosophie einen entscheidenden Schritt voranzubrin­
gen, indem er versucht, der üblichen mittelbaren (Selbst-)Erkenntnis 
eine unmittelbare zur Seite zu stellen. Denn für ihn krankt die bis­
herige Philosophie daran, dass sie die Erkenntnis der Realität - so­
wohl der äußeren, materiellen wie auch der inneren, geistigen - über 
einen Leisten schlägt und das Denken allein so begreift, wie es im 
Umgang mit der äußeren, materiellen Welt ausgeprägt ist. Diese 
Auffassung der Realität, zunächst der inneren, aber dann auch der 
äußeren, ist für Bergson von fehlerhafter Einseitigkeit. Die Realität, 
die zu ergründen Aufgabe der Philosophie ist, ist für ihn in ihrem 
Wesen als zeithafte schöpferische Entwicklung verfasst; ihr Wesen 
lässt sich nicht von außen, sondern nur von innen als Mitvollzug 
erfassen. Bergson lässt dem Menschen das Vermögen dieses Mitvoll­
zugs in der Intuition gegeben sein; es ist das Vermögen der Unmittel­
barkeit zum eigenen zeithaften Wesen des Menschen wie auch zur 
wirklichen Zeit als duree überhaupt. Diese Unmittelbarkeit ist jedoch 
stets das Ergebnis einer Anspannung, nicht das einer Entspannung. 
Diese Anspannung ist notwendig zur Überwindung der üblichen 
Denkweise des normalen Alltagsverstandes, die in der bisherigen 
Philosophie nur ihre Verlängerung findet. Diese Denkweise besteht 
im Auseinanderhalten dessen, was in der duree einen einzigen, wenn 
auch gegliederten Strom bildet; Bergson nennt sie ab der mittleren 
Phase seines Denkens »Intelligenz«. Sie löst den Strom der duree 
sowohl im Subjekt wie auch in seinen Objekten in Positionen und 
Entgegenstellungen auf. Indem sie aber den Strom in Gegenstände 
und deren Verhältnisse auflöst, verfehlt sie so von vorneherein sein 
Wesen. Die so geprägte Philosophie endet unweigerlich in Schein­
problemen, dadurch in Skeptizismen und letzten Endes in der exis­
tentiellen Angst.5

Dieses Selbstverständnis des Philosophierens bestimmt in ver­
schiedenen Ausformungen die Entwicklung der Philosophie Berg- 
sons; am Ende dieser Entwicklung fasst sich die reife Philosophie 
Bergsons in der Betrachtung eines Problemes, das im Mittelpunkt 
dieser Arbeit stehen soll, dem Problem des Möglichen. Denn im in­
neren Universum dieses Begriffes und seines Verhältnisses zum Be­

Projekt folgendermaßen (und als der Phänomenologie vergleichbar): »rappeler le moi ä 
lui-meme et le dissuader de se concevoir sur le modele des choses«.
5 S.z.B. PM (PR) 105 ff.

16

https://doi.org/10.5771/9783495996669-10 - am 16.01.2026, 08:41:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996669-10
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Einleitung

griff des Wirklichen und seiner »Begleitbegriffe« des Virtuellen und 
der Tendenz findet sich das äußere Universum der Philosophie Berg- 
sons und seiner Konzeption von Philosophie wieder. In der Geschich­
te dieses Begriffes im CEuvre Bergsons spiegelt sich die Geschichte, 
die Entwicklung seiner Konzeption von Philosophie und seiner Phi­
losophie selbst.6 Indem Bergson sich in seinem letzten Aufsatz Le 
possible et le reel7 ausdrücklich der Beschäftigung mit dem Mögli­
chen und seinem Verhältnis zum Wirklichen zuwendet, erfasst er am 
Ende seines philosophischen Wirkens bewusst die Problematik, die 
sein ganzes Werk hindurch immer wieder aufgeschienen ist und zu­
gleich eine der Grundlagen seines Denkens auf den Begriff bringt:8 
die richtige Weise des Philosophierens über das Wesen des Wirk­
lichen zu finden und zu erproben, die die Scheinprobleme, die das 
auf falsche Weise Philosophieren aufgebracht hat, aufzeigt und auf­
löst. Und im Problem des Begriffs des Möglichen geschieht dieses in 
paradigmatischer Weise; zeigt sich doch gerade hier, auf welche Wei­
se das Wesen der Wirklichkeit verfehlt wird: indem nämlich durch 
die unangebrachte Verwendung des Begriffes >möglich< es gerade un­
möglich gemacht wird, das Wesen der Wirklichkeit zu verstehen. 
Denn auch in ihm wird ein Instrument, das der Alltagsverstand er­

6 Vgl: Jankelevitch, Vladimir: Henri Bergson, Paris (PUF: Quadrige) 1989, 3.
7 Bergson, Henri: Le possible et le reel (PR), PM. 99-116, ist entstanden aus dem in 
englischer Sprache gehaltenen Eröffnungsvortrag La prevision et la nouveaute des in­
ternationalen Philosophischen Kongresses in Oxford (24.9.1920), der nie gänzlich pu­
bliziert wurde (s. CEuvres 1534, Mel 1322 ff.; vgl. Jankelevitch, Bergson, 2f.). Im No­
vember 1930 wurde eine ausgearbeitete und ins Schwedische übersetzte Fassung 
Skapaudet och det nya in der Nordisk Tidskrift for vetensdag (S. 441-456) als Dank 
für die 1928 erfolgte Verleihung des Literaturnobelpreises für das Jahr 1927 publiziert, 
da Bergson aus gesundheitlichen Gründen nicht selbst zur Verleihung hatte reisen und 
den obligatorischen Dankesvortrag halten können (zur Verleihung: Strömberg, Kjell: 
»Kleine Geschichte der Zuerkennung des Nobelpreises an Henri Bergson«, in: Henri 
Bergson, Schöpferische Entwicklung, Zürich (Coron-Verlag: Reihe des literarischen No­
belpreises Nr. 27) 7-14; Benrubi: Souvenirs, 116 berichtet, der Vortrag sei bei der Ver­
leihungszeremonie des Nobelpreises in Vertretung des Autors durch einen französi­
schen Diplomaten verlesen worden). Nochmals leicht überarbeitet und statt dem 
zwischenzeitlichen, dem schwedischen Titel entsprechenden Creation et nouveaute 
[Bib. nat. de France, MS N.a.fr. 13476: Originalmanuskript (= Druckvorlage) von PM, 
fol. 163, hschr. S. 142] mit einem anderen Titel versehen - eben Le Possible et le Reel -, 
wurde der Aufsatz 1934 in PM bei Alcan (dem »Hausverlag« Bergsons, der später in den 
Presses Universitaires de France aufging) der französischen Öffentlichkeit zugänglich 
gemacht. Zu dieser Titeländerung, die für die Argumentation dieser Arbeit nicht un­
wichtig ist, mehr hier im 4. Kapitel.
8 Vgl. die schon zitierte Stelle aus Benrubi, Souvenirs, 116 f.

17

https://doi.org/10.5771/9783495996669-10 - am 16.01.2026, 08:41:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

N.a.fr
https://doi.org/10.5771/9783495996669-10
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Einleitung

folgreich und auch durchaus zu Recht nutzt, auf eine Weise in meta­
physische Fragestellungen verpflanzt, die unlösbare Probleme gene­
riert. Indem er vom Alltagsverstand und (der ihm folgenden) übli­
chen Philosophie als Mittel par excellence verstanden wird, die Welt 
als sich verändernde zu begreifen, wird seine Behandlung zum zen­
tralen Punkt der Philosophie Bergsons, des Philosophen, der viel­
leicht die emphatischste Beziehung zur Realität als wesentlich wer­
dender hatte. Eine der Thesen dieser Arbeit ist deswegen, dass gerade 
im letzten Aufsatz Bergsons seine Philosophie auf den Begriff ge­
bracht wird - ex negativo. Zugleich aber ist der Begriff des Möglichen 
für Bergson nicht einfach nur ein Irrtum; die Realität, in der wir 
leben und die wir sind, ist nicht immer nur spontan sich verändernde, 
sondern ein Gewebe aus Verharrendem und sich Weiterentwickeln­
dem. Völlig freie Kreativität ist sogar die Ausnahme; die Kunst ist 
z. B. eine solche. Dies eröffnet dem Begriff des Möglichen plötzlich 
doch ein weites Feld der adäquaten Anwendung, überall dort näm­
lich, wo aus Verharrendem wiederum Verharrendes entstehen soll.

Aus diesen Perspektiven den Begriff des Möglichen innerhalb der 
Philosophie Bergsons in seinen Facetten zu betrachten und seine zen­
trale Stellung aufzuzeigen macht sich diese Arbeit zur Aufgabe. In 
der frühen deutschen Rezeption Bergsons findet diese Problematik 
keine Beachtung, in der bisherigen Literatur zu Bergson wird diesem 
Begriff eine solche Stellung kaum zugewiesen;9 es finden sich zwar 
zu allen Zeiten Artikel oder Buchkapitel, die sich mit diesem Begriff 
bei Bergson befassen; jedoch beziehen sich alle diese Arbeiten zum 
einen eher auf den späten, ausformulierten Begriff und beachten we­
niger seine Rolle in der und für die Entwicklung der bergsonschen 
Philosophie; zum anderen wird der Begriff zuweilen in einer Zuspit­
zung betrachtet, die nur teilweise berechtigt ist und die Notwendig­
keit einer Einbettung in die Gesamtphilosophie Bergsons aus dem 
Auge verliert. Dadurch geht dann auch der Blick für die Rolle des 
Problems für Bergson und für die Vielgestaltigkeit seiner Auflösung 
fast gänzlich verloren. Seit einigen Jahren gibt es in der Literatur 
Beiträge zum Begriff des Virtuellen bei Bergson, die auf Deleuze 
(und indirekt auf Jankelevitch) zurückgehen; diese unterschlagen 
aber den Möglichkeitsbegriff in seiner Vielfalt und Bedeutung.

9 In: Worms, Frederic: Le vocabulaire de Bergson, Paris (Ellipses) 2000, kommt das 
Lemma »possible« bzw. »Possibilite« nicht einmal vor.

18

https://doi.org/10.5771/9783495996669-10 - am 16.01.2026, 08:41:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996669-10
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Einleitung

III

Die im Zuge der Rezeption der bergsonschen Philosophie in Deutsch­
land entstandenen Schriften tragen fast nichts zum Thema dieser 
Arbeit bei; deswegen sei das Thema »Bergson in Deutschland« hier 
nur kurz gestreift. Ernst Bloch, der als einziger verschiedentlich auf 
das Thema »Möglichkeit« auch in bezug auf Bergson eingegangen 
ist, wird im vierten Kapitel dieser Arbeit ebenso näher zu Wort kom­
men wie die neueren Werke zum Thema »Virtualität«.

Eine erschöpfende Behandlung der deutschen Bergson-Rezeption ist 
bislang nicht erschienen, aber die jüngst erfolgte Herausgabe der 
Briefe Bergsons sowie einige neuere Arbeiten gewähren tiefere Ein­
blicke.10 Generell lässt sich sagen, dass Bergson, von Ausnahmen ab­

10 Bergson, Henri: Correspondances, Textes publies et annotes par Andre Robinet, Paris 
(PUF) 2002; Neuere Beiträge zur Rezeption, zunächst allgemeineren Charakters: Meyer, 
Rudolf W: »Bergson in Deutschland. Unter besonderer Berücksichtigung seiner Zeit­
auffassung«, in: Orth, Wolfgang (Hg.): Studien zum Zeitproblem in der Philosophie des 
20. Jahrhunderts, Freiburg i.Br./München (Alber: Phänomenologische Forschungen 13) 
1982, 10-64; Pflug, Günther: »Die Bergson-Rezeption in Deutschland«, in: Zeitschrift 
für philosophische Forschung 45,1991, 257-266; Bes. zu Scheier: Konstantin Romanos: 
Heimkehr. Henri Bergsons lebensphilosophische Ansätze zur Heilung von erstarrtem 
Leben, Frankfurt a. M. (Athenäum) 1988; Henckmann, Wolfhart: »La reception schele- 
rienne de la philosophie de Bergson«, in: Annales bergsoniennes II: Bergson, Deleuze, la 
phenomenologie, ed. par Frederic Worms, Paris (PUF: £pimethee) 2004, 363-389; zu 
Simmel: Fitzi, Gregor: Soziale Erfahrung und Lebensphilosophie. Georg Simmels Be­
ziehung zu Henri Bergson, Konstanz (UVK) 2002; Fitzi, Gregor: »Societe et morale sous 
l'angle de la philosophie de la vie. Une comparaison franco-allemande«, in: Annales 
bergsoniennes I: Bergson dans le siede, ed. par Frederic Worms, Paris (PUF: £pimethee) 
2002, 243-264; Fitzi, Gregor: »Vom Nutzen und Nachteil der Soziologie für das Leben. 
Die Begegnung des soziologischen Relativismus Simmels mit der Lebensphilosophie 
Bergsons«, in: Keller, Thomas; Eßbach, Wolfgang (Hgg.): Leben und Geschichte. An­
thropologische und ethnologische Diskurse der Zwischenkriegszeit, München (Fink: 
Übergänge 53) 2006, 208-232; zur Phänomenologie und Heidegger: Pöggeler, Otto: 
»Bergson und die Phänomenologie der Zeit«, in: Aratro Corona Messoria. Beiträge 
zur europäischen Wissensüberlieferung. Festgabe für Günther Pflug zum 20. April 
1988, hg. v. Bernhard Adams e.a. Bonn (Bouvier) 1988, 153-167; Blanc, Sebastien: 
»>Comme elle-meme et en elle-meme, ce n'est pas la meme chose<, la perception chez 
Husserl et Bergson«, in: Annales bergsoniennes II, 305-332; Bouaniche, Arnaud: »Ori- 
gine et histoire dans le moment philosophique des annees 1930: >Les deux sources de la 
morale et de la religion< de Bergson et la >Krisis< de Husserl«, in: Annales bergsoniennes 
II, 333-362; Sepp, Hans Rainer: »Illusion et Transcendance. Ingarden lecteur de Berg­
son«, in: Annales bergsoniennes II, 391-407.
Bemerkungen zur Bergsonrezeption in Deutschland finden sich auch in den Nachwor­

19

https://doi.org/10.5771/9783495996669-10 - am 16.01.2026, 08:41:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996669-10
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Einleitung

gesehen, auf wenige Grundzüge verkürzt wahrgenommen wurde - 
von den einen begrüßt, den anderen bekämpft als Lebensphilosoph 
(mit dem zugrundeliegenden Antagonismus Leben - ordnender Ver­
stand), als Irrationalist (Intuition vs. Intelligenz), als Feind der ver­
standesgegründeten Philosophie und Wissenschaften (seine Art der 
Metaphysik vs. Wissenschaftlichkeit), als Verkünder einer neuen 
Zeitauffassung, die in mancher Augen aber auf halbem Wege stehen 
bleibt (duree z. B. vs. Zeitlichkeit), als Verkünder einer neuen Mystik 
und einer neuen Moral,11 als Biologist, als Antikantianer. Seine Stel­
lung zu den Einzelwissenschaften wurde fast durchgehend verkürzt 
wiedergegeben und dadurch der »Irrationalismus« zu einem eigent­
lichen Wesenszug erklärt.

Die Geschichte der Rezeption Bergsons in Deutschland ist äu­
ßerst uneinheitlich. Ihre Stationen bestehen in einer vergleichsweise 
lebhaften Aufnahme und Diskussion in den Jahren vor dem Ersten 
Weltkrieg; einem Nachklang dieser Rezeption in den ansonsten eher 
sehr bergsonkritischen Nachkriegsjahren (was neben der philoso­
phisch fundierten Kritik natürlich auch mit Bergsons politischem En­
gagement im Ersten Weltkrieg zu begründen ist);12 einer nahezu 

ten von Konstantin Romands zu den Nachdrucken folgender Übersetzungen: Bergson, 
Henri: Denken und schöpferisches Werden. Aufsätze und Vorträge, übers, v. L. Kottje. 
Frankfurt a. M. (Taschenbücher Syndikat / EVA 50) 1985 (Nachdruck der Ausgabe Mei­
senheim (Hain) 1948), Nachwort von Konstantinos P. Romands 280-286; Bergson, 
Henri: Zeit und Freiheit. Mit einem Nachwort von Konstantinos P. Romanos. Nach­
druck der 1920 im Verl. Diederichs, Jena erschienenen 2. Aufl., Frankfurt a. M. (Athe­
näum) 1989, 179-189; s.a. die Einleitung von Erik Oger in: Bergson, Henri: Materie 
und Gedächtnis. Eine Abhandlung über die Beziehung zwischen Körper und Geist. Mit 
einer Einleitung von Erik Oger, Hamburg (Meiner) 1991 [Nachdruck der Übers, v. Julius 
Frankenberger, Jena (Diederichs) 1919], insbes. 46-53. Bemerkungen auch bei: Pflug, 
Günther: »Henri Bergson« (1859-1941), in: Höffe, Ottfried (Hg.): Klassiker der Phi­
losophie II. Von Immanuel Kant bis Jean-Paul Sartre, München (Beck) 21985, 298-314. 
Albert, Karl: »Henri Bergson. Unterwegs zu einer Philosophie des Lebens«, in: Fleischer, 
Margot; Hennigfeld, Jochem (Hgg.): Philosophen des 19. Jahrhunderts. Eine Einfüh­
rung, Darmstadt (wbg) 1998, 241-253 (mit weiterer Literatur).
11 Dieses vor allem, bevor er sich zu diesen Themen geäußert hatte; cf. Seilliere, Ernest: 
»Welche Moralphilosophie lässt Bergson erwarten?«, in: Internationale Monatsschrift 
für Wissenschaft, Kunst und Technik 8,1914, Nr. 1 (Nov. 1913), 191-210.
12 Bergsons deutschfeindliche Haltung in und nach dem Ersten Weltkrieg ist bekannt; 
cf.: Mel 1002 (Discours prononce ä l'Academie des Sciences morales et politiques, 8 aoüt 
1914): »La lutte engagee contre l'Allemagne est la lutte meme de la civilisation contre la 
barbarie. Tout le monde le sent, mais notre Academie a peut-etre une autorite particu- 
liere pour le dire. Vouee en grande partie ä l'etude des questions psychologiques, mora­
les et sociales, eile accomplit un simple devoir scientifique en signalant dans la brutalite 

20

https://doi.org/10.5771/9783495996669-10 - am 16.01.2026, 08:41:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996669-10
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Einleitung

vollständigen Abwesenheit Bergsons in den Jahren vor und den Jahr­
zehnten nach dem Zweiten Weltkrieg (als Ausnahme kann einerseits 
die Aufnahme Bergsons bei Ernst Bloch gelten, die hier im vierten 
Kapitel zur Sprache kommt, und andererseits, als Solitär, die Arbeit 
von Günther Pflug); und seit den späten achtziger Jahren des vergan­
genen Jahrhunderts eine langsam einsetzende, erst in den allerletzten 
Jahren sich verstärkende Neuaufnahme Bergsons. Noch 1988 konnte 
Otto Pöggeler einen Beitrag zu Bergson, welcher signifikanterweise 
in einer Festschrift für Günther Pflug erschien, folgendermaßen 
schließen:
»Dass die Auseinandersetzung mit Bergson letztlich doch ausgeblieben ist, ließe 
sich auch für andere philosophische Richtungen außerhalb der Phänomenologie 
nachweisen. (...) So sollte die Auseinandersetzung mit Bergson neu aufgenom­
men werden, und es nicht bei der Feststellung bleiben, die Rudolf W. Meyer 
noch 1982 in seinem Referat Bergson in Deutschland treffen musste: >Abge- 
sehen von der vorzüglichen historischen Darstellung der Quellen und Kon­
sequenzen einer induktiven Metaphysik, die Günther Pflug 1959 der Philoso­

et le cynisme de l'Allemagne, dans son mepris de toute justice et de toute verite, une 
regression ä l'etat sauvage«. Noch schärfer verurteilt Bergson Deutschland in seiner 
Rede in der Academie vom 12.12.1914, Mel 1107-1118. Auf diese Ansprachen reagiert 
G. Simmel mit: Simmel, Georg: »Bergson und der deutsche >Zynismus<«, in: Interna­
tionale Monatsschrift für Wissenschaft, Kunst und Technik, 9, 1915, 197-200. Im Zu­
sammenhang dieser historischen Situation ist auch die Schopenhauer-Plagiats-Diskus­
sion zu sehen, die im Krieg stattfindet, und zwar u.a. in ebender Zeitschrift, in der 
Simmel seine Invektive veröffentlicht hatte: Bönke, H.: Plagiator Bergson: Membre de 
l'Institut, Charlottenburg, Schweden (Huth) 1915; Jacoby, Gunther: »Bergson und 
A. Schopenhauer«, in: Internationale Monatsschrift für Wissenschaft, Kunst und Tech­
nik 10,1916, H. 4, 454-480; dagegen: Knudsen, Peter: »Ist Bergson ein Plagiator Scho­
penhauers?«, in: Archiv für Geschichte der Philosophie 32, 1919, Nr. 1, 89-107; dazu 
neuerdings: Francois, Arnaud: »Bergson plagiaire de Schopenhauer? Analyse d'une 
polemique«, in ttudes germaniques, t. LX, n° 3, octobre-decembre 2005, p. 469-491. 
Zu Bergsons Deutschlandkritik während des Ersten Weltkriegs: Trotignon, Pierre: 
»Bergson et la propagande de guerre«, in: Quillien, Jean (Hg.): La reception de la phi- 
losophie allemande en France aux XIX et XX siecles, Lille (Presses Universitaires de 
Lille) 1994, 207-215.
Ein Dokument der fortgesetzten Sprachlosigkeit zwischen Bergson und seinen deut­
schen Vermittlern findet sich auch im Brief seines deutschen Verlegers Eugen Diede- 
richs vom 6. Januar 1935, in dem dieser sich - durchaus getragen von eigenem »vater­
ländischen Bewusstsein« - über die ausbleibenden Antworten Bergsons auf seine Briefe 
beschwert; in: Strauß und Torney-Diederichs, Lulu von: Eugen Diederichs - Leben und 
Werk, Jena (Diederichs) 1936, 410. Die in den Correspondances abgedruckten Briefe 
Bergsons an Diederichs werden in der Tat knapper und sachlicher.

21

https://doi.org/10.5771/9783495996669-10 - am 16.01.2026, 08:41:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996669-10
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Einleitung

phie Bergson gewidmet hat, ist Bergson in Deutschland heute ein weitgehend 
unbekannter Name<.«13

Das neue Interesse an Bergson ist großenteils zum einen orientiert 
an den Rezeptionslinien der ersten zwanzig Jahre des 20. Jahrhun­
derts, d. h. an der lebensphilosophisch oder phänomenologisch fun­
dierten Bergsonlektüre,14 zum anderen (wenigstens indirekt) indu­
ziert durch die Philosophie von Gilles Deleuze,15 in dessen Schriften 
Bergson die Jahrzehnte des Desinteresses in Frankreich überstanden 
hat. Allein die im Geiste Deleuzes geschriebenen Arbeiten berühren 
mit dem dort stets erwähnten Begriff der Virtualität den Themen­
bereich des Möglichen; wie der schon erwähnte Bloch kommen sie 
ebenfalls im letztem Kapitel dieser Arbeit näher zur Sprache.

Die Wahrnehmung Bergsons in Deutschland setzt ein mit Rezensio­
nen seiner Schriften in der Zeitschrift für Psychologie und Physiolo­
gie der Sinnesorgane; zuerst wahrgenommen wurden also die im 
Vorfeld von Matiere et memoire entstandenen Arbeiten Bergsons, 
die im weiteren Sinne mit der Psychologie zu tun hatten.16 Bergson 
hat ja selbst die Ansatzpunkte seiner frühen Arbeiten (bis Matiere et 
memoire) als psychologisch bezeichnet und war Präsident einer von 

13 Pöggeler, Bergson und die Phänomenologie, 167; Das Zitat findet sich bei Meyer, 
Bergson in Deutschland (s. vorige Fußnote), 47.
14 So die schon angeführten Arbeiten von Konstantin Romanös und Gregor Fitzi, die 
Aufsätze von Pöggeler, Meyer und die Beiträge im zweiten Band der Annales berg- 
soniennes.
15 So der Aufsatz von Melanie Sehgal und die Dissertation von Mirjana Vrhunc: Seh­
gal, Melanie: »>Die Zeit ist Erfindung<. Das Virtuelle und das Neue bei Henri Bergson«, 
in: Abel, Günter (Hg.): Kreativität. Sektionsbeiträge des XX. Deutschen Kongresses für 
Philosophie, Bd. 1, Berlin (Universitätsverlag der TU Berlin) 2005, 823-836; Vrhunc, 
Mirjana: Bild und Wirklichkeit. Zur Philosophie Henri Bergsons, München (Fink) 2002 
(= Diss. Berlin 1999).
16 Pilzecker, A.: »Rez. zu H. Bergson: Memoire et reconnaissance«, in: Zeitschrift für 
Psychologie und Physiologie der Sinnesorgane 13, 1897, 229-232. Die Rezension refe­
riert ausführlich Bergsons Artikel aus dem Band 41 der Revue philosophique 1896, die 
einen Teil von Matiere et memoire bilden sollten. 1901 erscheint Heymans: »Rezension 
zu H. Bergson: Le rire. Essai sur la signification du comique«, in: Zeitschrift für Psycho­
logie und Physiologie der Sinnesorgane 25, 1901, 155 f., eine kurze und kritisch gehal­
tene Wiedergabe der Grundgedanken von Le rire; sodann: Giessler: »Rezension zu 
H. Bergson, Le reve«, in: Zeitschrift für Psychologie und Physiologie der Sinnesorgane 
32, 1902, 231; und schließlich: Giessler: »Rez. zu H. Bergson: L'effort intellectuel«, in: 
Zeitschrift für Psychologie und Physiologie der Sinnesorgane 32, 1903, 128 f., beides 
letztgenanntes kurze Inhaltswiedergaben mit sehr wenig Kritik.

22

https://doi.org/10.5771/9783495996669-10 - am 16.01.2026, 08:41:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996669-10
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Einleitung

ihm mitgegründeten psychologischen Gesellschaft. Die Psychologie 
war aber nicht die einzige interessierte Disziplin und hat auch nicht 
lange das Rezeptionsinteresse mitbestimmt; frühe Rezensionen fin­
den sich auch in der Zeitschrift für Philosophie und philosophische 
Kritik (einsetzend mit Mutiere et Memoire^7 und in der Deutschen 
Literaturzeitung (einsetzend mit Le rire).17 18 Der erste Aufsatz über 
Bergson erschien 1903 im Archiv für systematische Philosophie, sein 
Autor war A. Gurewitsch.19 Er bestand in einer Wiedergabe der ers­
ten beiden Werke Bergsons, die ja zu dieser Zeit noch nicht ins Deut­
sche übersetzt worden waren. Bis zu der ersten Übertragung eines 
bergsonschen Werkes und der sie begleitenden Literatur blieb dies 
der einzige eigenständige Beitrag. Spätere Werke Bergsons fanden 
auch Besprechungen in der Zeitschrift für Philosophie und Pädago­
gik,20 der biologischen Zeitschrift für den Ausbau der Entwicklungs­
lehre21 sowie der Vierteljahresschrift für wissenschaftliche Philoso­

17 Ziehen, Theodor: »Rez. zu Matiere et memoire von Henri Bergson«, in: Zeitschrift 
für Philosophie und philosophische Kritik, N. S. 113, No. 12, Dezember 1898, 295-299; 
die Rezension ist eine interessante, im Einzelnen kritische (insbes. was die »bodenlose 
Metaphysik« Bergsons angeht), insgesamt sehr empfehlende Auseinandersetzung mit 
dem für Matiere et memoire zentralen Begriff der »image« und der Auffassungen Berg­
sons zu Wahrnehmung und Gedächtnis. Ziehen, Theodor: »Rez. zu Le Rire von Henri 
Bergson«, in: Zeitschrift für Philosophie und philosophische Kritik, N. S. 123, 1904, 
215-216.
18 Grosse, Ernst: »Rez. zu Henri Bergson, Prof, au Lycee Henri IV, Le rire. Essai sur la 
signification du comique«, in: Deutsche Literaturzeitung 22, 1901, Nr. 1, 11-13. Der 
Rezensent lobt Bergson dafür, als erster das Lachen in seiner sozialen Bedeutung zu 
würdigen, und hält es für »das Beste, was jemals über diese Dinge geschrieben worden 
ist«.
19 Gurewitsch, A.: »Die französische Metaphysik der Gegenwart (H. Bergson)«, in: Ar­
chiv für systematische Philosophie 9, 1903, 463-490. Die vollständige Namenzeile des 
Aufsatzes lautet: »Aus dem Nachlass von A. Gurewitsch Dr. phil.«. Dadurch wird deut­
lich, dass es kein Werk des Phänomenologen Aaron Gurwitsch ist, wie die Eintragung in 
der Bergson-Bibliographie nahelegt; wer genau der Autor ist, ist nicht mit Sicherheit zu 
klären; wahrscheinlich Aron David Gurewitsch, ein emigrierter Russe, der 1902 (in der 
Schweiz?) verstarb und dessen Sohn Leibarzt von Eleanor Roosevelt wurde.
In dieser Nummer der Zeitschrift, die von Dilthey, Erdmann, Natorp, Zeller, Sigwart 
und Ludwig Stein herausgegeben wurde, haben auch E. v. Hartmann und Husserl publi­
ziert; hier beginnt die Reihe der verpassten Gelegenheiten der direkten Kenntnisnahme 
Bergsons durch Husserl.
20 Schoen, H.: »Rez. zu Bergson, Henri, Devolution creatrice. 2. Ausgabe (...) 1907«, in: 
Zeitschrift für Philosophie und Pädagogik 15, 1908, Nr. 1, 39-41, bezeichnet Bergson 
als »längst durch seine Werke (...) bekannt«, skizziert nur kurz einige Grundlehren 
Bergsons und wünscht ihm eine baldige Übersetzung.
21 Driesch, Hans: »Henri Bergson, der biologische Philosoph«, in: Zeitschrift für den 

23

https://doi.org/10.5771/9783495996669-10 - am 16.01.2026, 08:41:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996669-10
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Einleitung

phie und Soziologie.22 In der dort 1910 erschienenen Rezension der 
ersten Übersetzungen und der ersten, diese begleitenden Dissertation 
zu Bergson wird die Einführung Bergsons in Deutschland als Ver­
dienst des Verlegers Eugen Diederichs gerühmt und der Werbetext 
sowie der Umschlagtext von Hermann Graf Keyserling mit ihrer Be­
tonung des antikantischen Impetus Bergsons zitiert. Zitiert wird 
auch die »weniger zur Erläuterung, mehr zur Empfehlung« geschrie­
bene Einführung Windelbands. Wie in anderen Rezensionen wird die 
»geistreiche, fesselnde Schreibweise des Verfassers« und seine meta­
phernreiche Sprache hervorgehoben, die sich mit seinem antibegriff­
lichen Impetus der Einführung in die Metaphysik deckt. Steenber­
gens Dissertation zu Bergson wird als dankenswerte Einführung 
begrüßt. In mancher Hinsicht ist diese Rezension aufschlussreich, 
nennt sie doch zahlreiche handelnde Personen für die Einführung 
Bergsons in Deutschland (auch Hans Driesch wird angeführt) und 
macht deren Auffassung als vorwiegend antikantisch deutlich. Als 
Leitfrage Bergsons wird mit Windelband die Frage nach dem Neuen 
herausgestellt. Zudem wird das noch nicht auf Deutsch erschienene 
[Revolution creatrice angesprochen und dessen - wie auch des Essai 
sur les donnees immediates de la conscience - Übersetzung gefordert. 
In einer abschließenden Bemerkung wird Bergson »zwischen [E. v.]. 
Hartmann und Schelling«, dessen »Enkelschüler durch seinen Lehrer 
Ravaisson« Steenbergen zufolge er sei, plaziert und erwähnt, dass 
von ihm leicht ein Übergang zur Mystik zu finden sei; eine damals 
schon gängige Einschätzung, die Bergsons eigene Entwicklung tat­
sächlich vorwegnimmt.

Die Geschichte der Wirkung Bergsons in Deutschland ist, wie 
aus dem eben Gesagten hervorgeht, eng verbunden mit der seiner 

Ausbau der Entwicklungslehre 2,1908, H. 1 / 2, 48-55. Der Aufsatz ist tatsächlich eine 
Rezension oder besser Vorstellung von Revolution creatrice. Driesch, mit dem Bergson 
dann auch in Briefwechsel stand, schreibt, er habe mit voller Absicht dieses Werk in 
einer biologischen Zeitschrift rezensiert, da Bergson biologischer Philosoph sei und zu­
dem jedes biologische Problem unmittelbar zu philosophischen überleite. Im Zuge des 
Artikels verteidigt Driesch offensiv Bergsons Begriff der Intuition, welcher gar kein 
kategorialer oder diskursiver Begriff sein wolle; jede Erkenntnistheorie brauche an 
ihrem Ausgang ein irrationales Element. Zu Drieschs Bergsonrezeption s. Pflug: Berg- 
son-Rezeption, 260 ff.
22 Fritzsche, Richard: »Rez. zu Bergson, Henri, Materie und Gedächtnis (Jena, Diede­
richs, 1908); ders., Einführung in die Metaphysik (Jena, Diederichs, 1909); Steenbergen, 
Albert, Henri Bergsons intuitive Philosophie (Jena, Diedrichs, 1909)«, in: Vierteljahres­
schrift für wissenschaftliche Philosophie und Soziologie, 34,1910, H. 1, 353-357.

24

https://doi.org/10.5771/9783495996669-10 - am 16.01.2026, 08:41:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996669-10
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Einleitung

Übersetzungen; diese hebt an im Kreis um Rudolf Eucken und ist 
verankert im Verlag von Eugen Diederichs. Max Scheier habilitierte 
1900 bei Eucken in Jena, Isaac Benrubi wurde 1904 von Eucken in 
Jena promoviert. Scheier wurde 1901 auf Bergson aufmerksam23 
und sah sich in den folgenden Jahren »vielfach von ihm belehrt«;24 
er spielte eine zentrale Rolle für den Beginn der Übersetzungen bei 
Diederichs; in einem Brief Diederichs' an Benrubi25 wird deutlich, 
dass Scheier (mit Zutun Euckens?)26 die Übersetzung von Matiere 
et memoire bei Diederichs anstieß, eine Übersetzerin und auch sei­
nen Schüler Steenbergen (der zum Zeitpunkt des Briefes schon in 
Paris war, um mit Bergson zu verhandeln) als Korrektor der Überset­
zung vermittelte. Eucken hatte zusätzlich Benrubi an Diederichs 
empfohlen, um eine weitere Korrektur der Übersetzung vorzuneh­
men. Materie und Gedächtnis erschien dann 1908, flankiert von der 
Dissertation von Steenbergen zu Bergson.27 Der Übersetzung wurde 
eine Einführung von Wilhelm Windelband vorangestellt (die in der 
zweiten Auflage 1919, einer Neuübersetzung von Julius Frankenber­
ger, nicht mehr erschien). In ihr begrüßt Windelband Bergsons Phi­
losophie, in der »die Befreiung von der Alleinherrschaft der Formen 
des naturwissenschaftlichen Denkens mit ganzer Ursprünglichkeit 
und Lebhaftigkeit« hervortrete;28 hellsichtig, gerade wenn man diese 
Zeilen in bezug auf das Thema dieser Arbeit liest, formuliert Win­
delband die Hauptfrage der Philosophie Bergsons und zugleich eine 
der Leitperspektiven der Interpretation des als wissenschaftsfeindlich 
angesehenen Bergson:

»Das Problem der Metaphysik ist das Geschehen. Wenn es erlaubt ist, die An­
sicht eines Denkers in freier Umbildung wiederzugeben, so möchte ich als das 
intimste Motiv von Bergsons Philosophie die Frage bezeichnen: Gibt es etwas 
Neues in der Welt? und [sic!] wo und wie gibt / es Neues? Die naturwissen­

23 Henckmann, La reception schelerienne, 365.
24 Meyer, Bergson in Deutschland, 13.
25 Eugen Diederichs an Isaac Benrubi, 16. November 1906, in: Eugen Diederichs. Selbst­
zeugnisse und Briefe von Zeitgenossen, Düsseldorf, Köln (Diederichs) 1967,162 f.
26 Meyer, Bergson in Deutschland, 14.
27 Bergson, Henri: Materie und Gedächtnis. Essays zur Beziehung zwischen Körper und 
Geist, Jena (Diederichs) 1908; Steenbergen, Albert: Henri Bergsons intuitive Philoso­
phie, Jena (Diederichs) 1909. Übersetzung und Dissertation wurden auch verschiedent­
lich miteinander rezensiert. S.a.: Benrubi, Isaac: »Rez. zu Henri Bergsons Intuitive Phi­
losophie von Albert Steenbergen«, in: Revue Philosophique de la France et de 
l'Etranger, 69, No. 2, fevrier 1910, 204-206.
28 Windelband, Wilhelm: »Zur Einführung«, in: Bergson, Materie und Gedächtnis, VI.

25

https://doi.org/10.5771/9783495996669-10 - am 16.01.2026, 08:41:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996669-10
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Einleitung

schaftliche Weltanschauung und alle von ihr abhängige Philosophie verneint 
die Frage und muss sie verneinen«.29

Der badische Neukantianismus, kann hieran deutlich werden, hatte 
an der Aufnahme und Diskussion Bergsons in Deutschland auch eine 
gewichtige Rolle, zumal der 1908 in Heidelberg stattfindende III. In­
ternationale Philosophiekongress, den Windelband präsidierte, eine 
wichtige Rolle für die Einführung Bergsons in Deutschland spielte 
(auch wenn Bergson nicht an ihm teilnehmen konnte).30 Mit dem 
nach dem Krieg erschienenen Buch Rickerts zur Lebensphilosophie 
wurde aber der Abstand zum »Modephilosophen« Bergson deutlich 
gemacht.31

Scheier lernte im Januar 1902 Husserl kennen und wandte sich 
der Phänomenologie zu, ohne aber sein sich ins Kritische entwickeln­
de Interesse für Bergson zu verlieren;321913 publizierte er seine Ver­
suche einer Philosophie des Lebens, die 1915 bzw. 1919 neu heraus­

29 Windelband, Einführung, Xllf.
30 Bergson, Correspondances, 216 (lettre ä I. Benrubi, 6 aoüt 08). In dem Brief lässt er 
auch an Steenbergen Grüße ausrichten. In den folgenden Briefen wird klar, dass Bergson 
seine Beziehungen nach Deutschland immer weiter ausbaute. Zum Kongress in Heidel­
berg: Coignet, Clarisse: »La Vie d'apres M. Bergson«, in: Elsenhans, Th. (Hg.): Bericht 
über den III. internationalen Kongress für Philosophie zu Heidelberg, Heidelberg (Carl 
Winters Universität Buchhandlung) 1909, 358-364; Seliber, G.: »Der Pragmatismus 
und seine Gegner. Auf dem III. internationalen Kongress für Philosophie«, in: Archiv 
für systematische Philosophie, N.F. 15, No. 3,1909, 287-298. Hier nimmt der Autor die 
Pragmatismus-Diskussion, die auf dem Kongress stattfand, zum Anlass für eine Dar­
stellung Bergsons.
In dem als Darstellung der gerade bei Diederichs erschienenen Einführung in die Meta­
physik konzipierten Aufsatz: Prager, Hans: »Henri Bergsons metaphysische Grund­
anschauung«, in: Archiv für systematische Philosophie 16, 1910, H. 3, 310-320, wird 
in einer Fußnote S. 318 eine Ähnlichkeit zwischen Bergson und Rickert erwähnt, die 
darin bestehe, dass auch Rickert »für das historische (psychologische) Geschehen eine 
prinzipiell andere Begriffsbildung als für das Naturgeschehen [fordert] und konsequen­
terweise die Möglichkeit einer wissenschaftlichen Metaphysik [leugnet], sofern diese 
auf eine Erkenntnis des Seins gehen will«.
31 Rickert, Heinrich: Die Philosophie des Lebens. Darstellung und Kritik der philoso­
phischen Modeströmungen unserer Zeit, Tübingen (Mohr / Siebeck) 1920. Bereits 1922 
erfolgte die zweite Auflage; Rickert kritisiert vor allem die Prinzipien- und Begriffs­
losigkeit der Lebensphilosophie und ihr Unvermögen, Werten eine feste Basis zu bieten. 
Vgl. die Bemerkung zur frühen Rezeption Bergsons bei den südwestdeutschen Kantia­
nern in Meyer, Bergson in Deutschland, 11. Zu dieser gehört auch der Aufsatz eines 
Rickert-Schülers: Kroner, Richard: »Henri Bergson«, in: Logos (Tübingen), 1, No. 1, 
1910,125-150.
32 Henckman, Reception schelerienne, 366.

26

https://doi.org/10.5771/9783495996669-10 - am 16.01.2026, 08:41:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996669-10
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Einleitung

gegeben wurden. Der Anfang des Abschnittes über Bergson wird ger­
ne zitiert und verdient es, etwas ausführlicher wiedergegeben zu wer­
den als üblich, da so ein zentraler Kritikpunkt an Bergson deutlich 
wird:
»Der Name Bergson durchtönt gegenwärtig in so aufdringlich lauter Weise die 
Kulturwelt, dass die Eigentümer feinerer Ohren zweifelnd fragen mögen, ob 
man wohl solchen Philosophen lesen soll. Denn mehr wie je muss heute der 
Beifall der Bildungs- und Literatenmasse den Weisen erröten machen. Dann 
mögen sich jene Feinohrigen sagen lassen, dass man Bergson trotzdem lesen 
soll. Er hat etwas zu sagen. Wir gehören nicht zu denen, die, sei es in der Me­
thode dieses Philosophen, sei es in seinen Theorien und Resultaten, einen end­
gültigen Erwerb der Philosophie zu sehen vermögen. Seine Methode der Intui­
tion ist so persönlisch [sic!], so von der eigenartigen künstlerischen Bildkraft 
seines Geistes abhängig, dass er wohl echte Jünger und noch leichter Affen, 
keinesfalls aber gute Schüler zu haben vermag. Seine zentralste [sic!] Lehre 
von der »temps duree« (reinen Dauer) wird den Tiefen des Zeitproblems nicht 
gerecht; sie stammelt etwas, was nicht nur der Verstand nicht denken (dies liegt 
ja sogar in der Konsequenz der Lehre selbst), sondern auch die Anschauung 
nicht klar zu erfüllen vermag«.33

Die scharfe Abtrennung der Intuition von Verfahren des wissen­
schaftlichen Verstandes (bei Unterschlagung der intensiven Arbeit 
Bergsons mit wissenschaftlichen Ergebnissen), die dadurch erst in 
die übergroße Nähe zum Romantizismus gerät, und die dem Phäno- 
menologen fehlerhaft erscheinende Begriffsferne der Zeitauffassung 
Bergsons lassen diesen eher als künstlerische Modefigur dastehen.34

Isaac Benrubi sollte in den nächsten Jahren eine wichtige Ver­
mittlungsfunktion zwischen Bergson und seinen deutschen Lesern 
bilden,35 ehe er von Simmel verdrängt wurde. Simmel hatte um 1908 

33 Scheier, Max: »Versuche einer Philosophie des Lebens«, in: ders., Vom Umsturz der 
Werte. Der Abhandlungen und Aufsätze zweite durchgesehene Auflage, 2. Band, Leip­
zig (Der neue Geist) 1919,141-190, für das Zitat 162.
34 Henckmann, Reception schelerienne, 381; Zu Scheiers Bergson-Rezeption s. a. Pflug, 
Bergson-Rezeption, 257 ff. Romanos, Heimkehr, 150 ff. macht als verbindendes Element 
zwischen Bergson und Scheier die zentrale Rolle der einerseits erkenntnistheoretischen, 
andererseits metaphysisch-intersubjektiven Sympathie (mit dem Lebendigen) aus. 
Henckmann, La reception schelerienne, 363 ff. berichtet von einer Vorlesung Scheiers 
über Bergson im WS 1919/20 an der Universität Köln. Der Aufsatz Henckmanns ist eine 
ausführliche Schilderung der komplexen Beziehung Scheiers zu Bergsons Philosophie, 
die hier nicht nachgezeichnet werden kann.
35 Die reichhaltige Korrespondenz mit Bergson, die in Bergsons Correspondances wie­
dergegeben ist, gibt ebenso ein Bild seiner Beziehungen zu diesem wie auch der Band: 

27

https://doi.org/10.5771/9783495996669-10 - am 16.01.2026, 08:41:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996669-10
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Einleitung

Kenntnis von Bergson erhalten;36 bereits vorher hatte er Kontakte 
nach Frankreich, insbesondere zu dem Kreis um die Revue de meta- 
physique et de morale (zu dem auch Bergson gehörte);37 von 1908 - 
1914 standen beide in direktem Kontakt. Simmel fand die von Ben- 
rubi mit durchgesehene Übertragung von Matiere et memoire so 
schlecht, dass er eine Neuübersetzung empfahl und selbst für die 
folgenden Übersetzungen weiterer Werke Bergsons Sorge trug.38 So 
erschien 1909 die Einführung in die Metaphysik in der Übersetzung 
von Margarete Susmann, einer Schülerin Simmels; 1911 die des Es­
sai unter dem Titel: Zeit und Freiheit. Eine Abhandlung über die 
unmittelbaren Bewusstseinstatsachen, in der Übersetzung von Paul 
Fohr; 1912 Die schöpferische Entwicklung in der Übersetzung von 
Gertrud Kantorowicz, ebenfalls Schülerin Simmels; 1914 Das Lachen 

Benrubi, Isaac: Souvenirs sur Henri Bergson, Neuchätel / Paris (Delachaux & Niestle) 
1942, der auch für diese Arbeit wichtige Informationen enthält. Hauptwerk Benrubis: 
Benrubi, Isaac: Philosophische Strömungen in Frankreich, Leipzig (Meiner) 1928, über 
Bergson 406-436.
36 Vgl. Brief Simmels an Hermann Graf Keyserling, zitiert in Fitzi, Soziale Erfahrung 
und Lebensphilosophie, 212. S.a. Fitzi, Societe et morale, 244.
37 Hierzu Näheres bei Fitzi, Soziale Erfahrung und Lebensphilosophie, 17ff. und 50ff.
38 Nach Fitzi, Soziale Erfahrung und Lebensphilosophie, 12 ist die Korrespondenz von 
Bergson und Simmel verschollen; neben Briefen an und von dritten und weiteren Quel­
len (z.B. die Erinnerungen seines Sohnes, die Meyer, Bergson in Deutschland, 13 f. 
zitiert, wo u.a. über die Problematik der Übersetzungen von Matiere et memoire und 
Devolution creatrice gehandelt wird) ist aber doch noch ein Brief aufgetaucht, der in 
Bergson: Correspondances abgedruckt ist (233 f.): ein (offensichtlich am Anfang der 
Bekanntschaft stehender) Brief Bergsons an Simmel vom 8.12.1908, in dem er sich für 
die Zusendung der Probleme der Geschichtsphilosophie bedankt, die Zusendung der 
Devolution creatrice ankündigt und von einer gewissen Affinität der Denkweisen beider 
schreibt. Die Übersetzung zu Matiere et memoire, zu der sich Simmel in diesem Brief 
geäußert zu haben scheint, war zu diesem Zeitpunkt bereits fertiggestellt, die der Devo­
lution creatrice von Benrubi bereits in Angriff genommen (s. Briefe Bergsons an Ben­
rubi vom 21. August und 12. September 1907, Bergson, Correspondances, 176-178). In 
einem Brief an Benrubi vom 3.3.1909 berichtet Bergson an Benrubi, dass Simmel die 
Übersetzung von Matiere et memoire als revisionsbedürftig empfand. Wie man an wei­
teren Briefen zwischen Benrubi und Bergson sieht (3.3.09, Corr. 249; 25.5.09, Corr. 
263; 29.7.09, Corr. 287 f.), hat Simmel energische Schritte für eine Neuübersetzung 
von Matiere et memoire unternommen. Benrubi bleibt aber weiterhin in die Korrektu­
ren der Übersetzungen des Essai (Zeit und Freiheit. Eine Abhandlung über die unmittel­
baren Bewusstseinstatsachen, Jena (Diederichs) 1911, Üs. Paul Fohr) und von Devolu­
tion creatrice (Die Schöpferische Entwicklung, Jena (Diederichs) 1912, Üs. Gertrud 
Kantorowicz) eingebunden, wie die Briefe vom 7.9.1910 (Corr. 374 f.) und vom 4. und 
5.6.1912 (Corr. 458 f.) sowie vom 18.6.1912 (Corr. 463) und 8.11.1912 (Corr. 487 f.) 
zeigen.

28

https://doi.org/10.5771/9783495996669-10 - am 16.01.2026, 08:41:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996669-10
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Einleitung

in der Übersetzung von Julius Frankenberger und Walter Fränzel; 
Frankenberger war auch der Übersetzer der zweiten Auflage von 
Materie und Gedächtnis, die 1919 erschien.39

1914 erschien Simmels Aufsatz über Bergson.40 Er ist vor allem 
eine Vorstellung der Hauptthesen von Revolution creatrice, die an­
hand der Gegensatzpaare Mechanik-Leben und Intuition-Intelligenz 
(und Wissenschaft) geleistet wird. Die große Absicht Bergsons sei, 
mit dem Lebensbegriff das Problem der mechanischen Bewegtheit 
zu lösen; »Sie stellt sich deshalb als die Umkehrung des Weges dar, 
auf dem die moderne Wissenschaft den Organismus, das seelische 
Leben, schließlich das Weltganze zu erkennen sucht«.41 Simmel ge­
stattet sich nur wenige kritische Nachfragen, so diejenige, wie das 
Handeln, das doch auf der die Wirklichkeit verfälschenden Intelli­
genz beruhe, erfolgreich sein könne; ob Bergson denn die Tragik 
nicht bemerke, die darin bestünde, dass das Leben zur Sicherung sei­
ner Existenz sich in Nichtleben verwandeln müsse; und dass die Phi­
losophie Bergsons eine Wertebegründung nicht zu leisten vermöge.42

Um 1911 trat Bergson auch in den näheren Gesichtskreis der 
Phänomenologen um Husserl; in einer kurzen Notiz am Rande sei­
ner 1939 verfassten Schilderung berichtet Jean Hering, wie Husserl 
Kenntnis von Bergson erhielt:

»Es ist eigentümlich und bemerkenswert, dass Husserl (der zuviel dachte und 
schrieb, um noch die Zeit zum Lesen zu haben) den großen Erneuerer des In- 
tuitionismus in Frankreich kaum dem Namen nach kannte. Nur durch einen 
(übrigens exzellenten) Bericht von Alexandre Koyre, den dieser der Philosophi­
schen Gesellschaft in Göttingen 1911 vortrug, lernte er die Prinzipien der Phi­

39 Zu diesen Übersetzungen s. Meyer, Bergson in Deutschland, 14 ff.; Fitzi, Soziale Er­
fahrung und Lebensphilosophie, 47ff., 198 ff. Später erschienen noch bei Diederichs: Die 
seelische Energie. Aufsätze und Vorträge, 1928, üs. v. Eugen Lerch; Die beiden Quellen 
der Moral und der Religion, 1933, üs. v. Eugen Lerch; erst nach dem Kriege erschien: 
Denken und schöpferisches Werden. Aufsätze und Vorträge, üs. v. Leonore Kottje, Mei­
senheim am Glan (Hain), 1948.
40 Simmel, Georg: »Henri Bergson«, in: Die Güldenkammer 4, 1914, H. 9, 511-525.
41 Simmel, Bergson, 512.
42 Letzteres Monitum, das Simmel mit Rickert teilt, steht im Zusammenhang mit der 
Beschäftigung mit religiösen und ethischen Fragen, wie sie Fitzi, Soziale Erfahrung und 
Lebensphilosophie, 230ff. beschreibt. Auch Diederichs erhoffte sich ein Buch Bergsons 
zu Ethik und Mystik. Zum simmelschen Bergsonaufsatz s.a. Fitzi, Soziale Erfahrung 
und Lebensphilosophie, 254f. In Fitzi, Societe et morale wird insbesondere die simmel- 
sche Moralphilosophie mit der Bergsons in Beziehung gesetzt.

29

https://doi.org/10.5771/9783495996669-10 - am 16.01.2026, 08:41:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996669-10
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Einleitung

losophie Bergsons kennen. >Die konsequenten Bergsonianer sind wir!<, rief er 
anschließend in der Diskussion aus«.43

1914 hat der Husserlschüler Roman Ingarden Intuition und Intellekt 
bei Henri Bergson als Dissertationsthema gewählt; aus seinen Erin­
nerungen lässt sich ein Bild seiner, Husserls und auch Heideggers 
Beschäftigung mit Bergson zwischen 1914 und 1921, dem Jahr der 
Publikation der Dissertation, gewinnen.44 Hier wird vor allem Berg­
sons Zeitbegriff diskutiert; Ingarden hielt es für unmöglich, dem von 
Bergson mit der duree pure bezeichneten ursprünglichen Zeiterleb­
nis die kategoriale Form abzusprechen. Heidegger wird verschie­
dentlich auch den bergsonschen Zeitbegriff als dem aristotelischen, 
also dem »vulgären«, wesentlich verwandt bezeichnen, da auch er 
die Zeit als Sukzession ansehe und zur Zeitlichkeit nicht vorgedrun­

43 Hering, Jean: »La phenomenologie d'Edmund Husserl il y a trente ans. Souvenirs et 
reflexions d'un etudiant de 1909«, in: Revue internationale de philosophie I (1939), 
366-373, hierfür 368, Fn. 1: »11 est curieux de noter que Husserl (qui pensait et ecrivait 
trop pour avoir le temps de lire) connaissait ä peine de nom le grand renovateur de 
l'Intuitionisme en France. Ce n'est que par un rapport, d'ailleurs excellent, d'Alexandre 
Koyre, presente ä la Societe philosophique de Goettingue en 1911, qu'il apprit ä connai- 
tre les principes de la philosophie bergsonienne. >Les bergsoniens consequents, c'est 
nous!<, declara-t-il ensuite dans la discussion« (Üs. M. V.)
44 Ingarden, Roman: »Intuition und Intellekt bei Henri Bergson. Darstellung und Ver­
such einer Kritik«, in: Jahrbuch für Phänomenologie und Phänomenologische For­
schung 5, 1922, 285-461; Ingarden, Roman (Hg.): Edmund Husserl, Briefe an Roman 
Ingarden. Mit Erläuterungen und Erinnerungen an Husserl, Den Haag (Martinus 
Nijhoff) 1968; s.a. Meyer, Bergson in Deutschland, 30ff.; Pöggeler, Bergson, 157ff.; 
Sepp, Illusion et transcendance, passim. Im Brief vom 20.6.1921 an Ingarden schreibt 
Husserl: »Dr. Heidegger hat das große Opfer gebracht, Ihr Msc. sprachlich auszufeilen, 
u. desgl. Prof. Pfänder, die Correcturen besorgen zu wollen« (Ingarden, Husserl, Briefe, 
19). In seinen Erinnerungen (Ingarden, Husserl, Briefe, 116,121 f.) beschreibt Ingarden, 
wie er Husserl das Bergsonthema vorgeschlagen und den so gut wie kenntnislosen Hus­
serl mit Parallelen zwischen dessen eigenen und Bergsons Zeitauffassung überrascht 
habe, so dass dieser begonnen habe, die »Schöpferische Entwicklung« zu lesen. Beim 
Anhören der fertigen Dissertation 1917 habe er ausgerufen: »Das ist ganz so, als ob ich 
Bergson wäre« (121, Fn.). Vgl. auch zum zeitlichen Zusammentreffen von Husserls 
Zeituntersuchungen und Ingardens Bergsonarbeit: Ingarden, Husserl, Briefe, 129; 154; 
Ingarden, Roman: »Die Hauptphasen der Entwicklung der Philosophie Edmund Hus­
serls (1939/1963)«, in: Ingarden, Roman: Gesammelte Werke, Bd. 5: Schriften zur Phä­
nomenologie Edmund Husserls, hg. v. Wlodimierz Galewicz, Tübingen (Niemeyer) 
1998, 134-208, hierfür 143, 168; ders.: »Das Konstitutionsproblem und der Sinn der 
konstitutiven Betrachtung bei Edmund Husserl (1957/1963)«, in: ders.: Ges. Werke 5, 
237-267, hierfür 256,f.; ders.: »Edmund Husserl: Zum 100. Geburtstag« (1959), in: 
ders.: Ges. Werke 5, 268-273, hierfür 271 f.

30

https://doi.org/10.5771/9783495996669-10 - am 16.01.2026, 08:41:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996669-10
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Einleitung

gen sei.45 Urteilt Heidegger 1916 in seiner Habilitationsschrift noch 
positiv über die bergsonsche Rede von der Mangelhaftigkeit der 
Sprache beim Versuch, psychische Realitäten zu beschreiben, so fin­
det er wenig später, bei den Anmerkungen zu Jaspers' Psychologie 
der Weltanschauungen, die bergsonsche Sprachkritik und Aus­
druckstheorie roh und vage.46

Zu nennen ist ferner Ernst Cassirer, der in seiner Philosophie 
der symbolischen Formen Bergsons Zeitphilosophie wiedergegeben 
hat47 und in seinen Aufsätzen im Morgen dessen Religionsphiloso­
phie;48 ferner Max Horkheimer, der 1934, bereits im Exil in Paris, den 
Sammelband La pensee et le mouvant kritisch rezensierte.49 Hork­
heimer unterstellt darin Bergson eine Geschichtstheorie, die diesem 
gar nicht eigen ist.50 Kurz erwähnt werden soll die neomarxistisch 
inspirierte Kritik von Lukäcs und Bloch an Bergson als einem Vertre­
ter des Vorkriegsimperialismus.51 Nennenswert ist Bloch aber wegen 
seiner (kritischen) Aufnahme der Thesen Bergsons zum Begriff der 
Möglichkeit; er meint, wegen der Aufgabe des Prinzips der Möglich­
keit schaffe es Bergson eben nicht, die Entstehung von Neuem zu 
erklären, und bringt zur Lösung den Begriff der Tendenz ins Spiel - 
den Begriff, den Bergson tatsächlich zur Lösung dieses Problems ver­
wendet, wie noch zu zeigen sein wird.52

45 Heidegger: Sein und Zeit, Tübingen (Niemeyer) 161986,18, 26, 333, 4321; s. a. Mey­
er, Bergson in Deutschland, 35 ff.; Pöggeler, Bergson, 157ff.
46 Meyer, Bergson in Deutschland, 35 ff.
47 Cassirer, Ernst: Philosophie der symbolischen Formen, 3. Teil: Phänomenologie der 
Erkenntnis, Darmstadt (wbg) 21954, 217 f.
48 Cassirer, Ernst: »Bergsons Ethik und Religionsphilosophie«, in: Der Morgen. Mo­
natsschrift der deutschen Juden, 9,1933, H. 1, 20-29, H. 2,138-151.
49 Horkheimer, Max: »Zu Bergsons Metaphysik der Zeit«, in: Zeitschrift für Sozialfor­
schung III, Paris 1934, H. 3, 321 ff.; wieder abgedruckt in: ders.: Kritische Theorie, hg. v. 
A. Schmidt, Bd. 1, Frankfurt a. M. (Suhrkamp) 21968,175-199. S.a.: Horkheimer, Max: 
»Zu Bergsons >Les deux sources de la morale et de la religiom«, in: Zeitschrift für Sozial­
forschung II, Leipzig 1933, H. 1, 104ff.; wieder abgedruckt in: ders.: Kritische Theorie, 
hg. v. A. Schmidt, Bd. 1, Frankfurt a. M. (Suhrkamp) 21968, 67-70.
80 Vgl. Pflug, Bergson-Rezeption, 263 ff.
81 Lukäcs, Georg: »Die Zerstörung der Vernunft«, in: ders.: Werke 9, Berlin 1962, 28. 
Bloch, Ernst, in: Ders: Gesamtausgabe 7 (Das Materialismusproblem), Frankfurt a. M. 
(Suhrkamp) 1972, 278-282; ders: »Über den gegenwärtigen Stand der Philosophie«, in: 
ders.: Gesamtausgabe 10 (Philosophische Aufsätze zur objektiven Phantasie), Frankfurt 
a.M. (Suhrkamp), 292-317, insbes. 301-303; s.a. Meyer, Bergson, 24f.
82 Bloch, Ernst: Das Prinzip Hoffnung, Frankfurt a.M. (Suhrkamp) 1985, 231. Dort 
kritisiert er Bergson ausdrücklich dafür, das Neue nicht erklären zu können und gibt 
als Grund S. 232 an: »Das mächtige Reich der Möglichkeit wird ihm (...) ein Schein 

31

https://doi.org/10.5771/9783495996669-10 - am 16.01.2026, 08:41:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996669-10
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Einleitung

So ist zum Schluss dieses kurzen Überblicks das Thema dieser 
Arbeit kurz erschienen - aber nur, um sofort wieder aus dem Blick zu 
geraten. Die Arbeiten, die neuerdings das Problem des Möglichen bei 
Bergson anreißen, sind vor dem Hintergrund der deleuzschen Inter­
pretation Bergsons geschrieben.

In der aktuellen Modalmetaphysik spielt Bergson keine Rolle: weder 
in älteren Sammelbänden wie dem von Loux53 noch in neueren wie 
dem von Buchheim, Kneepkens und Lorenz54 oder Gendler und 
Hawthorne55 findet er Erwähnung. Erst neuerdings hat Mullarkey56 
in einem Aufsatz versucht, Bergson für eine Modalmetaphysik 
fruchtbar zu machen.

Im von Loux herausgegebenen Sammelband geht es um den 
Begriff der »möglichen Welten«, der im Ausgang vom leibnizschen 
Begriff Eingang in die Modalphilosophie gefunden hat.57 Der Aus­
gangspunkt scheint also hier dem bergsonschen Grundanliegen ent­

der - Retrospektion«. In Experimentum Mundi, Frankfurt a. M. (Suhrkamp) 1975, 144 
operiert Bloch dann (neben dem Begriff der Latenz, der bei Bergson nur sehr vereinzelt 
erscheint) v. a. mit dem Begriff der Tendenz, um aus dieser als offener Möglichkeit das 
Novum zu erklären. Hier also ließe sich Bergsons Lösung mit seinem Tendenz-Begriff 
lückenlos einbauen.
53 Loux, Michael J. (Hg.): The possible and the actual. Readings in the metaphysics of 
modality, Ithaca, New York (Cornell University Press) 1979,1988.
54 Buchheim, Thomas; Kneepkens, Corneille Henri; Lorenz, Kuno (Hgg.): Potentialität 
und Possibilität. Modalaussagen in der Geschichte der Metaphysik, Stuttgart-Bad Can- 
statt (Frommann-Holzboog) 2001.
55 Gendler, Tamar Szabo; Hawthorne, John (Hgg.): Conceivability and Possibility, Ox­
ford, New York (Oxford University Press) 2002.
56 Mullarkey, John: »La naturalisation de la metaphysique: la theorie bergsonienne de la 
possibilite appliquee ä la Science et ä la philosophie«, in: Annales bergsoniennes I, 2002, 
309-327.
57 Loux, Michael J.: »Introduction: Modality and Metaphysics«, in: ders., The Possible 
and the Actual, 15-64, hierfür 15; 28 f.: »If we are to make sense of the various modal 
Systems, we have to suppose that in some sense there really are possible worlds other 
than our own and that in some sense there really are possible objects not found in the 
actual world«.
Den vorphilosophischen Ausgangspunkt, den auch Bergson in seinem zitierten Ge­
spräch nimmt (wenn auch orientiert in die Zukunft), beschreibt Loux in seiner Einlei­
tung, 30: »The trouble with possible worlds, we want to say, is that they represent an 
exotic piece of metaphysical machinery, the armchair invention of a speculative ontolo- 
gist lacking what Bertrand Russell called »a robust sense of relativity«. But the fact is 
that reflection on some of our most deep-seated intuitions suggests that the appeal to 
possible worlds is nothing more than a formalization of generally held prephilosophical 
views about matters modal. All (or at least most) of us think that things might gone 

32

https://doi.org/10.5771/9783495996669-10 - am 16.01.2026, 08:41:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996669-10
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Einleitung

gegengesetzt; es ist jedoch die Frage, und sie wird in den Beiträgen 
dieses Bandes >durchdekliniert<, ob man mögliche Welten wie die 
leibnizsche als irgendwie existierend (actual), nur nicht ins Werk ge­
setzt, also instantiiert betrachtet58 (so wie bei Leibniz die anderen 
möglichen Welten im Geiste Gottes existieren), oder ob die mögli­
chen Welten reine Referenzkonstruktionen denkender Wesen sind, 
wie es z. B. Rescher in seinem Beitrag ausführt59 - und hier hätte 
Bergsons Position ihren Platz.60

In Buchheim/Kneepkens/Lorenz wird der Ausgang genommen 
vom Begriffspaar Potentialität und Possibilität, historisch bei Aristo­
teles. Potentialität steht für eine Realmöglichkeit, ein Vermögen, ein 
Können, das in eine Realität überzuführen wäre (»für a ist es mög­
lich, zu ...«), Possibilität für die logische Nicht-Unmöglichkeit (»es 
ist möglich, dass ...«).61 Bergson kann nun vom Grundansatz her 
kaum in die historische Flucht der behandelten Philosophen passen, 
da seine Konzeption fundamental anders aufgebaut ist: sein Interesse 
ist rein metaphysisch an der Erklärung der bestehenden Welt und 
besonders des Neuen in ihr orientiert; den logischen Begriff von 
Möglichkeit wird er als für diese Aufgabe unfruchtbar von der Unter­
suchung ausscheiden. Die Möglichkeit als Ausgangspunkt der Ent­
wicklung von Realität ist für ihn, wie schon das Zitat zeigt, ein spä­
teres Konstrukt eines interessierten Beobachters. Möglichkeiten der 
Realität - welche jene hat - als ausgesagte sind für ihn immer Mög­
lichkeiten des Denkens - welche jene schafft -. Er führt so begriff­
liche Scheidungslinien ein, die quer zu denen dieses Bandes liegen.

otherwise, that there are different ways things might have been, alternative ways things 
might have gone«.
58 So z. B. die Beiträge: Stalnaker, Robert C.: »Possible Worlds«, in: Loux, The Possible 
and the Actual, 225-234; Plantinga, Alvin: »Actualism and Possible Worlds«, in: Loux, 
The Possible and the Actual, 253-273.
59 Rescher, Nicholas: »The Ontology of the possible«, in: Loux, The Possible and the 
Actual, 166-181. 167: »It is my central thesis that by the very nature of hypothetical 
possibilities they cannot exist as such, but must be thought of: They must be hypothe- 
sized, or imagined, or assumed, or something of this sort«.
60 Vgl. Reschers prozessphilosophische Werke: Rescher, Nicholas: Process Metaphysics. 
An Introduction to Process Philosophy, New York (State Univ, of New York Press) 1996; 
ders.: Process Philosophy. A Survey on Basic Issues, Pittsbrugh (Univ, of Pittsburgh 
Press) 2000. In beiden zählt Bergson zum historischen Hintergrund der Prozessphiloso­
phie.
61 Letzteres die Kennzeichnung von Jacobi in Jacobi, Klaus: »Das Können und die Mög­
lichkeiten. Potentialität und Possibilität«, in: Buchheim/Kneepkens/Lorenz, Possibilität 
und Potentialität, 12.

33

https://doi.org/10.5771/9783495996669-10 - am 16.01.2026, 08:41:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996669-10
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Einleitung

Erscheint es also letzten Endes wenig erstaunlich, dass Bergson 
in diesem Band sich nicht vorfindet, da er beiden dort behandelten 
Grundbegriffen aus verschiedenen Gründen auf den ersten Blick eine 
Absage erteilt (bis auf die benannte Ausnahme Rescher), so ist dieses 
Fehlen im o. g. Band von Gendler und Hawthorne schon weniger be­
greiflich, da es hier gerade um das Vorstellen von Möglichkeiten geht 
(conceivability and possibility), also um das, was der Ausgangspunkt 
von Bergsons Möglichkeitsphilosophie ist. Jedoch ist im Buch der 
Ausgangspunkt derjenige der untersuchten Verbindung von Mög­
lichkeit und Vorstellbarkeit,62 aber nicht in dem Sinne, dass Möglich­
keit erst durch eine vorstehende Tätigkeit entstünde, wie es ja Berg­
sons Kernaussage ist. Chalmers' Beitragstitel drückt es aus: Does 
Conceivability entail Possibility?63 Durch Vorstellbarkeit bzw. Vor­
stellung (in dem hier benutzten Sinne) wird Möglichkeit festge­
stellt,64 aber nicht erstellt wie bei Bergson. Unabhängig vom Ergeb­
nis der Studien des Buches lässt sich also sagen, dass der Grundansatz 
einen Gegensatz zu Bergsons Grundgedanken bildet.

Einen Versuch, Bergson für eine naturalistische Metaphysik der 
Möglichkeiten fruchtbar zu machen, unternimmt Mullarkey in sei­
nem Aufsatz in der ersten Nummer der Annales bergsoniennes. Ihm 
kommt es drauf an, mit der immanenten, induktiven Metaphysik 
Bergsons, die nur eine retrospektive Schaffung der Möglichkeiten 
aus der Wirklichkeit kennt, den Weg zu öffnen für eine Metaphysik, 
die als perzeptiv-intuitive ein neues Verhältnis zu Singularitäten ge­
winnt. Durch den Primat der Perzeption öffnet sie sich auch den Wis­
senschaften. Sie wird so eine induktive, schöpferische, Möglichkeiten

62 Gendler, Tamar Szabo; Hawthorne, John: »Introduction: Conceivability and Possibi­
lity«, in: dies., Conceivability and Possibility, 5f.: »It is as a guide to metaphysical pos­
sibility that conceivability is typically taken as having a central role to play. On the 
Standard view, our ability of a scenario / where P obtains is reckoned as constituting at 
least prima-facie reason for supposing that P is metaphysically possible. This issue is 
addressed, directly or indirectly, by nearly all the authors in the volume«.
Sie betonen übrigens in ihrer Einleitung mehrfach, dass »conceivability« sehr weit (»in 
a broad sense«) zu verstehen sei. S. z.B. Introduction, 1, Anm. 1: conceivability umfasse 
Akte von »envisage, envision, fancy, fantasize, image, imagine, picture, see, think, Vi­
sion, visualize«.
63 Chalmers, David J.: »Does Conceivability entail Possibility?«, in: Gendler, Tamar 
Szabo; Hawthorne, John, Conceivability and Possibility, 145-200.
64 Chalmers, Does conceivability ..., 146: »There is at least some plausibility in the idea 
that conceivability can act as a guide to metaphysical possibility«.

34

https://doi.org/10.5771/9783495996669-10 - am 16.01.2026, 08:41:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996669-10
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Einleitung

schaffende Metaphysik.65 Wir werden sehen, wie weit Mullarkey 
Bergson gerecht wird.

In der dem Thema >Möglichkeit< gewidmeten Bergson-Literatur der 
letzten 20 Jahre66 wird die Verwendung des Begriffs des Möglichen 
fast ausschließlich in PM betrachtet; Chedin67 und Mullarkey in sei­
nem Bergson-Buch68 behandeln ihn auch für das Problem der Frei­
heit, aber unterlassen eine weitere Verfolgung; bei Lacey69 wird der 
Begriff gänzlich übersehen.70 Eine Ausnahme machen die weiter zu-

65 Mullarkey La naturalisation de la metaphysique, 320: »L'»empirisme superieur« de 
Bergson [est] [...] un empirisme de ce qui ne peut etre qu'experimente, d'evenements 
choquants et paradoxaux pour la pense habituelle, transcendant l'observation commune, 
donnant lieu ä de nouvelles categories du possible et de l'impossible engendrees par la 
perception«. [...] 323: »Donc, il n'y a pas de bornes fixes entre la possibilite empirique et 
la possibilite metaphysique etant donne que toutes les deux peuvent etre remaniees par 
l'cxperience alors que la distinction cruciale supposee entre les deux etait l'eternite de la 
possibilite metaphysique«. [...] 324: »Parce que notre perception se transcende chaque 
fois qu'elle est confrontee avec des evenements inhabituels - ce qui est toujours le cas 
selon la perspective bergsonienne - eile est intrinsequement metaphysique dans toutes 
ses formes, mais, de telles experiences nous frappent comme singulierement et explici- 
tement metaphysique [sic] uniquement quand elles nous forcent ä consciemment refor- 
mer ce que nous avons imagine auparavant etre possible dans n'importe quel monde«. 
[...] 327: »Seule la metaphysique peut comprendre la nouveaute«. [Hervorhebungen 
L M.]
66 Spezifisch PR bzw. PM gewidmete Rezensionen und Aufsätze werden auch im vier­
ten Kapitel dieser Arbeit besprochen.
67 Chedin, Jean-Louis: »Possibilite et liberte dans 1'Essai«, in: Bardy, Jean e.a.: Bergson. 
Naissance d'une philosophie, 85-96.
68 Mullarkey John: Bergson and Philosophy, Edinburgh (Edinburgh University Press) 
1999. S.a. ders.: »La naturalisation de la metaphysique: la theorie bergsonienne de la 
possibilite appliquee ä la Science et ä la philosophie«, in: Annales bergsoniennes I, 2002, 
309-327.
69 Lacey, A. R.: Bergson, London, New York (Routledge) 1989,1993.
70 Beide bilden übrigens mit Pete A. Y. Gunter die Hauptpersonen des wiedererwachten 
Interesses an Bergson in der angelsächsischen Welt (vorwiegend USA); zu Lebzeiten 
wurde Bergson lebhaft rezipiert und auch geschätzt; vgl. z.B. Meyer Kallen, Horace: 
William James and Henri Bergson, Chicago (University of Chicago Press) 1914; zu 
Bergson und Dewey s. Jiseok, Ryu: »A letter from Bergson to John Dewey«, in: Mullar­
key, John (Hg.): The new Bergson, 84-87 (Lit). Noch 1985 konnte Kolakowski sein Buch: 
Kolakowski, Leszek: Henri Bergson, Oxford, New York (Oxford University Press) 1985, 
repr. South Bend, Indiana (St. Augustine's press) 2001, p. 1, mit den Worten beginnen: 
»When we look at Bergson's position - or rather lack of position - in today's intellectual 
life [...]«. Eine Renaissance erlebt Bergson seit Anfang der 90er Jahre des vergangenen 
Jahrhunderts, wie übrigens auch in Frankreich; dies dürfte u.a. mit dem Jahrestag des 
Essai (1889) Zusammenhängen.

35

https://doi.org/10.5771/9783495996669-10 - am 16.01.2026, 08:41:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996669-10
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Einleitung

rückliegenden Arbeiten von Jankelevitch71 und Deleuze in ihren 
schon genannten Werken, die beide die Wichtigkeit des Problems 
für die Gesamtphilosophie Bergsons erkennen; besonders Deleuze 
schlägt sich dabei in der näheren Bearbeitung auf die Seite einer Un­
tersuchung der virtualite im Werk Bergsons. In die Richtung der 
Untersuchung der begrifflichen Fassung der Ermöglichung von Neu­
em gehen auch andere neuere Arbeiten, die sich nicht unmittelbar 
mit dem Möglichkeitsbegriff befassen.72 So ist es auch zu neueren 
deutschen Arbeiten gekommen, die das Thema »Virtualität« bei 
Bergson untersuchen.73 Diese Arbeiten unterlassen es, die Entwick­
lung des Begriffes >möglich< und seiner Verwendung bei Bergson zu 
untersuchen; bei einer solchen Untersuchung gewinnt aber der Be­
griff an Tiefe und Reichtum qua innerer Artikulation, und vor allem 
wird dann erst deutlich, wie und wo er zu Recht und zu Unrecht 
verwendet wird und wie es überhaupt dazu hat kommen können, 
dass der Begriff überhaupt auftaucht und dass er auch hat falsch ver­
wendet werden können. Diesen Aufgaben widmet sich diese Arbeit. 
Sie sieht sich also als Ergänzung zu den Arbeiten zur Virtualität bei 
Bergson, indem sie den Gegenbegriff »Möglichkeit« wie auch den 
Parallelbegriff »Tendenz«, welchen Bergson selbst sehr viel stärker, 
spezifischer und fruchtbarer verwendet als »Virtualität«, betrachtet. 
Sie steht dabei stets in der Perspektive der Behandlung des Problems 
in der reifen Philosophie Bergsons.

71 Bei Jankelevitch ist noch bemerkenswert, dass das Kapitel über das »Mögliche« aus 
der ersten Version seines Buches von 1930, also vor PM, stammt und kaum verändert in 
die Version von 1959 übernommen wurde: Jankelevitch, Vladimir: Bergson, Paris (Al- 
can) 1930, 275-293. Er muss also zu den früheren Stadien des Textes Zugang gehabt 
haben.
72 Ansell-Pearson, Keith: Philosoph^ and the adventure of the virtual. Bergson and the 
time of life, London, New York (Routledge) 2002. Miquel, Paul-Antoine: Le probleme 
de la nouveaute dans l'evolution du vivant. De l'tvolution creatrice de Bergson ä la 
biologie contemporaine, Lille (Atelier nationale de reproduction des theses) 1996. S.a. 
Panero, Alain: Commentaire des essais et Conferences de Bergson, Paris (L'Harmattan) 
2003, zu PR 253-273, mit Ausflügen ins Problem der »differenciation de la duree«.
73 Die schon erwähnten: Sehgal, Das Virtuelle und Vrhunc, Bild und Wirklichkeit.

36

https://doi.org/10.5771/9783495996669-10 - am 16.01.2026, 08:41:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996669-10
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Einleitung

IV

»Es gibt nur eine Möglichkeit, einen Philosophen zu lesen, der sich mit der Zeit 
entwickelt und verändert: der chronologischen Ordnung seiner Werke zu folgen 
und mit dem Beginn zu beginnen.«.74

Zentrale Werke über Bergson folgen der Chronologie seiner Wer­
ke;75 wenn diese auch jeweils anderen Themenkreisen zuzugehören 
scheinen, so gilt doch für Bergson a fortiori das, was er anderen Phi­
losophen zuschreibt: dass die Philosophie eines jeden Philosophen 
von einer Grundintuition geleitet und getragen würde und diese aus­
falte - anderen und sich selbst, um sie in immer neuen Bildern und 
Konzepten vorzustellen. Indem also in dieser Arbeit die Chronologie 
der Werke Bergsons als Leitfaden genommen wird, um die Entwick­
lung hin zu einer eigenständigen Behandlung des Problems des Mög­
lichen zu beschreiben, folgt sie einem Prinzip, das Bergson selbst in 
seinem Aufsatz L'intuition philosophique76 beschrieben hat und das 
neuerdings Anlass zu diskurstheoretischen Arbeiten zu Bergson ge­
geben hat.77

Die Philosophie Bergsons, nimmt man ihre letzte, reife Gestalt, 
ist das Ergebnis einer langen Entwicklung; zugleich besteht sie aber 
in gewissem Sinne in dieser Entwicklung selbst. Gibt Bergson auch 
selbst an, jedes seiner Werke für sich und nicht als Fortsetzung des 
ihm voraufgegangenen geschrieben zu haben,78 so geht doch die je 
vorangegangene Arbeit - ganz im Sinne von Bergsons eigener Phi­

74 Vgl. Jankelevitch, Bergson, 1: »11 n'y a qu'une maniere de lire un philosophe qui 
evolue et change dans le temps: c'est de suivre l'ordre chronologique de ses ouvrages, 
et de commencer par le commencement« (Üs. M. V.).
75 Chevalier, Jacques: Bergson, Paris (Pion) nouv. ed. revue et augmentee, 1941; Jankele­
vitch, Bergson; Hude, Henri: Bergson I,II, Paris (Editions Universitaires) 1989, 1990; 
Lattre, Alain de: Bergson, une ontologie de la perplexite, Paris (PUF) 1990; Philonenko, 
Alexis: Bergson, ou de la philosophie comme Science rigoureuse, Paris (Les Editions du 
Cerf) 1994.
76 PM 117-142.
77 Cossutta, Frederic: »L'oeuvre philosophique de Bergson: une »creation continue 
d'imprevisible nouveaute«?«, in: ders. (Hg.), Lire Bergson: »Le possible et le reel«, Paris 
(PUF) 1998. Der gesamte Sammelband ist ein diskurstheoretisches Werk und beschäf­
tigt sich nicht mit den PR eigenen philosophischen Problemen.
78 PM 27, 97 L; Mel. 798 (Brief an N. Söderblöm, 27.7.1909); Harpe, Jean de la: »Sou­
venirs personnels d'un entretien avec Bergson«, in: Beguin, Albert; Thevenaz, Pierre 
(Hgg): Henri Bergson: essais et temoignages, Neuchätel (Editions de la Baconniere) 
1943, 357-364; hierfür: 360; Jankelevitch, Bergson, 2.

37

https://doi.org/10.5771/9783495996669-10 - am 16.01.2026, 08:41:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996669-10
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Einleitung

losophie - in das Kommende ein und in es über. Indem sich seine 
Philosophie so selbst immer wieder einholt, bestätigt und erweitert 
sie sich selbst. So liegt es nahe, die Philosophie Bergsons in ihrer 
Entwicklung zu betrachten und - bezogen auf das spezielle Anliegen 
dieser Arbeit - ihr Zu-sich-selbst-Kommen in Vollendung ihrer 
selbst zu beobachten. Eine solche auf den ersten Blick unsystemati­
sche Vorgehensweise hat die besondere »Systematik« der Bergson- 
schen Philosophie gerade auf ihrer Seite, die eben nicht auf ein geo- 
metrisch-allgemeingültiges System aus ist,79 sondern sich jeweiligen 
Problemen neu stellt,80 ohne dabei einen eigenen Nukleus aus den 
Augen zu verlieren und diesen selbst immer wieder neu zu bedenken. 
In diesem Vorgehen findet sich denn auch der »Fortschritt« bergson- 
schen Denkens, der ja auch für diese Arbeit angesetzt wird. Diese 
Arbeit versucht, durch den dezidiert werkhistorischen Aufbau ein 
>complementum< der notwendigen Systematisierung aufzustellen, 
indem die >Latenzphase< und das darin stattfindende Entstehen des 
vollen Möglichkeitsbegriffs sowie die Entwicklung des Tendenz­
begriffs als dessen funktionaler Ersatz geschildert wird. Es wird zu 
sehen sein, wie Bergson im Essai den Begriff possible ex negativo 
verwendet für die Auflösung des Problems der Freiheit, und wie da­
bei sein Vorbegriff, von dem er ausgeht, dass nämlich »möglich« 
»vorgängig vollständig definiert« meint, ein für allemal feststeht; 
dass die Disjunktion von Freiheit und Möglichkeit in MM in Wahl­
handlungen plötzlich aufgehoben scheint, und warum, und wie in EC 

79 Zur Eigenheit der Philosophie Bergsons, gerade kein System zu bilden, s.: Mullarkey, 
John: »Introduction. La philosophie nouvelle, or change in philosophy«, in: Mullarkey, 
John (Hg.): The new Bergson, Manchester, New York (Manchester University Press) 
1999,1-16; hierfür 4 ff. Deswegen ist Bergson auch keine »totalising philosophy« (ibid. 
10), indem er in metaphilosophischer Perspektive seine eigene Philosophie als ebenso 
prozessual ansieht wie die Wirklichkeit, der sie immer wieder neu gerecht zu werden 
versucht, ohne sie je ganz in ihrer Kreativität einholen zu können. Die Unsystematik 
hatte z. B. Rickert Bergson zum Vorwurf gemacht.
Zum Problem der (Dis-)kontinuität im Werk Bergsons: Vieillard-Baron, Jean-Louis: 
»Continuite et Discontinuite de l'oeuvre de Bergson«, in: Annales bergsoniennes I, 
279-307.
80 Bergson selbst hat sich dagegen gewehrt, seine Philosophie als System anzusehen: s. 
z.B. Mel 798 (s. vorige Anm:), einem Brief v. 1909, also nach EC: »La philosophie, teile 
que je la con^ois, ne constitue pas un Systeme; eile ne permet pas de resoudre une ques- 
tion nouvelle au moyen des Solutions qu'on a dejä donnees des autres problemes; eile 
exige, pour chaque nouveau probleme, un effort absolument nouveau de recherche 
materielle et d'approfondissement des faits, la reflexion philosophique ne pouvant ac- 
complir son oeuvre que lorsque ce travail preparatoire est termine«.

38

https://doi.org/10.5771/9783495996669-10 - am 16.01.2026, 08:41:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996669-10
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Einleitung

plötzlich ein evolutionärer Konnex zwischen beiden entsteht; und 
wie schließlich in EC und PM eine innere Artikulation des Möglich­
keitsbegriffs als Instrument der Lebensbewältigung entsteht, allein 
dessen Verwendung für die Zwecke der Metaphysik ohne Perspektiv­
wechsel unlösbare Probleme generiert. Auf diese Weise entsteht ein 
komplexes Bild des Möglichkeitsbegriffs bei Bergson, wie es m. E. in 
der bisherigen Literatur zu Bergson noch nicht geboten worden ist.

In dieser Betrachtungsweise liegt ein hermeneutischer Zirkel 
verborgen, ist doch erst aus der Perspektive des gewordenen Ganzen, 
d. h. aus der Perspektive von PR her eine Re-konstruktion des Weges 
seines Werdens möglich - gerade hierin aber liegt die besondere 
bergsonsche Prägung dieses Vorgehens, da diese »Entwicklungs­
geschichte« überhaupt erst zu einer solchen erklärt werden kann, 
nachdem sie ihr Ziel und ihren Abschluss gefunden hat, und die Be­
schreibung der Möglichkeit derselben ist erst möglich durch die Vo­
raussetzung ihres Endes - und ja auch zulässig, wie im Zitat am An­
fang dargelegt.

Bergsons Philosophie hat als ihre Basisintuition die der duree als 
der Grundverfassung der Realität, sie wird durch die Vielfalt der 
Themen stets ausgeführt auf der Grundlage eines sekundären Dua­
lismus Geist-Materie: reines Bewusstsein-verräumlichtes Bewusst­
sein im psychologischen Duktus des Essai und seiner Freiheits­
problematik, Materie-Geist in MA4 mit seiner Untersuchung des 
Leib-Seele-Problems auf der Grundlage zeitgenössischer hirnwissen­
schaftlicher Forschungen, Materie-Bewusstsein in EC mit seinen 
Untersuchungen zu Evolution auf der Grundlage zeitgenössischer 
Evolutionsforschung und Physik, Offenheit-Abgeschlossenheit in 
DSMR auf der Grundlage zeitgenössischer Soziologie, Ethnologie 
und Religionswissenschaft.81 Aus immer neuen Blickwinkeln geht 
Bergson die Erhellung seiner Grundintuition an, und im Laufe dieser 
Annäherungen kommt seine Philosophie auch immer mehr zu sich 
selbst, konvergieren, um seiner eigenen Diktion zu folgen, die ver­
schiedenen Faktenlinien,82 bis sich erst am Schluss seines philosophi­
schen Wirkens das Bild abrundet.

Bergson geht »systematisch« so vor, dass er seinen Ausgang 

81 Die Verbindungen zu den jeweiligen Einzelwissenschaften zu erörtern und die Noch- 
Aktualität Bergsons für dieselben zu erklären würde diese Arbeit überlasten. An den 
geeigneten Stellen verweisen Fußnoten auf diesbezügliche Literatur.
82 S. dazu den Methodenabschnitt im dritten Kapitel dieser Arbeit.

39

https://doi.org/10.5771/9783495996669-10 - am 16.01.2026, 08:41:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996669-10
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Einleitung

nimmt von dem, wogegen er sich wendet: Bergson selbst zufolge 
hebt eine jede Philosophie als negierende an - noch vor einem posi­
tiven Aufbau eines Gebäudes besteht sie in der zumeist noch sich 
selbst unklaren Verurteilung bisheriger Philosophien, d. h. sie ver­
sichert sich ihrer >Intuition< in der Ablehnung von anderem, um auf 
diesem Wege zu einer größeren Klarheit ihrer selbst zu kommen. Es 
sind dies die ersten beiden Schritte der Intuition als Methode, wie 
Deleuze sie beschreibt.83 Auf eben diese Weise fängt auch nach Berg­
son eine jede Verständigung über eine vorliegende Philosophie an: 
über das, was sie nicht ist, d. h. worauf sie aufbaut und wogegen sie 
sich wendet - was eben nicht selten auf dasselbe hinausläuft. Der so 
entstandene negative Teil seiner Philosophie gilt auch Bergson selbst 
als der beständigere, abgesichertere;84 diese Arbeit wird an ihrem 
Ende versucht sein, ihm - ganz in seinem Sinne - zuzustimmen.

So nutzt Bergson den Begriff des Möglichen zunächst für ande­
res, indem er den von anderen geprägten Begriff herbeizieht; und 
auch später, wenn der Begriff vom methodischen Baustein - z. B. für 
das Problem der Freiheit - zu einem inhaltlichen Moment wird, 
wenn nämlich verschiedene Grundmethoden geistiger Tätigkeit 
selbst zum Gegenstand der Betrachtung werden und der »Bergsonis- 
mus« sich anschickt, sich selbst einzuholen, gehört das Problem des 
Möglichen in seinem Ansatz zum Umkreis der Behandlung der faux 
problemes, hat es seinen Ort zunächst im >negativen< Teil der Phi­
losophie Bergsons - so noch in der 1920 verfassten Einleitung zu La 
pensee et le mouvant. Erst in diesem Werk, in dem für den Druck 
nochmals leicht überarbeiteten Aufsatz Le possible et le reel, tritt 
das Mögliche als Thema und Schlüssel des Bergsonschen Werkes her­
vor.85

83 Deleuze, Le bergsonisme, 3 ff. Dazu mehr im Methodenabschnitt.
84 Bergson in einem Brief an Jacques Chevalier vom 28.4.1920, einen Artikel von die­
sem kommentierend (in Corr 905): »Je n'irais pas jusqu'ä dire que »la partie negative de 
mes travaux est celle ä laquelle je tiens le plus«. Mais c'est celle que je tiens pour defi­
nitive. Le teste devra etre corrige et complete: je ne me lasse pas de repeter que la phi- 
losophie doit se faire en collaboration, comme la Science positive, et progresser indefini- 
ment comme eile dans une direction une fois choisie. [...] 11 est tres exacte que la 
Direction [sic] oü je m'engage exclut les autres, et que cette exclusion est ä mes yeux 
definitive, tandis que les resultats cueillis le long de la route se corrigeront et se comple- 
teront indefiniment les uns les autres«.
85 Wenn auf dieses Thema hin das Werk Bergsons untersucht wird, bedeutet dies natür­
lich auch, dass ein Werk wie Le rire, wo das Mögliche keine besondere Rolle spielt, nicht 
eigens betrachtet wird, Les deux sources de la morale et de la religion nur soweit, als in 

40

https://doi.org/10.5771/9783495996669-10 - am 16.01.2026, 08:41:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996669-10
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Einleitung

V

In Bergsons erstem Hauptwerk Essai sur les donnees immediates de 
la conscience tritt das Problem der Möglichkeit in Zusammenhang 
mit dem Problem der Freiheit auf - Freiheit ist gerade nicht durch 
einen Möglichkeitsbegriff zu verstehen, der mögliche Alternativen 
vorgibt für eine Wahl, vor der ein an sich indifferenter Wählender 
steht. Freie Handlungen entstehen nur aus der organischen Entwick­
lung von Tendenzen, die im Ich heranreifen zu einer Entscheidung. 
Diesem Werk und dem genannten Problem ist das erste Kapitel die­
ser Arbeit gewidmet. Das zweite Kapitel fokussiert auf Matiere et 
memoire, das zweite Hauptwerk Bergsons; dort wird der Begriff des 
Möglichen im Zusammenhang mit dem Handeln und der Hand­
lungsfreiheit eingeführt; zugleich wird mit dem Erklären von Erken­
nen und Handeln und der Rolle von Leib und Gedächtnis deutlich, 
welche Rolle Möglichkeit darin spielt und wie sie in diesem Zusam­
menhang ihren Sinn hat. Im dritten Kapitel wird der im engeren 
Sinne evolutive Teil von Revolution creatrice behandelt; dort wird 
nicht nur durch die nähere Erläuterung des Wesens der Intelligenz 
(auch in Abhebung vom Instinkt) die den Möglichkeitsbegriff benut­
zende Instanz erläutert, sondern im evolutionären Konnex von Intel­
ligenz und Materie auch die evolutionäre Herkunft des Begriffes der 
Möglichkeit und der Erfolg ihres Gebrauches begründet. Zugleich 
wird deutlich, dass im Begriff der Tendenz bzw. Tendenzialität (in 
engem Zusammenhang mit dem Begriff der Virtualität) die Lösung 
der von der Literatur angesprochenen Problematik der Erklärungs­
bedürftigkeit von Evolution und das Problem der Entstehung von 
Möglichkeit als Begriff für Vorausberechenbarkeit erstaunlich eng 
Zusammenhängen. Nachdem so der Vorbegriff von Möglichkeit, sein 
Gebrauch zur Lösung des einen oder anderen Problems und seine 
Genese behandelt wurden, wird in einem Abschnitt über den Duktus 
von EC hinaus die Intuition als Methode Bergsons vorgestellt, um die 
Ebenen der Behandlung des Möglichkeitsbegriffs nochmals zu klären 
und auch das Kapitel über PM als Methodenbuch vorzubereiten. 
Schließlich wendet sich das vierte und letzte Kapitel dieser Arbeit, 
das neben PM auch das vierte Kapitel von EC behandelt, der inneren 
Artikulation des Möglichkeits-Begriffes, wie ihn Bergson als übli­

ihm Themen und Begriffe dieser Arbeit eine Rolle spielen, und auch die vollständiger 
betrachteten Werke natürlich nur aus der genannten Perspektive.

41

https://doi.org/10.5771/9783495996669-10 - am 16.01.2026, 08:41:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996669-10
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Einleitung

cherweise verwandten beschreibt, zu. Diese Artikulation ergibt sich 
z. T. aus den Verwendungsweisen der vorigen Bücher, wird jedoch 
erst in PM systematisch betrachtet. Schließlich soll - nach einer Zu­
sammenfassung der Ergebnisse dieser Arbeit - in einem Anhang eine 
noch unbekannte Mitschrift einer Vorlesung von Bergson über die 
leibnizsche Schrift De originatione rerum radicali vorgestellt und 
abgedruckt werden. Sie ist hier deswegen von Belang, weil der Vor­
begriff von Möglichkeit der leibnizsche ist, insofern bei Leibniz Mög­
lichkeiten als Essenzen im Geiste Gottes präexistieren; in der hier 
vorliegenden, von Bergson kommentierten Schrift kommt jedoch 
bei Leibniz hinzu, dass die Möglichkeiten selbst stärker oder schwä­
cher ins Sein tendieren, je nachdem sie größere Seinsfülle für das zu 
komponierende Ganze mit sich bringen. Es scheint nun, dass Bergson 
auf dem Wege zu EC (die Vorlesung ist wohl von 1898) gerade Ten­
denz und Möglichkeit auch für die >Außenwelt< auseinander genom­
men hat, um mit dem Tendenz-, aber ohne den Möglichkeitsbegriff 
Evolution zu erklären.

https://doi.org/10.5771/9783495996669-10 - am 16.01.2026, 08:41:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996669-10
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

