Vorwort

Die vorliegende Arbeit ist die leicht iiberarbeitete und erweiterte Fas-
sung meiner Dissertation, die unter dem Titel »Das Problem und der
Begriff des Maoglichen in der Philosophie Henri Bergsons« im WS
2003/2004 vom Fachbereich 11: Philosophie / Pddagogik der Johan-
nes Gutenberg-Universitat Mainz angenommen wurde.

Meinem Doktorvater Prof. Dr. Thomas Buchheim danke ich
herzlich fiir die Unterstiitzung, die guten Ratschldge, aber auch fiir
die Geduld, mit der er das Entstehen dieser Arbeit begleitet hat. Glei-
ches gilt fiir den Zweitgutachter Prof. Dr. Josef Reiter.

Meine erste Begegung mit Bergson fand vor vielen Jahren statt
in einem Mainzer Blockseminar von Prof. Dr. Jean Ferrari von der
Université de Bourgogne, Dijon. Als dem ersten Anreger meiner Be-
schiftigung mit Bergson danke ich ihm besonders.

Zu Dank verpflichtet bin ich auch Professor Dr. Jean-Luc Marion
und Professor Dr. Walter Schweidler, den Herausgebern der Reihe
»Phidnomenologie — Texte und Kontexte« des Verlags Karl Alber, fiir
die Aufnahme dieses Buches.

Die Arbeit wire aber auch nicht zustande gekommen ohne die
stete, aufmunternde Unterstiitzung meiner Freunde, Geschwister
und Eltern, denen diese Arbeit gewidmet sei.

Mainz, April 2007 Matthias Vollet

10

https://dol.org/10.5771/9783485996668-10 - am 16.01.2026, 08:41:52.



https://doi.org/10.5771/9783495996669-10
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Einleitung

»Im Laufe des Weltkrieges wandten sich Zeitungen und Zeitschriften manch-
mal von der schrecklichen Unruhe der Gegenwart ab, um dariiber nachzuden-
ken, was sich einst nach Wiederherstellung des Friedens ereignen wiirde. Die
Zukunft der Literatur beschiftigte sie dabei vor allem. Man kam eines Tages zu
mir mit der Frage, wie ich sie mir vorstellte. Ich erklirte ein wenig ver- / wirrt,
dass ich sie mir iiberhaupt nicht vorstellte. »Nehmen Sie nicht zum mindestens,
sagte man mir, »gewisse magliche Richtungen wahr? Zugegeben, dass man Ein-
zelheiten nicht vorhersehen kann; zum mindesten haben Sie als Philosoph doch
wohl eine Vorstellung vom Ganzen. Wie denken Sie z. B. iiber das grofie drama-
tische Werk von morgen?« Ich werde nie die Uberraschung des Fragenden ver-
gessen, als ich ihm antwortete: »Wenn ich wiisste, was das grofle dramatische
Werk von morgen sein wird, so wiirde ich es selbst schaffen!« Ich sah wohl, dass
er das zukiinftige Werk gleichsam in einem irgendwie beschaffenen Schrank der
Maglichkeiten eingeschlossen sah; ich sollte in Anbetracht meiner langjahrigen
Beschiftigung mit der Philosophie von ihr den Schliissel zu diesem Schrank
erhalten haben. Ich antwortete ihm: »Aber das Werk, von dem Sie sprechen,
ist iiberhaupt noch nicht méglich.« — »Es muss aber doch méglich sein, da es
sich einmal verwirklichen wird.« — »Nein, das ist es nicht. Ich rdume [hnen
héchstens ein, dass es einmal moglich gewesen sein wird.« — »Was verstehen
Sie darunter?« — »Das ist ganz einfach. Es tauche ein Mann von Talent oder ein
Genie auf und schaffe ein Werk: in diesem Augenblick ist es wirklich, und da-
durch gerade wird es riickblickend oder riickwirkend erst méglich. Es wiirde das
nicht sein, es wiirde das nicht gewesen sein, wenn dieser Mann nicht auf-
getaucht wire. Aber darum sage ich Thnen, dass es heute méglich gewesen sein
wird, aber dass es das noch nicht ist.« — »Das ist etwas stark! Sie wollen doch
wohl nicht behaupten, dass die Zukunft die Gegenwart beeinflusst, dass die
Gegenwart etwas in die Vergangenheit einfiihrt, dass die Handlung dem Strom
der Zeit entgegenwirkt und ihren Stempel der Vergangenheit aufdriickt?« — Das
kommt darauf an. Ich habe niemals behauptet, dass man etwas Wirkliches in die
Vergangenheit einflieBen lassen und so dem Zeitverlauf entgegen arbeiten
kann. Aber dass man das Mégliche dort unterbringen kann, oder vielmehr, dass

1L

https://dol.org/10.5771/9783485996668-10 - am 16.01.2026, 08:41:52.



https://doi.org/10.5771/9783495996669-10
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Einleitung

das Mogliche sich selbstidndig in jedem Augenblick hier einnistet, das ist nicht
zweifelhaft. In demselben Male, wie die Wirklichkeit sich erschafft als etwas
Unvorhersehbares und Neues, wirft sich ihr Bild hinter sie in eine unbestimmte
Vergangenheit; sie erscheint so als seit jeher méglich gewesen, aber erst in die-
sem Augenblick beginnt sie, es immer gewesen zu sein, und gerade / darum
sage ich, dass ihre Méglichkeit, die ihrer Wirklichkeit nicht vorausgeht, ihr
vorausgegangen sein wird, sobald die Wirklichkeit aufgetaucht ist. Das Mégli-
che ist also das Spiegelbild des Gegenwiirtigen im Vergangenenc.

! Bergson, Henri: »Das Mogliche und das Wirkliche«, in: Denken und Schépferisches
Werden. Ubers. v. Leonore Kottje, hg. v. Friedrich Kottje, mit einem Vorwort v. Kon-
stantin Romands, Frankfurt (Syndikat) 1985, 119-121 [Ubersetzung leicht iiberarbeitet,
M. V.

Frz. Original: Bergson, Henri: »Le possible et le réel«, in: »La pensée et le mouvant.
Essais et conférences«, in: Henri Bergson, CEuvres, hg. v. André Robinet, Paris (PUE,
»Edition du Centenaire«), 1959. Kiinftig: PM (PR). Da in dieser Ausgabe auch die Pagi-
nierung der Einzelausgabe bei PUF erscheint, wird diese Seitenzihlung den weiteren
Zitaten, die in Franzosisch gegeben werden, zugrunde gelegt. Fiir dieses Zitat also: PM
(PR) 110f.: »Au cours de la grande guerre, des journaux et des revues se détournaient
parfois des terribles inquiétudes du présent pour penser a ce qui se passerait plus tard,
une fois la paix rétablie. L'avenir de la littérature, en particulier, les préoccupait. On vint
un jour me demander comment je me le représentais. Je déclarai, un peu confus, que je
ne me le représentais pas. »N'apercevez-vous pas tout au moins, me dit-on, certaines
directions possibles? Admettons qu‘on ne puisse prévoir le détail; vous avez du moins,
vous philosophe, une idée de l’ensemble. Comment concevez-vous, par exemple, la
grande ceuvre dramatique de demain?« Je me rappellerai toujours la surprise de mon
interlocuteur quand je luis répondis: »Si je savais ce que sera la grande ceuvre drama-
tique de demain, je la ferais.« Je vis bien qu'il concevait I'ceuvre future comme enfermée,
dés alors, dans je ne sais quelle armoire aux possibles; je devais, en considération de mes
relations déja anciennes avec la philosophie, avoir obtenu d'elle la clef de I'armoire.
»Mais, luis dis-je, I'ceuvre dont vous parlez n’est pas encore possible.« — »I faut pourtant
bien qu'elle le soit, puisqu’elle se réalisera.« — »Non, elle ne lest pas. Je vous accorde,
tout au plus, qu'elle I'aura été.« — »Qu’entendez-vous par la?« — »C’est bien simple.
Qu‘un homme de talent ou de génie surgisse, qu'il crée une ceuvre: la voila réelle et
par la méme elle devient rétrospectivement ou rétroactivement possible. Elle / ne le
serait pas, elle ne |'aurait pas été, si cet homme n’avait pas surgi. C'est pourquoi je vous
dis qu'elle aura été possible aujourd’hui, mais qu‘elle ne I’est pas encore.« — »C’est un
peu fort! Vous n’allez pas soutenir que l'avenir influe sur le présent, que le présent
introduit quelque chose dans le passé, que l’action remonte le cours du temps et vient
imprimer sa marque en arriére?« — Cela dépend. Qu’on y puisse loger du possible, ou
plutdt que le possible aille s’y loger lui-méme & tout moment, cela n'est pas douteux. Au
fur et a2 mesure que la réalité se crée, imprévisible et neuve, son image se réfléchit
derriere elle dans le passé indéfini; elle se trouve ainsi avoir été, de tout temps, possible;
mais c’est & ce moment précis qu’elle commence a |’avoir toujours été, et voila pourquoi
je disais que sa possibilité, qui ne précede pas sa réalité, 'aura précédée une fois la réalité
apparue. Le possible est donc le mirage du présent dans le passé«.

12

https://dol.org/10.5771/9783485996668-10 - am 16.01.2026, 08:41:52. -@



https://doi.org/10.5771/9783495996669-10
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Einleitung

Diese Begebenheit, von Bergson in PR berichtet als Einstieg in die
Behandlung des Problems des Méglichen, soll auch diese Arbeit iiber
dieses Problem erdffnen. In dem Gesprach verbliifft Bergson den ihn
befragenden Journalisten mit seiner kontraintuitiven Position zum
Méglichen, und ebenso verbliifft wie der damalige Journalist mag
auch der heutige Leser reagieren. Sagt einem doch der normale All-
tagsverstand, der sich Bergson hier entgegenstellt, dass etwas mog-
lich sein muss, ehe es wirklich wird, und dass jede Entwicklung aus
ihren vorhergehenden Moglichkeiten heraus zu begreifen, ja u.U.
vorherzusehen ist. Der Vorbegriff von Moglichkeit, von dem Berg-
son ausgeht und gegen den er angeht, der also sein Denken zu diesem
Thema pragt, ist somit der leibnizsche von Maglichkeit als einer vor-
herexistierenden Essenz, die nur noch zur Existenz gebracht werden
muss.? Genau diese Denkweise aber stellt Bergson in Frage. Moglich-
keit als vorherexistierende Essenz einer Sache ist hier fiir ihn etwas,
das erst nachtriglich von der Intelligenz entworfen und in die Ver-
gangenheit zuriickgeworfen wird. Der Kreativitat der Wirklichkeit,
die Neues aus sich hervorbringt, entspricht dieser Begriff nicht. Den
Gegenbegriff zur »Maglichkeit«, welcher diese Kreativitit der Natur
aus sich heraus auszudriicken vermag, findet Bergson im Begriff der
»Tendenz«; auch diesen findet er, wie sich anhand der im Anhang
dieser Arbeit befindlichen Bergson-Vorlesung iiber De rerum origi-
natione radicali zeigen ldsst, bei Leibniz angelegt, allerdings noch
aufs engste mit dem Begriff der Moglichkeit verbunden, wie Bergson
ihn bekiampft. Im vorliegenden Beispiel des Kunstwerks wire eine
Auskunft von der Méglichkeit des zukiinftigen Kunstwerks also das
Ergebnis einer doppelten Vor- und Zuriickspiegelung. Eine Entwick-
lung lasst sich so mithilfe eines solchen Begriffes von Maglichkeit
nicht erklaren. Dass Bergson sich in diesem Aufsatz gegen die Vor-
stellung einer vorgangigen Moglichkeit wendet, ist in der Forschung

* Benrubi, Isaac: Souvenirs sur Bergson, Neuchétel / Paris (Delachaux & Niestlé) 1942,
116f. (Auszug einer Protokollnotiz eines Besuches bei Bergson am 19.12.1934): »Berg-
son semble attacher une grande importance a cet essai. Et en effet, il nous révele, avec
I'Introduction (premiére et deuxiéme parties), les vues les plus caractéristiques de sa
doctrine. »]"ai voulu, dit-il, réagir surtout contre Leibniz qui voyait dans le réel la réali-
sation du possiblec«. S.a. Chédin, Jean-Louis: »Possibilité et liberté dans I'Essai«, in:
Bardy, Jean e.a.: Bergson. Naissance d'une philosophie. Actes du collogue de Clermont-
Ferrand 17 et 18 novembre 1989, Paris (PUF) 1990, 85-96, hierfiir 86 ff. Auf die Bedeu-
tung Leibniz’ wird im Laufe dieser Arbeit immer wieder verwiesen; nicht zuletzt ihr
Anhang legt dafiir Zeugnis ab.

13

https://dol.org/10.5771/9783485996668-10 - am 16.01.2026, 08:41:52.



https://doi.org/10.5771/9783495996669-10
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Einleitung

oft bemerkt worden; diese Arbeit méchte das bergsonsche Verstind-
nis von Moglichkeit aber ndher beleuchten und halt einerseits dafiir,
dass Bergson diesen Begriff sehr viel reicher einsetzt und differen-
zierter betrachtet als gemeinhin angenommen, und dass in der Be-
schiftigung Bergsons mit diesem Begriff — sowohl als Instrument wie
auch als Objekt philosophischer Untersuchungen — charakteristische
Grundziige seiner Philosophie zutage treten.

Méglichkeiten sind das Ergebnis von Verstandesoperationen, so
die grundlegende Bestimmung; setzt man diese entia rationis zur
Beschreibung einer Wirklichkeit ein, die doch wesentlich prozessual
verfasst ist, ist ein Scheitern vorprogrammiert. Zentrale Probleme
der Philosophie, so das Freiheitsproblem, haben Bergson zufolge
noch keine Losung erfahren, weil sie mithilfe des Moglichkeits-
begriffs formuliert wurden. Fiir (philosophische) Zwecke der Wirk-
lichkeitserkenntnis ist dieser Begriff also nicht zu verwenden. Die im
Futur II gehaltene Rede: »es wird moglich gewesen sein« verweist auf
den Kern des bergsonschen Verstindnisses von Maglichkeit: erst
wenn ein Ergebnis eines kreativen Prozesses (natiirlichen oder kiinst-
lerischen Ursprungs, wie in diesem Fall ein Roman) existiert, wird im
nachhinein seine Méglichkeit konstruierbar. Versucht man dieses
vorher, begeht man eine unzulidssige Ubertragung der Verhiltnisse
materieller Ensembles auf Geschehen von Kreativitit. Das bedeutet
aber wiederum nicht, dass der Gebrauch des Begriffes schlechthin zu
vermeiden sei; denn er hat seine Berechtigung in allen Vollziigen des
Verstandes, die dort ansetzen, wo der Verstand, wie Bergson ihn ver-
steht, zu Hause ist, ndmlich in dem stindigen Werden entzogenen,
stabilen Verhaltnissen zumeist materieller Natur, wo die Wirklich-
keit aus vorausgehenden Méglichkeiten zu berechnen ist. Daran,
dass Bergson solches Vorherberechnen als zentrale Aufgabe des Ver-
standes bzw. der Intelligenz benennt, ldsst sich auch begreifen, dass
fiir Bergson die Intelligenz ein praxisorientiertes Instrument ist: sie
dient dem Uberleben, der Bewdhrung im Rahmen materieller Ver-
haltnisse und ist ganz auf diese zugeschnitten. Und auf dieser Grund-
lage lassen sich dann verschiedene Funktionen erheben, die der Mog-
lichkeitsbegriff fiir die Intelligenz erfiillt: er ist letzten Endes ein
heuristischer Orientierungsbegriff in der bewegten Welt. Er erbringt
(auf retrograde Weise) eine begriffliche Verwurzelung des Existie-
renden in seiner Vergangenheit; er leistet durch das Einziehen von
moglichen Haltepunkten von Entwicklungen und Schnitten in das
Ganze der Wirklichkeit eine Gliederung des Gegenwirtigen; er eroff-

14

https://dol.org/10.5771/9783485996668-10 - am 16.01.2026, 08:41:52.



https://doi.org/10.5771/9783495996669-10
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Einleitung

net, wie im Beispiel des zukiinftigen Romanes (durch gespiegelte Re-
troaktion), eine Abschitzung oder Planung der Zukunft.

Bergson versteht sich und sein Philosophieren aus der Spannung
zweier Grundansitze des Denkens. Die Philosophie als das Ansinnen
des menschlichen Geistes, »die Realitit, in der wir leben«,* zu er-
griinden, hat seiner Meinung nach diese Unternehmung niamlich tra-
ditionell auf eine Weise unternommen, die mehr Probleme schafft als
l6st: denn das Denken betrachtet sich iiblicherweise indirekt, indem
es sich selbst als in einer Erkenntnis mit anderem beschiftigt be-
trachtet; dadurch tritt es auch sich selbst als anderem entgegen, nim-
lich als durch diese Beschiftigung mit dem zu erkennenden Material
selbst durch dieses Material geprigt — im konkreten Falle heift dies:
das Denken hat sich darin abgearbeitet, Halt zu finden in naturge-
setzihnlichen Regelhaftigkeiten, und hat sich dann auch selbst nur
durch bzw. auf diese Weise begriffen. Dadurch gelangt es naturge-
mil zu einer anderen Auffassung seiner selbst, als wenn es sich
selbst in seinem eigenen Wirken zu betrachten sucht, d. h. in seinem
eigenen Verlauf, in seiner eigenen Seinsweise, in eigener Auspri-
gung ohne Prigung durch die Aufmerksambkeit auf das Andere.*

3 PM 1: »La réalité o nous vivons«. Vgl. Rodrigo, Pierre: La Pensée et le Mouvant.
Bergson, Paris (ellipses / édition marketing) 1998, 9f.: »Elle est [...] un mode d'étre dont
nous participons et dont la nature matérielle participe aussi a sa fagon«.

* Simmel hat den Ausgangspunkt Bergsons folgendermaBen beschrieben: Simmel, Ge-
org: »Henri Bergson«, in: Die Giildenkammer, 4. Jg., Heft 9, Juni 1914, 511-514, hier
512: »Nun aber scheint mit dem 20. Jahrhundert die mechanische Bewegung ihre Stelle
als letzte Instanz einem anderen Begriff einzuriumen: dem Leben. Zwischen der meta-
physischen Ewigkeit der Substanz als dem nicht mehr begriindbaren Grundbegriff und
dem modernen Begritf des Lebens offenbart sich die mechanische Bewegung als Binde-
glied - als hitte das Denken, das selbst ein Leben ist, sich zuniichst ganz aus sich ent-
fernt, um einen Halt, ein Objekt, eine Erléstheit zu gewinnen, und hitte erst auf dem
Umweg oder iiber die Briicke der naturgesetzlichen Bewegtheit hin den Mut zu sich
selbst, sich selbst als letztes Fundament des Daseins iiberhaupt gefunden. [...] Dies ist
die groBe Absicht Bergsons. Sie stellt sich deshalb als die Umkehrung des Weges dar, auf
dem die Wissenschaft den Organismus, das seelische Leben, schlielich das Weltganze
wissenschaftlich zu erkennen sucht«.

Naulin, Paul: »Le probleme de la conscience et la notion d’'image«, in: Bardy, Jean e.a.:
Bergson. Naissance d‘une philosophie, 97-109; hierfiir 98, beschreibt das bergsonsche

15

https://dol.org/10.5771/9783485996668-10 - am 16.01.2026, 08:41:52.



https://doi.org/10.5771/9783495996669-10
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Einleitung

Wie so viele Denker vor ihm und nach ihm beansprucht auch
Bergson, die Philosophie einen entscheidenden Schritt voranzubrin-
gen, indem er versucht, der iiblichen mittelbaren (Selbst-)Erkenntnis
eine unmittelbare zur Seite zu stellen. Denn fiir ihn krankt die bis-
herige Philosophie daran, dass sie die Erkenntnis der Realitat — so-
wohl der dulleren, materiellen wie auch der inneren, geistigen — iiber
einen Leisten schligt und das Denken allein so begreift, wie es im
Umgang mit der dufleren, materiellen Welt ausgeprigt ist. Diese
Auffassung der Realitit, zunichst der inneren, aber dann auch der
dufleren, ist fiir Bergson von fehlerhafter Einseitigkeit. Die Realitit,
die zu ergriinden Aufgabe der Philosophie ist, ist fiir ihn in ihrem
Wesen als zeithafte schopferische Entwicklung verfasst; ihr Wesen
lasst sich nicht von auflen, sondern nur von innen als Mitvollzug
erfassen. Bergson lisst dem Menschen das Vermogen dieses Mitvoll-
zugs in der Intuition gegeben sein; es ist das Vermogen der Unmittel-
barkeit zum eigenen zeithaften Wesen des Menschen wie auch zur
wirklichen Zeit als durée iiberhaupt. Diese Unmittelbarkeit ist jedoch
stets das Ergebnis einer Anspannung, nicht das einer Entspannung.
Diese Anspannung ist notwendig zur Uberwindung der iiblichen
Denkweise des normalen Alltagsverstandes, die in der bisherigen
Philosophie nur ihre Verlingerung findet. Diese Denkweise besteht
im Auseinanderhalten dessen, was in der durée einen einzigen, wenn
auch gegliederten Strom bildet; Bergson nennt sie ab der mittleren
Phase seines Denkens »Intelligenz«. Sie l6st den Strom der durée
sowohl im Subjekt wie auch in seinen Objekten in Positionen und
Entgegenstellungen auf. Indem sie aber den Strom in Gegenstinde
und deren Verhiltnisse auflgst, verfehlt sie so von vorneherein sein
Wesen. Die so gepragte Philosophie endet unweigerlich in Schein-
problemen, dadurch in Skeptizismen und letzten Endes in der exis-
tentiellen Angst.’

Dieses Selbstverstandnis des Philosophierens bestimmt in ver-
schiedenen Ausformungen die Entwicklung der Philosophie Berg-
sons; am Ende dieser Entwicklung fasst sich die reife Philosophie
Bergsons in der Betrachtung eines Problemes, das im Mittelpunkt
dieser Arbeit stehen soll, dem Problem des Méglichen. Denn im in-
neren Universum dieses Begriffes und seines Verhiltnisses zum Be-

Projekt folgendermaBen (und als der Phianomenologie vergleichbar): »rappeler le moi a
lui-méme et le dissuader de se concevoir sur le modéle des choses«.
5 S.2.B. PM (PR) 105 ££,

16

https://dol.org/10.5771/9783485996668-10 - am 16.01.2026, 08:41:52.



https://doi.org/10.5771/9783495996669-10
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Einleitung

griff des Wirklichen und seiner »Begleitbegriffe« des Virtuellen und
der Tendenz findet sich das duflere Universum der Philosophie Berg-
sons und seiner Konzeption von Philosophie wieder. In der Geschich-
te dieses Begriffes im CEuvre Bergsons spiegelt sich die Geschichte,
die Entwicklung seiner Konzeption von Philosophie und seiner Phi-
losophie selbst.t Indem Bergson sich in seinem letzten Aufsatz Le
possible et le réel” ausdriicklich der Beschiftigung mit dem Maogli-
chen und seinem Verhiltnis zum Wirklichen zuwendet, erfasst er am
Ende seines philosophischen Wirkens bewusst die Problematik, die
sein ganzes Werk hindurch immer wieder aufgeschienen ist und zu-
gleich eine der Grundlagen seines Denkens auf den Begriff bringt:®
die richtige Weise des Philosophierens iiber das Wesen des Wirk-
lichen zu finden und zu erproben, die die Scheinprobleme, die das
auf falsche Weise Philosophieren aufgebracht hat, aufzeigt und auf-
16st. Und im Problem des Begriffs des Méglichen geschieht dieses in
paradigmatischer Weise; zeigt sich doch gerade hier, auf welche Wei-
se das Wesen der Wirklichkeit verfehlt wird: indem nadmlich durch
die unangebrachte Verwendung des Begriffes s-méglich« es gerade un-
moglich gemacht wird, das Wesen der Wirklichkeit zu verstehen.
Denn auch in ihm wird ein Instrument, das der Alltagsverstand er-

¢ Vgl: Jankélévitch, Vladimir: Henri Bergson, Paris (PUF: Quadrige) 1989, 3.

7 Bergson, Henri: Le possible et le réel (PR), PM 99-116, ist entstanden aus dem in
englischer Sprache gehaltenen Erdffnungsvortrag La prévision et la nouveauté des in-
ternationalen Philosophischen Kongresses in Oxford (24.9.1920), der nie génzlich pu-
bliziert wurde (s. CEuvres 1534, Mél 1322ff,; vgl. Jankélévitch, Bergson, 2£). Im No-
vember 1930 wurde eine ausgearbeitete und ins Schwedische iibersetzte Fassung
Skapaudet och det nya in der Nordisk Tidskrift for vetensdag (S. 441-456) als Dank
fir die 1928 erfolgte Verleihung des Literaturnobelpreises fiir das Jahr 1927 publiziert,
da Bergson aus gesundheitlichen Griinden nicht selbst zur Verleihung hatte reisen und
den obligatorischen Dankesvortrag halten kénnen (zur Verleihung: Stromberg, Kjell:
»Kleine Geschichte der Zuerkennung des Nobelpreises an Henri Bergsone, in: Henri
Bergson, Schopferische Entwicklung, Ziirich (Coron-Verlag: Reihe des literarischen No-
belpreises Nr. 27) 7-14; Benrubi: Souvenirs, 116 berichtet, der Vortrag sei bei der Ver-
leihungszeremonie des Nobelpreises in Vertretung des Autors durch einen franzési-
schen Diplomaten verlesen worden). Nochmals leicht iiberarbeitet und statt dem
zwischenzeitlichen, dem schwedischen Titel entsprechenden Création et nouveauté
[Bib. nat. de France, MS N.a.fr. 13476: Originalmanuskript (= Druckvorlage) von PM,
fol. 163, hschr. S. 142] mit einem anderen Titel versehen — eben Le Possible et le Réel -,
wurde der Aufsatz 1934 in PM bei Alcan (dem »Hausverlag« Bergsons, der spater in den
Presses Universitaires de France aufging) der franzosischen Offentlichkeit zuginglich
gemacht. Zu dieser Titelinderung, die fiir die Argumentation dieser Arbeit nicht un-
wichtig ist, mehr hier im 4. Kapitel.

¥ Vgl. die schon zitierte Stelle aus Benrubi, Souvenirs, 116 £.

17

https://dol.org/10.5771/9783485996668-10 - am 16.01.2026, 08:41:52.



N.a.fr
https://doi.org/10.5771/9783495996669-10
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Einleitung

folgreich und auch durchaus zu Recht nutzt, auf eine Weise in meta-
physische Fragestellungen verpflanzt, die unlésbare Probleme gene-
riert. Indem er vom Alltagsverstand und (der ihm folgenden) iibli-
chen Philosophie als Mittel par excellence verstanden wird, die Welt
als sich verdndernde zu begreifen, wird seine Behandlung zum zen-
tralen Punkt der Philosophie Bergsons, des Philosophen, der viel-
leicht die emphatischste Beziehung zur Realitit als wesentlich wer-
dender hatte. Eine der Thesen dieser Arbeit ist deswegen, dass gerade
im letzten Aufsatz Bergsons seine Philosophie auf den Begriff ge-
bracht wird — ex negativo. Zugleich aber ist der Begriff des Moglichen
fiir Bergson nicht einfach nur ein Irrtum; die Realitit, in der wir
leben und die wir sind, ist nicht immer nur spontan sich veridndernde,
sondern ein Gewebe aus Verharrendem und sich Weiterentwickeln-
dem. Vollig freie Kreativitat ist sogar die Ausnahme; die Kunst ist
z.B. eine solche. Dies erdffnet dem Begriff des Moglichen plotzlich
doch ein weites Feld der adiquaten Anwendung, iiberall dort nim-
lich, wo aus Verharrendem wiederum Verharrendes entstehen soll.

Aus diesen Perspektiven den Begriff des Moglichen innerhalb der
Philosophie Bergsons in seinen Facetten zu betrachten und seine zen-
trale Stellung aufzuzeigen macht sich diese Arbeit zur Aufgabe. In
der frithen deutschen Rezeption Bergsons findet diese Problematik
keine Beachtung, in der bisherigen Literatur zu Bergson wird diesem
Begriff eine solche Stellung kaum zugewiesen;? es finden sich zwar
zu allen Zeiten Artikel oder Buchkapitel, die sich mit diesem Begriff
bei Bergson befassen; jedoch beziehen sich alle diese Arbeiten zum
einen eher auf den spiten, ausformulierten Begriff und beachten we-
niger seine Rolle in der und fiir die Entwicklung der bergsonschen
Philosophie; zum anderen wird der Begriff zuweilen in einer Zuspit-
zung betrachtet, die nur teilweise berechtigt ist und die Notwendig-
keit einer Einbettung in die Gesamtphilosophie Bergsons aus dem
Auge verliert. Dadurch geht dann auch der Blick fiir die Rolle des
Problems fiir Bergson und fiir die Vielgestaltigkeit seiner Auflésung
fast ganzlich verloren. Seit einigen Jahren gibt es in der Literatur
Beitrige zum Begriff des Virtuellen bei Bergson, die auf Deleuze
(und indirekt auf Jankélévitch) zuriickgehen; diese unterschlagen
aber den Moglichkeitsbegriff in seiner Vielfalt und Bedeutung.

¢ In: Worms, Frédéric: Le vocabulaire de Bergson, Paris (Ellipses) 2000, kommt das
Lemma »possible« bzw. »Possibilité« nicht einmal vor.

18

https://dol.org/10.5771/9783485996668-10 - am 16.01.2026, 08:41:52.



https://doi.org/10.5771/9783495996669-10
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Einleitung

Die im Zuge der Rezeption der bergsonschen Philosophie in Deutsch-
land entstandenen Schriften tragen fast nichts zum Thema dieser
Arbeit bei; deswegen sei das Thema »Bergson in Deutschland« hier
nur kurz gestreift. Ernst Bloch, der als einziger verschiedentlich auf
das Thema »Maoglichkeit« auch in bezug auf Bergson eingegangen
ist, wird im vierten Kapitel dieser Arbeit ebenso naher zu Wort kom-
men wie die neueren Werke zum Thema » Virtualitat«.

Eine erschopfende Behandlung der deutschen Bergson-Rezeption ist
bislang nicht erschienen, aber die jiingst erfolgte Herausgabe der
Briefe Bergsons sowie einige neuere Arbeiten gewahren tiefere Ein-
blicke.'* Generell lasst sich sagen, dass Bergson, von Ausnahmen ab-

0 Bergson, Henri: Correspondances, Textes publiés et annotés par André Robinet, Paris
(PUF) 2002; Neuere Beitrage zur Rezeption, zunichst allgemeineren Charakters: Meyer,
Rudolf W.: »Bergson in Deutschland. Unter besonderer Beriicksichtigung seiner Zeit-
auffassung, in: Orth, Wolfgang (Hg.): Studien zum Zeitproblem in der Philosophie des
20. Jahrhunderts, Freiburg i. Br./Miinchen (Alber: Phianomenologische Forschungen 13)
1982, 10-64; Pflug, Giinther: »Die Bergson-Rezeption in Deutschlande, in: Zeitschrift
fiir philosophische Forschung 45,1991, 257-266; Bes. zu Scheler: Konstantin Romanos:
Heimkehr. Henri Bergsons lebensphilosophische Ansitze zur Heilung von erstarrtem
Leben, Frankfurt a. M. (Athendum) 1988; Henckmann, Wolfhart: »La réception schélé-
rienne de la philosophie de Bergson«, in: Annales bergsoniennes II: Bergson, Delenze, la
phénoménologie, éd. par Frédéric Worms, Paris (PUF: Epiméthée) 2004, 363-389; zu
Simmel: Fitzi, Gregor: Soziale Erfahrung und Lebensphilosophie. Georg Simmels Be-
ziehung zu Henri Bergson, Konstanz (UVK) 2002; Fitzi, Gregor: »Société et morale sous
I'angle de la philosophie de la vie. Une comparaison franco-allemande«, in: Annales
bergsoniennes I: Bergson dans le siécle, éd. par Frédéric Worms, Paris (PUF: Epiméthée)
2002, 243-264; Fitzi, Gregor: »Vom Nutzen und Nachteil der Soziologie fiir das Leben.
Die Begegnung des soziologischen Relativismus Simmels mit der Lebensphilosophie
Bergsons«, in: Keller, Thomas; EBbach, Wolfgang (Hgg.): Leben und Geschichte. An-
thropologische und ethnologische Diskurse der Zwischenkriegszeit, Miinchen (Fink:
Uberginge 53) 2006, 208-232; zur Phidnomenologie und Heidegger: Poggeler, Otto:
»Bergson und die Phinomenologie der Zeit«, in: Aratro Corona Messoria. Beitrige
zur europiischen Wissensiiberlieferung. Festgabe fiir Giinther Pflug zum 20. April
1988, hg. v. Bernhard Adams e.a. Bonn (Bouvier) 1988, 153-167; Blanc, Sébastien:
mComme elle-méme et en elle-méme, ce n’est pas la méme chose, la perception chez
Husserl et Bergson, in: Annales bergsoniennes 11, 305-332; Bouaniche, Arnaud: »Ori-
gine et histoire dans le moment philosophique des années 1930: >Les deux sources de la
morale et de la religion« de Bergson et la »Krisis< de Husserl«, in: Annales bergsoniennes
II, 333-362; Sepp, Hans Rainer: »Illusion et Transcendance. Ingarden lecteur de Berg-
son«, in: Annales bergsoniennes II, 391-407.

Bemerkungen zur Bergsonrezeption in Deutschland finden sich auch in den Nachwor-

19

https://dol.org/10.5771/9783485996668-10 - am 16.01.2026, 08:41:52.



https://doi.org/10.5771/9783495996669-10
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Einleitung

gesehen, auf wenige Grundziige verkiirzt wahrgenommen wurde —
von den einen begriif3t, den anderen bekampft —: als Lebensphilosoph
(mit dem zugrundeliegenden Antagonismus Leben — ordnender Ver-
stand), als Irrationalist (Intuition vs. Intelligenz), als Feind der ver-
standesgegriindeten Philosophie und Wissenschaften (seine Art der
Metaphysik vs. Wissenschaftlichkeit), als Verkiinder einer neuen
Zeitauffassung, die in mancher Augen aber auf halbem Wege stehen
bleibt (durée z. B. vs. Zeitlichkeit), als Verkiinder einer neuen Mystik
und einer neuen Moral," als Biologist, als Antikantianer. Seine Stel-
lung zu den Einzelwissenschaften wurde fast durchgehend verkiirzt
wiedergegeben und dadurch der »Irrationalismus« zu einem eigent-
lichen Wesenszug erklart.

Die Geschichte der Rezeption Bergsons in Deutschland ist du-
Berst uneinheitlich. Thre Stationen bestehen in einer vergleichsweise
lebhaften Aufnahme und Diskussion in den Jahren vor dem Ersten
Weltkrieg; einem Nachklang dieser Rezeption in den ansonsten eher
sehr bergsonkritischen Nachkriegsjahren (was neben der philoso-
phisch fundierten Kritik natiirlich auch mit Bergsons politischem En-
gagement im Ersten Weltkrieg zu begriinden ist);'? einer nahezu

ten von Konstantin Romands zu den Nachdrucken folgender Ubersetzungen: Bergson,
Henri: Denken und schipferisches Werden. Aufsitze und Vortriige, iibers. v. L. Kottje.
Frankfurt a. M. (Taschenbiicher Syndikat / EVA 50) 1985 (Nachdruck der Ausgabe Mei-
senheim (Hain) 1948), Nachwort von Konstantinos P. Romands 280-286; Bergson,
Henri: Zeit und Freiheit. Mit einem Nachwort von Konstantinos P. Romands. Nach-
druck der 1920 im Verl. Diederichs, Jena erschienenen 2. Aufl., Frankfurt a. M. (Athe-
ndum) 1989, 179-189; s.a. die Einleitung von Erik Oger in: Bergson, Henri: Materie
und Gedichtnis. Eine Abhandlung iiber die Beziehung zwischen Karper und Geist. Mit
einer Einleitung von Erik Oger, Hamburg (Meiner) 1991 [Nachdruck der Ubers. v. Julius
Frankenberger, Jena (Diederichs) 1919], insbes. 46-53. Bemerkungen auch bei: Pflug,
Giinther: »Henri Bergson« (1859-1941), in: Héffe, Ottfried (Hg.): Klassiker der Phi-
losophie II. Von Immanuel Kant bis Jean-Paul Sartre, Miinchen (Beck) 21985, 298-314.
Albert, Karl: »Henri Bergson. Unterwegs zu einer Philosophie des Lebens, in: Fleischer,
Margot; Hennigfeld, Jochem (Hgg.): Philosophen des 19. Jahrhunderts. Eine Einfiih-
rung, Darmstadt (wbg) 1998, 241-253 (mit weiterer Literatur).

1 Dieses vor allem, bevor er sich zu diesen Themen gedufert hatte; cf. Seilliere, Ernest:
»Welche Moralphilosophie lisst Bergson erwarten?«, in: Internationale Monatsschrift
fiir Wissenschaft, Kunst und Technik 8, 1914, Nr. 1 (Nov. 1913), 191-210.

12 Bergsons deutschfeindliche Haltung in und nach dem Ersten Weltkrieg ist bekannt;
ct.: Mél 1002 (Discours prononcé a I’ Académie des sciences morales et politiques, 8 aoilt
1914): »La lutte engagée contre 1’Allemagne est la lutte méme de la civilisation contre la
barbarie. Tout le monde le sent, mais notre Académie a peut-étre une autorité particu-
liere pour le dire. Vouée en grande partie a I'étude des questions psychologiques, mora-
les et sociales, elle accomplit un simple devoir scientifique en signalant dans la brutalité

20

https://dol.org/10.5771/9783485996668-10 - am 16.01.2026, 08:41:52.



https://doi.org/10.5771/9783495996669-10
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Einleitung

vollstindigen Abwesenheit Bergsons in den Jahren vor und den Jahr-
zehnten nach dem Zweiten Weltkrieg (als Ausnahme kann einerseits
die Aufnahme Bergsons bei Ernst Bloch gelten, die hier im vierten
Kapitel zur Sprache kommt, und andererseits, als Solitar, die Arbeit
von Giinther Pflug); und seit den spaten achtziger Jahren des vergan-
genen Jahrhunderts eine langsam einsetzende, erst in den allerletzten
Jahren sich verstirkende Neuaufnahme Bergsons. Noch 1988 konnte
Otto Péggeler einen Beitrag zu Bergson, welcher signifikanterweise
in einer Festschrift fiir Giinther Pflug erschien, folgendermaflen
schliefen:

»Dass die Auseinandersetzung mit Bergson letztlich doch ausgeblieben ist, lieRe
sich auch fiir andere philosophische Richtungen auferhalb der Phinomenologie
nachweisen. (...) So sollte die Auseinandersetzung mit Bergson neu aufgenom-
men werden, und es nicht bei der Feststellung bleiben, die Rudolf W. Meyer
noch 1982 in seinem Referat Bergson in Deutschland treffen musste: »Abge-
sehen von der vorziiglichen historischen Darstellung der Quellen und Kon-
sequenzen einer induktiven Metaphysik, die Giinther Pflug 1959 der Philoso-

et le cynisme de I’Allemagne, dans son mépris de toute justice et de toute vérité, une
régression a l'état sauvage«. Noch schirfer verurteilt Bergson Deutschland in seiner
Rede in der Académie vom 12.12.1914, Mél 1107-1118. Auf diese Ansprachen reagiert
G. Simmel mit: Simmel, Georg: »Bergson und der deutsche »Zynismus««, in: Interna-
tionale Monatsschrift fiir Wissenschaft, Kunst und Technik, 9, 1915, 197-200. Im Zu-
sammenhang dieser historischen Situation ist auch die Schopenhauer-Plagiats-Diskus-
sion zu sehen, die im Krieg stattfindet, und zwar u.a. in ebender Zeitschrift, in der
Simmel seine Invektive verdffentlicht hatte: Bonke, H.: Plagiator Bergson: Membre de
IInstitut, Charlottenburg, Schweden (Huth) 1915; Jacoby, Gunther: »Bergson und
A. Schopenhauer«, in: Internationale Monatsschrift fiir Wissenschaft, Kunst und Tech-
nik 10, 1916, H. 4, 454-480; dagegen: Knudsen, Peter: »Ist Bergson ein Plagiator Scho-
penhauers?«, in: Archiv fiir Geschichte der Philosophie 32, 1919, Nr. 1, 89-107; dazu
neuerdings: Frangois, Arnaud: »Bergson plagiaire de Schopenhauer? Analyse d'une
polémiquex, in Etudes germaniques, t. LX, n” 3, octobre-décembre 2005, p. 469-491.
Zu Bergsons Deutschlandkritik wihrend des Ersten Weltkriegs: Trotignon, Pierre:
»Bergson et la propagande de guerre«, in: Quillien, Jean (Hg.): La réception de la phi-
losophie allemande en France aux XIX et XX siécles, Lille (Presses Universitaires de
Lille) 1994, 207-215.

Ein Dokument der fortgesetzten Sprachlosigkeit zwischen Bergson und seinen deut-
schen Vermittlern findet sich auch im Brief seines deutschen Verlegers Eugen Diede-
richs vom 6. Januar 1935, in dem dieser sich — durchaus getragen von eigenem »vater-
landischen Bewusstsein« — iiber die ausbleibenden Antworten Bergsons auf seine Briefe
beschwert; in: StrauB und Torney-Diederichs, Lulu von: Eugen Diederichs — Leben und
Werk, Jena (Diederichs) 1936, 410. Die in den Correspondances abgedruckten Briefe
Bergsons an Diederichs werden in der Tat knapper und sachlicher.

21

https://dol.org/10.5771/9783485996668-10 - am 16.01.2026, 08:41:52.



https://doi.org/10.5771/9783495996669-10
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Einleitung

phie Bergson gewidmet hat, ist Bergson in Deutschland heute ein weitgehend
unbekannter Name«.«

Das neue Interesse an Bergson ist groBenteils zum einen orientiert
an den Rezeptionslinien der ersten zwanzig Jahre des 20. Jahrhun-
derts, d.h. an der lebensphilosophisch oder phianomenologisch fun-
dierten Bergsonlektiire,' zum anderen (wenigstens indirekt) indu-
ziert durch die Philosophie von Gilles Deleuze,'® in dessen Schriften
Bergson die Jahrzehnte des Desinteresses in Frankreich {iberstanden
hat. Allein die im Geiste Deleuzes geschriebenen Arbeiten beriihren
mit dem dort stets erwihnten Begriff der Virtualitit den Themen-
bereich des Maglichen; wie der schon erwihnte Bloch kommen sie
ebenfalls im letztem Kapitel dieser Arbeit niher zur Sprache.

Die Wahrnehmung Bergsons in Deutschland setzt ein mit Rezensio-
nen seiner Schriften in der Zeitschrift fiir Psychologie und Physiolo-
gie der Sinnesorgane; zuerst wahrgenommen wurden also die im
Vorfeld von Matiére et mémoire entstandenen Arbeiten Bergsons,
die im weiteren Sinne mit der Psychologie zu tun hatten.!¢ Bergson
hat ja selbst die Ansatzpunkte seiner friithen Arbeiten (bis Matiére et
mémoire) als psychologisch bezeichnet und war Prasident einer von

1 Poggeler, Bergson und die Phinomenologie, 167; Das Zitat findet sich bei Meyer,
Bergson in Deutschland (s. vorige FuBnote), 47.

1 So die schon angefiihrten Arbeiten von Konstantin Romanos und Gregor Fitzi, die
Aufsitze von Poggeler, Meyer und die Beitrige im zweiten Band der Annales berg-
soniennes.

15 So der Aufsatz von Melanie Sehgal und die Dissertation von Mirjana Vrhunc: Seh-
gal, Melanie: »Die Zeit ist Erfindunge. Das Virtuelle und das Neue bei Henri Bergsons,
in: Abel, Giinter (Hg.): Kreativitdt. Sektionsbeitrige des XX. Deutschen Kongresses fiir
Philosophie, Bd. 1, Berlin (Universititsverlag der TU Berlin) 2005, 823-836; Vrhunc,
Mirjana: Bild und Wirklichkeit. Zur Philosophie Henri Bergsons, Miinchen (Fink) 2002
(= Diss. Berlin 1999).

1€ Pilzecker, A.: »Rez. zu H. Bergson: Mémoire et reconnaissance, in: Zeitschrift fiir
Psychologie und Physiologie der Sinnesorgane 13, 1897, 229-232. Die Rezension refe-
riert ausfiihrlich Bergsons Artikel aus dem Band 41 der Revue philosophigue 1896, die
einen Teil von Matiére et mémoire bilden sollten. 1901 erscheint Heymans: »Rezension
zu H. Bergson: Le rire. Essai sur la signification du comiques, in: Zeitschrift fiir Psycho-
logie und Physiologie der Sinnesorgane 25, 1901, 155¢£., eine kurze und kritisch gehal-
tene Wiedergabe der Grundgedanken von Le rire; sodann: Giessler: »Rezension zu
H. Bergson, Le réves, in: Zeitschrift fiir Psychologie und Physiologie der Sinnesorgane
32, 1902, 231; und schlieBlich: Giessler: »Rez. zu H. Bergson: L'effort intellectuels, in:
Zeitschrift fiir Psychologie und Physiologie der Sinnesorgane 32, 1903, 1281, beides
letztgenanntes kurze Inhaltswiedergaben mit sehr wenig Kritik.

22

https://dol.org/10.5771/9783485996668-10 - am 16.01.2026, 08:41:52.



https://doi.org/10.5771/9783495996669-10
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Einleitung

ihm mitgegriindeten psychologischen Gesellschaft. Die Psychologie
war aber nicht die einzige interessierte Disziplin und hat auch nicht
lange das Rezeptionsinteresse mitbestimmt; frithe Rezensionen fin-
den sich auch in der Zeitschrift fiir Philosophie und philosophische
Kritik (einsetzend mit Matiére et Mémoire)'” und in der Deutschen
Literaturzeitung (einsetzend mit Le rire).'"s Der erste Aufsatz iiber
Bergson erschien 1903 im Archiv fiir systematische Philosophie, sein
Autor war A. Gurewitsch.' Er bestand in einer Wiedergabe der ers-
ten beiden Werke Bergsons, die ja zu dieser Zeit noch nicht ins Deut-
sche iibersetzt worden waren. Bis zu der ersten Ubertragung eines
bergsonschen Werkes und der sie begleitenden Literatur blieb dies
der einzige eigenstiandige Beitrag. Spatere Werke Bergsons fanden
auch Besprechungen in der Zeitschrift fiir Philosophie und Pddago-
gik, der biologischen Zeitschrift fiir den Ausbau der Entwicklungs-
lehre?' sowie der Vierteljahresschrift fiir wissenschaftliche Philoso-

17 Ziehen, Theodor: »Rez. zu Matigre et mémoire von Henri Bergsone, in: Zeitschrift
fiir Philosophie und philosophische Kritik, N. S. 113, No. 12, Dezember 1898, 295-299;
die Rezension ist eine interessante, im Einzelnen kritische (insbes. was die »bodenlose
Metaphysik« Bergsons angeht), insgesamt sehr empfehlende Auseinandersetzung mit
dem fiir Matiére et mémoire zentralen Begriff der »image« und der Auffassungen Berg-
sons zu Wahrnehmung und Gedachmnis. Ziehen, Theodor: »Rez. zu Le Rire von Henri
Bergsone, in: Zeitschrift fiir Philosophie und philosophische Kritik, N.S. 123, 1904,
215-216.

% Grosse, Ernst: »Rez. zu Henri Bergson, Prof. au Lycée Henri [V, Le rire. Essai sur la
signification du comiques, in: Deutsche Literaturzeitung 22, 1901, Nr. 1, 11-13. Der
Rezensent lobt Bergson dafiir, als erster das Lachen in seiner sozialen Bedeutung zu
wiirdigen, und halt es fiir »das Beste, was jemals iiber diese Dinge geschrieben worden
15t«.

1" Gurewitsch, A.: »Die franzosische Metaphysik der Gegenwart (H. Bergson)«, in: Ar-
chiv fiir systematische Philosophie 9, 1903, 463-490. Die vollstindige Namenzeile des
Aufsatzes lautet: »Aus dem Nachlass von A. Gurewitsch Dr. phil.«. Dadurch wird deut-
lich, dass es kein Werk des Phanomenologen Aaron Gurwitsch ist, wie die Eintragung in
der Bergson-Bibliographie nahelegt; wer genau der Autor ist, ist nicht mit Sicherheit zu
klaren; wahrscheinlich Aron David Gurewitsch, ein emigrierter Russe, der 1902 (in der
Schweiz?) verstarb und dessen Sohn Leibarzt von Eleanor Roosevelt wurde.

In dieser Nummer der Zeitschrift, die von Dilthey, Erdmann, Natorp, Zeller, Sigwart
und Ludwig Stein herausgegeben wurde, haben auch E. v. Hartmann und Husserl publi-
ziert; hier beginnt die Reihe der verpassten Gelegenheiten der direkten Kenntnisnahme
Bergsons durch Husserl.

2 Schoen, H.: »Rez. zu Bergson, Henri, L'évolution créatrice. 2. Ausgabe (...) 1907«, in:
Zeitschrift fiir Philosophie und Piidagogik 15, 1908, Nr. 1, 39-41, bezeichnet Bergson
als »langst durch seine Werke (...) bekannt«, skizziert nur kurz einige Grundlehren
Bergsons und wiinscht ihm eine baldige Ubersetzung.

2 Driesch, Hans: »Henri Bergson, der biologische Philosophe, in: Zeitschrift fiir den

23

https://dol.org/10.5771/9783485996668-10 - am 16.01.2026, 08:41:52.



https://doi.org/10.5771/9783495996669-10
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Einleitung

phie und Soziologie.?? In der dort 1910 erschienenen Rezension der
ersten Ubersetzungen und der ersten, diese begleitenden Dissertation
zu Bergson wird die Einfiihrung Bergsons in Deutschland als Ver-
dienst des Verlegers Eugen Diederichs geriihmt und der Werbetext
sowie der Umschlagtext von Hermann Graf Keyserling mit ihrer Be-
tonung des antikantischen Impetus Bergsons zitiert. Zitiert wird
auch die »weniger zur Erlduterung, mehr zur Empfehlung« geschrie-
bene Einfithrung Windelbands. Wie in anderen Rezensionen wird die
»geistreiche, fesselnde Schreibweise des Verfassers« und seine meta-
phernreiche Sprache hervorgehoben, die sich mit seinem antibegriff-
lichen Impetus der Einfiihrung in die Metaphysik deckt. Steenber-
gens Dissertation zu Bergson wird als dankenswerte Einfiihrung
begriifft. In mancher Hinsicht ist diese Rezension aufschlussreich,
nennt sie doch zahlreiche handelnde Personen fiir die Einfiilhrung
Bergsons in Deutschland (auch Hans Driesch wird angefiihrt) und
macht deren Auffassung als vorwiegend antikantisch deutlich. Als
Leitfrage Bergsons wird mit Windelband die Frage nach dem Neuen
herausgestellt. Zudem wird das noch nicht auf Deutsch erschienene
L'évolution créatrice angesprochen und dessen — wie auch des Essai
sur les données immédiates de la conscience — Ubersetzung gefordert.
In einer abschliefenden Bemerkung wird Bergson »zwischen [E. v.].
Hartmann und Schelling«, dessen »Enkelschiiler durch seinen Lehrer
Ravaisson« Steenbergen zufolge er sei, plaziert und erwihnt, dass
von ihm leicht ein Ubergang zur Mystik zu finden sei; eine damals
schon gingige Einschitzung, die Bergsons eigene Entwicklung tat-
sichlich vorwegnimmt.

Die Geschichte der Wirkung Bergsons in Deutschland ist, wie
aus dem eben Gesagten hervorgeht, eng verbunden mit der seiner

Ausbau der Entwicklungslehre 2, 1908, H. 1/ 2, 48-55. Der Aufsatz ist tatsichlich eine
Rezension oder besser Vorstellung von L'évolution créatrice. Driesch, mit dem Bergson
dann auch in Briefwechsel stand, schreibt, er habe mit voller Absicht dieses Werk in
einer biologischen Zeitschrift rezensiert, da Bergson biologischer Philosoph sei und zu-
dem jedes biologische Problem unmittelbar zu philosophischen iiberleite. Im Zuge des
Artikels verteidigt Driesch offensiv Bergsons Begriff der Intuition, welcher gar kein
kategorialer oder diskursiver Begriff sein wolle; jede Erkenntnistheorie brauche an
ihrem Ausgang ein irrationales Element. Zu Drieschs Bergsonrezeption s. Pflug: Berg-
son-Rezeption, 260 tf.

2 Fritzsche, Richard: »Rez. zu Bergson, Henri, Materie und Gedichtnis (Jena, Diede-
richs, 1908); ders., Einfithrung in die Metaphysik (Jena, Diederichs, 1909); Steenbergen,
Albert, Henri Bergsons intuitive Philosophie (Jena, Diedrichs, 1909)«, in: Vierteljahres-
schrift fiir wissenschaftliche Philosophie und Soziologie, 34, 1910, H. 1, 353-357.

24

https://dol.org/10.5771/9783485996668-10 - am 16.01.2026, 08:41:52.



https://doi.org/10.5771/9783495996669-10
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Einleitung

Ubersetzungen; diese hebt an im Kreis um Rudolf Eucken und ist
verankert im Verlag von Eugen Diederichs. Max Scheler habilitierte
1900 bei Eucken in Jena, Isaac Benrubi wurde 1904 von FEucken in
Jena promoviert. Scheler wurde 1901 auf Bergson aufmerksam?
und sah sich in den folgenden Jahren »vielfach von ihm belehrt«;
er spielte eine zentrale Rolle fiir den Beginn der Ubersetzungen bei
Diederichs; in einem Brief Diederichs” an Benrubi? wird deutlich,
dass Scheler (mit Zutun Euckens?)?* die Ubersetzung von Matiére
et mémoire bei Diederichs anstieB, eine Ubersetzerin und auch sei-
nen Schiiler Steenbergen (der zum Zeitpunkt des Briefes schon in
Paris war, um mit Bergson zu verhandeln) als Korrektor der Uberset-
zung vermittelte. Eucken hatte zusitzlich Benrubi an Diederichs
empfohlen, um eine weitere Korrektur der Ubersetzung vorzuneh-
men. Materie und Gedéchtnis erschien dann 1908, flankiert von der
Dissertation von Steenbergen zu Bergson.?” Der Ubersetzung wurde
eine Einfithrung von Wilhelm Windelband vorangestellt (die in der
zweiten Auflage 1919, einer Neuiibersetzung von Julius Frankenber-
ger, nicht mehr erschien). In ihr begriift Windelband Bergsons Phi-
losophie, in der »die Befreiung von der Alleinherrschaft der Formen
des naturwissenschaftlichen Denkens mit ganzer Urspriinglichkeit
und Lebhaftigkeit« hervortrete;?* hellsichtig, gerade wenn man diese
Zeilen in bezug auf das Thema dieser Arbeit liest, formuliert Win-
delband die Hauptfrage der Philosophie Bergsons und zugleich eine
der Leitperspektiven der Interpretation des als wissenschaftsfeindlich
angesehenen Bergson:

»Das Problem der Metaphysik ist das Geschehen. Wenn es erlaubt ist, die An-
sicht eines Denkers in freier Umbildung wiederzugeben, so mochte ich als das
intimste Motiv von Bergsons Philosophie die Frage bezeichnen: Gibt es etwas
Neues in der Welt? und [sic!] wo und wie gibt / es Neues? Die naturwissen-

» Henckmann, La réception schélérienne, 365.

% Meyer, Bergson in Deutschland, 13.

* Eugen Diederichs an Isaac Benrubi, 16. November 1906, in: Eugen Diederichs. Selbst-
zeugnisse und Briefe von Zeitgenossen, Diisseldorf, Kéln (Diederichs) 1967, 1621,

* Meyer, Bergson in Deutschland, 14.

¥ Bergson, Henri: Materie und Gediichtnis. Essays zur Beziehung zwischen Karper und
Geist, Jena (Diederichs) 1908; Steenbergen, Albert: Henri Bergsons intuitive Philoso-
phie, Jena (Diederichs) 1909. Ubersetzung und Dissertation wurden auch verschiedent-
lich miteinander rezensiert. S.a.: Benrubi, Isaac: »Rez. zu Henri Bergsons Intuitive Phi-
losophie von Albert Steenbergen«, in: Revue Philosophique de la France et de
I’Etranger, 69, No. 2, février 1910, 204-206.

¥ Windelband, Wilhelm: »Zur Einfithrunge, in: Bergson, Materie und Gedichmnis, V1.

25

https://dol.org/10.5771/9783485996668-10 - am 16.01.2026, 08:41:52.



https://doi.org/10.5771/9783495996669-10
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Einleitung

schaftliche Weltanschauung und alle von ihr abhingige Philosophie verneint
die Frage und muss sie verneinen«.?

Der badische Neukantianismus, kann hieran deutlich werden, hatte
an der Aufnahme und Diskussion Bergsons in Deutschland auch eine
gewichtige Rolle, zumal der 1908 in Heidelberg stattfindende III. In-
ternationale Philosophiekongress, den Windelband prasidierte, eine
wichtige Rolle fiir die Einfiihrung Bergsons in Deutschland spielte
(auch wenn Bergson nicht an ihm teilnehmen konnte).* Mit dem
nach dem Krieg erschienenen Buch Rickerts zur Lebensphilosophie
wurde aber der Abstand zum »Modephilosophen« Bergson deutlich
gemacht. 3

Scheler lernte im Januar 1902 Husserl kennen und wandte sich
der Phidnomenologie zu, ohne aber sein sich ins Kritische entwickeln-
de Interesse fiir Bergson zu verlieren;?2 1913 publizierte er seine Ver-
suche einer Philosophie des Lebens, die 1915 bzw. 1919 neu heraus-

» Windelband, Einfiihrung, XIIf.

% Bergson, Correspondances, 216 (lettre a I. Benrubi, 6 aoGit 08). In dem Brief lasst er
auch an Steenbergen Griifle ausrichten. In den folgenden Briefen wird klar, dass Bergson
seine Beziehungen nach Deutschland immer weiter ausbaute. Zum Kongress in Heidel-
berg: Coignet, Clarisse: »La Vie d’aprés M. Bergsons, in: Elsenhans, Th. (Hg.): Bericht
iiber den IIL internationalen Kongress fiir Philosophie zu Heidelberg, Heidelberg (Carl
Winters Universitat Buchhandlung) 1909, 358-364; Seliber, G.: »Der Pragmatismus
und seine Gegner. Auf dem III. internationalen Kongress fiir Philosophie«, in: Archiv
fiir systematische Philosophie, N.F. 15, No. 3, 1909, 287-298. Hier nimmt der Autor die
Pragmatismus-Diskussion, die auf dem Kongress stattfand, zum Anlass fiir eine Dar-
stellung Bergsons.

In dem als Darstellung der gerade bei Diederichs erschienenen Einfiihrung in die Meta-
physik konzipierten Aufsatz: Prager, Hans: »Henri Bergsons metaphysische Grund-
anschauungs, in: Archiv fiir systematische Philosophie 16, 1910, H. 3, 310-320, wird
in einer FuBnote S. 318 eine Ahnlichkeit zwischen Bergson und Rickert erwihnt, die
darin bestehe, dass auch Rickert »fiir das historische (psychologische) Geschehen eine
prinzipiell andere Begriffsbildung als fiir das Naturgeschehen [fordert] und konsequen-
terweise die Maoglichkeit einer wissenschaftlichen Metaphysik [leugnet], sofern diese
auf eine Erkennmis des Seins gehen will«.

" Rickert, Heinrich: Die Philosophie des Lebens. Darstellung und Kritik der philoso-
phischen Modestromungen unserer Zeit, Tiibingen (Mohr / Siebeck) 1920. Bereits 1922
erfolgte die zweite Auflage; Rickert kritisiert vor allem die Prinzipien- und Begriffs-
losigkeit der Lebensphilosophie und ihr Unvermégen, Werten eine feste Basis zu bieten.
Vgl. die Bemerkung zur friihen Rezeption Bergsons bei den siidwestdeutschen Kantia-
nern in Meyer, Bergson in Deutschland, 11. Zu dieser gehort auch der Aufsatz eines
Rickert-Schiilers: Kroner, Richard: »Henri Bergson, in: Logos (Tiibingen), 1, No. 1,
1910, 125-150.

3 Henckman, Réception schélérienne, 366.

26

https://dol.org/10.5771/9783485996668-10 - am 16.01.2026, 08:41:52.



https://doi.org/10.5771/9783495996669-10
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Einleitung

gegeben wurden. Der Anfang des Abschnittes iiber Bergson wird ger-
ne zitiert und verdient es, etwas ausfiihrlicher wiedergegeben zu wer-
den als iiblich, da so ein zentraler Kritikpunkt an Bergson deutlich
wird:

»Der Name Bergson durchtdnt gegenwirtig in so aufdringlich lauter Weise die
Kulturwelt, dass die Eigentiimer feinerer Ohren zweifelnd fragen mégen, ob
man wohl solchen Philosophen lesen soll. Denn mehr wie je muss heute der
Beifall der Bildungs- und Literatenmasse den Weisen erréten machen. Dann
mégen sich jene Feinohrigen sagen lassen, dass man Bergson trotzdem lesen
soll. Er hat etwas zu sagen. Wir gehdren nicht zu denen, die, sei es in der Me-
thode dieses Philosophen, sei es in seinen Theorien und Resultaten, einen end-
giiltigen Erwerb der Philosophie zu sehen vermdgen. Seine Methode der Intui-
tion ist so persénlisch [sic!], so von der eigenartigen kiinstlerischen Bildkraft
seines Geistes abhingig, dass er wohl echte Jiinger und noch leichter Affen,
keinesfalls aber gute Schiiler zu haben vermag. Seine zentralste [sic!] Lehre
von der »temps durée« (reinen Dauer) wird den Tiefen des Zeitproblems nicht
gerecht; sie stammelt etwas, was nicht nur der Verstand nicht denken (dies liegt
ja sogar in der Konsequenz der Lehre selbst), sondern auch die Anschauung
nicht klar zu erfiillen vermage«.®

Die scharfe Abtrennung der Intuition von Verfahren des wissen-
schaftlichen Verstandes (bei Unterschlagung der intensiven Arbeit
Bergsons mit wissenschaftlichen Ergebnissen), die dadurch erst in
die tibergrole Nihe zum Romantizismus gerit, und die dem Phéno-
menologen fehlerhaft erscheinende Begriffsferne der Zeitauffassung
Bergsons lassen diesen eher als kiinstlerische Modefigur dastehen.

Isaac Benrubi sollte in den nédchsten Jahren eine wichtige Ver-
mittlungsfunktion zwischen Bergson und seinen deutschen Lesern
bilden,* ehe er von Simmel verdringt wurde. Simmel hatte um 1908

¥ Scheler, Max: »Versuche einer Philosophie des Lebens«, in: ders., Vom Umsturz der
Werte. Der Abhandlungen und Aufsiitze zweite durchgesehene Auflage, 2. Band, Leip-
zig (Der neue Geist) 1919, 141-190, fiir das Zitat 162.

* Henckmann, Réception schélérienne, 381; Zu Schelers Bergson-Rezeption s.a. Pflug,
Bergson-Rezeption, 257 ff. Romanos, Heimkehr, 150 ff. macht als verbindendes Element
zwischen Bergson und Scheler die zentrale Rolle der einerseits erkenntnistheoretischen,
andererseits metaphysisch-intersubjektiven Sympathie (mit dem Lebendigen) aus.
Henckmann, La réception schélérienne, 363 tf. berichtet von einer Vorlesung Schelers
iiber Bergson im WS 1919/20 an der Universitdt Koln. Der Aufsatz Henckmanns ist eine
ausfiihrliche Schilderung der komplexen Beziehung Schelers zu Bergsons Philosophie,
die hier nicht nachgezeichnet werden kann.

% Die reichhaltige Korrespondenz mit Bergson, die in Bergsons Correspondances wie-
dergegeben ist, gibt ebenso ein Bild seiner Beziehungen zu diesem wie auch der Band:

27

https://dol.org/10.5771/9783485996668-10 - am 16.01.2026, 08:41:52.



https://doi.org/10.5771/9783495996669-10
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Einleitung

Kenntnis von Bergson erhalten;* bereits vorher hatte er Kontakte
nach Frankreich, insbesondere zu dem Kreis um die Revue de méta-
physique et de morale (zu dem auch Bergson gehérte);¥” von 1908 —
1914 standen beide in direktem Kontakt. Simmel fand die von Ben-
rubi mit durchgesehene Ubertragung von Matiére et mémoire so
schlecht, dass er eine Neuiibersetzung empfahl und selbst fiir die
folgenden Ubersetzungen weiterer Werke Bergsons Sorge trug.® So
erschien 1909 die Einfiihrung in die Metaphysik in der Ubersetzung
von Margarete Susmann, einer Schiilerin Simmels; 1911 die des Es-
sai unter dem Titel: Zeit und Freiheit. Eine Abhandlung iiber die
unmittelbaren Bewusstseinstatsachen, in der Ubersetzung von Paul
Fohr; 1912 Die schipferische Entwicklung in der Ubersetzung von
Gertrud Kantorowicz, ebenfalls Schiilerin Simmels; 1914 Das Lachen

Benrubi, [saac: Souvenirs sur Henri Bergson, Neuchatel / Paris (Delachaux & Niestlé)
1942, der auch fiir diese Arbeit wichtige Informationen enthilt. Hauptwerk Benrubis:
Benrubi, Isaac: Philosophische Stromungen in Frankreich, Leipzig (Meiner) 1928, iiber
Bergson 406-436.

% Vgl. Brief Simmels an Hermann Graf Keyserling, zitiert in Fitzi, Soziale Erfahrung
und Lebensphilosophie, 212. S.a. Fitzi, Société et morale, 244.

3 Hierzu Niheres bei Fitzi, Soziale Erfahrung und Lebensphilosophie, 17 ff. und 50 ff.

3 Nach Fitzi, Soziale Erfahrung und Lebensphilosophie, 12 ist die Korrespondenz von
Bergson und Simmel verschollen; neben Briefen an und von dritten und weiteren Quel-
len (z.B. die Erinnerungen seines Sohnes, die Meyer, Bergson in Deutschland, 13f.
zitiert, wo u.a. iiber die Problematik der Ubersetzungen von Matiére et mémoire und
L'évolution créatrice gehandelt wird) ist aber doch noch ein Brief aufgetaucht, der in
Bergson: Correspondances abgedruckt ist (233£): ein (offensichtlich am Anfang der
Bekanntschaft stehender) Brief Bergsons an Simmel vom 8.12.1908, in dem er sich fiir
die Zusendung der Probleme der Geschichtsphilosophie bedankt, die Zusendung der
L'évolution créatrice ankiindigt und von einer gewissen Affinitat der Denkweisen beider
schreibt. Die Ubersetzung zu Matiére et mémoire, zu der sich Simmel in diesem Brief
geduflert zu haben scheint, war zu diesem Zeitpunke bereits fertiggestellt, die der L'évo-
lution créatrice von Benrubi bereits in Angriff genommen (s. Briefe Bergsons an Ben-
rubi vom 21. August und 12. September 1907, Bergson, Correspondances, 176-178). In
einem Brief an Benrubi vom 3.3.1909 berichtet Bergson an Benrubi, dass Simmel die
Ubersetzung von Matiére et mémoire als revisionsbediirftig empfand. Wie man an wei-
teren Briefen zwischen Benrubi und Bergson sieht (3.3.09, Corr. 249; 25.5.09, Corr.
263; 29.7.09, Corr. 2871.), hat Simmel energische Schritte fiir eine Neuiibersetzung
von Matiére et mémoire unternommen. Benrubi bleibt aber weiterhin in die Korrektu-
ren der Ubersetzungen des Essai (Zeit und Freiheit. Eine Abhandlung iiber die unmittel-
baren Bewusstseinstatsachen, Jena (Diederichs) 1911, Us. Paul Fohr) und von L'évolu-
tion créatrice (Die Schopferische Entwicklung, Jena (Diederichs) 1912, Us. Gertrud
Kantorowicz) eingebunden, wie die Briefe vom 7.9.1910 (Corr. 374£.) und vom 4. und
5.6.1912 (Corr. 458f.) sowie vom 18.6.1912 (Corr. 463) und 8.11.1912 (Corr. 487f)
zeigen.

28

https://dol.org/10.5771/9783485996668-10 - am 16.01.2026, 08:41:52.



https://doi.org/10.5771/9783495996669-10
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Einleitung

in der Ubersetzung von Julius Frankenberger und Walter Frinzel;
Frankenberger war auch der Ubersetzer der zweiten Auflage von
Materie und Geddchtnis, die 1919 erschien.™

1914 erschien Simmels Aufsatz tiber Bergson.* Er ist vor allem
eine Vorstellung der Hauptthesen von L'évolution créatrice, die an-
hand der Gegensatzpaare Mechanik-Leben und Intuition-Intelligenz
(und Wissenschaft) geleistet wird. Die grole Absicht Bergsons sei,
mit dem Lebensbegriff das Problem der mechanischen Bewegtheit
zu losen; »Sie stellt sich deshalb als die Umkehrung des Weges dar,
auf dem die moderne Wissenschaft den Organismus, das seelische
Leben, schlieBlich das Weltganze zu erkennen sucht«.# Simmel ge-
stattet sich nur wenige kritische Nachfragen, so diejenige, wie das
Handeln, das doch auf der die Wirklichkeit verfilschenden Intelli-
genz beruhe, erfolgreich sein konne; ob Bergson denn die Tragik
nicht bemerke, die darin bestiinde, dass das Leben zur Sicherung sei-
ner Existenz sich in Nichtleben verwandeln miisse; und dass die Phi-
losophie Bergsons eine Wertebegriindung nicht zu leisten vermaoge. 2

Um 1911 trat Bergson auch in den niheren Gesichtskreis der
Phianomenologen um Husserl; in einer kurzen Notiz am Rande sei-
ner 1939 verfassten Schilderung berichtet Jean Héring, wie Husserl
Kenntnis von Bergson erhielt:

»Es ist eigentiimlich und bemerkenswert, dass Husserl (der zuviel dachte und
schrieb, um noch die Zeit zum Lesen zu haben) den groflen Erneuerer des In-
tuitionismus in Frankreich kaum dem Namen nach kannte. Nur durch einen
(iibrigens exzellenten) Bericht von Alexandre Koyré, den dieser der Philosophi-
schen Gesellschaft in Gottingen 1911 vortrug, lernte er die Prinzipien der Phi-

% Zu diesen Ubersetzungen s. Meyer, Bergson in Deutschland, 14f£; Fitzi, Soziale Er-
fahrung und Lebensphilosophie, 47 ff., 198 ff. Spéter erschienen noch bei Diederichs: Die
seelische Energie. Aufsiitze und Vortriige, 1928, iis. v. Eugen Lerch; Die beiden Quellen
der Moral und der Religion, 1933, iis. v. Eugen Lerch; erst nach dem Kriege erschien:
Denken und schopferisches Werden. Aufsitze und Vortriige, iis. v. Leonore Kottje, Mei-
senheim am Glan (Hain), 1948.

# Simmel, Georg: »Henri Bergsone, in: Die Giildenkammer 4, 1914, H. 9, 511-525.

# Simmel, Bergson, 512.

# Letzteres Monitum, das Simumel mit Rickert teilt, steht im Zusammenhang mit der
Beschiftigung mit religiosen und ethischen Fragen, wie sie Fitzi, Soziale Erfahrung und
Lebensphilosophie, 230 f£. beschreibt. Auch Diederichs erhoffte sich ein Buch Bergsons
zu Ethik und Mystik. Zum simmelschen Bergsonaufsatz s.a. Fitzi, Soziale Erfahrung
und Lebensphilosophie, 2541. In Fitzi, Société et morale wird insbesondere die simmel-
sche Moralphilosophie mit der Bergsons in Beziehung gesetzt.

29

https://dol.org/10.5771/9783485996668-10 - am 16.01.2026, 08:41:52.



https://doi.org/10.5771/9783495996669-10
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Einleitung

losophie Bergsons kennen. >Die konsequenten Bergsonianer sind wir!s, rief er
anschliefend in der Diskussion aus«.#

1914 hat der Husserlschiiler Roman Ingarden Intuition und Intellekt
bei Henri Bergson als Dissertationsthema gewahlt; aus seinen Erin-
nerungen ldsst sich ein Bild seiner, Husserls und auch Heideggers
Beschaftigung mit Bergson zwischen 1914 und 1921, dem Jahr der
Publikation der Dissertation, gewinnen.* Hier wird vor allem Berg-
sons Zeitbegriff diskutiert; Ingarden hielt es fiir unméglich, dem von
Bergson mit der durée pure bezeichneten urspriinglichen Zeiterleb-
nis die kategoriale Form abzusprechen. Heidegger wird verschie-
dentlich auch den bergsonschen Zeitbegriff als dem aristotelischen,
also dem »vulgiren«, wesentlich verwandt bezeichnen, da auch er
die Zeit als Sukzession ansehe und zur Zeitlichkeit nicht vorgedrun-

4 Héring, Jean: »La phénoménologie d’Edmund Husserl il y a trente ans. Souvenirs et
réflexions d'un étudiant de 1909«, in: Revue internationale de philosophie 1 (1939),
366-373, hierfiir 368, Fn. 1: »Il est curieux de noter que Husserl (qui pensait et écrivait
trop pour avoir le temps de lire) connaissait & peine de nom le grand renovateur de
I'Intuitionisme en France. Ce n’est que par un rapport, d'ailleurs excellent, d’Alexandre
Koyré, présenté i la Société philosophique de Goettingue en 1911, qu'il apprit 4 connai-
tre les principes de la philosophie bergsonienne. >Les bergsoniens conséquents, c’est
nous!¢, déclara-t-il ensuite dans la discussion« (Us. M. V)

# Ingarden, Roman: »Intuition und Intellekt bei Henri Bergson. Darstellung und Ver-
such einer Kritike, in: Jahrbuch fiir Phinomenologie und Phinomenologische For-
schung 5, 1922, 285-461; Ingarden, Roman (Hg.): Edmund Husserl, Briefe an Roman
Ingarden. Mit Erliuterungen und Erinnerungen an Husserl, Den Haag (Martinus
Nijhoff) 1968; s.a. Meyer, Bergson in Deutschland, 30ff.; Poggeler, Bergson, 157 ff,;
Sepp. Illusion et transcendance, passim. Im Brief vom 20.6.1921 an Ingarden schreibt
Husserl: »Dr. Heidegger hat das groBe Opfer gebracht, Ihr Msc. sprachlich auszufeilen,
u. desgl. Prof. Pfinder, die Correcturen besorgen zu wollen« (Ingarden, Husserl, Briefe,
19). In seinen Erinnerungen (Ingarden, Husserl, Briefe, 116, 1211£.) beschreibt Ingarden,
wie er Husserl das Bergsonthema vorgeschlagen und den so gut wie kenntnislosen Hus-
serl mit Parallelen zwischen dessen eigenen und Bergsons Zeitauffassung iiberrascht
habe, so dass dieser begonnen habe, die »Schépferische Entwicklung« zu lesen. Beim
Anhoren der fertigen Dissertation 1917 habe er ausgerufen: »Das ist ganz so, als ob ich
Bergson wire« (121, Fn.). Vgl. auch zum zeitlichen Zusammentreffen von Husserls
Zeituntersuchungen und Ingardens Bergsonarbeit: Ingarden, Husserl, Briefe, 129; 154;
Ingarden, Roman: »Die Hauptphasen der Entwicklung der Philosophie Edmund Hus-
serls (1939/1963)«, in: Ingarden, Roman: Gesammelte Werke, Bd. 5: Schriften zur Pha-
nomenologie Edmund Husserls, hg. v. Wlodimierz Galewicz, Tiibingen (Niemeyer)
1998, 134-208, hierfiir 143, 168; ders.: »Das Konstitutionsproblem und der Sinn der
konstitutiven Betrachtung bei Edmund Husserl (1957/1963)«, in: ders.: Ges. Werke 5,
237-267, hierfiir 256,f; ders.: »Edmund Husserl: Zum 100. Geburtstag« (1959), in:
ders.: Ges. Werke 5, 268-273, hierfiir 271f.

30

https://dol.org/10.5771/9783485996668-10 - am 16.01.2026, 08:41:52.



https://doi.org/10.5771/9783495996669-10
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Einleitung

gen sei.* Urteilt Heidegger 1916 in seiner Habilitationsschrift noch
positiv iiber die bergsonsche Rede von der Mangelhaftigkeit der
Sprache beim Versuch, psychische Realititen zu beschreiben, so fin-
det er wenig spiter, bei den Anmerkungen zu Jaspers’ Psychologie
der Weltanschauungen, die bergsonsche Sprachkritik und Aus-
druckstheorie roh und vage.*

Zu nennen ist ferner Ernst Cassirer, der in seiner Philosophie
der symbolischen Formen Bergsons Zeitphilosophie wiedergegeben
hat*¥ und in seinen Aufsitzen im Morgen dessen Religionsphiloso-
phie;® ferner Max Horkheimer, der 1934, bereits im Exil in Paris, den
Sammelband La pensée et le mouvant kritisch rezensierte.* Hork-
heimer unterstellt darin Bergson eine Geschichtstheorie, die diesem
gar nicht eigen ist.” Kurz erwahnt werden soll die neomarxistisch
inspirierte Kritik von Lukdcs und Bloch an Bergson als einem Vertre-
ter des Vorkriegsimperialismus.5' Nennenswert ist Bloch aber wegen
seiner (kritischen) Aufnahme der Thesen Bergsons zum Begriff der
Maoglichkeit; er meint, wegen der Aufgabe des Prinzips der Moglich-
keit schaffe es Bergson eben nicht, die Entstehung von Neuem zu
erkldren, und bringt zur Losung den Begriff der Tendenz ins Spiel -
den Begriff, den Bergson tatsichlich zur Losung dieses Problems ver-
wendet, wie noch zu zeigen sein wird.*

¥ Heidegger: Sein und Zeit, Tiibingen (Niemeyer) 141986, 18, 26, 333, 432£,; s.a. Mey-
er, Bergson in Deutschland, 35ff.; Poggeler, Bergson, 157 ff.

¥ Meyer, Bergson in Deutschland, 35 ff.

¥ Cassirer, Ernst: Philosophie der symbolischen Formen, 3. Teil: Phinomenologie der
Erkenntnis, Darmstadt (wbg) 21954, 217 £.

# (Cassirer, Ernst: »Bergsons Ethik und Religionsphilosophie«, in: Der Morgen. Mo-
natsschrift der deutschen Juden, 9, 1933, H. 1, 20-29, H. 2, 138-151.

# Horkheimer, Max: »Zu Bergsons Metaphysik der Zeit«, in: Zeitschrift fiir Sozialfor-
schung 111, Paris 1934, H. 3, 321 {f,; wieder abgedrucke in: ders.: Kritische Theorie, hg. v.
A. Schmidt, Bd. 1, Frankfurt a. M. (Suhrkamp) 21968, 175-199. S.a.: Horkheimer, Max:
»Zu Bergsons >Les deux sources de la morale et de la religion«, in: Zeitschrift fiir Sozial-
forschung 11, Leipzig 1933, H. 1, 104 ff.; wieder abgedruckt in: ders.: Kritische Theorie,
hg. v. A. Schmidt, Bd. 1, Frankfurt a. M. (Suhrkamp) 21968, 67-70.

%0 Vgl. Pflug, Bergson-Rezeption, 263 tf.

S! Lukdcs, Georg: »Die Zerstorung der Vernunfte, in: ders.: Werke 9, Berlin 1962, 28.
Bloch, Ernst, in: Ders: Gesamtausgabe 7 (Das Materialismusproblem), Frankfurt a. M.
(Suhrkamp) 1972, 278-282; ders: »Uber den gegenwirtigen Stand der Philosophie«, in:
ders.: Gesamtausgabe 10 (Philosophische Aufsétze zur objektiven Phantasie), Frankfurt
a.M. (Suhrkamp), 292-317, insbes. 301-303; s.a. Meyer, Bergson, 24f.

52 Bloch, Ernst: Das Prinzip Hoffnung, Frankfurt a.M. (Suhrkamp) 1985, 231. Dort
kritisiert er Bergson ausdriicklich dafiir, das Neue nicht erklaren zu kénnen und gibt
als Grund S. 232 an: »Das michtige Reich der Maglichkeit wird ihm (...) ein Schein

31

https://dol.org/10.5771/9783485996668-10 - am 16.01.2026, 08:41:52.



https://doi.org/10.5771/9783495996669-10
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Einleitung

So ist zum Schluss dieses kurzen Uberblicks das Thema dieser
Arbeit kurz erschienen — aber nur, um sofort wieder aus dem Blick zu
geraten. Die Arbeiten, die neuerdings das Problem des Méglichen bei
Bergson anreiflen, sind vor dem Hintergrund der deleuzschen Inter-
pretation Bergsons geschrieben.

In der aktuellen Modalmetaphysik spielt Bergson keine Rolle: weder
in dlteren Sammelbanden wie dem von Loux® noch in neueren wie
dem von Buchheim, Kneepkens und Lorenz’* oder Gendler und
Hawthorne findet er Erwdhnung. Erst neuerdings hat Mullarkey®
in einem Aufsatz versucht, Bergson fiir eine Modalmetaphysik
fruchtbar zu machen.

Im von Loux herausgegebenen Sammelband geht es um den
Begriff der »moglichen Welten«, der im Ausgang vom leibnizschen
Begriff Eingang in die Modalphilosophie gefunden hat.” Der Aus-
gangspunkt scheint also hier dem bergsonschen Grundanliegen ent-

der — Retrospektion«. In Experimentum Mundi, Frankfurt a. M. (Suhrkamp) 1975, 144
operiert Bloch dann (neben dem Begriff der Latenz, der bei Bergson nur sehr vereinzelt
erscheint) v.a. mit dem Begriff der Tendenz, um aus dieser als offener Moglichkeit das
Novum zu erklaren. Hier also liefe sich Bergsons Lésung mit seinem Tendenz-Begriff
liickenlos einbauen.

53 Loux, Michael |. (Hg.): The possible and the actual. Readings in the metaphysics of
modality, Ithaca, New York (Cornell University Press) 1979, 1988.

5t Buchheim, Thomas; Kneepkens, Corneille Henri; Lorenz, Kuno (Hgg.): Potentialitiit
und Possibilitdt. Modalaussagen in der Geschichte der Metaphysik, Stuttgart-Bad Can-
statt (Frommann-Holzboog) 2001.

55 Gendler, Tamar Szabo; Hawthorne, John (Hgg.): Conceivability and Possibility, Ox-
ford, New York (Oxford University Press) 2002.

56 Mullarkey, John: »La naturalisation de la métaphysique: la théorie bergsonienne de la
possibilité appliquée a la science et 4 la philosophie«, in: Annales bergsoniennes I, 2002,
309-327.

57 Loux, Michael J.: »Introduction: Modality and Metaphysics«, in: ders., The Possible
and the Actual, 15-64, hierfiir 15; 28f.: »If we are to make sense of the various modal
systems, we have to suppose that in some sense there really are possible worlds other
than our own and that in some sense there really are possible objects not found in the
actual world«.

Den vorphilosophischen Ausgangspunkt, den auch Bergson in seinem zitierten Ge-
sprach nimmt (wenn auch orientiert in die Zukunft), beschreibt Loux in seiner Einlei-
tung, 30: »The trouble with possible worlds, we want to say, is that they represent an
exotic piece of metaphysical machinery, the armchair invention of a speculative ontolo-
gist lacking what Bertrand Russell called »a robust sense of relativity«. But the fact is
that reflection on some of our most deep-seated intuitions suggests that the appeal to
possible worlds is nothing more than a formalization of generally held prephilosophical
views about matters modal. All (or at least most) of us think that things might gone

32

https://dol.org/10.5771/9783485996668-10 - am 16.01.2026, 08:41:52.



https://doi.org/10.5771/9783495996669-10
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Einleitung

gegengesetzt; es ist jedoch die Frage, und sie wird in den Beitragen
dieses Bandes >durchdekliniert, ob man mogliche Welten wie die
leibnizsche als irgendwie existierend (actual), nur nicht ins Werk ge-
setzt, also instantiiert betrachtet’® (so wie bei Leibniz die anderen
moglichen Welten im Geiste Gottes existieren), oder ob die maogli-
chen Welten reine Referenzkonstruktionen denkender Wesen sind,
wie es z.B. Rescher in seinem Beitrag ausfithrt® — und hier hatte
Bergsons Position ihren Platz. 5

In Buchheim/Kneepkens/Lorenz wird der Ausgang genommen
vom Begriffspaar Potentialitit und Possibilitit, historisch bei Aristo-
teles. Potentialitat steht fiir eine Realméglichkeit, ein Vermogen, ein
Konnen, das in eine Realitdt tiberzufithren wire (»fiir a ist es mog-
lich, zu ...«), Possibilitat fiir die logische Nicht-Unmadglichkeit (»es
ist moglich, dass ...«).#* Bergson kann nun vom Grundansatz her
kaum in die historische Flucht der behandelten Philosophen passen,
da seine Konzeption fundamental anders aufgebaut ist: sein Interesse
ist rein metaphysisch an der Erklarung der bestehenden Welt und
besonders des Neuen in ihr orientiert; den logischen Begriff von
Maéglichkeit wird er als fiir diese Aufgabe unfruchtbar von der Unter-
suchung ausscheiden. Die Moglichkeit als Ausgangspunkt der Ent-
wicklung von Realitit ist fiir ihn, wie schon das Zitat zeigt, ein spa-
teres Konstrukt eines interessierten Beobachters. Méglichkeiten der
Realitat — welche jene hat — als ausgesagte sind fiir ihn immer Még-
lichkeiten des Denkens — welche jene schafft —. Er fiihrt so begriff-
liche Scheidungslinien ein, die quer zu denen dieses Bandes liegen.

otherwise, that there are different ways things might have been, alternative ways things
might have gone«.

% So z.B. die Beitrage: Stalnaker, Robert C.: »Possible Worlds«, in: Loux, The Possible
and the Actual, 225-234; Plantinga, Alvin: »Actualism and Possible Worlds«, in: Loux,
The Possible and the Actual, 253-273.

%% Rescher, Nicholas: »The Ontology of the possible«, in: Loux, The Possible and the
Actual, 166-181. 167: »It is my central thesis that by the very nature of hypothetical
possibilities they cannot exist as such, but must be thought of: They must be hypothe-
sized, or imagined, or assumed, or something of this sort«.

@ Vgl. Reschers prozessphilosophische Werke: Rescher, Nicholas: Process Metaphysics.
An Introduction to Process Philosophy, New York (State Univ. of New York Press) 1996;
ders.: Process Philosophy. A Survey on Basic Issues, Pittsbrugh (Univ. of Pittsburgh
Press) 2000. In beiden zdhlt Bergson zum historischen Hintergrund der Prozessphiloso-
phie.

# Letzteres die Kennzeichnung von Jacobi in Jacobi, Klaus: »Das Kénnen und die Mag-
lichkeiten. Potentialitit und Possibilitit«, in: Buchheim/Kneepkens/Lorenz, Possibilitit
und Potentialitat, 12.

33

https://dol.org/10.5771/9783485996668-10 - am 16.01.2026, 08:41:52.



https://doi.org/10.5771/9783495996669-10
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Einleitung

Erscheint es also letzten Endes wenig erstaunlich, dass Bergson
in diesem Band sich nicht vorfindet, da er beiden dort behandelten
Grundbegriffen aus verschiedenen Griinden auf den ersten Blick eine
Absage erteilt (bis auf die benannte Ausnahme Rescher), so ist dieses
Fehlen im o.g. Band von Gendler und Hawthorne schon weniger be-
greiflich, da es hier gerade um das Vorstellen von Méglichkeiten geht
(conceivability and possibility), also um das, was der Ausgangspunkt
von Bergsons Maglichkeitsphilosophie ist. Jedoch ist im Buch der
Ausgangspunkt derjenige der untersuchten Verbindung von Maog-
lichkeit und Vorstellbarkeit,®? aber nicht in dem Sinne, dass Méglich-
keit erst durch eine vorstellende Tatigkeit entstiinde, wie es ja Berg-
sons Kernaussage ist. Chalmers’ Beitragstitel driickt es aus: Does
Conceivability entail Possibility?® Durch Vorstellbarkeit bzw. Vor-
stellung (in dem hier benutzten Sinne) wird Moglichkeit festge-
stellt,® aber nicht erstellt wie bei Bergson. Unabhingig vom Ergeb-
nis der Studien des Buches ldsst sich also sagen, dass der Grundansatz
einen Gegensatz zu Bergsons Grundgedanken bildet.

Einen Versuch, Bergson fiir eine naturalistische Metaphysik der
Maoglichkeiten fruchtbar zu machen, unternimmt Mullarkey in sei-
nem Aufsatz in der ersten Nummer der Annales bergsoniennes. Thm
kommt es drauf an, mit der immanenten, induktiven Metaphysik
Bergsons, die nur eine retrospektive Schaffung der Moglichkeiten
aus der Wirklichkeit kennt, den Weg zu 6ffnen fiir eine Metaphysik,
die als perzeptiv-intuitive ein neues Verhaltnis zu Singularititen ge-
winnt. Durch den Primat der Perzeption 6ffnet sie sich auch den Wis-
senschaften. Sie wird so eine induktive, schopferische, Méglichkeiten

2 Gendler, Tamar Szabd; Hawthorne, John: »Introduction: Conceivability and Possibi-
lity«, in: dies., Conceivability and Possibility, 5f.: »It is as a guide to metaphysical pos-
sibility that conceivability is typically taken as having a central role to play. On the
standard view, our ability of a scenario / where P obtains is reckoned as constituting at
least prima-facie reason for supposing that P is metaphysically possible. This issue is
addressed, directly or indirectly, by nearly all the authors in the volume«.

Sie betonen iibrigens in ihrer Einleitung mehrfach, dass »conceivability« sehr weit (»in
a broad sense«) zu verstehen sei. S. z.B. Introduction, 1, Anm. 1: conceivability umfasse
Akte von »envisage, envision, fancy, fantasize, image, imagine, picture, see, think, vi-
sion, visualize«.

# Chalmers, David J.; »Does Conceivability entail Possibility?«, in: Gendler, Tamar
Szabé; Hawthorne, John, Conceivability and Possibility, 145-200.

# Chalmers, Does conceivability ..., 146: »There is at least some plausibility in the idea
that conceivability can act as a guide to metaphysical possibility«.

34

https://dol.org/10.5771/9783485996668-10 - am 16.01.2026, 08:41:52.



https://doi.org/10.5771/9783495996669-10
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Einleitung

schaffende Metaphysik.6> Wir werden sehen, wie weit Mullarkey
Bergson gerecht wird.

In der dem Thema >Méglichkeit« gewidmeten Bergson-Literatur der
letzten 20 Jahre wird die Verwendung des Begriffs des Moglichen
fast ausschlieBlich in PM betrachtet; Chedin®” und Mullarkey in sei-
nem Bergson-Buch® behandeln ihn auch fiir das Problem der Frei-
heit, aber unterlassen eine weitere Verfolgung; bei Lacey® wird der
Begriff ginzlich iibersehen.”” Eine Ausnahme machen die weiter zu-

5 Mullarkey, La naturalisation de la métaphysigue, 320: »L' »empirisme supérieur« de
Bergson [est] [...] un empirisme de ce qui ne peut étre qu'expérimenté, d’événements
choquants et paradoxaux pour la pensé habituelle, transcendant I’observation commune,
donnant lieu & de nouvelles catégories du possible et de I'impossible engendrées par la
perception«. [...] 323: »Dong, il n'y a pas de bornes fixes entre la possibilité empirique et
la possibilité métaphysique étant donné que toutes les deux peuvent étre remaniées par
'expérience alors que la distinction cruciale supposée entre les deux était 'éternité de la
possibilité métaphysique«. [...] 324: »Parce que notre perception se transcende chaque
fois qu’elle est confrontée avec des événements inhabituels — ce qui est toujours le cas
selon la perspective bergsonienne - elle est intrinsequement métaphysique dans toutes
ses formes, mais, de telles expériences nous frappent comme singulierement et explici-
tement métaphysique [sic] uniquement quand elles nous forcent a consciemment réfor-
mer ce que nous avons imaginé auparavant étre possible dans n'importe quel monde«.
[...] 327: »Seule la métaphysique peut comprendre la nouveauté«. [Hervorhebungen
J.M]

¢ Spezifisch PR bzw. PM gewidmete Rezensionen und Aufsitze werden auch im vier-
ten Kapitel dieser Arbeit besprochen.

# Chedin, Jean-Louis: »Possibilité et liberté dans |'Essai«, in: Bardy, Jean e.a.: Bergson.
Naissance d'une philosophie, 85-96.

% Mullarkey, John: Bergson and Philosophy, Edinburgh (Edinburgh University Press)
1999. S.a. ders.: »La naturalisation de la méraphysique: la théorie bergsonienne de la
possibilité appliquée a la science et a la philosophie, in: Annales bergsoniennes I, 2002,
309-327.

# Lacey, A. R.: Bergson, London, New York (Routledge) 1989, 1993.

70 Beide bilden iibrigens mit Pete A. Y. Gunter die Hauptpersonen des wiedererwachten
Interesses an Bergson in der angelsichsischen Welt (vorwiegend USA); zu Lebzeiten
wurde Bergson lebhaft rezipiert und auch geschatzt; vgl. z.B. Meyer Kallen, Horace:
William James and Henri Bergson, Chicago (University of Chicago Press) 1914; zu
Bergson und Dewey s. Jiseok, Ryu: »A letter from Bergson to John Dewey«, in: Mullar-
key, John (Hg.): The new Bergson, 84-87 (Lit). Noch 1985 konnte Kolakowski sein Buch:
Kolakowski, Leszek: Henri Bergson, Oxford, New York (Oxford University Press) 1985,
repr. South Bend, Indiana (St. Augustine’s press) 2001, p. 1, mit den Worten beginnen:
»When we look at Bergson's position — or rather lack of position - in today’s intellectual
life [...]«. Eine Renaissance erlebt Bergson seit Anfang der 90er Jahre des vergangenen
Jahrhunderts, wie iibrigens auch in Frankreich; dies diirfte u.a. mit dem Jahrestag des
Essai (1889) zusammenhangen.

35

https://dol.org/10.5771/9783485996668-10 - am 16.01.2026, 08:41:52.



https://doi.org/10.5771/9783495996669-10
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Einleitung

riickliegenden Arbeiten von Jankélévitch” und Deleuze in ihren
schon genannten Werken, die beide die Wichtigkeit des Problems
fiir die Gesamtphilosophie Bergsons erkennen; besonders Deleuze
schlagt sich dabei in der niheren Bearbeitung auf die Seite einer Un-
tersuchung der virtualité im Werk Bergsons. In die Richtung der
Untersuchung der begrifflichen Fassung der Erméglichung von Neu-
em gehen auch andere neuere Arbeiten, die sich nicht unmittelbar
mit dem Moglichkeitsbegriff befassen.”? So ist es auch zu neueren
deutschen Arbeiten gekommen, die das Thema »Virtualitit« bei
Bergson untersuchen.” Diese Arbeiten unterlassen es, die Entwick-
lung des Begriffes smoglichc und seiner Verwendung bei Bergson zu
untersuchen; bei einer solchen Untersuchung gewinnt aber der Be-
griff an Tiefe und Reichtum qua innerer Artikulation, und vor allem
wird dann erst deutlich, wie und wo er zu Recht und zu Unrecht
verwendet wird und wie es iiberhaupt dazu hat kommen kénnen,
dass der Begriff iiberhaupt auftaucht und dass er auch hat falsch ver-
wendet werden konnen. Diesen Aufgaben widmet sich diese Arbeit.
Sie sieht sich also als Erginzung zu den Arbeiten zur Virtualitit bei
Bergson, indem sie den Gegenbegriff »Maglichkeit« wie auch den
Parallelbegriff »Tendenz«, welchen Bergson selbst sehr viel stirker,
spezifischer und fruchtbarer verwendet als »Virtualitdt«, betrachtet.
Sie steht dabei stets in der Perspektive der Behandlung des Problems
in der reifen Philosophie Bergsons.

" Bei Jankélévitch ist noch bemerkenswert, dass das Kapitel iiber das »Mégliche« aus
der ersten Version seines Buches von 1930, also vor PM, stammt und kaum verindert in
die Version von 1959 iibernommen wurde: Jankélévitch, Vladimir: Bergson, Paris (Al-
can) 1930, 275-293. Er muss also zu den fritheren Stadien des Textes Zugang gehabt
haben.

2 Ansell-Pearson, Keith: Philosophy and the adventure of the virtual. Bergson and the
time of life, London, New York (Routledge) 2002. Miquel, Paul-Antoine: Le probléme
de la nouveauté dans ['évolution du vivant. De I'Evolution créatrice de Bergson a la
biologie contemporaine, Lille (Atelier nationale de réproduction des théses) 1996. S.a.
Panero, Alain: Commentaire des essais et conférences de Bergson, Paris (L'Harmattan)
2003, zu PR 253-273, mit Ausfliigen ins Problem der »différenciation de la durée«.

73 Die schon erwihnten: Sehgal, Das Virtuelle und Vrhune, Bild und Wirklichkeit.

36

https://dol.org/10.5771/9783485996668-10 - am 16.01.2026, 08:41:52.



https://doi.org/10.5771/9783495996669-10
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Einleitung

v

»Es gibt nur eine Maglichkeit, einen Philosophen zu lesen, der sich mit der Zeit
entwickelt und veriandert: der chronologischen Ordnung seiner Werke zu folgen
und mit dem Beginn zu beginnen.«.”

Zentrale Werke iiber Bergson folgen der Chronologie seiner Wer-
ke;”s wenn diese auch jeweils anderen Themenkreisen zuzugehoren
scheinen, so gilt doch fiir Bergson a fortiori das, was er anderen Phi-
losophen zuschreibt: dass die Philosophie eines jeden Philosophen
von einer Grundintuition geleitet und getragen wiirde und diese aus-
falte — anderen und sich selbst, um sie in immer neuen Bildern und
Konzepten vorzustellen. Indem also in dieser Arbeit die Chronologie
der Werke Bergsons als Leitfaden genommen wird, um die Entwick-
lung hin zu einer eigenstindigen Behandlung des Problems des Mog-
lichen zu beschreiben, folgt sie einem Prinzip, das Bergson selbst in
seinem Aufsatz L'intuition philosophique’ beschrieben hat und das
neuerdings Anlass zu diskurstheoretischen Arbeiten zu Bergson ge-
geben hat.”’

Die Philosophie Bergsons, nimmt man ihre letzte, reife Gestalt,
ist das Ergebnis einer langen Entwicklung; zugleich besteht sie aber
in gewissem Sinne in dieser Entwicklung selbst. Gibt Bergson auch
selbst an, jedes seiner Werke fiir sich und nicht als Fortsetzung des
ihm voraufgegangenen geschrieben zu haben,” so geht doch die je
vorangegangene Arbeit — ganz im Sinne von Bergsons eigener Phi-

“ Vgl. Jankélévitch, Bergson, 1: »Il n'y a qu'une maniere de lire un philosophe qui
évolue et change dans le temps: c’est de suivre l'ordre chronologique de ses ouvrages,
et de commencer par le commencement« (Us. M. V.).

s Chevalier, Jacques: Bergson, Paris (Plon) nouv. éd. revue et augmentée, 1941; Jankélé-
vitch, Bergson; Hude, Henri: Bergson LI, Paris {Editions Universitaires) 1989, 1990;
Lattre, Alain de: Bergson, une ontologie de la perplexité, Paris (PUF) 1990; Philonenko,
Alexis: Bergson, ou de la philosophie comme science rigoureuse, Paris (Les Editions du
Cerf) 1994.

7 PM117-142.

77 Cossutta, Frédéric: »L'ceuvre philosophique de Bergson: une »création continue
d’imprévisible nouveauté«?«, in: ders. (Hg.), Lire Bergson: »Le possible et le réel«, Paris
(PUF) 1998. Der gesamte Sammelband ist ein diskurstheoretisches Werk und beschif-
tigt sich nicht mit den PR eigenen philosophischen Problemen.

 PM 27, 97f; Mél. 798 (Brief an N. Séderblém, 27.7.1909); Harpe, Jean de la: »Sou-
venirs personnels d'un entretien avec Bergson«, in: Béguin, Albert; Thévenaz, Pierre
(Hgg): Henri Bergson: essais et témoignages, Neuchatel (Editions de la Baconniere)
1943, 357-364; hierfiir: 360; Jankélévitch, Bergson, 2.

37

https://dol.org/10.5771/9783485996668-10 - am 16.01.2026, 08:41:52.



https://doi.org/10.5771/9783495996669-10
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Einleitung

losophie — in das Kommende ein und in es iiber. Indem sich seine
Philosophie so selbst immer wieder einholt, bestitigt und erweitert
sie sich selbst. So liegt es nahe, die Philosophie Bergsons in ihrer
Entwicklung zu betrachten und — bezogen auf das spezielle Anliegen
dieser Arbeit — ihr Zu-sich-selbst-Kommen in Vollendung ihrer
selbst zu beobachten. Eine solche auf den ersten Blick unsystemati-
sche Vorgehensweise hat die besondere »Systematik« der Bergson-
schen Philosophie gerade auf ihrer Seite, die eben nicht auf ein geo-
metrisch-allgemeingiiltiges System aus ist,” sondern sich jeweiligen
Problemen neu stellt,® ohne dabei einen eigenen Nukleus aus den
Augen zu verlieren und diesen selbst immer wieder neu zu bedenken.
In diesem Vorgehen findet sich denn auch der »Fortschritt« bergson-
schen Denkens, der ja auch fiir diese Arbeit angesetzt wird. Diese
Arbeit versucht, durch den dezidiert werkhistorischen Aufbau ein
complementum« der notwendigen Systematisierung aufzustellen,
indem die >Latenzphase« und das darin stattfindende Entstehen des
vollen Maoglichkeitsbegriffs sowie die Entwicklung des Tendenz-
begriffs als dessen funktionaler Ersatz geschildert wird. Es wird zu
sehen sein, wie Bergson im Essai den Begriff possible ex negativo
verwendet fiir die Aufldsung des Problems der Freiheit, und wie da-
bei sein Vorbegriff, von dem er ausgeht, dass namlich »méglich«
»vorgingig vollstindig definiert« meint, ein fiir allemal feststeht;
dass die Disjunktion von Freiheit und Méglichkeit in MM in Wahl-
handlungen plotzlich aufgehoben scheint, und warum, und wie in EC

7 Zur Eigenheit der Philosophie Bergsons, gerade kein System zu bilden, s.: Mullarkey,
John: »Introduction. La philosophie nouvelle, or change in philosophy«, in: Mullarkey,
John (Hg.): The new Bergson, Manchester, New York (Manchester University Press)
1999, 1-16; hiertiir 4 ff. Deswegen ist Bergson auch keine »totalising philosophy« (ibid.
10), indem er in metaphilosophischer Perspektive seine eigene Philosophie als ebenso
prozessual ansieht wie die Wirklichkeit, der sie immer wieder neu gerecht zu werden
versucht, ohne sie je ganz in ihrer Kreativitit einholen zu konnen. Die Unsystematik
hatte z. B. Rickert Bergson zum Vorwurf gemacht.

Zum Problem der (Dis-)kontinuitdt im Werk Bergsons: Vieillard-Baron, Jean-Louis:
»Continuité et Discontinuité de I'ceuvre de Bergson«, in: Annales bergsoniennes I,
279-307.

5 Bergson selbst hat sich dagegen gewehrt, seine Philosophie als System anzusehen: s.
z.B. Mél 798 (s. vorige Anm:), einem Brief v. 1909, also nach EC: »La philosophie, telle
que je la congois, ne constitue pas un systeme; elle ne permet pas de résoudre une ques-
tion nouvelle au moyen des solutions qu’on a déja données des autres problemes; elle
exige, pour chaque nouveau probleme, un effort absolument nouveau de recherche
matérielle et d’approfondissement des faits, la réflexion philosophique ne pouvant ac-
complir son ceuvre que lorsque ce travail préparatoire est terminé.

38

https://dol.org/10.5771/9783485996668-10 - am 16.01.2026, 08:41:52.



https://doi.org/10.5771/9783495996669-10
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Einleitung

plétzlich ein evolutiondrer Konnex zwischen beiden entsteht; und
wie schlieflich in EC und PM eine innere Artikulation des Moglich-
keitsbegriffs als Instrument der Lebensbewiltigung entsteht, allein
dessen Verwendung fiir die Zwecke der Metaphysik ohne Perspektiv-
wechsel unlgsbare Probleme generiert. Auf diese Weise entsteht ein
komplexes Bild des Moglichkeitsbegriffs bei Bergson, wie es m.E. in
der bisherigen Literatur zu Bergson noch nicht geboten worden ist.

In dieser Betrachtungsweise liegt ein hermeneutischer Zirkel
verborgen, ist doch erst aus der Perspektive des gewordenen Ganzen,
d. h. aus der Perspektive von PR her eine Re-konstruktion des Weges
seines Werdens moglich — gerade hierin aber liegt die besondere
bergsonsche Pragung dieses Vorgehens, da diese »Entwicklungs-
geschichte« iiberhaupt erst zu einer solchen erklart werden kann,
nachdem sie ihr Ziel und ihren Abschluss gefunden hat, und die Be-
schreibung der Moglichkeit derselben ist erst méglich durch die Vo-
raussetzung ihres Endes — und ja auch zuldssig, wie im Zitat am An-
fang dargelegt.

Bergsons Philosophie hat als ihre Basisintuition die der durée als
der Grundverfassung der Realitit, sie wird durch die Vielfalt der
Themen stets ausgefiihrt auf der Grundlage eines sekundiren Dua-
lismus Geist-Materie: reines Bewusstsein-verrdumlichtes Bewusst-
sein im psychologischen Duktus des Essai und seiner Freiheits-
problematik, Materie-Geist in MM mit seiner Untersuchung des
Leib-Seele-Problems auf der Grundlage zeitgendssischer hirnwissen-
schaftlicher Forschungen, Materie-Bewusstsein in EC mit seinen
Untersuchungen zu Evolution auf der Grundlage zeitgendssischer
Evolutionsforschung und Physik, Offenheit-Abgeschlossenheit in
DSMR auf der Grundlage zeitgendssischer Soziologie, Ethnologie
und Religionswissenschaft.® Aus immer neuen Blickwinkeln geht
Bergson die Erhellung seiner Grundintuition an, und im Laufe dieser
Annidherungen kommt seine Philosophie auch immer mehr zu sich
selbst, konvergieren, um seiner eigenen Diktion zu folgen, die ver-
schiedenen Faktenlinien,®? bis sich erst am Schluss seines philosophi-
schen Wirkens das Bild abrundet.

Bergson geht »systematisch« so vor, dass er seinen Ausgang

81 Die Verbindungen zu den jeweiligen Einzelwissenschaften zu erértern und die Noch-
Aktualitit Bergsons fiir dieselben zu erkliren wiirde diese Arbeit iiberlasten. An den
geeigneten Stellen verweisen Funoten auf diesbeziigliche Literatur.

2 S, dazu den Methodenabschnitt im dritten Kapitel dieser Arbeit.

39

https://dol.org/10.5771/9783485996668-10 - am 16.01.2026, 08:41:52.



https://doi.org/10.5771/9783495996669-10
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Einleitung

nimmt von dem, wogegen er sich wendet: Bergson selbst zufolge
hebt eine jede Philosophie als negierende an — noch vor einem posi-
tiven Aufbau eines Gebdudes besteht sie in der zumeist noch sich
selbst unklaren Verurteilung bisheriger Philosophien, d.h. sie ver-
sichert sich ihrer >Intuitionc< in der Ablehnung von anderem, um auf
diesem Wege zu einer grofleren Klarheit ihrer selbst zu kommen. Es
sind dies die ersten beiden Schritte der Intuition als Methode, wie
Deleuze sie beschreibt.*> Auf eben diese Weise fangt auch nach Berg-
son eine jede Verstindigung iiber eine vorliegende Philosophie an:
iiber das, was sie nicht ist, d. h. worauf sie aufbaut und wogegen sie
sich wendet — was eben nicht selten auf dasselbe hinauslauft. Der so
entstandene negative Teil seiner Philosophie gilt auch Bergson selbst
als der bestindigere, abgesichertere;3 diese Arbeit wird an ihrem
Ende versucht sein, thm - ganz in seinem Sinne — zuzustimmen.

So nutzt Bergson den Begriff des Moglichen zunichst fiir ande-
res, indem er den von anderen geprigten Begriff herbeizieht; und
auch spiter, wenn der Begriff vom methodischen Baustein - z. B. fiir
das Problem der Freiheit — zu einem inhaltlichen Moment wird,
wenn namlich verschiedene Grundmethoden geistiger Titigkeit
selbst zum Gegenstand der Betrachtung werden und der »Bergsonis-
mus« sich anschickt, sich selbst einzuholen, gehort das Problem des
Maglichen in seinem Ansatz zum Umkreis der Behandlung der faux
problémes, hat es seinen Ort zunichst im snegativen« Teil der Phi-
losophie Bergsons — so noch in der 1920 verfassten Einleitung zu La
pensée et le mouvant. Erst in diesem Werk, in dem fiir den Druck
nochmals leicht iiberarbeiteten Aufsatz Le possible et le réel, tritt
das Mogliche als Thema und Schliissel des Bergsonschen Werkes her-
vor.%

8 Deleuze, Le bergsonisme, 3 ff. Dazu mehr im Methodenabschnitt.

% Bergson in einem Brief an Jacques Chevalier vom 28.4.1920, einen Artikel von die-
sem kommentierend (in Corr 905): »Je n’irais pas jusqu’a dire que »la partie négative de
mes travaux est celle & laquelle je tiens le plus«. Mais c’est celle que je tiens pour défi-
nitive, Le reste devra étre corrigé et complété: je ne me lasse pas de répéter que la phi-
losophie doit se faire en collaboration, comme la science positive, et progresser indéfini-
ment comme elle dans une direction une fois choisie. [...] Il est trés exacte que la
Direction [sic] ol je m’engage exclut les autres, et que cette exclusion est 2 mes yeux
définitive, tandis que les résultats cueillis le long de la route se corrigeront et se complé-
teront indéfiniment les uns les autres«.

% Wenn auf dieses Thema hin das Werk Bergsons untersucht wird, bedeutet dies natiir-
lich auch, dass ein Werk wie Le rire, wo das Mégliche keine besondere Rolle spielt, nicht
eigens betrachtet wird, Les deux sources de la morale et de la religion nur soweit, als in

40

https://dol.org/10.5771/9783485996668-10 - am 16.01.2026, 08:41:52. -@



https://doi.org/10.5771/9783495996669-10
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Einleitung
\'

In Bergsons erstem Hauptwerk Essai sur les données immédiates de
la conscience tritt das Problem der Maglichkeit in Zusammenhang
mit dem Problem der Freiheit auf — Freiheit ist gerade nicht durch
einen Moglichkeitsbegriff zu verstehen, der mogliche Alternativen
vorgibt fiir eine Wahl, vor der ein an sich indifferenter Wihlender
steht. Freie Handlungen entstehen nur aus der organischen Entwick-
lung von Tendenzen, die im Ich heranreifen zu einer Entscheidung.
Diesem Werk und dem genannten Problem ist das erste Kapitel die-
ser Arbeit gewidmet. Das zweite Kapitel fokussiert auf Matiére et
mémoire, das zweite Hauptwerk Bergsons; dort wird der Begriff des
Méglichen im Zusammenhang mit dem Handeln und der Hand-
lungsfreiheit eingefiihrt; zugleich wird mit dem Erkldren von Erken-
nen und Handeln und der Rolle von Leib und Gedichtnis deutlich,
welche Rolle Moglichkeit darin spielt und wie sie in diesem Zusam-
menhang ihren Sinn hat. Im dritten Kapitel wird der im engeren
Sinne evolutive Teil von L'évolution créatrice behandelt; dort wird
nicht nur durch die nahere Erlduterung des Wesens der Intelligenz
(auch in Abhebung vom Instinkt) die den Méglichkeitsbegriff benut-
zende Instanz erlautert, sondern im evolutionaren Konnex von Intel-
ligenz und Materie auch die evolutionire Herkunft des Begriffes der
Moglichkeit und der Erfolg ihres Gebrauches begriindet. Zugleich
wird deutlich, dass im Begriff der Tendenz bzw. Tendenzialitit (in
engem Zusammenhang mit dem Begriff der Virtualitit) die Losung
der von der Literatur angesprochenen Problematik der Erklirungs-
bediirftigkeit von Evolution und das Problem der Entstehung von
Moglichkeit als Begriff fiir Vorausberechenbarkeit erstaunlich eng
zusammenhingen. Nachdem so der Vorbegriff von Méglichkeit, sein
Gebrauch zur Losung des einen oder anderen Problems und seine
Genese behandelt wurden, wird in einem Abschnitt iiber den Duktus
von EC hinaus die Intuition als Methode Bergsons vorgestellt, um die
Ebenen der Behandlung des Méglichkeitsbegriffs nochmals zu kliren
und auch das Kapitel iiber PM als Methodenbuch vorzubereiten.
SchlieBlich wendet sich das vierte und letzte Kapitel dieser Arbeit,
das neben PM auch das vierte Kapitel von EC behandelt, der inneren
Artikulation des Méglichkeits-Begriffes, wie ihn Bergson als iibli-

thm Themen und Begriffe dieser Arbeit eine Rolle spielen, und auch die vollstandiger
betrachteten Werke natiirlich nur aus der genannten Perspektive.

41

https://dol.org/10.5771/9783485996668-10 - am 16.01.2026, 08:41:52.



https://doi.org/10.5771/9783495996669-10
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Einleitung

cherweise verwandten beschreibt, zu. Diese Artikulation ergibt sich
z.T. aus den Verwendungsweisen der vorigen Biicher, wird jedoch
erst in PM systematisch betrachtet. Schliefllich soll - nach einer Zu-
sammenfassung der Ergebnisse dieser Arbeit —in einem Anhang eine
noch unbekannte Mitschrift einer Vorlesung von Bergson iiber die
leibnizsche Schrift De originatione rerum radicali vorgestellt und
abgedruckt werden. Sie ist hier deswegen von Belang, weil der Vor-
begriff von Méglichkeit der leibnizsche ist, insofern bei Leibniz Még-
lichkeiten als Essenzen im Geiste Gottes priexistieren; in der hier
vorliegenden, von Bergson kommentierten Schrift kommt jedoch
bei Leibniz hinzu, dass die Moglichkeiten selbst stirker oder schwi-
cher ins Sein tendieren, je nachdem sie gréQere Seinsfiille fiir das zu
komponierende Ganze mit sich bringen. Es scheint nun, dass Bergson
auf dem Wege zu EC (die Vorlesung ist wohl von 1898) gerade Ten-
denz und Maglichkeit auch fiir die >Auflenweltc auseinander genom-
men hat, um mit dem Tendenz-, aber ohne den Méglichkeitsbegriff
Evolution zu erklaren.

https://dol.org/10.5771/9783485996668-10 - am 16.01.2026, 08:41:52.


https://doi.org/10.5771/9783495996669-10
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

