
Hauptteil

https://doi.org/10.5771/9783495993033-75 - am 13.01.2026, 10:20:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993033-75
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


https://doi.org/10.5771/9783495993033-75 - am 13.01.2026, 10:20:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993033-75
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Erstes Kapitel.
Die Geburt der Neuzeit aus dem Geist des
Mittelalters

1. Meister Eckhart (ca. 1260–1338): Der vernünftige Gott in
uns106

Vordergründig betrachtet ist der Dominikanermönch und Mystiker
Meister Eckhart ganz in die Glaubens- und Wissensstrukturen des
späten Mittelalters eingebunden. Er absolvierte die damals übliche
Ausbildung, zu der auch das eingängige Studium des Aristoteles
gehörte. Eckhart lehrte in Paris, wo er die Sentenzen des Petrus
Lombardus kommentierte. Dieses Werk war eine Zusammenfassung
spätantiker und mittelalterlicher Lehrbestände. Der Dominikaner
wirkte in Erfurt, Straßburg und Köln, das damals eines der Zentren
philosophischer und theologischer Gelehrsamkeit war. In Köln, wo
er nicht zuletzt mit der Aufgabe des Predigens betraut war, wurde
ihm 1325 überraschend der Vorwurf der Häresie gemacht. Eckhart
verteidigte sich, widerrief vorsichtshalber ganz allgemein mögliche
Irrtümer und appellierte an den Papst, der damals in Avignon resi‐
dierte. Der Angeklagte reiste nach Südfrankreich, um sich auch dort
gegen die Anschuldigungen zur Wehr zu setzen. Allerdings starb
er im Jahre 1328 noch bevor das Verfahren zu einem endgültigen
Abschluss kommen konnte. Etwa ein Jahr nach seinem Tod verur‐
teilt der Papst in der Bulle »In agro Dominico« achtundzwanzig
seiner aus dem Kontext gerissenen Sätze. In diesem persönlichen
Schicksal eines mittelalterlichen Theologen deutet sich bereits als

106 Als einführende Literatur siehe: Kurt Flasch, Meister Eckhart. Philosoph des
Christentums, München 2010; Norbert Winkler, Meister Eckhart zur Einfüh‐
rung, Hamburg 2011; Kurt Ruh, Meister Eckhart. Theologe, Prediger, Mystiker,
München 1989. Siehe auch Christine Büchner, Gottes Kreatur – »ein reines
Nichts«? Einheit Gottes als Ermöglichung von Geschöpflichkeit und Persona‐
lität im Werk Meister Eckharts, Innsbruck 2005.

75

https://doi.org/10.5771/9783495993033-75 - am 13.01.2026, 10:20:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://de.wikipedia.org/wiki/Meister_Eckhart
https://doi.org/10.5771/9783495993033-75
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb
https://de.wikipedia.org/wiki/Meister_Eckhart


tieferer Konflikt ein epochaler Umbruch an. Meister Eckhart kann
als einer der ersten Denker gelten, bei denen sich das neuzeitliche
Prinzip in einer beachtlichen Radikalität finden lässt.

Von Eckhart sind nicht nur komplexe theologische Abhandlun‐
gen in lateinischer Sprache überliefert, sondern bezeichnenderweise
auch Texte in der Volkssprache. Bereits darin zeigt sich ein neuarti‐
ges Anliegen, über die Gelehrtenkreise hinaus auch vom einfachen
Volk verstanden zu werden und die Glaubenden zu eigenständigem
religiösem Denken anzuhalten. Neben den »Reden der Unterwei‐
sungen« und dem »Buch der göttlichen Tröstung« sind es vor allem
Predigten, durch die Eckhart wirkte. Das lateinische Werk wird vom
unvollendeten »Opus tripartitum« dominiert. Dies sollte eine syste‐
matische Entfaltung seiner Lehre bieten, zu der auch umfangreiche
Schriftkommentare gehören. Im Zentrum der Lehre stehen – gewis‐
sermaßen in der Tradition des Augustinus – Gott und Seele. Doch
zeichnet sich bereits in seiner ersten Pariser »Quaestio« bezogen auf
den Gottesgedanken eine folgenreiche Wendung ab. Bis dahin galt
Gott als das höchste Seiende, dem es zukomme einzusehen. Gott war
das reine Sein, das darüber hinaus auch als reiner Geist aufzufassen
war. Eckhart dreht die Verhältnisse um. Gott ist primär die höchste
Einsicht, dem es, eben weil er einsieht, auch zukommt zu sein.107

Aus dem Denken folgt das Sein. Diese Folge erinnert entfernt an
Descartes. Cogitat, ergo est. Gott denkt, also ist er:sie. Dem Denken
bzw. der Vernunft wird eine neue Rolle zugesprochen, indem sich
selbst das Dasein Gottes der Vernunft verdankt.108 Die Einsicht (in‐
tellectus) und das Einsehen (intellegere) stellen den höchsten Grad
der Vollkommenheit dar, noch vor allem Sein (LW 5,43).

Meines Erachtens ereignet sich hier ein folgenreicher Rückgriff
auf den aristotelischen Gottesbegriff. Dies sei kurz erläutert. Die
neuplatonische oder auch neuaristotelische Einsicht, die das patris‐
tisch-scholastische Denken prägt, bestand gerade darin, Gott über
der menschlichen Vernunft und sogar noch über der göttlichen
Vernunft anzusiedeln. Nur das unaussprechliche Eine geht bei Plo‐

107 Meister Eckhart, Die lateinischen Werke (LW). Hg. u. übers. von Albert Zim‐
mermann, 6. Bde., Stuttgart 2022, Bd. 5, 40: »Drittens zeige ich, dass ich nicht
mehr der Meinung bin, dass Gott erkennt, weil er ist, sondern, weil er erkennt,
deshalb ist er, in der Weise, dass Gott Intellekt und Erkennen ist, und das
Erkennen selbst die Grundlage des Seins ist.«

108 Vgl. Kurt Flasch, Philosophisches Denken im Mittelalter, Stuttgart 2000, 467.

Erstes Kapitel. Die Geburt der Neuzeit aus dem Geist des Mittelalters

76

https://doi.org/10.5771/9783495993033-75 - am 13.01.2026, 10:20:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993033-75
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


tin auch noch der Einsicht (nous) voraus. Der Rückweg in diese
himmlische Heimat führt den Menschen ausgehend von seiner Indi‐
vidualseele zur allgemeinen Weltsseele (psychḗ) und zur Vernunft
(nous), um zum vorreflexiven Einen zu gelangen. Der christliche
Neuplatonismus eines Augustinus teilt nun den plotinischen nous
auf in das göttliche verbum und die ratio humana. Ein unmittelbarer
Aufstieg ist nicht mehr möglich. Stattdessen wird für die Heimkehr
des Menschen zu Gott allein das Entgegenkommen Gottes in Jesus
Christus entscheidend. In ihm wird das mit Gott dem Vater nun
als wesensgleich eingestufte göttliche verbum (lógos) Fleisch und
Mensch. Die menschliche Vernunft bleibt als geschaffene der gött‐
lichen radikal untergeordnet. Sie ist den Bedingungen von Raum
und Zeit und damit der menschlichen Leiblichkeit unterworfen, was
durch den Sündenfall noch einmal verschärft wird. Die ihrerseits
rein statische göttliche Geistigkeit bleibt für unseren beweglichen
Geist in letzter Konsequenz unzugänglich. Gott ist deshalb über jede
Einsicht radikal transzendent.

Eckhart hebt nun mit Rückgriff auf Aristoteles die Geistigkeit
des letzten Grundes selbst in einer Weise hervor, die erneut einen
unmittelbaren Weg aufzeigt zwischen unserem Geist und dem Geist
Gottes. Es finden sich bei Meister Echart also erste Spuren einer
Gemeinschaft von göttlicher und menschlicher Geistigkeit, während
die absolute Differenz zwischen göttlicher Ursache und menschli‐
che Wirkung relativiert wird. Der Philosophiehistoriker Kurt Flasch
sieht hier bereits eine neuzeitliche »Dynamisierung des Gottesbe‐
griffs«, weil Gott selbst als von allem Sein, allem Seienden und
aller Natur unterschiedenes Denken der absoluten Subjektstellung
der neuzeitlichen Vernunft Vorschub leiste.109 Anders gewendet wird
der alte Gedanke des Heiligen Geistes als des Gottes in uns radika‐
lisiert und systembildend in den Vordergrund gerückt, sodass eine
neuartige Beziehung von menschlicher Geistigkeit und göttlichem
Geist entsteht. Gemäß der klassischen Analogielehre des Mittelalters
bestand auch bezogen auf die Vernünftigkeit Gottes und des Men‐
schen eine größere Differenz als eine Ähnlichkeit. Allein der Begriff
der Vernunft besagte bei Gott und beim Menschen Differentes nur
analog Fassbares. Eckhart substituiert genau diese analoge Rede von
Gott durch eine univoke. Zwar ist Gottes Vernunft absolut und unse‐

109 Flasch, Philosophisches Denken, 468.

1. Meister Eckhart (ca. 1260–1338): Der vernünftige Gott in uns

77

https://doi.org/10.5771/9783495993033-75 - am 13.01.2026, 10:20:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993033-75
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


re relativ, doch das unendliche Absolute und das endliche Relative
unterscheiden sich vor allem quantitativ und nicht mehr qualitativ.
Während der Dominikaner Eckhart im Paris des Jahres 1302 die
göttliche und die menschliche Vernunft sowie deren Relation zuein‐
ander neu bestimmt, leistet der Franziskaner Johannes Duns Scotus
im selben Jahr ebenfalls in Paris vergleichbares bezogen auf den
Willen bzw. die Macht und mithin auf die göttliche Freiheit. Die
potentia absoluta erscheint in neuer Weise, und zwar mit Blick auf
das einzelne Individuum. Wir kommen darauf zurück.

Wichtig bleibt hier noch zu bemerken, dass sich in den theologi‐
schen Verschiebungen auch gesellschaftliche Umwälzungen spiegeln.
Der absolute Unterschied zwischen Schöpfer und Geschöpf war
auch Grund und Begründung für alle weiteren Unterscheidungen
in der Welt und deren Gefüge. Die Bedeutung des ordo, also des
Gesamtgefüges natürlicher und sozialer Differenzen tritt nun zurück
und im Einzelnen und dessen Vernunft und Freiheit beginnt sich
Gott in neuer Unmittelbarkeit zu manifestieren. Nicht zuletzt des‐
halb zeigt sich eine neue »frühbürgerliche Wertschätzung der intel‐
lektuellen Tätigkeit vor dem bäuerlichen Primat des festen Grund‐
besitzes und ebenso eine neuartige Fassung der Freiheit des Wil‐
lens«.110 Die Bildung des menschlichen Individuums gewinnt nun
prinzipielle Bedeutung. Es ist hier zu bemerken, dass das deutsche
Wort »Bildung« auf den Dominikanermönch Eckhart zurückgeht.

Mit dieser Verschiebung hängt nun auch eine Veränderung in den
räumlichen Vorstellungen bezogen auf das Verhältnis von Schöpfer
und Geschöpf zusammen. Man könnte von einer neuen Bestim‐
mung des panentheistischen Grundzugs der Metaphysik sprechen.
Der »Ort« der Schöpfung verlagert sich in das göttliche Sein. Die
herkömmliche Vorstellung war, dass Gott die Welt außer sich schafft,
wenngleich außer Gott nichts ist, weshalb die creatio ex nihilo der
basale Gedanke bliebt. Dagegen schafft Eckharts Gott die Welt nicht
in ein gewissermaßen leeres Außen, sondern in sich (LW 1,156f.).
Die Schöpfung ist in Gott. Und zugleich ist Gott in der Schöpfung.
Die Welt verliert damit den Grundzug des Nichtigen.

Das schöpferische Sein und das geschaffene Sein befinden sich
damit aber in einer epochal neuartigen Relation. Alles, was ist,
ist, insofern es in Gott ist. Gott überträgt (confert) sein Sein dem

110 Flasch, Philosophisches Denken, 468.

Erstes Kapitel. Die Geburt der Neuzeit aus dem Geist des Mittelalters

78

https://doi.org/10.5771/9783495993033-75 - am 13.01.2026, 10:20:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993033-75
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Geschaffenen, indem er es aus nichts hervorbringt und zu sich ins
Sein ruft (LW 1,162). Damit erhält sich freilich in gewisser Weise der
Gedanke der Schöpfung aus dem Nichts. Aber der epochale neue
Konstruktionspunkt liegt gerade darin, dass eben das Sein Gottes
selbst den Geschöpfen mitgeteilt wird. Die Geschöpfe sind in Gott,
doch auch Gott ist in den Geschöpfen. Es kommt zur Gottesgeburt
in der Seele. Jede:r Gläubige gleicht der Jungfrau Maria.111 Im Inners‐
ten des Menschen findet sich eine gewisse unberührbare »Burg«,
in die nicht einmal Gott als Person eintreten kann, in die aber
Gott in unbeschreiblicher Weise seine:ihre Kraft einströmen lässt,
»si vliuzet ûz dem geiste und blîbet in dem geiste und ist zemâle
geistlich. In dirre kraft ist got âne underlâz glimmende und brinende
mit aller sîner rîcheit, mit aller sîner süezicheit und mit ller sîner
wunne« (DW 1,35). In dieser Seelenburg sind Schöpfer und Schöp‐
fung ineinander im strengen Sinn des Wortes »sein«. Der Schöpfer
selbst kommt hier zur Welt. Mit dieser Aufwertung der Schöpfung
und vor allem des einzelnen Menschen zeigt sich die Dialektik
der Neuzeit als gottmenschliche Gemeinschaft. Gott und menschli‐
ches Individuum befinden sich in einer Wechselwirkung. Sogar der
Schöpfungsvorgang ereignet sich nicht so sehr am Anfang der Zeit
– gewissermaßen in der Vergangenheit –, sondern die Schöpfung
und Zeit ereignet sich in der Gegenwart des göttlichen Seins. Gott
erschafft die Welt jetzt. Dadurch werden Schöpfer und Geschöpf in
eine unerhörte Nähe gebracht. Eckhart selbst bemerkt in seinem
»Opus tripartitum«, dass manches von dem, was er sagt, auf den
»ersten Blick ungeheuerlich, zweifelhaft oder falsch erscheinen mag«
(primo aspectu monstruosa, dubia aut falsa) (LW 1,36). Er scheint
sich seiner Innovationskraft bewusst zu sein.

Das ungeheuer Neue hat wohl auch das päpstliche Lehramt be‐
merkt,112 da gerade die durch die Bulle »In agro Dominico« verur‐
teilten Sätze das Unerhörte der Gedanken von Meister Eckhart be‐

111 Meister Eckhart, Die deutschen Werke (DW). Hg. u. übers. von Josef Quint,
5 Bde., Stuttgart 2022, Bd. 1,30: »[…] sie fließt aus dem Geiste und bleibt im
Geist und ist ganz und gar geistig. In dieser Kraft ist Gott ohne Unterlass
glimmend und brennend mit all seinem Reichtum, mit all seiner Süßigkeit und
mit all seiner Wonne.«

112 Konstitution »In agro dominico«, 27. März 1329, in: Kompendium der Glau‐
bensbekenntnisse und kirchlichen Lehrentscheidungen (DH). Hg. v. Peter
Hünermann und Heinrich Denzinger, 45. Auflage, Freiburg u. a. 2017, 950–980.

1. Meister Eckhart (ca. 1260–1338): Der vernünftige Gott in uns

79

https://doi.org/10.5771/9783495993033-75 - am 13.01.2026, 10:20:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993033-75
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


stätigen. Gottes Ewigkeit vollzieht sich in der Zeit und die zeitliche
Welt ereignet sich in Gott. Sie sind gleichzeitig in dem Sinn, dass
sobald Gott war, er die Welt schuf.113 Damit vollziehen sich auch
das innertrinitarische Zeugen des Sohnes durch den Vater und die
außertrinitarische Erschaffung der Welt gemäß Eckhart gleichzeitig,
weil gleichewig,114 wodurch auch der geschaffene Mensch gleiche‐
wig mit Gott wird, weil auch die Inkarnation des Sohnes und die
Annahme der Sohnschaft durch die Glaubenden nur verschiedene
Aspekte eines einzigen dialektischen Prozesses sind. Dadurch wird
das Menschsein als solches radikal aufgewertet. Gott und Mensch
stehen in gewisser Weise auf einer Stufe. So sollen die Menschen
nach Meister Eckhart von Gott nichts annehmen oder begehren,
denn wer von einem anderen etwas empfangen will, der ist bedürftig
und steht in der Hierarchie unter demjenigen, den er um etwas
bittet. Wir aber sollen nicht Knechte Gottes sein, sondern Freunde
(vgl. Joh 15,14f.).115 Also bedürfen wir Gottes nicht, weil wir Gott
immer schon in uns haben.

Mit der Kritik am Gefüge von Herr und Knecht greift der Theo‐
loge das Fundament der theonom begründeten Hierarchie von Kir‐
che und Staat an, und es kommt zu einer unerhörten Gleichheit
unter den Menschen. Denn jeder Mensch – zumindest jeder Chris‐
tenmensch – ist in derselben Weise Kind Gottes wie Christus: »dar
umbe würket er mich sînen eingebornen sun âne unterscheit.«116

Alles, was in der Schrift von Christus gesagt wird, kann auch von
jedem sittlich guten Menschen gesagt werden.117 Unsere Güte selbst
entscheidet über die Gottförmigkeit. Dies lässt vorausdenken an
Kants moralische Fassung des Christentums. Jesus Christus ist die
»personificirte Idee des guten Prinzips«, das wir in uns verwirkli‐
chen sollen.118 Es besteht kein qualitativer Unterschied zwischen
Christus und dem sittlichen Menschen, sondern lediglich ein quanti‐

113 Meister Eckhart, LW, Bd. 1,50 und 190, vgl. DH 951.
114 Meister Eckhart, LW, Bd. 3,181 und Bd. 1,190; vgl. DH 952f.
115 Meister Eckhart, DW, Bd. 1,112; vgl. DH 959.
116 Meister Eckhart, DW, Bd. 1,110 und 109 sowie Bd. 5,44 sowie vgl. DH 960, 970

und 972.
117 Meister Eckhart, DW, Bd. 1,421f; vgl. DH 962.
118 Immanuel Kant, Die Religion innerhalb der Grenzen der bloßen Vernunft.

Die Metaphysik der Sitten. Hg. v. der Berlin-Brandenburgischen Akademie der
Wissenschaften (AA), Kants Gesammelte Schriften: Bd. 6, Berlin 1969, 60ff.

Erstes Kapitel. Die Geburt der Neuzeit aus dem Geist des Mittelalters

80

https://doi.org/10.5771/9783495993033-75 - am 13.01.2026, 10:20:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993033-75
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


tativer. Doch nicht nur der gute Wille und damit die Sittlichkeit wird
als Manifestation Gottes genommen, sondern auch die Vernunft.
Nach Eckhart bildet gerade die Vernunft den unerschaffenen und
unerschaffbaren Kern des Menschen: »Ein kraft ist in der sêle, von
der ich mêr gesprochen hân, – und waere diu sêle alliu alsô, sô wae‐
re sie ungeschaffen und ungeschepflich.« Diese göttliche Kraft im
Menschen nennt er »vernünfticheit«.119 Freilich ist nicht der ganze
Mensch vernünftig, weshalb auch nicht der ganze Mensch göttlich
ist. Vielmehr wird es für den Menschen zur Aufgabe, diese seine
Möglichkeit zu verwirklichen. Dies führt zu ganz neuen Verhältnis‐
bestimmungen bezogen auf die Lehre von der Gnade, von den Sa‐
kramenten und die Lehre von der Kirche. Letztlich muss das gesam‐
te Verhältnis von Gott und Mensch epochal neu bestimmt werden.
Ebendies leisten die neuzeitliche Theologie und Philosophie.

Meister Eckhart bezieht sich mit seinem Vernunftbegriff wie ge‐
sagt einerseits auf den aristotelischen Gottesgedanken, demgemäß
das Sichselbstdenken des Denkens die reine Gegenwart Gottes ist.
Gott ist die Substanz, an der wir Menschen Anteil haben. Anderer‐
seits hält er an der plotinischen Fassung Gottes als des jenseitigen
Einen, das die Ursache von allem ist, fest. Während der griechische
Gott im Menschen partiell anwesend ist und dieser mit Gott zur
zweitweisen Identität gelangen kann, bleibt der christliche Gott we‐
sentlich transzendent und deshalb vom Menschen prinzipiell diffe‐
rent. Eckhart verschmilzt nun aber gewissermaßen die epochalen
Prinzipien der ersten und der zweiten Epoche der Metaphysik. Die
erste epochale Grundrelation bestand im Verhältnis von gegenwärti‐
ger Substanz (Gott) und beiläufig anwesendem Akzidens (Mensch).
Gott war reine Identität, an der wir Anteil haben. Die zweite Grund‐
relation war die Beziehung von jenseitiger Ursache (Gott) und
diesseitiger Wirkung (Mensch). Gott war absolute Differenz, die in
Christus vermittelt wird. Beide Relationen werden nun zur Identität
von Identität und Differenz synthetisiert. Zwar bestand schon das
Novum der Scholastik in der Rezeption des Aristoteles. Doch wird
der Aristotelismus des Hochmittelalters von Eckhart noch einmal
radikalisiert, weil er auf seine Wurzeln in der ersten Epoche der
Metaphysik zurückgeführt wird. Wenn der Mensch ganz bei sich
ist, ist er auch bei Gott. Diese reflexive Vernunft – Identität –

119 Meister Eckhart, DW, Bd. 1,220; vgl. DH 977.

1. Meister Eckhart (ca. 1260–1338): Der vernünftige Gott in uns

81

https://doi.org/10.5771/9783495993033-75 - am 13.01.2026, 10:20:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993033-75
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


und das vorreflexive Eine – Differenz – werden ihrerseits in die
neuartige Identität von Identität und Differenz aufgehoben. Für die‐
se gottmenschliche Differenzeinheit bleibt weiterhin Christus die
Chiffre. In Christus sind beide – Gott und Mensch – eins und
zugleich nicht eins. Die Differenz zwischen beiden und mehr noch
der Widerspruch zwischen dem Einen und dem Anderen ist nun im
Absoluten erhalten, beseitigt und auf eine höhere Einheit gebracht.
Dies betrifft jetzt nicht nur die Differenz von Vater (Eines) und Sohn
(Einsicht), die im dreieinen Gott selbst aufgehoben ist, sondern
auch den Unterschied von göttlicher und menschlicher Vernunft.
Beide sind einerseits identisch und andererseits different. Die Dialek‐
tik der Neuzeit wird diese Gemeinschaft mehr und mehr mit der
dritten göttlichen Person, dem Geist, identifizieren. So zieht sich
eine Linie durch vom Beginn der Neuzeit im historischen Mittelalter
bis zu ihrem Ende im Deutschen Idealismus, wo auch Geist der
Name für jenes versöhnende Dritte ist, in dem Gott und Mensch
sich auf Augenhöhe begegnen. Hegel zitiert von Eckhart genau jene
Stelle, welche die Wechselwirkung als gegenseitiges Erblicken im
Geist veranschaulicht.

»Daz ouge, dâ inne ich got sihe, daz ist daz selbe ouge, dâ inne mich got
sihet; mîn ouge und gotes ouge daz ist éin ouge und éin gesiht, und éin
bekennen und éin minnen.« (DW 1,162)120

Bei Eckhart konvergieren menschliche Einsicht und Göttlichkeit ra‐
dikal, und eben diese Konvergenz ist, was das Innovationspotenzial

120 Dazu Georg Wilhelm Friedrich Hegel, Vorlesungen über die Philosophie der
Religion I. Der Begriff der Religion. Hg. v. Walter Jaeschke, Hamburg 1993,
248: »Ältere Theologen haben diese Tiefe [des spekulativen Begreifens Gottes;
KR] auf das Innigste gefaßt, besonders aber katholische; in der protestanti‐
schen Kirche sind Philosophie und diese Wissenschaft ganz auf die Seite
gesetzt worden. Meister Eckhart, ein Domikanermönch des 14. Jahrhunderts,
sagt unter anderem in einer seiner Predigten über dies Innerste: ›Das Auge, mit
dem mich Gott sieht, ist das Auge, mit dem ich sehe; mein Auge und sein Auge
ist eins. In der Gerechtigkeit werde ich in Gott gewogen und er in mir. Wenn
Gott nicht wäre, wäre ich nicht; wenn ich nicht wäre, so wäre er nicht. Dies
ist jedoch nicht Not zu wissen, denn es sind Dinge, die leicht mißverstanden
werden und die nur im Begriff erfaßt werden können.‹«
Habermas scheint nach Hegel ein »jetziger Protestant« zu sein.

Erstes Kapitel. Die Geburt der Neuzeit aus dem Geist des Mittelalters

82

https://doi.org/10.5771/9783495993033-75 - am 13.01.2026, 10:20:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993033-75
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Eckharts ausmacht.121 Entscheidend ist dabei, dass es sich um einen
Begriff des Denkens handelt, der Intellektualität nicht nur mit dem
Verstand (ratio) identifiziert, der diskursiv fortschreitet, etwa im Sin‐
ne von formalen Schlüssen. Es geht auch nicht nur um das intuitive
Vernehmen der göttlichen Offenbarung in der Vernunft (intellectus).
Offenbarung ereignet sich als Selbstvollzug der Vernunft.122 In die‐
sem Sinn wurzelt die Vernunft selbst im Geheimnis Gottes. Dies
macht den mystischen Grundzug der Philosophie Meister Eckharts
aus. Anders als bei Thomas von Aquin ist Vernunft damit nicht nur
ein menschliches Vermögen, das der Offenbarung untergeordnet ist.
Wenn aber Vernunft selbst zum produktiven Organ der Offenbarung
wird, dann zeichnet sich bereits in der mittelalterlichen Mystik die
disjunktive Einheit von Theologie und Philosophie ab. Philosophie
ist Theologie, insofern sie selbst von Gott ausgeht und zu Gott führt.

Diese Befreiung der Vernunft kann auch anders interpretiert wer‐
den. So sieht Jürgen Habermas das Besondere der spätmittelalter‐
lichen Entwicklung in der unwiderruflichen Trennung von Gott
und Vernunft bzw. Religion und Wissenschaft. Diese Trennung deu‐
tet er aber nicht dialektisch, sondern lediglich als Bedingung für
einen rein säkularen Vernunft- und Wissensbegriff der nachmeta‐
physischen Moderne. Habermas erkennt in der theologisch-philoso‐
phischen Dynamik des 14. Jahrhunderts einen Paradigmenwechsel,
den er weniger in einer Neubestimmung der Relation von Glauben
und Wissen sieht, sondern in der definitiven Auflösung der inneren
Einheit beider. Glaube und Wissen stellen für ihn eine prekäre Ver‐
bindung dar. Schon die klassische Verbindung von Philosophie und
Offenbarung in der sacra doctrina bzw. Theologie des Thomas er‐
scheint Habermas als ein hybrides Gebilde von fragiler Natur. Diese
brüchige Mesalliance werde durch die Innovationen von Johannes
Duns Scotus und Wilhelm von Ockham schließlich unwiderruflich

121 Jan Rohls, Offenbarung, Vernunft und Religion. Ideengeschichte des Christen‐
tums, Bd. 1, Tübingen 2012, 196.

122 Hier ist an die gleichermaßen mystisch wie idealistisch gewendete Offenba‐
rungstheologie von Saskia Wendel zu erinnern; siehe Wendel, »Wahrhaftig,
dieser Mensch war Gottes Sohn!« (Mk 15,39). Offenbarung – eine Deutungs‐
kategorie des Glaubens, in: Bernhard Nitsche und Matthias Remenyi (Hgg.),
Problemfall Offenbarung. Grund – Konzepte – Erkennbarkeit, Freiburg u. a.
2022, 89–119. Siehe auch Christian Danz, Grundprobleme der Christologie,
Tübingen 2012, 220f.

1. Meister Eckhart (ca. 1260–1338): Der vernünftige Gott in uns

83

https://doi.org/10.5771/9783495993033-75 - am 13.01.2026, 10:20:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993033-75
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


zerstört: »Sie werden vielmehr, wie unbeabsichtigt auch immer, eine
kaum noch zu überbrückende Kluft zwischen Glauben und Wissen
aufreißen«123. Die Komplementarität von Glauben und Wissen wer‐
de durch eine Beziehung abgelöst, die nicht einmal die Kompatibi‐
lität des Glaubens mit dem maßgebend gewordenen Wissen der
Zeit sicherstelle. Dabei verkennt er die neuzeitliche Dialektik von
Glauben und Wissen, Gnade und Freiheit, die sich auch im Denken
von Duns Scotus und Ockham abzeichnet.

2. Johannes Duns Scotus (ca. 1266–1308): Gottes absolute
Freiheit124

Kam bei Meister Eckhart die Vernunft zu epochal neuer Geltung, so
wird durch die englischen Franziskanertheologen Duns Scotus und
Ockham die Freiheit radikal aufgewertet. Zunächst scheint die neu‐
artige Verabsolutierung der göttlichen Macht die menschliche Frei‐
heit zu schwächen, doch ist auf lange Sicht das Gegenteil der Fall,
und schon bei den beiden Franziskanern kommt es zu einem ersten
Vorschein einer radikal freien Vernunft. So finden sich bei Johannes
Duns Scotus erste Anzeichen der Dialektik der Neuzeit, wenn er der
Philosophie zuschreibt, sie behauptete die Vollkommenheit der Na‐
tur (These), während die Theologie von deren Unvollkommenheit
(Antithese) ausgeht.125 Das alte hypothetische Schema, demgemäß,
die Philosophie der Theologie untergeordnet ist, wird aufgebrochen.
Bei Thomas von Aquin vervollkommnete die Gnade die Natur, wie

123 Habermas, Auch eine Geschichte der Philosophie, Bd. 1,763.
124 Als einführende Literatur siehe: Mechthild Dreyer und Mary B. Ingham, Jo‐

hannes Duns Scotus zur Einführung, Hamburg 2003; Thomas Williams (Hg.),
The Cambridge companion to Duns Scotus, Cambridge-New York 2003; Lud‐
ger Honnefelder, Johannes Duns Scotus. Denker auf der Schwelle vom mittel‐
alterlichen zum neuzeitlichen Denken, Paderborn 2011.

125 Johannes Duns Scotus, Über die Erkennbarkeit Gottes. Texte zur Philosophie
und Theologie. Hg. u. übers. v. Hans Kraml u.a., Hamburg 2000, Prol., q. 1,4.:
»In dieser Frage scheint es einen Streit zwischen den Philosophen und den
Theologen zu geben. Die Philosophen nämlich vertreten die Volkommenheit
der Natur und leugnen eine übernatürliche Vollendung. Die Theologen dage‐
gen wissen um die Schwächung der Natur und die Notwendigkeit der Gnade
und der übernatürlichen Vollendung.«

Erstes Kapitel. Die Geburt der Neuzeit aus dem Geist des Mittelalters

84

https://doi.org/10.5771/9783495993033-75 - am 13.01.2026, 10:20:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993033-75
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


eine Erstursache den Schwächen der Zweitursache aufhilft und zwar
bezogen auf die menschliche Freiheit und Vernunft.126 Das ist hier
nun anders. Einerseits wird die Differenz zwischen Natur und Gna‐
de größer, denn sie verhalten sich zueinander wie das Unvollkom‐
mene und Endliche zum Vollkommenen und Unendlichen, wobei
sich der Unterschied beider zu einem Gegensatz steigern kann – ent‐
weder freie Natur oder göttliche Gnade. Andererseits zeichnet sich
eben in dieser neuen Verhältnisbestimmung zugleich ein neuer ge‐
meinsamer Boden zwischen dem Endlichen und dem Unendlichen
ab.

Im Hintergrund dieser neuen Gemeinschaft von Gott und
Mensch steht die Lehre vom univoken Seinsbegriff, die an die Stel‐
le der thomasischen Doktrin von der analogia entis tritt.127 Scotus
nimmt in jeder Analogie ein »Gemeinsames« an. Dieses Gemein‐
same ist bezogen auf das Verhältnis von Schöpfer und Geschöpf
zunächst das Sein. Das Sein wird von Gott und den Geschöpfen uni‐
vok ausgesagt. Das bedeutet: Beide sind im selben Sinn – anders als
bei Thomas. Der Begriff Sein bezeichnet bezogen auf Gott und auf
die Welt prinzipiell dasselbe. Der auch von Scotus nicht geleugnete
Unterschied zwischen schöpferischem und geschöpflichem Sein er‐
hält sich als Differenz zwischen der Endlichkeit und der Unendlich‐
keit des Seins. Damit aber hat das epochale Vorzeichen gewechselt.
An die Stelle der prinzipiellen Differenz von schöpferischem und ge‐
schaffenem Sein tritt die prinzipielle Identität, die freilich keine ein‐
fache Identität ist, wie im Fall der ersten Epoche. Vielmehr werden
die reine Identität der griechischen Philosophie, der gemäß mensch‐
liche Vermögen an den göttlichen Anteil haben wie Akzidenzien
an der Substanz, und die absolute Differenz der patristisch-scholas‐
tischen Theologie, die zwischen der göttlichen Ursache und der
geschöpflichen Wirkung herrscht, in eine neuartige Identität vermit‐
telt. Einerseits erhält sich der Widerspruch zwischen unendlichem
und endlichem Sein, andererseits wird er nun unter das Vorzeichen

126 Thomas von Aquin, Summa Theologiae p. 1, q. 1, a. 8, ad 2: »Weil nämlich die
Gnade die Natur nicht aufhebt, sondern vervollkommnet, muss die natürliche
Vernunft dem Glauben dienen.«

127 Die folgenden fünf Absätze sind die Überarbeitung eines Abschnitts aus Karl‐
heinz Ruhstorfer, IV. Von der Geschichte der Christologie zur Christologie
der Geschichte, in: Ders. (Hg.), Christologie (UTB), Paderborn 2008, 215–369
und 233–235.

2. Johannes Duns Scotus (ca. 1266–1308): Gottes absolute Freiheit

85

https://doi.org/10.5771/9783495993033-75 - am 13.01.2026, 10:20:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993033-75
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


der Identität gestellt, die nun dialektisch als Einheit des Gegensatzes
gedacht werden muss. Genau diese prinzipielle Bestimmung des
Absoluten zieht sich durch bis Hegel.128 Die Univozität zwischen
Schöpfer und Geschöpf prägt die gesamte Neuzeit, indem sie den
Widerspruch oder die dialektische Einheit von Endlichkeit und Un‐
endlichkeit in sich aufhebt.129

Dadurch wird der Gedanke der absoluten Transzendenz Gottes
relativiert, denn Gott, der sich primär durch die Unendlichkeit
seines Seins auszeichnet, ist zugleich das schlechthin Allgemeine.
Gegenpol des Allgemeinen ist das Endliche und Einzelne, das wegen
der dialektischen Grundstruktur nun bei Scotus ebenfalls zu neuer
Dignität kommt. Die Einzelheit kommt nicht einfach durch die Be‐
gegnung der Idee mit der Materie zustande. Diese ist nicht mehr
wie bei Thomas das Individuationsprinzip, sondern die haecceitas,
die konkrete Einzelheit des jeweiligen Individuums als solchem.130

128 Dazu Habermas, Auch eine Geschichte der Philosophie, Bd. 1,773: »Schelling
und Hegel haben das im Mittelalter ontotheologisch zugespitzte Paradox ge‐
wissermaßen als Stier bei den Hörnern gepackt und das Absolute in ungegen‐
ständliche Relationen überführt. Sie haben die ontische Relation zwischen
Unendlichem und Endlichem in die logisch paradoxe Einheit von Einheit und
Differenz überführt«.
In dieser Hinsicht seien sie »Erben des Duns Scotus« (ebd.). Habermas er‐
kennt sogar die »disjunktive[] Beziehung zwischen den entsprechenden Ter‐
mini ›unendlich‹ und ›endlich‹.« Denn, so fährt er fort, Duns Scotus löse die
ontologische Paradoxie auf eine elegante Weise auf, weil er über das ontologi‐
sche Paradigma zwar nicht inhaltlich, aber methodisch bereits einen Schritt
hinaus sei (Bd. 1,773). Diese neue Methode ist wohl nicht anders zu deuten als
in einer anderen logischen Grundrelation: der Dialektik.

129 Johannes Duns Scotus, Über die Erkennbarkeit Gottes, 99: »Und damit keine
Auseinandersetzung über das Wort ›Univokation‹ entsteht, spreche ich dann
von einem univoken Begriff, wenn er derart einer ist, dass seine Einheit für
einen Widerspruch ausreicht, wenn man ihn demselben zu- und abspricht. Sie
reicht ferner für den Mittelterm des Syllogismus aus, so dass von den Außen‐
gliedern des Syllogismus, vereinigt durch einen solcherart einigen Mittelterm,
ohne den Fehlschluss der Äquivokation geschlossen werden kann, dass sie
miteinander vereinigt sind.«

130 Vgl. Reinhold Rieger, Art. Duns Scotus, in: Religion in Geschichte und Gegen‐
wart (RGG). Handwörterbuch für Theologie und Religionswissenschaft. Hg.
v. Hans Dieter Betz u. a., 4. Auflage, Bd. 2, Tübingen 1999, 1016–1019, bes.
1018; Maria Burger, Personalität im Horizont absoluter Prädestination. Unter‐
suchungen zur Christologie des Johannes Duns Scotus und ihre Rezeption in
modernen theologischen Ansätzen, Münster 1994, bes. 82–86.

Erstes Kapitel. Die Geburt der Neuzeit aus dem Geist des Mittelalters

86

https://doi.org/10.5771/9783495993033-75 - am 13.01.2026, 10:20:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993033-75
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Die absolute Freiheit Gottes macht sich an jedem einzelnen geltend.
Dadurch wird alles Besondere unmittelbar mit der göttlichen All‐
gemeinheit kurzgeschlossen, sodass zwischen allen singulären Ge‐
schöpfen und dem einen und allgemeinen Schöpfer eine unmittel‐
bare Wechselwirkung oder Gemeinschaft entsteht. Zwischen dem
Unendlichen und dem Endlichen herrscht das disjunktive Grund‐
verhältnis.131 Um aber die von der Wechselwirkung implizierte Rück‐
wirkung des Geschöpfs auf den Schöpfer adäquat denken zu kön‐
nen, muss die radikalisierte Wirksamkeit göttlicher Freiheit kurz
erläutert werden.

Schon die Erschaffung der Menschen findet eine neue Begrün‐
dung mit Vorblick auf die Wechselwirkung oder liebende Gemein‐
schaft. Gott, der zuhöchst Liebende, liebt in geordneter Weise. Er
liebt einerseits sich selbst als letztes Ziel und andererseits alles ande‐
re, das sind zunächst die von ihm prädestinierten Menschen, von
denen er aber will, dass sie mit ihm (secum) das Ziel lieben, auf
das hin sie geschaffen sind. Insofern will Gott Mitliebende (condili‐
gentes).132 Die Menschen werden durch die absolute Macht Gottes zu
dieser Liebe prädestiniert. Diese Liebe der Prädestinierten spiegelt
gewissermaßen (quasi reflectendo) die Selbstliebe Gottes. Dadurch
reflektieren die Erwählten aber auch ihrerseits die absolute Freiheit
des Schöpfers. Die höchste Form dieser geschöpflichen Liebe findet
sich in Christus. Er ist von Gott von Ewigkeit her dazu bestimmt,

131 Vgl. Ludger Honnefelder, Art. Duns Scotus, in: Lexikon für Theologie und
Kirche (LThK). Hg. v. Walter Kasper u. a., 3. Auflage, Bd. 3, Freiburg u. a. 2017,
403–406, bes. 404.

132 Johannes Duns Scotus, Ordinatio III d. 32 q. unica n. 6, 136f. »Sic etiam Deus
rationabilissime, licet non diversis actibus, unico tamen actu, in quantum ille
diversimode tendit super obiecta ordinata, primo vult finem, et in hoc est
actus suus perfectus et intellectus eius perfectus et voluntas eius beata; secundo
vult illa quae immediate ordinantur in ipsum, praedestinando scilicet electos,
qui scilicet immediante attingunt eum, et hoc quasi reflectendo, volendo alios
condiligere idem obiectum secum […]: qui enim amat se primo ordinate (et
per consequens non inordinate zelando, vel invidendo) isto modo, secundo
vult alios habere condiligentes, et hoc est velle alios habere amorem suum in
se, et hoc est praedestinare eos, si velit eis hoc bonum finaliter et aeternaliter;
tertio vult illa, quae sint necessaria ad attingendum hunc finem, scilicet bona
gratiae, quarto vult – propter ista –, alia, quae sunt remotiora, puta hunc
mundum sensibilem, ut serviat eis […]«. Vgl. Honnefelder, Art. Duns Scotus,
405.

2. Johannes Duns Scotus (ca. 1266–1308): Gottes absolute Freiheit

87

https://doi.org/10.5771/9783495993033-75 - am 13.01.2026, 10:20:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993033-75
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Gott vorbildhaft zu lieben. Diese ewige Bestimmung betrifft nicht
nur innertrinitarisch den präexistenten Sohn, sondern ebenso den
zur Welt gekommenen Gottessohn, den Menschen Jesus. Johannes
Duns Scotus entwickelt den Gedanken absoluter Prädestination.133

Das bedeutet, dass die Inkarnation des Sohnes nicht mehr durch
den Sündenfall (hypothetisch) bedingt ist, sondern als Vollendung
der Schöpfung als unbedingt gedacht wird.134 Die Prädestination
Christi bestünde auch dann, wenn weder Engel noch Menschen ge‐
sündigt hätten, ja selbst dann, wenn es kein Geschöpf außer Christus
gäbe.135 Der Grund für die Menschwerdung sind einzig die absolu‐
te Liebe und Macht Gottes, die potentia absoluta und damit die
absolute Freiheit. Die Inkarnation dient nicht wie bei Anselm der
Wiedergutmachung der Sünde Adams, sondern der Vorwegnahme
der eschatologischen Liebesgemeinschaft der von Gott prädestinier‐
ten Menschen. Ziel ist also genau die Wechselwirkung oder Gemein‐
schaft von Gott und Mensch.

In diesem Kontext ist es auch sehr wichtig darauf hinzuweisen,
dass die Verdienste des Menschen bezüglich der Rechtfertigung rela‐
tiviert werden. Es kommt nicht nur darauf an, was die Menschen
tun oder wollen, sondern ob Gott annimmt, was die Menschen
vollbringen. Damit wird die hypothetische Bedeutung der endlichen
Freiheit in den Bereich der potentia ordinata verschoben. Nur in
dieser relativen Sphäre gilt die Folgerung: Wenn ich gut handle,

133 Burger, Personalität im Horizont absoluter Prädestination, 142–165, bes. 154:
»Motiv für die Prädestination Christi ist nicht die eifersüchtige, durch den
Sündenfall der Menschen gekränkte Liebe Gottes, sondern das sich aus dem
Wesen Gottes ergebende Wollen von Mitliebenden, die auf ihn als das Ziel hin
angelegt sind.«

134 Vgl. Johannes Duns Scotus: Ordinatio III. Hg. Von José Rodríguez Carballo
u. a., Opera omnia: Bd. 10, Civitas Vaticana 2007, d. 7 q. 3 n. 3: »Ergo a primo
prius vult animae Christi gloriam, quam praevideat Adam casurum«. Siehe
auch Burger, Personalität im Horizont absoluter Prädestination, 155: »Nicht
Sünde und Erlösungsbedürftigkeit des Menschen stehen im Mittelpunkt. Jesus
Christus als Gott-Mensch ist als Zielpunkt und Höhepunkt der Schöpfung
intendiert.«

135 Burger, Personalität im Horizont absoluter Prädestination, 150. Dazu Duns
Scotus, Reportatio Parisiensis Distincti = The Examined Report of the Paris
Lecture. Hg. u. übers. v. Allan Bernard Wolter, Bd. 2, 2008, d.7 q.4 n.4: »Dico
tamen quod lapsus non fuit causa praedestinationis Christi, imo si nec fuisset
Angelus lapsus, nec homo, adhuc fuisset Christus sic praedestinatus, imo, et si
non fuissent creandi alli quam solus Christus.«

Erstes Kapitel. Die Geburt der Neuzeit aus dem Geist des Mittelalters

88

https://doi.org/10.5771/9783495993033-75 - am 13.01.2026, 10:20:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993033-75
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


erwirke ich mein Heil. Heilsentscheidend ist aber die Verfügung
Gottes durch die potentia absoluta und damit die Prädestination.
Das bedeutet, dass die absolute Freiheit Gottes eine neue, prinzipiel‐
le Bedeutung erlangt – freilich als Freiheit Gottes. Denn nur Gottes
Wille ist absolut und unbedingt. Damit hängt aber das Heil der
Menschen letztlich nicht von ihrem Tun, sondern von der Prädesti‐
nation Gottes ab.136 Die Unterscheidung von geordneter Macht –
Gott handelt hier auf der Basis der von ihm gestifteten Ordnung der
Dinge (formal bedingt) – und der absoluten Macht – er handelt un‐
mittelbar (formal unbedingt) – ist ihrerseits nur relativ,137 weil sich
in beiden Fällen um keine Willkür handelt, sondern um das Wirken
Gottes aus unendlicher Liebe und unendlicher Freiheit. Für Gottes
Handeln kann es schlechthin keine Willkür geben, also handelt er
aus absoluter Notwendigkeit. Diesen Gedanken wird Wilhelm von
Ockham (1285–1349) radikalisieren.138 Bezogen auf die Inkarnation
Christi wird er betonen, dass Gott auch Esel oder Stein hätte werden
können.139 Grund für die göttlichen Verfügungen ist einzig der glei‐
chermaßen freie und notwendige Wille Gottes.

Das neue dialektische Verhältnis manifestiert sich auch im Blick
auf das Verhältnis von offenbarungsbasierter Theologie und rein
rational argumentierender Philosophie. Sache der natürlichen Ver‐
nunft und damit Sache der Metaphysik ist das Seiende als Seiendes.
Gott als unendlich Seiendes ist zugleich auch Gegenstand der Philo‐
sophie. Sein Dasein kann bewiesen werden. Dabei stützt sich Duns
Scotus auf das ontologische Argument des Anselm von Canterbury.
Er beginnt seine Argumentation nicht wie Thomas bei der sinnli‐
chen Welt, also der Wirkung Gottes, sondern beim Begriff Gottes.
In einem höchst komplexen Gedankengang »Über das erste Prinzip«
weist er das Dasein Gottes auf.140 Es gehört nach Duns Scotus zum

136 Burger, Personalität im Horizont absoluter Prädestination, 151f.
137 Siehe zum Ganzen auch Werner Dettloff, Art. Duns Scotus/Scotismus I., in:

Theologische Realenzyklopädie (TRE). Hg. v. Gerhard Krause und Gerhard
Müller, Bd. 9, Berlin-New York 1993, 218–228, bes. 227.

138 Klaus Bannach, Die Lehre von der doppelten Macht Gottes bei Wilhelm von
Ockham. Problemgeschichtliche Voraussetzungen und Bedeutungen, Wiesba‐
den 1975.

139 Dazu Rowan Williams, Art. Jesus Christus III, in: TRE 13, 753–754.
140 Johannes Duns Scotus, Abhandlung über das erste Prinzip. Hg. u. übers. v. W.

Kluxen, Darmstatt 1974.

2. Johannes Duns Scotus (ca. 1266–1308): Gottes absolute Freiheit

89

https://doi.org/10.5771/9783495993033-75 - am 13.01.2026, 10:20:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993033-75
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Begriff des unendlichen und mithin vollkommenen Seins zu existie‐
ren. Diese theoretische Erkenntnis bleibt aber recht formal und un‐
bestimmt. Der Begriff des Seienden erhält hier, wie Ludger Honne‐
felder und im Anschluss daran Jürgen Habermas gezeigt haben, den
Charakter einer transzendentalen Erkenntnis.141 Das bedeutet, Sein
bezeichnet keine gegenständliche Sache, sondern die Bedingung der
Möglichkeit der Erkenntnis von Gegenständen. Das betrifft sowohl
die Erkenntnis des Schöpfers als auch der Geschöpfe.

Durch die Trennung von Gottesbegriff (Ursache) und sinnlicher
Welt (Wirkung) werde der Weg für eine nicht theologisch, nicht
naturphilosophisch und nicht metaphysisch fundierte Naturwissen‐
schaft geöffnet. Duns Scotus leistet also Vorarbeiten für den neu‐
zeitlichen Empirismus. Entscheidend ist dabei, dass Transzenden‐
talien wie das Seiende und generell Allgemeinbegriffe nicht mehr
als eigentliche Sache der Wissenschaft angesehen werden, sondern
das Besondere, Konkrete und Einzelne, wie es die Erfahrung ver‐
nimmt, wird wissenschaftlich untersucht. Dabei löst sich Scotus
von der aristotelischen Grundüberzeugung, dass das Allgemeine die
vornehmliche Sache der Wissenschaft sei, weil nun das besondere
und konkrete der Empirie die Grundlage des Wissens bildet. Eine
inhaltlich gefüllte Erkenntnis bleibt auf eine Sache verwiesen, die a
posteriori erschlossen wird. Die Universalien, die a priori erkannt
werden können, verlieren dagegen massiv an Gewicht. Scotus berei‐
tet also zunächst dem Nominalismus des Wilhelm von Ockham den
Weg.

Bezogen auf die Gottesfrage erschließt sich nach Duns Scotus das
maßgebliche Wissen aus der Offenbarung, gerade weil auch diese
kontingent, konkret und geschichtlich gegeben ist und eben nicht
a priori gewusst werden kann. Für ihn vervollkommnet das Offen‐
barungswissen nicht mehr die Sphäre der natürlichen Vernunft,
vielmehr bilden sich zwei getrennte Sphären heraus: Auf der einen
Seite das theoretische und abstrakte Wissen der Philosophie, auf der
anderen Seite das praktische und konkrete Wissen der Theologie.
Während Habermas diese Trennung als Präfiguration einer nach‐
metaphysischen und damit säkularen, theologiefreien Philosophie
ansieht, macht Honnefelder klar, dass auch bei Duns Scotus eine
innere Verbindung bestehen bleibt. Scotus gehe es darum, einen wis‐

141 Ludger Honnefelder, Duns Scotus, München 2005, 101.

Erstes Kapitel. Die Geburt der Neuzeit aus dem Geist des Mittelalters

90

https://doi.org/10.5771/9783495993033-75 - am 13.01.2026, 10:20:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993033-75
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


senschaftlichen Ausgleich zu schaffen zwischen der ontologischen
Transzendenz Gottes, die in der Metaphysik bedacht wird, und
der heilsgeschichtlichen Immanenz, der sich die Offenbarungstheo‐
logie widmet. Für unseren Kontext ist es entscheidend, dass sich
Philosophie und Theologie für Duns Scotus unter einem »Dach«
befinden.142 Freilich birgt dieses gemeinsame Haus doch deutlich
getrennte Wohnungen, die aber disjunktiv verbunden bleiben. Doch
gleich in welchem Raum die jeweilige Disziplin verortet wird, in
jedem Fall gewährt der Gottesgedanke metaphysisches Obdach und
zwar sowohl auf dem Denkweg der Philosophie als auch auf dem der
Theologie.

3. Wilhelm von Ockham (1288–1347): Eine neue Ordnung
der Dinge143

Johannes Duns Scotus findet in Wilhelm von Ockham einen Schü‐
ler, der einerseits die Gedanken des Doctor subtilis – so ein mittel‐
alterlicher Ehrentitel des schottischen Theologen – aufnimmt, der
sich aber auch scharf von seinem Meister abgrenzt und dessen In‐
novationen radikalisiert. So ist es wohl kein Zufall, dass sich der
englische Franziskaner William und der deutsche Dominikaner Eck‐
hart zeitgleich in Avignon vor einem päpstlichen Tribunal verant‐
worten mussten. Beide gehen einen wichtigen Schritt in Richtung
Neuzeit und lösen sich dabei von anerkannten Überzeugungen.
Der Mediävist Ruedi Imbach spricht davon, dass Ockham Grenzen
durchbricht, indem er »unter Berufung auf die unendliche Allmacht
Gottes die Schranken der mittelalterlichen Welt niederreißt«.144 Und
schon seine Zeitgenossen betrachteten Wilhelm von Ockham als den

142 Honnefelder, Duns Scotus, 26.
143 Als einführende Literatur siehe: Paul Vincent Spade (Hg.), The Cambridge

companion to Ockham, Cambridge-New York 1999; Jan P. Beckmann, Wilhelm
von Ockham, München 1995; Hans Kraml und Gerhard Leibold, Wilhelm von
Ockham, Münster 2003.

144 Ruedi Imbach, Vorwort, in: Wilhelm von Ockham, Texte zur Theorie der
Erkenntnis und der Wissenschaft. Hg., übers. u. kommentiert v. Ruedi Imbach,
Stuttgart 1984, 6. Habermas sieht im Werk Ockhams die »nominalistische
Revolution« am Werk, die Wege in die Zukunft bahnt. Siehe Habermas, Auch
eine Geschichte der Philosophie, Bd. 1,805.

3. Wilhelm von Ockham (1288–1347): Eine neue Ordnung der Dinge

91

https://doi.org/10.5771/9783495993033-75 - am 13.01.2026, 10:20:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993033-75
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Begründer der via moderna, während Thomas von Aquin und auch
noch Johannes Duns Scotus dem »alten Weg« zugeordnet wurden.145

Ockham knüpft an die Unterscheidung von potentia absoluta und
potentia ordinata an,146 allerdings mit einer entscheidenden Modifi‐
kation. Die potentia ordinata wurzelt in der göttlichen Rationalität
als vernünftigem Grund der Welt, denn die Ordnung der Dinge wird
von der Vernunft Gottes bewirkt. Doch ist in Gott diese kreativ ord‐
nende Rationalität nicht eigentlich vom absolut freien Willen Gottes
unterschieden, der sich wiederum in der potentia absoluta mani‐
festiert und durch nichts als dem Verbot des Selbstwiderspruchs
gebunden wird. Folglich kann die potentia ordinata bei Ockham
aber nun nicht mehr jene besondere feste Ordnung meinen, welche
sich durch die universalen und allgemeinen Strukturen, wie Ideen,
Universalien und Allgemeinbegriffe sowie die Naturordnung und die
Heilsordnung realisiert. Vielmehr dehnt er den Begriff der geordne‐
ten Macht auf das gesamte Handeln Gottes aus. Auch die absolute
Macht ist per se geordnet, sodass es letztlich nur eine Macht Gottes
gibt und der Unterschied zwischen potentia absoluta und potentia
ordinata praktisch hinfällig wird.

»Denn in Gott gibt es nach außen nur eine einzige Macht, die ganz und
gar mit Gott selbst identisch ist. Die Unterscheidung ist aber auch nicht
so zu verstehen, dass Gott manches ordnungsgemäß machen kann,
manches hingegen absolut und nicht ordnungsgemäß. Denn Gott kann
nichts nichtordnungsgemäß machen.«147

145 Zur sehr unterschiedlichen Einschätzung der Innovationen Ockhams siehe
Sigrid Müller, Handeln in einer kontingenten Welt. Zu Begriff und Bedeutung
der rechten Vernunft (recta ratio) bei Wilhelm von Ockham, Tübingen-Basel
2000, 5f. und 10–13. Noch immer wichtig Heiko A. Oberman, The Shape of
Late Medieval Thought. The Birthpangs of the Modern Era, in: Charles E.
Trinkaus, Heiko A. Oberman (Hgg.), The Pursuit of Holiness in Late Medieval
and Renaissance Religion, Leiden 1974, 5–25.

146 Ausführlich dazu Klaus Bannach, Die Lehre von der doppelten Macht Got‐
tes bei Wilhelm von Ockham, Problemgeschichtliche Voraussetzungen und
Bedeutung, Wiesbaden 1975.

147 Wilhelm von Ockham, Quodlibeta septem. Hg. v. Joseph C. Wey, Opera theo‐
logica: Bd. 9, St. Bonaventure 1980, VI q. 1, a. 1. Siehe auch Sigrid Müller,
Volker Leppin (Hgg.), Texte zu Theologie und Ethik. Lateinisch/Deutsch /
Wilhelm von Ockham, Stuttgart 2000.

Erstes Kapitel. Die Geburt der Neuzeit aus dem Geist des Mittelalters

92

https://doi.org/10.5771/9783495993033-75 - am 13.01.2026, 10:20:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993033-75
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Streng genommen handelt Gott immer geordnet, »quia Deus nihil
potest facere inordinate«. Allerdings wird Gottes absoluter Wille
selbst zum Maß der Ordnung. Die Vermittlungsinstanzen, die Zwei‐
tursachen, verlieren demgegenüber an Bedeutung. »Alles, was Gott
vermittels einer Wirk- oder Zielursache als Zweitursache machen
kann, kann er auch unmittelbar von sich aus machen.«148 Dadurch
kommt es zu einer Radikalisierung des unmittelbaren Handelns
Gottes am Einzelnen, die sich bereits bei Scotus zeigte. Das Ein‐
zelne steht als Einzelnes in unmittelbarer Beziehung zum Einen.
Dies betrifft die Frage nach den Naturgesetzen und der Erkenntnis
der Dinge ebenso wie die Heilsordnung. Ockhams Neuansatz sei
bezogen auf die Frage nach der Rechtfertigung des Menschen kurz
angedeutet.

Es scheint, dass durch die Verschärfung der absoluten Macht Got‐
tes die Wirkmacht der Freiheit des Menschen etwa bei der Frage des
Heils vollkommen vernichtet würde, wenn alles von der Erstursache
Gott abhängt. Doch ist der Sachverhalt komplexer und letztlich ge‐
genläufig.

Denn einerseits kann Gott in seiner unbedingten Freiheit jedem
Menschen auch ohne die vermittelnde Gnade das Heil schenken.
Gnade wird in diesem Kontext verstanden als eine mittlere Ursache
und damit als eine geschaffene Größe, die von der gratia increata,
die im Letzten Gott selbst ist, unterschieden werden muss.149 Diese
endliche Gnade, die nicht schon selbst die Vergöttlichung bewirkt,
arbeitet gemäß der von Gott gefügten Ordnung der Dinge mit der
ebenfalls endlichen Freiheit des Menschen zusammen. Sie überformt
die natürlichen Vermögen des Menschen, lenkt sie und führt sie
so zur Vollendung. Doch kann nach Ockham im Rechtfertigungsge‐
schehen eben diese geordnete Gnade ebenso entfallen wie das freie
Mitwirken des Menschen, weil Gott das Heil gemäß der potentia
absoluta durch das bloße Annehmen des Sünders als solchem un‐
mittelbar schenken kann. Die erstursächliche und absolute Gnade
Gottes, die er selbst ist, kann also direkt ohne gute Werke des Men‐
schen die Vergöttlichung des Menschen bewirken.

148 Wilhelm von Ockham, Quodlibeta, VI q. 1, a. 1.
149 Wilhelm von Ockham, Texte zu Theologie und Ethik, 73: »Also kann Gott

ihm das ewige Leben ohne eine solche Gnade, die die Voraussetzung der
Verdienstlichkeit wäre, geben.«

3. Wilhelm von Ockham (1288–1347): Eine neue Ordnung der Dinge

93

https://doi.org/10.5771/9783495993033-75 - am 13.01.2026, 10:20:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993033-75
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Andererseits erfährt gerade die endliche Freiheit des Menschen
eine Aufwertung und rückt ihrerseits fast in den Status einer Er‐
stursache. Denn wenn der rein natürliche Mensch, d.h. der Mensch
ohne Gnade, sein Möglichstes gibt, kann er ebenfalls das Heil
erlangen: »Also hat der allein aus Natürlichem bestehende Wille
[des Menschen; KR] nach Gottes absoluter Macht das Vermögen
zu einem verdienstlichen Akt.«150 Denn, wie Ockham betont, kann
nichts verdienstlich sein, wenn wir es gar nicht vermögen. Unsere
Freiheit ist also heilsrelevant. Folglich gewinnen die endlichen Ver‐
mögen des Menschen radikal an Bedeutung. Sie werden in gewissem
Sinn von der Gnade unabhängig, weil eine Gnadengabe, die das
Verdienst erst ermöglicht, nicht unserem Vermögen untersteht und
sich damit unserer Einflussnahme entzieht, nicht selbst schon als
Verdienst angerechnet werden kann. Verdienstvoll ist ein Werk »we‐
gen des frei verursachenden Willens; dann aber könnte Gott einen
solchen vom Willen gewählten Akt auch ohne eine solche Gnade
annehmen«.151 Damit besteht die Möglichkeit, dass schon das natür‐
liche Wirken den Menschen rechtfertigt – wenn Gott das will. Damit
erscheinen paradoxerweise sowohl die göttliche Freiheit als auch das
freie Wollen des Menschen als erstursächlicher Grund des Heils. So
manifestiert sich in Ockhams Rechtfertigungslehre die Dialektik der
Neuzeit.

Ockham radikalisiert die Akzeptationslehre des Duns Scotus, die
besagt, dass nicht schon das Wirken des Menschen als solches ent‐
scheidend ist, sondern die Annahme dieses Wirkens durch Gott.
Bei Ockham entfällt einerseits die vermittelnde Instanz der Gnade,
verstanden als Erstursache, welche den natürlichen Willen als Zwei‐
tursache vervollkommnet. Die Annahme des Menschen durch Gott
ist vollkommen unabhängig von dessen Werk. Doch hält Ockham
andererseits daran fest, dass gemäß der faktisch von Gott gesetzten
Ordnung der Dinge kein Mensch ohne geschaffene Gnade einen
verdienstlichen Akt auch nur wählen könnte. Diese Meinung grün‐
det auf dem Wissen der Schrift und der Tradition. Ausdrücklich
richtet sich Ockham gegen Pelagius, dem von der Tradition unter‐
stellt wird, eine Erlösung des Menschen völlig ohne göttliches Wir‐
ken für möglich gehalten zu haben. »Ich behaupte dagegen, dass ihn

150 Wilhelm von Ockham, Texte zu Theologie und Ethik, 73.
151 Wilhelm von Ockham, Texte zu Theologie und Ethik, 73.

Erstes Kapitel. Die Geburt der Neuzeit aus dem Geist des Mittelalters

94

https://doi.org/10.5771/9783495993033-75 - am 13.01.2026, 10:20:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993033-75
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


[den guten Willen des Menschen, KR] ausschließlich die absolute
Macht Gottes verdienstlich macht, indem sie ihn annimmt.«152

Maßgeblich ist, dass Gott sich unmittelbar und absolut frei dem
Einzelnen zuwendet. Weder für den Heilsweg noch für den Erkennt‐
nisweg kann sich der Mensch auf die potentia ordinata berufen.153

Wohl aber kann und soll er sich auf die potentia absoluta verlassen,
die ihrerseits niemals ungeordnet, sondern das Maß aller Ordnung
ist. Die in dieser Argumentation Ockhams angelegte logische Span‐
nung, die der Dialektik der Neuzeit entspricht, wird sich im religiö‐
sen Kontext vor allem bei Martin Luther Bahn brechen und schon
vorher bei Nikolaus von Kues erstmals explizit als disjunktive Denk‐
form reflektiert werden.

Auch bezüglich der Erkenntnis gibt es nun entscheidende Verän‐
derungen. Ockham beharrt auf der »Evidenz« der Erkenntnis. Dem
Menschen als »viator«, d.h. als Pilger auf dem Weg zu Gott, ist es
nicht möglich, theologische Wahrheit evident zu erkennen. Weder
Offenbarungswahrheiten noch die natürliche Gotteserkenntnis sind
also offenkundig. Evident ist eine Erkenntnis, wenn das Auffassen
von Satzteilen oder Ausdrücken (termini) eine bestimmte Einsicht
nach sich zieht.154 Dabei richtet sich diese Einsicht nicht so sehr
auf wissenschaftliche Erkenntnis, die in der notwendigen Verknüp‐
fung von Termini besteht, sondern auf kontingente Sachverhalte.
Hier zeigt sich wie schon bei Duns Scotus ebenfalls die neuartige
Wirksamkeit Gottes im kontingenten Einzelnen. Der empirische

152 Wilhelm von Ockham, Texte zu Theologie und Ethik, 75.
153 Vgl. dazu Blumenberg, Die Legitimität der Neuzeit, 110f. Blumenberg sieht

hier einen Willkürgott am Werk. Er übersieht dabei, dass es sich um keinen
göttlichen Absolutismus handelt, sondern dass die Absolutheit Gottes zur Un‐
mittelbarkeit seines Wirkens und seiner Gegenwart im Individuum führt und
dass menschliches Individuum und göttliche Freiheit dadurch in eine neue
Unmittelbarkeit kommen, die letztlich auch zum Durchbruch der Freiheit im
Wesen des Menschen führen wird.

154 Wilhelm von Ockham, Opera theologica, I, 5–6 (zit. n. Imbach, 115): »Ich
sage, dass eine evidente Erkenntnis eine Erkenntnis eines wahren Verknüpften
(complexus) ist, welche durch die unverknüpfte Erkenntnis der Termini unmit‐
telbar oder mittelbar verursacht werden kann. [...] Wenn die unverknüpfte
Erkenntnis gewisser Termini [...] in jeglichem Intellekt, der diese Erkenntnis
besitzt ausreicht, [...] um mittelbar oder unmittelbar die Erkenntnis des Ver‐
knüpften zu erzeugen, dann wird dies Verknüpfte evident genannt.«

3. Wilhelm von Ockham (1288–1347): Eine neue Ordnung der Dinge

95

https://doi.org/10.5771/9783495993033-75 - am 13.01.2026, 10:20:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993033-75
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Sachverhalt gewinnt eine neue Bedeutung, denn die Evidenz muss
im Einzelnen geklärt werden.

Genauer betrachtet kann eine Einsicht auf zwei Weisen gewonnen
werden: entweder intuitiv oder abstraktiv. Eine abstraktive Erkennt‐
nis kann sich gleichermaßen auf Existierendes und Nichtexistieren‐
des beziehen, denn sie ist unabhängig von der äußeren Realität
und bezieht sich auf »abgezogene« – abstrakte – termini. Begriffe
und überhaupt sprachliche Ausdrücke rücken in das Zentrum der
Wissensentfaltung. Die abstrakte Denkart hat ihren Anhalt an der
Natur oder Washeit (quidditas) der Sache. Verschiedene sprachlich
gefasste gedankliche Sinngehalte werde untereinander verbunden.
Damit steht das Denken nur in einer äußeren, quasi nur durch
das Denken postulierten Beziehung zum objektiven Gegenstand des
Wissens. Die Abstraktion bleibt demzufolge wesentlich innerlich
oder subjektiv.

Die intuitive Erkenntnis dagegen berührt den Gegenstand in
seiner faktischen Wirklichkeit. Die Sache muss außen gegenwärtig
(praesens) und da sein (existens).155 Bei der Intuition bedarf es keiner
inneren Repräsentation, weil der Gegenstand für sich steht und die
Erkenntnis zu ihm eine unmittelbare Beziehung – »relatio actualis
et realis« – unterhält. Dadurch wird empirische Erkenntnis massiv
aufgewertet, sodass das Kontingente und Einzelne die letzte Grund‐
lage des Wissens bildet und nicht das Notwendige und Allgemeine.
Durch die Unterscheidung von abstrakter und intuitiver Erkenntnis,
vor allem aber durch das Konzept der Intuition leistet Ockham
eine gewisse Vorarbeit für die neuzeitliche Bewusstseinsphilosophie.
Die Diastase zwischen erkennendem Subjekt und erkanntem Objekt
zeichnet sich ab,156 wobei Begriffe mehr als gedankliche Konstruk‐
tionen des Subjekts, denn als platonische Ideen aufgefasst werden.
Während die Ideen Platons der Unterscheidung von subjektivem
Denken und objektivem Gegenstand vorausgingen, trennen sich

155 Wilhelm von Ockham, Quodlibeta, q. 6.
156 Habermas, Auch eine Geschichte der Philosophie, Bd. 1,824: »Das eigentlich

Interessante an dieser Auseinandersetzung ist die mentalistische Wende, die
sich darin vorbereitet: Ockham verwandelt den ontologischen Dualismus von
Geist und Materie in das epistemologische Verhältnis des erkennenden Sub‐
jekts zur Welt der Objekte. Bei Ockham zeichnet sich bereits die Tendenz ab,
die sich erst im 17. Jahrhundert durchsetzen wird.«

Erstes Kapitel. Die Geburt der Neuzeit aus dem Geist des Mittelalters

96

https://doi.org/10.5771/9783495993033-75 - am 13.01.2026, 10:20:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993033-75
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


nun im Nominalismus die Bezeichnungen (nomina) durch das Sub‐
jekt von der gedachten oder empirischen Sache.

Zunächst besagt aber die nominalistische Wende allerdings, dass
die eigentliche Sache des Denkens in den äußeren Dingen besteht
bzw. die sinnlichen Gegenstände die eigentliche Sache sind, während
die Allgemeinbegriffe, die Wesensbegriffe, lediglich als »voces«, »si‐
gna« oder eben »Namen« für die Sache verstanden werden, die
diese repräsentieren. Begriffe stehen nun gerade nicht mehr für den
quasi göttlichen Geist, der das wahre Sein der Dinge gewährt, dem
gegenüber die durch die Materie individuierten Einzeldinge nur
»Schatten« sind, denen das Nichtige der Materie eingeschrieben ist,
wie dies etwa noch im Thomismus der Fall war. Alles Wirkliche ist
jetzt individuell, das Allgemeine hingegen hat keine eigene Wirklich‐
keit. Damit wird das platonisch-aristotelische Erkenntnisgefüge vom
Kopf auf die Füße gestellt. »Es ist unmöglich, dass ein extramentales
Ding ein universales sei [...], wie es unmöglich ist, dass ein Mensch
dem Denken oder dem Sein nach ein Esel sei.«157 Die Zeichen und
Begriffe sind willkürlich. Sie bilden die Wirklichkeit nicht ab, son‐
dern sind reine Konvention. Gerade der Mediävist und Philosoph
Umberto Eco war sich der Verbindung des Nominalismus mit der
Postmoderne durchaus bewusst. Literarisch aufgearbeitet hat er dies
in seinem Roman »Der Name der Rose«, der mit den Worten endet:
pristina rosa stat nomine, nomina nuda tenemus.158

Ockham übernimmt die von Duns Scotus postulierte Univozität
des Seinsbegriffs. Doch führt sie nun im Kontext des Nominalismus
zu einer Schwächung der Gotteserkenntnis im bisher üblichen Sinn.
Doch bedeutete dies weder eine Abkehr vom metaphysischen Erken‐
nen noch von der Christlichkeit des Wissens. Nach Ockham kann
von Gott und von der Schöpfung una voce, also unter Verwendung
desselben Allgemeinbegriffs von Sein gesprochen werden. Die Un‐
endlichkeit des Seins Gottes impliziert eben keinen überwiegend
differenten, eben nur analog zu fassenden Seinsbegriff. Göttliches
und menschliches Sein rücken insofern näher zusammen. Doch
ist die univok zu verwendende Universalie »Sein« ihrerseits nur
eine vox bzw. ein nomen, wodurch sich eine neue Kluft zwischen

157 Wilhelm von Ockham, Scriptum in librum primum sententiarum ordination.
Distinctiones 2 – 3, Opera theologica: Bd. 2, St. Bonaventure 1970, d. 2, q. 7.

158 Umberto Eco, Der Name der Rose, München 2012.

3. Wilhelm von Ockham (1288–1347): Eine neue Ordnung der Dinge

97

https://doi.org/10.5771/9783495993033-75 - am 13.01.2026, 10:20:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993033-75
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Gott und Mensch nun bezogen auf die Erkenntnis auftut. Univoke
Erkenntnis stiftet eben eine Gemeinsamkeit des Namens und keine
der Sache.159 Dadurch, dass es sich beim nominalen Prädikat »Sein«
um eine intramentale Größe und keine extramentale Wirklichkeit
handelt, wird das Dasein Gottes objektiv – in re – schwerer zu
erkennen.160 Doch stellt diese Schwierigkeit dann die neuzeitliche
Metaphysik vor eine epochal neue Aufgabe. Es gilt fortan, die Wahr‐
heit des Seins zunächst »in uns« oder subjektiv zu denken. Dies
ist ein weiterer Schritt in der Verlagerung des Gottesgedankens »in
uns«, die sich bereits in der Mystik abzeichnete. Das Verhältnis von
subjektiver und objektiver Erkenntnis wird neu zu bestimmen sein.
Zunächst wird hier tatsächlich die Metaphysik der zweiten Epoche
aufgelöst, die vom in der Schöpfung mittelbar und in der Offen‐
barung unmittelbar gegebenem »Gott unter uns« ausgeht.161 Doch
wird eine neue, christliche Metaphysik unter dem Vorzeichen der
absoluten Freiheit des Geistes überhaupt erst notwendig gemacht,
die ihre eigene Gewissheit der Gotteserkenntnis finden wird. Dafür
ist die Gegenwart des univoken Seins Gottes in uns eine wichtige
Voraussetzung, auch wenn im Nominalismus dieses Sein zunächst
nur durch die menschliche Sprache bezeichnet wird, verweist das
Zeichen doch auch auf die Sache. Und die Sache selbst ist in jedem
Einzelnen präsent.

Bereits bei Ockham stellt sich die Frage nach der Gewissheit des
Gewussten. Die unbedingte Freiheit und absolute Allmacht Gottes
lassen jede Erkenntnis als vorläufig erscheinen, auch die empirische,
denn auch die empirische Welt und die empirische Erkenntnis blei‐

159 Vgl. Habermas, Auch eine Geschichte der Philosophie, Bd. 1,811.
160 Wilhelm von Ockham, »[W]enn also das göttliche Wesen in sich erkannt wird,

wird es von uns entweder intuitiv oder abstraktiv erkannt. Nun aber offenkun‐
dig nicht intuitiv, weil dies die beseligende Erkenntnis ist, die uns aufgrund
der rein natürlichen Gegebenheiten [ex puris naturalibus] nicht möglich ist.
Aber auch nicht abstraktiv, weil [...] keine Sache von uns abstraktiv in sich
aufgrund der rein natürlichen Gegebenheiten erkannt werden kann, wenn sie
nicht vorher intuitiv [das heißt durch Wahrnehmung] erkannt wird« (zit. n.
Habermas, Auch eine Geschichte der Philosophie, Bd. 1,808).

161 Hier ist Habermas zu widersprechen, wenn er von der »Ablösung vom meta‐
physischen Realismus« spricht. Habermas, Auch eine Geschichte der Philoso‐
phie, Bd. 1,821. Die Ablösung vollzieht sich bei Ockham nicht von Metaphysik
als solcher, sondern von einer bestimmten Metaphysik, nämlich derjenigen der
Patristik und Scholastik.

Erstes Kapitel. Die Geburt der Neuzeit aus dem Geist des Mittelalters

98

https://doi.org/10.5771/9783495993033-75 - am 13.01.2026, 10:20:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993033-75
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


ben in jedem Moment von der potentia absoluta abhängig. Die Er‐
schütterung der Grundlagen der Erkenntnis wird die neuzeitliche
Philosophie dazu drängen, ein neues fundamentum inconcussum
zu suchen. Nach den Schnitten, die der mit dem Nominalismus ver‐
traute Martin Luther setzt, wird René Descartes dieses Fundament
suchen und finden. Der Ort der Gewissheit ist dann aber das Indi‐
viduum. Der Einzelne wird zum Ausgangspunkt der neuzeitlichen
Rekonstruktion von Wissen und Gewissheit. Es ist zu erinnern, dass
bereits in der zweiten Epoche der Metaphysik das Wissen und die
Gewissheit ihren letzten Halt nicht wie in der griechischen Antike
in der Einsicht der an und für sich wirklichen und wirksamen Ideen
oder Substanzen fanden. Bei Aristoteles konnte das menschliche
Individuum unter Relativierung der eigenen Relativität bis zur parti‐
ellen Identität mit der höchsten Substanz aufsteigen. Dies ist seit der
Rezeption christlicher Offenbarungswahrheit im Neuplatonismus
nicht mehr möglich, weil kein Mensch zur Anwesenheit bei Gott
gelangen kann. Der göttliche Grund war hier bereits different von al‐
lem menschlichen Wissen, das Gott nur spekulativ erkennen konnte,
gemäß einer hypothetisch denkenden Vernunft. Diese Vernunft un‐
terstellt sich dem göttlichen Wissen, das in Jesus von Nazaret den
Menschen geoffenbart wird. Dieses hypothetische Band zwischen
Schöpfer und Geschöpf, das seinen Halt einerseits im Gefüge der
Natur und andererseits in der Offenbarung fand, ist bei Ockham
nun zerschnitten. Die Unterstellung einer gottgegebenen Ordnung
in allen Dingen verblasst, denn die Idealität und Substanzialität
der ersten Ursache (Gott) spiegelt sich nicht mehr in der Idealität
und Substanzialität der Wirkung wider, vielmehr zeichnet sich die
Disjunktion von Ursache und Wirkung ab.

Bei Thomas befanden sich die »scientia Dei« und die »scientia
humana« in einem spekulativen Grundverhältnis – gemäß dem
subtilen Gefüge von Über- und Unterordnung. Menschliche Wissen‐
schaft war göttlicher Wissenschaft untergeordnet, und zugleich wa‐
ren beide die Extreme eines Vernunftschlusses, der seine Mitte in der
»revelatio« fand. Unter den Erkenntnisbedingungen des auf Singula‐
ritäten ausgerichteten Nominalismus jedoch darf eine Wissenschaft
nicht einer nicht begrifflich evidenten Wahrheit untergeordnet wer‐
den. Denn das Wissen Gottes und der Seligen sind uns per se ver‐

3. Wilhelm von Ockham (1288–1347): Eine neue Ordnung der Dinge

99

https://doi.org/10.5771/9783495993033-75 - am 13.01.2026, 10:20:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993033-75
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


borgen. Sie können weder intuitiv noch abstraktiv erfasst werden.162

Doch auch das vermittelnde Offenbarungswissen ist nicht evident.
Das evidente Wissen muss aus dem unmittelbaren Sehen oder Einse‐
hen der Sache hervorgehen – ex videre. Die bloße Mitteilung eines
Gewussten leistet dies nicht. Das unmittelbare Sehen des Zeugen
kann nicht auf einen Hörer der bezeugten Botschaft übertragen
werden. Entsprechend kommt der Empfänger der Botschaft nicht zu
einem Wissen im Sinne der Evidenz, weil das Mitgeteilte als solches
nicht wissenschaftlich nachvollziehbar wird. Es zeichnet sich hier
die Notwendigkeit eines absoluten Glaubens ab, der keine Stütze
mehr in der ihm untergeordneten spekulativen Philosophie findet.
Im Übergang vom hypothetischen zum disjunktiven Wissensgefüge
vertieft sich zunächst die Kluft zwischen göttlichem und menschli‐
chem Wissen – auch da, wo sich Gott dem Menschen mitteilt, in
der Offenbarung. Entweder bleibt das Mitgeteilte göttlich und ist
nicht verständlich oder es ist verständlich, dann aber nicht göttlich.
Demzufolge kann Offenbarungswissen nicht die Basis einer philoso‐
phischen Erkenntnis sein.

»Es ist leeres Geschwätz, wenn man sagt: Ich weiß gewisse Schlusssätze,
weil Du die Prinzipien weißt, denen ich Glauben schenke, weil du
sie mir sagst. Und desgleichen ist es kindisch zu sagen: Ich weiß die
Schlusssätze der Theologie, weil Gott die Prinzipien weiß, denen ich
glaube, weil er sie offenbart.«163

Glaube beginnt sich aus seiner Verbindung mit dem philosophi‐
schen Wissen zu lösen und wird, wie gesagt, ab-solut. Dem Glau‐
benswissen – auch demjenigen der Theologie – fehlt nach Ockham
die innere Notwendigkeit und allgemeine Plausibilität. Offenbarung
beruht einzig auf der Autorität Gottes, die unter der Perspektive
der potentia Dei absoluta noch einmal massiv radikalisiert wird. Die
Philosophie darf eine derartige Autorität aber nicht anerkennen. Die
Theologie, die sich dieser Autorität dennoch unterwirft, ist folglich
keine Wissenschaft mehr. Dazu formuliert Ockham: »Jener Habitus,
der uneingeschränkt auf Autorität beruht, ist keine wissenschaftliche

162 Siehe hier weiter oben.
163 Wilhelm von Ockham, Scriptum in librum primum sententiarum ordination.

Prologus et distinctio prima, Hg. v. Gedes Gal, Opera theologica: Bd. 1, St.
Bonaventure 1967, 199; Ders., Texte zur Theorie der Erkenntnis und der Wis‐
senschaft. Hg., übers. u. kommentiert v. Ruedi Imbach, Stuttgart 1984, 124.

Erstes Kapitel. Die Geburt der Neuzeit aus dem Geist des Mittelalters

100

https://doi.org/10.5771/9783495993033-75 - am 13.01.2026, 10:20:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993033-75
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Erkenntnis im strengen Sinne; um einen solchen aber handelt es
sich bei der Theologie.«164

Diese Einsicht hat weitreichende Folgen. Es ist wahr, dass Theo‐
logie als Wissenschaft im klassischen Sinn nur von geglaubtem Of‐
fenbarungswissen und nicht wie die Philosophie von offenkundig
gewussten Prinzipien ausgehen kann. Im patristisch-scholastischen
Kontext genügte es, die »sacra doctrina« als ein widerspruchsfrei‐
es System von Begriffen zu entfalten. Bei Ockham gilt dies in ein‐
geschränktem Maße auch noch, wenngleich hier eindeutig »die
Weichen in Richtung eines fideistischen Glaubensverständnisses«
gestellt werden.165 Doch darf an dieser Stelle nicht übersehen wer‐
den, dass gerade im Protestantismus, wo sich Glaube und Vernunft
radikal trennen, der Raum für eine erneuerte Metaphysik geschaffen
wird, die ihrerseits nicht nur die Grenzen zwischen Glauben und
Wissen epochal neu bestimmen, sondern sich selbst in neuer Wei‐
se der Offenbarung annehmen wird. Deshalb ist es zwar richtig,
bei Ockham einen kontinuierlichen »Rückzug« wissenschaftlicher
Erkenntnis aus dem Feld des Offenbarungswissens und damit ver‐
bunden eine Begrenzung der Leistungsfähigkeit der natürlichen Ver‐
nunft festzustellen,166 doch ist zugleich der innovative Charakter
zu bemerken, der die neuzeitliche Beziehung von Glauben und
Wissen, wie sie sich im Deutschen Idealismus vollendet, überhaupt
erst ermöglicht. Der Rückzug der Philosophie von ihrer Stellung
als Dienerin der Theologie ermöglicht ihr, ausgehend vom Prinzip
des Gottes in uns autonom zu werden. Die autonome Vernunft der
Neuzeit kann sich dann aber auf der Basis des disjunktiven Grund‐
verhältnisses der Offenbarung erneut zuwenden und dieser ein Ob‐
dach geben, wenn der bloße Verstand der Aufklärung die Religion
bedrängt. Insofern wird Hegel im Hinblick auf sein eigenes philoso‐
phisches Konzept davon sprechen, dass die Religion die »Flucht in
den Begriff« angetreten hat. Und es ist nicht zwingend anzunehmen,
dass die flüchtige Religion in der philosophischen Wissenschaft eine
schlechte Unterkunft gefunden hat.

Von Wilhelm von Ockham bleibt bis heute Maßgebliches zu ler‐
nen. Jürgen Habermas verweist ausführlich darauf, dass Ockhams

164 Ockham, I Sent. prol. q. 7; Ockham, Texte zur Theologie und Ethik, 41.
165 Vgl. Habermas, Auch eine Geschichte der Philosophie, Bd. 1,809.
166 Habermas, Auch eine Geschichte der Philosophie, Bd. 1,809.

3. Wilhelm von Ockham (1288–1347): Eine neue Ordnung der Dinge

101

https://doi.org/10.5771/9783495993033-75 - am 13.01.2026, 10:20:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993033-75
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


politische Philosophie eine »Schrittmacherfunktion«167 für die Ent‐
wicklung des neuzeitlichen Vernunftrechts hat. Dieses löst sich zwar
von der christlichen Offenbarung und wird autonom, bleibt dieser
aber aus der Distanz verbunden. Diese Verbindung ist möglich, weil
auch das Evangelium selbst nach Ockham unter dem Maßstab der
Freiheit zu betrachten ist. Die christliche Offenbarung besteht auch
in dem Wissen, »dass keiner irgendeines Menschen Höriger sein
darf«.168 Ockham leistet nicht nur Vorarbeit für ein neuzeitliches
Verhältnis von Kirche und Staat, sondern gibt diesem eine neue
Begründung aus »evangelischer Freiheit«. Die Verlagerung des Au‐
genmerks auf die Gemeinschaft von göttlicher und menschlicher
Freiheit, schöpferischer und geschaffener Vernunft könnte auch für
die katholische Kirche, die ja besonders in mittelalterlichen Struk‐
turen verhaftet ist, ein neues, freiheitliches Fundament für das ei‐
gene institutionelle Gefüge legen. Bereits Ockham relativiert die
monarchische Verfassung der Kirche.169 Er favorisiert eine konziliare
Verfassung der Kirche, hält Mehrheitsentscheidungen für relevant
und arbeitet Prozeduren der Wahrheitsfindung aus.170 Damit könnte
gerade Ockham zum Stichwortgeber in den Diskussionen über den
synodalen Weg der katholischen Kirche werden.

4. Martin Luther (1483–1546): Entweder Theologie oder
Philosophie171

Martin Luther prägt die Geschichte der Philosophie nicht unmittel‐
bar, jedoch ist sein mittelbarer Einfluss auf die Entwicklung des
neuzeitlichen Denkens und mithin auch der Philosophie kaum zu

167 Habermas, Auch eine Geschichte der Philosophie, Bd. 1,839.
168 Wilhelm von Ockham, Texte zur politischen Theorie. Exzerpte aus dem Dialo‐

gus, Ausgew., übers. u. hg. v. Jürgen Miethke, Stuttgart 1995, 85. Vgl. Habermas,
Auch eine Geschichte der Philosophie, Bd. 1,843.

169 Ockham, Texte zur politischen Theorie, 116.
170 Habermas, Auch eine Geschichte der Philosophie, Bd. 1,847 und Ockham,

Texte zur politischen Theorie, 181 und 183.
171 Als einführende Literatur siehe: Volker Leppin u. a. (Hgg.), Das Luther-Lexi‐

kon, Regensburg 2014; Albrecht Beutel (Hg.), Luther Handbuch, Tübingen
2017; Otto H. Pesch, und Volker Leppin, Hinführung zu Luther, Ostfildern
2017.

Erstes Kapitel. Die Geburt der Neuzeit aus dem Geist des Mittelalters

102

https://doi.org/10.5771/9783495993033-75 - am 13.01.2026, 10:20:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993033-75
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


überschätzen. Luther selbst ist Teil der epochalen Innovationsbewe‐
gung. Er ist selbst von der Deutschen Mystik, dem Nominalismus
und dem Humanismus geprägt. Er wirkt in einem Umfeld religiöser
Erneuerung. Ich erinnere an den Konziliarismus des 15. Jahrhun‐
derts, der eine synodale Verfassung für die Kirche anstrebte, die re‐
ligiösen Revolutionäre John Wyclif (1330–1384) und Jan Hus (1369–
1415) sowie das Wirken des Humanisten Erasmus von Rotterdam
(ca. 1466–1536). Doch auch an die Entdeckung Amerikas durch
Christoph Columbus (1492) sowie an technische und künstlerische
Erneuerungen ist zu denken – exemplarisch sei auf Leonardo da
Vinci (1452–1519) verwiesen. Nicht zuletzt befanden sich die Gesell‐
schaften Europas in einem wirtschaftlichen Umbruchsprozess. Nicht
nur in den Städten Norditaliens entwickelte sich ein selbstbewuss‐
tes Bürgertum, das neue Rechte politischer Partizipation forderte.172

Luthers Wirken folgt einerseits vorhergehenden Entwicklungen in
der epochalen Umwälzung vom Mittelalter zur Neuzeit, andererseits
aber ist es selbst Trigger für Innovationsschübe in Religion, – siehe
die Ausbildung des reformatorischen Christentums –, in Politik,
– es ist auf das Entstehen der konfessionellen Nationalstaaten zu
verweisen –, in Kultur – man denke an die neue Bedeutung der
Volkssprache in Religion, Dichtung und Gesellschaft –, aber auch
in Ökonomie – hier wäre an das protestantische Berufsethos und
an den »Geist des Kapitalismus« (Max Weber) zu denken.173 Eine
der für die Neuzeit entscheidenden Dynamiken entwickelt sich im
Gefolge des französischen Reformators Johannes Calvin.174 Aus dem
reformierten Christentum werden die entscheidenden Impulse für
die Ausbildung der neuzeitlichen Demokratie hervorgehen.175 Die
basisdemokratischen Strukturen der calvinistischen Gemeinden, die
jeder Form von klerikaler Hierarchie gegenüber skeptisch sind, be‐
einflussen die politischen Strukturen in der Schweiz, in den Nieder‐

172 Zu Recht spricht Jürgen Habermas davon, dass »Luthers Gedanken zündende
Funken in einer weltweit gärenden Situation gewesen sind«, Habermas, Auch
eine Geschichte der Philosophie, Bd. 2,9.

173 Hierzu immer noch interessant: Ernst Troeltsch, Die Soziallehren der christli‐
chen Kirchen und Gruppen, Gesammelte Schriften: Bd. 1, Darmstadt 2016,
512–605, bes. 594–605.

174 Siehe Troeltsch, Die Soziallehren, 607–612.
175 Siehe Troeltsch, Die Soziallehren, 762–772 und 790–794.

4. Martin Luther (1483–1546): Entweder Theologie oder Philosophie

103

https://doi.org/10.5771/9783495993033-75 - am 13.01.2026, 10:20:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993033-75
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


landen und in England.176 Vor allem aber die Vereinigten Staaten von
Amerika sind als erstes demokratisches Gemeinwesen der Neuzeit
ohne den Einfluss des reformierten Christentums nicht denkbar.
Nicht zuletzt ist hier an Jean-Jacques Rousseau zu erinnern. Der
als Calvinist erzogene Rousseau wird nicht nur zum Stichwortgeber
für die Französische Revolution, sondern auch für die neuzeitliche
Philosophie, ist doch Kants Metaphysik der Freiheit ohne Rousseau
nicht denkbar.

Was die Entwicklung der neuzeitlichen Philosophie angeht, blei‐
ben die Weichenstellungen Luthers maßgeblich.177 Es wird im Fol‐
genden darum gehen, seine radikal neue Bestimmung von Vernunft
und Freiheit in den Blick zu nehmen. Zwei oberflächliche Beobach‐
tungen mögen zunächst die immense Bedeutung Luthers für die
Geschichte des Denkens hervorheben: Die Philosophie der Neuzeit
wird sich mit wenigen Ausnahmen (Descartes, Spinoza, Pascal u.a.)
innerhalb des Protestantismus abspielen. Und das neuzeitliche Frei‐
heitsverständnis wird sich immer wieder auf die revolutionäre Tat
des Reformators zurückführen. So ist Hegel der Überzeugung, dass
die Reformation die Voraussetzung für die Revolution gewesen sei –
ohne die religiöse Erneuerung keine politische Wende zur Freiheit.
Der Einfluss der Reformation auf die neuzeitliche Philosophie ist
umso erstaunlicher, als Martin Luther der philosophischen Vernunft
jede Rolle bei der Deutung Offenbarung und der Ausbildung heilsre‐
levanter Wahrheit ebenso abspricht, wie der menschlichen Freiheit
im Rechtfertigungsgeschehen.

Zunächst könnte man bemerken, dass philosophisch betrachtet
die Theologie Luthers im Vergleich mit der Differenziertheit und
argumentativen Kraft der Hoch- und Spätscholastik einen Verfall
darstellt.178 Ein eigentlicher Fortschritt bezüglich der Qualität logi‐
scher Argumentation ist hier nicht festzustellen. Luther löst sich viel‐
mehr vom intellektuellen Programm der patristisch-scholastischen
Epoche, das seit Justin dem Märtyrer und spätestens seit Augustinus

176 Dazu Troeltsch, Die Soziallehren, 733–772.
177 Siehe Hans-Christoph Askani und Michel Grandjean (Hgg.), Luther und die

Philosophie. Streit ohne Ende?, Tübingen 2021.
178 Wohlwollend spricht Habermas von einer »in gewisser Weise reduzierte[n]

Gestalt, die die Theologie bei Luther annimmt«, Habermas, Auch eine Ge‐
schichte der Philosophie, Bd. 2,12.

Erstes Kapitel. Die Geburt der Neuzeit aus dem Geist des Mittelalters

104

https://doi.org/10.5771/9783495993033-75 - am 13.01.2026, 10:20:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993033-75
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


die christliche Theologie auszeichnet. Anselm von Canterbury hat‐
te diese hypothetische Relation von Glauben und Wissen auf den
Begriff gebracht: fides quaerens intellectum. Die Philosophie ist hier‐
bei der Theologie unterstellt. Wenn Glaube, dann Einsicht. Wenn
Einsicht, dann vertiefter Glaube. Vernunft und Glaube verhalten sich
zueinander wie Natur und Gnade. Die erstere wird durch die letztere
vervollkommnet. Ohne Vernunft ist der Glaube ebenso wenig zu
haben, wie die Gnade ohne die ihr zugrunde liegende Natur. Auch
bezogen auf die Freiheit gelten dieselben hypothetischen Verhältnis‐
se: Wenn Gnade, dann Freiheit. Ohne Zweitursache Freiheit gibt
es auch keine Erlösung des Menschen. Luther dagegen entlässt die
Vernunft aus ihrer Dienstbarkeit für den Glauben, wie er auch die
Freiheit von ihrem zweitursächlichen Mitwirken am Heil entlässt.179

Damit treibt er den Übergang von der hypothetischen zur disjunkti‐
ven Relation maßgeblich voran.180

Wie die zweite Epoche sich von den kategorialen Aussagen der
griechischen Philosophie über Gott löst, so löst sich die dritte Epo‐
che von den hypothetischen Annahmen der mittelalterlichen Theo‐
logie. Dabei beginnt Luther den Sachgehalt des Glaubens disjunktiv
zu entfalten. Für diese Arbeit ist die alte Philosophie unbrauchbar.
Die aus dem Glaubensgeschehen zunächst ausgeschlossene Philoso‐
phie wird sich im Bewusstsein und Selbstbewusstsein ein neues
Prinzip – die Freiheit in absoluter Bedeutung – suchen und sich
dann von diesem Standpunkt aus erneut der Religion – jetzt aber
selbstbewusst – annähern. Wie wir bei Kant sehen werden, wird
der Glaube nicht vom Wissen entkoppelt, wohl aber trägt nun die
»Magd« Philosophie der »Königin« Theologie das Licht der Aufklä‐
rung voraus, und nicht mehr die Schleppe hinterher.181

179 Boeder, Topologie der Metaphysik, 370.
180 Habermas deutet diesen epochalen Umbruch jedoch in ganz eigener Art. Der

wesentliche Beitrag Luthers in der Verhältnisbestimmung von Philosophie und
Vernunft bestehe darin, dass Luther »den performativen Eigensinn christlicher
Glaubenswahrheiten vor deren theoretischer Vergegenständlichung in meta‐
physischen Grundbegriffen retten« wolle. Habermas, Auch eine Geschichte
der Philosophie, Bd. 2,12. Luther gehe es nicht mehr darum, den »propositio‐
nalen Gehalt« des Glaubens reflexiv zu klären. Vielmehr ziele er darauf, den
»methodischen Vorrang des performativen Sinns« zu Bewusstsein zu bringen
(Bd. 2,13). Doch ist hier zu fragen, ob der Gegensatz Propositionalität vs. Per‐
formativität wirklich dafür geeignet ist, die Innovation Luthers zu beschreiben.

4. Martin Luther (1483–1546): Entweder Theologie oder Philosophie

105

https://doi.org/10.5771/9783495993033-75 - am 13.01.2026, 10:20:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993033-75
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Bereits in seiner frühen »Disputation gegen die scholastische
Theologie« stellt Luther fest, dass es keine »Logik des Glaubens«
gebe (Nr. 48; WA 1,227; StA 1,170).182 Denn keine syllogistische Form
sei stichhaltig bei Aussagen über die göttlichen Dinge (Nr. 49). Kon‐
kret richtet sich Luther hier gegen Pierre d’Ailly und damit gegen
die ockhamistische Tradition. Klar unterscheidet Luther Glaube und
Wissen. Würde man in göttlichen Dingen mit logischen Schlüssen
vorankommen, dann würde etwa der Glaubensartikel von der Trini‐
tät gewusst und nicht mehr geglaubt (Nr. 51). Dies ist nun tatsächlich
eine andere Definition des Glaubens als diejenige von Augustinus,
die noch Thomas festhält: cum assensione cogitare. Das Wissen (sci‐
re), von dem bei Luther die Rede ist, ist nicht mehr das spekulative
Wissen von Augustin und Thomas, in dem sich die göttliche Ratio‐
nalität – spekulativ – widerspiegelt. Dieses war mit platonischem
bzw. aristotelischem Denken kompatibel. Anders jetzt: »Der ganze
Aristoteles verhält sich zur Theologie wie die Finsternis zum Licht.
Gegen die Scholastiker« (Nr. 52). Doch nicht nur Aristoteles wird
von Luther geächtet, sondern auch die neuplatonische Philosophie
wie z.B. Porphyrios (Nr. 54). Diese philosophiefeindliche Linie zieht
sich im Werk des Reformators durch von den frühen Schriften bis
hin zu seinem Hauptwerk »De servo arbitrio« und darüber hinaus,
wenn der davon spricht, dass der Teufel mit seiner »Pest aus der
Philosophie« die Schrift zu etwas Verachtenswertem mache (WA
18,606).

Martin Luther unterscheidet die natürliche Theologie, die er
theologia gloriae nennt von der Offenbarungstheologie, die er als
theologiae crucis bezeichnet. In der Patristik und Scholastik wurde
Röm 1,20 als die in der Bibel geoffenbarte Legitimation der philoso‐
phischen Vernunfterkenntnis in Sachen Theologie gedeutet: »Das
Unsichtbare Gottes konnte von den Geschöpfen der Welt durch
das, was gemacht wurde, als intelligibel eingesehen werden, auch

181 Immanuel Kant, Streit der Fakultäten, Berlin 1907, (AA VII), 1–116, 28.
182 Luther wird im Folgenden zitiert nach der von Hans-Ulrich Delius herausge‐

gebenen fünfbändigen Studienausgabe (Berlin 1979) sowie soweit vorhanden
nach der Lateinisch-deutsche Studienausgabe. Unter Mitarbeit von Michael
Beyer, hg. und eingeleitet von Wilfried Härle, 3 Bde. Leipzig 2016. Dabei wird
auch die Seitenzahl der Weimarerausgabe (WA) angegeben.

Erstes Kapitel. Die Geburt der Neuzeit aus dem Geist des Mittelalters

106

https://doi.org/10.5771/9783495993033-75 - am 13.01.2026, 10:20:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993033-75
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


seine ewige Macht und Gottheit, so dass sie unentschuldbar sind«.183

Dagegen schießt nun Luther in seiner »Heidelberger Disputation.«
Würdig und weise mache nur eine Theologie, die sich dem »Sichtba‐
ren Gottes« zuwendet. Sichtbar an Gott aber ist nur das Kreuz. Das
Kreuz ist zugleich der extreme Gegensatz zu Gott in seiner Herrlich‐
keit. Luther spricht hier von der »Rückseite« (posteriora) Gottes.
Nun kommt es darauf an, darin die disjunktive Figur zu sehen.
Im Nichtgöttlichen gilt es, Gott zu erkennen, und in der Widerver‐
nunft die Vernunft Gottes. Diese Paradoxie entspricht der Paradoxie
des Kreuzes. Die darin liegende ganz andere Vernunft Gottes wird
im Glauben erkannt. Das bloß menschliche Wissen steht dazu im
radikalen Widerspruch. Nur die reine Offenbarung und der reine
Glaube können hier vermitteln, nicht aber vernünftiges Wissen. Ent‐
weder Glaube oder Wissen, entweder Offenbarung oder Vernunft.
Diese ausschließende Disjunktion erscheint zunächst als radikale
Negation aller Vernunft und allen Wissens in Glaubensdingen. Doch
bleibt auch die theologia crucis propositional gefasste Theo-Logie.184

Entsprechend erklärt der Reformator vor dem Reichstag, dass er nur
durch die Schrift und gute Argumente überzeugt werden könnte.
So wird der neuzeitlichen Religiosität eine dialektische Logik in
Bezug auf ihre Verhältnisbestimmung von Glauben und Vernunft
eingeschrieben. Freilich wird es gerade im Protestantismus immer
wieder radikale Ausprägungen geben, die fideistisch fromm bleiben,
denen dann Formen gegenüberstehen, die eine neuartige Rationali‐
tät entfalten.185 In jedem Fall bereitet bei Luther die Negation des
natürlichen Wissens ein Wissen vor, das eben nicht mehr natürlich,
sondern göttlich ist. Die Disjunktion impliziert eine Spannungsein‐
heit von göttlichem und menschlichem Wissen, die gerade keine
reine Trennung ist. Glaube und Wissen befinden sich in einer Ge‐
meinschaft. Göttliches und menschliches Wissen sind dann nicht
mehr nur hypothetisch als Ursache und Wirkung aufeinander bezo‐
gen, sondern das negierte natürliche Wissen wird sich als seinerseits

183 Röm 1,20: »[…] invisibilia enim ipsius a creatura mundi per ea quae facta
sunt intellecta conspiciuntur, sempiterna quoque eius virtus et divinitas, ut
sint inexcusabiles.« Entscheidend für das mittelalterliche Verständnis ist die
Formulierung »intellecta conspiciuntur«. Das Unsichtbare Gottes wird als Ver‐
nünftiges betrachtet. Dies ist der Grundsatz aller spekulativer Vernunft.

184 Vgl. Habermas, Auch eine Geschichte der Philosophie, Bd. 2,34 und 37.
185 Siehe dazu Troeltsch, Die Soziallehren, 853–862, 926–940.

4. Martin Luther (1483–1546): Entweder Theologie oder Philosophie

107

https://doi.org/10.5771/9783495993033-75 - am 13.01.2026, 10:20:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993033-75
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


göttliches Wissen im Verlauf der Neuzeit neu formieren. Dazu muss‐
te es zunächst aus seiner Unterordnung unter den Glauben befreit
und entlassen werden. Schon bei Luthers humanistisch geprägtem
Weggefährten Philipp Melanchthon bewegen sich der reine Glaube
und die mit ihm verbundene Glaubenswissenschaft der Theologie
und die reine Vernunft im Verlauf der Neuzeit wieder aufeinander
zu. Auch die frühe lutherische Theologie, die sich zunächst als reine
Auslegung der Offenbarung verstand, wird mehr und mehr die ihr
selbst innewohnende Vernünftigkeit erkennen und eine eigene Form
der Scholastik ausbilden. Diese altprotestantische Metaphysik wird
von Gottfried Wilhelm Leibniz und dem Aufklärungsphilosophen
Christian Wolff aktualisiert noch bis zu Immanuel Kants Zeiten an
den evangelischen Universitäten gelehrt.

Bei Luther findet sich weder eine Trennung von Glauben und
Wissen im Sinn der nachmetaphysischen Moderne noch kann Lu‐
ther einfach als Wendepunkt zu Säkularismus und moderner An‐
thropologie verstanden werden.186 Dagegen gilt es im Folgenden
zu zeigen, dass und wie gerade die protestantische Philosophie der
Neuzeit Theologie geblieben ist. Dabei tritt das erlebende, erkennen‐
de und handelnde Subjekt in die Mitte der philosophischen Betrach‐
tung. Doch im Herzen des neuzeitlichen Subjekts wohnt der Geist
Gottes. Denn im Anderen seiner selbst will Gott zu sich kommen.
Diese Dialektik des göttlichen Geistes wurde erst durch Luthers Po‐
lemik gegen die alten Formen des Wissens ermöglicht. Die innova‐
tive Prägung des Wissensgefüges ist eine Konsequenz der Rechtferti‐
gungslehre. Das Neue an Luthers Glaubensverständnis liegt dabei

186 Habermas sieht bereits bei Luther eine Trennung von Glauben und Wissen am
Werk, die sich als »treibende Kraft im Prozess der Säkularisierung« (Auch eine
Geschichte der Philosophie, Bd. 2,13) entfaltet und einer Ausdifferenzierung
der Wissensbereiche in getrennte Subsysteme führt (Bd. 2,36). Doch schießt
er mit seiner Bewertung des Reformators weit über das Ziel hinaus und deutet
die neuzeitliche und mithin metaphysische Konstellation Luthers einmal mehr
mit modernen und nachmetaphysischen Kategorien. Denn weder säkularisiert
die lutherische Glaubenswissenschaft das Denken, noch führt die Trennung
Luthers von der Metaphysik des Mittelalters zur Trennung von aller Metaphy‐
sik und mithin zu einer »anthropologischen Wende« (Bd. 2,13), noch zu einer
radikalen Trennung von Religion und Wissenschaft bzw. Kirche und Staat
(Bd. 2,36). Für Habermas bleibt der metaphysische Anspruch der »aus dem
christlichen Horizont gewissermaßen entlassenen Philosophie« in der dritten
Epoche, der Neuzeit, generell dunkel (Bd. 2,14).

Erstes Kapitel. Die Geburt der Neuzeit aus dem Geist des Mittelalters

108

https://doi.org/10.5771/9783495993033-75 - am 13.01.2026, 10:20:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993033-75
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


jedoch nicht in einer Wendung von der fides quae zur fides qua. Ein
angemessenes Verhältnis von Glaubensinhalt und Glaubensakt war
schon bei Augustinus entscheidend. Neu ist hingegen die radikale
Gewissheit, die entsteht, wenn Gott allein in uns am Werk ist. Gott
allein rechtfertigt den Menschen ohne jede Mitwirkung seitens des
Menschen. Nur so kann der neue Glaube jene Gewissheit gewinnen,
die auch für die neuzeitliche Philosophie charakteristisch wird. Bei
Luther wird es dazu notwendig, die natürlichen Vermögen des Men‐
schen vollkommen zu negieren, da auf sie anders als auf das Wirken
Gottes kein unbedingter Verlass sein kann. Das wird nirgends so klar
wie in Martin Luthers zentralem Werk »De servo arbitrio«. Luther
radikalisiert die Dynamik, die bereits bei Meister Eckhart, Johannes
Duns Scotus und Wilhelm von Ockham einsetzte. Doch wird hier
deutlich, dass genau in dem Moment, wenn Luther ein relatives, weil
natürliches und damit ungewisses Vermögen des Menschen zerstört,
die absolute, weil göttliche Dimension desselben Vermögens ans
Licht tritt. Insofern hat Luther – dialektisch betrachtet – dem Thema
der vernünftigen Freiheit, wie es etwa bei Kant und im Deutschen
Idealismus entfaltet wird, nicht nur sehr indirekt, sondern deutlich
wahrnehmbar zugearbeitet.187

Hauptanliegen Luthers ist die Frage nach der Gewissheit des
Heilswissens. Diese ist nur in der in seinen Augen völlig klaren
und deutlichen Bibel gegeben. Nur die Heilige Schrift, die von den
Christenmenschen mit aller Festigkeit angenommen werden muss,
bietet einen unmittelbaren Zugang zur Wahrheit. Jede Form von
Zweifel ist hier unangebracht. Die Christ:innen müssen notwendi‐
gerweise feste Behauptungen (assertiones) genießen (delectari), oder
sie werden keine Christen sein (WA 18,603; StA 1,226). Denn der
Heilige Geist, der selbst in uns diese Wahrheit eröffnet, »ist kein
Skeptiker« (18,605; 1,232). Eine menschliche Erkenntnis nach Art
des natürlichen Verstandes hat hier keinen Ort mehr. Zwar mag in
der Schrift manches Dunkel bleiben, doch kann gerade »die Pest
aus der Philosophie« hier nicht weiterhelfen (18,606; 1,234). Wenn
aber alles auf Christus bezogen wird (18,606; 1,236) und Christus
allein als Zentrum des Rechtfertigungsgeschehens gedeutet wird,
dann liegt alle Wahrheit offen zu Tage (ebd.). Die dunklen Stellen

187 Anders Habermas, Auch eine Geschichte der Philosophie, Bd. 2,37.

4. Martin Luther (1483–1546): Entweder Theologie oder Philosophie

109

https://doi.org/10.5771/9783495993033-75 - am 13.01.2026, 10:20:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993033-75
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


der Schrift können mit den klaren gedeutet werden. Die Bibel als
ganze ist von höchster Klarheit.

Luther nennt nun die beiden zentralen Punkte, die klar und deut‐
lich sein müssen und deshalb vor allem zu wissen sind. Der Dreh-
und Angelpunkt der gesamten Lehre besteht darin zu wissen, dass
der freie Wille, »in dem, was sich auf das Heil bezieht« (18,614;
1,246), schlechthin nichts vermag. Das Verhältnis von Natur und
Gnade steht hier zur Disposition. Die Natur aber, hier der freie
Wille, muss vollkommen negiert werden.

»Wer das zurückweist oder verachtet, der muss wissen, dass er der größ‐
te Feind der Christen ist. Denn wenn ich nicht weiß, was, wie weit und
wie viel ich vermag und tun kann gegenüber Gott, wird mir genauso
unsicher und unbekannt bleiben, was, wie weit und wie viel Gott an
mir vermag und tun kann. Denn Gott wirkt alles in allem. Kenn ich
aber die Werke und die Macht Gottes nicht, dann kenne ich Gott selbst
nicht. Kenne ich Gott nicht, dann kann ich ihn nicht verehren loben,
ihm Dank sagen und dienen. Denn ich habe keine Ahnung davon,
wie viel mir zuzuschreiben ist, und wie viel ich Gott schulde. Daher
ist es nötig, eine sehr exakte Unterscheidung zu treffen zwischen der
Kraft Gottes und unserer, zwischen Gottes Werk und unseren, wenn wir
gottesfürchtig leben wollen« (18,614; 1,246).

In diesen Zeilen zeigt sich der propositionale Gehalt in Luthers
Lehre klar und deutlich. Luther radikalisiert die Lehre Ockhams von
der potentia absoluta. Gott wirkt direkt, und er wirkt alles in allem.
Sein Handeln richtet sich auf jedes Einzelne, Kontingente. In Sachen
Heil ist jede Leistung, jedes Werk, jeder Akt eine Leistung, ein Werk,
ein Akt Gottes allein. Allein die Gnade ist hier aktiv. Erasmus von
Rotterdam, gegen den sich Luther in seiner Schrift »Über den un‐
freien Willen« richtet, hatte gegen eine derartige Verabsolutierung
der Gnade schwere Bedenken geäußert. »Wer würde dann noch sein
Leben bessern? Wer würde glauben, von Gott geliebt zu sein? Wer
würde gegen sein Fleisch kämpfen?« (18,630; 1,278). Wenn Gott es
ist, der das Gute und das Böse in uns wirke, dann werde der Gottlo‐
sigkeit ein großes Fenster aufgestoßen (ebd.). Luther hält dagegen,
dass niemand sich aus Freiheit bessern müsse, weil niemand dies im
eigentlichen Sinne könne. Wenn der Mensch in Sachen des Heils auf
sich vertraute, gäbe es gerade keine Gewissheit des Heils. Das Heil
hinge in diesem Fall wie bereits angedeutet vom Menschen und des‐
sen Unzuverlässigkeit und nicht von Gott und dessen Zuverlässigkeit

Erstes Kapitel. Die Geburt der Neuzeit aus dem Geist des Mittelalters

110

https://doi.org/10.5771/9783495993033-75 - am 13.01.2026, 10:20:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993033-75
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


ab. Stattdessen verweist Luther auf das göttliche Vorherwissen und
die absolute Prädestination. Sie wirken das Heil unfehlbar. Dabei
stützt er sich in besonderer Weise auf das neunte Kapitel des Römer‐
briefs.

Doch nicht nur, dass Gott alles in allem wirkt, ist entscheidend,
sondern auch, wie Gott dieses alles wirkt. So ist der andere Teil
der Summe des Christentums, das zweite Stück, das zu wissen
ist, dass Gott nichts zufällig, will sagen kontingent vorherweiß.
Vielmehr weiß und wirkt Gott alles aus Notwendigkeit (18,614;
1,248). Dass Gottes Wille sich notwendig vollzieht, war bereits der
patristisch-scholastischen Philosophie klar, doch wurde dabei unter‐
schieden zwischen der necessitas consequentiae und der necessitas
consequentis. Erstere besagt, dass sich Gottes Wille zwar notwendig
vollzieht, doch kann dies entweder kontingent bzw. frei geschehen
oder aus unmittelbarer (Natur-)Notwendigkeit bzw. (Gnaden-)Not‐
wendigkeit. Gottes Wirken setzt den freien Willen überhaupt erst
frei. Je mehr Gnade, desto mehr Freiheit. Zweitere meint die un‐
mittelbare Notwendigkeit der Folge. Ohne weitere Unterscheidung
vollzieht sich der Wille Gottes schlechthin. Freiheit und Kontingenz
haben hier keinen Ort. So müssen wir nach Luther glauben,

»dass er [Gott] alles mit unwandelbarem, ewigem und unfehlbarem
Willen vorhersieht, beschießt und ausführt. Durch diesen Blitzschlag
wird der freie Wille vollständig zur Strecke gebracht und vernichtet«
(18,615; 1,250).

Diese Zeilen, die zu Recht irritieren und befremden können, ver‐
deutlichen – so Luther – nur das Geheimnis und die Fremdheit
Gottes. Doch sieht sich der Reformator veranlasst, angesichts der
Dunkelheit dieser Lehre wenigstens eine gewisse Aufhellung beizu‐
fügen. Dazu entwickelt er die Theorie der drei Lichter. Die Hierar‐
chie von Natur, Gnade und Glorie wird zur Plausibilisierung der
absolut notwendigen Prädestination herangezogen. Denn auch Lu‐
ther ist klar, dass nichts Geringeres als die Gerechtigkeit und Güte
Gottes hier in Frage stehen. So leistet er eine gewisse Theodizee
avant la lettre. Diese Lehre besagt, dass wir im Licht der Natur nicht
einsehen können, warum es in dieser Welt dem guten und frommen
Menschen oftmals schlecht ergeht, während der Böse und Gottlose
durchaus glücklich leben kann. Im Licht der Gnade hellt sich aber
diese Ungerechtigkeit auf, da die ausgleichende Gerechtigkeit Gottes

4. Martin Luther (1483–1546): Entweder Theologie oder Philosophie

111

https://doi.org/10.5771/9783495993033-75 - am 13.01.2026, 10:20:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993033-75
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


im Himmel dafür sorgt, dass der Böse bestraft und der Gute belohnt
wird. Im Licht der Gnade aber

»ist es unlösbar, wie Gott den verdammt, der aus seinen eigenen Kräften
nichts anderes tun kann als zu sündigen und schuldig zu sein. Hier
behaupten das Licht der Natur ebenso wie das Licht der Gnade, das
sei die Schuld nicht des elenden Menschen, sondern des ungerechten
Gottes, und sie können nicht anders von Gott urteilen, der einen gottlo‐
sen Menschen umsonst ohne Verdienste krönt und einen anderen nicht
krönt, vielmehr verdammt, der vielleicht weniger oder doch nicht mehr
gottlos ist« (18,785; 1,656).

Erst im Licht der Herrlichkeit offenbart sich,

»dass Gott, dessen Urteil eben noch von einer unbegreiflichen Gerech‐
tigkeit war, dann von einer ganz und gar gerechten und ganz und gar
offenkundigen Gerechtigkeit ist. Dass wir das nur einstweilen glauben,
ermahnt und gefestigt durch das Beispiel des Lichtes der Gnade, das ein
ähnliches Wunder beim natürlichen Licht vollbringt!« (ebd.).

Luther ist also überzeugt, dass sich im Letzten auch dann die Ge‐
rechtigkeit Gottes zeigt, wenn nach menschlichem Ermessen und
nach dem Ermessen der begnadeten Einsicht der Glaube am Ende
ist. Der absolute Glaube hält an der Gerechtigkeit Gottes gerade
gegen den Anschein fest. Was zunächst in die Dunkelheit eines ab‐
soluten Glaubens führt, vertieft die neuzeitliche Dialektik zwischen
Notwendigkeit und Freiheit. Der tiefste Grund der absolut geworde‐
nen Freiheit wird sich als die göttliche Notwendigkeit erweisen, die
selbst nur die andere Seite der menschlichen Freiheit ist.

Kant macht später in seiner Religionsschrift deutlich, dass wir
einerseits an der absoluten Freiheit des Menschen und anderseits
an der befreienden Wirkung der Gnade festhalten müssen.188 Denn
die Wende zum Guten, die Beharrlichkeit im Guten, die sittliche
Vollendung und vor allem die Rechtfertigung angesichts irreversibler
Taten kann die Freiheit aus sich nicht leisten. Doch führt dies nicht
in den Salto mortale der Vernunft, die sich in den dunklen Abgrund
der Gnadenwahl Gottes stürzt, um darin umzukommen. Vielmehr
zeigt sich im Primat der Gnade nur die eine Seite der Disjunktion.
Die andere Seite ist und bleibt die absolute Freiheit im Wesen des

188 Siehe dazu hier im Kant-Kapitel: 5. Die Religion innerhalb der Grenzen der
bloßen Vernunft.

Erstes Kapitel. Die Geburt der Neuzeit aus dem Geist des Mittelalters

112

https://doi.org/10.5771/9783495993033-75 - am 13.01.2026, 10:20:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993033-75
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Menschen. Gerade weil Gott die höchste Freiheit und Vernunft ist,
bedeutet von Gott bestimmt zu werden die höchste Realisierung
menschlicher Freiheit und Vernunft. Um zu dieser Einsicht zu gelan‐
gen, brauchte es die radikale Tat Luthers, dem eine bloß natürliche
oder bloß begnadete Freiheit nicht ausreichte. Bereits hier musste
die Freiheit absolut werden. Auch wenn dies zunächst nur um den
Preis der Negation ihrer Natürlichkeit möglich war. Gerade der
Deutsche Idealismus wird dann die hier angedeuteten dialektischen
Verhältnisse ins Reine bringen. Schon in Schellings Freiheitsschrift
von 1809 wird deutlich, dass göttliche Allmacht und menschliche
Freiheit nach einer »Befreiung aus dialektischer Unmündigkeit«
kein Widerspruch sein müssen.189

»Sagen, Gott halte seine Allmacht zurück, damit der Mensch handeln
könne, oder er lasse die Freiheit zu, erklärt nichts: zöge Gott seine
Macht einen Augenblick zurück, so hörte der Mensch auf zu sein. Gibt
es gegen diese Argumentation einen anderen Ausweg, als den Menschen
mit seiner Freiheit, da sie im Gegensatz der Allmacht undenkbar ist, in
das göttliche Wesen selbst zu retten, zu sagen, dass der Mensch nicht
außer Gott, sondern in Gott sei und dass seine Tätigkeit selbst mit zum
Leben Gottes gehöre?«190

So bereitet gerade die radikale Disjunktion von Freiheit und Gnade,
Vernunft und Offenbarung, wie wir sie bei Martin Luther sehen,
den mystischen Panentheismus der neuzeitlichen Metaphysik vor.
Schelling betont, dass die Mystiker und religiösen Gemüter aller
Zeiten von der Einheit des Menschen mit Gott überzeugt gewesen
seien und dass sich diese Überzeugung auch in der christlichen
Offenbarung, etwa in Apg 17,28, unmittelbar finden lasse. Gerade
durch Martin Luthers Postulat absoluter Gnade wird absolute Frei‐
heit denkbar. Eben deshalb ist trotz aller Paradoxie bei Luther ein
Impuls gegeben, der zur Befreiung des Individuums und zur Ausbil‐
dung einer freiheitlichen Gesellschaft sowie zu einem freien, weil
demokratischen politischen Gemeinwesen führt,191 auch wenn die
politischen Folgen dieses Impulses sich nicht so sehr in der luthe‐

189 Habermas, Auch eine Geschichte der Philosophie, Bd. 2,39.
190 Friedrich Wilhelm Joseph Schelling, Über das Wesen der menschlichen Frei‐

heit und die damit zusammenhängenden Gegenstände, Frankfurt 1975, 36.
191 Habermas, Auch eine Geschichte der Philosophie, Bd. 2,60ff.

4. Martin Luther (1483–1546): Entweder Theologie oder Philosophie

113

https://doi.org/10.5771/9783495993033-75 - am 13.01.2026, 10:20:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993033-75
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


rischen Tradition als in der calvinistischen durchsetzen werden.192

Für die philosophische Realisierung der Freiheit bei Immanuel Kant
und im Deutschen Idealismus allerdings bleibt Luthers Impuls ent‐
scheidend, sind doch bis auf wenige Ausnahmen die innovativsten
Philosophen der Neuzeit Lutheraner.

192 Siehe Troeltsch, Die Soziallehren, 762–772, 946–948, 959–961 und Habermas,
Auch eine Geschichte der Philosophie, Bd. 2,39.

Erstes Kapitel. Die Geburt der Neuzeit aus dem Geist des Mittelalters

114

https://doi.org/10.5771/9783495993033-75 - am 13.01.2026, 10:20:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993033-75
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

	1. Meister Eckhart (ca. 1260–1338): Der vernünftige Gott in uns
	2. Johannes Duns Scotus (ca. 1266–1308): Gottes absolute Freiheit
	3. Wilhelm von Ockham (1288–1347): Eine neue Ordnung der Dinge
	4. Martin Luther (1483–1546): Entweder Theologie oder Philosophie

