
IV Religi�se Erfahrung und »personales
Verst�ndnis des Heiligen« oder:
Der religi�se Kontext des Sprechens
von Gott

1. Die doppelte Frage: Wann sprechen Religionen von Gott?
Wann ist ein Sprechen von Gott religi�s?

Schon zu Beginn der hier vorgetragenen Überlegungen zur »Philoso-
phischen Einübung in die Gotteslehre« wurde darauf hingewiesen,
daß die Vokabel »Gott« ursprünglich im religiösen Kontext verwen-
det wird, in der Philosophie aber ein Lehnwort darstellt. Diese sprach-
theoretische Feststellung wurde mit Rekurs auf das »Phänomenologi-
sche Grundgesetz« erläutert, wonach, wie Husserl dies ausdrückt,
zwischen der Struktur einer »Noesis« (eines intentionalen Aktes)
und der »Wesens-Eigenart« des ihr entsprechenden »Noema« (des in-
tendierten Gegenstandes) »strenge Korrelation« besteht. Die Vokabel
»Gott« ist ursprünglich in der religiösen Sprache heimisch, weil die
Wirklichkeit, die sie benennt, nur dem religiösen Akt »originär gege-
ben« ist. Und im weiteren Verlauf der Überlegungen wurde die Weise,
wie Wirklichkeiten von der besonderen Wesens-Eigenart des Heiligen
dem religiösen Akt »gegeben« ist, als »religiöse Erfahrung« bezeich-
net. Dabei blieb zunächst offen, ob auch die Wirklichkeit Gottes das
unmittelbare »noumenale Korrelat« einer religiösen Erfahrung bildet
oder dem religiösen Akt auf andere Weise gegenübertritt, beispiels-
weise nicht als sein Gegenstand, sondern als sein Möglichkeitsgrund.
Jedenfalls aber muß sie in einer Beziehung zur religiösen Erfahrung
stehen, wenn sie dem Subjekt originär gegeben werden soll.

Daraus wurde gefolgert: Wenn ein philosophischer Begriff als
»Gottesbegriff« verwendet wird, dann muß nachgewiesen werden
können, daß er sich auf die gleiche Wirklichkeit bezieht, die im reli-
giösen Kontext »Gott« genannt wird. Die Eigenart dieses sprach-
lichen Kontextes aber wird durch die Eigenart der religiösen Erfah-
rung bestimmt. Folglich kann ein philosophischer Begriff nur dann
als »Gottesbegriff« gelten, wenn er auf das »noumenale Korrelat«

Philosophische Ein�bung in die Theologie II A 163

https://doi.org/10.5771/9783495860915-163 - am 18.01.2026, 12:31:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860915-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


(vereinfachend gesagt: auf den Gegenstand) der religiösen Erfahrung
oder auf ihre noetische Eigenart (vereinfachend gesagt: auf ihre Voll-
zugsform) bezogen werden kann, um diesen Akt nach Inhalt und
Form auszulegen.

Von dieser Eigenart der religiösen Erfahrung war in dem zuletzt
durchlaufenen Teil der hier vorgetragenen Überlegungen die Rede.
Sie ist durch die Differenz und den Zusammenhang von vier ver-
schiedenen Bedeutungsmomenten bestimmt, die hier ihr »allegori-
sches«, »anagogisches«, »tropologisches« und »historisches« Bedeu-
tungsmoment genannt worden sind. Diese Bedeutungsmomente
bestimmen zwar jeden Inhalt jeder möglichen Art von Erfahrung,
gewinnen aber im religiösen Kontext eine spezifische Gestalt. Nun
soll geklärt werden, auf welche Weise diejenige Wirklichkeit, die in
der religiösen Sprache »Gott« genannt wird, in diesem Erfahrungs-
kontext vorkommt und welche Bedeutung deswegen die Vokabel
»Gott« im religiösen Sprachkontext gewinnt. Erst dann kann ent-
schieden werden, ob ein philosophischer Begriff, der außerhalb reli-
giöser Zusammenhänge gewonnen wurde, auf diesen besonderen In-
halt oder die spezifische Vollzugsform der religiösen Erfahrung
bezogen werden kann und so den Charakter eines Gottesbegriffs ge-
winnt.

Dazu ist es freilich nötig, den eben noch einmal in Erinnerung
gerufenen sprachtheoretischen und religionsphänomenologischen
Feststellungen eine kritische Bemerkung hinzuzufügen. Die Sätze,
mit denen diese Feststellungen formuliert worden sind, sind nicht
umkehrbar. Aus dem Satz: »Nur im Kontext der religiösen Sprache
kann die Vokabel »Gott« in ihrer ursprünglichen Bedeutung verwen-
det werden« folgt nicht: »Nur ein Satz, in dem die Vokabel »Gott« in
ihrer ursprünglichen Bedeutung verwendet wird, ist ein Satz der re-
ligiösen Sprache«. Es gibt viele religiöse Sätze, in denen diese Voka-
bel nicht vorkommt. Entsprechend folgt aus dem Satz: »Nur in der
religiösen Erfahrung ist die Wirklichkeit Gottes (sei es als ihr Gegen-
stand, sei es als ihr Möglichkeitsgrund) originär gegeben« nicht der
Umkehrsatz: »Nur eine Erfahrung, in der die Wirklichkeit Gottes
originär gegeben ist, ist eine religiöse Erfahrung«. Es gibt viele reli-
giöse Erfahrungen, die nicht »Gotteserfahrungen« sind; und es muß
zunächst offenbleiben, ob jede religiöse Erfahrung auf Gott als ihren
Möglichkeitsgrund verweist. Die Struktur der religiösen Sprache wie
die der religiösen Erfahrung ist nicht dadurch bestimmt, daß in ihr
Gott vorkommen muß; aber die Bedeutung der Vokabel »Gott« ist

164 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Religi�se Erfahrung und »personales Verst�ndnis des Heiligen«

https://doi.org/10.5771/9783495860915-163 - am 18.01.2026, 12:31:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860915-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


dadurch bestimmt, daß sie nur im Kontext der religiösen Sprache in
ihrer ursprünglichen Bedeutung verwendet werden kann; und die
»Wesens-Eigenart« aller »Noemata«, auf die der religiöse Akt sich
bezieht, darunter auch die »Wesens-Eigenart« Gottes (um noch ein-
mal Husserls Terminologie zu verwenden), ist dadurch bestimmt,
daß er dem Menschen nur in der religiösen Erfahrung oder im Zu-
sammenhang mit ihr »originär gegeben« werden kann.

Diese kritische Bemerkung ist für die folgenden Überlegungen
deswegen wichtig, weil es Religionen gibt, in denen zwar auf spe-
zifisch religiöse Weise gesprochen wird, aber nicht von Gott oder
Göttern die Rede ist. Das gilt nicht nur vom strengen »Hinaya-
na«-Buddhismus, sondern auch von gewissen archaischen Religions-
formen, in denen zwar »heilige Mächte«, aber keine personalen Göt-
ter verehrt werden. (Es ist freilich zweifelhaft, ob man daraus mit
manchen Religionshistorikern die Folgerung ziehen muß, Gott sei
»ein Spätling in der Religionsgeschichte«.) Es ist möglich, religiös
sinnvoll zu sprechen, aber nicht von Gott zu sprechen; aber es ist
unmöglich, sinnvoll von Gott in der originären Bedeutung dieses
Wortes zu sprechen, ohne religiös zu sprechen oder sich, auslegend
und zugleich kritisch, auf Zeugnisse der religiösen Sprache zu be-
ziehen.

Entsprechendes gilt für die religiöse Erfahrung. Es gibt Religio-
nen, in denen sehr wohl religiöse Erfahrungen gemacht und bezeugt
werden und im Hörer der Botschaft die Fähigkeit zur religiösen Er-
fahrung geweckt wird, in denen aber keine Gottheit verehrt wird;
und auch in den Religionen, in deren Mittelpunkt eine personale Be-
ziehung zwischen Gott und dem Menschen steht, wie in Judentum,
Christentum und Islam, tun die Glaubenden gut daran, mit dem An-
spruch zurückhaltend umzugehen, sie hätten »Gotteserfahrungen«
gemacht. Was die Propheten geschaut und gehört, die Jünger »mit
Händen gegriffen« haben, ist in solcher Unmittelbarkeit nicht jedem
einzelnen Glaubenden in seiner Erfahrung gegeben. Was aber in je-
dem Fall für die religiöse Erfahrung charakteristisch ist, ist das
»Transparent-Werden« der Dinge und Vorgänge ihrer Erfahrungs-
welt für eine Wirklichkeit, die das Korrelat des religiösen Aktes dar-
stellt und von den Religionswissenschaftlern »das Heilige« genannt
zu werden pflegt. Nicht in jeder religiösen Erfahrung ist Gott (oder
ein Gott) »originär gegeben«; aber es gibt keine Weise, wie Gott oder
die Götter dem Menschen »originär gegeben« werden könnte, oder,
religiös gesprochen, keine Weise, wie ein Gott sich dem Menschen

Philosophische Ein�bung in die Theologie II A 165

Wann sprechen Religionen von Gott?

https://doi.org/10.5771/9783495860915-163 - am 18.01.2026, 12:31:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860915-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


zeigen könnte, außerhalb jenes Zusammenhangs von Zugängen zum
Wirklichen, der in der religiösen Erfahrung sich öffnet.

So zeichnet die religiöse Sprache und die in ihr bezeugte Erfah-
rung den Kontext vor, innerhalb dessen allein es möglich wird, daß
die Wirklichkeit Gottes originär gegeben und sprachlich auf originäre
Weise bezeugt wird. Aber dieser Kontext hat seine spezifisch religiö-
se Struktur auch dann, wenn innerhalb seiner weder eine Gottes-
erfahrung gemacht noch von einer Gottheit gesprochen wird. Das
schließt nicht aus, daß die Gotteserfahrung, wenn sie gemacht wird,
auf die Struktur des religiösen Erfahrungszusammenhangs ver-
ändernd zurückwirkt, auch nicht, daß das Sprechen von Gott, wenn
von ihm gesprochen wird, die Struktur der religiösen Sprache ver-
ändert. Ein Hymnus auf das religiös verstandene »Weltgesetz« (das
»Rta« der Inder oder die »Ma’at« der Ägypter) wird sich auch seiner
Sprachstruktur nach von einem Gotteshymnus unterscheiden. Doch
hängt der spezifische religiöse Charakter der Erfahrung nicht an die-
sem bestimmten noematischen Bezug, der religiöse Charakter der
Sprache nicht an diesem spezifischen Thema.

In diesem Sinne kann gesagt werden: Alles, was überhaupt zum
Gegenstand der Erfahrung werden kann, kann unter gegebenen Be-
dingungen auch zum Gegenstand der spezifisch religiösen Erfahrung
werden. Deren Unterscheidungsmerkmal besteht nicht darin, daß ein
bestimmter, religiös bedeutsamer Gegenstand neben anderen, religi-
ös belanglosen Gegenständen entdeckt wird und daß dieser Gegen-
stand »Gott« genannt wird. Das Unterscheidende der religiösen Er-
fahrung liegt vielmehr in der Qualität, in der sehr verschiedene
Gegenstände dem Erfahrenden gegenübertreten: als transparente
Gegenwartsgestalten des Heiligen. Weil das Unterscheidungsmerk-
mal der religiösen Erfahrung nicht in dem Gegenstand liegt, der sich
zeigt, sondern in der Qualität, wie er sich zeigt, ist es in der Religi-
onsphänomenologie üblich geworden, das substantivierte Eigen-
schaftswort »das Heilige« zu gebrauchen. Ob in jenem Erfahrungs-
kontext, in welchem höchst unterschiedliche Gegenstände in der
besonderen Qualität des »Heiligen« begegnen, auch »Gott« oder »ein
Gott« seine Stelle findet, ist eine zunächst offene Frage.

Nun liegt in der bei Religionsphilosophen häufigen Substan-
tivierung des Eigenschaftsworts »heilig« zum Gegenstandswort »das
Heilige« eine Zweideutigkeit. Der Singular »das Heilige« kann im
Sinne eines Kollektiv-Singulars gebraucht werden und bedeutet
dann »alles, was heilig ist«, also die Gesamtheit aller heiligen Orte

166 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Religi�se Erfahrung und »personales Verst�ndnis des Heiligen«

https://doi.org/10.5771/9783495860915-163 - am 18.01.2026, 12:31:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860915-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


und Zeiten, Dinge und Personen, Ereignisse und Handlungen. Er
kann aber auch verwendet werden, um eine identische Wirklichkeit
zu bezeichnen, die in allem, was als »heilig« erfahren wird, ihre Er-
scheinungsgestalt findet und zugleich das erfahrende Subjekt fähig
macht, die unterschiedlichsten Inhalte seiner Erfahrung in jener be-
sonderen Qualität zu erfassen, die sie zu »heiligen« Gegenständen
macht. In diesem Sinne hat etwa Mircea Eliade von einer »Transfigu-
ration« gesprochen, kraft welcher solche Erscheinungen, die auch die
Inhalte ganz profaner Erfahrungen bilden (also etwa Bäume, Steine,
Quellen, aber auch Menschen und menschliche Verhaltensformen),
die besondere Qualität gewinnen, in der sie als »heilig« erfahren wer-
den. »Das Heilige« ist, so verstanden, jenes Wirkliche, das von allen
Gegenständen der profanen Erfahrung verschieden ist, aber, unter
noch näher zu bestimmenden Bedingungen, jeden dieser Gegenstän-
de der profanen Erfahrung zu einer Gestalt seiner Selbst-Manifesta-
tion umgestalten kann. Jeder so transfigurierte Gegenstand wird
dann zum besonderen »noumenalen Korrelat« der religiösen Erfah-
rung. Der Singular »das Heilige« aber bezeichnet den einen Grund,
der alle unterschiedlichen Inhalte der Erfahrung zu noumenalen Kor-
relaten der spezifisch religiösen Erfahrung zu machen vermag. Und
in einem vergleichbaren Sinne kann »das Heilige« als die Quelle je-
nes »Lichts« verstanden werden, das das »Auge« des erfahrenden
Subjekts so »erleuchtet«, daß es die Vielfalt der Gegenstände, die
ihm sonst auf profane Weise erfahrbar sind, auf spezifisch religiöse
Weise zu erfahren und als eine Vielfalt solcher Selbst-Manifestatio-
nen des einen Heiligen zu erfassen vermag.

Wird das Wort »das Heilige« in diesem Sinne verwendet, dann
liegt darin schon eine bestimmte Deutung der religiösen Erfahrung;
und diese Deutung bedarf der Rechtfertigung. Es muß also unter-
sucht werden, welche Bedeutungsmomente der religiösen Erfahrung
es sind, die die Überzeugung begründen, in allen Inhalten der religiö-
sen Erfahrung findet eine identische Wirklichkeit, »das Heilige« im
singularischen Verständnis des Wortes, seine je neue Erscheinungs-
gestalt. Aber auch in diesem Falle bleibt es bei der Verwendung eines
substantivierten Eigenschaftswortes. Dieser Sprachgebrauch zeigt
an, daß jenes Identische, das sich in einer Vielzahl von Erscheinungs-
weisen manifestiert, zunächst nicht hinsichtlich dessen beschrieben
wird, was es »an sich« ist, sondern nur hinsichtlich dessen, was es
bewirkt: der »Transfiguration« der unterschiedlichsten Gegenstände
der alltäglichen Erfahrung in Gegenstände der religiösen Erfahrung,

Philosophische Ein�bung in die Theologie II A 167

Wann sprechen Religionen von Gott?

https://doi.org/10.5771/9783495860915-163 - am 18.01.2026, 12:31:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860915-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


die diese Gegenstände nun in der besonderen Qualität erfaßt, »heili-
ge« Gegenstände zu sein. Diese Wirkung aber könnte ebensowohl
auf ein apersonales Prinzip als auf eine personale Gottheit zurückge-
führt werden. Auch bei einer singularischen Verwendung des Wortes
»das Heilige« bleibt also die Frage noch offen, ob jener Grund, der
allem, was zum Gegenstand der religiösen Erfahrung wird, den Cha-
rakter eines »heiligen« Gegenstandes verleiht, als »Gott« oder we-
nigstens als »ein Gott« aufgefaßt werden kann.

Damit verbindet sich eine zweite Frage: Es gibt nicht nur Reli-
gionen, in denen nicht von Gott die Rede ist; es gibt auch Weisen,
sich auf einen personal verstandenen Gott auf ganz unreligiöse Weise
zu beziehen. Religionen können in ganz apersonalen Erfahrungs-
gehalten, in einem Sonnenaufgang oder in einem Sturm, im Auf-
ragen eines Berges, aber auch in einer plötzlichen Erleuchtung des
Geistes die Gegenswartsgestalt der numinosen Wirklichkeit entdek-
ken. Andererseits können Metaphysiker sich zu einem personal ver-
standenen Gott verhalten, ohne dabei einen spezifisch religiösen Akt
zu vollziehen. Wenn aber von einem personalen Gott auf nicht-reli-
giöse Weise, von einer apersonalen numinosen Macht auf religiöse
Weise gesprochen werden kann, dann ergibt sich die Frage: Wenn in
manchen, vielleicht sogar in vielen Religionen von einem personalen
Gott oder von personalen Göttern gesprochen wird, was verleiht
dann diesem Sprechen seinen spezifisch religiösen Charakter?

Eine dritte Frage schlägt zwischen beiden die Brücke: Untersucht
man Religionen, die von Gott oder von Göttern sprechen, dann kann
man fragen: Unter welchen Voraussetzungen wird es für sie selber
wichtig, jene »Quelle«, die allen Gegenständen der religiösen Erfah-
rung den Charakter des Heiligen verleiht, nicht in einem apersonalen
Prinzip, sondern in einer personalen Gottheit zu finden? Einen Hin-
weis zur Beantwortung dieser Frage kann wiederum die Religions-
phänomenologie geben. Wenn diese nämlich nicht in jedem Falle
»Gott« als das noumenale Korrelat des religiösen Aktes bezeichnet,
sondern den Ausdruck »das Heilige« bevorzugt, so wird damit die
Entscheidung zwischen einem »personalen« und einem »apersonali-
stischen« Verständnis dieses Gegenstandes nicht präjudiziert; wohl
aber wird die gemeinsame Bedingung beider Formen des Verständ-
nisses benannt und damit zugleich ein Maßstab angegeben, an dem
diese Entscheidung überprüft werden kann: Der Begriff der »Per-
sonalität« Gottes oder auch der Begriff der »Apersonalität« oder
»Überpersonalität« derjenigen Wirklichkeit, auf die die religiöse Er-

168 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Religi�se Erfahrung und »personales Verst�ndnis des Heiligen«

https://doi.org/10.5771/9783495860915-163 - am 18.01.2026, 12:31:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860915-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


fahrung sich bezieht, ist daran zu messen, inwieweit ein solcher Be-
griff es möglich macht, den spezifisch religiösen Charakter des »Hei-
ligen« angemessen verständlich zu machen. Daraus aber folgt: Erst
wenn sowohl ein apersonales Verständnis numinoser Mächte als
auch ein personales Gottesverständnis daran gemessen werden, wel-
ches von ihnen der Eigenart der religösen Erfahrung besser ent-
spricht, kann deutlich werden, was für die Religion selber von der
Entscheidung dieser Alternative abhängt. Und erst wenn innerhalb
einer Religion selber die Bedeutung dieser Alternative zu klarem Be-
wußtsein gelangt, gewinnt auch die Entscheidung, in personaler
Weise von »Gott« oder von »Göttern« zu sprechen, spezifisch reli-
giösen Charakter. Es wird an späterer Stelle zu zeigen sein, daß der
Sinn der Alternative zwischen einem »personalen« und einem »aper-
sonalistischen« Verständnis des Heiligen in einer Analyse der vier
Bedeutungsmomente der religiösen Erfahrung deutlich gemacht wer-
den kann.

2. Wie kommt Gott in die Religion?

Die Frage nach den Voraussetzungen, unter denen in Religionen von
»Gott« oder von »Göttern« gesprochen wird, kann auf die Formel
gebracht werden: »Wie kommt Gott in die Religion?« Diese Frage
ist nicht historisch gemeint. Es kann dahingestellt bleiben, ob ein per-
sonales Gottesverständnis am Anfang der Religionsgeschichte stand,
wie dies Wilhelm Schmidt, Nathan Söderblom und andere Anhänger
der Lehre von einem »Ur-Monotheismus« angenommen haben, oder
ob Gott als »ein Spätling in der Religionsgeschichte« verstanden wer-
den muß, wie dies z. B. v. d. Leeuw vertreten hat. Vielmehr soll nach
den Sachgründen gefragt werden, die, zu welchem Zeitpunkt auch
immer, den religiösen Akt so bestimmen, daß er nur in einem per-
sonal verstandenen Gott sein »noumenales Korrelat« finden kann.

a) Der Begriff der »numinosen Entscheidungsmacht«
als Ausgangspunkt für die Entwicklung eines personalen
Gottesverständnisses

Die religiöse Erfahrung enthält ein charakteristisches Moment, von
dem aus in vielen Religionen ein personales Gottesverständnis ge-
wonnen werden konnte. In den Religionswissenschaften ist es üblich

Philosophische Ein�bung in die Theologie II A 169

Wie kommt Gott in die Religion?

https://doi.org/10.5771/9783495860915-163 - am 18.01.2026, 12:31:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860915-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


geworden, vom »numinosen« Charakter derjenigen Wirklichkeit zu
sprechen, die dem religiösen Akt originär gegeben ist. Der Begriff
»Numen« bezeichnet im Lateinischen die Entscheidungsmacht der
Götter (oder auch von Institutionen, z. B. des Senats, wenn deren sa-
kraler Charakter hervorgehoben werden soll). Die Bedeutung dieses
Wortes wird von dem Grammatiker Festus von dem Verbum »nuere«
abgeleitet und durch eine stereotyp wiederkehrende Formulierung
aus Homers Ilias erläutert: Das Nicken mit dem Kopf, durch das Zeus
im Rate der Götter seine Entscheidung zum Ausdruck bringt, ist so
wirksam, daß es »den großen Olymp erschüttert«1. Die moderne Re-
ligionswissenschaft verwendet das Wort »Numen« und seinen Plural
»Numina« sowie das davon abgeleitete Adjektiv »numinos« zur Be-
zeichnung von Mächten, die mühelos, wie durch das bloße Nicken
mit dem Kopf, Entscheidungen treffen, die das Heil oder Unheil des
Menschen und der Welt bestimmen. Dazu gehören vor allem jene
Entscheidungen, die »im Anfang« gefällt worden sind und so dem
gesamten Weltlauf eingestiftet bleiben. Der so verstandene Begriff
des »Numen« wird von den Religionswissenschaftlern in einer Be-
deutung verwendet, in welcher er ebenso die Entscheidungsmacht
einer personalen Gottheit bezeichnen kann wie das apersonale »Ma-
na« der Melanesier und das ebenso apersonale »Orenda« der Iroke-
sen in Nordamerika.

In dieser Verwendung entstammt der Begriff »Numen« und
»numinos« nicht der Sprache bestimmter Religionen, sondern der
Sprache der Religionswissenschaft. Dennoch ist er geeignet, ein Cha-
rakteristicum der religiösen Erfahrung anzuzeigen: Für diese Erfah-
rung wird der Gegenstand transparent auf einen Grund hin, der zu-
gleich die Herkunft seiner Krisis ist. Bevorzugter Gegenstand dieser
Erfahrung sind, wie an früherer Stelle schon angedeutet wurde, sol-
che Phänomene, die eine »complexio oppositorum« in sich enthalten,
welche ihrerseits das Leben des Menschen, ja seine Erfahrungswelt
als ganze auf eigentümliche Weise labil erscheinen läßt (s. o. S. 93 ff.).
Alle Bedrohungen, die von äußeren Ursachen ausgehen könnten,
sind nur Anlässe, diese innere Labilität des menschlichen Lebens
und der Welt offenkundig werden zu lassen. Das Leben trägt in sich
den Keim des Todes; die Rechtsordnung enthält jene Konflikte, aus
deren Überwindung sie hervorgegangen ist, weiterhin latent in sich,
sodaß sie in verwandelter Gestalt jederzeit wieder ausbrechen kön-

170 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Religi�se Erfahrung und »personales Verst�ndnis des Heiligen«

1 Homer, Ilias I,528–530 et alibi.

https://doi.org/10.5771/9783495860915-163 - am 18.01.2026, 12:31:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860915-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nen; das »Licht« der Erkenntnis ist zugleich die Quelle der Verblen-
dung; das Chaos bildet den verborgenen Untergrund, auf dem alle
lebenspendende Ordnung errichtet ist. Angesichts dieser inneren Be-
drohung erweist sich die Fortexistenz des Lebens und der Welt als
kontingent, als die immer neu fallende Entscheidung einer offenen
Alternative, die dem Wirklichen von seinen Ursprüngen an eingestif-
tet ist. Die Alternative war »im Anfang« offen und kehrt in immer
neuen Gestalten inmitten der Zeit als offene Alternative wieder. Ge-
rade in dieser immer neuen Wiederkehr der offenen Alternative zeigt
sich: Die Entscheidung dieser Alternative ist durch keine äußeren
oder inneren Notwendigkeiten erzwungen, sondern ungenötigt und
frei. Das Heilige aber wird als diejenige Macht verstanden, die in un-
genötigter Freiheit diese Alternative »im Anfang« entschieden hat,
zugleich aber diese Entscheidung immer neu inmitten der Zeit ab-
bildhaft wiederkehren läßt. Der religiös erfahrene Gegenstand wird
so zur Erscheinungs- und Gegenwartsgestalt jener »complexio oppo-
sitorum«, die bis in die Ursprünge der Welt zurückreicht und aus der
heraus jeweils neu darüber entschieden wird, welches ihrer Momente
dominant wird und welches, bleibend wirksam, in den Hintergrund
tritt.

Der religionswissenschaftliche Begriff des »Numen« als Ent-
scheidungsmacht versucht, jene in der religiösen Erfahrung sich zei-
gende Wirklichkeit zu benennen, von der diese Entscheidung ab-
hängt und von der der Mensch nun seinerseits zur Entscheidung
gerufen wird. Die Verehrung derartiger numinoser Willensmächte
ist nicht notwendig mit dem Gedanken eines personalen Gottes
verbunden, wohl aber macht sie die Entstehung eines solchen Gottes-
verständnisses möglich. In den Überlegungen zur speziellen Tran-
szendentalphilosophie hat sich gezeigt: Jedes der vier Bedeutungs-
momente, die in der religiösen Erfahrung impliziert sind, enthält
Impulse, die zu einem personalen Verständnis des Heiligen führen
können. Aber es ist speziell das historische Bedeutungsmoment der
religiösen Erfahrung, das, wenn es in den Mittelpunkt der religiösen
Aufmerksamkeit rückt, ein solches personales Verständnis wirklich
entstehen läßt und dann auch den übrigen Bedeutungsmomenten
der Erfahrung jene besondere Bedeutung verleiht, die es gestattet,
die »numinose Willensmacht« als »Gott« oder wenigstens als »einen
Gott« zu bezeichnen.

Philosophische Ein�bung in die Theologie II A 171

Wie kommt Gott in die Religion?

https://doi.org/10.5771/9783495860915-163 - am 18.01.2026, 12:31:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860915-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


b) Das historische Bedeutungsmoment der religiösen Erfahrung
als Impuls für ein personales Verständnis des Heiligen und für
die Rede von »Gott« oder »Göttern«

Obgleich, wie sich soeben gezeigt hat, religiös gesprochen werden
kann, ohne daß von Gott oder von Göttern die Rede ist, ist es doch
keine Ausnahme, daß in Religionen personale Gottheiten verehrt
werden. Dann wird auch in der religiösen Sprache die Vokabel »Gott«
(oder ein Äquivalent) verwendet; und auch das philosophische Reden
von Gott muß sich, wie schon einleitend angemerkt, an diesem origi-
när religiösen Wortgebrauch orientieren, um sicher zu sein, daß mit
dem Gebrauch philosophischer Begriffe wirklich von Gott und nicht
von etwas anderem die Rede ist.

Der entscheidende Impuls, der zu einem personalen Verständnis
des Heiligen und damit zur Rede von »Gott« oder »Göttern« führt,
geht von dem historischen Bedeutungsmoment der religiösen Erfah-
rung aus. Zu jeder Erfahrung gehört ein »historisches« Bedeutungs-
moment. Denn jede Erfahrung verändert, wenn auch in wechseln-
dem Grade, zugleich die Formen des Anschauens und Denkens und
bleibt deswegen denkwürdig: Wer eine Erfahrung gemacht hat, kann
seine neu erreichte Bewußtseinsgestalt nur aus seiner Geschichte
verstehen, und er darf hinter die einmal erreichte Umgestaltung sei-
nes Anschauens und Denkens nicht zurückfallen, wenn er auch in
allen kommenden Erfahrungen dem Anspruch des Wirklichen ge-
recht werden will. Im religiösen Zusammenhang gewinnt dieses
historische Bedeutungsmoment jeder Erfahrung eine spezifische Ge-
stalt. Die religiöse Erfahrung läßt auch die Inhalte des profan-alltäg-
lichen Erlebens in einem neuen Lichte erscheinen und fügt sie da-
durch einem religiösen Erfahrungskontext ein. Am besonderen
Inhalt dieser Erfahrung wird dem, der sie macht, der Zustand seiner
Erfahrungswelt als ganzer deutlich: Im Lichte dieser Erfahrung tritt
jene alles bestimmende Gegensatz-Einheit ausdrücklich hervor, in
der Leben und Tod, Heil und Unheil miteinander verknüpft sind
und sich gegenseitig durchdringen. Darauf beruht die Labilität alles
Wirklichen, das in dieser Welt begegnet. Die Tatsache aber, daß diese
Welt als ganze nicht »schon längst« in Tod und Unheil versunken ist,
läßt erkennen, daß jene numinose Macht, die dem Menschen in der
religiösen Erfahrung begegnet, schon »im Anfang« eine freie und
ungenötigte Entscheidung für das Leben und Heil der Welt getroffen
hat (beispielsweise durch ihren Sieg über die Chaosmächte); diese

172 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Religi�se Erfahrung und »personales Verst�ndnis des Heiligen«

https://doi.org/10.5771/9783495860915-163 - am 18.01.2026, 12:31:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860915-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Entscheidung aber gewinnt in jeder neuen Begegnung mit dem Hei-
ligen eine neue Gestalt ihrer Gegenwart und stellt den Menschen
immer neu vor die Alternative von Heil oder Unheil (s. o. S. 127 f.).
Dies verleiht der jeweils historisch konkreten Situation und dem in
ihr vernommenen Anspruch des Heiligen das spezifisch religiöse Be-
deutungsgewicht. »Heute, wenn ihr meine Stimme höret, verhärtet
eure Herzen nicht«2.

Wird dem Menschen dieses historische Bedeutungsmoment der
religiösen Erfahrung ausdrücklich bewußt, dann enthält es den ent-
scheidenden Impuls, vom Heiligen als von einer Person zu sprechen.
Die Freiheit, mit der die numinose Macht »im Anfang« zwischen
Heil und Unheil entschieden hat, aber auch die je neue Gegenwärtig-
werdung dieser Entscheidung in konkreten historischen Situationen,
vor allem aber das dialogische Verhältnis, in welchem die Art, wie der
Mensch auf den Anspruch des Heiligen antwortet, neue Situationen
hervorbringt, in denen auch dieser Anspruch eine neue, historisch
konkrete Gestalt gewinnt, machen deutlich, daß das Heilige das Sub-
jekt eines Dialogs mit dem Menschen ist und als solches ein persona-
les Angesicht zeigt.

So wird der Übergang von der Verehrung mehr oder weniger
anonym gedachter »numinoser Mächte« zur Verehrung Gottes oder
der Götter erst dort auf entschiedene Weise vollzogen, wo das histo-
rische Bedeutungsmonent der religiösen Erfahrung für das Be-
wußtsein des religiösen Subjekts dominant wird. Dann erst wird die
»numinose Macht«, die »im Anfang« über Heil oder Unheil des
Menschen und der Welt entschieden hat und dem Menschen immer
neu so begegnet, daß sie ihn jeweils neu unter diese Entscheidung
stellt, als Person erfahren. Dann nämlich wird die Geschichte der In-
dividuen wie der religiösen Überlieferungsgemeinschaft als eine Ab-
folge von Begegnungen verstanden, in denen die freie Zuwendung
der Gottheit die freie Antwort des Menschen verlangt. Und indem
Menschen in den wechselnden Ereignissen ihres Lebens der Identität
des Gottes gewiß werden, mit dem sie in solcher Weise in einen Dia-
log eintreten können, schließen sich die Inhalte ihrer Erinnerung und
ihrer Hoffnung zur Einheit einer individuellen und gemeinschaft-
lichen Geschichte zusammen (s. o. S. 131 ff.). »Person« im religiösen
Sinne ist dasjenige numinose Wesen, das nicht nur zu einer ungenö-
tigten freien Entscheidung, zum »Nutum« oder seiner Verweige-

Philosophische Ein�bung in die Theologie II A 173

Wie kommt Gott in die Religion?

2 Ps. 95,7 f.

https://doi.org/10.5771/9783495860915-163 - am 18.01.2026, 12:31:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860915-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


rung, fähig ist, sondern in einen solchen Dialog mit dem Menschen
eintreten kann.

So ist es der »Sensus historicus« der religiösen Erfahrung, der
die Alternative bzwischen einem personalen und einem apersonalen
Verständnis des Heiligen entscheidet. Das zeigt sich e contratio auch
daran, daß dort, wo der »Sensus historicus« der religiösen Erfahrung
zugunsten einer religiösen »Weisheit« zurücktritt, die sich aller Zeit
und Geschichte enthoben meint, auch das Sprechen von Gott sich
fortschreitend in eine Rede von »ewigen Prinzipien« verwandelt,
während solche numinosen Mächte, die auch dann noch als Personen
erscheinen, in die Rolle untergeordneter Demiurgen oder gar wider-
göttlicher Archonten absinken (s. o. S. 138–147).

3. Die Eigenart des religi�sen Erfahrungskontextes
als Bedingung daf�r,
von Gott auf spezifisch religi�se Weise zu sprechen

Die Frage »Wie kommt Gott in die Religion?« hat in den soeben vor-
getragenen Überlegungen eine Antwort gefunden: Sobald innerhalb
der religiösen Erfahrung deren »Sensus historicus« gegenüber ande-
ren Bedeutungsmomenten dominant wird, kann die Religion sich
nicht mehr mit der Verehrung einer apersonalen »Quelle aller Hei-
ligkeit« zufriedengeben, sondern muß ihr Verhältnis zum Heiligen
als einen Dialog begreifen, der zwischen göttlicher und menschlicher
Freiheit und also zwischen Personen geführt. Damit ist auch die wei-
terführende Frage schon beantwortet, was der Entscheidung dieser
Alternative ihre spezifisch religiöse Bedeutung verleiht: Wenn das
»Nutum des Numen« den Charakter einer personalen Zuwendung
trägt, die den Menschen zu einer freien und personalen Antwort her-
ausfordert, dann hängt für den religiösen Menschen alles davon ab,
ob es ihm gelingt, in einen solchen personalen Dialog mit der Gott-
heit einzutreten. Wird nämlich diejenige Wirklichkeit, die über Tod
und Leben, Krieg und Frieden, Erleuchtung und Blendung des Auges
auf solche Weise entscheidet, ausdrücklich als freies Wesen begriffen,
zu dem sich der Mensch nun seinerseits in freier Anerkennung, in
Akten des Vertrauens, der Bitte und der Klage, des Dankens oder
des ehrfürchtigen Schweigens verhalten kann, dann gewinnt die reli-
giöse Erfahrung den Charakter der Aufforderung zu einem »Suchen

174 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Religi�se Erfahrung und »personales Verst�ndnis des Heiligen«

https://doi.org/10.5771/9783495860915-163 - am 18.01.2026, 12:31:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860915-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nach einem Angesicht«, unter dessen oft verborgenen Blick der
Mensch sich gestellt weiß, oder des Horchens auf eine »Mitteilung
des Namens«, den die Gottheit dem Menschen kundmachen kann,
um sich von ihm beim Namen rufen zu lassen. Wenn dies geschieht,
kann der Mensch in solcher Anrufung des Namens zur Gottheit in
eine personale Wechselbeziehung eintreten. Vor dem so erfahrenen
Gott kann der Mensch, um ein Wort von Martin Heidegger zu ge-
brauchen, »in die Knie brechen«, aber auch »musizieren und tan-
zen«3.

Daß davon für den religiösen Menschen wirklich »alles« ab-
hängt, wird dann besonders deutlich, wenn sich zeigen läßt: Im Lich-
te des historischen Bedeutungsmoments der religiösen Erfahrung ge-
winnen alle ihre anderen Bedeutungsmomente eine neue Gestalt.
Auch ihr »allegorisches«, »tropologisches« und »anagogisches« Be-
deutungsmoment werden dann als Weisen deutbar, wie das Heilige
dem Menschen sein Angesicht zuwendet und als Person beim Namen
gerufen werden kann. Die Rede von »Gott« oder von »einem Gott«
ist Ausdruck dieses personalen Verständnisses des Heiligen. Im Fol-
genden aber wird zu zeigen sein: Das Sprechen von Gott kann seinen
spezifisch religiösen Charakter nur wahren, wenn es von dem soeben
beschriebenen historischen Bedeutungsmoment der religiösen Er-
fahrung ausgeht und von hier aus auch deren übrige Bedeutungs-
momente zu einem Kontext von spezifisch religiöser Eigenart zu-
sammenfügt.

a) Das allegorische Bedeutungsmoment der religiösen Erfahrung,
der Kontext der singularischen Rede von »dem Heiligen«
und seiner »Transzendenz«

Das allegorische Bedeutungsmoment, das zu jeder Erfahrung gehört,
nimmt, so hat sich gezeigt, im Kontext der religiösen Erfahrung eine
spezifische Gestalt an. Dieses Bedeutungsmoment zeigt drei Aspekte:
(1) den Überschuß des Anspruchs, den das Wirkliche an den Erfah-
renden richtet, über die Gestalt, in der er diesen Anspruch in der je
gegenwärtigen Weise seines Anschauens und Denkens zu erfassen
vermag, (2) die Verwiesenheit des Erfahrenden auf eine zukunfts-
offene Geschichte, in der sich die Bedeutung des einmal Erfahrenen
fortschreitend deutlicher und inhaltsreicher erschließen wird,

Philosophische Ein�bung in die Theologie II A 175

Die Eigenart des religi�sen Erfahrungskontextes

3 M. Heidegger, Identität und Differenz 70.

https://doi.org/10.5771/9783495860915-163 - am 18.01.2026, 12:31:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860915-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


schließlich (3) die antizipatorische Präsenz, in welcher die einzelnen
Phasen dieser Geschichte sich nicht nur als »Annäherungen« an die
Wahrheit des Erfahrenen, d. h. an seine Maßgeblichkeit für das theo-
retische und praktische Urteil, erweisen, sondern als die wechselnden
Gestalten seiner »Gegenwärtigwerdung«. Diese Teilaspekte des alle-
gorischen Bedeutungsmoments sind im speziellen Falle der religiö-
sen Erfahrung nicht nur ins Unendliche gesteigert, sondern zeigen
hier eine spezifische Eigenart: Das, was sich in dieser Erfahrung zeigt,
bricht aus einer »anderen Welt« in die Erfahrungswelt des Menschen
ein und erweist sich so als verschieden von allem, was im Gesamt-
zusammenhang der profanen Erfahrung seine Stelle findet; die zu-
kunftsoffene Geschichte, in die diese Erfahrung den Menschen hin-
einverweist, ist darauf ausgerichtet, ihm selbst in immer neuen
Gestalten an dieser »anderen Welt« Anteil zu gewähren, die sich zu-
gleich als die »kommende Welt« erwiesen hat. Konkreter gespro-
chen: Diese Geschichte hat ihr Ziel darin, den Menschen in solcher
Weise zur »Neuheit des Denkens«, aber auch des Handelns und sei-
nes ganzen Lebens umzuschaffen, daß er »schon jetzt« zu einer do-
xologischen Antwort fähig wird, die ihre Vollgestalt erst jenseits der
Todesgrenze erreichen wird; die »antizipatorische Präsenz« des er-
fahrenden Inhalts in der Vorläufigkeitsgestalt, in der dieser Inhalt
erfahren wird, gewinnt damit den besonderen Charakter der »escha-
tologischen Antizipation«. Es sind diese drei Teilaspekte, die dem al-
legorischen Bedeutungsmoment der Erfahrung im religiösen Zusam-
menhang den Charakter des »Sensus fidei« verleihen (s. o. S. 76–85).

Die Differenz des Gegenstandes der religiösen Erfahrung von
den Weisen, wie er in der Erfahrungswelt seine Gegenwartsgestalt
findet, legt jenen substantivischen Gebrauch des Wortes »das Heili-
ge« nahe, von dem soeben die Rede war. Die in einem adjektivischen
Sinne »heiligen« Erfahrungsgegenstände, die heiligen Steine und
Bäume, Orte und Zeiten, Sachen und Personen gewinnen die Quali-
tät, die durch diesen adjektivisch verwendeten Ausdruck bezeichnet
wird, nur in dem Maße, in welchem sie über sich selbst hinaus auf
eine von ihnen verschiedene, zugleich aber in ihnen gegenwärtig
werdende Wirklichkeit verweisen. Diese ist es deshalb, die im sub-
stantivischen Gebrauch des Wortes »das Heilige« heißen kann. »Das
Heilige« im so verstandenen Sinne ist von allen Inhalten der Erfah-
rung, auch der religiösen, verschieden und kann, gerade deswegen
alles, was sich dem Menschen in der Erfahrung zeigt, in eine Gestalt
seines Erscheinens »transfigurieren« und so, im adjektivischen Sinne

176 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Religi�se Erfahrung und »personales Verst�ndnis des Heiligen«

https://doi.org/10.5771/9783495860915-163 - am 18.01.2026, 12:31:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860915-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


des Wortes, zu »heiligen« Erfahrungsinhalten machen. In philosophi-
scher Terminologie gesprochen: Das Heilige ist »transzendent«. Aber
dieser philosophische Begriff trifft auf die religiöse Rede vom »Heili-
gen« nur dann zu, wenn er als Auslegung des allegorischen Be-
deutungsmoments der religiösen Erfahrung verstanden wird. Wird
die so verstandene Differenz des Heiligen von allen Gestalten seines
Erscheinens vergessen, dann entstehen jene fehlgeleiteten Formen
der Gegenstandskonstitution, von denen unter den Bezeichnungen
»Idol« und »Fetisch« an früherer Stelle die Rede war (s. o. S. 85–90).

Damit ist ein Kontext vorgezeichnet, innerhalb dessen von
»Gott« oder »Göttern« in einer religiös sinnvollen Weise gesprochen
werden kann, freilich nicht notwendigerweise gesprochen werden
muß. Solange nur das allegorische Bedeutungsmoment der religiösen
Erfahrung in Betracht gezogen wird, bleibt es möglich, der religiösen
Erfahrung Rechnung zu tragen und dennoch weder von »Gott« noch
von »Göttern« zu sprechen. Eine andere Möglichkeit besteht darin,
»Gott« oder »die Götter« als bloße Erscheinungsgestalten zu begrei-
fen, in denen eine überpersonale Wirklichkeit sich der religiösen Er-
fahrung zugänglich macht. Manche Formen der platonisierenden
Gnosis haben dieser Interpretation den Vorzug gegeben.

Das ändert sich erst, wenn das allegorische Bedeutungsmoment
der religiösen Erfahrung im Lichte des historischen verstanden wird.
Die spezifisch religiöse Gestalt dieses allegorischen Bedeutungs-
moments ist, wie an früherer Stelle gezeigt wurde, der »Sensus fi-
dei«. Wird dieser im Lichte des »Sensus historicus« verstanden, dann
wird er als Ausdruck dafür begriffen, daß Gott dem Menschen inmit-
ten der Vorläufigkeit seines Lebens in einem Akt freier Selbst-Ent-
äußerung sein Angesicht zugewandt hat. Wer auch nur ein einziges
Mal erfahren hat, daß er auf solche Weise »unter Gottes Angesicht«
steht, begreift jene »eschatologische Antizipation«, die zum Sensus
fidei der religiösen Erfahrung gehört, nicht nur als Verheißung einer
vollendeten Gottesbegegnung nach aller Zeit, sondern als Grund der
Gewißheit, daß dieses Angesicht in jeder künftigen Stunde innerhalb
des zeitlichen Lebens gesucht, gefunden und mit der Anrufung des
Namens begrüßt werden kann. So gelingt dem Menschen jenes »Bo-
den-Gewinnen«, das, im Sinne der hebräisch verstandenen »Emu-
nah«, das Wesen des Glaubens ausmacht: Ein »Gott« ist, innerhalb
dieses Kontextes verstanden, ein Wesen, das auf eine Weise, über
die der Mensch nicht verfügt, einzelne Inhalte der menschlichen Er-
fahrungswelt zu seinen Gegenwartsgestalten machen kann. Und da

Philosophische Ein�bung in die Theologie II A 177

Die Eigenart des religi�sen Erfahrungskontextes

https://doi.org/10.5771/9783495860915-163 - am 18.01.2026, 12:31:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860915-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


dies in einem Akt numinoser Freiheit geschieht, kann darin ein Er-
weis der Personalität eines Gottes gesehen werden. Eine solche Auf-
fassung wird noch dadurch nahegelegt, daß die Hierophanie kraft
ihres allegorischen Bedeutungsmoments dem Menschen einen Weg
vorzeichnet, der einerseits seine ganze Lebensgeschichte ausfüllt, an-
dererseits erst in einem kommenden Leben an sein Ziel gelangt. Wer
darum auch nur einmal ein solches »Aufleuchten des Heiligen« er-
fahren hat, der weiß zugleich, daß er alle Erfahrungen seines künfti-
gen Lebens in dieser Welt brauchen wird, um auf immer neue Weise
zu verstehen, was ihm in dieser Erfahrung begegnet ist. Und er wird
durch diese Erfahrung die Hoffnung gewinnen, jenseits des Todes
denjenigen Gott oder diejenigen Götter zu »schauen«, die ihm in der-
jenigen Verhüllungs- und Erscheinungsgestalt gegenwärtig gewor-
den sind, die den Inhalt der religiösen Erfahrung ausgemacht hat. Er
wird, auf endgültige Weise, »dorthin kommen«, wo er, auf antizipa-
tive Weise, im Augenblick der religiösen Erfahrung schon gewesen
ist: in die Gegenwart des Gottes oder der Götter, die in numinoser
Freiheit ein bestimmtes Element der Erfahrungswelt zur vorauswei-
senden Gestalt dieser ihrer Gegenwart gemacht haben.

Aber dieses Auslegungsverhältnis ist wechselseitig: Wie der
Sensus allegoricus der religiösen Erfahrung im Lichte des Sensus hi-
storicus verstanden werden muß, wenn ein personales Gottesver-
ständnis zustandekommen soll, so muß umgekehrt der Sensus histo-
ricus im Lichte des Sensus allegoricus verstanden werden, wenn die
Rede von einem »persönlichen Gott« ihre spezifisch religiöse Eigen-
art bewahren soll. Jede Rede von »Gott« oder wenigstens von »einem
Gott« ist nur dann in einem religiösen Sinne sinnvoll, d. h. dem Kon-
text religiöser Erfahrung angemessen, wenn dabei, freilich in wech-
selnden Graden der Ausdrücklichkeit, dieses Moment der eschatolo-
gischen Antizipation mitgedacht wird. Es ist diese im allegorischen
Bedeutungsmoment der religiösen Erfahrung implizierte eschato-
logische Antizipation, die der Rede von Gottes »Transzendenz« ihre
spezifisch religiöse Bedeutung verleiht.

b) Das anagogische Moment der religiösen Erfahrung
und der Kontext der Rede von der »Einheit des Heiligen«
oder von »Gott als dem Einen«

Das allegorische Bedeutungsmoment der Erfahrung, das im religiö-
sen Kontext die besondere Gestalt des »Sensus fidei« gewinnt, ist, so

178 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Religi�se Erfahrung und »personales Verst�ndnis des Heiligen«

https://doi.org/10.5771/9783495860915-163 - am 18.01.2026, 12:31:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860915-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


hat sich gezeigt, der Impuls, der dazu geführt hat, das Heilige als
jene Wirklichkeit zu verstehen, die von allen Inhalten unserer Erfah-
rung verschieden ist, aber jede von ihnen zu seiner Gegenwarts- und
Erscheinungsgestalt »transfigurieren« kann. Dieses Bedeutungs-
moment rechtfertigt den substantivischen Gebrauch des Wortes »das
Heilige«. Was jedoch bei dieser Betrachtung noch problematisch
bleibt, ist der Gebrauch dieses Wortes im Singular: Solange nur das
allegorische Bedeutungsmoment der religiösen Erfahrung in Be-
tracht gezogen wird, bleibt offen, ob es sich dabei um die Bezeich-
nung eines einzigen »Quells aller Heiligkeit« handelt oder um einen
Kollektiv-Singular. Es könnte ja mehrere Wirklichkeiten geben, die,
je auf ihre Art, Gegenstände der profanen Erfahrung in ihre Gegen-
wartsgestalten »transfigurieren«. Und sofern die religiöse Erfahrung
den Aspekt der »eschatologischen Antizipation« aufweist, könnte
diese auch so verstanden werden, daß sie den, der diese Erfahrung
macht, vorwegnehmend in eine Gemeinschaft mit vielen überirdi-
schen Wirklichkeiten versetzt, in die er in vollendeter Weise erst
nach seinem Tode einzutreten hofft. Beispiele dafür finden sich in
mannigfachen Einweihungsriten und Mysterienkulten. Der singula-
rische Gebrauch des Wortes »das Heilige« gewinnt seine Eindeutig-
keit erst durch das anagogische Bedeutungsmoment der religiösen
Erfahrung.

Jede Erfahrung enthält ein Moment von Zukunfts-Antizipation:
Sie verweist auf kommende, noch ganz unbekannte Erfahrungen, die
der Mensch mit der gleichen Wirklichkeit machen wird, und macht
ihn doch dessen gewiß, daß das, was er einmal erfahren hat, seine
Bedeutung nie mehr verlieren wird. Er wird durch die Erfahrung
auf einen zukunfts-offenen und dennoch kontinuierlichen Weg des
Erkennens und der Praxis verwiesen. Dieses Moment von »Verläß-
lichkeit« macht es ihm möglich, sich dem Wirklichen, das sich ihm
zeigt, vertrauensvoll hinzugeben und sich dabei, ohne Angst vor
Selbstverlust, für die eigene, stets überraschende Zukunft offen-
zuhalten. Auf dem speziellen Gebiet der religiösen Erfahrung ge-
winnt dieser Mut zur Zukunft eine spezifische Gestalt. Er gründet
sich hier auf das Vertrauen in die Treue des Heiligen, das nichts von
dem widerrufen wird, was es dem Menschen einmal als Inhalt seines
freien Heilswillens erfahrbar gemacht hat. Daß dieser Heilswille frei,
d. h. durch keine physische oder moralische Notwendigkeit bestimmt
ist, wird in der religiösen Erfahrung dadurch deutlich, daß im Lichte
dieser Erfahrung die gesamte Welt als eine »complexio oppositorum«

Philosophische Ein�bung in die Theologie II A 179

Die Eigenart des religi�sen Erfahrungskontextes

https://doi.org/10.5771/9783495860915-163 - am 18.01.2026, 12:31:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860915-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


erscheint, in der Leben und Tod, Heil und Unheil sich unlöslich mit-
einander verschränken. Angesichts dieser Eigenart der menschlichen
Erfahrungswelt ist es Sache einer freien Entscheidung numinoser
Mächte, welche dieser Seiten die Oberhand gewinnt und das Leben
des Menschen in dieser Welt bestimmt. Und daß das wirksame »Ge-
denken« dieser numinosen Mächte an die einmal getroffene Ent-
scheidung ihrerseits ein Akt freier und ungenötigter Treue ist, wird
dadurch deutlich, daß die Welt und vor allem die Menschheit diesen
numinosen Mächten stets ausreichenden Anlaß bieten würden, ihre
Entscheidung zu bereuen und zu widerrufen. Die religiöse Erfahrung
kann den Mut zur Zukunft nur begründen, indem sie den, der diese
Erfahrung macht, der freien Treue des Heiligen gewiß werden läßt,
das »nicht vergißt«, was es zum Heil des Menschen und der Welt
gewirkt hat, und diese freie Entscheidung in immer neuen Gegen-
wartsgestalten abbildhaft wiederkehren läßt. Es ist dieser Aspekt,
der dem anagogischen Bedeutungsmoment der Erfahrung im reli-
giösen Zusammenhang den Charakter des »Sensus spei« verleiht
(s. o. S. 90–99).

Dieses Bedeutungsmoment der religiösen Erfahrung rechtfer-
tigt es, das Wort »das Heilige« nicht nur in substantivischer Weise,
sondern im Singular zu gebrauchen und diesen Singular nicht als die
zusammenfassende Bezeichnung einer unbestimmten Menge von
Gründen der religiösen Hoffnung zu verstehen, sondern als Bezeich-
nung einer einzigen Wirklichkeit: Alles, was überhaupt religiös er-
fahren werden kann und im Kontext dieser Erfahrung die Qualität
gewinnt, als »heilig« angesprochen werden zu können – von heiligen
Orten und Zeiten bis zu heiligen Personen und Institutionen – wird
dann als die Gegenwarts- und Erscheinungsgestalt des einen Heiligen
verständlich, dessen Treue den »anagogischen«, »nach oben führen-
den« Weg zum endgültigen Offenbarwerden seiner »Einzigkeit«
möglich macht.

Dieses Vertrauen in die Treue des Heiligen macht es möglich,
auch in Zeiten, in denen seine heilschaffende Wirksamkeit nicht
mehr am tatsächlichen Verlauf der Ereignisse abgelesen werden
kann, sich darauf zu verlassen, daß dieser wirksame Heilswille auch
in Gestalten am Werke ist, die ihm, ihrer Erscheinungsgestalt nach,
zu widersprechen scheinen (»sub contrario«). Dann macht die einmal
erfahrene Heilswirksamkeit des Heiligen den Menschen dessen ge-
wiß, daß er auch in scheinbar entgegengesetzten Erfahrungen weder
dämonischen Mächten ausgeliefert ist noch in den Streit antagonisti-

180 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Religi�se Erfahrung und »personales Verst�ndnis des Heiligen«

https://doi.org/10.5771/9783495860915-163 - am 18.01.2026, 12:31:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860915-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


scher Gottheiten verwickelt wird, sondern auch in solchen Erfahrun-
gen der zunächst für ihn rätselhaften Gegenwartsgestalt der gleichen
numinosen Heilsmacht begegnet.

Die religiöse Erfahrung gewinnt dann in jenem spezifischen
Sinne anagogische Bedeutung, daß sie als Phase auf dem Wege be-
griffen werden kann, der dem Menschen das Zutrauen verleiht, daß
er am Ende der Tage die numinose Heilsmacht als die Eine erkennen
werde. Demgegenüber erweist sich die Dämonenfurcht als Folge da-
von, daß der »Sensus spei« der religiösen Erfahrung ausgefallen ist.

Damit ist wiederum ein Kontext vorgezeichnet, innerhalb des-
sen vom »einen Gott« in einer religiös sinnvollen, d. h. der religiösen
Erfahrung angemessenen Weise gesprochen werden kann, freilich
nicht notwendig gesprochen werden muß. Es ist möglich, diesem
Aspekt der religiösen Erfahrung Rechnung zu tragen, ohne von Gott
zu sprechen. Es bleibt, solange nur vom anagogischen Bedeutungs-
moment der religiösen Erfahrung die Rede ist, möglich, von der Ein-
heit des Heiligen als der Einheit eines »Prinzips« zu sprechen, das alle
Wendungen des Weltlaufs einem umfassenden Plan unterwirft, in
welchem auch alle Schuld der Menschen ihre unentbehrliche Stelle
hat. Plotins Vergleich des Weltlaufs mit einem Drama, das als ganzes
einem einheitlichen »Logos« folgt, auch wenn es in sich »viele Kämp-
fe enthält«, ist zum Vorbild vieler Deutungen dieser Art geworden.

Das ändert sich erst, wenn auch das anagogische Bedeutungs-
moment der religiösen Erfahrung im Lichte des historischen verstan-
den wird. Der »Sensus spei« der religiösen Erfahrung, diese spezi-
fisch religiöse Gestalt ihres anagogischen Bedeutungsmoments,
wird, wenn er im Lichte des »Sensus historicus« verstanden wird,
als Ausdruck dafür begriffen, daß Gott dem Menschen in einem Akt
freier Selbstbindung, einem »Bundes-Schluß«, sein bleibendes Ge-
denken zugesagt hat. Wer auch nur einmal erfahren hat, daß ihm
inmitten aller Unsicherheit seines Lebens der treue Gott sein Ange-
sicht zugewandt hat, ist dessen gewiß, daß dieses Angesicht auf allen
Wegen seines Lebens »mitgehen wird«4. Und der Mut zur Geschich-
te, der aus dem Sensus spei der religiösen Erfahrung entspringt, wird
nun, in einem personalen Verständnis der religiösen Erfahrung, auf
die Gewißheit gegründet, daß Gottes Angesicht auch dann »über dem
Menschen leuchten« wird, wenn dieser durch eigenes Verschulden in
eine Lage gerät, in der es sich ihm zu verbergen scheint (gemäß der

Philosophische Ein�bung in die Theologie II A 181

Die Eigenart des religi�sen Erfahrungskontextes

4 Ex 33,14f.

https://doi.org/10.5771/9783495860915-163 - am 18.01.2026, 12:31:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860915-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Segensbitte: »Er lasse sein Angesicht über dir leuchten und schenke
dir Heil«5).

Der »eine Gott« ist, innerhalb dieses Kontextes verstanden, ein
Wesen, das dem Menschen, dem es sich zuwendet, ein »Angesicht«
zeigt, das auch dann noch, wenn es »sich verbirgt«, gesucht und nach
Phasen der Verborgenheit wieder »gefunden« werden kann. Und
weil solches Suchen und Finden nur im Vertrauen auf die freie Zusa-
ge geschehen kann, die der Mensch in der religiösen Erfahrung ver-
nommen hat, kann damit wiederum ein Erweis der Personalität die-
ses einen Gottes gesehen werden, der keine fremden Gottmächte
neben sich hat. Die Bitte des Psalmisten spricht dieses Vertrauen auf
Gottes personale Zusage aus: »Mein Herz spricht dir die Worte nach
»Suchet mein Angesicht«. Ja Herr, dein Angesicht will ich suchen,
verbirg es nicht vor mir«6. Und wiederum wird eine solche Auffas-
sung dadurch nahegelegt, daß der »Sensus spei« der religiösen Erfah-
rung den Menschen, der diese Erfahrung macht, auf spezifische Wei-
se in seine Geschichte hineinverweist. Phasen des »verborgenen
Angesichts« werden dann als Folgen einer Gott-Ferne verstanden,
die der Mensch selber verschuldet hat (sei es als Einzelner, sei es als
Glied einer bestimmten Gemeinschaft, sei es als Glied des sündig ge-
wordenen Menschengeschlechts). Und die hoffnung-spendende
Treue des Heiligen erscheint dann als Ausdruck seiner »Erhaltungs-
gnade«, die die Bereitschaft zu kommender Vergebung schon in sich
enthält (s.o. S. 102).

Und wiederum ist hinzuzufügen: Das Auslegungsverhältnis ist
wechselseitig. Wie der Sensus anagogicus der religiösen Erfahrung
im Lichte des Sensus historicus verstanden werden muß, wenn er
ein personales Gottesverständnis rechtfertigen soll, so muß auch um-
gekehrt der Sensus historicus im Lichte des Sensus anagogicus aus-
gelegt werden, wenn die Rede vom »einen Gott« ihren spezifisch re-
ligiösen Charakter wahren soll. Von Gott als »dem Einen« kann nur
dann auf religiöse Weise gesprochen werden, wenn dabei das Mo-
ment jener göttlichen Treue mitgedacht wird, durch das Gott sich
als Grund der religiös verstandenen Hoffnung erweist. Diese ist im
»Sensus spei« der religiösen Erfahrung begründet und erweist sich,
in Situationen des »verborgenen Angesichts«, als Frucht einer »Be-

182 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Religi�se Erfahrung und »personales Verst�ndnis des Heiligen«

5 Num 6,25.
6 Ps 27,8.

https://doi.org/10.5771/9783495860915-163 - am 18.01.2026, 12:31:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860915-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


währung«, die ein »Durchhalten« (hypoménein) im »Hoffen wider
den Augenschein« möglich macht.

c) Das tropologische Bedeutungsmoment der religiösen Erfahrung
und der Kontext der Rede von Gottes »gutmachender Güte«

Das anagogische Bedeutungsmoment der Erfahrung, das im religiö-
sen Zusammenhang die besondere Gestalt des »Sensus spei« ge-
winnt, ist der Grund dafür, das Heilige als diejenige eine Wirklichkeit
zu denken, die die Mannigfaltigkeit der Erfahrungen zur Kontinuität
eines »nach oben« führenden Weges zusammenschließt. Doch bleibt
dabei zunächst die Frage offen, auf welche Weise der Mensch sich
selbst verstehen und sein Leben gestalten müsse, um diesen im wört-
lichen Sinne »an-agogischen« Weg zu gehen. Dies wird erst durch
das tropologischen Bedeutungsmoment der religiösen Erfahrung
deutlich.

Zu jeder Erfahrung gehört, so hat sich gezeigt, ein tropologi-
sches Bedeutungsmoment. Und auch dieses gewinnt im Kontext der
religiösen Erfahrung eine spezifische Gestalt. Denn jener »Tropos«,
den die religiöse Erfahrung vom Menschen verlangt, besteht darin,
daß der Mensch auf alle Eigenmacht und Eigenweisheit verzichtet,
um sich vom Heiligen selbst zu seinem »Bilde«, d. h. seiner selbst-
losen Gegenwartsgestalt, umschaffen zu lassen. Als derartiges »Bild«
des Heiligen gewinnt der Mensch ein spezifisch religiöses Verständ-
nis seines Wirkens und seiner Aufgaben. Auch sein Tun wird zur
Gegenwartsgestalt, in der das Heilige selbst tätig wird, um die Welt
und das menschliche Leben aus ihren Ursprüngen zu erneuern. Dar-
aus erwächst dem Menschen zugleich die Fähigkeit, ebenso illusions-
los wie mutig, auch »als Sünder in einer sündigen Welt«, wirksame
Zeichen jener Neuschaffung zu setzen, die allein dem Heiligen selber
zugeschrieben werden kann.

In dieser »Umwendung der ganzen Seele« zur Selbstlosigkeit
des Bildes für das Heilswirken des Heiligen vollzieht der Mensch ab-
bildhaft jene »Kenosis« des Heiligen selber nach, das sich in die End-
lichkeit seiner innerweltlichen Erscheinungsgestalten hinein ent-
äußert.

Dieses Bedeutungsmoment der religiösen Erfahrung macht es
möglich, vom Heiligen als der »Quelle alles Guten« zu sprechen.
Nicht nur die Güter, deren der Mensch zur Erhaltung seines Lebens
bedarf oder die er zur Verbesserung seiner Lebensumstände erhofft,

Philosophische Ein�bung in die Theologie II A 183

Die Eigenart des religi�sen Erfahrungskontextes

https://doi.org/10.5771/9783495860915-163 - am 18.01.2026, 12:31:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860915-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


werden vom so verstandenen Heiligen erwartet. Vielmehr gilt dem
Menschen nun vor allem seine eigene Fähigkeit zum Gutsein als die
Folge einer selbstlos-gütigen Zuwendung des Heiligen zum Men-
schen und zur Welt, die der Mensch in der Selbstlosigkeit seiner Lie-
be zum Heiligen beantwortet und wirksam gegenwärtig setzt. Auf
solche Weise gewinnt das tropologische Bedeutungsmoment, das zu
jeder Erfahrung gehört, im religiösen Zusammenhang die spezifische
Gestalt des »Sensus caritatis« (s.o. S. 108–116).

Die Gewißheit, durch die Selbst-Entäußerung des Heiligen zur
selbstlosen Würde seines Bildes berufen zu sein, verleiht dem Men-
schen die Fähigkeit, in froher Selbsthingabe an das Heilige Zeichen
seiner welterneuernden Kraft zu setzen. Fällt dieses Bedeutungs-
moment der religiösen Erfahrung aus, dann pervertiert die Setzung
solcher Zeichen zur Magie, die durch wirksame Worte und Handlun-
gen überirdische Kräfte für eigene, menschliche Zwecke einzusetzen
meint.

Erst damit ist ein Kontext vorgezeichnet, innerhalb dessen von
Gottes Personalität in einer religiös sinnvollen Weise gesprochen
werden kann, freilich nicht notwendigerweise gesprochen werden
muß. Es bleibt, auch wenn das tropologische Bedeutungsmoment
der religiösen Erfahrung zur Geltung gebracht wird, möglich, vom
Heiligen als einer apersonalen Quelle alles Guten zu sprechen und
anstelle einer personalen Liebe die apersonale »Neidlosigkeit« des
Guten zu rühmen, das, aufgrund seiner Natur und also notwendiger-
weise, »diffusivum sui« ist, also sich selber verschenkt.

Auch in diesem Falle ist hinzuzufügen: Das ändert sich erst
dann, wenn auch das tropologische Bedeutungsmoment der religiö-
sen Erfahrung im Lichte des historischen verstanden wird. Der »Sen-
sus caritatis« der religiösen Erfahrung, diese spezifisch religiöse Ge-
stalt ihres tropologischen Bedeutungsmoments, wird, wenn er im
Lichte des »Sensus historicus« verstanden wird, als Ausdruck einer
freien Zuwendung des Heiligen verstanden, das sich damit als Person
zu erkennen gibt. Denn nur wer in der eigenen individuellen und
gemeinschaftlichen Geschichte mit all ihren Wegen und Irrwegen
die Zeugnisse der freien Zuwendung Gottes zu entziffern vermag,
wird auch die Aufforderung zur Umkehr als Ausdruck einer unge-
schuldeten göttlichen Vergebungsbereitschaft begreifen, die auch
dem sündig gewordenen Menschen Wege der Umkehr öffnet. Wer
auch nur einmal erfahren hat, daß ihm durch die liebende Zuwen-
dung Gottes die Fähigkeit zur Umkehr geschenkt worden ist, gewinnt

184 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Religi�se Erfahrung und »personales Verst�ndnis des Heiligen«

https://doi.org/10.5771/9783495860915-163 - am 18.01.2026, 12:31:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860915-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


daraus die Gewißheit, Gott werde auch künftig »nicht ewig zürnen«,
sondern »von seinem Zorn umkehren« und damit auch den Men-
schen »umkehren zu vollendeter Umkehr« (gemäß einer Bitte aus
der Liturgie des jüdischen Versöhnungstages). Die Bereitschaft, sich
in einem Akt froher Selbstlosigkeit von Gott zu einem »Bild« seines
Heilswirkens in der Welt umschaffen zu lassen, entspringt, wie sich
gezeigt hat, dem »Sensus caritatis« der religiösen Erfahrung. Dieses
Bedeutungsmoment wird nun, in einem personalen Verständnis der
Befähigung zur Umkehr, als Anzeichen dafür verstanden, daß Gottes
»gerechtmachende Gerechtigkeit« auch das sündige Herz des Men-
schen zur Selbstlosigkeit der Liebe zu erwecken vermag.

So verstanden ist Gott nicht nur die »Quelle aller Heiligkeit«
(was auch ein apersonales »Prinzip« sein könnte), sondern eine Per-
son, die gerecht ist, indem sie in freier Zuwendung gerecht macht,
und deren Gutsein im freien Akt einer »gutmachenden Güte« wirk-
sam erweist. Ein »Gott« ist, innerhalb dieses Kontextes verstanden,
ein Wesen, das durch seine liebende Zuwendung nicht nur Gutes her-
vorbringen, sondern den Menschen zum Gutsein befähigen kann.
Und da die Fähigkeit, durch eigene Liebe fremdes Gutsein hervor-
zurufen, zu den Unterscheidungskriterien interpersonaler Beziehung
gehört, kann darin ein Erweis der Personalität Gottes gesehen wer-
den.

Freilich gilt auch in diesem Falle: Das Auslegungsverhältnis ist
wechselseitig. Wie das tropologische Bedeutungsmoment der religiö-
sen Erfahrung im Lichte des historischen ausgelegt werden muß,
wenn der geforderte »Tropos« als Ausdruck einer freien und unge-
schuldeten Zuwendung begriffen werden soll und auf diese Weise
als Erweis der Personalität Gottes gelten kann, so muß auch umge-
kehrt das historische Bedeutungsmoment der religiösen Erfahrung
im Lichte des tropologischen verstanden werden, um seinen spezi-
fisch religiösen Charakter zu wahren. Was »Geschichte« im religiö-
sen Sinne bedeutet und was daher den »Sensus historicus« der reli-
giösen Erfahrung ausmacht, wird erst deutlich, wenn die göttliche
Freiheit in seiner Zuwendung zum Sünder in einer sündigen Welt
begriffen wird, der so, wie er ist, in der Welt, wie sie ist, nur durch
Gottes ungeschuldete Zuwendung zur Umkehr fähig gemacht wird.

Denn die geforderte Umkehr ist kein einmaliger Vorgang, son-
dern wird in immer neuen Lebenssituationen auf immer neue Weise
verlangt. Es gehört zur Erfahrung des Menschen, daß er der Ver-
suchung zu einer spezifischen »Verhärtung im vermeintlichen Gut-

Philosophische Ein�bung in die Theologie II A 185

Die Eigenart des religi�sen Erfahrungskontextes

https://doi.org/10.5771/9783495860915-163 - am 18.01.2026, 12:31:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860915-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sein« ausgesetzt ist: Im Vertrauen auf die einmal gewonnene sittliche
Gesinnung und die daraus resultierende Sicherheit der Lebens-Ori-
entierung kann er blind werden für die Anforderungen an seine Pra-
xis, die von konkreten, unerwarteten Erfahrungen ausgehen. Und es
gehört zu den besonders schmerzlichen Erfahrungen religiöser Men-
schen, daß ihnen die vermeintliche Gewißheit, ein »Gott wohlgefäl-
liges Leben« zu führen, zur Versuchung werden kann, sich jeweils
neuen, unerwarteten Weisen der Berufung zu entziehen, dem Heils-
wirken Gottes in der Welt zu dienen. Es sind gerade die »Gerechten,
die der Umkehr (vermeintlich) nicht bedürfen«, die auf das »gutma-
chende Gutsein« Gottes am meisten angewiesen sind. Die mensch-
liche Abkehr von Gott und die durch Gottes Zuwendung ermöglichte
Umkehr kennt viele Gestalten und konstituiert in dieser Vielfalt eine
Geschichte des Individuums und der Menschheit, die als »Dialog
Gottes mit den Sündern« verstanden werden muß. Und es ist diese
besondere Gestalt des Dialogs, in der die Personalität Gottes am deut-
lichsten hervortritt.

Es ist insofern der »Sensus caritatis«, der der Rede von Gottes
Freiheit und Personalität ihren spezifisch religiösen Charakter ver-
leiht. Dieses Bedeutungsmoment der religiösen Erfahrung zu ent-
decken, ist kein Unterscheidungsmerkmal der christlichen Verkündi-
gung, sondern entspricht der allgemein religiösen Erfahrung in
solchem Maße, daß das Bewußtsein davon in den Reinigungs- und
Versöhnungsriten vieler Religionen ihren Ausdruck findet. In sol-
chen Riten wird in vielen Religionen die Selbsthingabe eines Gottes
als Quelle allen Lebens gefeiert und zugleich die Aufgabe des Men-
schen darin gesehen, »in persona Dei« wirksame Zeichen der gött-
lichen Selbsthingabe zu setzen. Denn nur so werde es möglich, die
erfahrene Gott-Entfremdung der Welt und des eigenen Lebens durch
Re-präsentation dieser göttlichen Selbsthingabe zu überwinden.

Die Rede von Gottes personaler Freiheit, die in seinem ungenö-
tigten freien Willen hervortritt, in einen Dialog mit dem Menschen
einzutreten, gewinnt und behält ihren spezifisch religiösen Charak-
ter nur dann, wenn dabei jenes tropologische Moment mitgedacht
wird, durch welches Gottes freie Zuwendung den Menschen, auch
als Sünder in einer sündigen Welt, zum selbstlosen Dienst des »Bil-
des« befähigt, das der heilschaffenden Wirksamkeit Gottes in dieser
Welt den Ort und die Stunde seiner »Gegenwärtigwerdung« bereitet.

Damit kann zusammenfassend angegeben werden, von welcher
Art der Kontext ist, innerhalb dessen von Gott als einer Person auf

186 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Religi�se Erfahrung und »personales Verst�ndnis des Heiligen«

https://doi.org/10.5771/9783495860915-163 - am 18.01.2026, 12:31:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860915-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


eine Weise gesprochen werden kann, die der religiösen Erfahrung
angemessen ist. Von Gott als einer Person zu sprechen, bedeutet im-
mer zuerst eine Geschichte zu erzählen, die in jeder ihrer Phasen pro-
tologische Anamnese, eschatologische Antizipation und historische
Erinnerung an die immer neuen Gestalten der Zuwendung des gött-
lichen Angesichts verbindet. In jeder Phase dieser Geschichte gilt es,
in dieser Zuwendung des Angesichts den Ausdruck der göttlichen
Freiheit wiederzuentdecken. Von hier aus gewinnen auch diejenigen
Bedeutungsmomente der religiösen Erfahrungen, die man die »geist-
lichen« nennt, der Sensus allegoricus, angogicus und tropologicus,
diejenige besondere Bedeutung, die auch in ihnen Äußerungen der
freien und daher personalen Zuwendung erkennbar machen. Phi-
losophische Begriffe aber, die das »Wesen der Person« betreffen, kön-
nen nur dann als »Gottesbegriffe« gelten, wenn sie dazu verhelfen
können, die Geschichte des Individuums und der Überlieferungs-
gemeinschaft als Geschichte eines Dialogs mit diesem Gott aus ihren
Möglichkeitsgründen begreiflich zu machen. Freilich wird man hin-
zufügen müssen: Auch theologische Gottesbegriffe sind nur dann ge-
eignet, von Gott als »Person« im spezifisch religiösen Sinne dieses
Wortes zu sprechen, wenn sie diese Bedingung erfüllen. Sofern theo-
logische Aussagen den Bezug zur Geschichte verlieren, mögen sie
zwar den Ausdruck »Person« verwenden, aber sie verfehlen dann
den spezifisch religiösen Sinn des Sprechens von Gottes Personalität.

Viertes Teilergebnis

Eine spezielle Transzendentalphilosophie, die die besonderen Bedin-
gungen der religiösen Erfahrung untersucht, hat folgender Tatsache
Rechnung zu tragen: Zwar werden in allen Religionen Zeugnisse re-
ligiöser Erfahrung weitergegeben; und die Mitglieder der religiösen
Überlieferungsgemeinschaft werden zu eigenen religiösen Erfahrun-
gen fähig gemacht. Dennoch ist nicht in allen Religionen von »Gott«
oder von »Göttern« die Rede. Andererseits kann von »Gott« oder
»Göttern« auch auf ganz unreligiöse Weise gesprochen werden, z. B.
in der Weise der Religionswissenschaft und Religionsphilosophie,
aber auch der Metaphysik. Daraus ergibt sich die zweifache Frage:
Unter welchen Voraussetzungen wird in Religionen von »Gott« oder
»Göttern« gesprochen? Und auf welche Weise wird diesem Sprechen
jener Kontext gesichert, der ein spezifisch religiöses Sprechen mög-

Philosophische Ein�bung in die Theologie II A 187

Viertes Teilergebnis

https://doi.org/10.5771/9783495860915-163 - am 18.01.2026, 12:31:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860915-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


lich macht? Die Brücke zwischen diesen beiden Fragen aber wird
durch die dritte geschlagen: Falls Religionen von Gott oder von Göt-
tern sprechen, was hängt dann für sie davon ab, daß sie den Ursprung
aller religiösen Erfahrung, den »Quell aller Heiligkeit«, nicht als
apersonales Prinzip, sondern als personale Gottheit verstehen?

Darauf konnte geantwortet werden: Den Ausgangspunkt dafür,
vom Heiligen auf personale Weise zu sprechen und dieses so als
»Gott« oder »einen Gott« zu verstehen, bildet der Begriff der »numi-
nosen Entscheidungsmacht«, die, wenn sie begegnet, in ungenötigter
Freiheit jene Alternative von Heil oder Unheil entscheidet, die der
Weltwirklichkeit von ihren »Anfängen« an eingestiftet ist. Aber nur
wenn unter den Bedeutungsmomenten der religiösen Erfahrung de-
ren »Sensus historicus« ins Zentrum der Aufmerksamkeit rückt,
wird jener Anspruch des Heiligen, der in der religiösen Erfahrung
vernommen und beantwortet wird, als personale Zuwendung erfah-
ren; und nur dadurch zeigt sich das Heilige als personale Gottheit.

Das spezifisch religiöse Bedeutungsgewicht dieser Entscheidung
für ein personales Verständnis des Heiligen aber tritt dadurch hervor,
daß nun auch alle anderen Bedeutungsmomente der religiösen Er-
fahrung im Lichte des historischen gedeutet und als Weisen einer
personal-dialogischen Zuwendung Gottes verstanden werden. Dar-
um wahrt die Rede von Gott oder Göttern nur dann ihren spezifisch
religiösen Charakter, wenn dieses dialogische Moment auch den
»Sensus allegoricus, anagogicus und tropologicus« der religiösen Er-
fahrung und damit allen Redens von »Gott« oder »Göttern« be-
stimmt.

Der »Sensus allegoricus«, der im religiösen Zusammenhang den
Charakter des »Sensus fidei« annimmt, verleiht der religiösen Erfah-
rung den Charakter einer »eschatologischen Antizipation«, d. h. der
realen Vorwegnahme eines Zieles, auf das hin der Mensch, so lange
er lebt, im Dialog mit der Wirklichkeit des Heiligen noch unterwegs
ist. Der »Sensus spei«, die spezifisch religiöse Gestalt des »anagogi-
schen« Bedeutungsmoments der Erfahrung, verleiht dem Erfahren-
den die Gewißheit, daß die Treue des Heiligen ihn in allen Wechsel-
fällen des individuellen und gemeinschaftlichen Lebens auf dem
kontinuierlichen Weg zu diesem Ziele erhalten wird. Der »Sensus
caritatis« der religiösen Erfahrung schließlich, die religiöse Gestalt
des »tropologischen« Bedeutungsmoments, verleiht dem Erfahren-
den die Gewißheit, auch als Sünder in einer sündigen Welt durch
Gottes freie Zuwendung dazu fähig zu werden, im selbstlosen Dien-

188 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Religi�se Erfahrung und »personales Verst�ndnis des Heiligen«

https://doi.org/10.5771/9783495860915-163 - am 18.01.2026, 12:31:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860915-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ste des »Bildes« Orte, Stunden und Weisen für die heilschaffende
Wirklichkeit Gottes in dieser Welt zu bereiten. Auf spezifisch religiö-
se Weise von Gottes »Personalität« sprechen, heißt: die vier »geist-
lichen« Bedeutungsmomente, die zu jeder religiösen Erfahrung ge-
hören, im Lichte ihres historischen Bedeutungsmoments als Folgen
eines Verhältnisses zwischen göttlicher und menschlicher Freiheit
verstehen und umgekehrt die Geschichte Gottes mit dem Menschen
im Lichte dieser vier »geistlichen« Bedeutungsmomente begreifen.

Philosophische Ein�bung in die Theologie II A 189

Viertes Teilergebnis

https://doi.org/10.5771/9783495860915-163 - am 18.01.2026, 12:31:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860915-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	1. Die doppelte Frage: Wann sprechen Religionen von Gott? Wann ist ein Sprechen von Gott religiös?
	2. Wie kommt Gott in die Religion?
	a) Der Begriff der »numinosen Entscheidungsmacht« als Ausgangspunkt für die Entwicklung eines personalen Gottesverständnisses
	b) Das historische Bedeutungsmoment der religiösen Erfahrung als Impuls für ein personales Verständnis des Heiligen und für die

	3. Die Eigenart des religiösen Erfahrungskontextes als Bedingung dafür, von Gott auf spezifisch religiöse Weise zu sprechen
	a) Das allegorische Bedeutungsmoment der religiösen Erfahrung, der Kontext der singularischen Rede von »dem Heiligen« und seine
	b) Das anagogische Moment der religiösen Erfahrung und der Kontext der Rede von der »Einheit des Heiligen« oder von »Gott als d
	c) Das tropologische Bedeutungsmoment der religiösen Erfahrung und der Kontext der Rede von Gottes »gutmachender Güte«

	Viertes Teilergebnis

