IV Religiose Erfahrung und »personales
Verstindnis des Heiligen« oder:
Der religiose Kontext des Sprechens
von Gott

1. Die doppelte Frage: Wann sprechen Religionen von Gott?
Wann ist ein Sprechen von Gott religios?

Schon zu Beginn der hier vorgetragenen Uberlegungen zur »Philoso-
phischen Einiibung in die Gotteslehre« wurde darauf hingewiesen,
daf3 die Vokabel »Gott« urspriinglich im religiosen Kontext verwen-
det wird, in der Philosophie aber ein Lehnwort darstellt. Diese sprach-
theoretische Feststellung wurde mit Rekurs auf das » Phanomenologi-
sche Grundgesetz« erldutert, wonach, wie Husserl dies ausdriickt,
zwischen der Struktur einer »Noesis« (eines intentionalen Aktes)
und der »Wesens-Eigenart« des ihr entsprechenden »Noema« (des in-
tendierten Gegenstandes) »strenge Korrelation« besteht. Die Vokabel
»Gott« ist urspriinglich in der religiosen Sprache heimisch, weil die
Wirklichkeit, die sie benennt, nur dem religiosen Akt »originar gege-
ben«ist. Und im weiteren Verlauf der Uberlegungen wurde die Weise,
wie Wirklichkeiten von der besonderen Wesens-Eigenart des Heiligen
dem religiosen Akt »gegeben« ist, als »religiose Erfahrung« bezeich-
net. Dabei blieb zunichst offen, ob auch die Wirklichkeit Gottes das
unmittelbare »noumenale Korrelat« einer religiésen Erfahrung bildet
oder dem religiosen Akt auf andere Weise gegeniibertritt, beispiels-
weise nicht als sein Gegenstand, sondern als sein Moglichkeitsgrund.
Jedenfalls aber muf3 sie in einer Beziehung zur religiosen Erfahrung
stehen, wenn sie dem Subjekt originir gegeben werden soll.

Daraus wurde gefolgert: Wenn ein philosophischer Begriff als
»Gottesbegriff« verwendet wird, dann muf$ nachgewiesen werden
konnen, dafs er sich auf die gleiche Wirklichkeit bezieht, die im reli-
giosen Kontext »Gott« genannt wird. Die Eigenart dieses sprach-
lichen Kontextes aber wird durch die Eigenart der religiosen Erfah-
rung bestimmt. Folglich kann ein philosophischer Begriff nur dann
als »Gottesbegriff« gelten, wenn er auf das »noumenale Korrelat«

Philosophische Einiibung in die Theologie Il A 163

https://dol.org/10.5771/8783485860815-163 - am 18.01.2026, 12:31:28. /de/ag - [@



https://doi.org/10.5771/9783495860915-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

164

Religiése Erfahrung und »personales Verstindnis des Heiligen«

(vereinfachend gesagt: auf den Gegenstand) der religiosen Erfahrung
oder auf ihre noetische Eigenart (vereinfachend gesagt: auf ihre Voll-
zugsform) bezogen werden kann, um diesen Akt nach Inhalt und
Form auszulegen.

Von dieser Eigenart der religiosen Erfahrung war in dem zuletzt
durchlaufenen Teil der hier vorgetragenen Uberlegungen die Rede.
Sie ist durch die Differenz und den Zusammenhang von vier ver-
schiedenen Bedeutungsmomenten bestimmt, die hier ihr »allegori-
sches«, »anagogisches«, »tropologisches« und »historisches« Bedeu-
tungsmoment genannt worden sind. Diese Bedeutungsmomente
bestimmen zwar jeden Inhalt jeder moglichen Art von Erfahrung,
gewinnen aber im religiosen Kontext eine spezifische Gestalt. Nun
soll geklart werden, auf welche Weise diejenige Wirklichkeit, die in
der religiosen Sprache »Gott« genannt wird, in diesem Erfahrungs-
kontext vorkommt und welche Bedeutung deswegen die Vokabel
»Gott« im religiosen Sprachkontext gewinnt. Erst dann kann ent-
schieden werden, ob ein philosophischer Begriff, der auflerhalb reli-
gioser Zusammenhinge gewonnen wurde, auf diesen besonderen In-
halt oder die spezifische Vollzugsform der religivsen Erfahrung
bezogen werden kann und so den Charakter eines Gottesbegriffs ge-
winnt.

Dazu ist es freilich notig, den eben noch einmal in Erinnerung
gerufenen sprachtheoretischen und religionsphdnomenologischen
Feststellungen eine kritische Bemerkung hinzuzufiigen. Die Sitze,
mit denen diese Feststellungen formuliert worden sind, sind nicht
umkehrbar. Aus dem Satz: »Nur im Kontext der religidsen Sprache
kann die Vokabel »Gott« in ihrer urspriinglichen Bedeutung verwen-
det werden« folgt nicht: »Nur ein Satz, in dem die Vokabel »Gott« in
ihrer urspriinglichen Bedeutung verwendet wird, ist ein Satz der re-
ligiosen Sprache«. Es gibt viele religiose Sitze, in denen diese Voka-
bel nicht vorkommt. Entsprechend folgt aus dem Satz: »Nur in der
religiosen Erfahrung ist die Wirklichkeit Gottes (sei es als ihr Gegen-
stand, sei es als thr Moglichkeitsgrund) origindr gegeben« nicht der
Umkehrsatz: »Nur eine Erfahrung, in der die Wirklichkeit Gottes
originir gegeben ist, ist eine religiose Erfahrung«. Es gibt viele reli-
giose Erfahrungen, die nicht »Gotteserfahrungen« sind; und es muf3
zunichst offenbleiben, ob jede religiése Erfahrung auf Gott als ihren
Maoglichkeitsgrund verweist. Die Struktur der religiosen Sprache wie
die der religiosen Erfahrung ist nicht dadurch bestimmt, daf3 in ihr
Gott vorkommen muf3; aber die Bedeutung der Vokabel »Gott« ist

SCIENTIA & RELIGIO Richard Schaeffler

https://dol.org/10.5771/8783485860815-163 - am 18.01.2026, 12:31:28. /do/ay - [



https://doi.org/10.5771/9783495860915-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Wann sprechen Religionen von Gott?

dadurch bestimmt, daf8 sie nur im Kontext der religiosen Sprache in
ihrer urspriinglichen Bedeutung verwendet werden kann; und die
»Wesens-Eigenart« aller »Noemata«, auf die der religiose Akt sich
bezieht, darunter auch die »Wesens-Eigenart« Gottes (um noch ein-
mal Husserls Terminologie zu verwenden), ist dadurch bestimmt,
dafl er dem Menschen nur in der religiosen Erfahrung oder im Zu-
sammenhang mit ihr »originir gegeben« werden kann.

Diese kritische Bemerkung ist fiir die folgenden Uberlegungen
deswegen wichtig, weil es Religionen gibt, in denen zwar auf spe-
zifisch religiose Weise gesprochen wird, aber nicht von Gott oder
Gottern die Rede ist. Das gilt nicht nur vom strengen »Hinaya-
na«-Buddhismus, sondern auch von gewissen archaischen Religions-
formen, in denen zwar »heilige Michte«, aber keine personalen Got-
ter verehrt werden. (Es ist freilich zweifelhaft, ob man daraus mit
manchen Religionshistorikern die Folgerung ziehen muf3, Gott sei
»ein Spitling in der Religionsgeschichte«.) Es ist moglich, religios
sinnvoll zu sprechen, aber nicht von Gott zu sprechen; aber es ist
unmoglich, sinnvoll von Gott in der origindren Bedeutung dieses
Wortes zu sprechen, ohne religios zu sprechen oder sich, auslegend
und zugleich kritisch, auf Zeugnisse der religiosen Sprache zu be-
ziehen.

Entsprechendes gilt fiir die religiose Erfahrung. Es gibt Religio-
nen, in denen sehr wohl religiése Erfahrungen gemacht und bezeugt
werden und im Horer der Botschaft die Fahigkeit zur religiosen Er-
fahrung geweckt wird, in denen aber keine Gottheit verehrt wird;
und auch in den Religionen, in deren Mittelpunkt eine personale Be-
ziehung zwischen Gott und dem Menschen steht, wie in Judentum,
Christentum und Islam, tun die Glaubenden gut daran, mit dem An-
spruch zuriickhaltend umzugehen, sie hitten »Gotteserfahrungen«
gemacht. Was die Propheten geschaut und gehort, die Jinger »mit
Hénden gegriffen« haben, ist in solcher Unmittelbarkeit nicht jedem
einzelnen Glaubenden in seiner Erfahrung gegeben. Was aber in je-
dem Fall fiir die religivse Erfahrung charakteristisch ist, ist das
»Transparent-Werden« der Dinge und Vorginge ihrer Erfahrungs-
welt fiir eine Wirklichkeit, die das Korrelat des religiosen Aktes dar-
stellt und von den Religionswissenschaftlern »das Heilige« genannt
zu werden pflegt. Nicht in jeder religiosen Erfahrung ist Gott (oder
ein Gott) »originir gegeben; aber es gibt keine Weise, wie Gott oder
die Gotter dem Menschen »originir gegeben« werden konnte, oder,
religios gesprochen, keine Weise, wie ein Gott sich dem Menschen

Philosophische Einiibung in die Theologie Il A 165

https://dol.org/10.5771/8783485860815-163 - am 18.01.2026, 12:31:28. /do/ay - [



https://doi.org/10.5771/9783495860915-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

166

Religiése Erfahrung und »personales Verstindnis des Heiligen«

zeigen konnte, auflerhalb jenes Zusammenhangs von Zugingen zum
Wirklichen, der in der religiosen Erfahrung sich 6ffnet.

So zeichnet die religiése Sprache und die in ihr bezeugte Erfah-
rung den Kontext vor, innerhalb dessen allein es méglich wird, daf3
die Wirklichkeit Gottes originir gegeben und sprachlich auf originire
Weise bezeugt wird. Aber dieser Kontext hat seine spezifisch religio-
se Struktur auch dann, wenn innerhalb seiner weder eine Gottes-
erfahrung gemacht noch von einer Gottheit gesprochen wird. Das
schlief3t nicht aus, daf3 die Gotteserfahrung, wenn sie gemacht wird,
auf die Struktur des religiésen Erfahrungszusammenhangs ver-
dndernd zuriickwirkt, auch nicht, daf das Sprechen von Gott, wenn
von ihm gesprochen wird, die Struktur der religidsen Sprache ver-
dndert. Ein Hymnus auf das religios verstandene »Weltgesetz« (das
»Rta« der Inder oder die »Ma’at« der Agypter) wird sich auch seiner
Sprachstruktur nach von einem Gotteshymnus unterscheiden. Doch
hingt der spezifische religiose Charakter der Erfahrung nicht an die-
sem bestimmten noematischen Bezug, der religiose Charakter der
Sprache nicht an diesem spezifischen Thema.

In diesem Sinne kann gesagt werden: Alles, was iiberhaupt zum
Gegenstand der Erfahrung werden kann, kann unter gegebenen Be-
dingungen auch zum Gegenstand der spezifisch religiosen Erfahrung
werden. Deren Unterscheidungsmerkmal besteht nicht darin, dafs ein
bestimmter, religios bedeutsamer Gegenstand neben anderen, religi-
os belanglosen Gegenstinden entdeckt wird und daf3 dieser Gegen-
stand »Gott« genannt wird. Das Unterscheidende der religiésen Er-
fahrung liegt vielmehr in der Qualitdt, in der sehr verschiedene
Gegenstinde dem Erfahrenden gegeniibertreten: als transparente
Gegenwartsgestalten des Heiligen. Weil das Unterscheidungsmerk-
mal der religiésen Erfahrung nicht in dem Gegenstand liegt, der sich
zeigt, sondern in der Qualitit, wie er sich zeigt, ist es in der Religi-
onsphinomenologie iiblich geworden, das substantivierte Eigen-
schaftswort »das Heilige« zu gebrauchen. Ob in jenem Erfahrungs-
kontext, in welchem hochst unterschiedliche Gegenstinde in der
besonderen Qualitit des »Heiligen« begegnen, auch »Gott« oder »ein
Gott« seine Stelle findet, ist eine zunichst offene Frage.

Nun liegt in der bei Religionsphilosophen héaufigen Substan-
tivierung des Eigenschaftsworts »heilig« zum Gegenstandswort »das
Heilige« eine Zweideutigkeit. Der Singular »das Heilige« kann im
Sinne eines Kollektiv-Singulars gebraucht werden und bedeutet
dann »alles, was heilig ist«, also die Gesamtheit aller heiligen Orte

SCIENTIA & RELIGIO Richard Schaeffler

https://dol.org/10.5771/8783485860815-163 - am 18.01.2026, 12:31:28. /do/ay - [



https://doi.org/10.5771/9783495860915-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Wann sprechen Religionen von Gott?

und Zeiten, Dinge und Personen, Ereignisse und Handlungen. Er
kann aber auch verwendet werden, um eine identische Wirklichkeit
zu bezeichnen, die in allem, was als »heilig« erfahren wird, ihre Er-
scheinungsgestalt findet und zugleich das erfahrende Subjekt fihig
macht, die unterschiedlichsten Inhalte seiner Erfahrung in jener be-
sonderen Qualitit zu erfassen, die sie zu »heiligen« Gegenstinden
macht. In diesem Sinne hat etwa Mircea Eliade von einer »Transfigu-
ration« gesprochen, kraft welcher solche Erscheinungen, die auch die
Inhalte ganz profaner Erfahrungen bilden (also etwa Biaume, Steine,
Quellen, aber auch Menschen und menschliche Verhaltensformen),
die besondere Qualitat gewinnen, in der sie als »heilig« erfahren wer-
den. »Das Heilige« ist, so verstanden, jenes Wirkliche, das von allen
Gegenstinden der profanen Erfahrung verschieden ist, aber, unter
noch naher zu bestimmenden Bedingungen, jeden dieser Gegenstin-
de der profanen Erfahrung zu einer Gestalt seiner Selbst-Manifesta-
tion umgestalten kann. Jeder so transfigurierte Gegenstand wird
dann zum besonderen »noumenalen Korrelat« der religiosen Erfah-
rung. Der Singular »das Heilige« aber bezeichnet den einen Grund,
der alle unterschiedlichen Inhalte der Erfahrung zu noumenalen Kor-
relaten der spezifisch religiosen Erfahrung zu machen vermag. Und
in einem vergleichbaren Sinne kann »das Heilige« als die Quelle je-
nes »Lichts« verstanden werden, das das »Auge« des erfahrenden
Subjekts so »erleuchtet«, dafl es die Vielfalt der Gegenstinde, die
ihm sonst auf profane Weise erfahrbar sind, auf spezifisch religiose
Weise zu erfahren und als eine Vielfalt solcher Selbst-Manifestatio-
nen des einen Heiligen zu erfassen vermag.

Wird das Wort »das Heilige« in diesem Sinne verwendet, dann
liegt darin schon eine bestimmte Deutung der religiosen Erfahrung;
und diese Deutung bedarf der Rechtfertigung. Es mufs also unter-
sucht werden, welche Bedeutungsmomente der religiosen Erfahrung
es sind, die die Uberzeugung begriinden, in allen Inhalten der religis-
sen Erfahrung findet eine identische Wirklichkeit, »das Heilige« im
singularischen Verstindnis des Wortes, seine je neue Erscheinungs-
gestalt. Aber auch in diesem Falle bleibt es bei der Verwendung eines
substantivierten Eigenschaftswortes. Dieser Sprachgebrauch zeigt
an, daf3 jenes Identische, das sich in einer Vielzahl von Erscheinungs-
weisen manifestiert, zunichst nicht hinsichtlich dessen beschrieben
wird, was es »an sich« ist, sondern nur hinsichtlich dessen, was es
bewirkt: der » Transfiguration« der unterschiedlichsten Gegenstinde
der alltaglichen Erfahrung in Gegenstinde der religiosen Erfahrung,

Philosophische Einiibung in die Theologie Il A 167

https://dol.org/10.5771/8783485860815-163 - am 18.01.2026, 12:31:28. /do/ay - [



https://doi.org/10.5771/9783495860915-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

168

Religiése Erfahrung und »personales Verstindnis des Heiligen«

die diese Gegenstinde nun in der besonderen Qualitit erfafSt, »heili-
ge« Gegenstinde zu sein. Diese Wirkung aber konnte ebensowohl
auf ein apersonales Prinzip als auf eine personale Gottheit zuriickge-
fithrt werden. Auch bei einer singularischen Verwendung des Wortes
»das Heilige« bleibt also die Frage noch offen, ob jener Grund, der
allem, was zum Gegenstand der religiosen Erfahrung wird, den Cha-
rakter eines »heiligen« Gegenstandes verleiht, als »Gott« oder we-
nigstens als »ein Gott« aufgefafst werden kann.

Damit verbindet sich eine zweite Frage: Es gibt nicht nur Reli-
gionen, in denen nicht von Gott die Rede ist; es gibt auch Weisen,
sich auf einen personal verstandenen Gott auf ganz unreligiose Weise
zu beziehen. Religionen konnen in ganz apersonalen Erfahrungs-
gehalten, in einem Sonnenaufgang oder in einem Sturm, im Auf-
ragen eines Berges, aber auch in einer plotzlichen Erleuchtung des
Geistes die Gegenswartsgestalt der numinosen Wirklichkeit entdek-
ken. Andererseits konnen Metaphysiker sich zu einem personal ver-
standenen Gott verhalten, ohne dabei einen spezifisch religiosen Akt
zu vollziehen. Wenn aber von einem personalen Gott auf nicht-reli-
gitse Weise, von einer apersonalen numinosen Macht auf religidse
Weise gesprochen werden kann, dann ergibt sich die Frage: Wenn in
manchen, vielleicht sogar in vielen Religionen von einem personalen
Gott oder von personalen Gottern gesprochen wird, was verleiht
dann diesem Sprechen seinen spezifisch religiosen Charakter?

Eine dritte Frage schligt zwischen beiden die Briicke: Untersucht
man Religionen, die von Gott oder von Géttern sprechen, dann kann
man fragen: Unter welchen Voraussetzungen wird es fiir sie selber
wichtig, jene »Quelle, die allen Gegenstinden der religitsen Erfah-
rung den Charakter des Heiligen verleiht, nicht in einem apersonalen
Prinzip, sondern in einer personalen Gottheit zu finden? Einen Hin-
weis zur Beantwortung dieser Frage kann wiederum die Religions-
phinomenologie geben. Wenn diese niamlich nicht in jedem Falle
»Gott« als das noumenale Korrelat des religiosen Aktes bezeichnet,
sondern den Ausdruck »das Heilige« bevorzugt, so wird damit die
Entscheidung zwischen einem »personalen« und einem »apersonali-
stischen« Verstindnis dieses Gegenstandes nicht prijudiziert; wohl
aber wird die gemeinsame Bedingung beider Formen des Verstind-
nisses benannt und damit zugleich ein Maf3stab angegeben, an dem
diese Entscheidung iiberpriift werden kann: Der Begriff der »Per-
sonalitit« Gottes oder auch der Begriff der »Apersonalitit« oder
»Uberpersonalitdt« derjenigen Wirklichkeit, auf die die religicse Er-

SCIENTIA & RELIGIO Richard Schaeffler

https://dol.org/10.5771/8783485860815-163 - am 18.01.2026, 12:31:28. /do/ay - [



https://doi.org/10.5771/9783495860915-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Wie kommt Gott in die Religion?

fahrung sich bezieht, ist daran zu messen, inwieweit ein solcher Be-
griff es moglich macht, den spezifisch religiosen Charakter des »Hei-
ligen« angemessen verstandlich zu machen. Daraus aber folgt: Erst
wenn sowohl ein apersonales Verstindnis numinoser Michte als
auch ein personales Gottesverstindnis daran gemessen werden, wel-
ches von ihnen der Eigenart der religosen Erfahrung besser ent-
spricht, kann deutlich werden, was fiir die Religion selber von der
Entscheidung dieser Alternative abhingt. Und erst wenn innerhalb
einer Religion selber die Bedeutung dieser Alternative zu klarem Be-
wufltsein gelangt, gewinnt auch die Entscheidung, in personaler
Weise von »Gott« oder von »Gottern« zu sprechen, spezifisch reli-
giosen Charakter. Es wird an spiterer Stelle zu zeigen sein, daf8 der
Sinn der Alternative zwischen einem »personalen« und einem »aper-
sonalistischen« Verstdndnis des Heiligen in einer Analyse der vier
Bedeutungsmomente der religiosen Erfahrung deutlich gemacht wer-
den kann.

2. Wie kommt Gott in die Religion?

Die Frage nach den Voraussetzungen, unter denen in Religionen von
»Gott« oder von »Gottern« gesprochen wird, kann auf die Formel
gebracht werden: »Wie kommt Gott in die Religion?« Diese Frage
ist nicht historisch gemeint. Es kann dahingestellt bleiben, ob ein per-
sonales Gottesverstindnis am Anfang der Religionsgeschichte stand,
wie dies Wilhelm Schmidt, Nathan Séderblom und andere Anhianger
der Lehre von einem »Ur-Monotheismus« angenommen haben, oder
ob Gott als »ein Spitling in der Religionsgeschichte« verstanden wer-
den muf3, wie dies z.B. v. d. Leeuw vertreten hat. Vielmehr soll nach
den Sachgriinden gefragt werden, die, zu welchem Zeitpunkt auch
immer, den religiosen Akt so bestimmen, daf8 er nur in einem per-
sonal verstandenen Gott sein »noumenales Korrelat« finden kann.

a) Der Begriff der snuminosen Entscheidungsmacht«
als Ausgangspunkt fiir die Entwicklung eines personalen
Gottesverstindnisses

Die religiose Erfahrung enthilt ein charakteristisches Moment, von
dem aus in vielen Religionen ein personales Gottesverstindnis ge-
wonnen werden konnte. In den Religionswissenschaften ist es iiblich

Philosophische Einiibung in die Theologie Il A 169

https://dol.org/10.5771/8783485860815-163 - am 18.01.2026, 12:31:28. /do/ay - [



https://doi.org/10.5771/9783495860915-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

170

Religiése Erfahrung und »personales Verstindnis des Heiligen«

geworden, vom »numinosen« Charakter derjenigen Wirklichkeit zu
sprechen, die dem religiosen Akt originir gegeben ist. Der Begriff
»Numen« bezeichnet im Lateinischen die Entscheidungsmacht der
Gotter (oder auch von Institutionen, z.B. des Senats, wenn deren sa-
kraler Charakter hervorgehoben werden soll). Die Bedeutung dieses
Wortes wird von dem Grammatiker Festus von dem Verbum »nuere«
abgeleitet und durch eine stereotyp wiederkehrende Formulierung
aus Homers Ilias erldutert: Das Nicken mit dem Kopf, durch das Zeus
im Rate der Gotter seine Entscheidung zum Ausdruck bringt, ist so
wirksam, daf3 es »den groflen Olymp erschiittert«'. Die moderne Re-
ligionswissenschaft verwendet das Wort »Numen« und seinen Plural
»Numina« sowie das davon abgeleitete Adjektiv »numinos« zur Be-
zeichnung von Michten, die miihelos, wie durch das blofle Nicken
mit dem Kopf, Entscheidungen treffen, die das Heil oder Unheil des
Menschen und der Welt bestimmen. Dazu gehéren vor allem jene
Entscheidungen, die »im Anfang« gefillt worden sind und so dem
gesamten Weltlauf eingestiftet bleiben. Der so verstandene Begriff
des »Numen« wird von den Religionswissenschaftlern in einer Be-
deutung verwendet, in welcher er ebenso die Entscheidungsmacht
einer personalen Gottheit bezeichnen kann wie das apersonale »Ma-
na« der Melanesier und das ebenso apersonale »Orenda« der Iroke-
sen in Nordamerika.

In dieser Verwendung entstammt der Begriff »Numen« und
»numinos« nicht der Sprache bestimmter Religionen, sondern der
Sprache der Religionswissenschaft. Dennoch ist er geeignet, ein Cha-
rakteristicum der religiosen Erfahrung anzuzeigen: Fiir diese Erfah-
rung wird der Gegenstand transparent auf einen Grund hin, der zu-
gleich die Herkunft seiner Krisis ist. Bevorzugter Gegenstand dieser
Erfahrung sind, wie an fritherer Stelle schon angedeutet wurde, sol-
che Phianomene, die eine »complexio oppositorum« in sich enthalten,
welche ihrerseits das Leben des Menschen, ja seine Erfahrungswelt
als ganze auf eigentiimliche Weise labil erscheinen laft (s. 0. S. 93 ff.).
Alle Bedrohungen, die von dufleren Ursachen ausgehen kénnten,
sind nur Anldsse, diese innere Labilitit des menschlichen Lebens
und der Welt offenkundig werden zu lassen. Das Leben trigt in sich
den Keim des Todes; die Rechtsordnung enthilt jene Konflikte, aus
deren Uberwindung sie hervorgegangen ist, weiterhin latent in sich,
sodaf3 sie in verwandelter Gestalt jederzeit wieder ausbrechen kon-

1 Homer, Ilias 1,528-530 et alibi.

SCIENTIA & RELIGIO Richard Schaeffler

https://dol.org/10.5771/8783485860815-163 - am 18.01.2026, 12:31:28. /do/ay - [



https://doi.org/10.5771/9783495860915-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Wie kommt Gott in die Religion?

nen; das »Licht« der Erkenntnis ist zugleich die Quelle der Verblen-
dung; das Chaos bildet den verborgenen Untergrund, auf dem alle
lebenspendende Ordnung errichtet ist. Angesichts dieser inneren Be-
drohung erweist sich die Fortexistenz des Lebens und der Welt als
kontingent, als die immer neu fallende Entscheidung einer offenen
Alternative, die dem Wirklichen von seinen Urspriingen an eingestif-
tet ist. Die Alternative war »im Anfang« offen und kehrt in immer
neuen Gestalten inmitten der Zeit als offene Alternative wieder. Ge-
rade in dieser immer neuen Wiederkehr der offenen Alternative zeigt
sich: Die Entscheidung dieser Alternative ist durch keine dufSeren
oder inneren Notwendigkeiten erzwungen, sondern ungendtigt und
frei. Das Heilige aber wird als diejenige Macht verstanden, die in un-
genotigter Freiheit diese Alternative »im Anfang« entschieden hat,
zugleich aber diese Entscheidung immer neu inmitten der Zeit ab-
bildhaft wiederkehren 1af3t. Der religios erfahrene Gegenstand wird
so zur Erscheinungs- und Gegenwartsgestalt jener »complexio oppo-
sitorumg, die bis in die Urspriinge der Welt zuriickreicht und aus der
heraus jeweils neu dariiber entschieden wird, welches ihrer Momente
dominant wird und welches, bleibend wirksam, in den Hintergrund
tritt.

Der religionswissenschaftliche Begriff des »Numen« als Ent-
scheidungsmacht versucht, jene in der religiésen Erfahrung sich zei-
gende Wirklichkeit zu benennen, von der diese Entscheidung ab-
hingt und von der der Mensch nun seinerseits zur Entscheidung
gerufen wird. Die Verehrung derartiger numinoser Willensmichte
ist nicht notwendig mit dem Gedanken eines personalen Gottes
verbunden, wohl aber macht sie die Entstehung eines solchen Gottes-
verstindnisses moglich. In den Uberlegungen zur speziellen Tran-
szendentalphilosophie hat sich gezeigt: Jedes der vier Bedeutungs-
momente, die in der religiosen Erfahrung impliziert sind, enthilt
Impulse, die zu einem personalen Verstindnis des Heiligen fiihren
konnen. Aber es ist speziell das historische Bedeutungsmoment der
religiosen Erfahrung, das, wenn es in den Mittelpunkt der religiosen
Aufmerksamkeit riickt, ein solches personales Verstindnis wirklich
entstehen lifit und dann auch den iibrigen Bedeutungsmomenten
der Erfahrung jene besondere Bedeutung verleiht, die es gestattet,
die »numinose Willensmacht« als »Gott« oder wenigstens als »einen
Gott« zu bezeichnen.

Philosophische Einiibung in die Theologie Il A 171

https://dol.org/10.5771/8783485860815-163 - am 18.01.2026, 12:31:28. /do/ay - [



https://doi.org/10.5771/9783495860915-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

172

Religiése Erfahrung und »personales Verstindnis des Heiligen«

b) Das historische Bedeutungsmoment der religiosen Erfahrung
als Impuls fiir ein personales Verstiandnis des Heiligen und fiir
die Rede von »Gott« oder »Gottern«

Obgleich, wie sich soeben gezeigt hat, religios gesprochen werden
kann, ohne daf3 von Gott oder von Gottern die Rede ist, ist es doch
keine Ausnahme, daf3 in Religionen personale Gottheiten verehrt
werden. Dann wird auch in der religiésen Sprache die Vokabel »Gott«
(oder ein Aquivalent) verwendet; und auch das philosophische Reden
von Gott mu8 sich, wie schon einleitend angemerkt, an diesem origi-
nir religiosen Wortgebrauch orientieren, um sicher zu sein, dafy mit
dem Gebrauch philosophischer Begriffe wirklich von Gott und nicht
von etwas anderem die Rede ist.

Der entscheidende Impuls, der zu einem personalen Verstindnis
des Heiligen und damit zur Rede von »Gott« oder »Géottern« fiihrt,
geht von dem historischen Bedeutungsmoment der religiosen Erfah-
rung aus. Zu jeder Erfahrung gehort ein »historisches« Bedeutungs-
moment. Denn jede Erfahrung verindert, wenn auch in wechseln-
dem Grade, zugleich die Formen des Anschauens und Denkens und
bleibt deswegen denkwiirdig: Wer eine Erfahrung gemacht hat, kann
seine neu erreichte BewufStseinsgestalt nur aus seiner Geschichte
verstehen, und er darf hinter die einmal erreichte Umgestaltung sei-
nes Anschauens und Denkens nicht zuriickfallen, wenn er auch in
allen kommenden Erfahrungen dem Anspruch des Wirklichen ge-
recht werden will. Im religiosen Zusammenhang gewinnt dieses
historische Bedeutungsmoment jeder Erfahrung eine spezifische Ge-
stalt. Die religiose Erfahrung lif3t auch die Inhalte des profan-alltig-
lichen Erlebens in einem neuen Lichte erscheinen und fiigt sie da-
durch einem religiosen Erfahrungskontext ein. Am besonderen
Inhalt dieser Erfahrung wird dem, der sie macht, der Zustand seiner
Erfahrungswelt als ganzer deutlich: Im Lichte dieser Erfahrung tritt
jene alles bestimmende Gegensatz-Einheit ausdriicklich hervor, in
der Leben und Tod, Heil und Unheil miteinander verkniipft sind
und sich gegenseitig durchdringen. Darauf beruht die Labilitit alles
Wirklichen, das in dieser Welt begegnet. Die Tatsache aber, daf diese
Welt als ganze nicht »schon lingst« in Tod und Unheil versunken ist,
laf3t erkennen, daf3 jene numinose Macht, die dem Menschen in der
religiosen Erfahrung begegnet, schon »im Anfang« eine freie und
ungenotigte Entscheidung fiir das Leben und Heil der Welt getroffen
hat (beispielsweise durch ihren Sieg iiber die Chaosmichte); diese

SCIENTIA & RELIGIO Richard Schaeffler

https://dol.org/10.5771/8783485860815-163 - am 18.01.2026, 12:31:28. /do/ay - [


https://doi.org/10.5771/9783495860915-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Wie kommt Gott in die Religion?

Entscheidung aber gewinnt in jeder neuen Begegnung mit dem Hei-
ligen eine neue Gestalt ihrer Gegenwart und stellt den Menschen
immer neu vor die Alternative von Heil oder Unheil (s.0. S. 1271.).
Dies verleiht der jeweils historisch konkreten Situation und dem in
ihr vernommenen Anspruch des Heiligen das spezifisch religiose Be-
deutungsgewicht. »Heute, wenn ihr meine Stimme horet, verhirtet
eure Herzen nicht«?.

Wird dem Menschen dieses historische Bedeutungsmoment der
religivsen Erfahrung ausdriicklich bewuf3t, dann enthilt es den ent-
scheidenden Impuls, vom Heiligen als von einer Person zu sprechen.
Die Freiheit, mit der die numinose Macht »im Anfang« zwischen
Heil und Unheil entschieden hat, aber auch die je neue Gegenwirtig-
werdung dieser Entscheidung in konkreten historischen Situationen,
vor allem aber das dialogische Verhaltnis, in welchem die Art, wie der
Mensch auf den Anspruch des Heiligen antwortet, neue Situationen
hervorbringt, in denen auch dieser Anspruch eine neue, historisch
konkrete Gestalt gewinnt, machen deutlich, dafS das Heilige das Sub-
jekt eines Dialogs mit dem Menschen ist und als solches ein persona-
les Angesicht zeigt.

So wird der Ubergang von der Verehrung mehr oder weniger
anonym gedachter »numinoser Méchte« zur Verehrung Gottes oder
der Gotter erst dort auf entschiedene Weise vollzogen, wo das histo-
rische Bedeutungsmonent der religiosen Erfahrung fiir das Be-
wufStsein des religiosen Subjekts dominant wird. Dann erst wird die
»numinose Macht«, die »im Anfang« {iber Heil oder Unheil des
Menschen und der Welt entschieden hat und dem Menschen immer
neu so begegnet, daf3 sie ihn jeweils neu unter diese Entscheidung
stellt, als Person erfahren. Dann namlich wird die Geschichte der In-
dividuen wie der religiosen Uberlieferungsgemeinschaft als eine Ab-
folge von Begegnungen verstanden, in denen die freie Zuwendung
der Gottheit die freie Antwort des Menschen verlangt. Und indem
Menschen in den wechselnden Ereignissen ihres Lebens der Identitat
des Gottes gewif3s werden, mit dem sie in solcher Weise in einen Dia-
log eintreten konnen, schliefen sich die Inhalte ihrer Erinnerung und
ihrer Hoffnung zur Einheit einer individuellen und gemeinschaft-
lichen Geschichte zusammen (s.0. S. 131£f.). »Person« im religiosen
Sinne ist dasjenige numinose Wesen, das nicht nur zu einer ungeno-
tigten freien Entscheidung, zum »Nutum« oder seiner Verweige-

2 Ps. 95,7f.

Philosophische Einiibung in die Theologie Il A 173

https://dol.org/10.5771/8783485860815-163 - am 18.01.2026, 12:31:28. /do/ay - [



https://doi.org/10.5771/9783495860915-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

174

Religiése Erfahrung und »personales Verstindnis des Heiligen«

rung, fihig ist, sondern in einen solchen Dialog mit dem Menschen
eintreten kann.

So ist es der »Sensus historicus« der religiésen Erfahrung, der
die Alternative bzwischen einem personalen und einem apersonalen
Verstindnis des Heiligen entscheidet. Das zeigt sich e contratio auch
daran, daf3 dort, wo der »Sensus historicus« der religiésen Erfahrung
zugunsten einer religiosen »Weisheit« zurticktritt, die sich aller Zeit
und Geschichte enthoben meint, auch das Sprechen von Gott sich
fortschreitend in eine Rede von »ewigen Prinzipien« verwandelt,
wihrend solche numinosen Michte, die auch dann noch als Personen
erscheinen, in die Rolle untergeordneter Demiurgen oder gar wider-
gottlicher Archonten absinken (s. 0. S. 138-147).

3. Die Eigenart des religiésen Erfahrungskontextes
als Bedingung dafiir,
von Gott auf spezifisch religiose Weise zu sprechen

Die Frage »Wie kommt Gott in die Religion?« hat in den soeben vor-
getragenen Uberlegungen eine Antwort gefunden: Sobald innerhalb
der religiosen Erfahrung deren »Sensus historicus« gegeniiber ande-
ren Bedeutungsmomenten dominant wird, kann die Religion sich
nicht mehr mit der Verehrung einer apersonalen »Quelle aller Hei-
ligkeit« zufriedengeben, sondern muf3 ihr Verhiltnis zum Heiligen
als einen Dialog begreifen, der zwischen gottlicher und menschlicher
Freiheit und also zwischen Personen gefiihrt. Damit ist auch die wei-
terfiihrende Frage schon beantwortet, was der Entscheidung dieser
Alternative ihre spezifisch religiose Bedeutung verleiht: Wenn das
»Nutum des Numen« den Charakter einer personalen Zuwendung
tragt, die den Menschen zu einer freien und personalen Antwort her-
ausfordert, dann héngt fiir den religiésen Menschen alles davon ab,
ob es ihm gelingt, in einen solchen personalen Dialog mit der Gott-
heit einzutreten. Wird nimlich diejenige Wirklichkeit, die iiber Tod
und Leben, Krieg und Frieden, Erleuchtung und Blendung des Auges
auf solche Weise entscheidet, ausdriicklich als freies Wesen begriffen,
zu dem sich der Mensch nun seinerseits in freier Anerkennung, in
Akten des Vertrauens, der Bitte und der Klage, des Dankens oder
des ehrfiirchtigen Schweigens verhalten kann, dann gewinnt die reli-
giose Erfahrung den Charakter der Aufforderung zu einem »Suchen

SCIENTIA & RELIGIO Richard Schaeffler

https://dol.org/10.5771/8783485860815-163 - am 18.01.2026, 12:31:28. /do/ay - [



https://doi.org/10.5771/9783495860915-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Eigenart des religiosen Erfahrungskontextes

nach einem Angesicht«, unter dessen oft verborgenen Blick der
Mensch sich gestellt weif3, oder des Horchens auf eine »Mitteilung
des Namens«, den die Gottheit dem Menschen kundmachen kann,
um sich von ihm beim Namen rufen zu lassen. Wenn dies geschieht,
kann der Mensch in solcher Anrufung des Namens zur Gottheit in
eine personale Wechselbeziehung eintreten. Vor dem so erfahrenen
Gott kann der Mensch, um ein Wort von Martin Heidegger zu ge-
brauchen, »in die Knie brechen«, aber auch »musizieren und tan-
zen«>.

Daf3 davon fiir den religiosen Menschen wirklich »alles« ab-
hingt, wird dann besonders deutlich, wenn sich zeigen lafst: Im Lich-
te des historischen Bedeutungsmoments der religiosen Erfahrung ge-
winnen alle ihre anderen Bedeutungsmomente eine neue Gestalt.
Auch ihr »allegorisches«, »tropologisches« und »anagogisches« Be-
deutungsmoment werden dann als Weisen deutbar, wie das Heilige
dem Menschen sein Angesicht zuwendet und als Person beim Namen
gerufen werden kann. Die Rede von »Gott« oder von »einem Gott«
ist Ausdruck dieses personalen Verstindnisses des Heiligen. Im Fol-
genden aber wird zu zeigen sein: Das Sprechen von Gott kann seinen
spezifisch religidsen Charakter nur wahren, wenn es von dem soeben
beschriebenen historischen Bedeutungsmoment der religiosen Er-
fahrung ausgeht und von hier aus auch deren iibrige Bedeutungs-
momente zu einem Kontext von spezifisch religiser Eigenart zu-
sammenfiigt.

a) Das allegorische Bedeutungsmoment der religiosen Erfahrung,
der Kontext der singularischen Rede von »dem Heiligen«
und seiner »Transzendenz«

Das allegorische Bedeutungsmoment, das zu jeder Erfahrung gehort,
nimmt, so hat sich gezeigt, im Kontext der religiosen Erfahrung eine
spezifische Gestalt an. Dieses Bedeutungsmoment zeigt drei Aspekte:
(1) den Uberschuf3 des Anspruchs, den das Wirkliche an den Erfah-
renden richtet, {iber die Gestalt, in der er diesen Anspruch in der je
gegenwirtigen Weise seines Anschauens und Denkens zu erfassen
vermag, (2) die Verwiesenheit des Erfahrenden auf eine zukunfts-
offene Geschichte, in der sich die Bedeutung des einmal Erfahrenen
fortschreitend deutlicher und inhaltsreicher erschlieBen wird,

3> M. Heidegger, Identitit und Differenz 70.

Philosophische Einiibung in die Theologie Il A 175

https://dol.org/10.5771/8783485860815-163 - am 18.01.2026, 12:31:28. /do/ay - [



https://doi.org/10.5771/9783495860915-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

176

Religiése Erfahrung und »personales Verstindnis des Heiligen«

schliefSlich (3) die antizipatorische Prisenz, in welcher die einzelnen
Phasen dieser Geschichte sich nicht nur als » Annaherungen« an die
Wahrheit des Erfahrenen, d. h. an seine Maf3geblichkeit fiir das theo-
retische und praktische Urteil, erweisen, sondern als die wechselnden
Gestalten seiner »Gegenwirtigwerdung«. Diese Teilaspekte des alle-
gorischen Bedeutungsmoments sind im speziellen Falle der religio-
sen Erfahrung nicht nur ins Unendliche gesteigert, sondern zeigen
hier eine spezifische Eigenart: Das, was sich in dieser Erfahrung zeigt,
bricht aus einer »anderen Welt« in die Erfahrungswelt des Menschen
ein und erweist sich so als verschieden von allem, was im Gesamt-
zusammenhang der profanen Erfahrung seine Stelle findet; die zu-
kunftsoffene Geschichte, in die diese Erfahrung den Menschen hin-
einverweist, ist darauf ausgerichtet, ihm selbst in immer neuen
Gestalten an dieser »anderen Welt« Anteil zu gewéhren, die sich zu-
gleich als die »kommende Welt« erwiesen hat. Konkreter gespro-
chen: Diese Geschichte hat ihr Ziel darin, den Menschen in solcher
Weise zur »Neuheit des Denkens«, aber auch des Handelns und sei-
nes ganzen Lebens umzuschaffen, daf er »schon jetzt« zu einer do-
xologischen Antwort fahig wird, die ihre Vollgestalt erst jenseits der
Todesgrenze erreichen wird; die »antizipatorische Prisenz« des er-
fahrenden Inhalts in der Vorlaufigkeitsgestalt, in der dieser Inhalt
erfahren wird, gewinnt damit den besonderen Charakter der »escha-
tologischen Antizipation«. Es sind diese drei Teilaspekte, die dem al-
legorischen Bedeutungsmoment der Erfahrung im religiosen Zusam-
menhang den Charakter des »Sensus fidei« verleihen (s. 0. S. 76-85).

Die Differenz des Gegenstandes der religiosen Erfahrung von
den Weisen, wie er in der Erfahrungswelt seine Gegenwartsgestalt
findet, legt jenen substantivischen Gebrauch des Wortes »das Heili-
ge« nahe, von dem soeben die Rede war. Die in einem adjektivischen
Sinne »heiligen« Erfahrungsgegenstinde, die heiligen Steine und
Bidume, Orte und Zeiten, Sachen und Personen gewinnen die Quali-
tit, die durch diesen adjektivisch verwendeten Ausdruck bezeichnet
wird, nur in dem Mafle, in welchem sie iiber sich selbst hinaus auf
eine von ihnen verschiedene, zugleich aber in ihnen gegenwirtig
werdende Wirklichkeit verweisen. Diese ist es deshalb, die im sub-
stantivischen Gebrauch des Wortes »das Heilige« heiflen kann. »Das
Heilige« im so verstandenen Sinne ist von allen Inhalten der Erfah-
rung, auch der religigsen, verschieden und kann, gerade deswegen
alles, was sich dem Menschen in der Erfahrung zeigt, in eine Gestalt
seines Erscheinens »transfigurieren« und so, im adjektivischen Sinne

SCIENTIA & RELIGIO Richard Schaeffler

https://dol.org/10.5771/8783485860815-163 - am 18.01.2026, 12:31:28. /do/ay - [



https://doi.org/10.5771/9783495860915-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Eigenart des religiosen Erfahrungskontextes

des Wortes, zu »heiligen« Erfahrungsinhalten machen. In philosophi-
scher Terminologie gesprochen: Das Heilige ist »transzendent«. Aber
dieser philosophische Begriff trifft auf die religiose Rede vom »Heili-
gen« nur dann zu, wenn er als Auslegung des allegorischen Be-
deutungsmoments der religiosen Erfahrung verstanden wird. Wird
die so verstandene Differenz des Heiligen von allen Gestalten seines
Erscheinens vergessen, dann entstehen jene fehlgeleiteten Formen
der Gegenstandskonstitution, von denen unter den Bezeichnungen
»Idol« und »Fetisch« an fritherer Stelle die Rede war (s. 0. S. 85-90).

Damit ist ein Kontext vorgezeichnet, innerhalb dessen von
»Gott« oder »Gottern« in einer religios sinnvollen Weise gesprochen
werden kann, freilich nicht notwendigerweise gesprochen werden
muf3. Solange nur das allegorische Bedeutungsmoment der religiosen
Erfahrung in Betracht gezogen wird, bleibt es moglich, der religiésen
Erfahrung Rechnung zu tragen und dennoch weder von »Gott« noch
von »Gottern« zu sprechen. Eine andere Moglichkeit besteht darin,
»Gott« oder »die Gotter« als blofe Erscheinungsgestalten zu begrei-
fen, in denen eine tiberpersonale Wirklichkeit sich der religiosen Er-
fahrung zuginglich macht. Manche Formen der platonisierenden
Gnosis haben dieser Interpretation den Vorzug gegeben.

Das dndert sich erst, wenn das allegorische Bedeutungsmoment
der religiosen Erfahrung im Lichte des historischen verstanden wird.
Die spezifisch religiose Gestalt dieses allegorischen Bedeutungs-
moments ist, wie an fritherer Stelle gezeigt wurde, der »Sensus fi-
dei«. Wird dieser im Lichte des »Sensus historicus« verstanden, dann
wird er als Ausdruck dafiir begriffen, dafl Gott dem Menschen inmit-
ten der Vorldufigkeit seines Lebens in einem Akt freier Selbst-Ent-
duflerung sein Angesicht zugewandt hat. Wer auch nur ein einziges
Mal erfahren hat, daf3 er auf solche Weise »unter Gottes Angesicht«
steht, begreift jene »eschatologische Antizipation, die zum Sensus
fidei der religiosen Erfahrung gehort, nicht nur als VerheifSung einer
vollendeten Gottesbegegnung nach aller Zeit, sondern als Grund der
GewifSheit, daf$ dieses Angesicht in jeder kiinftigen Stunde innerhalb
des zeitlichen Lebens gesucht, gefunden und mit der Anrufung des
Namens begriifst werden kann. So gelingt dem Menschen jenes »Bo-
den-Gewinneng, das, im Sinne der hebriisch verstandenen »Emu-
nah«, das Wesen des Glaubens ausmacht: Ein »Gott« ist, innerhalb
dieses Kontextes verstanden, ein Wesen, das auf eine Weise, iiber
die der Mensch nicht verfiigt, einzelne Inhalte der menschlichen Er-
fahrungswelt zu seinen Gegenwartsgestalten machen kann. Und da

Philosophische Einiibung in die Theologie Il A 177

https://dol.org/10.5771/8783485860815-163 - am 18.01.2026, 12:31:28. /do/ay - [



https://doi.org/10.5771/9783495860915-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

178

Religiése Erfahrung und »personales Verstindnis des Heiligen«

dies in einem Akt numinoser Freiheit geschieht, kann darin ein Er
weis der Personalitit eines Gottes gesehen werden. Eine solche Auf-
fassung wird noch dadurch nahegelegt, dafl die Hierophanie kraft
ihres allegorischen Bedeutungsmoments dem Menschen einen Weg
vorzeichnet, der einerseits seine ganze Lebensgeschichte ausfiillt, an-
dererseits erst in einem kommenden Leben an sein Ziel gelangt. Wer
darum auch nur einmal ein solches » Aufleuchten des Heiligen« er-
fahren hat, der weif$ zugleich, dafs er alle Erfahrungen seines kiinfti-
gen Lebens in dieser Welt brauchen wird, um auf immer neue Weise
zu verstehen, was ihm in dieser Erfahrung begegnet ist. Und er wird
durch diese Erfahrung die Hoffnung gewinnen, jenseits des Todes
denjenigen Gott oder diejenigen Gotter zu »schauenc, die ihm in der-
jenigen Verhiillungs- und Erscheinungsgestalt gegenwirtig gewor-
den sind, die den Inhalt der religiosen Erfahrung ausgemacht hat. Er
wird, auf endgiiltige Weise, »dorthin kommen«, wo er, auf antizipa-
tive Weise, im Augenblick der religiosen Erfahrung schon gewesen
ist: in die Gegenwart des Gottes oder der Gotter, die in numinoser
Freiheit ein bestimmtes Element der Erfahrungswelt zur vorauswei-
senden Gestalt dieser ihrer Gegenwart gemacht haben.

Aber dieses Auslegungsverhiltnis ist wechselseitig: Wie der
Sensus allegoricus der religiosen Erfahrung im Lichte des Sensus hi-
storicus verstanden werden muf, wenn ein personales Gottesver-
stindnis zustandekommen soll, so mufs umgekehrt der Sensus histo-
ricus im Lichte des Sensus allegoricus verstanden werden, wenn die
Rede von einem »personlichen Gott« ihre spezifisch religiose Eigen-
art bewahren soll. Jede Rede von »Gott« oder wenigstens von »einem
Gott« ist nur dann in einem religiosen Sinne sinnvoll, d. h. dem Kon-
text religioser Erfahrung angemessen, wenn dabei, freilich in wech-
selnden Graden der Ausdriicklichkeit, dieses Moment der eschatolo-
gischen Antizipation mitgedacht wird. Es ist diese im allegorischen
Bedeutungsmoment der religiosen Erfahrung implizierte eschato-
logische Antizipation, die der Rede von Gottes »Transzendenz« ihre
spezifisch religiose Bedeutung verleiht.

b)  Das anagogische Moment der religiosen Erfahrung
und der Kontext der Rede von der »Einheit des Heiligen«
oder von »Gott als dem Einen«

Das allegorische Bedeutungsmoment der Erfahrung, das im religio-
sen Kontext die besondere Gestalt des »Sensus fidei« gewinnt, ist, so

SCIENTIA & RELIGIO Richard Schaeffler

https://dol.org/10.5771/8783485860815-163 - am 18.01.2026, 12:31:28. /do/ay - [



https://doi.org/10.5771/9783495860915-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Eigenart des religiosen Erfahrungskontextes

hat sich gezeigt, der Impuls, der dazu gefiihrt hat, das Heilige als
jene Wirklichkeit zu verstehen, die von allen Inhalten unserer Erfah-
rung verschieden ist, aber jede von ihnen zu seiner Gegenwarts- und
Erscheinungsgestalt »transfigurieren« kann. Dieses Bedeutungs-
moment rechtfertigt den substantivischen Gebrauch des Wortes »das
Heilige«. Was jedoch bei dieser Betrachtung noch problematisch
bleibt, ist der Gebrauch dieses Wortes im Singular: Solange nur das
allegorische Bedeutungsmoment der religiosen Erfahrung in Be-
tracht gezogen wird, bleibt offen, ob es sich dabei um die Bezeich-
nung eines einzigen »Quells aller Heiligkeit« handelt oder um einen
Kollektiv-Singular. Es konnte ja mehrere Wirklichkeiten geben, die,
je auf ihre Art, Gegenstinde der profanen Erfahrung in ihre Gegen-
wartsgestalten »transfigurieren«. Und sofern die religiose Erfahrung
den Aspekt der »eschatologischen Antizipation« aufweist, konnte
diese auch so verstanden werden, daf3 sie den, der diese Erfahrung
macht, vorwegnehmend in eine Gemeinschaft mit vielen iiberirdi-
schen Wirklichkeiten versetzt, in die er in vollendeter Weise erst
nach seinem Tode einzutreten hofft. Beispiele dafiir finden sich in
mannigfachen Einweihungsriten und Mysterienkulten. Der singula-
rische Gebrauch des Wortes »das Heilige« gewinnt seine Eindeutig-
keit erst durch das anagogische Bedeutungsmoment der religiosen
Erfahrung.

Jede Erfahrung enthilt ein Moment von Zukunfts-Antizipation:
Sie verweist auf kommende, noch ganz unbekannte Erfahrungen, die
der Mensch mit der gleichen Wirklichkeit machen wird, und macht
ihn doch dessen gewif, daf3 das, was er einmal erfahren hat, seine
Bedeutung nie mehr verlieren wird. Er wird durch die Erfahrung
auf einen zukunfts-offenen und dennoch kontinuierlichen Weg des
Erkennens und der Praxis verwiesen. Dieses Moment von » Verlafs-
lichkeit« macht es ihm moglich, sich dem Wirklichen, das sich ihm
zeigt, vertrauensvoll hinzugeben und sich dabei, ohne Angst vor
Selbstverlust, fiir die eigene, stets tiberraschende Zukunft offen-
zuhalten. Auf dem speziellen Gebiet der religiosen Erfahrung ge-
winnt dieser Mut zur Zukunft eine spezifische Gestalt. Er griindet
sich hier auf das Vertrauen in die Treue des Heiligen, das nichts von
dem widerrufen wird, was es dem Menschen einmal als Inhalt seines
freien Heilswillens erfahrbar gemacht hat. Daf3 dieser Heilswille frei,
d.h. durch keine physische oder moralische Notwendigkeit bestimmt
ist, wird in der religiosen Erfahrung dadurch deutlich, dafl im Lichte
dieser Erfahrung die gesamte Welt als eine »complexio oppositorum«

Philosophische Einiibung in die Theologie Il A 179

https://dol.org/10.5771/8783485860815-163 - am 18.01.2026, 12:31:28. /do/ay - [



https://doi.org/10.5771/9783495860915-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

180

Religiése Erfahrung und »personales Verstindnis des Heiligen«

erscheint, in der Leben und Tod, Heil und Unheil sich unléslich mit-
einander verschrianken. Angesichts dieser Eigenart der menschlichen
Erfahrungswelt ist es Sache einer freien Entscheidung numinoser
Michte, welche dieser Seiten die Oberhand gewinnt und das Leben
des Menschen in dieser Welt bestimmt. Und dafl das wirksame »Ge-
denken« dieser numinosen Michte an die einmal getroffene Ent-
scheidung ihrerseits ein Akt freier und ungendétigter Treue ist, wird
dadurch deutlich, daf3 die Welt und vor allem die Menschheit diesen
numinosen Michten stets ausreichenden Anlaf bieten wiirden, ihre
Entscheidung zu bereuen und zu widerrufen. Die religiose Erfahrung
kann den Mut zur Zukunft nur begriinden, indem sie den, der diese
Erfahrung macht, der freien Treue des Heiligen gewifs werden laf3t,
das »nicht vergifit«, was es zum Heil des Menschen und der Welt
gewirkt hat, und diese freie Entscheidung in immer neuen Gegen-
wartsgestalten abbildhaft wiederkehren lafit. Es ist dieser Aspekt,
der dem anagogischen Bedeutungsmoment der Erfahrung im reli-
giosen Zusammenhang den Charakter des »Sensus spei« verleiht
(s.0.S.90-99).

Dieses Bedeutungsmoment der religiésen Erfahrung rechtfer-
tigt es, das Wort »das Heilige« nicht nur in substantivischer Weise,
sondern im Singular zu gebrauchen und diesen Singular nicht als die
zusammenfassende Bezeichnung einer unbestimmten Menge von
Griinden der religiésen Hoffnung zu verstehen, sondern als Bezeich-
nung einer einzigen Wirklichkeit: Alles, was tiberhaupt religios er-
fahren werden kann und im Kontext dieser Erfahrung die Qualitit
gewinnt, als »heilig« angesprochen werden zu kénnen — von heiligen
Orten und Zeiten bis zu heiligen Personen und Institutionen — wird
dann als die Gegenwarts- und Erscheinungsgestalt des einen Heiligen
verstandlich, dessen Treue den »anagogischen«, »nach oben fiithren-
den« Weg zum endgiiltigen Offenbarwerden seiner »Einzigkeit«
moglich macht.

Dieses Vertrauen in die Treue des Heiligen macht es mdoglich,
auch in Zeiten, in denen seine heilschaffende Wirksamkeit nicht
mehr am tatsichlichen Verlauf der Ereignisse abgelesen werden
kann, sich darauf zu verlassen, daf} dieser wirksame Heilswille auch
in Gestalten am Werke ist, die ihm, ihrer Erscheinungsgestalt nach,
zu widersprechen scheinen (»sub contrario«). Dann macht die einmal
erfahrene Heilswirksamkeit des Heiligen den Menschen dessen ge-
wif3, daf3 er auch in scheinbar entgegengesetzten Erfahrungen weder
ddmonischen Méchten ausgeliefert ist noch in den Streit antagonisti-

SCIENTIA & RELIGIO Richard Schaeffler

https://dol.org/10.5771/8783485860815-163 - am 18.01.2026, 12:31:28. /do/ay - [



https://doi.org/10.5771/9783495860915-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Eigenart des religiosen Erfahrungskontextes

scher Gottheiten verwickelt wird, sondern auch in solchen Erfahrun-
gen der zunichst fiir ihn ritselhaften Gegenwartsgestalt der gleichen
numinosen Heilsmacht begegnet.

Die religivse Erfahrung gewinnt dann in jenem spezifischen
Sinne anagogische Bedeutung, dafs sie als Phase auf dem Wege be-
griffen werden kann, der dem Menschen das Zutrauen verleiht, daf3
er am Ende der Tage die numinose Heilsmacht als die Eine erkennen
werde. Demgegeniiber erweist sich die Dimonenfurcht als Folge da-
von, daf3 der »Sensus spei« der religiosen Erfahrung ausgefallen ist.

Damit ist wiederum ein Kontext vorgezeichnet, innerhalb des-
sen vom »einen Gott« in einer religis sinnvollen, d. h. der religiosen
Erfahrung angemessenen Weise gesprochen werden kann, freilich
nicht notwendig gesprochen werden muf. Es ist moglich, diesem
Aspekt der religiésen Erfahrung Rechnung zu tragen, ohne von Gott
zu sprechen. Es bleibt, solange nur vom anagogischen Bedeutungs-
moment der religidsen Erfahrung die Rede ist, moglich, von der Ein-
heit des Heiligen als der Einheit eines » Prinzips« zu sprechen, das alle
Wendungen des Weltlaufs einem umfassenden Plan unterwirft, in
welchem auch alle Schuld der Menschen ihre unentbehrliche Stelle
hat. Plotins Vergleich des Weltlaufs mit einem Drama, das als ganzes
einem einheitlichen » Logos« folgt, auch wenn es in sich »viele Kdmp-
fe enthiltc, ist zum Vorbild vieler Deutungen dieser Art geworden.

Das dndert sich erst, wenn auch das anagogische Bedeutungs-
moment der religiosen Erfahrung im Lichte des historischen verstan-
den wird. Der »Sensus spei« der religiosen Erfahrung, diese spezi-
fisch religiose Gestalt ihres anagogischen Bedeutungsmoments,
wird, wenn er im Lichte des »Sensus historicus« verstanden wird,
als Ausdruck dafiir begriffen, daf8 Gott dem Menschen in einem Akt
freier Selbstbindung, einem »Bundes-Schluf3«, sein bleibendes Ge-
denken zugesagt hat. Wer auch nur einmal erfahren hat, daf§ ihm
inmitten aller Unsicherheit seines Lebens der treue Gott sein Ange-
sicht zugewandt hat, ist dessen gewifs, dafS dieses Angesicht auf allen
Wegen seines Lebens »mitgehen wird«*. Und der Mut zur Geschich-
te, der aus dem Sensus spei der religiosen Erfahrung entspringt, wird
nun, in einem personalen Verstindnis der religiosen Erfahrung, auf
die Gewifsheit gegriindet, dafl Gottes Angesicht auch dann »iiber dem
Menschen leuchten« wird, wenn dieser durch eigenes Verschulden in
eine Lage gerit, in der es sich ihm zu verbergen scheint (gemifs der

+ Ex 33,14f.

Philosophische Einiibung in die Theologie Il A 181

https://dol.org/10.5771/8783485860815-163 - am 18.01.2026, 12:31:28. /do/ay - [



https://doi.org/10.5771/9783495860915-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

182

Religiése Erfahrung und »personales Verstindnis des Heiligen«

Segensbitte: »Er lasse sein Angesicht tiber dir leuchten und schenke
dir Heil«?).

Der »eine Gott« ist, innerhalb dieses Kontextes verstanden, ein
Wesen, das dem Menschen, dem es sich zuwendet, ein » Angesicht«
zeigt, das auch dann noch, wenn es »sich verbirgt«, gesucht und nach
Phasen der Verborgenheit wieder »gefunden« werden kann. Und
weil solches Suchen und Finden nur im Vertrauen auf die freie Zusa-
ge geschehen kann, die der Mensch in der religiosen Erfahrung ver-
nommen hat, kann damit wiederum ein Erweis der Personalitit die-
ses einen Gottes gesehen werden, der keine fremden Gottméchte
neben sich hat. Die Bitte des Psalmisten spricht dieses Vertrauen auf
Gottes personale Zusage aus: »Mein Herz spricht dir die Worte nach
»Suchet mein Angesicht«. Ja Herr, dein Angesicht will ich suchen,
verbirg es nicht vor mir«¢. Und wiederum wird eine solche Auffas-
sung dadurch nahegelegt, daf3 der »Sensus spei« der religiosen Erfah-
rung den Menschen, der diese Erfahrung macht, auf spezifische Wei-
se in seine Geschichte hineinverweist. Phasen des »verborgenen
Angesichts« werden dann als Folgen einer Gott-Ferne verstanden,
die der Mensch selber verschuldet hat (sei es als Einzelner, sei es als
Glied einer bestimmten Gemeinschaft, sei es als Glied des siindig ge-
wordenen Menschengeschlechts). Und die hoffnung-spendende
Treue des Heiligen erscheint dann als Ausdruck seiner »Erhaltungs-
gnade, die die Bereitschaft zu kommender Vergebung schon in sich
enthilt (s.0. S. 102).

Und wiederum ist hinzuzufiigen: Das Auslegungsverhiltnis ist
wechselseitig. Wie der Sensus anagogicus der religiosen Erfahrung
im Lichte des Sensus historicus verstanden werden muf3, wenn er
ein personales Gottesverstiandnis rechtfertigen soll, so mufS auch um-
gekehrt der Sensus historicus im Lichte des Sensus anagogicus aus-
gelegt werden, wenn die Rede vom »einen Gott« ihren spezifisch re-
ligiosen Charakter wahren soll. Von Gott als »dem Einen« kann nur
dann auf religiose Weise gesprochen werden, wenn dabei das Mo-
ment jener gottlichen Treue mitgedacht wird, durch das Gott sich
als Grund der religios verstandenen Hoffnung erweist. Diese ist im
»Sensus spei« der religiosen Erfahrung begriindet und erweist sich,
in Situationen des »verborgenen Angesichts«, als Frucht einer »Be-

5> Num 6,25.
6 Ps27,8.

SCIENTIA & RELIGIO Richard Schaeffler

https://dol.org/10.5771/8783485860815-163 - am 18.01.2026, 12:31:28. /do/ay - [



https://doi.org/10.5771/9783495860915-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Eigenart des religiosen Erfahrungskontextes

wihrung«, die ein »Durchhalten« (hypoménein) im »Hoffen wider
den Augenschein« moglich macht.

¢) Das tropologische Bedeutungsmoment der religiosen Erfahrung
und der Kontext der Rede von Gottes »gutmachender Giite«

Das anagogische Bedeutungsmoment der Erfahrung, das im religio-
sen Zusammenhang die besondere Gestalt des »Sensus spei« ge-
winnt, ist der Grund dafiir, das Heilige als diejenige eine Wirklichkeit
zu denken, die die Mannigfaltigkeit der Erfahrungen zur Kontinuitat
eines »nach oben« fiihrenden Weges zusammenschliefst. Doch bleibt
dabei zunichst die Frage offen, auf welche Weise der Mensch sich
selbst verstehen und sein Leben gestalten miisse, um diesen im wort-
lichen Sinne »an-agogischen« Weg zu gehen. Dies wird erst durch
das tropologischen Bedeutungsmoment der religiosen Erfahrung
deutlich.

Zu jeder Erfahrung gehort, so hat sich gezeigt, ein tropologi-
sches Bedeutungsmoment. Und auch dieses gewinnt im Kontext der
religiosen Erfahrung eine spezifische Gestalt. Denn jener »Tropos«,
den die religiose Erfahrung vom Menschen verlangt, besteht darin,
daf3 der Mensch auf alle Eigenmacht und Eigenweisheit verzichtet,
um sich vom Heiligen selbst zu seinem »Bilde«, d.h. seiner selbst-
losen Gegenwartsgestalt, umschaffen zu lassen. Als derartiges »Bild«
des Heiligen gewinnt der Mensch ein spezifisch religioses Verstind-
nis seines Wirkens und seiner Aufgaben. Auch sein Tun wird zur
Gegenwartsgestalt, in der das Heilige selbst tatig wird, um die Welt
und das menschliche Leben aus ihren Urspriingen zu erneuern. Dar-
aus erwichst dem Menschen zugleich die Fahigkeit, ebenso illusions-
los wie mutig, auch »als Siinder in einer siindigen Welt«, wirksame
Zeichen jener Neuschaffung zu setzen, die allein dem Heiligen selber
zugeschrieben werden kann.

In dieser »Umwendung der ganzen Seele« zur Selbstlosigkeit
des Bildes fiir das Heilswirken des Heiligen vollzieht der Mensch ab-
bildhaft jene »Kenosis« des Heiligen selber nach, das sich in die End-
lichkeit seiner innerweltlichen Erscheinungsgestalten hinein ent-
dufert.

Dieses Bedeutungsmoment der religiosen Erfahrung macht es
moglich, vom Heiligen als der »Quelle alles Guten« zu sprechen.
Nicht nur die Giiter, deren der Mensch zur Erhaltung seines Lebens
bedarf oder die er zur Verbesserung seiner Lebensumstinde erhofft,

Philosophische Einiibung in die Theologie Il A 183

https://dol.org/10.5771/8783485860815-163 - am 18.01.2026, 12:31:28. /do/ay - [



https://doi.org/10.5771/9783495860915-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

184

Religiése Erfahrung und »personales Verstindnis des Heiligen«

werden vom so verstandenen Heiligen erwartet. Vielmehr gilt dem
Menschen nun vor allem seine eigene Fihigkeit zum Gutsein als die
Folge einer selbstlos-giitigen Zuwendung des Heiligen zum Men-
schen und zur Welt, die der Mensch in der Selbstlosigkeit seiner Lie-
be zum Heiligen beantwortet und wirksam gegenwirtig setzt. Auf
solche Weise gewinnt das tropologische Bedeutungsmoment, das zu
jeder Erfahrung gehort, im religiésen Zusammenhang die spezifische
Gestalt des »Sensus caritatis« (s.0. S. 108-116).

Die Gewifsheit, durch die Selbst-Entidufierung des Heiligen zur
selbstlosen Wiirde seines Bildes berufen zu sein, verleiht dem Men-
schen die Fahigkeit, in froher Selbsthingabe an das Heilige Zeichen
seiner welterneuernden Kraft zu setzen. Fillt dieses Bedeutungs-
moment der religiosen Erfahrung aus, dann pervertiert die Setzung
solcher Zeichen zur Magie, die durch wirksame Worte und Handlun-
gen iiberirdische Krifte fiir eigene, menschliche Zwecke einzusetzen
meint.

Erst damit ist ein Kontext vorgezeichnet, innerhalb dessen von
Gottes Personalitit in einer religios sinnvollen Weise gesprochen
werden kann, freilich nicht notwendigerweise gesprochen werden
mufl. Es bleibt, auch wenn das tropologische Bedeutungsmoment
der religiosen Erfahrung zur Geltung gebracht wird, moglich, vom
Heiligen als einer apersonalen Quelle alles Guten zu sprechen und
anstelle einer personalen Liebe die apersonale »Neidlosigkeit« des
Guten zu rithmen, das, aufgrund seiner Natur und also notwendiger-
weise, »diffusivum sui« ist, also sich selber verschenkt.

Auch in diesem Falle ist hinzuzufiigen: Das dndert sich erst
dann, wenn auch das tropologische Bedeutungsmoment der religis-
sen Erfahrung im Lichte des historischen verstanden wird. Der »Sen-
sus caritatis« der religiosen Erfahrung, diese spezifisch religiose Ge-
stalt ihres tropologischen Bedeutungsmoments, wird, wenn er im
Lichte des »Sensus historicus« verstanden wird, als Ausdruck einer
freien Zuwendung des Heiligen verstanden, das sich damit als Person
zu erkennen gibt. Denn nur wer in der eigenen individuellen und
gemeinschaftlichen Geschichte mit all ihren Wegen und Irrwegen
die Zeugnisse der freien Zuwendung Gottes zu entziffern vermag,
wird auch die Aufforderung zur Umkehr als Ausdruck einer unge-
schuldeten gottlichen Vergebungsbereitschaft begreifen, die auch
dem siindig gewordenen Menschen Wege der Umkehr 6ffnet. Wer
auch nur einmal erfahren hat, dafl ihm durch die liebende Zuwen-
dung Gottes die Fahigkeit zur Umkehr geschenkt worden ist, gewinnt

SCIENTIA & RELIGIO Richard Schaeffler

https://dol.org/10.5771/8783485860815-163 - am 18.01.2026, 12:31:28. /do/ay - [



https://doi.org/10.5771/9783495860915-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Eigenart des religiosen Erfahrungskontextes

daraus die Gewifsheit, Gott werde auch kiinftig »nicht ewig ziirneng,
sondern »von seinem Zorn umkehren« und damit auch den Men-
schen »umkehren zu vollendeter Umkehr« (gemaf3 einer Bitte aus
der Liturgie des jiidischen Versshnungstages). Die Bereitschaft, sich
in einem Akt froher Selbstlosigkeit von Gott zu einem »Bild« seines
Heilswirkens in der Welt umschaffen zu lassen, entspringt, wie sich
gezeigt hat, dem »Sensus caritatis« der religiosen Erfahrung. Dieses
Bedeutungsmoment wird nun, in einem personalen Verstindnis der
Befihigung zur Umkehr, als Anzeichen dafiir verstanden, daf$ Gottes
»gerechtmachende Gerechtigkeit« auch das siindige Herz des Men-
schen zur Selbstlosigkeit der Liebe zu erwecken vermag.

So verstanden ist Gott nicht nur die »Quelle aller Heiligkeit«
(was auch ein apersonales »Prinzip« sein konnte), sondern eine Per-
son, die gerecht ist, indem sie in freier Zuwendung gerecht macht,
und deren Gutsein im freien Akt einer »gutmachenden Giite« wirk-
sam erweist. Ein »Gott« ist, innerhalb dieses Kontextes verstanden,
ein Wesen, das durch seine liebende Zuwendung nicht nur Gutes her-
vorbringen, sondern den Menschen zum Gutsein befdhigen kann.
Und da die Fihigkeit, durch eigene Liebe fremdes Gutsein hervor-
zurufen, zu den Unterscheidungskriterien interpersonaler Beziehung
gehort, kann darin ein Erweis der Personalitdt Gottes gesehen wer-
den.

Freilich gilt auch in diesem Falle: Das Auslegungsverhiltnis ist
wechselseitig. Wie das tropologische Bedeutungsmoment der religio-
sen Erfahrung im Lichte des historischen ausgelegt werden muf,
wenn der geforderte »Tropos« als Ausdruck einer freien und unge-
schuldeten Zuwendung begriffen werden soll und auf diese Weise
als Erweis der Personalitit Gottes gelten kann, so muf$ auch umge-
kehrt das historische Bedeutungsmoment der religiésen Erfahrung
im Lichte des tropologischen verstanden werden, um seinen spezi-
fisch religiosen Charakter zu wahren. Was »Geschichte« im religio-
sen Sinne bedeutet und was daher den »Sensus historicus« der reli-
giosen Erfahrung ausmacht, wird erst deutlich, wenn die gottliche
Freiheit in seiner Zuwendung zum Siinder in einer siindigen Welt
begriffen wird, der so, wie er ist, in der Welt, wie sie ist, nur durch
Gottes ungeschuldete Zuwendung zur Umkehr fiahig gemacht wird.

Denn die geforderte Umkehr ist kein einmaliger Vorgang, son-
dern wird in immer neuen Lebenssituationen auf immer neue Weise
verlangt. Es gehort zur Erfahrung des Menschen, daf3 er der Ver-
suchung zu einer spezifischen »Verhirtung im vermeintlichen Gut-

Philosophische Einiibung in die Theologie Il A 185

https://dol.org/10.5771/8783485860815-163 - am 18.01.2026, 12:31:28. /do/ay - [



https://doi.org/10.5771/9783495860915-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

186

Religiése Erfahrung und »personales Verstindnis des Heiligen«

sein« ausgesetzt ist: Im Vertrauen auf die einmal gewonnene sittliche
Gesinnung und die daraus resultierende Sicherheit der Lebens-Ori-
entierung kann er blind werden fiir die Anforderungen an seine Pra-
xis, die von konkreten, unerwarteten Erfahrungen ausgehen. Und es
gehort zu den besonders schmerzlichen Erfahrungen religioser Men-
schen, daf$ ihnen die vermeintliche Gewifsheit, ein »Gott wohlgefal-
liges Leben« zu fithren, zur Versuchung werden kann, sich jeweils
neuen, unerwarteten Weisen der Berufung zu entziehen, dem Heils-
wirken Gottes in der Welt zu dienen. Es sind gerade die »Gerechten,
die der Umkehr (vermeintlich) nicht bediirfen«, die auf das »gutma-
chende Gutsein« Gottes am meisten angewiesen sind. Die mensch-
liche Abkehr von Gott und die durch Gottes Zuwendung erméoglichte
Umbkehr kennt viele Gestalten und konstituiert in dieser Vielfalt eine
Geschichte des Individuums und der Menschheit, die als »Dialog
Gottes mit den Siindern« verstanden werden muf3. Und es ist diese
besondere Gestalt des Dialogs, in der die Personalitit Gottes am deut-
lichsten hervortritt.

Es ist insofern der »Sensus caritatis«, der der Rede von Gottes
Freiheit und Personalitit ihren spezifisch religiosen Charakter ver-
leiht. Dieses Bedeutungsmoment der religiosen Erfahrung zu ent-
decken, ist kein Unterscheidungsmerkmal der christlichen Verkiindi-
gung, sondern entspricht der allgemein religiosen Erfahrung in
solchem MafSe, dafy das BewufStsein davon in den Reinigungs- und
Versohnungsriten vieler Religionen ihren Ausdruck findet. In sol-
chen Riten wird in vielen Religionen die Selbsthingabe eines Gottes
als Quelle allen Lebens gefeiert und zugleich die Aufgabe des Men-
schen darin gesehen, »in persona Dei« wirksame Zeichen der gott-
lichen Selbsthingabe zu setzen. Denn nur so werde es moglich, die
erfahrene Gott-Entfremdung der Welt und des eigenen Lebens durch
Re-prisentation dieser gottlichen Selbsthingabe zu tiberwinden.

Die Rede von Gottes personaler Freiheit, die in seinem ungend-
tigten freien Willen hervortritt, in einen Dialog mit dem Menschen
einzutreten, gewinnt und behdlt ihren spezifisch religiosen Charak-
ter nur dann, wenn dabei jenes tropologische Moment mitgedacht
wird, durch welches Gottes freie Zuwendung den Menschen, auch
als Siinder in einer siindigen Welt, zum selbstlosen Dienst des »Bil-
des« befihigt, das der heilschaffenden Wirksamkeit Gottes in dieser
Welt den Ort und die Stunde seiner »Gegenwirtiguwerdung« bereitet.

Damit kann zusammenfassend angegeben werden, von welcher
Art der Kontext ist, innerhalb dessen von Gott als einer Person auf

SCIENTIA & RELIGIO Richard Schaeffler

https://dol.org/10.5771/8783485860815-163 - am 18.01.2026, 12:31:28. /do/ay - [



https://doi.org/10.5771/9783495860915-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Viertes Teilergebnis

eine Weise gesprochen werden kann, die der religiosen Erfahrung
angemessen ist. Von Gott als einer Person zu sprechen, bedeutet im-
mer zuerst eine Geschichte zu erzihlen, die in jeder ihrer Phasen pro-
tologische Anamnese, eschatologische Antizipation und historische
Erinnerung an die immer neuen Gestalten der Zuwendung des gott-
lichen Angesichts verbindet. In jeder Phase dieser Geschichte gilt es,
in dieser Zuwendung des Angesichts den Ausdruck der gottlichen
Freiheit wiederzuentdecken. Von hier aus gewinnen auch diejenigen
Bedeutungsmomente der religiosen Erfahrungen, die man die »geist-
lichen« nennt, der Sensus allegoricus, angogicus und tropologicus,
diejenige besondere Bedeutung, die auch in ihnen AufSerungen der
freien und daher personalen Zuwendung erkennbar machen. Phi-
losophische Begriffe aber, die das »Wesen der Person« betreffen, kon-
nen nur dann als »Gottesbegriffe« gelten, wenn sie dazu verhelfen
konnen, die Geschichte des Individuums und der Uberlieferungs-
gemeinschaft als Geschichte eines Dialogs mit diesem Gott aus ihren
Maoglichkeitsgriinden begreiflich zu machen. Freilich wird man hin-
zufiigen miissen: Auch theologische Gottesbegriffe sind nur dann ge-
eignet, von Gott als »Person« im spezifisch religiosen Sinne dieses
Wortes zu sprechen, wenn sie diese Bedingung erfiillen. Sofern theo-
logische Aussagen den Bezug zur Geschichte verlieren, mogen sie
zwar den Ausdruck »Person« verwenden, aber sie verfehlen dann
den spezifisch religiosen Sinn des Sprechens von Gottes Personalitit.

Viertes Teilergebnis

Eine spezielle Transzendentalphilosophie, die die besonderen Bedin-
gungen der religiosen Erfahrung untersucht, hat folgender Tatsache
Rechnung zu tragen: Zwar werden in allen Religionen Zeugnisse re-
ligioser Erfahrung weitergegeben; und die Mitglieder der religiésen
Uberlieferungsgemeinschaft werden zu eigenen religiosen Erfahrun-
gen fihig gemacht. Dennoch ist nicht in allen Religionen von »Gott«
oder von »Gottern« die Rede. Andererseits kann von »Gott« oder
»Gottern« auch auf ganz unreligiose Weise gesprochen werden, z. B.
in der Weise der Religionswissenschaft und Religionsphilosophie,
aber auch der Metaphysik. Daraus ergibt sich die zweifache Frage:
Unter welchen Voraussetzungen wird in Religionen von »Gott« oder
»Gottern« gesprochen? Und auf welche Weise wird diesem Sprechen
jener Kontext gesichert, der ein spezifisch religidses Sprechen mog-

Philosophische Einiibung in die Theologie Il A 187

https://dol.org/10.5771/8783485860815-163 - am 18.01.2026, 12:31:28. /do/ay - [



https://doi.org/10.5771/9783495860915-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

188

Religiése Erfahrung und »personales Verstindnis des Heiligen«

lich macht? Die Briicke zwischen diesen beiden Fragen aber wird
durch die dritte geschlagen: Falls Religionen von Gott oder von Got-
tern sprechen, was hangt dann fiir sie davon ab, dafs sie den Ursprung
aller religiosen Erfahrung, den »Quell aller Heiligkeit«, nicht als
apersonales Prinzip, sondern als personale Gottheit verstehen?

Darauf konnte geantwortet werden: Den Ausgangspunkt dafiir,
vom Heiligen auf personale Weise zu sprechen und dieses so als
»Gott« oder »einen Gott« zu verstehen, bildet der Begriff der »numi-
nosen Entscheidungsmacht, die, wenn sie begegnet, in ungenétigter
Freiheit jene Alternative von Heil oder Unheil entscheidet, die der
Weltwirklichkeit von ihren » Anfangen« an eingestiftet ist. Aber nur
wenn unter den Bedeutungsmomenten der religiosen Erfahrung de-
ren »Sensus historicus« ins Zentrum der Aufmerksamkeit riickt,
wird jener Anspruch des Heiligen, der in der religiosen Erfahrung
vernommen und beantwortet wird, als personale Zuwendung erfah-
ren; und nur dadurch zeigt sich das Heilige als personale Gottheit.

Das spezifisch religiose Bedeutungsgewicht dieser Entscheidung
fiir ein personales Verstindnis des Heiligen aber tritt dadurch hervor,
dafl nun auch alle anderen Bedeutungsmomente der religiosen Er-
fahrung im Lichte des historischen gedeutet und als Weisen einer
personal-dialogischen Zuwendung Gottes verstanden werden. Dar-
um wahrt die Rede von Gott oder Gottern nur dann ihren spezifisch
religiosen Charakter, wenn dieses dialogische Moment auch den
»Sensus allegoricus, anagogicus und tropologicus« der religiosen Er-
fahrung und damit allen Redens von »Gott« oder »Gottern« be-
stimmt.

Der »Sensus allegoricus«, der im religiosen Zusammenhang den
Charakter des »Sensus fidei« annimmt, verleiht der religiosen Erfah-
rung den Charakter einer »eschatologischen Antizipationg, d.h. der
realen Vorwegnahme eines Zieles, auf das hin der Mensch, so lange
er lebt, im Dialog mit der Wirklichkeit des Heiligen noch unterwegs
ist. Der »Sensus spei«, die spezifisch religiose Gestalt des »anagogi-
schen« Bedeutungsmoments der Erfahrung, verleiht dem Erfahren-
den die Gewif$heit, daf3 die Treue des Heiligen ihn in allen Wechsel-
fillen des individuellen und gemeinschaftlichen Lebens auf dem
kontinuierlichen Weg zu diesem Ziele erhalten wird. Der »Sensus
caritatis« der religiosen Erfahrung schliefSlich, die religiose Gestalt
des »tropologischen« Bedeutungsmoments, verleiht dem Erfahren-
den die GewifSheit, auch als Siinder in einer siindigen Welt durch
Gottes freie Zuwendung dazu fahig zu werden, im selbstlosen Dien-

SCIENTIA & RELIGIO Richard Schaeffler

https://dol.org/10.5771/8783485860815-163 - am 18.01.2026, 12:31:28. /do/ay - [



https://doi.org/10.5771/9783495860915-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Viertes Teilergebnis

ste des »Bildes« Orte, Stunden und Weisen fiir die heilschaffende
Wirklichkeit Gottes in dieser Welt zu bereiten. Auf spezifisch religio-
se Weise von Gottes »Personalitdt« sprechen, heifSt: die vier »geist-
lichen« Bedeutungsmomente, die zu jeder religiosen Erfahrung ge-
horen, im Lichte ihres historischen Bedeutungsmoments als Folgen
eines Verhiltnisses zwischen gottlicher und menschlicher Freiheit
verstehen und umgekehrt die Geschichte Gottes mit dem Menschen
im Lichte dieser vier »geistlichen« Bedeutungsmomente begreifen.

Philosophische Einiibung in die Theologie Il A 189

https://dol.org/10.5771/8783485860815-163 - am 18.01.2026, 12:31:28. /do/ay - [



https://doi.org/10.5771/9783495860915-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	1. Die doppelte Frage: Wann sprechen Religionen von Gott? Wann ist ein Sprechen von Gott religiös?
	2. Wie kommt Gott in die Religion?
	a) Der Begriff der »numinosen Entscheidungsmacht« als Ausgangspunkt für die Entwicklung eines personalen Gottesverständnisses
	b) Das historische Bedeutungsmoment der religiösen Erfahrung als Impuls für ein personales Verständnis des Heiligen und für die

	3. Die Eigenart des religiösen Erfahrungskontextes als Bedingung dafür, von Gott auf spezifisch religiöse Weise zu sprechen
	a) Das allegorische Bedeutungsmoment der religiösen Erfahrung, der Kontext der singularischen Rede von »dem Heiligen« und seine
	b) Das anagogische Moment der religiösen Erfahrung und der Kontext der Rede von der »Einheit des Heiligen« oder von »Gott als d
	c) Das tropologische Bedeutungsmoment der religiösen Erfahrung und der Kontext der Rede von Gottes »gutmachender Güte«

	Viertes Teilergebnis

