
1. Philosophiegeschichtliche Vorgaben

Die Darstellung der Polis bei Aristoteles ist nach wie vor 
ein maßgebliches Modell in der praktischen Philosophie, 
wie Sittlichkeit und Moralität, die sittliche Identität des 
konkreten Gemeinwesens und des Individuums im 
Ethos Zusammenhängen (1.). Eine Einordnung der Na­
tion in das Ethos unter moralphilosophischem Gesichts­
punkt kann sich an diesem Modell durchaus orientieren;1 
demgegenüber ist aber festzuhalten, daß nacharistote­
lisch nicht nur Individuum, Gesellschaft und Staat, son­
dern ebenso Moralität, Sittlichkeit und Legalität in einer 
Weise auseinandergetreten sind, daß eine Übertragung 
des Polis-Modells kaum möglich erscheint.
Der Begriff der Nation in seiner heutigen sozialen und 
politischen Bedeutung ist eine Entdeckung im wesent­
lichen des 18. Jahrhunderts. Historisch muß daher in 
den damaligen Umbrüchen festgemacht werden, wie 
„Nation“ zum Schlüsselbegriff wurde und was die sol­
chermaßen neue Bedeutung ausmachte (2.).
Nach der Durchsetzung der neuen politisch-sozialen 
Kollektivform Nation war das nationale Moment auch 
Gegenstand der politischen und Moralphilosophie. Be­
deutendster Vertreter einer Staatsphilosophie, die zu­
gleich das Problem von Moralität und Sittlichkeit - nach 1 * * 

1 Was für Aristoteles die Polis, sei für uns die Nation, nämlich konkre­
te politische Existenzweise, so B. Willms: Die Deutsche Nation, Köln
1982, 32; vgl. ders.: Idealismus und Nation, Paderborn 1986.

29

https://doi.org/10.5771/9783495996751-29 - am 17.01.2026, 14:44:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996751-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


dem Vorbild der Polis - zu lösen unternimmt und in die­
ser Zuordnung gerade auch der Nation einen Ort zu­
weist, ist Hegel: seine Lehre von den „Volksgeistern“ - 
so das Stichwort für diesen Zusammenhang - soll daher 
als „klassische“ Position referiert werden (3.).

1. Das Ethos in der Polis: Aristoteles

a) Die Polis

Die griechische Polis ist nicht einfach Stadt, sondern 
Stadtstaat. Für Aristoteles und seine Zeit ist sie damit die 
maßgebliche Form des gesellschaftlichen Zusammen­
schlusses und der politischen Einheit.
Aristoteles bestimmt die Polis als „eine Gemeinschaft, 
die gleichsam das Ziel vollendeter Selbstgenügsamkeit er­
reicht hat, die um des Lebens willen entstanden ist und 
um des vollkommenen Lebens willen besteht“.2 An an­
derer Stelle beantwortet er die Frage nach der Polis mit 
„eine Vielheit von Bürgern“; Bürger ist dabei, wem es 
zusteht, an Regierung und Gerichtsbarkeit teilzuneh­
men, „und Staat (Polis) nennen wir, um es einfach zu sa­
gen, die Gesamtheit der Genannten, die hinreicht, um 
sich selbst zum Leben zu genügen“.3 Die Polis besteht 
aus den Bürgern der Polis; diese sind nur ein Teil der Be­
völkerung, weil nicht jedem die Teilnahme an Beratung 
und Rechtsprechung zusteht, sondern denen, die dazu 
„Muße“ und Fähigkeiten haben, d. h. von der Notdurft 
des elementaren Lebensunterhalts befreit sind. * 5

2 Aristoteles: Politik, übersetzt von E. Rolfes. Mit einer Einleitung von 
G. Bien, Hamburg 41981, 4 (1252 b 29).
5 Ebd. 79 (1275 b 20).

30

https://doi.org/10.5771/9783495996751-29 - am 17.01.2026, 14:44:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996751-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Polis unterscheidet sich von anderen Formen 
menschlicher Gemeinschaftsbildung dadurch, daß sie, 
um des Überlebens willen entstanden, schließlich um des 
„guten“ und „vollkommenen“ Lebens wegen besteht. Sie 
verhält sich zu den ihr vorausgehenden Formen von 
Haus, Geschlecht und Dorfgemeinde wie „das Ziel, nach 
dem sie streben; das ist aber eben die Natur ... denn die 
Beschaffenheit, die ein jedes Ding beim Abschluß seiner 
Entstehung hat, nennen wir die Natur des betreffenden 
Dinges ... auch ist der Zweck und das Ziel das Beste“.4 
Die Polis ist die höchste menschliche Gemeinschaft, in 
der die anderen erst ihre Vollendung finden. In der Polis 
kommt erst ihr Sinn zur Geltung, wenn es nicht mehr 
nur um die Sicherung des bloßen Lebens geht, sondern 
um die Erfüllung des Lebens im freien und guten Tätig­
sein. Das ist das Spezifische der Polis, daß sie „keine Ge­
meinschaft bloß dem Orte nach oder nur zum Schutze 
wider gegenseitige Beeinträchtigungen und zur Pflege 
des Tauschverkehrs ist, sondern daß dies zwar sein muß, 
wenn ein Staat vorhanden sein soll, daß aber, auch wenn 
alles da ist, noch kein Staat vorhanden ist, sondern als 
solcher erst zu gelten hat: die Gemeinschaft in einem gu­
ten Leben unter Häusern und Geschlechtern zum Zwek- 
ke eines vollkommenen und sich selbst genügenden Da­
seins ... Zweck des Staates ist also, daß man gut lebe ... 
Dieses besteht aber in einem glücklichen und tugendhaf­
ten Leben. Mithin muß man behaupten, daß die staatli­
che Gemeinschaft der tugendhaften Handlungen wegen 
besteht, und nicht des Zusammenlebens wegen.“5 Das 
bloße Überleben läßt sich auf niedrigerem Niveau ge­
währleisten; die Polis hat darüber hinaus den Sinn, das 

4 Ebd. 4 (1252 b 30).
5 Ebd. 95 (1280 b 30-1281 a 5).

31

https://doi.org/10.5771/9783495996751-29 - am 17.01.2026, 14:44:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996751-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


„gute“ Leben zur Erfüllung zu bringen. Im gesicherten 
bürgerlichen Dasein sind die äußeren Bedingungen des 
tugendhaften Handelns gegeben; die Tugend der Freige­
bigkeit kann nur ausüben, wer die Mittel dazu hat. Aber: 
Die Tugend der Tapferkeit verlangt den Einsatz des eige­
nen Lebens für die Stadt - mit der Gewährleistung, tu­
gendhaft sein zu können im Sinne äußerer Bedingungen 
und Möglichkeiten ist das gute Tätigsein in der Polis 
noch nicht getroffen.6 Die Polis ist nicht nur Ermögli­
chung, sondern Verwirklichung der vollkommenen Le­
bensführung des Menschen. Sie erzieht durch ihre Geset­
ze zur Tugend und ist so mitverantwortlich dafür, daß 
die Bürger tugendhaft leben. Tugend wird durch Ge­
wöhnung angeeignet; man begegnet ihr und übt sie in 
der Polis und ihren geschriebenen wie ungeschriebenen 
Gesetzen, in denen sich ausdrückt, was gerecht und un­
gerecht sein soll.
Der Mensch ist anthropologisch auf die Polis angewie­
sen, denn Recht, Unrecht, Gut und Böse sind Sache der 
Polis: „das ist den Menschen vor anderen Lebewesen ei­
gen, daß sie Sinn haben für Gut und Böse, für Gerecht 
und Ungerecht ... Die Gemeinschaftlichkeit dieser Ideen 
aber begründet die Familie und den Staat ... die Gerech­
tigkeit, der Inbegriff aller Moralität ist ein staatliches 
Ding.“7 Als einziges Lebewesen hat der Mensch Ver­
nunft und Sprache; die Sprache dient dazu, Recht und 
Unrecht anzuzeigen, und begründet in der „Gemein­
schaftlichkeit“ dieser Vorstellungen auch politisch-sozia­

6 Vgl. G. Bien: Bemerkungen zum Aristotelischen Politikbegriff und 
zu den Grundsätzen der Aristotelischen Staatsphilosophie, in: Aristo­
teles: a. a. O. XIII-LXI; ders.: Vernunft und Ethos. Zum Ausgangs­
problem der Aristotelischen Ethik, in: Aristoteles: Nikomachische 
Ethik, übers, von E. Rolfes, Hamburg 1972, XVII-LIX.
7 Aristoteles: a. a. O. 6 (1253 a 37).

32

https://doi.org/10.5771/9783495996751-29 - am 17.01.2026, 14:44:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996751-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


le Gemeinschaft. Das Recht ist die in der staatlichen Ge­
meinschaft herrschende Ordnung, die das Gerechte maß­
geblich angibt. Erst in der Polis kommt daher zum Zuge, 
was anthropologisch in der Natur des Menschen angelegt 
ist, nämlich Sprache und Vernunft. Daß der Mensch „auf 
die Polis verwiesen“ ist, bezieht sich auf diese Verwirkli­
chung genuin menschlicher Möglichkeiten. Jede „Natur“ 
entwickelt sich erst; ihre Beschaffenheit läßt sich erst am 
Ende und Ziel dieser Entwicklung sehen - das Ziel des 
Prozesses erweist die Naturanlage. Auch das Tätigsein 
des Menschen als vernünftigen Lebewesens ist als zielge­
richtetes Streben zu verstehen; die Aktualisierung seiner 
teleologisch verstandenen Natur geschieht in der Polis: 
das spezifische Werk des Menschen ist ein Leben „nach 
der Tugend“, als Tätigsein, das sich in sich selbst und im 
Glück dieser Lebensführung vollendet - deshalb ist die 
Polis so wichtig, weil sie diese Verwirklichung darstellt; 
in ihr kommt das gute und tugendhafte, erfüllte Leben 
des Menschen zur Wirklichkeit. Die spezifische Form 
menschlicher Praxis wird wirklich in der Polis: die Polis 
ist daher Ziel, der Mensch zeigt sich als von Natur aus 
auf die Polis angewiesen, als „zoon politikon“. „Praxis“ 
somit als Verwirklichung von Möglichkeiten verstehend, 
geht es darum, „den Stand menschlicher Praxis zu be­
stimmen, in welchem der Mensch als Mensch zur leben­
dig tätigen Verwirklichung seines menschlichen Seins 
und seiner Möglichkeiten im eigenen Können und Wir­
ken zu kommen vermag“s - die Polis hat das Selbstsein 
ihrer Bürger, das „Menschsein des Menschen“ zum In­
halt: in der Polis wird das Menschsein des Menschen * 

s J. Ritter: Das bürgerliche Leben. Zur aristotelischen Theorie des 
Glücks, in: Metaphysik und Politik, Frankfurt a. M. 1977, 57-105, 59.

33

https://doi.org/10.5771/9783495996751-29 - am 17.01.2026, 14:44:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996751-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


wirklich.9 Deshalb sind die Bürger die Polis, denn es 
geht darum, daß sie in ihr als Menschen leben können. 
Der Staat ist „früher“ als der einzelne, heißt daher eben­
falls: der Mensch findet humane Selbstverwirklichung 
erst in der Polis und kann nur in dieser Gemeinschaft er 
selbst sein.10 11
Die Polisbürger sind Freie; sie sollen ihr Leben gestalten 
können „möglichst nach Wunsch“.11 Eine gewisse 
Gleichheit und Gemeinsamkeit muß sein, um den Staat 
als einen zusammenzuhalten; völlige Gleichheit aber 
würde den Staat aufheben. Was die „Vielheit der Bürger“ 
konkret eint, ist „Freundschaft“. Freundschaft ist auch 
zwischen Herrn und Sklaven möglich, denn der Sklave 
ist unbestritten auch Mensch. Als Mensch müßte der 
Sklave ebenso seine Verwirklichung als freier Polisbürger 
finden können, in der es um die Praxis des Menschen als 
Menschen geht.12

b) Das Ethos in der Polis

Ethik und Politik - das zur Polis Gehörige - sind bei 
Aristoteles nur relativ getrennt, allerdings auch nicht völ­
lig identisch. Während die Ethik von Glück, Lust, Tu­
gend, Freiwilligkeit und Unfreiwilligkeit von Handlun­
gen redet, geht es in der Politik um die Tugend in der 
Polis, des weiteren um die dafür geeigneten Verfassun­

9 Ebd. 71.
10 Vgl. K. Hartmann: Politische Philosophie, Freiburg/München 1981, 
86-94, bes. 93 f.
11 Aristoteles: a. a. O. 31 (1260 b 27).
12 Vgl. G. Bien: Die Grundlegung der politischen Philosophie bei Ari­
stoteles, Freiburg/München 1972, 300; auch D. Sternberger: Antike 
Züge im Gesicht des modernen Staates, in: Die Stadt als Urbild, Frank­
furt a. M. 1985,60-75,69.

34

https://doi.org/10.5771/9783495996751-29 - am 17.01.2026, 14:44:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996751-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


gen, die nämlich diesem Sinn der Polis entsprechen, die 
ungeeigneten Verfassungsordnungen sowie Fragen der 
Erziehung. Die „Politik“ ist Fortsetzung der „Ethik“: 
das vollkommenste Leben ist das „Leben nach der Tu­
gend, die der äußeren Mittel genug besitzt, um sich in tu­
gendgemäßen Handlungen betätigen zu können“;13 das 
ist Spezifikum der Polis, aber nicht nur als Leerraum für, 
sondern in Verwirklichung von Tugend. Was im einzel­
nen gerecht und ungerecht, gut und böse ist, ergibt sich 
in der Ordnung der Polis. Ihre Gesetze und Bräuche als 
ihr Ordnungssystem sind nicht als Vertrag nach dem 
Muster einer „Bundesgenossenschaft“ zu denken; das 
Gesetz soll die Bürger vielmehr tugendhaft und gerecht 
machen; dieselbe Aufgabe hat die Erziehung der Jugend. 
Die Polis ist „Verwirklichung“ nicht nur als Garantie in­
dividuellen Tätigseins nach Wunsch, sondern wirkt 
selbst normierend.
Die Aktualisierung und Entwicklung der menschlichen 
Natur geschieht nicht selbst „von Natur“; sie kann fehl­
gehen. Die geglückte Verwirklichung gelingt in der Polis, 
in der Einübung in die dort gelebten Tugenden, wie sie 
sich herausgebildet haben und in Erziehung, Sitte und 
Gesetz niederschlagen. Gesetz und Sitte, Brauch und 
Ethos sind in diesem Sinne nicht unterschieden. 
„Gerecht“ und „Ungerecht“ ist das, was in den Polisge- 
setzen so erscheint: die Polis ist die entscheidende sittli­
che Orientierung des Menschen. Joachim Ritter formu­
liert den Zusammenhang von Ethos und Polis: „Das 
,Ethische* ist das zum ,Ethos* Gehörige. ,Ethos* ist ... 
Ort des Wohnens, sodann die dem Orte je eigentümliche 
,Gewohnheit*. Das Ethische sind so Sitte, Brauch, Her­

13 Aristoteles: a. a. O. 238 (1324 a 1).

35

https://doi.org/10.5771/9783495996751-29 - am 17.01.2026, 14:44:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996751-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


kommen, Weisen des rechten und geziemenden Verhal­
tens, aber auch die diese tragenden Institutionen“: das 
Rechte ist „konkret durch die ,gewohnte4 institutionelle 
Lebenswelt“ vermittelt.14 „,Ethisch4 ist das in der Polis in 
Institutionen, Brauch, Sitte eingelassene Handeln in der 
Breite, die vom geziemenden Verhalten bis zur hohen 
Tugend reicht.“ 15
Dennoch sind Bürger - und Menschentugend nicht iden­
tisch; das wäre nur im Idealstaat der Fall. Der Staat ver­
langt von seinen Bürgern „weniger“, als für ein privates, 
vollkommen tugendhaftes Leben erforderlich ist. Zudem 
macht Aristoteles die Beobachtung, daß je nach Stadt un­
terschiedliche Tugenden verlangt oder in den Vorder­
grund gestellt werden. Der in sich vollendet Tugendhafte 
muß darin unabhängig von der jeweiligen Polisverfas- 
sung gedacht werden können; andererseits ist er wieder­
um Vorbild und Maßstab für das, was in der Polis als gut 
gilt und anerkannt wird. Die Verschiedenheit der Le­
bensgestaltung je nach Stadtstaat ist kein Hindernis für 
die Verwirklichung des Menschseins und des guten Le­
bens nach der Tugend in den Poleis. Der Mensch ge­
wöhnt sich ein in das Ethos, das ihm in seiner Polis be­
gegnet; negative Kriterien ergeben sich daraus, daß das 
tugendhafte Leben „lebbar“ sein muß. Eine Ordnung, 
die das nicht leistet, ist „entartet“.
Die höchste Lebensform ist die der Theorie; sie unter­
scheidet sich von der bürgerlich-politischen als der zwei­
ten gelungenen Lebensform, ist aber selbst nur im Rah­
men der Polis überhaupt möglich und durchführbar - 
nicht zuletzt daraus gewinnt die Polis wiederum ihre 

14 J. Ritter: „Politik“ und „Ethik“ in der praktischen Philosophie des 
Aristoteles, in: a. a. O. 106-132, 110.
*3 Ebd. 111.

36

https://doi.org/10.5771/9783495996751-29 - am 17.01.2026, 14:44:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996751-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ethische Würde. Auch der Sklave bedarf eines Min­
destmaßes an Tugend - wenn er auch von den Bürgertu­
genden wie Freigebigkeit und Tapferkeit ausgeschlossen 
ist -, um nicht unter Umständen zum Schaden für die 
Familie auszuschlagen. Diese beiden Beispiele - Theorie 
als nicht-politische Lebensführung in der Polis und die 
Tugend des Sklaven - zeigen, daß sich Ethik und Politik 
nicht decken. Dennoch gilt die ethische Bedeutung der 
Polis und die Verwiesenheit des Ethischen auf die Polis: 
der Mensch verdankt sein gutes Leben der Polis und ih­
rer „Einübung“ in die Tugend. Günther Bien weist deut­
lich darauf hin, daß diese relative Trennung von Ethik 
und Politik nicht identifiziert werden darf mit der neu­
zeitlichen Unterscheidung von Subjektivität und Institu­
tionen: „Nomos ist anerkannter und geltender Brauch 
wie forderndes Gesetz; Ethos ist öffentliche Sitte und in­
dividuelle Haltung in einem.“ 16 Weder die Gegenüber­
stellung von Subjektivem und Objektivem, von Indivi­
duum und Institutionen noch von Moralität und Legali­
tät wird der Polis und ihrem Ethos gerecht. In einer 
Ethik, die sich als Philosophie der Praxis versteht und 
nicht als Metaphysik des Guten, wie Aristoteles sie Pla­
ton zuschreibt, geht es um das „agathon prakton“, das 
Gute, das zu tun ist. Die Ethik dient dazu, dieses Gute 
besser zu erkennen, zu seinem Tun anzuleiten und vor 
allem zu begründen, warum dies das Richtige ist. Die 
platonische „Idee des Guten“ ist nicht etwas, zu dem 
man sich im Handeln praktisch verhalten könnte; das, 
was „eph’hemin“ ist, ist aber das, was in der Ethik als 
praktischer Philosophie interessiert. Das konkret zu tu­
ende Gute steht immer auch in konkretem Zusammen­

16 G. Bien: Die Grundlegung der politischen Philosophie bei Aristote­
les, a. a. O. 226.

37

https://doi.org/10.5771/9783495996751-29 - am 17.01.2026, 14:44:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996751-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


hang; was man tun soll, was als gut und böse erscheint, 
ist „staatliche Sache“ - es gilt so in der Gemeinschaft der 
Bürger in der Polis. Die aristotelische Ethik fordert nicht 
auf, diesen Vorstellungen zu folgen, weil sie nun einmal 
in der Polis faktisch gelten; sie begründet vielmehr, wie­
so man sich daran halten soll und darf. Die Polistradition 
ist normierend, nicht weil sie „Tradition“ ist, sondern 
weil in der Polis die Praxis des Menschen statthat. „Für 
Aristoteles ist der Bürger Subjekt der Polis; mit dem Be­
griff der Praxis aber wird dieses Subjektsein inhaltlich auf 
die ethischen Institutionen verwiesen1; das Recht hat 
„den Einzelnen nicht in der Vereinzelung seines Fürsich- 
seins, sondern in den ethischen Institutionen zum Sub­
jekt., in denen seine Praxis als Leben Wirklichkeit hat“.17 
Die Polis ist „ethisch“, sofern in ihr sich die Praxis des 
Menschen findet, der sich in seinem Wesen erst in ihr 
verwirklicht; die Ethik verweist daher auf die Polis, so­
fern sie als Philosophie der Praxis auf das konkrete Gute 
in der Polis abzielt. „Formal sind es nicht mehr Alter, 
Herkommen und Vätersitte, durch die sich sittliches 
Handeln zureichend als sittliches legitimiert. Indem das 
Ethos kraft Reflexion distanziert und vermittelt wird, ist 
nicht mehr das Ethos allein, sondern auch das ... Wissen 
um die Bedeutung des Ethos Rechtfertigungsgrund“ sitt­
licher Praxis.18

17 J. Ritter: „Politik“ und „Ethik“ in der praktischen Philosophie des 
Aristoteles, a. a. O. 119 f.
1S O. Höffe: Ethik und Politik. Grundmodelle und -probleme der 
praktischen Philosophie, Frankfurt a. M. 1979, 57. Damit kritisiert 
Höffe zugleich das hermeneutische Verständnis ethischer Theorie bei 
Ritter und Bien: „Das Gegebene als Instanz anzunehmen, so als ob das 
Bestehende in sich zugleich den Stempel der Rechtfertigung trüge, soll 
... deutlicher abgewiesen werden als es die Bezeichnung »hermeneu­
tisch* zum Ausdruck bringt“, ebd. 54.

38

https://doi.org/10.5771/9783495996751-29 - am 17.01.2026, 14:44:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996751-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


„Politik“ als Disziplin umfaßt daher zwar die praktische 
Philosophie insgesamt, bezieht sich aber im engeren Sin­
ne auf die Praxis in der Polis und in einem dritten Sinne 
auf deren Regierung und Verfassungsordnung. In diesem 
Sinne ist eine Anwendung der modernen Unterschei­
dung von Staat und Gesellschaft möglich; einerseits sind 
die Bürger die Polis, die regieren und sich regieren las­
sen, andererseits ist die Polis gleichbedeutend mit ihrer 
Verfassungsordnung. Ändert sich die Verfassung, ist es 
nicht mehr derselbe Staat, auch wenn die Bürger diesel­
ben geblieben sind. Zum anderen ist „Freundschaft“ das 
stärkste Band der Gemeinschaft, die nichts mit dem Re­
gierungssystem zu tun hat, sondern zwischen den Men­
schen existiert.
Wenn die heutige fundamentale Begrifflichkeit von Staat 
und Gesellschaft, von Moralität und Sittlichkeit nur un­
ter Berücksichtigung der historischen Differenzen anzu­
wenden ist, kann „die Polis“ dann überhaupt relevant für 
unsere Fragestellung sein? Die aristotelische Polis ist tat­
sächlich interessant, sofern sie konzipiert ist im Kontext 
einer Ethik, die vom konkreten Guten ausgeht und daher 
der sozialen Gemeinschaft, in der der Mensch immer 
lebt, konstitutive Bedeutung zumißt. Bei Aristoteles ge­
schieht dies so, daß die Polis selbst als Praxis des Men­
schen verstanden wird: als Aktualisierung der Vernunft­
natur des Menschen. Deshalb, nicht als bloßer Lebens­
raum, ist die Polis mit ihren Institutionen ethisch be­
deutsam. Sie ist aristotelisch selbst als „Modell“ darge­
stellt; es gibt eine Vielzahl von Poleis mit unterschiedli­
chen Formen und Tugenden des Zusammenlebens, der 
ethische Relativismus ist ein bereits gängiges Problem 
der sophistischen Aufklärung und der Stadtstaat eine auf 
Griechenland beschränkte Gemeinschaftsform - die Po­
lis und ihr Wesen als Wirklichkeit des Menschen ist be­

39

https://doi.org/10.5771/9783495996751-29 - am 17.01.2026, 14:44:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996751-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


reits herausdestilliertes Prinzip, „als eine Strukturdarstel­
lung zu lesen, nicht als eine idealisierende Deskription“.19 
Wie Aristoteles seine praktische Philosophie der Polis 
durchaus als Modell konzipiert, darf sie eben als Modell 
begriffen und - soweit möglich - übertragen werden. 
„Dort, wo Aristoteles von einem begrifflichen Modell 
her denkt, trifft ... zu: Die aristotelische Argumentation 
ist von ihrer geschichtlichen Herkunft ablösbar.“20

2. Von der Polis zur Nation

a) Von der Polis bis zur „Sattelzeit“

Die Polis ist Stadtstaat, Staat als Stadt, und diese Form 
der Staatlichkeit und des gesellschaftlichen Zusammen­
schlusses erscheint historisch eher als die Ausnahme 
denn die Regel. Schon zur Zeit des Aristoteles hatten die 
Poleis an Bedeutung verloren - seine Philosophie der Po­
lis als Verwirklichung des „guten Lebens“ versteht sich, 
wie wir gesehen haben, als Modell, nicht als empirische 
politische Studie die Einordnung in das Makedonen- 
reich 338 gilt als der letzte „Todesstoß“ dieser politi­
schen Existenzweise. Das Schwergewicht verlagerte sich 
von der Peloponnes nach Osten und zum afrikanisch­
asiatischen Mittelmeer; die Diadochenreiche der helleni­
stischen Zeit organisieren sich als Königtümer. „Mit dem 
Verlust der politischen Bedeutung verlor die Polis auch 
in der politischen Ideenwelt an Interesse, und an ihre 
Stelle trat die Monarchie.“21 Die „politischen“ Schriften 

19 Ebd. 17.
20 O. Höffe: Praktische Philosophie. Das Modell des Aristoteles, Miin- 
chen/Salzburg 1971, 49.
21 K. Rosen: Griechenland und Rom, in: H. Fenske, D. Mertens, W. 

40

https://doi.org/10.5771/9783495996751-29 - am 17.01.2026, 14:44:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996751-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sind Fürstenspiegel, die den Herrscher als Inkarnation 
der Tugend preisen - denn nur der „Beste“ und Tugend­
hafteste soll herrschen - und sein Lob bis zu seiner gött­
lichen Verehrung steigern. Die hellenistische Monarchie 
schuf sich als eigenes „Legitimationsmodell“ eine Theo­
logie nach dem Muster des orientalischen Gottkönigs, 
die sich in „dynastischen Reichskulten“22 äußerte. Eine 
Theorie des Imperiums, sei es des Alexanders, der helle­
nistischen Herrschaften oder später des Römischen 
Reichs, entwickelte sich nicht.
Philosophische Haltungen in dieser politischen Daseins­
form sind Stoa und epikureische Lehre: Von einem uni­
versalen Rahmen wie „Welt“ oder „Natur“ ausgehend, 
ist ihre Frage, wie der einzelne, der Privatmann, darin 
am besten lebt, wobei die Antworten eine gewisse Teil­
habe am öffentlichen Leben entweder ermöglichen - Stoa 
- oder diesem ein ganz privates Leben im Kreis der 
Freunde vorziehen - Epikur. Problem der politischen 
Philosophie ist nicht die gerechte Ordnung der sozialen 
Gemeinschaft, in der man als Bürger und Mitglied leben 
würde, sondern wie man als Privatmann, als moralisch 
autarkes Individuum, glücklich werden oder wenigstens 
Unglück vermeiden kann, sei es mit oder ohne Interesse 
auch für öffentliche Angelegenheiten.23 Diese Haltung 
des für sich lebenden Individuums in ohnmächtigen 
Städten und Landstrichen, die von einer übergeordneten 
Herrschaft bestimmt werden, läßt sich wie den hellenisti­
schen Fürstentümern gleichermaßen dem Römischen 

Reinhard, ders.: Geschichte der politischen Ideen, Frankfurt a. M. 
1987, 19-139, 100.
22 P. Weber-Schäfer: Einführung in die antike politische Theorie, 
Darmstadt 1976, 89.
23 VgL A. Maclntyre: Geschichte der Ethik im Überblick, Königstein 
1984, 98 u. 105.

41

https://doi.org/10.5771/9783495996751-29 - am 17.01.2026, 14:44:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996751-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Reich zuordnen. „Rom hat keine politische Theorie im 
eigentlichen Sinne gekannt; ihre Funktion übernahmen 
die Pragmatie des politischen Handelns“ und die kulti­
sche Verehrung der morcs maiorum.24 Der Prinzipat des 
Augustus änderte daran nichts, da er offiziell das beste­
hende politische System beließ; der „Augustus“ hatte 
kein Amt, sondern wirkte als Privatmann aufgrund sei­
ner persönlichen „auctoritas“. Euphorische, vergöttli­
chende Augustusverehrung und der Verzicht auf eine 
philosophische Theorie gesellschaftlich-staatlicher Ord­
nungsrationalität waren die Folge. Die Ausbreitung des 
Christentums fiel in die günstige, nämlich relativ friedli­
che Zeit des Prinzipats; ob die Christen sich dem römi­
schen Staat unterordneten oder sich ihm entgegenstell- 
ten, war nicht von Anfang an vorgegeben - nach den 
Christenverfolgungen wurde mit Konstantin ein römi­
scher Kaiser Christ; die Trennung von Staat und Bürgern 
erlaubte eine Koexistenz von Heiden und Christen unter 
seiner Herrschaft.
Während Byzanz römische Traditionen fortschreiben 
kann, erlebt die westliche Reichshälfte tiefe Einbrüche 
und das Ende des antiken Rom. Die Gentes der Völker­
wanderung formen sich zu größeren Stammesverbänden 
und Herrschaften. Eine Wiederaufnahme der römischen 
Tradition, wenn auch transformiert, vollzieht sich mit 
dem Kaisertum der Frankenkönige, der dadurch beding­
ten Aufwertung des Papstes und der bewußten Übernah­
me des antiken Kulturerbes durch die Könige und die 
kirchlichen Institutionen. Dennoch kennt das Mittelalter 
keinen Staat, wie ihn die antiken Reiche hatten. Es gibt 
kein durchgreifendes, durchgestaltendes und -gestaltetes 
Rechtssystem, das für alle Untertanen gleichermaßen 

24 P. Weber-Schäfer: a. a. O. 95.

42

https://doi.org/10.5771/9783495996751-29 - am 17.01.2026, 14:44:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996751-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


gelten würde, sondern eine Fülle individueller Rechte 
und Freiheiten, die geltend gemacht werden. Herrscher 
und Beherrschte stehen nicht im einfachen Verhältnis 
von Macht und Gehorsam, sondern von gegenseitig ein­
gegangenen Verpflichtungen. Die Verbindungslinien in­
nerhalb des Sozialaufbaus laufen in die verschiedensten 
Richtungen - nicht von oben nach unten oder umge­
kehrt es gibt einen Pluralismus partikularer Gewalten, 
Bindungen und Verpflichtungen. Darüber lagern sich in 
keineswegs eindeutiger Zuordnung die universalen 
Strukturen des Kaiser- und Papsttums.
Nach den großen Auseinandersetzungen dieser sich uni­
versalistisch und daher konkurrierend verstehenden 
Mächte, nach Friedrich II., verlagern sich die politischen 
Energien auf die regionalen Herrschaften, die sich als 
Landesherrschaften und Fürstentümer auszubauen be­
ginnen. Unterstützt wird diese Entwicklung durch die 
ursprünglich auf den Kaiser gemünzte römische Rechts­
theorie, nach der der Herrscher nicht mehr nur „nach 
dem geltenden Recht“ entscheidet, sondern „aus der Fül­
le seiner Macht“ Gesetze erläßt. Dieses Prinzip wird le- 
gistisch auf die Einzelkönige übertragen: rex imperator 
in regno suo. Im 13. und 14. Jahrhundert vollzieht sich 
dieser Wandel von der Idee der christlichen Einheit zur 
Vorstellung einer politischen Gemeinschaft gleichgeord­
neter christlicher Königreiche.25
Von „Politik“ als philosophischer Disziplin läßt sich erst 
nach der Rezeption der aristotelischen Schriften im 12. 
und 13. Jahrhundert wieder sprechen. Im Aufbau der 
Disziplinen bleibt die Individualethik aber stets wichti­
ger, ist doch das Seelenheil des einzelnen ausschlagge­

23 Vgl. D. Mertens: Geschichte der politischen Ideen im Mittelalter, in: 
H. Fenske, ders., W. Reinhard, K. Rosen: a. a. O. 143-238, 206 ff.

43

https://doi.org/10.5771/9783495996751-29 - am 17.01.2026, 14:44:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996751-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


bender als das diesseitige „bürgerliche“ Glück, auf das 
das Gemeinwesen abzielt. Durch den Grundsatz, daß die 
Gnade die Natur voraussetzt, behält jedoch auch das ir­
dische Glück und damit das politische Leben immer ein 
gewisses Eigenrecht.26 Für die politischen Theorien sind 
aber die Entwicklungen auf juristischem Gebiet entschei­
dend, so, wie gesagt, die Wiederentdeckung des Römi­
schen Kaiserrechts, das dann den Weg zur Landesherr­
schaft ermöglicht; in den Rechtstheorien wird Herr­
schaft maßgeblich definiert.
Im 16. Jahrhundert entwickelt sich die Rechtsvorstellung 
dahingehend, daß das Königtum selbst als ein sein Reich 
konstituierendes Prinzip begriffen wird, so daß anstelle 
überkommener ständischer Vielfalt die Idee einheitlicher 
Staatsgewalt treten kann.27 Die Religionsspaltungen und 
-kriege verstärken die Durchsetzung des neuen Staatlich­
keitsprinzips wesentlich. Herrschaft wird so allmählich 
von oben nach unten organisiert durch den Aufbau eines 
Beamten- und Militärapparats, der Herrscher wird zum 
Souverän. Dynastien und Persönlichkeiten bestimmen 
die Staatsgrenzen; das Herrschaftsgebiet ist territorial 
definiert. Die Einwohner sind Untertanen, die für ihre 
Loyalität beschützt werden. Kennzeichen ist das Ge­
waltmonopol des Staates - alle Gewalt geht vom Herr­
scher aus, der durch das Prinzip der Souveränität sowie 
das überkonfessionell gedachte Gottesgnadentum ein­
deutig aus Volk und Adel herausgehoben ist. Diese Zen­
tralisierung und Systematisierung der Herrschaft ist die 
Bedingung für die neuzeitliche Bildung einheitlich ge­

26 Vgl. W. Kluxen: Glück und Glücksteilhabe. Zur Rezeption der ari­
stotelischen Glückslehre bei Thomas von Aquin, in: G. Bien (Hg.): 
Die Frage nach dem Glück, Stuttgart 1978, 77-91.
27 Vgl. D. Mertens: a. a. O. 236.

44

https://doi.org/10.5771/9783495996751-29 - am 17.01.2026, 14:44:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996751-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


formter Staaten. Die Untertanen werden in diesem Sy­
stem dem Herrscher unter- und zugeordnet, damit aber 
die starken regionalen und lokalen Bindungen zuneh­
mend relativiert, schließlich weitgehend aufgelöst und 
ersetzbar. Der neuzeitliche Staat, der sich im Absolutis­
mus weiter zentralistisch ausgestaltet, ist nun die Orien­
tierungsgröße; die Einheit des Staates wird ideenge­
schichtlich durch den Gedanken der Souveränität vorge­
stellt. Die sozialen Bedingungen beginnen sich allmäh­
lich zu ändern; Mitte des 18. Jahrhunderts nimmt die In­
dustrielle Revolution ihren Anfang. Die Zeit um 1750 
gilt mittlerweile als „Sattelzeit“, denn die für die moder­
ne Geschichte bis heute maßgeblichen Veränderungen 
setzen hier ein: soziale Umschichtung, Industrialisie­
rung, Öffnung der ganzen Welt durch die letzten Ent­
deckungsfahrten ebenso wie die Bewußtwerdung eigener 
und fremder Kultur, der beschleunigten Zeit und der 
„Geschichte“, die Durchsetzung der Aufklärung und 
neuer politischer Ideen wie Freiheit, Gleichheit, Gewal­
tenteilung und Nation.

b) Der Begriff der Nation

Wie hat sich der Begriff „Nation“ bis zu seiner Neube­
wertung im 18. Jahrhundert entwickelt? Das Wort 
„natio“ ist natürlich älteren Ursprungs; es gewinnt aber 
erst in der neuzeitlichen Geschichte die politische Bedeu­
tung, die wir mit dem Begriff verbinden.
Lateinisch „natio“ kommt von „nasci“, geboren werden, 
und bezeichnet dementsprechend Geburt und Abstam­
mung, Volksstamm und Volk, also eine durch Verwandt­
schaft und Lebensgemeinschaft geprägte Gruppe, so 
auch Gruppen von Personen wie die - durch Abstam­
mung verbundene - Klasse der Aristokraten. Das gilt für 

45

https://doi.org/10.5771/9783495996751-29 - am 17.01.2026, 14:44:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996751-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Altertum wie Mittelalter; mittelalterlich sind „natio“ ei­
nes Stammes die führenden politischen Träger meist ade­
liger Herkunft, so daß der Nationenbegriff ständischen 
Charakter haben konnte. Die Nationes, in die die Stu­
denten der mittelalterlichen Universitäten eingeteilt wur­
den, waren Landsmannschaften und folgten in der Art 
ihrer Zusammensetzung mehr einem allgemeinen Orien­
tierungsbedürfnis als genauer geographischer oder politi­
scher Zuordnung. Ein politisch zusammengeschlossener 
Verband ist damit jeweils nicht gemeint. „,Natio‘ wird 
offensichtlich dann gebraucht, wenn andere Begriffe zur 
Festlegung nicht ausreichend erscheinen ... es faßt Men­
schen zusammen, die eine wie auch immer geartete Ge­
meinsamkeit durch ihre Abstammung verbindet.“28 Die 
Angabe der Nation kann sich also auf Geburtsort, Her­
kunftsland, Volk oder Stamm und auf den Stand bezie­
hen. Die „deutsche Nation“ im Titel des Heiligen Römi­
schen Reichs etwa bedeutet den „Verband der geistlichen 
und weltlichen Fürstentümer, d. h. der politisch bestim­
menden Organe ..., an dessen Spitze der König steht“.29 
Wenn im 17. und auch noch im 18. Jahrhundert die 
„Nation“ Rechte gegenüber dem Herrscher geltend 
macht, sind es die führenden Schichten, die in der Stän­
devertretung sitzen. Nation, meist im Plural, bezeichnet 
„im 18. Jahrhundert wie bisher die durch Sitten und Ge­
bräuche, Charakter, Sprache und Gesetze voneinander 
unterschiedenen Völker ... Doch seit der Mitte des 18. 
Jahrhunderts erhält ,Nation4 mehr und mehr eine rein 
politische Bedeutung“:30 die Nation ist die Grundlage 

2S U. Dierse, H. Rath: Nation, Nationalismus, Nationalität, in: J. Rit­
ter, K. Gründer (Hg.): Historisches Wörterbuch der Philosophie 6, Ba­
sel 1984, 406-414, 407.
29 Ebd.
30 Ebd. 408.

46

https://doi.org/10.5771/9783495996751-29 - am 17.01.2026, 14:44:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996751-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


von Staat und Souveränität; den Bürgern, die die Nation 
ausmachen, nicht 1. und 2. Stand, steht daher Partizipa­
tion an der nationalen Politik genuin zu. Diese beiden 
Ideen - Volkssouveränität und politische Mitwirkung - 
machen den Nationbegriff erst politisch und unterschei­
den den neuen, wertenden Schlüsselbegriff von der blo­
ßen Landsmannschaftsbezeichnung. Ein bisher „neutra­
ler“ Terminus wird politisch bedeutsam, ja brisant, wenn 
sich zu Beginn der Französischen Revolution die Ver­
sammlung des 3. Standes zur Nationalversammlung er­
klärt. Offensichtlich ist im Laufe der neuzeitlichen Ent­
wicklung ein Bedürfnis aufgetreten, das mit bisherigen 
Kategorien nicht angemessen abzudecken war, so daß 
sich ein Begriff dafür anbot, der versprach, den neuen 
Erfahrungen gerecht zu werden.

c) Die Durchsetzung des Nationbegriffs

Der Beginn der Neuzeit wird in der Regel auf das 16. 
Jahrhundert datiert, in dem die Reformation und an­
schließend die Religionskriege die politische Landschaft 
wesentlich verändern. Hat Religion bis dahin integrie­
rend gewirkt, trennt sie nun Menschen und Länder bis 
hin zur gegenseitigen Kriegserklärung. Die Befriedung 
wird durch den „starken Staat“ des 17. Jahrhunderts ge­
wonnen; diesen kennzeichnet das Gewalt- und Gesetz­
gebungsmonopol, das das alte Gewohnheitsrecht und die 
mittelalterlichen Individualprivilegien ablöst. Innerwelt­
liche Legitimation ist das Souveränitätsprinzip, transzen­
dente Legitimation das überkonfessionelle Gottesgna- 
dentum. Die Staatlichkeit wird gleichsam „objektiv“, 
denn der Staat verlangt zwar den Bürgergehorsam, aber 
nicht das private Gewissen. Im mittelalterlichen Denken 
waren Personen einander so verbunden, daß der Herr 

47

https://doi.org/10.5771/9783495996751-29 - am 17.01.2026, 14:44:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996751-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


gegenüber seinem Vasallen auch Sorge für dessen Seelen­
heil trug. Vorstaatliche individuelle Rechte konnte es so 
nicht geben; an die eingegangenen Verpflichtungen wa­
ren aber beide Seiten unbedingt gebunden - es gab ein 
Rechtsdenken als eines von persönlichen Rechten, nicht 
der Gleichheit vor dem einen Gesetz, und neben oder 
parallel zu den hierarchischen Strukturen eine Art Ver­
tragsmodell.31 Das Vertragsmodell paßt zum neuzeitli­
chen „starken“ Staat: um, wie Thomas Hobbes es für 
seine Zeit maßgeblich formuliert,32 nicht in den „Krieg 
aller gegen alle“ zu verfallen, in dem keiner mehr gewin­
nen kann, beschließen alle, ihre naturgegebenen Rechte 
abzutreten an einen Dritten, der dafür Schutz und Ord­
nung gewährleistet; Gehorsam gegenüber diesem absolut 
souverän zu denkenden Herrscher wird mit dessen 
Schutz für Leib und Leben sowie der Chance zur per­
sönlichen Lebensgestaltung im Rahmen der Herrschaft 
begründet. Sollte der Souverän dieser seiner Aufgabe 
nicht gerecht werden, gilt der Vertrag nicht mehr; denn 
dann würde der Krieg aller gegen alle wieder beginnen 
können - hier endet die Loyalität. Das Vertragsmodell 
schließt einerseits die Idee der absoluten Souveränität 
dessen ein, dem man „vertraglich“ seine Rechte abgetre­
ten hat, denn nur der starke Staat kann Frieden und Si­
cherheit bieten, andererseits beinhaltet es aber für den 
Krisenfall auch ein Widerstandsrecht und ermöglicht da­
mit zumindest teilweise den Schutz der Bürger vor dem 
Staat. Das Verhältnis der Individuen zum Staat ist be­

31 Vgl. W. Ullmann: Individuum und Gesellschaft im Mittelalter, Göt­
tingen 1974.
32 Th. Hobbes: Vom Bürger - De cive, eingel. u. hg. von G. Gawlick, 
Hamburg 1977.

48

https://doi.org/10.5771/9783495996751-29 - am 17.01.2026, 14:44:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996751-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


stimmt von Rechten und Pflichten; es geht nicht um das 
Seelenheil der Untertanen, sondern um Leistung und 
Gegenleistung. „Rechte und Pflichten“ umschreibt auch 
die sittliche Dimension des Verhältnisses. Es bleibt 
Pflicht des Staatsbürgers, Land und Herrschaft zu vertei­
digen, der er die Bedingungen seiner Existenz verdankt; 
der Zweck der Staatlichkeit, ein befriedetes Leben zu er­
möglichen, wird in diesem Falle nicht wie beim Wider­
standsrecht aufgehoben, denn die Verteidigung und Si­
cherung des Landes gehört zur Gewährleistung eines Le­
bens in Frieden.
Der Gehorsam und - in Grenzen - ein Widerstandsrecht 
sind vertragstheoretisch begründet; als zusätzliches, in­
nerlich bindendes Moment führen Staatsdenker wie 
Hobbes eine Bürgerreligion an, die im Sinne einer Mini­
malreligion, vor allem im Glauben an einen wissenden 
und strafenden Gott Individuum und Staat Zusammen­
halten soll. Eine zusätzliche Bindung scheint also nötig 
zu sein, zumal im Vertragsmodell zwar Staatlichkeit all­
gemein begründet wird, nicht jedoch die faktische Inte­
gration in den jeweiligen Staat und die Loyalität der Bür­
ger gegenüber einem bestimmten und konkreten Ge­
meinwesen. Faktisch wird das Volk durch die Gemein­
samkeit der gegebenen Herrschaft, durch ein territorial 
abgegrenztes Gebiet und Gemeinsamkeiten wie Sprache, 
Sitten und Bräuche zusammengehalten. Das bloße 
„Volk“ hat damit aber noch nicht den politischen Impe­
tus der „Nation“.
Der aufgeklärte Absolutismus verstärkt die Funktionali- 
sierung der Rolle des Monarchen: „dient“ der Herrscher 
der Sicherheit und dem Glück seiner Untertanen, ergibt 
sich auf der einen Seite „ein Katalog bedeutender Be­
fugnisse der Staatsgewalt, aber auch eine Liste davon 
nicht berührter Grundrechte der Untertanen“ auf der an­

49

https://doi.org/10.5771/9783495996751-29 - am 17.01.2026, 14:44:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996751-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


deren.33 Die Arbeit der Aufklärung erlaubt zudem nicht 
mehr, transzendente Legitimationen als Ersatz zu bemü­
hen; der aufgeklärte Absolutismus trägt daher seine eige­
ne Aufhebung in sich. Erst die Französische Revolution 
bringt aber eine Radikalisierung dieser Aufklärungsideen 
mit sich; sie ist mehr Summe als Neubeginn, was die 
„Ideen von 1789“ angeht, aber insofern etwas ganz Neu­
es, als politisch umgemünzt wurde, was vorher nur Kon­
zept war: die Französische Revolution „konstituierte 
den voll ausgebildeten Liberalismus und die voll entwik- 
kelte demokratische Konzeption als politische Mächte 
hohen Ranges“.34
Der Begriff der Nation kann nur greifen im Verhältnis 
von Individuen und Staat zwischen dem Staat, dem 
Herrscher mit seiner Beamten- und Militärorganisation, 
und den Bürgern dieses Staates: das im Nationenbegriff 
politisch verstandene Volk ist es nämlich, das den „Ver­
trag“ mit dem Herrscher geschlossen hat. Damit steht 
der König immer noch an der Spitze der Nation, die Na­
tion ist aber der Ursprung und Träger der Souveränität; 
die größtenteils historisch zufällig abgegrenzten Völker 
werden Staatsursachen. Durch diese Verlagerung muß 
neu festgestellt werden, wer zur „Nation“ gehört; denn 
die Gesellschaft muß sich nun statt auf Genealogien auf 
integrierte Großgruppen stützen. Wenn nicht mehr der 
Souverän der Souverän ist, sondern die Nation, bedarf es 
der Kennzeichnung und Identifizierung des Souveräns 
Volk bzw. Nation. Als Staatsursachen sind die Völker in 
sich selbst legitimiert; die Legitimation staatlichen Han-

33 W. Reinhard: Vom italienischen Humanismus bis zum Vorabend 
der Französischen Revolution, in: H. Fenske, D. Mertens, ders., K. 
Rosen: a. a. O. 241-376, 357.
34 VgL H. Fenske: Politisches Denken von der Französischen Revolu­
tion bis zur Gegenwart, a. a. O. 379-567, 379.

50

https://doi.org/10.5771/9783495996751-29 - am 17.01.2026, 14:44:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996751-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


deins ist nicht mehr ein objektives „bonum commune“, 
sondern die „volonte generale“.
Die Ablösung von regionalen und lokalen Bindungen als 
maßgeblichen Orientierungsrahmen ist die Vorausset­
zung; das ist im zentralistisch organisierten neuzeitlichen 
Staat geschehen. Der Einzelne kann gar nicht mehr in 
kleinen, überschaubaren Einheiten leben, sondern ist auf 
das umfassende System angewiesen; seine Loyalität rich­
tet sich auf den übergeordneten Staat, der für Schutz und 
Wohl der Untertanen sorgt. Daß sich diese Verbunden­
heit nun auf die Nation bezieht, setzt im noch vorpoliti­
schen Raum ein zusätzliches kulturelles Bewußtsein der 
eigenen Art voraus; die eigenständigen Entwicklungen in 
den modern souverän, damit für sich bestehenden und in 
sich organisierten Staaten haben das ermöglicht und ge­
fördert. Zu nennen ist dabei vor allem die Zunahme der 
Kommunikation,33 * 35 beschleunigt durch die Verdrängung 
des Lateinischen, das Reden und Drucken in der Volks­
sprache und die Vereinheitlichung dieser Volkssprache 
im Staatsgebiet.36 Abgrenzung gegenüber anderen Völ­
kern und Bewußtsein der eigenen Art in Sprache, Sitte, 
Brauch sind im 17. und 18. Jahrhundert deutlich vorhan­
den; neu ist dann die politische Dimension, die „Staats­
volk“ und „nationale Eigentümlichkeiten“ zusammen­
bringt: das Staatsvolk tritt als Nation dem Souverän ge­
genüber. Die Verbundenheit des Bürgers gilt der Nation, 
zu der er gehört; der Untertan des absoluten Fürsten ist, 
wenn die Nation der Souverän ist, nicht „Untertan“, 

33 Verdichtung der innergesellschaftlichen Kommunikation ist für K.
W. Deutsch der entscheidende Anfang in der Entwicklung von Natio­
nalität und darauf folgendem Nationalbewußtsein, vgL: Nationenbil­
dung - Nationalstaat - Integration, Düsseldorf 1972; und: Der Natio­
nalismus und seine Alternativen, München 1972.
36 Vgl. B. Anderson: a. a. O. 18-54.

51

https://doi.org/10.5771/9783495996751-29 - am 17.01.2026, 14:44:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996751-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sondern Staatsbürger. Die Nation wirkt daher egalitär - 
alle Staatsbürger gehören gleichermaßen dazu, ständische 
Unterscheidungen sind in dieser Perspektive nicht sinn­
voll. Abgrenzungen gehen jetzt vielmehr in die Außen­
richtung; der andere Staat, die andere Nation ist 
„wesentlich“ anders. Diese Absetzung und Unterschei­
dung ist einerseits notwendig im Dienste des Eigenbe­
wußtseins, der Erfahrung des Eigenen gegenüber dem 
Fremden, birgt aber andererseits Gefahren in sich, wenn 
nämlich die Abgrenzung in Aggression umschlägt. Vom 
Begriff der Nation her weitergedacht, muß allen Natio­
nen dasselbe Recht zugestanden werden, d. h. die Selbst­
bestimmung der Mitglieder des Kollektivs im Inneren 
wie nach Außen auch anderen Nationen zuerkannt wie 
selbst beansprucht werden. Die Verbindung des Begriffs 
der Nation mit politischer Partizipation, Bürgerfreiheit 
und Selbstbestimmung der Völker ist nicht beliebig, son­
dern hat diesen Begriff erst historisch wirksam werden 
lassen. Wenn die Nation den Staat ausmacht, sind damit 
Bürgerstatus und politische Bürgerrechte eingeschlossen. 
Die Berufung auf die Nation durch den III. Stand am 
Beginn der Französischen Revolution beinhaltet eben 
diesen Anspruch auf Durchsetzung der Idee der Volks­
souveränität. Das nationale und das demokratische Prin­
zip, so Tilman Mayer, beziehen sich auf dasselbe Sub­
jekt, den „Demos der Nation“; das antihierarchische 
Element der Nation, der jeder gleichermaßen angehört, 
ist für ihren Begriff konstitutiv; Nation und Demokratie 
sind legitimatorisch aufeinander bezogen, so daß auch 
die Menschen- und Freiheitsrechte nicht davon zu tren­
nen sind.37

37 Vgl. T. Mayer: a. a. O. 164.

52

https://doi.org/10.5771/9783495996751-29 - am 17.01.2026, 14:44:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996751-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Während sich also das „nationale Erwachen“ der Völker 
Europas bereits auf die Barockzeit datieren läßt, und 
auch die Aufklärung, auf deren Wirken sich das Geltend­
machen individueller Freiheits- und allgemeiner Bürger­
rechte berufen kann, zur Zeit der Revolution schon gut 
ein Jahrhundert alt ist, verbinden sich nationale Identität 
und politische Wertung als Souveränität erst um einiges 
später. Nicht zuletzt die sozialen Veränderungen des 18. 
Jahrhunderts, deren Auswirkungen sich in der vollende­
ten Industriellen Revolution im 19. Jahrhundert erst 
deutlicher zeigen, tragen zur Verbreitung, vor allem aber 
zur Plausibilität dieser neuen Ideen entscheidend bei. 
Eugen Lemberg führt den „Einschub“ von Nation „zwi­
schen“ die Bürgerschaft und den im Herrscher repräsen­
tierten Staat auf die neu entstandene Notwendigkeit zu­
rück, die Verfaßtheit der Gesellschaft in „integrierten 
Großgruppen“ zu gründen, weil nur dieses neue Gesell­
schaftsmodell der begonnenen Industrialisierung hätte 
gerecht werden können. Die industrielle Gesellschaft 
braucht Gruppen von Gleichen; „Nation“ bedeute dabei 
„die Ausbildung arbeitsteiliger egalitärer Gesellschafts­
ordnungen von eben jener Größenordnung, die der neue 
Stand der Technik und Produktion erforderte“.38 Diese 
Gruppen abzuheben und zu identifizieren, bedurfte es 
eines Kriteriums; dazu eignete sich der Nationbegriff, 
der zudem auch emotionale Energien an sich zu binden 
vermochte. Diese, funktionale, Erklärung Lembergs bin­
det die neue Relevanz des Begriffs Nation im 18. Jahr­
hundert an die gegebenen sozialen und ökonomischen 
Bedingungen: in der Tat entwickeln sich industrielle Re­
volution, Technisierung, sozialer Wandel und politische 
Forderungen nach Bürgerrechten und Partizipation der 

38 E. Lemberg: Nationalismus, Reinbek bei Hamburg 1964, I, 167.

53

https://doi.org/10.5771/9783495996751-29 - am 17.01.2026, 14:44:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996751-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Nation in der „Sattelzeit“ Hand in Hand. Damit ist je­
doch die Durchschlagskraft des Begriffs Nation nicht 
nur auf eine Seite dieser Entwicklung, die Industrialisie­
rung, zurückzuführen, die zudem erst an ihrem Anfang 
steht; die genuin politische Komponente vielmehr ver­
leiht ihm die Sprengkraft, die das Ende des „ancien regi- 
me“ herbeiführt und den Begriff sich ideengeschichtlich 
durchsetzen läßt: die sich damit verbindende Forderung 
der politischen Egalität der Bürger, der Partizipation und 
Demokratie. Allgemeiner als bei Lemberg formuliert, 
läßt sich die Wirkung des neuen Prinzips Nation in 
funktionaler Abhängigkeit von der gesellschaftlichen 
Modernisierung und Mobilisierung verstehen. Die Na­
tionbildung und -bewußtwerdung ist Antwort auf die 
Probleme, „die sich aus einer partiellen Modernisierung 
ergeben“, wobei darunter „ein modernisierender Wandel 
im Bereich der Staatsbildung, der sozialen und lokalen 
Mobilisierung und der Partizipation, aber noch nicht in 
allen Schichten der Bevölkerung und noch nicht im Hin­
blick auf eine Industrialisierung“ zu verstehen ist.39 Die 
zunehmende faktische Egalisierung innerhalb des Staats­
volks trägt zur Plausibilität bei; soziale und politische 
Entwicklung können daher nicht getrennt werden. So­
lange allerdings auch innerhalb der industriellen Gesell­
schaft noch starke Klassenunterschiede bestehen, er­
scheint auch die politische Mitwirkung gestuft, so etwa 
in unterschiedlichem Wahlrecht. Dennoch ist einer der 
Hauptfaktoren der politischen Situation des 19. Jahrhun­
derts die Verbreiterung der Basis von Politik und staatli­
cher Legitimation auf immer weitere Volksschichten, al­

39 O. Dann: Punktionen des Nationalismus in modernen Gesellschaf­
ten. Nachwort, in: O. Dann (Hg.): Nationalismus und sozialer Wan­
del, Hamburg 1978, 209-222, 212.

54

https://doi.org/10.5771/9783495996751-29 - am 17.01.2026, 14:44:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996751-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


len voran auf das Bürgertum, von dem man überhaupt 
erst mit der „Nation“ reden kann, aber auch auf die Mas­
sen, die sich unter dem Titel Nation ansprechen, mobili­
sieren und auch nationalistisch mißbrauchen lassen. Na­
tion als Fokus gesellschaftlicher Integration und Legiti­
mation setzt sich geschichtlich immer weiter durch.
Erst nach der Entwicklung von „Staatsnationen“, von 
Nationen also, die ihr Eigenbewußtsein in einem souve­
ränen und relativ abgegrenzten Staat erlangt haben, 
scheint es, wird auch in anderen Ländern die Frage nach 
nationaler Selbstbestimmung bei gegebenen sprachlichen 
und kulturellen Gemeinsamkeiten aktuell. Während eine 
Staatsnation ihre Identität recht unmittelbar aus der 
staatlichen Tradition und deren Integrationsleistung be­
ziehen kann, verstehen sich die Völker Ostmitteleuropas 
primär als Kultur- und Sprachnationen, die nach gegebe­
nem Vorbild eigene staatliche Verfaßtheit fordern. Hans 
Kohn40 hat von einem „westlichen“ und „östlichen“ Na­
tionbegriff gesprochen, wobei der westliche Begriff eine 
Nation als ein Staatsvolk meint, der östliche dagegen eine 
vor- oder auch gegenstaatliche Sprachnation. Ist das 
westliche Verständnis primär politisch und bezeichnet 
mit Nation eben die politische Einheit, die vom bloßen 
„Volk“ noch zu unterscheiden ist, setzt das östliche Volk 
und Nation in eins. Das eigene Bewußtsein wird östlich 
durch Volkslieder gestützt; die Romantik und ihr Volks­
begriff, vor allem Herder, spielen in diesem Zusammen­
hang eine ausschlaggebende Rolle. Die partizipatorische 
politische Komponente tritt zurück zugunsten eines 
Volksganzen; Selbstbestimmung ist demnach zuerst kol­
lektive, nicht individuelle, „bürgerliche“ Selbstbestim­

40 H. Kohn: Die Idee des Nationalismus. Ursprung und Geschichte bis 
zur Französischen Revolution, Heidelberg 1950, 448 ff.

55

https://doi.org/10.5771/9783495996751-29 - am 17.01.2026, 14:44:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996751-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


mung. Der romantische, östliche Nation- und Volksbe­
griff hat sich daher mit Vorstellungen eines organischen, 
gleichsam naturhaften Volksganzen verbunden, hinter 
dem der einzelne Volksgenosse zurücktreten muß. Letz­
te, aber wirksame Spur dieses Verständnisses im 20. Jahr­
hundert ist der Topos des „Völkischen“, das sich in der 
Regel mit ständisch-konservativen Elementen vermisch­
te. In der Welt nach 1945 hat sich der völkische Nation­
begriff verabschiedet und der westliche, politische ein­
deutig durchgesetzt.
Die ausgesprochen demokratische Komponente des Be­
griffs Nation und die hohe Plausibilität der Verbindung 
von Bürgerrechten mit faktischer Loyalität zum Ge­
meinwesen, zu dem man nicht nur staatlich, sondern in 
nationaler Identität und Solidarität gehört, machen 
Schubkraft und geschichtliche Wirkung dieses Begriffs 
aus. Als Vorgabe für eine Beschäftigung mit dem Begriff 
der Nation in der Perspektive philosophischer Ethik ist 
diese Seite ebenso festzuhalten wie die Kehrseite seiner 
Integrationskraft als Nationalismus, der aggressiv und 
ideologisch ausschlägt.
Die relative Einheit der aristotelischen Polis, von der wir 
historisch und philosophisch den Ausgang genommen 
haben, ist auseinandergetreten in Staat, Gesellschaft und 
Nation. Hat damit auch das Modell der Sittlichkeit in 
der Polis jede Bedeutung verloren? Eine einfache Rück- 
holung der Polissittlichkeit in die ausdifferenzierte Ge­
sellschaft der Neuzeit scheint weder möglich noch über­
haupt wünschenswert. Bevor wir, im Ausgang von der 
Differenzierung in Staat, Gesellschaft, Nation einerseits 
und Individuum andererseits systematisch den Ansatz ei­
ner Ethos-Ethik aufzeigen, die in diese Zusammenhänge 
auch die Nation sittlich einordnen könnte, soll Hegels 
neues „Polis-Modell“ zur Darstellung kommen, sofern 

56

https://doi.org/10.5771/9783495996751-29 - am 17.01.2026, 14:44:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996751-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


es nämlich angesichts der gegebenen Differenzierung ei­
ner „substantiellen Sittlichkeit“ das Wort redet und in 
dieser Sittlichkeit auch dem Moment der Nation einen 
Stellenwert zuweist.

3. Sittlichkeit und Nation: Hegels Volksgeister

Bei Hegel ist nicht so sehr von „Nation“ als von „Volk“ 
im Zusammenhang mit den „Volksgeistern“ die Rede. 
Das Wort Nation ist relativ unspezifisch verwandt: He­
gel spricht von den Indianern als ursprünglicher Nation 
Amerikas, vom griechischen Nationalunternehmen ge­
gen Troja, von romanischen im Gegensatz zu protestan­
tischen Nationen. Der Terminus umfaßt so Volks- und 
Stammeseinheiten, die irgendwie als gemeinschaftlich er­
kennbar sind, und entspricht damit dem älteren Sprach­
gebrauch von „natio“. An Völkern will Hegel jedoch in 
seiner Geschichtsphilosophie nur die gelten lassen, die 
ein Kriterium darüber hinaus erfüllen, nämlich staaten­
bildend gewirkt zu haben. Insofern kommt dieser einge­
grenzte Begriff von Volk dem neuen Verständnis von 
Nation gleich, das immer ein Volk als politische Größe 
meint. Ob bei Hegel im einzelnen von Nation oder Volk 
gesprochen wird, ist daher „fa^on de parier“ seiner Zeit 
und bedeutet keine inhaltliche Abgrenzung zweier ver­
schiedener Begriffe. Daher können wir die „Volksgei­
ster“ auch unter der Fragestellung einer Integration des 
nationalen Moments in Hegels Geschichts- und Rechts­
philosophie interpretieren.

a) Sittlichkeit

Die große Errungenschaft der Geschichte seit den grie­
chischen Stadtstaaten, nach der Ausbreitung des Chri­

57

https://doi.org/10.5771/9783495996751-29 - am 17.01.2026, 14:44:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996751-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


stentums und endgültig durch den Sieg der Französi­
schen Revolution ist für Hegel die Durchsetzung des 
Prinzips der Freiheit: der Subjektivität. Diese Entdek- 
kung und ihre geschichtliche Verwirklichung vor allem 
im Gefolge der Revolution sind unhintergehbarer Ge­
winn. Kehrseite ist dabei die Leerheit dieses Prinzips; 
das in der „Moralität“, vor allem in der Darstellung 
Kants, ganz auf sich gestellte Subjekt bleibt auf sich zu­
rückgeworfen und seine Moralität ein „Sollen“, dem die 
Realität gegenübersteht. Dagegen bedeutet das antike 
Vorbild der Polis eine unmittelbare Sittlichkeit, die keine 
Entfremdung von einzelnem und allgemeinem Willen 
kannte, bis diese ursprüngliche Einheit, die auch in der 
Volksreligion verbunden war, sich auflöste. Das Prinzip 
der Subjektivität ist und bleibt Maßstab; aber es gilt, sei­
ne Verbindung mit der substantiellen Sittlichkeit, wie sie 
die Polis kannte, zu erheben. Diese Verbindung ist nun 
im modernen Staat erkennbar, der nämlich die Freiheit 
konkret werden läßt: die abstrakte Freiheit des Subjekts 
wird wirklich im Staat - vermittelt durch die Idee des 
Rechts. Aus der anfänglich ungebrochenen Sittlichkeit 
der Polis über die Durchsetzung des Prinzips der Frei­
heit und Subjektivität bis hin zur Einheit von substan­
tieller Sittlichkeit und Subjektivität in ihrer bleibenden 
Differenz im Staat hat sich die Geschichte entwickelt.
Die geschichtliche Differenzierung zeigt sich als eine Be­
wegung, die die Bewegung des Geistes selbst in der Ge­
schichte ist. Der Staat ist „objektiver Geist“, dem der 
subjektive Geist, eben des Subjekts, „vorangeht“ und 
den der absolute Geist „überschreitet“, wie er sich in Re­
ligion, Kunst und Philosophie darstellt. Diese geschicht­
liche Bewegung ist eine echte Entwicklung, nämlich in 
dem Sinne, daß nicht an den Anfang - etwa die Polis - 
zurückgekehrt werden kann, sondern sämtliche Diffe­

58

https://doi.org/10.5771/9783495996751-29 - am 17.01.2026, 14:44:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996751-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


renzierungen unhintergehbar, notwendig und bestimmt 
sind. Die Dialektik, die diese Entwicklung kennzeichnet, 
geht auch innerhalb des Staates weiter: die Sittlichkeit 
entfaltet sich in der unmittelbaren natürlichen Sittlichkeit 
der Familie, in der ursprüngliches Vertrauen herrscht, in 
der bürgerlichen Gesellschaft, in der jeder ein einzelner 
ist, der seine Interessen verfolgt, und Regelungen durch 
Vertrag getroffen werden, und im Staat im engeren Sin­
ne, der die Gegensätze der bürgerlichen Gesellschaft zur 
Sittlichkeit, wie sie in der Familie unmittelbar gegeben 
ist, vermittelt. Insofern ist der Staat „Sittlichkeit“, da er 
Garant der Freiheit ist, die er durch seine spezifische, 
dem allgemeinen Wohl verpflichtete Form möglich 
macht und damit zugleich zum Dasein bringt. Erst im 
Staat ist daher die Freiheit wirklich; es herrscht nicht die 
reine „Willkürfreiheit“, wo jeder gegen jeden steht, son­
dern „substantielle Freiheit“: im wirklichen Dasein aller 
als Freier. Die Vermittlung stellt sich her über das Recht, 
das im Gesetz des Staates und seinen Institutionen posi­
tiv wird. Der moderne, verfaßte Rechtsstaat, der im 
Dienste der menschlichen Freiheit steht, verbindet Sub­
stanz und Subjektivität in der Sittlichkeit, in der die Mo­
ralität eben nicht nur ein Sollen ist, sondern sich in der 
konkreten Freiheit, in Recht und Institutionen des Staa­
tes wiederfindet.
Die Geschichte als „Fortschritt im Bewußtsein der Frei­
heit“ hat das Freiheitsprinzip in die Realität eingebildet; 
erst wo Freiheit zum Dasein gekommen ist, ist sie als 
Prinzip der Wirklichkeit erkennbar. Insofern ist die Er­
kenntnis der Einheit von Substanz und Subjektivität in 
ihrer Einheit und Differenz in der Sittlichkeit - nach Joa­
chim Ritter - „Hermeneutik“, nämlich die Erkenntnis 
des Vernünftigen im Wirklichen und der Wirklichkeit 
des Vernünftigen, und nicht abstrakt bleibende Kon­

59

https://doi.org/10.5771/9783495996751-29 - am 17.01.2026, 14:44:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996751-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


struktion dessen, was „der“ Staat überhaupt soll, als ob 
es keinen je gegeben hätte. Der Traditionalismus oder 
Konservatismus Hegels ist also philosophisch begründet 
in der Bewegung des Geistes selbst, der sich entäußern 
und konkret werden muß, um sich in bestimmter Form 
wiederzufinden und substantielle statt formelle Allge­
meinheit zu werden.
Freiheit gehört zur Subjektivität, sie ist Sache des Sub­
jekts. Das Verhältnis zur substantiellen Sittlichkeit macht 
es nun gerade aus, daß die Differenz von Einzelnem und 
Allgemeinem zwar da, aber aufgehoben ist, d. h. vermit­
telt wird, so daß es zu einer neuen, in sich differenzierten 
Einheit kommt. Stichwort ist „Versöhnung“ - eine Ent­
fremdung von Individuen und Staat soll nicht mehr gege­
ben sein. Denn: der Staat begegnet dem Individuum 
nicht als einfaches Gegenüber, sondern der Einzelne fin­
det sich darin wieder, sofern ja der Staat die konkrete 
Freiheit ausmacht. Das Individuum findet die Substan- 
tialität erst im Staat und seiner Sittlichkeit, wo es nicht 
um Partikulares, sondern um das eigentlich Allgemeine 
geht. In Überschreitung der individuellen Begrenztheit, 
die in der bürgerlichen Gesellschaft ihren Ort und ihr 
Recht hat, erweitert der Mensch sich zur Vernünftigkeit 
seines Daseins. Im Staat findet er sein Wesen daher „aus­
gesprochen“. Nur dann kann Moralität zur Sittlichkeit 
übergehen, wenn Handeln nicht nur Sollen und innere 
Pflicht ist, sondern bereits geschichtlicher Zustand und 
Realität. Nicht die Zwänge der menschlichen Naturanla­
ge wie bei Hobbes, vielmehr die positive Konkretion der 
Freiheit haben dem Staate schließlich sein Dasein gege­
ben. Dem „Not- und Verstandesstaat“ entspricht die 
bürgerliche Gesellschaft, in der auch der „Vertrag“ anzu­
siedeln ist. Der Staat ist so für Hegel nicht erklärbar; er 
hebt die Gegensätze der bürgerlichen Gesellschaft auf, 

60

https://doi.org/10.5771/9783495996751-29 - am 17.01.2026, 14:44:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996751-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


indem er die formelle Allgemeinheit zur substantiellen 
vermittelt. Die Beziehung von Substantialität und Sub­
jektivität im Wesen des Staates erweist sich als Verwirkli­
chung der Moralität in der Sittlichkeit, so daß das Indivi­
duum sich mit ihm in seinen allgemeinen Belangen iden­
tifizieren kann; im allgemeinen Willen findet sich der 
einzelne besondere Wille wieder. Insofern hängen Ethik 
und Politik bei Hegel wie bei Aristoteles wieder zusam­
men; Ritter41 sieht diese Gemeinsamkeit im Wesen der 
politischen Philosophie als Philosophie der Praxis be­
gründet, in der das Ethos beide Bereiche betrifft. Einge­
schlossen ist aber das Prinzip der Subjektivität, das auch 
Maßstab für die Beurteilung des Politischen ist - der 
Staat erweist sich von da her als Einheit von Subjektivität 
und Substantialität: er ist Konkretion, Verwirklichung 
jenes Prinzips. Die Entdeckung, daß die Substanz Sub­
jekt ist, ist der Kern der theoretischen wie praktischen 
Philosophie Hegels.42 Die Sittlichkeit kann daher nicht 
gleichbedeutend sein mit dem Polis-Ethos; im modernen 
Rechtsstaat bezieht sie sich auf die Ermöglichung der 
universal gedachten Freiheit des Menschen als Men­
schen, nicht nur als Bürger dieses Staates. Der Durch­
gang durch die politischen Lehren der Aufklärung mit 
ihrer Universalität der Menschenrechte und die Vorgabe 
der kantischen Moralphilosophie sowie die Übernahme 
dieser Prämissen in seiner Geschichts- und Geistphiloso­
phie unterscheidet die Hegelsche wesentlich von der ari­
stotelischen Polissittlichkeit: Sittlichkeit kann nur das 
Begreifen des Staates als Übergang von der reinen Mora­
lität in institutionelle Wirklichkeit beinhalten. Der Staat 
bleibt bei Hegel aber nicht einfach „der“ Staat; es ist viel­

41 Vgl. J. Ritter: Metaphysik und Politik, a. a. O. 304.
42 D. Henrich: Hegel im Kontext, Frankfurt a. M. 31981, 95 ff.

61

https://doi.org/10.5771/9783495996751-29 - am 17.01.2026, 14:44:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996751-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


mehr eine Pluralität von Staaten vorgesehen, die durch 
die Verschiedenheit der die Staaten prägenden Volksgei­
ster begründet wird, ohne daß jedoch eine nochmalige 
Bewegung des Geistes diese zu einer sie aufhebenden 
Einheit vermitteln würde.

b) Die Volksgeister

Der Volksgeist ist etwas Partikulares und hat daher mit 
Konkretem zu tun, und zwar mit der Konkretion des 
Staates in seinen Gesetzen und Institutionen.43 „Die phi­
losophische Rechtswissenschaft hat die Idee des Rechts, 
den Begriff des Rechts und dessen Verwirklichung zum 
Gegenstände“ beginnt die Einleitung in die Rechtsphilo­
sophie.44 „Das Recht ist positiv überhaupt a) durch die 
Form, in einem Staate Gültigkeit zu haben ... b) Dem 
Inhalte nach erhält dies Recht ein positives Element 
a) durch den besonderen Nationalcharakter eines Vol­
kes, die Stufe seiner geschichtlichen Entwicklung und den 
Zusammenhang aller der Verhältnisse, die der Naturnot­
wendigkeit angehören“,45 ß) durch die Notwendigkeit, 
den allgemeinen Begriff auf von außen kommende Be­
schaffenheiten anzuwenden und y) durch die letzten Ent­
scheidungsbestimmungen. Hegel nennt es ein besonderes 

43 „Zwischen 1801 und 1804 hatte sich die Philosophie des Geistes, die 
im wesentlichen mit der Theorie der Sittlichkeit zusammenfiel, noch 
nicht in sich differenziert. Der Geist war zunächst der ,absolute' eines 
Volkes ...“, so M. Riedel: Zwischen Tradition und Revolution. Studien 
zu Hegels Rechtsphilosophie, Stuttgart 1982, 32. Obwohl Volk und 
Volksgeist als sittliche Totalität in früheren Schriften Hegels eine grö­
ßere Rolle spielen, ist für uns die reife Geschichts und Rechtsphiloso­
phie maßgeblich.
44 G. W. F. Hegel: Grundlinien der Philosophie des Rechts, hg. von J. 
Hoffmeister, Hamburg 41967, 19.
45 Ebd. 21 (§3).

62

https://doi.org/10.5771/9783495996751-29 - am 17.01.2026, 14:44:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996751-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Verdienst Montesquieus, die Gesetzgebung, d. h. die Po- 
sitivierung des Rechts, nicht „abstrakt“ betrachtet zu ha­
ben, sondern als „abhängiges Moment einer Totalität, im 
Zusammenhänge mit allen übrigen Bestimmungen, wel­
che den Charakter einer Nation“ ausmachen.46
Der Staat ist immer dieser bestimmte Staat. Bestimmtheit 
ist Negation; dieser Staat muß sich in Unterscheidung zu 
anderen Staaten setzen - die Abgrenzung ergibt sich da­
bei durch die verschiedenen Nationalcharaktere. Die all­
gemeine Idee des Staates ist Gattung; sie ist auch absolu­
te Macht gegen die individuellen Staaten, sofern nämlich 
der Geist sich im Prozeß der Weltgeschichte seine Wirk­
lichkeit gibt: im Geist gibt es daher ein Verbindendes 
über den einzelnen Staaten. Der Gang des Geistes ist die 
Geschichte; sie erscheint so als Abfolge jeweils in ihrer 
Epoche dominierender Völker und Volksgeister, in de­
nen sich Entäußerung und Konkretion des Geistes voll­
zieht.
Ziel der Geschichte ist die Verwirklichung der Freiheit; 
da das Prinzip der Freiheit sich im modernen Staat ver­
wirklicht, der das Dasein aller als Freier im Recht ge­
währleistet, kann der „hermeneutische“ Philosoph diese 
Entwicklung als Bewegung der Geschichte erkennen. 
Nachdem die solchermaßen geschichtsbestimmenden 
Prinzipien hervorgetreten sind, ist nichts Neues mehr 
von der Geschichte zu erwarten. Dennoch ist nicht von 
einem Ende der Geschichte die Rede: von einigen noch 
nicht hervorgetretenen Völkern wie den Amerikanern 
der USA, so Hegel, werde man noch hören. Obwohl 
also das Geschichtsziel „erreicht“ ist, werden sich die ne­
beneinander bestehenden Völker und Staaten nicht im 
Gang des Weltgeistes solchermaßen „aufheben“, daß sie 

46 Ebd. 22 (§ 3).

63

https://doi.org/10.5771/9783495996751-29 - am 17.01.2026, 14:44:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996751-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


zu einer Einheit vermittelt würden. Negation zwecks 
Identifizierung bleibt notwendig; selbst ein Staatenbund 
wird sich einen Gegner suchen müssen, gegenüber dem 
er sich abgrenzen kann. Die Idee des Staates, sein Begriff 
und Dasein, kann nicht gedacht werden ohne die gleich­
zeitige Angewiesenheit auf die endlichen, beschränkten, 
sich gegenseitig negierenden Volksgeister und Völkerin­
dividualitäten. Die Besonderheiten der Völker sind „in 
ihrem Verhältnisse zueinander ... die erscheinende Dia­
lektik der Endlichkeit dieser Geister, aus welcher der all­
gemeine Geist, der Geist der Welt, als unbeschränkt 
ebenso sich hervorbringt, als er es ist, der sein Recht ... 
an ihnen in der Weltgeschichte, als dem Weltgerichte, 
ausübt“.47 Der jeweilige Volksgeist wird erst erkannt, 
wenn er voll ausgebildet ist; seine Blüte, in der er sich 
selbst erkennt, führt damit zugleich zum Verfall seiner 
Unmittelbarkeit. Die Erhebung ins Allgemeine durch 
das Denken ist es, die die Besonderheit aufhebt. Insofern 
gibt es eine dialektische „Aufhebung“ der Volksgeister, 
aber nur der konkreten Volksgeister, die Blüte und Ver­
fall aus sich hervortreiben, nicht Jedoch der Verfaßtheit 
der Staaten in Volksgeistern überhaupt; sonst gäbe es tat­
sächlich doch ein „Ende der Geschichte“.
Die Einheit der antiken Polis ergab sich nicht zuletzt aus 
der verbindenden Volksreligion, deren Gefährdung dann 
ebenso zur Auflösung der Polis beitrug. In der Religion 
drückt sich, so Hegel, das Selbstbewußtsein eines Volkes 
aus - ein freies Volk hat eine Religion der Freiheit. „Da 
der Geist nur als das wirklich ist, als was er sich weiß, 
und der Staat, als Geist eines Volkes, zugleich das alle 
seine Verhältnisse durchdringende Gesetz, die Sitte und 
das Bewußtsein seiner Individuen ist, so hängt die Ver­

47 Ebd. 288 (§ 340).

64

https://doi.org/10.5771/9783495996751-29 - am 17.01.2026, 14:44:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996751-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


fassung eines bestimmten Volkes überhaupt von der 
Weise und Bildung des Selbstbewußtseins desselben 
ab.“48 Kunst, Philosophie und Religion, die doch bereits 
auf der Höhe des absoluten Geistes stehen, sind zurück­
gebunden an ihre Konkretion in einem bestimmten Volk 
und dessen alle Verhältnisse durchdringendes Selbstbe­
wußtsein. Zudem werden Kunst, Religion und Philoso­
phie jeweils Völkern und Epochen zugeordnet; die Ver­
wirklichung in einem Volksgeist gilt also auch für diese 
Zeugnisse des „absoluten“ Geistes.
Die Einstellung oder Gesinnung, die sich davon getragen 
weiß, daß allgemeines und partikulares Interesse, subjek­
tiver und substantieller Wille dasselbe sind, ist nach He­
gel „Patriotismus“. „Diese Gesinnung ist überhaupt das 
Zutrauen, ... daß mein substantielles und besonderes In­
teresse im Interesse und Zwecke eines Anderen (hier des 
Staates) als im Verhältnis zu mir als Einzelnem bewahrt 
und enthalten ist, womit eben dieser unmittelbar kein 
anderer für mich ist und Ich in diesem Bewußtsein frei 
bin. Unter Patriotismus wird häufig nur die Aufgelegt­
heit zu außerordentlichen Aufopferungen und Handlun­
gen verstanden. Wesentlich aber ist er die Gesinnung, 
welche in dem gewöhnlichen Zustande und Lebensver­
hältnisse das Gemeinwesen für die substantielle Grund­
lage und Zweck zu wissen gewohnt ist. Dieses bei dem 
gewöhnlichen Lebensgange sich ... bewährende Bewußt­
sein ist es dann, aus dem sich auch die Aufgelegtheit zu 
außergewöhnlicher Anstrengung begründet.“49 Das Indi­
viduum, das sich in seiner Moralität in der Sittlichkeit 
der staatlichen Wirklichkeit wiederfindet und die allge­
meine Sittlichkeit als seine eigene erkennt, ist dabei an ei­

48 Ebd. 239 (§ 274).
49 Ebd. 219 (§268).

65

https://doi.org/10.5771/9783495996751-29 - am 17.01.2026, 14:44:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996751-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nem bestimmten Staat orientiert, in dem es sich konkret 
„wiederfindet“. Der Patriotismus, der sich immer auf ein 
Volk, eine Nation und nicht nur auf eine Rechtsordnung 
bezieht, hat daher umgekehrt seine Kraft als Resultat der 
im Staate bestehenden Institutionen und seiner Sittlich­
keit. „,Sittlichkeit* meint bei Hegel die Einheit der Indi­
viduen mit den ,sittlichen Mächten* (§ 145) und ,notwen­
digen Verhältnissen* (§ 148) eines je bestimmten, ge­
schichtlichen Volkes und Staates.**50 Zusammenfassend 
läßt sich daher festhalten: Die sittliche Substanz sind Fa­
milie, bürgerliche Gesellschaft und Staat „als die in der 
freien Selbständigkeit des besonderen Willens ebenso all­
gemeine und objektive Freiheit; - welcher wirkliche und 
organische Geist a) eines Volkes sich ß) durch das Ver­
hältnis der besonderen Volksgeister hindurch y) in der 
Weltgeschichte zum allgemeinen Weltgeiste wirklich 
wird und offenbart, dessen Recht das höchste ist**.51 
Eine abstrakt normierende Theorie, die den Völkerindi­
vidualitäten einen Platz zuwiese, verbietet sich für die 
Hegelsche Rechts- wie Geschichtsphilosophie. Die Be­
wegung der Geschichte offenbart sich erst in ihrer Voll­
endung: es gilt daher, die konkrete Wirklichkeit in ihrer 
Vernünftigkeit zu erkennen; im Aufzeigen dieses Gangs 
des Geistes kann zugleich die Notwendigkeit dieses 
Gangs erwiesen werden. So bezieht Hegel auch die gege­
bene Vielfalt der Staaten und Völker in diese Vernünftig­
keit der Wirklichkeit ein. Im Prozeß der Weltgeschichte 
zeigen sie ihren guten Sinn, indem sie die Dialektik der 
Entwicklung zum „Fortschritt im Bewußtsein der Frei­
heit** fördern und den absoluten Geist mithervorbringen; 

30 M. Riedel: Zwischen Tradition und Revolution. Studien zu Hegels 
Rechtsphilosophie, Stuttgart 1982, 53.
31 G. W. F. Hegel: a. a. O. 49 (§ 33).

66

https://doi.org/10.5771/9783495996751-29 - am 17.01.2026, 14:44:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996751-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


diese Bewegung ist zwar nicht unendlich, vielmehr 
„teleologisch“,52 d. h. mit einem Ziel, aber nicht einem 
Ende der Geschichte. Die Individualitäten der Volksgei­
ster sind „Moment“ im Gang des Weltgeistes durch die 
Weltgeschichte; dennoch sind sie damit nicht in ihrer Be­
deutung relativiert. Das Absolute und damit auch der 
Weltgeist besteht nämlich bei Hegel letztlich „nur in der 
Totalität seiner Entfremdungsformen“;53 absolutes Wis­
sen heißt das Wissen der Notwendigkeit dieser Entfrem­
dung. Die Konkretheit und Bestimmtheit der Volksgei­
ster hat deshalb bei Hegel durchaus ihr Recht gegenüber 
der Allgemeinheit der Gattung Staat wie gegenüber dem 
„Weltgericht“. Mit der Hegelschen Philosophie der 
Volksgeister haben wir daher ein „vernünftiges“, näm­
lich die Wirklichkeit als vernünftig begreifendes „herme­
neutisches“ Modell, wie Nationen und „Volksgeister“ 
gedacht werden können. Die Besonderung des das Allge­
meine darstellenden Staats in Nationen ist dabei weder 
das Letzte, vielmehr Moment, noch eine Partikularität, 
die es als solche überhaupt zu überwinden gelte. Politik 
und Ethik, der Zusammenhang von Nation und Staat 
wie der Zusammenhang von Nation und Individuum, 
kommen zur Geltung: das moralisch handelnde Indivi­
duum findet sich in der substantiellen Sittlichkeit des 
konkreten Staates wieder, der in einem bestimmten Geist 
geprägt ist. Die subjektive Moralität wird aufgehoben 
und damit als aufgehobene bewahrt in der objektiven 
Sittlichkeit der Allgemeinheit des Staates.
Als „aufgehobene“ erscheint die Moralität gegenüber der 

52 W. Marx: Hegels Phänomenologie des Geistes, Frankfurt a. M. 
21981, 98.
53 W. Becker: Demokratie und die dialektische Theorie der Geschich­
te, in: Elemente der Demokratie, Stuttgart 1985, 107.

67

https://doi.org/10.5771/9783495996751-29 - am 17.01.2026, 14:44:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996751-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


substantiellen Sittlichkeit aber eindeutig zurückzustehen. 
Die „wahre“ Freiheit ist für Hegel nicht Willkür, son­
dern Gehorsam gegenüber dem selbstgegebenen Gesetz, 
wobei durch die Verkörperung der Freiheit als objektiv 
gewordener und „konkreter“ in Gesetz und Institutio­
nen, Freiheit schließlich Gehorsam gegenüber dem Staat 
wird.54 Die Legitimation des Rechtsstaates ergibt sich 
durch die Positivierung des Rechts im Gesetz, nicht 
durch die Individuen selbst; dem entspricht die Zurück­
weisung des Vertragsmodells für die Konstitution des 
Staates. Der Staat ist somit „letztlich göttlichen Ur­
sprungs“;55 die Attribute, mit denen der Erbmonarch 
ausgestattet wird, tragen ebenfalls zur Vergöttlichung 
bei.56 Wenn dem Staat als Vollendung der Sittlichkeit die 
patriotische Identifizierung zuteil wird, „weil vernünfti­
ge Subjekte sich in ihm wiederzuerkennen“ vermögen, 
liegt die „Entscheidung darüber, inwieweit die Institu­
tionen als die den Subjekten eigenen aufgefaßt und in der 
Tat ausgefüllt werden, ... bei den Betroffenen ... Ein 
Staat, der das gesamte Wesen von Subjektivität für sich 
reklamiert, nimmt sich selber die Legitimationsbasisy 
insofern die in ihm aufgehobenen Subjekte gar keine 
Möglichkeit mehr haben, zwischen der Entfremdung in 
einem Apparat und der Versöhnung in einer sittlichen 
Lebenswelt zu unterscheiden.“57 Die individuelle „Will­

54 VgL N. Bobbio: Hegel und die Naturrechtslehre, in: M. Riedel 
(Hg.): Materialien zu Hegels Rechtsphilosophie 2, Frankfurt a. M. 
1975, 81-108, 100.
55 VgL I. Fetscher: Hegels Lehre vom Menschen, Stuttgart-Bad Cann­
statt 1970, 224.
56 VgL H. Ottmann: Individuum und Gemeinschaft bei Hegel. I: He­
gel im Spiegel der Interpretationen, Berlin/New York 1977, 384.
57 R. Bubner: Geschichtsprozesse und Handlungsnormen. Untersu­
chungen zur praktischen Philosophie, Frankfurt a. M. 1984, 210 f.

68

https://doi.org/10.5771/9783495996751-29 - am 17.01.2026, 14:44:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996751-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


kürfreiheit“ der Individuen droht in der Allgemeinheit 
zu verschwinden, wenn Vernunft, Freiheit und Sittlich­
keit in dieser schon „wirklich“ sind. Dementsprechend 
tritt auch im Volks- und Nationbegriff die kollektive 
Seite weit mehr in Erscheinung als etwa die politische 
Komponente der Französischen Revolution, die sich 
historisch dem Zusammenhang der „Nation“ mit den 
Freiheits- und Bürgerrechten verdankt. Die Hegelsche 
Darstellung scheint sich demgegenüber harmonisieren­
den Vorstellungen einer „organischen“ Volksidee zu nä­
hern,58 wie sie sich in konservativen Richtungen des 19. 
und 20. Jahrhunderts finden. Tatsächlich hat man sich 
dabei, wenn auch nicht durchgängig, auf Hegel berufen: 
so glaubte die „neuhegelianische Rezeption der Rechts­
philosophie nach dem Ersten Weltkrieg“, die „Gemein­
schaft“ bei Hegel - als „Gemeinschaft des Volkes im 
Staat“ - formuliert zu finden; „ihr Ziel ist (dabei) die 
Apologie der Volksgemeinschaft, die ... Revision der 
bürgerlichen Freiheiten zugunsten einer ,Volksord­
nung*“.59 Die starke hegelsche Betonung der objektiven 
Sittlichkeit gegenüber der subjektiven Moralität sowie 
der Gemeinschaftlichkeit von Volk und Nation gegen­
über der Partizipation des Individuums passen tatsäch­
lich zusammen, sofern es übergeordnete objektive Grö­
ßen sind, hinter denen das einzelne Subjekt ganz zurück­
zutreten scheint. Beide Faktoren lassen daher Hegels 
Deutung des allgemeinen Staats und der besonderen 

58 Während bei Hegel der Volksgeist Konkretion des Rechts ist, dessen 
letzte Quelle das Gesetz als Maßstab der Rechtsordnung bleibt, bricht 
in der Romantik und Romantischen Rechtsschule das Gewohnheits­
recht des Volks das Künstliche der Staatsorgane, so N. Bobbio: a. a. O. 
85 f.
39 M. Riedel: Einleitung, in: M. Riedel (Hg.): Materialien zu Hegels 
Rechtsphilosophie 1, Frankfurt a. M. 1978, 31.

69

https://doi.org/10.5771/9783495996751-29 - am 17.01.2026, 14:44:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996751-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Volksgeister nicht mehr plausibel erscheinen; das Ver­
hältnis von Subjekt und sozialem Ganzen ist offensicht­
lich auch mit Hegels Revision des Modells von Sittlich­
keit und konkreter Gemeinschaft nicht mehr angemessen 
zu treffen.

70

https://doi.org/10.5771/9783495996751-29 - am 17.01.2026, 14:44:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996751-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	1. Das Ethos in der Polis: Aristoteles
	a) Die Polis
	b) Das Ethos in der Polis

	2. Von der Polis zur Nation
	a) Von der Polis bis zur „Sattelzeit“
	b) Der Begriff der Nation
	c) Die Durchsetzung des Nationbegriffs

	3. Sittlichkeit und Nation: Hegels Volksgeister
	a) Sittlichkeit
	b) Die Volksgeister


