1. Philosophiegeschichtliche Vorgaben

Die Darstellung der Polis bei Aristoteles ist nach wie vor
ein mafigebliches Modell in der praktischen Philosophie,
wie Sittlichkeit und Moralitat, die sittliche Identitat des
konkreten Gemeinwesens und des Individuums im
Ethos zusammenhingen (1.). Eine Einordnung der Na-
tion in das Ethos unter moralphilosophischem Gesichts-
punkt kann sich an diesem Modell durchaus orientieren;!
demgegentiber ist aber festzuhalten, daff nacharistote-
lisch nicht nur Individuum, Gesellschaft und Staat, son-
dern ebenso Moralitat, Sittlichkeit und Legalitit in einer
Weise auseinandergetreten sind, dafl eine Ubertragung
des Polis-Modells kaum moglich erscheint.

Der Begriff der Nation in seiner heutigen sozialen und
politischen Bedeutung ist eine Entdeckung im wesent-
lichen des 18. Jahrhunderts. Historisch mufl daher in
den damaligen Umbriichen festgemacht werden, wie
»Nation“ zum Schlisselbegriff wurde und was die sol-
chermaflen neue Bedeutung ausmachte (2.).

Nach der Durchsetzung der neuen politisch-sozialen
Kollektivform Nation war das nationale Moment auch
Gegenstand der politischen und Moralphilosophie. Be-
deutendster Vertreter einer Staatsphilosophie, die zu-
gleich das Problem von Moralitit und Sittlichkeit — nach

! Was fiir Aristoteles die Polis, sei fiir uns die Nation, nimlich konkre-
te politische Existenzweise, so B. Willms: Die Deutsche Nation, Koln
1982, 32; vgl. ders.: Idealismus und Nation, Paderborn 1986.

29

https://dol.org/10.5771/8783485896751-29 - am 17.01.2026, 14:44:08. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - T X


https://doi.org/10.5771/9783495996751-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

dem Vorbild der Polis — zu l6sen unternimmt und in die-
ser Zuordnung gerade auch der Nation einen Ort zu-
weist, ist Hegel: seine Lehre von den , Volksgeistern® —
so das Stichwort fir diesen Zusammenhang — soll daher
als ,klassische” Position referiert werden (3.).

1. Das Ethos in der Polis: Aristoteles

a) Die Polis

Die griechische Polis ist nicht einfach Stadt, sondern
Stadtstaat. Fir Aristoteles und seine Zeit ist sie damit die
mafgebliche Form des gesellschaftlichen Zusammen-
schlusses und der politischen Einheit.

Aristoteles bestimmt die Polis als ,eine Gemeinschaft,
die gleichsam das Ziel vollendeter Selbstgentgsamkeit er-
reicht hat, die um des Lebens willen entstanden ist und
um des vollkommenen Lebens willen besteht“.? An an-
derer Stelle beantwortet er die Frage nach der Polis mit
seine Vielheit von Biirgern®; Birger ist dabei, wem es
zusteht, an Regierung und Gerichtsbarkeit teilzuneh-
men, ,und Staat (Polis) nennen wir, um es einfach zu sa-
gen, die Gesamtheit der Genannten, die hinreicht, um
sich selbst zum Leben zu geniigen“.> Die Polis besteht
aus den Burgern der Polis; diese sind nur ein Teil der Be-
volkerung, weil nicht jedem die Teilnahme an Beratung
und Rechtsprechung zusteht, sondern denen, die dazu
»>Mufle“ und Fihigkeiten haben, d. h. von der Notdurft
des elementaren Lebensunterhalts befreit sind.

2 Aristoteles: Politik, iibersetzt von E. Rolfes. Mit einer Einleitung von
G. Bien, Hamburg 41981, 4 (1252 b 29).
3 Ebd. 79 (1275 b 20).

30

https://dol.org/10.5771/8783485896751-29 - am 17.01.2026, 14:44:08. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - T X


https://doi.org/10.5771/9783495996751-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Polis unterscheidet sich von anderen Formen
menschlicher Gemeinschaftsbildung dadurch, daff sie,
um des Uberlebens willen entstanden, schlieflich um des
»guten“ und ,vollkommenen“ Lebens wegen besteht. Sie
verhilt sich zu den ihr vorausgehenden Formen von
Haus, Geschlecht und Dorfgemeinde wie ,,das Ziel, nach
dem sie streben; das ist aber eben die Natur ... denn die
Beschaffenheit, die ein jedes Ding beim Abschluf} seiner
Entstehung hat, nennen wir die Natur des betreffenden
Dinges ... auch ist der Zweck und das Ziel das Beste“.*
Die Polis ist die hochste menschliche Gemeinschaft, in
der die anderen erst ihre Vollendung finden. In der Polis
kommt erst ihr Sinn zur Geltung, wenn es nicht mehr
nur um die Sicherung des bloflen Lebens geht, sondern
um die Erfillung des Lebens im freien und guten Titig-
sein. Das ist das Spezifische der Polis, dafl sie ,keine Ge-
meinschaft blof dem Orte nach oder nur zum Schutze
wider gegenseitige Beeintrachtigungen und zur Pflege
des Tauschverkehrs ist, sondern daff dies zwar sein muf3,
wenn ein Staat vorhanden sein soll, daf§ aber, auch wenn
alles da ist, noch kein Staat vorhanden ist, sondern als
solcher erst zu gelten hat: die Gemeinschaft in einem gu-
ten Leben unter Hiusern und Geschlechtern zum Zwek-
ke eines vollkommenen und sich selbst gentigenden Da-
seins ... Zweck des Staates ist also, dafl man gut lebe ...
Dieses besteht aber in einem glicklichen und tugendhaf-
ten Leben. Mithin muff man behaupten, dafl die staatli-
che Gemeinschaft der tugendhaften Handlungen wegen
besteht, und nicht des Zusammenlebens wegen.“> Das
blofle Uberleben liflt sich auf niedrigerem Niveau ge-
wihrleisten; die Polis hat dariiber hinaus den Sinn, das

+ Ebd. 4 (1252 b 30).
5 Ebd. 95 (1280 b 30-1281a 5).

31

https://dol.org/10.5771/8783485896751-29 - am 17.01.2026, 14:44:08. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - T X


https://doi.org/10.5771/9783495996751-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

»gute“ Leben zur Erfillung zu bringen. Im gesicherten
burgerlichen Dasein sind die dufleren Bedingungen des
tugendhaften Handelns gegeben; die Tugend der Freige-
bigkeit kann nur ausiiben, wer die Mittel dazu hat. Aber:
Die Tugend der Tapferkeit verlangt den Einsatz des eige-
nen Lebens fir die Stadt — mit der Gewahrleistung, tu-
gendhaft sein zu konnen im Sinne auflerer Bedingungen
und Moglichkeiten ist das gute Titigsein in der Polis
noch nicht getroffen.® Die Polis ist nicht nur Ermogli-
chung, sondern Verwirklichung der vollkommenen Le-
bensfithrung des Menschen. Sie erzieht durch ihre Geset-
ze zur Tugend und ist so mitverantwortlich dafir, dafl
die Birger tugendhaft leben. Tugend wird durch Ge-
wohnung angeeignet; man begegnet ihr und ubt sie in
der Polis und ihren geschriebenen wie ungeschriebenen
Gesetzen, in denen sich ausdrickt, was gerecht und un-
gerecht sein soll.

Der Mensch ist anthropologisch auf die Polis angewie-
sen, denn Recht, Unrecht, Gut und Bose sind Sache der
Polis: ,,das ist den Menschen vor anderen Lebewesen ei-
gen, daf} sie Sinn haben fiir Gut und Bose, fur Gerecht
und Ungerecht ... Die Gemeinschaftlichkeit dieser Ideen
aber begriindet die Familie und den Staat ... die Gerech-
tigkeit, der Inbegriff aller Moralitdt ist ein staatliches
Ding.“” Als einziges Lebewesen hat der Mensch Ver-
nunft und Sprache; die Sprache dient dazu, Recht und
Unrecht anzuzeigen, und begriindet in der ,Gemein-
schaftlichkeit dieser Vorstellungen auch politisch-sozia-

¢ Vgl. G. Bien: Bemerkungen zum Aristotelischen Politikbegriff und
zu den Grundsitzen der Aristotelischen Staatsphilosophie, in: Aristo-
teles: a. a. O. XIII-LXI; ders.: Vernunft und Ethos. Zum Ausgangs-
problem der Aristotelischen Ethik, in: Aristoteles: Nikomachische
Ethik, ibers. von E. Rolfes, Hamburg 1972, XVII-LIX.

7 Aristoteles: a. a. O. 6 (1253 a 37).

32

https://dol.org/10.5771/8783485896751-29 - am 17.01.2026, 14:44:08. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - T X


https://doi.org/10.5771/9783495996751-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

le Gemeinschaft. Das Recht ist die in der staatlichen Ge-
meinschaft herrschende Ordnung, die das Gerechte maf3-
geblich angibt. Erst in der Polis kommt daher zum Zuge,
was anthropologisch in der Natur des Menschen angelegt
ist, namlich Sprache und Vernunft. Daff der Mensch ,,auf
die Polis verwiesen® ist, bezieht sich auf diese Verwirkli-
chung genuin menschlicher Moglichkeiten. Jede ,Natur®
entwickelt sich erst; thre Beschaffenheit lifit sich erst am
Ende und Ziel dieser Entwicklung sehen — das Ziel des
Prozesses erweist die Naturanlage. Auch das Titigsein
des Menschen als verniinftigen Lebewesens ist als zielge-
richtetes Streben zu verstehen; die Aktualisierung seiner
teleologisch verstandenen Natur geschieht in der Polis:
das spezifische Werk des Menschen ist ein Leben ,,nach
der Tugend*, als Titigsein, das sich in sich selbst und im
Gluck dieser Lebensfiihrung vollendet — deshalb ist die
Polis so wichtig, weil sie diese Verwirklichung darstellt;
in ihr kommt das gute und tugendhafte, erfillte Leben
des Menschen zur Wirklichkeit. Die spezifische Form
menschlicher Praxis wird wirklich in der Polis: die Polis
ist daher Ziel, der Mensch zeigt sich als von Natur aus
auf die Polis angewiesen, als ,,zoon politikon®. ,Praxis*
somit als Verwirklichung von Moglichkeiten verstehend,
geht es darum, ,den Stand menschlicher Praxis zu be-
stimmen, in welchem der Mensch als Mensch zur leben-
dig titigen Verwirklichung seines menschlichen Seins
und seiner Moglichkeiten im eigenen Konnen und Wir-
ken zu kommen vermag“® — die Polis hat das Selbstsein
ihrer Birger, das ,Menschsein des Menschen“ zum In-
halt: in der Polis wird das Menschsein des Menschen

8 J. Ritter: Das biirgerliche Leben. Zur aristotelischen Theorie des
Gliicks, in: Metaphysik und Politik, Frankfurt a. M. 1977, 57-105, 59.

33

https://dol.org/10.5771/8783485896751-29 - am 17.01.2026, 14:44:08. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - T X


https://doi.org/10.5771/9783495996751-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

wirklich.? Deshalb sind die Biirger dic Polis, denn es
geht darum, daf} sie in ihr als Menschen leben kénnen.
Der Staat ist ,frither als der einzelne, heifft daher eben-
falls: der Mensch findet humane Selbstverwirklichung
erst in der Polis und kann nur in dieser Gemecinschaft er
selbst sein.!°

Die Polisbiirger sind Freie; sie sollen ihr Leben gestalten
konnen ,mdoglichst nach Wunsch“.!" Eine gewisse
Gleichheit und Gemeinsamkeit muf§ sein, um den Staat
als ecinen zusammenzuhalten; vollige Gleichheit aber
wirde den Staat autheben. Was die ,,Vielheit der Birger®
konkret eint, ist ,Freundschaft“. Freundschaft ist auch
zwischen Herrn und Sklaven méglich, denn der Sklave
ist unbestritten auch Mensch. Als Mensch mifite der
Sklave ebenso seine Verwirklichung als freier Polisburger
finden konnen, in der es um die Praxis des Menschen als
Menschen geht.!?

b) Das Ethos in der Polis

Ethik und Politik — das zur Polis Gehorige — sind bei
Aristoteles nur relativ getrennt, allerdings auch nicht vol-
lig identisch. Wihrend die Ethik von Gluck, Lust, Tu-
gend, Freiwilligkeit und Unfreiwilligkeit von Handlun-
gen redet, geht es in der Politik um die Tugend in der
Polis, des weiteren um die dafiir geeigneten Verfassun-

? Ebd. 71.

19 Vgl. K. Hartmann: Politische Philosophie, Freiburg/Miinchen 1981,
86-94, bes. 93 f.

" Aristoteles: a. a. O. 31 (1260 b 27).

12 Vgl. G. Bien: Die Grundlegung der politischen Philosophie bei Ari-
stoteles, Freiburg/Minchen 1972, 300; auch D. Sternberger: Antike
Zige im Gesicht des modernen Staates, in: Die Stadt als Urbild, Frank-
furt a. M. 1985, 60-75, 69.

34

https://dol.org/10.5771/8783485896751-29 - am 17.01.2026, 14:44:08. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - T X


https://doi.org/10.5771/9783495996751-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

gen, die namlich diesem Sinn der Polis entsprechen, die
ungeeigneten Verfassungsordnungen sowie Fragen der
Erziehung. Die ,Politik“ ist Fortsetzung der ,Ethik*:
das vollkommenste Leben ist das ,Leben nach der Tu-
gend, die der dufleren Mittel genug besitzt, um sich in tu-
gendgemiflen Handlungen betitigen zu konnen®;' das
ist Spezifikum der Polis, aber nicht nur als Leerraum fiir,
sondern in Verwirklichung von Tugend. Was im einzel-
nen gerecht und ungerecht, gut und bése ist, ergibt sich
in der Ordnung der Polis. Thre Gesetze und Briuche als
ihr Ordnungssystem sind nicht als Vertrag nach dem
Muster einer ,Bundesgenossenschaft“ zu denken; das
Gesetz soll die Biirger vielmehr tugendhaft und gerecht
machen; dieselbe Aufgabe hat die Erziehung der Jugend.
Die Polis ist ,,Verwirklichung® nicht nur als Garantie in-
dividuellen Tiatigseins nach Wunsch, sondern wirkt
selbst normierend.

Die Aktualisierung und Entwicklung der menschlichen
Natur geschieht nicht selbst ,,von Natur“; sie kann fehl-
gehen. Die gegliickte Verwirklichung gelingt in der Polis,
in der Einiibung in die dort gelebten Tugenden, wie sie
sich herausgebildet haben und in Erziehung, Sitte und
Gesetz niederschlagen. Gesetz und Sitte, Brauch und
Ethos sind in diesem Sinne nicht unterschieden.
»Gerecht“ und ,,Ungerecht” ist das, was in den Polisge-
setzen so erscheint: die Polis ist die entscheidende sittli-
che Orientierung des Menschen. Joachim Ritter formu-
liert den Zusammenhang von Ethos und Polis: ,Das
,Ethische® ist das zum ,Ethos‘ Gehorige. ,Ethos® ist ...
Ort des Wohnens, sodann die dem Orte je eigentiimliche
,Gewohnbheit‘. Das Ethische sind so Sitte, Brauch, Her-

'Y Aristoteles: a. a. O. 238 (1324 a 1).

35

am 17.01.2026, 14:44:08.


https://doi.org/10.5771/9783495996751-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

kommen, Weisen des rechten und geziemenden Verhal-
tens, aber auch die diese tragenden Institutionen: das
Rechte ist ,konkret durch die ,gewohnte® institutionelle
Lebenswelt“ vermittelt.!* , Ethisch® ist das in der Polis in
Institutionen, Brauch, Sitte eingelassene Handeln in der
Breite, die vom geziemenden Verhalten bis zur hohen
Tugend reicht.“ '

Dennoch sind Biirger — und Menschentugend nicht iden-
tisch; das wire nur im Idealstaat der Fall. Der Staat ver-
langt von seinen Birgern ,weniger®, als fir ein privates,
vollkommen tugendhaftes Leben erforderlich ist. Zudem
macht Aristoteles die Beobachtung, daf} je nach Stadt un-
terschiedliche Tugenden verlangt oder in den Vorder-
grund gestellt werden. Der in sich vollendet Tugendhafte
mufl darin unabhingig von der jeweiligen Polisverfas-
sung gedacht werden konnen; andererseits ist er wieder-
um Vorbild und Mafistab fir das, was in der Polis als gut
gilt und anerkannt wird. Die Verschiedenheit der Le-
bensgestaltung je nach Stadtstaat ist kein Hindernis fur
die Verwirklichung des Menschseins und des guten Le-
bens nach der Tugend in den Poleis. Der Mensch ge-
wohnt sich ein in das Ethos, das ihm in seiner Polis be-
gegnet; negative Kriterien ergeben sich daraus, dafl das
tugendhafte Leben ,lebbar“ sein mufl. Eine Ordnung,
die das nicht leistet, ist ,entartet®.

Dic hochste Lebensform ist die der Theorie; sie unter-
scheidet sich von der burgerlich-politischen als der zwei-
ten gelungenen Lebensform, ist aber selbst nur im Rah-
men der Polis tberhaupt méglich und durchfihrbar -
nicht zuletzt daraus gewinnt die Polis wiederum ihre

" J. Ritter: ,Politik“ und , Ethik in der praktischen Philosophie des
Aristoteles, in: a. a. O. 106-132, 110.
13 Ebd. 111.

36

https://dol.org/10.5771/8783485896751-29 - am 17.01.2026, 14:44:08. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - T X


https://doi.org/10.5771/9783495996751-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ethische Wiirde. Auch der Sklave bedarf eines Min-
destmafles an Tugend — wenn er auch von den Biirgertu-
genden wie Freigebigkeit und Tapferkeit ausgeschlossen
ist —, um nicht unter Umstinden zum Schaden fiir die
Familie auszuschlagen. Diese beiden Beispiele — Theorie
als nicht-politische Lebensfiihrung in der Polis und die
Tugend des Sklaven — zeigen, dafl sich Ethik und Politik
nicht decken. Dennoch gilt die ethische Bedeutung der
Polis und die Verwiesenheit des Ethischen auf die Polis:
der Mensch verdankt sein gutes Leben der Polis und ih-
rer ,Eintibung® in die Tugend. Glinther Bien weist deut-
lich darauf hin, daff diese relative Trennung von Ethik
und Politik nicht identifiziert werden darf mit der neu-
zeitlichen Unterscheidung von Subjektivitat und Institu-
tionen: ,Nomos ist anerkannter und geltender Brauch
wie forderndes Gesetz; Ethos ist 6ffentliche Sitte und in-
dividuelle Haltung in einem.“'* Weder die Gegeniiber-
stellung von Subjektivem und Objektivem, von Indivi-
duum und Institutionen noch von Moralitit und Legali-
tit wird der Polis und threm Ethos gerecht. In emer
Ethik, die sich als Philosophie der Praxis versteht und
nicht als Metaphysik des Guten, wie Aristoteles sie Pla-
ton zuschreibt, geht es um das ,agathon prakton®, das
Gute, das zu tun ist. Die Ethik dient dazu, dieses Gute
besser zu erkennen, zu seinem Tun anzuleiten und vor
allem zu begriinden, warum dies das Richtge ist. Die
platonische ,Idee des Guten ist nicht etwas, zu dem
man sich im Handeln praktisch verhalten konnte; das,
was ,eph’hemin® ist, ist aber das, was in der Ethik als
praktischer Philosophie interessiert. Das konkret zu tu-
ende Gute steht immer auch in konkretem Zusammen-

16 G. Bien: Die Grundlegung der politischen Philosophie bei Aristote-
les, a. a. O. 226.

37

https://dol.org/10.5771/8783485896751-29 - am 17.01.2026, 14:44:08. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - T X


https://doi.org/10.5771/9783495996751-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

hang; was man tun soll, was als gut und bose erscheint,
ist ,staatliche Sache“ — es gilt so in der Gemeinschaft der
Burger in der Polis. Die aristotelische Ethik fordert nicht
auf, diesen Vorstellungen zu folgen, weil sie nun einmal
in der Polis faktisch gelten; sie begriindet vielmehr, wie-
so man sich daran halten soll und darf. Die Polistradition
ist normierend, nicht weil sie ,Tradition® ist, sondern
weil in der Polis die Praxis des Menschen statthat. , Fiir
Aristoteles ist der Biirger Subjekt der Polis; mit dem Be-
griff der Praxis aber wird dieses Subjektsein inhaltlich anf
die ethischen Institutionen verwiesen“; das Recht hat
~den Einzelnen nicht in der Vereinzelung seines Fiirsich-
seins, sondern in den ethischen Institutionen zum Sub-
jekt, in denen seine Praxis als Leben Wirklichkeit hat*.!”
Die Polis ist ,ethisch®, sofern in ihr sich die Praxis des
Menschen findet, der sich in seinem Wesen erst in ihr
verwirklicht; die Ethik verweist daher auf die Polis, so-
fern sie als Philosophie der Praxis auf das konkrete Gute
in der Polis abzielt. ,Formal sind es nicht mehr Alter,
Herkommen und Vitersitte, durch die sich sittliches
Handeln zureichend als sittliches legitimiert. Indem das
Ethos kraft Reflexion distanziert und vermittelt wird, ist
nicht mehr das Ethos allein, sondern auch das ... Wissen
um die Bedeutung des Ethos Rechtfertigungsgrund“ sitt-
licher Praxis.'®

17 J. Ritter: ,Politik“ und ,Ethik“ in der praktischen Philosophie des
Aristoteles, a. a. O. 119 f.

% O. Hoffe: Ethik und Politik. Grundmodelle und -probleme der
praktischen Philosophie, Frankfurt a. M. 1979, 57. Damit kritisiert
Hoffe zugleich das hermeneutische Verstindnis ethischer Theorie bei
Ritter und Bien: ,Das Gegebene als Instanz anzunehmen, so als ob das
Bestehende in sich zugleich den Stempel der Rechtfertigung triige, soll
... deutlicher abgewiesen werden als es die Bezeichnung ,hermencu-
tisch® zum Ausdruck bringt®, ebd. 54.

38

https://dol.org/10.5771/8783485896751-29 - am 17.01.2026, 14:44:08. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - T X


https://doi.org/10.5771/9783495996751-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

yPolitkk“ als Disziplin umfaflt daher zwar die praktische
Philosophie insgesamt, bezieht sich aber im engeren Sin-
ne auf die Praxis in der Polis und in einem dritten Sinne
auf deren Regierung und Verfassungsordnung. In diesem
Sinne ist eine Anwendung der modernen Unterschei-
dung von Staat und Gesellschaft moglich; einerseits sind
die Burger die Polis, die regieren und sich regieren las-
sen, andererseits ist die Polis gleichbedeutend mit ihrer
Verfassungsordnung. Andert sich die Verfassung, ist es
nicht mehr derselbe Staat, auch wenn die Burger diesel-
ben geblieben sind. Zum anderen ist ,,Freundschaft“ das
stirkste Band der Gemeinschaft, die nichts mit dem Re-
gierungssystem zu tun hat, sondern zwischen den Men-
schen existiert.

Wenn die heutige fundamentale Begrifflichkeit von Staat
und Gesellschaft, von Moralitat und Sittlichkeit nur un-
ter Berucksichtigung der historischen Differenzen anzu-
wenden ist, kann ,,die Polis“ dann tberhaupt relevant fir
unsere Fragestellung sein? Die aristotelische Polis ist tat-
sachlich interessant, sofern sie konzipiert ist im Kontext
einer Ethik, die vom konkreten Guten ausgeht und daher
der sozialen Gemeinschaft, in der der Mensch immer
lebt, konstitutive Bedeutung zumifit. Bei Aristoteles ge-
schicht dies so, dafl die Polis selbst a/s Praxis des Men-
schen verstanden wird: als Aktualisierung der Vernunft-
natur des Menschen. Deshalb, nicht als blofler Lebens-
raum, ist die Polis mit ithren Institutionen ethisch be-
deutsam. Sie ist aristotelisch selbst als ,Modell“ darge-
stellt; es gibt eine Vielzahl von Poleis mit unterschiedli-
chen Formen und Tugenden des Zusammenlebens, der
ethische Relativismus ist ein bereits gingiges Problem
der sophistischen Aufklirung und der Stadtstaat eine auf
Griechenland beschrinkte Gemeinschaftsform — die Po-
lis und ihr Wesen als Wirklichkeit des Menschen ist be-

39

https://dol.org/10.5771/8783485896751-29 - am 17.01.2026, 14:44:08. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - T X


https://doi.org/10.5771/9783495996751-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

reits herausdestilliertes Prinzip, ,,als eine Strukturdarstel-
lung zu lesen, nicht als eine idealisierende Deskription®."
Wie Aristoteles seine praktische Philosophie der Polis
durchaus als Modell konzipiert, darf sie eben als Modell
begriffen und - soweit moglich — Gbertragen werden.
,Dort, wo Aristoteles von einem begrifflichen Modell
her denkt, trifft ... zu: Die aristotelische Argumentation

ist von ihrer geschichtlichen Herkunft ablésbar.“ 2

2. Von der Polis zur Nation

a) Von der Polis bis zur ,Sattelzeit*

Die Polis ist Stadtstaat, Staat als Stadt, und diese Form
der Staatlichkeit und des gesellschaftlichen Zusammen-
schlusses erscheint historisch cher als die Ausnahme
denn die Regel. Schon zur Zeit des Aristoteles hatten die
Poleis an Bedeutung verloren — seine Philosophice der Po-
lis als Verwirklichung des ,guten Lebens® versteht sich,
wie wir geschen haben, als Modell, nicht als empirische
politische Studie —; die Einordnung in das Makedonen-
reich 338 gilt als der letzte ,Todessto}“ dieser politi-
schen Existenzweise. Das Schwergewicht verlagerte sich
von der Peloponnes nach Osten und zum afrikanisch-
asiatischen Mittelmeer; die Diadochenreiche der helleni-
stischen Zeit organisieren sich als Konigtimer. ,Mit dem
Verlust der politischen Bedeutung verlor die Polis auch
in der politischen Ideenwelt an Interesse, und an ihre
Stelle trat die Monarchie.“?! Die ,,politischen® Schriften

1 Ebd. 17.

2. Hoffe: Praktische Philosophie. Das Modell des Aristoteles, Miin-
chen/Salzburg 1971, 49.

2l K. Rosen: Griechenland und Rom, in: H. Fenske, D. Mertens, W.

40

https://dol.org/10.5771/8783485896751-29 - am 17.01.2026, 14:44:08. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - T X


https://doi.org/10.5771/9783495996751-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

sind Firstenspiegel, die den Herrscher als Inkarnation
der Tugend preisen — denn nur der ,Beste“ und Tugend-
hafteste soll herrschen — und sein Lob bis zu seiner gott-
lichen Verehrung steigern. Die hellenistische Monarchie
schuf sich als eigenes ,Legitimationsmodell“ eine Theo-
logie nach dem Muster des orientalischen Gottkonigs,
die sich in ,dynastischen Reichskulten“?? duflerte. Eine
Theorie des Imperiums, sei es des Alexanders, der helle-
nistischen Herrschaften oder spiter des Roémischen
Reichs, entwickelte sich nicht.

Philosophische Haltungen in dieser politischen Daseins-
form sind Stoa und epikureische Lehre: Von einem uni-
versalen Rahmen wie ,Welt“ oder ,Natur® ausgehend,
ist ihre Frage, wie der einzelne, der Privatmann, darin
am besten lebt, wobei die Antworten eine gewisse Teil-
habe am o6ffentlichen Leben entweder ermoglichen — Stoa
— oder diesem ein ganz privates Leben im Kreis der
Freunde vorziehen — Epikur. Problem der politischen
Philosophie ist nicht die gerechte Ordnung der sozialen
Gemeinschaft, in der man als Birger und Mitglied leben
wiirde, sondern wie man als Privatmann, als moralisch
autarkes Individuum, glicklich werden oder wenigstens
Ungliick vermeiden kann, sei es mit oder ohne Interesse
auch fur offentliche Angelegenheiten.? Diese Haltung
des fir sich lebenden Individuums in ohnmichtigen
Stadten und Landstrichen, die von einer tibergeordneten
Herrschaft bestimmt werden, 1ifit sich wie den hellenisti-
schen Fiirstentiimern gleichermaflen dem Romischen

Reinhard, ders.: Geschichte der politischen Ideen, Frankfurt a. M.
1987, 19-139, 100.

22 P. Weber-Schifer: Einfihrung in die antike politische Theorie,
Darmstadt 1976, 89.

2 Vgl. A. Maclntyre: Geschichte der Ethik im Uberblick, Kénigstein
1984, 98 u. 105.

41

https://dol.org/10.5771/8783485896751-29 - am 17.01.2026, 14:44:08. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - T X


https://doi.org/10.5771/9783495996751-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Reich zuordnen. ,Rom hat keine politische Theorie im
eigentlichen Sinne gekannt; ihre Funktion ubernahmen
die Pragmatie des politischen Handelns“ und die kulti-
sche Verehrung der mores maiorum.?* Der Prinzipat des
Augustus dnderte daran nichts, da er offiziell das beste-
hende politische System belief}; der ,,Augustus® hatte
kein Amt, sondern wirkte als Privatmann aufgrund sei-
ner personlichen ,auctoritas“. Euphorische, vergottli-
chende Augustusverehrung und der Verzicht auf eine
philosophische Theorie gesellschaftlich-staatlicher Ord-
nungsrationalitit waren die Folge. Dic Ausbreitung des
Christentums fiel in die giinstige, namlich relativ friedli-
che Zeit des Prinzipats; ob die Christen sich dem rémi-
schen Staat unterordneten oder sich ithm entgegenstell-
ten, war nicht von Anfang an vorgegeben — nach den
Christenverfolgungen wurde mit Konstantin ein romi-
scher Kaiser Christ; die Trennung von Staat und Biirgern
crlaubte eine Koexistenz von Heiden und Christen unter
seiner Herrschaft.

Wihrend Byzanz romische Traditionen fortschreiben
kann, erlebt die westliche Reichshilfte tiefe Einbriiche
und das Ende des antiken Rom. Die Gentes der Volker-
wanderung formen sich zu grofieren Stammesverbanden
und Herrschaften. Eine Wiederaufnahme der romischen
Tradition, wenn auch transformiert, vollzicht sich mit
dem Kaisertum der Frankenkonige, der dadurch beding-
ten Aufwertung des Papstes und der bewufiten Ubernah-
me des antiken Kulturerbes durch die Kénige und die
kirchlichen Institutionen. Dennoch kennt das Mittelalter
keinen Staat, wie ihn die antiken Reiche hatten. Es gibt
kein durchgreifendes, durchgestaltendes und -gestaltetes
Rechtssystem, das fir alle Untertanen gleichermafien

2 P. Weber-Schafer: a. a. O. 95.

42

https://dol.org/10.5771/8783485896751-29 - am 17.01.2026, 14:44:08. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - T X


https://doi.org/10.5771/9783495996751-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

gelten wirde, sondern eine Fille individueller Rechte
und Freiheiten, die geltend gemacht werden. Herrscher
und Beherrschte stehen nicht im einfachen Verhiltnis
von Macht und Gehorsam, sondern von gegenseitig ein-
gegangenen Verpflichtungen. Die Verbindungslinien in-
nerhalb des Sozialaufbaus laufen in die verschiedensten
Richtungen — nicht von oben nach unten oder umge-
kehrt —; es gibt einen Pluralismus partikularer Gewalten,
Bindungen und Verpflichtungen. Dariiber lagern sich in
keineswegs eindeutiger Zuordnung die universalen
Strukturen des Kaiser- und Papsttums.

Nach den groflen Auseinandersetzungen dieser sich uni-
versalistisch und daher konkurrierend verstehenden
Michte, nach Friedrich II., verlagern sich die politischen
Energien auf die regionalen Herrschaften, die sich als
Landesherrschaften und Fiirstentimer auszubauen be-
ginnen. Unterstitzt wird diese Entwicklung durch die
urspringlich auf den Kaiser gemiinzte romische Rechts-
theorie, nach der der Herrscher nicht mehr nur ,nach
dem geltenden Recht entscheidet, sondern ,,aus der Fiil-
le seiner Macht“ Gesetze erlaflt. Dieses Prinzip wird le-
gistisch auf die Einzelkonige Ubertragen: rex imperator
in regno suo. Im 13. und 14. Jahrhundert vollzieht sich
dieser Wandel von der Idee der christlichen Einheit zur
Vorstellung einer politischen Gemeinschaft gleichgeord-
neter christlicher Konigreiche.?

Von ,Politik“ als philosophischer Disziplin lafl¢ sich erst
nach der Rezeption der aristotelischen Schriften im 12.
und 13. Jahrhundert wieder sprechen. Im Aufbau der
Disziplinen bleibt die Individualethik aber stets wichti-
ger, ist doch das Seelenheil des einzelnen ausschlagge-

» Vel. D. Mertens: Geschichte der politischen Ideen im Mittelalter, in:
H. Fenske, ders., W. Reinhard, K. Rosen: a. a. O. 143-238, 206 ff.

43

https://dol.org/10.5771/8783485896751-29 - am 17.01.2026, 14:44:08. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - T X


https://doi.org/10.5771/9783495996751-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

bender als das diesseitige ,burgerliche Gluck, auf das
das Gemeinwesen abzielt. Durch den Grundsatz, daf} die
Gnade die Natur voraussetzt, behilt jedoch auch das ir-
dische Gliick und damit das politische Leben immer ein
gewisses Eigenrecht.?¢ Fur die politischen Theorien sind
aber die Entwicklungen auf juristischem Gebiet entschei-
dend, so, wie gesagt, die Wiederentdeckung des Romi-
schen Kaiserrechts, das dann den Weg zur Landesherr-
schaft ermoglicht; in den Rechtstheorien wird Herr-
schaft mafigeblich definiert.

Im 16. Jahrhundert entwickelt sich die Rechtsvorstellung
dahingehend, dafl das Konigtum selbst als ein sein Reich
konstituierendes Prinzip begriffen wird, so daf§ anstelle
tiberkommener standischer Vielfalt die Idee einheitlicher
Staatsgewalt treten kann.?”” Die Religionsspaltungen und
-kriege verstirken die Durchsetzung des neuen Staatlich-
keitsprinzips wesentlich. Herrschaft wird so allmahlich
von oben nach unten organisiert durch den Aufbau eines
Beamten- und Militirapparats, der Herrscher wird zum
Souveran. Dynastien und Personlichkeiten bestimmen
die Staatsgrenzen; das Herrschaftsgebiet ist territorial
definiert. Die Einwohner sind Untertanen, die fir ihre
Loyalitit beschiitzt werden. Kennzeichen ist das Ge-
waltmonopol des Staates — alle Gewalt geht vom Herr-
scher aus, der durch das Prinzip der Souverinitit sowie
das uberkonfessionell gedachte Gottesgnadentum ein-
deutig aus Volk und Adel herausgehoben ist. Diese Zen-
tralisierung und Systematisierung der Herrschaft ist die
Bedingung fir die neuzeitliche Bildung einheitlich ge-

2 Vgl. W. Kluxen: Glick und Glicksteilhabe. Zur Rezeption der ari-
stotelischen Glickslehre bei Thomas von Aquin, in: G. Bien (Hg.):
Die Frage nach dem Gluck, Stuttgart 1978, 77-91.

27 Vgl. D. Mertens: a. a. O. 236.

44

https://dol.org/10.5771/8783485896751-29 - am 17.01.2026, 14:44:08. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - T X


https://doi.org/10.5771/9783495996751-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

formter Staaten. Die Untertanen werden in diesem Sy-
stem dem Herrscher unter- und zugeordnet, damit aber
die starken regionalen und lokalen Bindungen zuneh-
mend relativiert, schliefflich weitgehend aufgelost und
ersetzbar. Der neuzeitliche Staat, der sich im Absolutis-
mus weiter zentralistisch ausgestaltet, ist nun die Orien-
tierungsgrofle; die Einheit des Staates wird ideenge-
schichtlich durch den Gedanken der Souverinitit vorge-
stellt. Die sozialen Bedingungen beginnen sich allmih-
lich zu andern; Mitte des 18. Jahrhunderts nimmt die In-
dustrielle Revolution ihren Anfang. Die Zeit um 1750
gilt mittlerweile als ,Sattelzeit“, denn die fur die moder-
ne Geschichte bis heute mafigeblichen Verinderungen
setzen hier ein: soziale Umschichtung, Industrialisie-
rung, Offnung der ganzen Welt durch die letzten Ent-
deckungsfahrten ebenso wie die Bewufltwerdung eigener
und fremder Kultur, der beschleunigten Zeit und der
»Geschichte“, die Durchsetzung der Aufklirung und
neuer politischer Ideen wie Freiheit, Gleichheit, Gewal-
tenteilung und Nation.

b) Der Begriff der Nation

Wie hat sich der Begriff ,Nation“ bis zu seiner Neube-
wertung im 18. Jahrhundert entwickelt? Das Wort
»natio® ist natirlich dlteren Ursprungs; es gewinnt aber
erst in der neuzeitlichen Geschichte die politische Bedeu-
tung, die wir mit dem Begriff verbinden.

Lateinisch ,,natio“ kommt von ,nasci, geboren werden,
und bezeichnet dementsprechend Geburt und Abstam-
mung, Volksstamm und Volk, also eine durch Verwandt-
schaft und Lebensgemeinschaft gepragte Gruppe, so
auch Gruppen von Personen wie die — durch Abstam-
mung verbundene — Klasse der Aristokraten. Das gilt fur

45

https://dol.org/10.5771/8783485896751-29 - am 17.01.2026, 14:44:08. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - T X


https://doi.org/10.5771/9783495996751-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Altertum wie Mittelalter; mittelalterlich sind ,,natio® ci-
nes Stammes die fihrenden politischen Triger meist ade-
liger Herkunft, so dafl der Nationenbegriff stindischen
Charakter haben konnte. Die Nationes, in die die Stu-
denten der mittelalterlichen Universititen eingeteilt wur-
den, waren Landsmannschaften und folgten in der Art
threr Zusammensetzung mehr einem allgemeinen Orien-
tierungsbedurfnis als genauer geographischer oder politi-
scher Zuordnung. Ein politisch zusammengeschlossener
Verband ist damit jeweils nicht gemeint. ,,,Natio® wird
offensichtlich dann gebraucht, wenn andere Begriffe zur
Festlegung nicht ausreichend erscheinen ... es fafit Men-
schen zusammen, die eine wie auch immer geartete Ge-
meinsamkeit durch ithre Abstammung verbindet.“?® Die
Angabe der Nation kann sich also auf Geburtsort, Her-
kunftsland, Volk oder Stamm und auf den Stand bezie-
hen. Die ,deutsche Nation“ im Titel des Heiligen Romi-
schen Reichs etwa bedeutet den ,,Verband der geistlichen
und weltlichen Fiirstentimer, d. h. der politisch bestim-
menden Organe ..., an dessen Spitze der Konig steht“.?
Wenn im 17. und auch noch im 18. Jahrhundert die
»Nation“ Rechte gegeniiber dem Herrscher geltend
macht, sind es die fithrenden Schichten, die in der Stan-
devertretung sitzen. Nation, meist im Plural, bezeichnet
»im 18. Jahrhundert wie bisher die durch Sitten und Ge-
briuche, Charakter, Sprache und Gesetze voneinander
unterschiedenen Volker ... Doch seit der Mitte des 18.
Jahrhunderts erhilt ,Nation® mehr und mehr eine rein
politische Bedeutung“:* die Nation ist die Grundlage

# U. Dierse, H. Rath: Nation, Nationalismus, Nationalitit, in: J. Rit-
ter, K. Griinder (Hg.): Historisches Wérterbuch der Philosophic 6, Ba-
sel 1984, 406-414, 407.

2 Ebd.

¥ Ebd. 408.

46

https://dol.org/10.5771/8783485896751-29 - am 17.01.2026, 14:44:08. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - T X


https://doi.org/10.5771/9783495996751-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

von Staat und Souveranitit; den Burgern, die die Nation
ausmachen, nicht 1. und 2. Stand, steht daher Partizipa-
tion an der nationalen Politik genuin zu. Diese beiden
Ideen — Volkssouveranitit und politische Mitwirkung —
machen den Nationbegriff erst politisch und unterschei-
den den neuen, wertenden Schlusselbegriff von der blo-
fen Landsmannschaftsbezeichnung. Ein bisher ,neutra-
ler“ Terminus wird politisch bedeutsam, ja brisant, wenn
sich zu Beginn der Franzosischen Revolution die Ver-
sammlung des 3. Standes zur Nationalversammlung er-
klart. Offensichtlich ist im Laufe der neuzeitlichen Ent-
wicklung ein Bedirfnis aufgetreten, das mit bisherigen
Kategorien nicht angemessen abzudecken war, so dafl
sich ein Begriff dafir anbot, der versprach, den neuen
Erfahrungen gerecht zu werden.

¢) Die Durchsetzung des Nationbegriffs

Der Beginn der Neuzeit wird in der Regel auf das 16.
Jahrhundert datiert, in dem die Reformation und an-
schlieflend die Religionskriege die politische Landschaft
wesentlich verindern. Hat Religion bis dahin integrie-
rend gewirke, trennt sie nun Menschen und Linder bis
hin zur gegenseitigen Kriegserklirung. Die Befriedung
wird durch den ,starken Staat“ des 17. Jahrhunderts ge-
wonnen; diesen kennzeichnet das Gewalt- und Gesetz-
gebungsmonopol, das das alte Gewohnheitsrecht und die
mittelalterlichen Individualprivilegien ablost. Innerwelt-
liche Legitimation ist das Souveranititsprinzip, transzen-
dente Legitimation das tberkonfessionelle Gottesgna-
dentum. Die Staatlichkeit wird gleichsam ,objektive,
denn der Staat verlangt zwar den Birgergehorsam, aber
nicht das private Gewissen. Im mittelalterlichen Denken
waren Personen einander so verbunden, dafl der Herr

47

https://dol.org/10.5771/8783485896751-29 - am 17.01.2026, 14:44:08. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - T X


https://doi.org/10.5771/9783495996751-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

gegenuber seinem Vasallen auch Sorge fur dessen Seelen-
heil trug. Vorstaatliche individuelle Rechte konnte es so
nicht geben; an die eingegangenen Verpflichtungen wa-
ren aber beide Seiten unbedingt gebunden — es gab ein
Rechtsdenken als eines von personlichen Rechten, nicht
der Gleichheit vor dem einen Gesetz, und neben oder
parallel zu den hierarchischen Strukturen eine Art Ver-
tragsmodell.>! Das Vertragsmodell pafit zum neuzeitli-
chen ,starken® Staat: um, wie Thomas Hobbes es fir
seine Zeit mafigeblich formuliert,? nicht in den ,Krieg
aller gegen alle“ zu verfallen, in dem keiner mehr gewin-
nen kann, beschlieffen alle, ihre naturgegebenen Rechte
abzutreten an einen Dritten, der dafiir Schutz und Ord-
nung gewihrleistet; Gehorsam gegeniiber diesem absolut
souverin zu denkenden Herrscher wird mit dessen
Schutz fir Leib und Leben sowie der Chance zur per-
sonlichen Lebensgestaltung im Rahmen der Herrschaft
begriindet. Sollte der Souverin dieser sciner Aufgabe
nicht gerecht werden, gilt der Vertrag nicht mehr; denn
dann wiirde der Krieg aller gegen alle wieder beginnen
konnen — hier endet die Loyalitat. Das Vertragsmodell
schliefft einerseits die Idee der absoluten Souverinitit
dessen ein, dem man ,vertraglich® seine Rechte abgetre-
ten hat, denn nur der starke Staat kann Frieden und Si-
cherheit bieten, andererseits beinhaltet es aber fiir den
Krisenfall auch ein Widerstandsrecht und ermoglicht da-
mit zumindest teilweise den Schutz der Birger vor dem
Staat. Das Verhaltnis der Individuen zum Staat ist be-

3 Vel W. Ullmann: Individuum und Gesellschaft im Mittelalter, Got-
tingen 1974.

2 Th. Hobbes: Vom Biirger — De cive, eingel. u. hg. von G. Gawlick,
Hamburg 1977.

48

https://dol.org/10.5771/8783485896751-29 - am 17.01.2026, 14:44:08. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - T X


https://doi.org/10.5771/9783495996751-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

stimmt von Rechten und Pflichten; es geht nicht um das
Seelenheil der Untertanen, sondern um Leistung und
Gegenleistung. ,Rechte und Pflichten umschreibt auch
die sittliche Dimension des Verhaltnisses. Es bleibt
Pflicht des Staatsbiirgers, Land und Herrschaft zu vertei-
digen, der er die Bedingungen seiner Existenz verdankg;
der Zweck der Staatlichkeit, ein befriedetes Leben zu er-
moglichen, wird in diesem Falle nicht wie beim Wider-
standsrecht aufgehoben, denn die Verteidigung und Si-
cherung des Landes gehort zur Gewihrleistung eines Le-
bens in Frieden.

Der Gehorsam und — in Grenzen — ein Widerstandsrecht
sind vertragstheoretisch begriindet; als zusatzliches, in-
nerlich bindendes Moment fithren Staatsdenker wie
Hobbes eine Biirgerreligion an, die im Sinne einer Mini-
malreligion, vor allem im Glauben an einen wissenden
und strafenden Gott Individuum und Staat zusammen-
halten soll. Eine zusitzliche Bindung scheint also nétig
zu sein, zumal im Vertragsmodell zwar Staatlichkeit all-
gemein begriindet wird, nicht jedoch die faktische Inte-
gration in den jeweiligen Staat und die Loyalitit der Biir-
ger gegenuber cinem bestimmten und konkreten Ge-
meinwesen. Faktisch wird das Volk durch die Gemein-
samkeit der gegebenen Herrschaft, durch ein territorial
abgegrenztes Gebiet und Gemeinsamkeiten wie Sprache,
Sitten und Brauche zusammengehalten. Das blofle
»Volk“ hat damit aber noch nicht den politischen Impe-
tus der ,,Nation®.

Der aufgeklarte Absolutismus verstirkt die Funktionali-
sierung der Rolle des Monarchen: ,,dient“ der Herrscher
der Sicherheit und dem Glick seiner Untertanen, ergibt
sich auf der einen Seite ,ein Katalog bedeutender Be-
fugnisse der Staatsgewalt, aber auch eine Liste davon
nicht bertihrter Grundrechte der Untertanen® auf der an-

49

https://dol.org/10.5771/8783485896751-29 - am 17.01.2026, 14:44:08. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - T X


https://doi.org/10.5771/9783495996751-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

deren.” Die Arbeit der Aufklarung erlaubt zudem nicht
mehr, transzendente Legitimationen als Ersatz zu bemu-
hen; der aufgeklarte Absolutismus trigt daher seine eige-
ne Aufhebung in sich. Erst die Franzosische Revolution
bringt aber eine Radikalisierung dieser Aufkliarungsideen
mit sich; sie ist mehr Summe als Neubeginn, was die
»Ideen von 1789 angeht, aber insofern etwas ganz Neu-
es, als politisch umgemiinzt wurde, was vorher nur Kon-
zept war: die Franzosische Revolution ,konstituierte
den voll ausgebildeten Liberalismus und die voll entwik-
kelte demokratische Konzeption als politische Michte
hohen Ranges®.?*

Der Begriff der Nation kann nur greifen im Verhaltnis
von Individuen und Staat zwischen dem Staat, dem
Herrscher mit seiner Beamten- und Militirorganisation,
und den Burgern dieses Staates: das im Nationenbegriff
politisch verstandene Volk ist es namlich, das den ,,Ver-
trag mit dem Herrscher geschlossen hat. Damit steht
der Konig immer noch an der Spitze der Nation, die Na-
tion ist aber der Ursprung und Triager der Souverinitit;
dic grofitenteils historisch zufillig abgegrenzten Volker
werden Staatsursachen. Durch diese Verlagerung muf
neu festgestellt werden, wer zur ,Nation“ gehort; denn
die Gesellschaft mufl sich nun statt auf Genealogien auf
integrierte Grofigruppen stitzen. Wenn nicht mehr der
Souverin der Souverin ist, sondern die Nation, bedarf es
der Kennzeichnung und Identifizierung des Souverins
Volk bzw. Nation. Als Staatsursachen sind die Volker in
sich selbst legitimiert; die Legitimation staatlichen Han-

3 W. Reinhard: Vom italienischen Humanismus bis zum Vorabend
der Franzosischen Revolution, in: H. Fenske, D. Mertens, ders., K.
Rosen: a. a. O. 241-376, 357.

" Vgl. H. Fenske: Politisches Denken von der Franzésischen Revolu-
tion bis zur Gegenwart, a. a. O. 379-567, 379.

50

https://dol.org/10.5771/8783485896751-29 - am 17.01.2026, 14:44:08. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - T X


https://doi.org/10.5771/9783495996751-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

delns ist nicht mehr ein objektives ,bonum commune*,
sondern die ,,volonté générale®.

Die Ablosung von regionalen und lokalen Bindungen als
mafigeblichen Orientierungsrahmen ist die Vorausset-
zung; das ist im zentralistisch organisierten neuzeitlichen
Staat geschehen. Der Einzelne kann gar nicht mehr in
kleinen, iiberschaubaren Einheiten leben, sondern ist auf
das umfassende System angewiesen; seine Loyalitit rich-
tet sich auf den Gbergeordneten Staat, der fur Schutz und
Wohl der Untertanen sorgt. Daff sich diese Verbunden-
heit nun auf die Nation bezieht, setzt im noch vorpoliti-
schen Raum ein zusitzliches kulturelles Bewuf3tsein der
eigenen Art voraus; die eigenstindigen Entwicklungen in
den modern souverin, damit fiir sich bestehenden und in
sich organisierten Staaten haben das erméglicht und ge-
fordert. Zu nennen ist dabei vor allem die Zunahme der
Kommunikation,” beschleunigt durch die Verdringung
des Lateinischen, das Reden und Drucken in der Volks-
sprache und die Vereinheitlichung dieser Volkssprache
im Staatsgebiet.** Abgrenzung gegeniber anderen Vol-
kern und Bewufltsein der eigenen Art in Sprache, Sitte,
Brauch sind im 17. und 18. Jahrhundert deutlich vorhan-
den; neu ist dann die politische Dimension, die ,Staats-
volk“ und ,nationale Eigentiimlichkeiten® zusammen-
bringt: das Staatsvolk tritt als Nation dem Souverin ge-
gentiber. Die Verbundenheit des Biirgers gilt der Nation,
zu der er gehort; der Untertan des absoluten Fiirsten ist,
wenn die Nation der Souverin ist, nicht ,Untertan®,

% Verdichtung der innergesellschaftlichen Kommunikation ist fur K.
W. Deutsch der entscheidende Anfang in der Entwicklung von Natio-
nalitit und darauf folgendem Nationalbewufitsein, vgl.: Nationenbil-
dung - Nationalstaat — Integration, Diisseldorf 1972; und: Der Natio-
nalismus und seine Alternativen, Miinchen 1972.

% Vgl. B. Anderson: a. a. O. 18-54.

51

https://dol.org/10.5771/8783485896751-29 - am 17.01.2026, 14:44:08. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - T X


https://doi.org/10.5771/9783495996751-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

sondern Staatsbiirger. Die Nation wirkt daher egalitar —
alle Staatsburger gehoren gleichermafien dazu, standische
Unterscheidungen sind in dieser Perspektive nicht sinn-
voll. Abgrenzungen gehen jetzt vielmehr in die Auflen-
richtung; der andere Staat, die andere Nation ist
»~wesentlich“ anders. Diese Absetzung und Unterschei-
dung ist cinerseits notwendig im Dienste des Eigenbe-
wufltseins, der Erfahrung des Eigenen gegeniiber dem
Fremden, birgt aber andererseits Gefahren in sich, wenn
nimlich die Abgrenzung in Aggression umschlagt. Vom
Begriff der Nation her weitergedacht, muf} allen Natio-
nen dassclbe Recht zugestanden werden, d. h. die Selbst-
bestimmung der Mitglieder des Kollektivs im Inneren
wice nach Auflen auch anderen Nationen zuerkannt wie
selbst beansprucht werden. Die Verbindung des Begriffs
der Nation mit politischer Partizipation, Birgerfreiheit
und Sclbstbestimmung der Vélker ist nicht beliebig, son-
dern hat diesen Begriff erst historisch wirksam werden
lassen. Wenn die Nation den Staat ausmacht, sind damit
Birgerstatus und politische Burgerrechte eingeschlossen.
Die Berufung auf die Nation durch den III. Stand am
Beginn der Franzosischen Revolution beinhaltet eben
diesen Anspruch auf Durchsetzung der Idee der Volks-
souverinitit. Das nationale und das demokratische Prin-
zip, so Tilman Mayer, beziehen sich auf dasselbe Sub-
jekt, den ,Demos der Nation®; das antihierarchische
Element der Nation, der jeder gleichermaflen angehort,
ist fur ithren Begriff konstitutiv; Nation und Demokratie
sind legitimatorisch aufeinander bezogen, so daff auch
die Menschen- und Fretheitsrechte nicht davon zu tren-
nen sind.”’

¥ Vgl. T. Mayer: a. a. O. 164.

52

https://dol.org/10.5771/8783485896751-29 - am 17.01.2026, 14:44:08. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - T X


https://doi.org/10.5771/9783495996751-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Wihrend sich also das ,nationale Erwachen® der Volker
Europas bereits auf die Barockzeit datieren laflt, und
auch die Aufklirung, auf deren Wirken sich das Geltend-
machen individueller Freiheits- und allgemeiner Biirger-
rechte berufen kann, zur Zeit der Revolution schon gut
ein Jahrhundert alt ist, verbinden sich nationale Identitit
und politische Wertung als Souverinitit erst um einiges
spater. Nicht zuletzt die sozialen Veranderungen des 18.
Jahrhunderts, deren Auswirkungen sich in der vollende-
ten Industriellen Revolution im 19. Jahrhundert erst
deutlicher zeigen, tragen zur Verbreitung, vor allem aber
zur Plausibilitit dieser neuen Ideen entscheidend bei.
Eugen Lemberg fithrt den ,,Einschub®“ von Nation ,,zwi-
schen® die Birgerschaft und den im Herrscher reprisen-
tierten Staat auf die neu entstandene Notwendigkeit zu-
ruck, die Verfafitheit der Gesellschaft in ,integrierten
Groflgruppen® zu grinden, weil nur dieses neue Gesell-
schaftsmodell der begonnenen Industrialisierung hitte
gerecht werden konnen. Die industrielle Gesellschaft
braucht Gruppen von Gleichen; ,,Nation“ bedeute dabei
»die Ausbildung arbeitsteiliger egalitirer Gesellschafts-
ordnungen von eben jener Groflenordnung, die der neue
Stand der Technik und Produktion erforderte“.’® Diese
Gruppen abzuheben und zu identifizieren, bedurfte es
eines Kriteriums; dazu eignete sich der Nationbegriff,
der zudem auch emotionale Energien an sich zu binden
vermochte. Diese, funktionale, Erklirung Lembergs bin-
det die neue Relevanz des Begriffs Nation im 18. Jahr-
hundert an die gegebenen sozialen und 6konomischen
Bedingungen: in der Tat entwickeln sich industrielle Re-
volution, Technisierung, sozialer Wandel und politische
Forderungen nach Burgerrechten und Partizipation der

3% E. Lemberg: Nationalismus, Reinbek bei Hamburg 1964, 1, 167.

53

https://dol.org/10.5771/8783485896751-29 - am 17.01.2026, 14:44:08. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - T X


https://doi.org/10.5771/9783495996751-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Nation in der ,Sattelzeit“ Hand in Hand. Damit ist je-
doch die Durchschlagskraft des Begriffs Nation nicht
nur auf eine Seite dieser Entwicklung, die Industrialisie-
rung, zurlckzufihren, die zudem erst an ithrem Anfang
steht; die genuin politische Komponente vielmehr ver-
leiht ihm die Sprengkraft, die das Ende des ,,ancien régi-
me“ herbeifthrt und den Begriff sich ideengeschichtlich
durchsetzen liflt: die sich damit verbindende Forderung
der politischen Egalitat der Burger, der Partizipation und
Demokratie. Allgemeiner als bei Lemberg formuliert,
lafle sich die Wirkung des neuen Prinzips Nation in
funktionaler Abhingigkeit von der gesellschaftlichen
Modernisierung und Mobilisierung verstehen. Die Na-
tionbildung und -bewufitwerdung ist Antwort auf die
Probleme, ,die sich aus einer partiellen Modernisierung
ergeben®, wobei darunter ,ein modernisicrender Wandel
im Bereich der Staatsbildung, der sozialen und lokalen
Mobilisierung und der Partizipation, aber noch nicht in
allen Schichten der Bevolkerung und noch nicht im Hin-
blick auf eine Industrialisierung® zu verstehen ist.*” Die
zunehmende faktische Egalisierung innerhalb des Staats-
volks tragt zur Plausibilitit bei; soziale und politische
Entwicklung konnen daher nicht getrennt werden. So-
lange allerdings auch innerhalb der industriellen Gesell-
schaft noch starke Klassenunterschiede bestehen, er-
scheint auch die politische Mitwirkung gestuft, so etwa
in unterschiedlichem Wahlrecht. Dennoch ist einer der
Hauptfaktoren der politischen Situation des 19. Jahrhun-
derts die Verbreiterung der Basis von Politik und staatli-
cher Legitimation auf immer weitere Volksschichten, al-

¥ O. Dann: Funktionen des Nationalismus in modernen Gesellschaf-
ten. Nachwort, in: O. Dann (Hg.): Nationalismus und sozialer Wan-
del, Hamburg 1978, 209-222, 212.

54

https://dol.org/10.5771/8783485896751-29 - am 17.01.2026, 14:44:08. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - T X


https://doi.org/10.5771/9783495996751-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

len voran auf das Birgertum, von dem man uberhaupt
erst mit der ,,Nation“ reden kann, aber auch auf die Mas-
sen, die sich unter dem Titel Nation ansprechen, mobili-
sieren und auch nationalistisch miffbrauchen lassen. Na-
tion als Fokus gesellschaftlicher Integration und Legiti-
mation setzt sich geschichtlich immer weiter durch.

Erst nach der Entwicklung von ,Staatsnationen®, von
Nationen also, die ihr Eigenbewufitsein in einem souve-
rinen und relativ abgegrenzten Staat erlangt haben,
scheint es, wird auch in anderen Lindern die Frage nach
nationaler Selbstbestimmung bei gegebenen sprachlichen
und kulturellen Gemeinsamkeiten aktuell. Wihrend eine
Staatsnation ihre Identitit recht unmittelbar aus der
staatlichen Tradition und deren Integrationsleistung be-
ziehen kann, verstehen sich die Volker Ostmitteleuropas
primir als Kultur- und Sprachnationen, die nach gegebe-
nem Vorbild eigene staatliche Verfaftheit fordern. Hans
Kohn*® hat von einem ,,westlichen® und ,,0stlichen® Na-
tionbegriff gesprochen, wobei der westliche Begriff eine
Nation als ein Staatsvolk meint, der 6stliche dagegen eine
vor- oder auch gegenstaatliche Sprachnation. Ist das
westliche Verstandnis primir politisch und bezeichnet
mit Nation eben die politische Einheit, die vom blofien
,Volk“ noch zu unterscheiden ist, setzt das dstliche Volk
und Nation in eins. Das eigene Bewufltsein wird ostlich
durch Volkslieder gestiitzt; die Romantik und ihr Volks-
begriff, vor allem Herder, spielen in diesem Zusammen-
hang eine ausschlaggebende Rolle. Die partizipatorische
politische Komponente tritt zuriick zugunsten eines
Volksganzen; Selbstbestimmung ist demnach zuerst kol-
lektive, nicht individuelle, ,burgerliche Selbstbestim-

* H. Kohn: Die Idee des Nationalismus. Ursprung und Geschichte bis
zur Franzosischen Revolution, Heidelberg 1950, 448 ff.

55

https://dol.org/10.5771/8783485896751-29 - am 17.01.2026, 14:44:08. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - T X


https://doi.org/10.5771/9783495996751-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

mung. Der romantische, dstliche Nation- und Volksbe-
griff hat sich daher mit Vorstellungen eines organischen,
gleichsam naturhaften Volksganzen verbunden, hinter
dem der einzelne Volksgenosse zuriicktreten mufl. Letz-
te, aber wirksame Spur dieses Verstindnisses im 20. Jahr-
hundert ist der Topos des ,,Volkischen®, das sich in der
Regel mit stindisch-konservativen Elementen vermisch-
te. In der Welt nach 1945 hat sich der volkische Nation-
begriff verabschiedet und der westliche, politische ein-
deutig durchgesetzt.

Die ausgesprochen demokratische Komponente des Be-
griffs Nation und die hohe Plausibilitit der Verbindung
von Biirgerrechten mit faktscher Loyalitit zum Ge-
meinwesen, zu dem man nicht nur staatlich, sondern in
nationaler Identitit und Solidaritait gehort, machen
Schubkraft und geschichtliche Wirkung dieses Begriffs
aus. Als Vorgabe fur eine Beschaftigung mit dem Begriff
der Nation in der Perspektive philosophischer Ethik ist
diese Seite ebenso festzuhalten wie die Kehrseite seiner
Integrationskraft als Nationalismus, der aggressiv und
ideologisch ausschligt.

Die relative Einheit der aristotelischen Polis, von der wir
historisch und philosophisch den Ausgang genommen
haben, ist auscinandergetreten in Staat, Gesellschaft und
Nation. Hat damit auch das Modell der Sittlichkeit in
der Polis jede Bedeutung verloren? Eine einfache Rick-
holung der Polissittlichkeit in die ausdifferenzierte Ge-
sellschaft der Neuzeit scheint weder moéglich noch tber-
haupt wiinschenswert. Bevor wir, im Ausgang von der
Differenzierung in Staat, Gesellschaft, Nation einerseits
und Individuum andererseits systematisch den Ansatz ei-
ner Ethos-Ethik aufzeigen, die in diese Zusammenhinge
auch die Nation sittlich einordnen kénnte, soll Hegels
ncues ,Polis-Modell“ zur Darstellung kommen, sofern

56

https://dol.org/10.5771/8783485896751-29 - am 17.01.2026, 14:44:08. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - T X


https://doi.org/10.5771/9783495996751-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

es namlich angesichts der gegebenen Differenzierung ei-
ner ,substantiellen Sittlichkeit“ das Wort redet und in
dieser Sittlichkeit auch dem Moment der Nation einen
Stellenwert zuweist.

3. Suttlichkeit und Nation: Hegels Volksgeister

Bei Hegel ist nicht so sehr von ,,Nation“ als von ,,Volk“
im Zusammenhang mit den ,Volksgeistern“ die Rede.
Das Wort Nation ist relativ unspezifisch verwandt: He-
gel spricht von den Indianern als urspriinglicher Nation
Amerikas, vom griechischen Nationalunternehmen ge-
gen Troja, von romanischen im Gegensatz zu protestan-
tischen Nationen. Der Terminus umfafit so Volks- und
Stammeseinheiten, die irgendwie als gemeinschaftlich er-
kennbar sind, und entspricht damit dem ilteren Sprach-
gebrauch von ,natio“. An Volkern will Hegel jedoch in
seiner Geschichtsphilosophie nur die gelten lassen, die
ein Kriterium dariiber hinaus erfiillen, nimlich staaten-
bildend gewirkt zu haben. Insofern kommt dieser einge-
grenzte Begriff von Volk dem neuen Verstindnis von
Nation gleich, das immer ein Volk als politische Grofle
meint. Ob bei Hegel im einzelnen von Nation oder Volk
gesprochen wird, ist daher ,facon de parler” seiner Zeit
und bedeutet keine inhaltliche Abgrenzung zweier ver-
schiedener Begriffe. Daher konnen wir die ,,Volksgei-
ster auch unter der Fragestellung einer Integration des
nationalen Moments in Hegels Geschichts- und Rechts-
philosophie interpretieren.

a) Sittlichkeit

Die grofle Errungenschaft der Geschichte seit den grie-
chischen Stadtstaaten, nach der Ausbreitung des Chri-

57

https://dol.org/10.5771/8783485896751-29 - am 17.01.2026, 14:44:08. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - T X


https://doi.org/10.5771/9783495996751-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

stentums und endgiltig durch den Sieg der Franzosi-
schen Revolution ist fir Hegel die Durchsetzung des
Prinzips der Freiheit: der Subjektivitit. Diese Entdek-
kung und ihre geschichtliche Verwirklichung vor allem
im Gefolge der Revolution sind unhintergehbarer Ge-
winn. Kehrseite ist dabei die Leerheit dieses Prinzips;
das in der ,Moralitit“, vor allem in der Darstellung
Kants, ganz auf sich gestellte Subjekt bleibt auf sich zu-
rickgeworfen und seine Moralitat ein ,Sollen®, dem die
Realitit gegenubersteht. Dagegen bedeutet das antike
Vorbild der Polis eine unmittelbare Sittlichkeit, die keine
Entfremdung von einzelnem und allgemeinem Willen
kannte, bis diese urspringliche Einheit, die auch in der
Volksreligion verbunden war, sich aufloste. Das Prinzip
der Subjektivitit ist und bleibt Mafstab; aber es gilt, sci-
ne Verbindung mit der substantiellen Sittlichkeit, wie sie
die Polis kannte, zu erheben. Diese Verbindung ist nun
im modernen Staat erkennbar, der namlich die Freiheit
konkret werden lafit: die abstrakte Freiheit des Subjekts
wird wirklich im Staat — vermittelt durch dic Idee des
Rechts. Aus der anfinglich ungebrochenen Sittlichkeit
der Polis uber die Durchsetzung des Prinzips der Frei-
heit und Subjektivitit bis hin zur Einheit von substan-
tieller Sittlichkeit und Subjektivitit in ihrer bleibenden
Differenz im Staat hat sich die Geschichte entwickelt.

Die geschichtliche Differenzierung zeigt sich als eine Be-
wegung, die die Bewegung des Geistes selbst in der Ge-
schichte ist. Der Staat ist ,objektiver Geist“, dem der
subjektive Geist, eben des Subjekts, ,vorangeht“ und
den der absolute Geist ,iiberschreitet®, wie er sich in Re-
ligion, Kunst und Philosophie darstellt. Diese geschicht-
liche Bewegung ist eine echte Entwicklung, nimlich in
dem Sinne, dafl nicht an den Anfang — etwa die Polis -
zuriickgekehrt werden kann, sondern simtliche Diffe-

58

https://dol.org/10.5771/8783485896751-29 - am 17.01.2026, 14:44:08. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - T X


https://doi.org/10.5771/9783495996751-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

renzierungen unhintergehbar, notwendig und bestimmt
sind. Die Dialektik, die diese Entwicklung kennzeichnet,
geht auch innerhalb des Staates weiter: die Sittlichkeit
entfaltet sich in der unmittelbaren natirlichen Sittlichkeit
der Familie, in der urspringliches Vertrauen herrscht, in
der birgerlichen Gesellschaft, in der jeder ein einzelner
ist, der seine Interessen verfolgt, und Regelungen durch
Vertrag getroffen werden, und im Staat im engeren Sin-
ne, der die Gegensitze der burgerlichen Gesellschaft zur
Sittlichkeit, wie sie in der Familie unmittelbar gegeben
ist, vermittelt. Insofern ist der Staat ,Sittlichkeit®, da er
Garant der Freiheit ist, die er durch seine spezifische,
dem allgemeinen Wohl verpflichtete Form mdglich
macht und damit zugleich zum Dasein bringt. Erst im
Staat ist daher die Freiheit wirklich; es herrscht nicht die
reine ,, Willkiirfreiheit“, wo jeder gegen jeden steht, son-
dern ,substantielle Freiheit“: im wirklichen Dasein aller
als Freier. Die Vermittlung stellt sich her uiber das Recht,
das im Gesetz des Staates und seinen Institutionen posi-
tiv wird. Der moderne, verfafite Rechtsstaat, der im
Dienste der menschlichen Freiheit steht, verbindet Sub-
stanz und Subjektivitat in der Sittlichkeit, in der die Mo-
ralitit eben nicht nur ein Sollen ist, sondern sich in der
konkreten Freiheit, in Recht und Institutionen des Staa-
tes wiederfindet.

Die Geschichte als ,,Fortschritt im Bewufltsein der Frei-
heit“ hat das Freiheitsprinzip in die Realitit eingebildet;
erst wo Fretheit zum Dasein gekommen ist, ist sie als
Prinzip der Wirklichkeit erkennbar. Insofern ist die Er-
kenntnis der Einheit von Substanz und Subjektivitit in
ihrer Einheit und Differenz in der Sittlichkeit — nach Joa-
chim Ritter — ,Hermeneutik, namlich die Erkenntnis
des Verninftigen im Wirklichen und der Wirklichkeit
des Vernunftigen, und nicht abstrakt bleibende Kon-

59

https://dol.org/10.5771/8783485896751-29 - am 17.01.2026, 14:44:08. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - T X


https://doi.org/10.5771/9783495996751-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

struktion dessen, was ,,der Staat iberhaupt soll, als ob
es keinen je gegeben hitte. Der Traditionalismus oder
Konservatismus Hegels ist also philosophisch begriindet
in der Bewegung des Geistes selbst, der sich entiuflern
und konkret werden muf}, um sich in bestimmter Form
wiederzufinden und substantielle statt formelle Allge-
meinheit zu werden.

Fretheit gehort zur Subjektivitit, sie ist Sache des Sub-
jekts. Das Verhiltnis zur substantiellen Sittlichkeit macht
es nun gerade aus, daf} die Differenz von Einzelnem und
Allgemeinem zwar da, aber aufgehoben ist, d. h. vermit-
telt wird, so daf es zu einer neuen, in sich differenzierten
Einheit kommt. Stichwort ist ,,Versdhnung“ — eine Ent-
fremdung von Individuen und Staat soll nicht mehr gege-
ben sein. Denn: der Staat begegnet dem Individuum
nicht als einfaches Gegenuber, sondern der Einzelne fin-
det sich darin wieder, sofern ja der Staat die konkrete
Freiheit ausmacht. Das Individuum findet die Substan-
tialitit erst im Staat und seiner Sittlichkeit, wo es nicht
um Partikulares, sondern um das eigentlich Allgemeine
geht. In Uberschreitung der individuellen Begrenztheit,
die in der burgerlichen Gesellschaft thren Ort und ihr
Recht hat, erweitert der Mensch sich zur Verniinftigkeit
seines Daseins. Im Staat findet er sein Wesen daher ,aus-
gesprochen®. Nur dann kann Moralitdt zur Sittlichkeit
tibergehen, wenn Handeln nicht nur Sollen und innere
Pflicht ist, sondern bereits geschichtlicher Zustand und
Realitit. Nicht die Zwinge der menschlichen Naturanla-
ge wie bei Hobbes, vielmehr die positive Konkretion der
Freiheit haben dem Staate schliefflich sein Dascin gege-
ben. Dem ,Not- und Verstandesstaat“ entspricht die
burgerliche Gesellschaft, in der auch der ,Vertrag“ anzu-
siedeln ist. Der Staat ist so fir Hegel nicht erklarbar; er
hebt die Gegensitze der burgerlichen Gesellschaft auf,

60

https://dol.org/10.5771/8783485896751-29 - am 17.01.2026, 14:44:08. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - T X


https://doi.org/10.5771/9783495996751-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

indem er die formelle Allgemeinheit zur substantiellen
vermittelt. Die Beziechung von Substantalitit und Sub-
jektivitat im Wesen des Staates erweist sich als Verwirkli-
chung der Moralitat in der Sittlichkeit, so daf§ das Indivi-
duum sich mit thm in seinen allgemeinen Belangen iden-
tifizieren kann; im allgemeinen Willen findet sich der
einzelne besondere Wille wieder. Insofern hiangen Ethik
und Politik bei Hegel wie bei Aristoteles wieder zusam-
men; Ritter*!' sieht diese Gemeinsamkeit im Wesen der
politischen Philosophie als Philosophie der Praxis be-
grundet, in der das Ethos beide Bereiche betrifft. Einge-
schlossen ist aber das Prinzip der Subjektivitit, das auch
Mafistab fur die Beurteilung des Politischen ist — der
Staat erweist sich von da her als Einheit von Subjektivitat
und Substantialitat: er ist Konkretion, Verwirklichung
jenes Prinzips. Die Entdeckung, dafl die Substanz Sub-
jekt ist, ist der Kern der theoretischen wie praktischen
Philosophie Hegels.*> Die Sittlichkeit kann daher nicht
gleichbedeutend sein mit dem Polis-Ethos; im modernen
Rechtsstaat bezieht sie sich auf die Ermoglichung der
universal gedachten Freiheit des Menschen als Men-
schen, nicht nur als Birger dieses Staates. Der Durch-
gang durch die politischen Lehren der Aufklirung mit
ihrer Universalitit der Menschenrechte und die Vorgabe
der kantischen Moralphilosophie sowie die Ubernahme
dieser Pramissen in seiner Geschichts- und Geistphiloso-
phie unterscheidet die Hegelsche wesentlich von der ari-
stotelischen Polissittlichkeit: Sittlichkeit kann nur das
Begreifen des Staates als Ubergang von der reinen Mora-
litdt in institutionelle Wirklichkeit beinhalten. Der Staat
bleibt bei Hegel aber nicht einfach ,,der” Staat; es ist viel-

1 Vgl. J. Ritter: Metaphysik und Politik, a. a. O. 304.
# D. Henrich: Hegel im Kontext, Frankfurt a. M. #1981, 95 ff.

61

https://dol.org/10.5771/8783485896751-29 - am 17.01.2026, 14:44:08. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - T X


https://doi.org/10.5771/9783495996751-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

mehr eine Pluralitit von Staaten vorgesehen, die durch
die Verschiedenheit der die Staaten prigenden Volksgei-
ster begriindet wird, ohne daf} jedoch eine nochmalige
Bewegung des Geistes diese zu einer sie aufhebenden
Einheit vermitteln wiirde.

b) Die Volksgeister

Der Volksgeist ist etwas Partikulares und hat daher mit
Konkretem zu tun, und zwar mit der Konkretion des
Staates in seinen Gesetzen und Institutionen.* ,Die phi-
losophische Rechtswissenschaft hat die Idee des Rechts,
den Begriff des Rechts und dessen Verwirklichung zum
Gegenstande® beginnt die Einleitung in die Rechtsphilo-
sophie.* ,Das Recht ist positiv iberhaupt a) durch die
Form, in einem Staate Giltigkeit zu haben ... b) Dem
Inhalte nach erhilt dies Recht ein positives Element
a) durch den besonderen Nationalcharakter cines Vol-
kes, die Stufe seiner geschichtlichen Entwicklung und den
Zusammenhang aller der Verhaltnisse, die der Naturnot-
wendigkeit angehoren®,* B) durch die Notwendigkeit,
den allgemeinen Begriff auf von auflen kommende Be-
schaffenheiten anzuwenden und ) durch die letzten Ent-
scheidungsbestimmungen. Hegel nennt es ein besonderes

#,Zwischen 1801 und 1804 hatte sich die Philosophie des Geistes, die
im wesentlichen mit der Theorie der Sittlichkeit zusammenfiel, noch
nicht in sich differenziert. Der Geist war zunichst der ,absolute® cines
Volkes ...“, so M. Riedel: Zwischen Tradition und Revolution. Studien
zu Hegels Rechtsphilosophie, Stuttgart 1982, 32. Obwohl Volk und
Volksgeist als sittliche Totalitit in fritheren Schriften Hegels cine gro-
fere Rolle spielen, ist fiir uns die reife Geschichts und Rechtsphiloso-
phie mafigeblich.

* G. W. F. Hegel: Grundlinien der Philosophie des Rechts, hg. von J.
Hoffmeister, Hamburg #1967, 19.

% Ebd. 21 (§ 3).

62

https://dol.org/10.5771/8783485896751-29 - am 17.01.2026, 14:44:08. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - T X


https://doi.org/10.5771/9783495996751-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Verdienst Montesquieus, die Gesetzgebung, d. h. die Po-
sitivierung des Rechts, nicht ,abstrakt“ betrachtet zu ha-
ben, sondern als ,,abhingiges Moment einer Totalitit, im
Zusammenhange mit allen tibrigen Bestimmungen, wel-
che den Charakter einer Nation“ ausmachen.*

Der Staat ist immer dieser bestimmte Staat. Bestimmtheit
ist Negation; dieser Staat muf} sich in Unterscheidung zu
anderen Staaten setzen — die Abgrenzung ergibt sich da-
bei durch die verschiedenen Nationalcharaktere. Die all-
gemeine Idee des Staates ist Gattung; sie ist auch absolu-
te Macht gegen die individuellen Staaten, sofern nimlich
der Geist sich im Prozefl der Weltgeschichte seine Wirk-
lichkeit gibt: im Geist gibt es daher ein Verbindendes
tiber den einzelnen Staaten. Der Gang des Geistes ist die
Geschichte; sie erscheint so als Abfolge jeweils in ihrer
Epoche dominierender Volker und Volksgeister, in de-
nen sich Entduflerung und Konkretion des Geistes voll-
zieht.

Ziel der Geschichte ist die Verwirklichung der Freiheit;
da das Prinzip der Freiheit sich im modernen Staat ver-
wirklicht, der das Dasein aller als Freier im Recht ge-
wahrleistet, kann der ,hermeneutische“ Philosoph diese
Entwicklung als Bewegung der Geschichte erkennen.
Nachdem die solchermaflen geschichtsbestimmenden
Prinzipien hervorgetreten sind, ist nichts Neues mehr
von der Geschichte zu erwarten. Dennoch ist nicht von
cinem Ende der Geschichte die Rede: von einigen noch
nicht hervorgetretenen Volkern wie den Amerikanern
der USA, so Hegel, werde man noch héren. Obwohl
also das Geschichtsziel ,erreicht“ ist, werden sich die ne-
beneinander bestehenden Volker und Staaten nicht im
Gang des Weltgeistes solchermaflen ,,autheben®, dafd sie

# Ebd. 22 (§ 3).

63

https://dol.org/10.5771/8783485896751-29 - am 17.01.2026, 14:44:08. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - T X


https://doi.org/10.5771/9783495996751-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

zu einer Einheit vermittelt wiirden. Negation zwecks
Identifizierung bleibt notwendig; selbst ein Staatenbund
wird sich einen Gegner suchen mussen, gegeniiber dem
er sich abgrenzen kann. Die Idee des Staates, sein Begriff
und Dasein, kann nicht gedacht werden ohne die gleich-
zeitige Angewiesenheit auf die endlichen, beschrinkten,
sich gegenseitig negierenden Volksgeister und Volkerin-
dividualititen. Die Besonderheiten der Volker sind ,in
ithrem Verhiltnisse zueinander ... die erscheinende Dia-
lektik der Endlichkeit dieser Geister, aus welcher der all-
gemeine Geist, der Geist der Welt, als unbeschrankt
ebenso sich hervorbringt, als er es ist, der sein Recht ...
an ihnen in der Weltgeschichte, als dem Weltgerichte,
ausibt“.¥ Der jeweilige Volksgeist wird erst erkannt,
wenn er voll ausgebildet ist; seine Bliite, in der er sich
selbst erkennt, fihrt damit zugleich zum Verfall seiner
Unmittelbarkeit. Die Erhebung ins Allgemeine durch
das Denken ist es, die die Besonderheit aufhebt. Insofern
gibt es eine dialektische ,,Authebung® der Volksgeister,
aber nur der konkreten Volksgeister, die Blite und Ver-
fall aus sich hervortreiben, nicht jedoch der Verfaltheit
der Staaten in Volksgeistern iiberhaupt; sonst gibe es tat-
sachlich doch ein ,,Ende der Geschichte®.

Die Einheit der antiken Polis ergab sich nicht zuletzt aus
der verbindenden Volksreligion, deren Gefahrdung dann
ebenso zur Auflésung der Polis beitrug. In der Religion
dricke sich, so Hegel, das Selbstbewufitsein eines Volkes
aus — ein freies Volk hat eine Religion der Fretheit. ,Da
der Geist nur als das wirklich ist, als was er sich weif,
und der Staat, als Geist eines Volkes, zugleich das alle
seine Verhdltnisse durchdringende Gesetz, die Sitte und
das Bewufitsein seiner Individuen ist, so hingt die Ver-

7 Ebd. 288 (§ 340).

64

https://dol.org/10.5771/8783485896751-29 - am 17.01.2026, 14:44:08. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - T X


https://doi.org/10.5771/9783495996751-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

fassung eines bestimmten Volkes tberhaupt von der
Weise und Bildung des Selbstbewufltseins desselben
ab.“#® Kunst, Philosophie und Religion, die doch bereits
auf der Hohe des absoluten Geistes stehen, sind zuriick-
gebunden an ihre Konkretion in einem bestimmten Volk
und dessen alle Verhiltnisse durchdringendes Selbstbe-
wufltsein. Zudem werden Kunst, Religion und Philoso-
phie jeweils Volkern und Epochen zugeordnet; die Ver-
wirklichung in einem Volksgeist gilt also auch fur diese
Zeugnisse des ,absoluten“ Geistes.

Die Einstellung oder Gesinnung, die sich davon getragen
weif}, daff allgemeines und partikulares Interesse, subjek-
tiver und substantieller Wille dasselbe sind, ist nach He-
gel ,Patriotismus®. ,Diese Gesinnung ist tiberhaupt das
Zutraunen, ... daff mein substantielles und besonderes In-
teresse im Interesse und Zwecke eines Anderen (hier des
Staates) als im Verhiltnis zu mir als Einzelnem bewahrt
und enthalten ist, womit eben dieser unmittelbar kein
anderer fir mich ist und Ich in diesem Bewuftsein frei
bin. Unter Patriotismus wird haufig nur die Aufgelegt-
heit zu aufSerordentlichen Aufopferungen und Handlun-
gen verstanden. Wesentlich aber ist er die Gesinnung,
welche in dem gewdhnlichen Zustande und Lebensver-
haltnisse das Gemeinwesen fiir die substantielle Grund-
lage und Zweck zu wissen gewohnt ist. Dieses bei dem
gewohnlichen Lebensgange sich ... bewahrende Bewufit-
sein ist es dann, aus dem sich auch die Aufgelegtheit zu
auflergewohnlicher Anstrengung begriindet.“* Das Indi-
viduum, das sich in seiner Moralitit in der Sittlichkeit
der staatlichen Wirklichkeit wiederfindet und die allge-
meine Sittlichkeit als seine eigene erkennt, ist dabei an ei-

# Ebd. 239 (§ 274).
4 Ebd. 219 (§ 268).

65

https://dol.org/10.5771/8783485896751-29 - am 17.01.2026, 14:44:08. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - T X


https://doi.org/10.5771/9783495996751-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

nem bestimmten Staat orientiert, in dem es sich konkret
wiederfindet“. Der Patriotismus, der sich immer auf ein
Volk, eine Nation und nicht nur auf eine Rechtsordnung
bezieht, hat daher umgekehrt seine Kraft als Resultat der
im Staate bestehenden Institutionen und seiner Sittlich-
keit. ,,,Sittlichkeit® meint bei Hegel die Einheit der Indi-
viduen mit den ,sittlichen Michten® (§ 145) und ,notwen-
digen Verhiltnissen® (§ 148) eines je bestimmten, ge-
schichtlichen Volkes und Staates.“*® Zusammenfassend
1at sich daher festhalten: Die sittliche Substanz sind Fa-
milie, burgerliche Gesellschaft und Staat ,als die in der
freien Selbstindigkeit des besonderen Willens ebenso all-
gemeine und objektive Freiheit; — welcher wirkliche und
organische Geist a) eines Volkes sich $) durch das Ver-
haltnis der besonderen Volksgeister hindurch y) in der
Weltgeschichte zum allgemeinen Weltgeiste wirklich
wird und offenbart, dessen Recht das hochste ist“.5!

Eine abstrakt normierende Theorie, die den Volkerindi-
vidualititen einen Platz zuwiese, verbietet sich fiir die
Hegelsche Rechts- wie Geschichtsphilosophie. Die Be-
wegung der Geschichte offenbart sich erst in ihrer Voll-
endung: es gilt daher, die konkrete Wirklichkeit in ihrer
Verniinftigkeit zu erkennen; im Aufzeigen dieses Gangs
des Geistes kann zugleich die Notwendigkeit dieses
Gangs erwiesen werden. So bezieht Hegel auch die gege-
bene Vielfalt der Staaten und Volker in diese Verniinftig-
keit der Wirklichkeit ein. Im Prozefl der Weltgeschichte
zeigen sie ihren guten Sinn, indem sie die Dialektik der
Entwicklung zum ,Fortschritt im Bewufltsein der Frei-
heit“ fordern und den absoluten Geist mithervorbringen;

%0 M. Riedel: Zwischen Tradition und Revolution. Studien zu Hegels
Rechtsphilosophie, Stuttgart 1982, 53.
UG, W. F. Hegel: a. a. O. 49 (§ 33).

66

https://dol.org/10.5771/8783485896751-29 - am 17.01.2026, 14:44:08. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - T X


https://doi.org/10.5771/9783495996751-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

diese Bewegung ist zwar nicht unendlich, vielmehr
steleologisch“,®? d. h. mit einem Ziel, aber nicht einem
Ende der Geschichte. Die Individualititen der Volksgei-
ster sind ,Moment“ im Gang des Weltgeistes durch die
Weltgeschichte; dennoch sind sie damit nicht in ihrer Be-
deutung relativiert. Das Absolute und damit auch der
Weltgeist besteht nimlich bei Hegel letztlich ,nur in der
Totalitat seiner Entfremdungsformen®;> absolutes Wis-
sen heifit das Wissen der Notwendigkeit dieser Entfrem-
dung. Die Konkretheit und Bestimmtheit der Volksgei-
ster hat deshalb bei Hegel durchaus ihr Recht gegentiber
der Allgemeinheit der Gattung Staat wie gegeniiber dem
»Weltgericht“. Mit der Hegelschen Philosophie der
Volksgeister haben wir daher ein ,verninftiges“, nim-
lich die Wirklichkeit als verntnftig begreifendes ,herme-
neutisches® Modell, wie Nationen und ,Volksgeister®
gedacht werden konnen. Die Besonderung des das Allge-
meine darstellenden Staats in Nationen ist dabei weder
das Letzte, vielmehr Moment, noch eine Partikularitit,
die es als solche uberhaupt zu tiberwinden gelte. Politik
und Ethik, der Zusammenhang von Nation und Staat
wie der Zusammenhang von Nation und Individuum,
kommen zur Geltung: das moralisch handelnde Indivi-
duum findet sich in der substantiellen Sittlichkeit des
konkreten Staates wieder, der in einem bestimmten Geist
gepragt ist. Die subjektive Moralitit wird aufgehoben
und damit als aufgehobene bewahrt in der objektiven
Sittlichkeit der Allgemeinheit des Staates.

Als ,aufgehobene® erscheint die Moralitat gegentiber der

52 W. Marx: Hegels Phinomenologie des Geistes, Frankfurt a. M.
21981, 98.

53 W. Becker: Demokratie und die dialektische Theorie der Geschich-
te, in: Elemente der Demokratie, Stuttgart 1985, 107.

67

https://dol.org/10.5771/8783485896751-29 - am 17.01.2026, 14:44:08. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - T X


https://doi.org/10.5771/9783495996751-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

substantiellen Sittlichkeit aber eindeutig zurtickzustehen.
Die ,,wahre“ Freiheit ist fir Hegel nicht Willkir, son-
dern Gehorsam gegeniiber dem selbstgegebenen Gesetz,
wobei durch die Verkorperung der Freiheit als objektiv
gewordener und ,konkreter in Gesetz und Institutio-
nen, Freiheit schlieflich Gehorsam gegeniiber dem Staat
wird.> Die Legitimation des Rechtsstaates ergibt sich
durch die Positivierung des Rechts im Gesetz, nicht
durch die Individuen selbst; dem entspricht die Zurtick-
weisung des Vertragsmodells fur die Konstitution des
Staates. Der Staat ist somit ,letztlich gottlichen Ur-
sprungs“;>® die Attribute, mit denen der Erbmonarch
ausgestattet wird, tragen ebenfalls zur Vergottlichung
bei.*® Wenn dem Staat als Vollendung der Sittlichkeit die
patriotische Identifizierung zuteil wird, ,,weil verniinfti-
ge Subjekte sich in ihm wiederzuerkennen vermogen,
liegt die ,Entscheidung daruber, inwieweit die Institu-
tionen als die den Subjekten eigenen aufgefafit und in der
Tat ausgefullt werden, ... bei den Betroffenen ... Ein
Staat, der das gesamte Wesen von Subjektivitit fur sich
reklamiert, nimmt sich selber die Legitimationsbasis,
insofern die in ihm aufgehobenen Subjekte gar keine
Moglichkeit mehr haben, zwischen der Entfremdung in
einem Apparat und der Versohnung in einer sittlichen
Lebenswelt zu unterscheiden.“>” Die individuelle ,,Will-

5 Vgl. N. Bobbio: Hegel und die Naturrechtslehre, in: M. Riedel
(Hg.): Materialien zu Hegels Rechtsphilosophie 2, Frankfurt a. M.
1975, 81-108, 100.

% Vgl. I. Fetscher: Hegels Lehre vom Menschen, Stuttgart-Bad Cann-
statt 1970, 224.

% Vgl. H. Ottmann: Individuum und Gemeinschaft bei Hegel. I: He-
gel im Spiegel der Interpretationen, Berlin/New York 1977, 384.

7 R. Bubner: Geschichtsprozesse und Handlungsnormen. Untersu-
chungen zur praktischen Philosophie, Frankfurt a. M. 1984, 210 {.

68

https://dol.org/10.5771/8783485896751-29 - am 17.01.2026, 14:44:08. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - T X


https://doi.org/10.5771/9783495996751-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

kurfreiheit der Individuen droht in der Allgemeinheit
zu verschwinden, wenn Vernunft, Freiheit und Sittlich-
keit in dieser schon ,wirklich“ sind. Dementsprechend
tritt auch im Volks- und Nationbegriff die kollektive
Seite weit mehr in Erscheinung als etwa die politische
Komponente der Franzosischen Revolution, die sich
historisch dem Zusammenhang der ,Nation“ mit den
Freiheits- und Burgerrechten verdankt. Die Hegelsche
Darstellung scheint sich demgegeniiber harmonisieren-
den Vorstellungen einer ,organischen Volksidee zu ni-
hern,® wie sie sich in konservativen Richtungen des 19.
und 20. Jahrhunderts finden. Tatsichlich hat man sich
dabei, wenn auch nicht durchgingig, auf Hegel berufen:
so glaubte die ,neuhegelianische Rezeption der Rechts-
philosophie nach dem Ersten Weltkrieg®, die ,,Gemein-
schaft“ bei Hegel — als ,,Gemeinschaft des Volkes im
Staat“ — formuliert zu finden; ,ihr Ziel ist (dabei) die
Apologie der Volksgemeinschaft, die ... Revision der
burgerlichen Freiheiten zugunsten einer ,Volksord-
nung“.%? Die starke hegelsche Betonung der objektiven
Sittlichkeit gegeniiber der subjektiven Moralitit sowie
der Gemeinschaftlichkeit von Volk und Nation gegen-
tber der Partizipation des Individuums passen tatsich-
lich zusammen, sofern es iibergeordnete objektive Gro-
fen sind, hinter denen das einzelne Subjekt ganz zuriick-
zutreten scheint. Beide Faktoren lassen daher Hegels
Deutung des allgemeinen Staats und der besonderen

58 Wihrend bei Hegel der Volksgeist Konkretion des Rechts ist, dessen
letzte Quelle das Gesetz als Mafistab der Rechtsordnung bleibt, bricht
in der Romantik und Romantischen Rechtsschule das Gewohnheits-
recht des Volks das Kiinstliche der Staatsorgane, so N. Bobbio: a. a. O.
85 f.

3 M. Riedel: Einleitung, in: M. Riedel (Hg.): Materialien zu Hegels
Rechtsphilosophie 1, Frankfurt a. M. 1978, 31.

69

https://dol.org/10.5771/8783485896751-29 - am 17.01.2026, 14:44:08. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - T X


https://doi.org/10.5771/9783495996751-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Volksgeister nicht mehr plausibel erscheinen; das Ver-
haltnis von Subjekt und sozialem Ganzen ist offensicht-
lich auch mit Hegels Revision des Modells von Sittlich-
keit und konkreter Gemeinschaft nicht mehr angemessen
zu treffen.

70

hittpe://deLorg/10.5771/9783405906751-20 - am 17.01.2026, 14:44:08. O



https://doi.org/10.5771/9783495996751-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	1. Das Ethos in der Polis: Aristoteles
	a) Die Polis
	b) Das Ethos in der Polis

	2. Von der Polis zur Nation
	a) Von der Polis bis zur „Sattelzeit“
	b) Der Begriff der Nation
	c) Die Durchsetzung des Nationbegriffs

	3. Sittlichkeit und Nation: Hegels Volksgeister
	a) Sittlichkeit
	b) Die Volksgeister


