EINLEITUNG: KULTURTHEORIE UND ETHNOGRAPHISCHE
REPRASENTATION

»Die Ethnologie exmatrikulieren?« lautet die provokante Frage, die sich Mar-
tin Sokefeld und Winfried Rust in den Bldttern des iz3w stellen (Sokefeld
2001; Rust 2001).1 Fiir Winfried Rust zumindest ist die Sache klar: »Die Auf-
teilung der Welt in verschiedene Kulturen und >Ethnien< wird durch ethnolo-
gische Institute wissenschaftlich begriindet und abgesichert« (Rust 2001: 34).
Die Grundlage der Ethnologie sei ein aufgrund willkiirlicher Merkmale kon-
struierter Begriff ethnos, der die Vorstellung der Gruppenformigkeit von Kul-
tur enthalte. Allerdings sei der Begriff Ethnie ein »hierarchisches Ordnungs-
modell«, dem ein »quasireligidses Denken in Volkskultur-Kategorien« zu
Grunde liege. »Die Vorstellung von Ethnie ist mit einem abwertenden Blick
auf den Siiden verbunden, mit Ideologie an Stelle rationaler Gesellschaftsana-
lyse, mit der Legitimation vieler Kriege, mit der Geringschitzung Fremder
und mit erstickender Identititspolitik fiir die eigene >Gemeinschaft«« (Rust
2001: 34).

Tatsdchlich scheint die goldene Stunde der Ethnologie voriiber zu sein —
wenn es sie je gegeben hat. Dabei ist die Geburtsstunde der modernen Ethno-
logie als empirische Wissenschaft, die sich gegen den spekulativen Evolutio-
nismus des 19. Jahrhunderts wendet, noch nicht sehr lange her. In die Zeit um
1900 fallen die fiir die Entwicklung der Ethnologie als empirische Wissen-
schaft der Erforschung von Kultur (genauer: vor allem der jeweils anderen
Kultur) zentralen Forschungen von Baldwin Spencer und Frank Gillen bei den
Aranda in Australien und Franz Boas’ Erforschung der Kwakiutl (Spen-
cer/Gillen 1899; Boas 1897). Wenige Jahre spiter revolutioniert Bronislaw
Malinowski die Ethnologie mit seinen Feldforschungen in Ozeanien, die die
Ethnologie langfristig auf eine methodisch eigenstindige Grundlage stellen
(Malinowski 1922). Seitdem ist die Ethnologie vor allem in GroBbritannien,
Frankreich und Nordamerika zu einer erfolgreichen Wissenschaft aufgestie-

1 Ich verwende den Begriff Ethnologie anstelle der Bezeichnungen Volkerkunde
oder Anthropologie. Die britische Ethnologie nennt sich social anthropology, wo-
hingegen das US-amerikanische Pendant cultural anthropology genannt wird.
Den genannten Traditionen gemeinsam ist, dass es in der Ethnologie weniger um
den Menschen in seiner biologischen, historischen oder philosophischen Ge-
samtheit geht, sondern vor allem um die Erforschung kultureller und sozialer Un-
terschiede meist heute lebender Menschen bzw. menschlicher Gruppen, vor allem
auBerhalb Europas und Nordamerikas. Zur Geschichte der cultural anthropology
vgl. Kuper 1999, zur social anthropology Kuper 1988 und 1996. Zur Geschichte
der Ethnologie insgesamt vgl. Petermann 2004.

14.02.2026, 21:34:43,


https://doi.org/10.14361/9783839402894-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

»FROM THE NATIVE’S POINT OF VIEW«?

gen. In jlingster Zeit mehren sich aber die Stimmen, die eine Transformation,
wenn nicht gar eine Krise der Ethnologie feststellen wollen. Tatsédchlich be-
findet sich die Ethnologie im Umbruch. Jeder, der auch nur einen rudimenti-
ren Vergleich anstellt zwischen ethnologischen Monographien, die heute ver-
offentlicht werden und ethnologischen Klassikern wie Malinowskis Argonau-
ten oder Evans-Pritchards The Nuer — das James Clifford zu Recht als »tour
de force der neuen Ethnographie« bezeichnet (Clifford 1983: 123) —, stellt
fest, dass sich die Ethnologie von ihrer naturalistischen Phase verabschiedet
hat. Die Wurzeln der heute weit verbreiteten Skepsis in der Ethnologie hin-
sichtlich der Wissenschaftlichkeit der Disziplin und der Erforschbarkeit ihrer
Erkenntnisgegenstinde liegen zum einen im Aufkommen >postmoderner< An-
sdtze in der Philosophie und deren Rezeption durch die Ethnologie, zum ande-
ren in Problemen, die sich aus Methodologie und Gegenstand der Ethnologie
selbst ergeben.

Die Rede ist von einer >Krise der ethnographischen Reprisentation<.> Da-
bei geht es zunichst keineswegs nur um methodische Fragen, sondern auch
um den Erkenntnisgegenstand der Ethnologie, genauer: um die Angst vor sei-
nem Verschwinden. Schon Georg Forster duflert diese Befiirchtung gegen En-
de des 18. Jahrhunderts. Etwa 100 Jahre spiter, als sich die Ethnologie als
wissenschaftliche Disziplin zu institutionalisieren beginnt, grassiert eine
»Angst vor dem Artensterben« in der Ethnologie (Paul 1996: 12), doch diese
Angst ist eher einem wissenschaftlichen Interesse an der Erforschung der
>primitiven Volker< geschuldet als eine Angelegenheit der Moral. Denn diese
Gesellschaften, so die ethnologische Uberzeugung im 19. Jahrhundert, gilt es
nicht um ihrer selbst willen zu analysieren, sondern zum Verstindnis der ei-
genen Vergangenheit. Folgt die Menschheit einer unilinearen Entwicklung,
wie dies der ethnologische Evolutionismus der Jahrhundertwende annimmt,
kann man friihere evolutionire Stufen seiner selbst beobachten, wenn man die
>wilden< Vélker in fernen Kontinenten wie Afrika und Australien beschreibt
und klassifiziert (Kuper 1988: 2-6). Mehr als 50 Jahre spiter — der Evolutio-
nismus des 19. Jahrhunderts gehort lingst der Vergangenheit an — notiert
Claude Lévi-Strauss in seinen Traurigen Tropen, einer Mischung aus ethno-
graphischem Text, Theoriewerk und Autobiographie, seine Furcht vor dem
Untergang des ethnographischen Gegenstands und wiederholt damit die Angst
von Ethnologen der Jahrhundertwende wie James Frazer, angereichert jedoch
mit einer Erschiittertheit, die dem Lehnstuhlethnologen Frazer wahrscheinlich
abging. Lévi-Strauss versteht den Ethnographen als ein Symbol der Siihne fiir
ergangenes Unrecht durch den Kolonialismus (Lévi-Strauss 1955: 384); doch
gerade mit dem Aufschwung der antikolonialen Bewegung wichst die Kritik
an der Ethnologie, die als ideologisches Mittel kolonialer Machtausiibung an-
geklagt wird (Leclerc 1972). Wihrend die franzdsische Ethnologie diese Kri-
tik schon Anfang der 1950er Jahre aufnimmt und diskutiert — Leclerc begriin-

2 Allison Hg. 1997; Berg/Fuchs Hg. 1993; Clifford/Marcus Hg. 1986; Ddrmann/
Jamme Hg. 2002; Fuchs 2001; Marcus/Fischer 1986.

10

14.02.2026, 21:34:43,


https://doi.org/10.14361/9783839402894-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINLEITUNG

det dies mit fehlender konkreter Einbindung franzosischer Ethnologen ins ko-
loniale System (Leclerc 1972: 73-74) —, setzt eine Auseinandersetzung mit
dem kolonialen Erbe in Grofibritannien erst in den 1960er Jahren ein.

Worin besteht dieses koloniale Erbe der Ethnologie? Leclerc beklagt sich
iber den mechanistischen Begriffsapparat der Ethnologie, der Begriffe wie
>kolonial< als unwissenschaftlich zuriickweise und stattdessen von >Kultur-
kontakt< oder »Akkulturation< spreche. Die Ethnologie ignoriere, so Leclerc,
das koloniale System und ihren Herrschaftscharakter; sie nehme an, bekannte
Missstinde kolonialer Herrschaft lieBen sich auf die Unkenntnis der Kolonial-
verwaltungen zuriickfiihren und letztlich durch die wissenschaftliche Unter-
stiitzung der Ethnologen iiberwinden. Einen Hohepunkt erreicht die Debatte
iiber den Zusammenhang von Ethnologie und Kolonialismus mit dem Band
Anthropology and the Colonial Encounter (Asad Hg. 1973). Allerdings ergibt
sich bei genauerer Betrachtung ein uneinheitliches Bild hinsichtlich der Ver-
bindung von Kolonialismus und Ethnologie. Keineswegs war die Ethnologie
immer Erfiillungsgehilfin der Kolonialregierungen (Kuper 1996). Auch die
kritisierten, in der Tradition der (struktur-)funktionalistischen social anthro-
pology stehenden Ethnologen wehren sich zunehmend gegen die Attacken.

Dass die rasante Entwicklung der Ethnologie vielleicht nur moglich war
auf der Grundlage der kolonialen Situation, ist dennoch eine beunruhigende
Uberlegung; denn mit der Debatte iiber den colonial encounter sind zwei all-
gemeinere erkenntnistheoretische Fragen verkniipft. Zum einen fiihrt der Ver-
dacht, die Ethnologie sei nicht nur >unschuldige« Wissenschaft, sondern mit-
verantwortlich fiir die Etablierung und Festigung asymmetrischer Machtbe-
ziehungen im Kolonialismus gewesen, zu der Frage, ob die Beziehung zwi-
schen Ethnograph und Forschungsgegenstand vielleicht sogar immer ein sol-
ches Machtverhiltnis herstellt. Diese Furcht bringt der vielleicht konsequen-
teste unter den postmodernen Ethnologen, der ehemalige Kognitionsethnologe
(!) Stephen Tyler auf den Punkt: »Jeder Akt der Représentation ist ein Akt po-
litischer Unterdriickung« (Tyler 1987a: 288). Die Frage ist natiirlich, welche
Konsequenzen aus einer solch radikalen Schlussfolgerung gezogen werden
sollen. Tyler selbst hilt die (postmoderne) Ethnographie fiir »ein okkultes
Dokument, eine enigmatische, paradoxe und esoterische Konjunktion von
Phantasie und Wirklichkeit«, eine »Phantasiewirklichkeit einer Wirklichkeits-
phantasie« (Tyler 1987b: 202). Diese Argumentation l14uft offenbar darauf
hinaus, dass das Ziel der Ethnographie nur noch darin besteht, nicht-
steuerbare Effekte einer Evokation beim Leser zu erzeugen, letztlich unter
Aufgabe einer Reprisentation der »anderen< im Text (Fuchs/Berg 1993: 89).
Eine alternative Konsequenz hiefle, ganz aufzuhoren, ethnographisch zu for-
schen (oder zumindest zu schreiben) — ein durchaus ernst gemeinter Vor-
schlag von Johannes Fabian (Fabian 1990).

Zum anderen gerit die Person des Feldforschers ins Kreuzfeuer der Kritik.
Die Grundannahme der >klassischen< Phase der Ethnologie, dass die personli-
che Erfahrung des Forschers im »>Feld< die Quelle wissenschaftlicher Autoritit
sei (Clifford 1983: 127), wirft die Frage auf, wie aus einer subjektiven Erfah-

11

14.02.2026, 21:34:43,


https://doi.org/10.14361/9783839402894-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

»FROM THE NATIVE’S POINT OF VIEW«?

rung ein wissenschaftliches Werk entstehen kann, das gewissen Objektivitits-
standards geniigen soll. Die Konsequenz dieser Unsicherheiten ist eine grof3e-
re Sensibilitit fiir die Forschungspraxis und die Darstellung von Forschungs-
ergebnissen. Dies fiihrt aber dazu, dass oftmals weniger die Plausibilitit eth-
nographischer Texte im Mittelpunkt steht, sondern, wie in der so genannten
Meta-Ethnologie iiblich, Ethnographien literaturwissenschaftlich untersucht
werden und gefragt wird, wie diese Texte eine ethnographische Autoritit er-
zeugen (Clifford 1983; Marcus/Cushman 1982). Dieses Problem wird jedoch
nicht notwendigerweise verkniipft mit der Frage, ob Autorititsweisen etwas
damit zu tun haben, ob die dem Text zu Grunde liegenden Inhalte plausibel
sind (welche Plausibilitidtskriterien man auch immer anlegen mag). Eine sol-
che literaturtheoretische Selbstgeniigsamkeit zeigt sich beispielsweise bei
Clifford, der verschiedene Modi ethnographischer Autoritit rekonstruiert —
auf Erfahrung gegriindete, interpretative, dialogische sowie polyphone (Clif-
ford 1983: 151) —, die Leser aber allein zuriickldsst mit deren nahe liegender
Frage, was die Darstellungsform des Textes mit der Plausibilitit des Darge-
stellten zu tun hat (Rabinow 1986: 176).

Auch jenseits von methodologisch-erkenntnistheoretischen Debatten um
die Grundlagen der Ethnologie ist Bewegung in die Disziplin geraten. Die Be-
obachtung fortlaufender Prozesse der Bildung globaler Geld- und Giitermérk-
te, der Transnationalisierung politischer Institutionen, der global flows von
Menschen, Artefakten und kulturellen Modellen sowie der Individualisierung
und Detraditionalisierung aller Lebensbereiche lisst »>klassische< Kultur- und
Gesellschaftstheorien, die Kulturen und Gesellschaften als weitgehend ge-
schlossen, in sich homogen und statisch betrachten sowie ihre Aufmerksam-
keit auf soziale Ordnung, Integration und Reproduktion der Gesellschaft rich-
ten, veraltet erscheinen. Diese Entwicklung hat in den Sozialwissenschaften
im Allgemeinen und in der Ethnologie im Besonderen zu Debatten gefiihrt, in
denen die Globalisierung als Ausgangspunkt einer umfassenden Transforma-
tion der Sozialwissenschaften erscheint und in denen neue Konzepte von Kul-
tur und Gesellschaft gefordert werden, die nicht die Ordnung, sondern das
Chaos, nicht die kulturellen und gesellschaftlichen Grenzen, sondern Entgren-
zungen, nicht die Bedeutung von im Lokalen grundierten Identitidten, sondern
von Identitétsbildungsprozessen als Werk ortsunabhéngiger Imagination beto-
nen.’ Angesichts dieser Debatte, die die Entgrenzung, das Kontingente und
das Hybride an Kultur hervorhebt — die also ein essentialistisches Verstidndnis
von Kultur als natiirliche Eigenschaft einer sozialen Gruppe ablehnt — ist die
Plausibilitédt so genannter >klassischer< Kulturkonzepte fragwiirdig geworden.

Die erkenntnistheoretischen Debatten iiber die Krise der ethnographischen
Reprisentation sowie die gegenstandstheoretischen Debatten iiber kulturelle
Globalisierung sind der Ausgangspunkt der vorliegenden Arbeit. Haben diese

3 Vgl. Abu-Lughod 1991, 1997; Appadurai 1996; Brightman 1995; Clifford 1997;
Gupta/Ferguson Hg. 1997; Inda/Rosaldo 2002; Werbner/ Modood Hg. 1997. Fiir
eine Ubersicht der Globalisierungsdebatte siche Robertson/White Hg. 2003.

12

14.02.2026, 21:34:43,


https://doi.org/10.14361/9783839402894-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINLEITUNG

Debatten, die keineswegs auf die Ethnologie beschrinkt sind, die Folge, dass
wir neue Theorien brauchen, um die soziale und kulturelle Realitiit zu verste-
hen und zu erkldaren? Was bedeutet es, sich beispielsweise auf die »postmo-
derne< Globalisierungstheorie von Arjun Appadurai einzulassen (die mittler-
weile selbst schon in gewisser Weise >klassisch< zu nennen ist) anstatt auf die
symbolische Ethnologie von Clifford Geertz? Kann man dies allein dadurch
begriinden, dass die Welt von heute chaotischer geworden zu sein scheint und
dass die Kulturwissenschaften sich dem stellen miissen, mithin, dass sie dies
schon ldngst gefan haben und dass deshalb ethnologische Theorien aus den
1960er und 1970er Jahren hoffnungslos sriickstindig< sind? Man kann aber
auch eine andere Frage stellen: Welchen Erklarungswert haben gegenwirtige
Globalisierungstheorien eigentlich im Vergleich zu klassischen ethnologi-
schen Theorien? Sind Globalisierungstheorien klassischen ethnologischen
Theorien hinsichtlich der Analyse kultureller Globalisierung grundsdtzlich
iiberlegen, oder sollte man an manchen Erkenntnissen klassischer Theorien
festhalten? Daraus leitet sich die folgende erkenntnisleitende Frage der Arbeit
ab: Sind >klassische< ethnologische Ansitze, also Theorien, die nicht ent-
wickelt wurden, um kulturelle Globalisierungsprozesse zu analysieren und die
scheinbar direkt in die Krise der ethnographischen Reprisentation gefiihrt ha-
ben, eine geeignete Grundlage fiir die Analyse kultureller Globalisierung?

Im Mittelpunkt der folgenden Betrachtungen stehen zwei ethnologische
Theorien, die in den 1960er und 1970er Jahren entwickelt wurden: die symbo-
lische Ethnologie von Clifford Geertz und die Theorie der Praxis von Pierre
Bourdieu. Dabei erscheint es angebracht, eine Antwort auf die Frage, ob die
symbolische Ethnologie und die Theorie der Praxis als zwei Beispiele klassi-
scher ethnologischer Kulturtheorien nicht doch mehr Potential bieten, als dies
in der Debatte iiber kulturelle Globalisierung manchmal erscheint, nicht allein
im Anschluss an die Globalisierungsdebatte zu suchen. Tatsdchlich sind die
symbolische Ethnologie sowie die Theorie der Praxis Teil zweier Bewegun-
gen in den Sozialwissenschaften des 20. Jahrhunderts, die man den cultural
turn und den practice turn nennen konnte. Der Ethnologie geht es spétestens
seit Malinowskis programmatischer Forderung, es komme dem Ethnologen
darauf an, die Welt der Eingeborenen mit iiren Augen zu sehen, in erster Li-
nie um die Erforschung des native point of view von Menschen anderer Kultu-
ren (Malinowski 1922). Diese Erforschung der >Perspektive des Eingebore-
nenc< oder der >Perspektive des Akteurs< ist nicht allein Domine der Ethnolo-
gie, sondern die Grundkategorie der intentional-sinnhaft orientierten Sozial-
wissenschaften im Allgemeinen. >Mechanistische« Erkldrungsweisen sozialen
Handelns in den Sozialwissenschaften sind mittlerweile die Ausnahme; statt-
dessen erscheint die Sozialwelt sinnhaft organisiert und nur auf der Grundlage
handlungskonstitutiver Sinnsysteme erkldrbar (vgl. Reckwitz 2000). Dies ist
der gemeinsame Fluchtpunkt von ansonsten sehr unterschiedlichen erkennt-
nisleitenden Ansidtzen wie dem Strukturalismus, der kognitiven Ethnologie,
der Sozialphdnomenologie, der Hermeneutik sowie so genannter >praxistheo-
retischer< Forschungsansitze. Die symbolische Ethnologie von Clifford

13

14.02.2026, 21:34:43,


https://doi.org/10.14361/9783839402894-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

»FROM THE NATIVE’S POINT OF VIEW«?

Geertz sowie die Theorie der Praxis von Pierre Bourdieu gehdren zu den pro-
minentesten Versuchen in der Ethnologie, menschliches Handeln als einge-
bunden in kollektive Sinnstrukturen zu konzeptualisieren.

Neben dem cultural turn ldsst sich mit dem practice turn eine zweite theo-
retische Bewegung feststellen.” In den letzten 30 Jahren hat der Begriff der
»sozialen Praxis< an Bedeutung in den Sozial- und Kulturwissenschaften
merklich zugenommen. Dabei ist zunichst keineswegs klar, was unter dem
Begriff >soziale Praxis< verstanden werden soll. Auf der Grundlage von Reck-
witz (2000, 2003) sind zumindest drei Eigenschaften praxistheoretischer
Ansitze an dieser Stelle von Interesse. Erstens sind Theorien sozialer Praxis
im weitesten Sinne kulturtheoretische Forschungsprogramme, weil sie sozia-
les Handeln (oder vielmehr soziale >Praxis<) sehr eng verkniipft sehen mit kul-
turellen Schemata. Soziale Praxis ist weder nutzenmaximierendes Handeln
noch das Befolgen normativer Regeln, sondern vollzieht sich in erster Linie
vor dem Hintergrund von Kultur. Soziale Praktiken — so Reckwitz — sind nicht
nur Komplexe kollektiver Verhaltensmuster, sondern auch kollektiver Wis-
sensordnungen sowie subjektiver Sinnzuschreibungen, die Verhaltensmuster
ermoglichen und sich zugleich in ihnen ausdriicken (Reckwitz 2000: 565).
Zweitens sind Theorien sozialer Praxis Beispiele fiir den in der soziologischen
Theorie mittlerweile weit verbreiteten Versuch, den Gegensatz zwischen in-
teraktionistischen Mikro-Theorien (Theorien rationaler Wahl, Phdnomenolo-
gie, Ethnomethodologie, symbolischer Interaktionismus) und strukturorien-
tierten Makro-Theorien (Strukturfunktionalismus, Strukturalismus) zu trans-
zendieren. Geertz’ symbolische Ethnologie, Bourdieus Theorie der Praxis,
Giddens’ Theorie der Strukturierung (Giddens 1984), Sahlins’ Theorie der
Mythopraxis (Sahlins 1985, 2000) sowie Schatzkis Theorie sozialer Praktiken
(Schatzki 1996) konnen allesamt als Versuche gelesen werden, soziale Praxis
als Bindeglied zwischen tiberindividueller Struktur und individueller activity
bzw. individueller Bedeutungskonstituierung zu analysieren. Soziale Praxis
riickt als vermittelnde Instanz zwischen Akteur und Struktur in den Mittel-
punkt, um sowohl die Dauerhaftigkeit von Strukturen als auch — wenn auch in
vermindertem MaBle — den Wandel von Strukturen jeweils durch soziale Pra-
xis erkldren zu konnen (was auch immer im Einzelnen unter Struktur verstan-
den wird). Drittens sehen praxeologische Ansitze den Ort des Sozialen in den
Praktiken selbst, also weder in einem intentionalistischen Geist noch in einem
kollektiven kulturellen Text (Schatzki 1996: 13).

Diese kultur- und praxistheoretische Perspektive auf die symbolische Eth-
nologie und die Theorie der Praxis hat natiirlich Folgen fiir die Frage, ob diese
Theorien sich als weiterfiihrend fiir die Theorie kultureller Globalisierung er-
weisen konnen. Dies ist insbesondere deshalb der Fall, weil kulturtheoretische
Ansitze sozialer Praxis in erster Linie mit dem Ziel entwickelt wurden, Pro-
zesse gesellschaftlicher Reproduktion zu erkldren (Reckwitz 2003). Vor dem

4 Vgl. aus Sicht der Sozialtheorie und -philosophie Reckwitz 2003; Schatzki 1996,
2002; Schatzki et.al. Hg. 2001. Aus Sicht der Ethnologie vgl. Ortner 1984.

14

14.02.2026, 21:34:43,


https://doi.org/10.14361/9783839402894-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINLEITUNG

Hintergrund dieser Theorieperspektive kann die erkenntnisleitende Frage der
Arbeit deshalb wie folgt prizisiert werden: Welche Folgen haben die von
Geertz und Bourdieu in jeweils unterschiedlichen Formen vertretenen kultur-
und praxistheoretischen Perspektiven fiir die Frage, ob diese Theorien einen
Prozess kultureller Heterogenisierung, Entgrenzung und Globalisierung analy-
sieren konnen? Es geht also nicht nur darum, ob die Ansétze von Geertz und
Bourdieu in einer internen Untersuchungsperspektive >plausibel« sind, sondern
welche Konsequenzen die theoretischen Grundkategorien der symbolischen
Ethnologie und der Theorie der Praxis fiir die Analyse von kulturellen Globa-
lisierungsprozessen haben.

Eine wichtige Einschrinkung mochte ich in diesem Zusammenhang noch
betonen. Meine Analyse stiitzt sich auf die Grundannahme, dass die erkennt-
nistheoretischen Debatten iiber die Krise der ethnographischen Reprisentation
auf sehr wichtige Probleme der Reprisentation >der anderen< aufmerksam
gemacht haben, dass ein exklusives Interesse fiir die Poetik und Politik des
Schreibens jedoch den Blick auf die gegenstandstheoretischen Probleme der
Ethnologie verstellt, also der Frage nach der Konstitution der sozialen und
kulturellen Realitit. Ich gehe also davon aus, dass die erkenntnistheoretische
Frage, wie es moglich ist, Kultur zu untersuchen, von der Frage unterschieden
werden muss, welches Kulturkonzept der Analyse zu Grunde gelegt wird. Im
Folgenden analysiere ich die gegenstandstheoretischen Probleme der Ethnolo-
gie, wobei erkenntnistheoretische Debatten nur von Interesse sind, wenn sie
die gegenstandstheoretischen Fragen informieren. Die Frage, ob Geertz und
Bourdieu eine Ethnologie from the native point of view betreiben, bezieht sich
deshalb nicht auf erkenntnistheoretische Probleme, sondern auf die ge-
genstandstheoretische Frage, welchen Stellenwert die symbolische Ethnologie
und die Theorie der Praxis der >Perspektive des Akteurs« fiir die Konstitution
und Reproduktion der sozialen Realitiét einrdumen.

Die Verortung der symbolischen Ethnologie sowie der Theorie der Praxis
im kultur- und praxistheoretischen >Feld« ist iibrigens nicht der einzige Grund,
warum ich gerade auf diese Theorien zuriickgreife — denn tatsdchlich gehoren
Clifford Geertz und Pierre Bourdieu auch zu den bekanntesten Vertretern der
Ethnologie im 20. Jahrhundert. Clifford Geertz ist neben Marshall Sahlins
wahrscheinlich der bekannteste lebende nordamerikanische Ethnologe (vgl.
Inglis 2000: 1). Schon in den 1960er Jahren gilt er als Star in der Ethnologie
und wird 1970 an das Institute for Advanced Study in Princeton berufen. Heu-
te ist er der wichtigste Vertreter der symbolischen Ethnologie (oder symboli-
schen Anthropologie) und wird in einem Atemzug genannt mit Lévi-Strauss
oder Malinowski (Gottowik 1997: 214; Roseberry 1982: 1013; Maranhao
1986: 292). Diesen Rang nimmt er weniger aufgrund seines ethnographischen,
also im engeren Sinne empirischen Werkes ein, sondern wegen einer Reihe
theoretischer Schriften, in denen er das Programm der symbolischen Ethnolo-
gie entwickelt. Dabei ist Geertz einer der wenigen Vertreter der Ethnologie,
die auch auflerhalb seines Faches eine grofle Wirkung entfaltet haben: Geertz’
Ansatz gilt als theoretische Inspiration des new historicism um Stephen

15

14.02.2026, 21:34:43,


https://doi.org/10.14361/9783839402894-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

»FROM THE NATIVE’S POINT OF VIEW«?

Greenblatt, hat Einfluss auf andere Bereiche der Geschichtswissenschaft, wird
rezipiert in Soziologie, Philosophie und Literaturwissenschaft.” Ein Grund fiir
den groflen Einfluss des Geertz’schen Ansatzes auflerhalb der Ethnologie
diirfte sein, dass Geertz mit Vorliebe Themen abseits des ethnologischen
Mainstreams analysiert (Wolff 1992).

Pierre Bourdieu war schon vor seinem Tod der wohl bekannteste zeitge-
nossische Ethnologe und Sozialwissenschaftler Europas. Egon Flaig vermute-
te kurz vor Bourdieus Tod, dieser sei »wahrscheinlich der meistzitierte leben-
de Wissenschaftler der Welt« (Flaig 2000: 358). Wie auch Geertz forschte
Bourdieu an einer prestigetrichtigen wissenschaftlichen Einrichtung, dem
Collége de France in Paris. Der Entwurf einer Theorie der Praxis wird in der
Ethnologie als eines der wichtigsten Biicher der letzten 30 Jahre gehandelt,
gilt gar als Jahrhundertbuch (Flaig 2000), wihrend die Studie iiber Die feinen
Unterschiede als eines der zentralen Werke der Soziologie angesehen wird
und eine kaum zu iiberschitzende Grundlage der soziologischen Lebensstil-
forschung ist. In einer ausufernden Sekundérliteratur wird nicht nur Bourdieus
Beitrag zur Kultursoziologie und Ethnologie gewiirdigt, sondern auch zur Bil-
dungssoziologie, Erkenntnis- oder Kunsttheorie. Die Bourdieu-Rezeption hat
seit seinem Tod eher noch zugenommen.®

Die symbolische Ethnologie und die Theorie der Praxis gehdren wohl zu
den wichtigsten Kultur- und Praxistheorien der Gegenwart — doch welchen
zusitzlichen Erkenntnisgewinn sollte ein Vergleich dieser Ansitze erbringen?
Zunichst fillt auf, dass bislang eine Arbeit fehlt, die die symbolische Ethno-
logie und die Theorie der Praxis zueinander in Beziehung setzt und fiir die
Analyse kultureller Globalisierung fruchtbar zu machen sucht. Wihrend sich
Barnard auf die erkenntnistheoretischen Aspekte der symbolischen Ethnologie
und der Theorie der Praxis konzentriert (Barnard 1990), ldsst Lees Versuch
eines Vergleichs der Kulturkonzepte von Geertz und Bourdieu die praxistheo-
retischen Aspekte der symbolischen Ethnologie unberiicksichtigt (Lee 1988).
Berards Arbeit iiber Nietzsche und Bourdieu erwihnt Geertz lediglich am
Rande (Berard 1999). Bells umfangreiche Studie rdumt zwar der symboli-
schen Ethnologie und der Theorie der Praxis vergleichsweise viel Raum ein,
ist jedoch kein systematischer Vergleich und beschrinkt sich dariiber hinaus

5 Zur Bedeutung Geertz’ in der Geschichtswissenschaft vgl. Biersack 1989; Sewell
1999; Walters 1980. Zur Bedeutung der symbolischen Ethnologie fiir den new
historicism vgl. Ellrich 1999; Greenblatt 1999; Pecora 1989. Im Vergleich zu
Bourdieu gibt es bislang nur wenige Monographien und Sammelbénde iiber das
Gesamtwerk von Geertz. In den letzten Jahren zeichnet sich jedoch ein Trend zu
einer Auseinandersetzung mit Geertz’ Werk ab. Fiir die erste Gesamtdarstellung
sieche Rice 1980. Fiir die neuere Forschung siehe Ellrich 1999; Frohlich/Morth
Hg. 1997; Griesecke 2001; Gottowik 1997; Inglis 2000; Ortner Hg. 1999.

6 Vgl. Addi 2002; Calhoun et.al. Hg. 1993; Ebrecht/Hillebrandt Hg. 2002; Fowler
1997; Gebauer/Wulff Hg. 1993; Harker et.al. Hg. 1991; Jenkins 2002; Krais/Ge-
bauer 2002; Morth/Frohlich Hg. 1994; Papilloud 2003; Rehbein et.al. Hg. 2003;
Robbins 1991, 2000; Schwingel 1993, 2003; Shusterman Hg. 1999; Swartz 1997.

16

14.02.2026, 21:34:43,


https://doi.org/10.14361/9783839402894-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINLEITUNG

auf den ethnologischen Forschungsgegenstand des Rituals (Bell 1992). Reck-
witz untersucht sowohl die symbolische Ethnologie als auch die Theorie der
Praxis, vergleicht die Ansitze aber nur am Rande und bettet sie auch nicht ein
in die aktuelle Globalisierungsdebatte (Reckwitz 2000). Diese Forschungs-
liicke sagt natiirlich noch nichts dariiber aus, ob sich ein solcher Vergleich als
weiterfithrend erweisen konnte. Ich hoffe jedoch, im Verlauf der Analyse zei-
gen zu konnen, dass ein Vergleich zwischen den Ansdtzen von Geertz und
Bourdieu sowohl fiir die Kultur- als auch fiir die Globalisierungsforschung
aufschlussreich sein kann. Die Tatsache, dass sowohl Geertz als auch Bour-
dieu kultur- und praxistheoretisch argumentieren, bedeutet also noch lange
nicht, dass ihre Ansitze ein dhnliches Bild der sozialen und kulturellen Reali-
tdat entwickeln. Tatsidchlich mochte ich herausarbeiten, dass die soziale Reali-
tit in der symbolischen Ethnologie ganz anders konzeptualisiert wird als in
der Theorie der Praxis — trotz vielfiltiger Gemeinsamkeiten, die es erlauben,
beide Ansitze sowohl im >Feld< der Kultur- und Praxistheorien als auch im
»Feld« der klassischen ethnologischen Forschungsansitze zu verorten.

Abschlieend noch einige Anmerkungen zur Vorgehensweise. In den Ka-
piteln I und II analysiere ich die symbolische Ethnologie sowie die Theorie
der Praxis in einer jeweils internen Perspektive (Kapitel I ist der symbolischen
Ethnologie gewidmet, Kapitel II der Theorie der Praxis). Nach einer Einbet-
tung der Ansitze in ihren jeweiligen wissenschaftsgeschichtlichen Kontext
untersuche ich die theoretischen Grundkategorien der Ansitze von Geertz und
Bourdieu. Im Anschluss daran wird analysiert, wie die symbolische Ethnolo-
gie und die Theorie der Praxis soziale Integrations- bzw. Reproduktionsme-
chanismen erklidren. Im Mittelpunkt stehen hier nicht allein die zuvor heraus-
gearbeiteten theoretischen Kategorien, sondern vielmehr die Anwendung
(bzw. teilweise die Ausarbeitung) dieser Kategorien in einigen ausgewihlten
empirischen Analysen. Zur Debatte stehen einerseits Geertz’ Arbeit iiber den
balinesischen Hahnenkampf und seine Studie iiber den so genannten balinesi-
schen Theaterstaat des 19. Jahrhunderts sowie andererseits Bourdieus Studien
tiber die »vormoderne« kabylische Gesellschaft Algeriens und seine in der So-
ziologie paradigmatischen Untersuchungen des Kulturkonsums in Frankreich.
Abschlieend wird jeweils die Frage beantwortet, welche konzeptionellen
Folgen die Ansitze von Geertz und Bourdieu haben. Im Mittelpunkt stehen
jeweils drei Teilaspekte dieses Problems: Welche Rolle spielen nutzen-
maximierendes Handeln und Selbstreflexivitidt in den Ansidtzen von Geertz
und Bourdieu? Welche Aussagen machen die symbolische Ethnologie und die
Theorie der Praxis liber kulturelle Homogenitit? Entwickeln die Ansitze ein
plausibles und weiterfiihrendes Konzept von Kultur und sozialer Praxis?

In Kapitel III breche ich die interne Perspektive auf und bette die Theorien
von Geertz und Bourdieu in den Kontext der heutigen Transformation der
Ethnologie ein. Dabei analysiere ich drei Bestandteile dieser Transformation.
Erstens steigt die Bedeutung des Konsums als erkenntnisleitende Kategorie in
der Ethnologie, und es entsteht eine anthropology of consumption, die fiir sich
beansprucht, die Ethnologie grundsitzlich zu verindern; zweitens geraten

17

14.02.2026, 21:34:43,


https://doi.org/10.14361/9783839402894-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

»FROM THE NATIVE’S POINT OF VIEW«?

klassische Kulturkonzepte durch kulturelle Globalisierungsprozesse unter
Druck; drittens werden klassische Kulturtheorien im Rahmen der writing-
against-culture-Debatte kritisiert. Das Ziel von Kapitel III ist, durch eine Ver-
kniipfung der drei Diskussionsebenen und eine Kontextualisierung der symbo-
lischen Ethnologie und der Theorie der Praxis in die einzelnen Debatten an-
satzweise die Frage zu beantworten, ob es tatséchlich eine umfassende Trans-
formation der Ethnologie gibt, die Kulturtheorien wie die symbolische Ethno-
logie und die Theorie der Praxis obsolet werden ldsst. In diesem Zusammen-
hang werden auch die neueren Arbeiten von Geertz und Bourdieu iiber kultu-
relle Globalisierungsprozesse analysiert. Verkniipfendes Bindeglied der drei
Diskussionskontexte — wenn auch nicht alleiniger Fokus — ist die Annahme
kultureller Homogenitit, die in der symbolischen Ethnologie und der Theorie
der Praxis in jeweils eigener Form auftritt.

Eine Studie, die die Ansitze von zwei der bekanntesten Kulturwissen-
schaftler des 20. Jahrhunderts untersucht, muss selektiv verfahren. Allein das
verdffentlichte Werk von Clifford Geertz ist sehr umfangreich. Fiir meine A-
nalyse sind vor allem Geertz’ theoretische Schriften seit Mitte der 1960er Jah-
re sowie seine historische Studie Negara relevant. Dabei ist das Problem zu
l16sen, dass Geertz sein Programm in einer Vielzahl von Essays eher spora-
disch ausarbeitet (Gottowik 1997: 220), so dass die Geertz’sche Ethnologie
kein abgeschlossener oder konsistenter Entwurf ist. Dennoch gibt es eine Rei-
he theoretischer wie methodologischer Ubereinstimmungen, die den Kern der
symbolischen Ethnologie ausmachen; diese gilt es zu rekonstruieren. Weitge-
hend unberiicksichtigt bleiben Geertz’ ethnographische Studien iiber die ma-
rokkanische Gesellschaft; das erscheint gerechtfertigt, weil Geertz in jenen
Studien keine neuen theoretischen Konzepte entwirft. — Bourdieus veroffent-
lichtes Werk ist kaum noch iiberschaubar. Ich habe mich an Bourdieus
Hauptwerken orientiert, vor allem am Entwurf einer Theorie der Praxis, an
den Feinen Unterschieden, den Sozialen Sinn sowie den Meditationen. Bour-
dieus zahlreiche empirische Studien iiber den Gebrauch der Photographie oder
den Bau von Eigenheimen bleiben unberiicksichtigt, weil sie, wie ich glaube,
eher Anwendungen der Theorie der Praxis sind, die in den genannten Binden
nahezu vollstindig entfaltet wird (vgl. auch Evens 1999: 6).

7 Ich verwende folgende Sigel fiir Werke von Geertz und Bourdieu: gRE (Geertz
1968); gIC (Geertz 1973); gN (Geertz 1980); gDB (Geertz 1983a); gLK (Geertz
1983b); TP (Bourdieu 1972); bFU (Bourdieu 1979); bSI (Bourdieu 1980b);
bMM (Bourdieu 1992); bM (Bourdieu 1997). Weitere Werke der Autoren werden
ohne Sigel zitiert.

18

14.02.2026, 21:34:43,


https://doi.org/10.14361/9783839402894-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

