
Erster Teil:

Fragestellung und Methode

https://doi.org/10.5771/9783495860908-28 - am 03.02.2026, 13:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860908-28
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


A Die Fragestellung:

Traditionelle Aufgaben der Fundamental-
theologie und darin enthaltene Anfragen
an die Philosophie

1. Die »Demonstratio triplex« und die traditionelle Bestim-
mung des Verh�ltnisses von Philosophie und Theologie

a) Vorbemerkung zum Begriff des »Traditionellen«

Wenn im Folgenden von einer »traditionellen« Verhältnisbestim-
mung die Rede sein wird, dann muß vorweg ein mögliches Mißver-
ständnis ausgeschlossen werden. Das Wort »traditionell« wird hier
keineswegs in einem abwertenden Sinne verwendet. »Traditionell«
ist eine Betrachtungsart, die sich in einem die Generationen über-
greifenden Diskurs bewährt hat und deshalb zum Bestandteil wissen-
schaftlicher Überlieferung geworden ist. Wer sich, beispielsweise um
der Originalität der eigenen Fragestellungen und Methoden willen,
grundsätzlich von der Tradition lösen will, gibt zugleich die Erfah-
rungen preis, die frühere Generationen bei ihren Versuchen wissen-
schaftlichen Fragens und Forschens gemacht haben; er fängt also mit
der Formulierung von Fragen, der Entwicklung von Methoden, der
Erprobung von Ergebnissen »von vorne an« und kommt so in der
Kürze seiner Lebenszeit über »erste Schritte« nicht hinaus. Aller
Fortschritt in der Wissenschaft, wie auch auf anderen Gebieten des
kulturellen Lebens, beruht darauf, daß die Erfahrungen und Einsich-
ten früherer Generationen, die von ihnen erreichte Präzisierung wis-
senschaftlicher Fragestellungen, die Ergebnisse der Überprüfung von
Lösungsversuchen nicht vergessen, sondern weitergegeben werden
und die Voraussetzung bilden, die den Späteren ein Weiterschreiten
auf dem Erkenntniswege möglich macht. Insofern beruht aller Fort-
schritt auf Tradition.

Diese Feststellung schließt die Kritik an der Tradition nicht aus
sondern ein. Denn die Erfahrungen und Reflexionsergebnisse frühe-
rer Generationen können nur tradiert werden, indem sie in das je
gegenwärtige Denken immer neuer Generationen aufgenommen

28 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

https://doi.org/10.5771/9783495860908-28 - am 03.02.2026, 13:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860908-28
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


und mit deren eigenen Erfahrungen und Reflexionsergebnissen kon-
frontiert werden. Tradition entsteht nicht durch ein Stehenbleiben
bei irgendeiner historischen Damaligkeit, sondern durch das Weiter-
gehen auf einem Weg, der über bisher erreichte, auch generationen-
lang bewährte Positionen hinausgeht. Tradiertes bewährt sich, indem
es neue Generationen befähigt, mit geschärftem Blick ihre eigenen
Erfahrungen zu machen und dabei vor einer »Kurzatmigkeit« be-
wahrt zu bleiben, die scheinbar leichte Lösungen zu finden meint,
weil sie hinter schon erreichte Reflexionsstände zurückfällt. Tradi-
tion bewahrt vor Naivität, aber sie bewährt sich durch das Innova-
tionspotential, das sie enthält.

Das gilt auch für jene Verhältnisbestimmung von Philosophie
und Theologie, die im Folgenden dargestellt werden soll und ein-
leitend als »traditionell« bezeichnet worden ist. Sie hat sich im gene-
rationenübergreifenden Diskurs der Theologen bewährt, indem sie
entdeckte Probleme, entwickelte Methoden, aber auch Enttäuschun-
gen eines voreiligen Erkenntnis-Überschwangs im gemeinsamen Be-
wußtsein festgehalten und damit der jeweils nachfolgenden Genera-
tion die Möglichkeit zum Weiterschreiten auf dem Erkenntniswege
eröffnet hat. Und wenn in einem späteren Abschnitt der hier vor-
getragenen Überlegungen ein anderer Vorschlag gemacht werden
wird, das Verhältnis von Philosophie und Theologie zu bestimmen,
kann nur im Blick auf die Tradition beurteilt werden, ob dieser neue
Versuch wirklich über das im Diskurs der Generationen Bewährte
hinausführt oder hinter schon erreichte Kenntnis- und Reflexions-
stände zurückfällt.

b) Die »Demonstratio triplex« und die theologischen Erwartungen
an die Philosophie

Die Fundamentaltheologie hat in der Aufklärungszeit ihre bis heute
maßgebliche Gestalt als »Demonstratio triplex« gefunden. Als »De-
monstratio religiosa« will sie die Legitimität von Religion überhaupt
gegen den Atheismus und dessen religionskritische Argumente ver-
teidigen. (Vorbild vieler Theologen war dabei die »Confessio naturae
contra atheistas« von Leibniz.) Als »Demonstratio christiana« will
sie die Legitimität des Hörens auf Gottes Offenbarungswort gegen
einen Rationalismus verteidigen, der aus der wohlbegründeten Ein-
sicht, daß für alle Vernunfttätigkeit Selbstbestimmung wesentlich
sei, die anfechtbare Folgerung zieht, die Vernunft könne, auch in Sa-

Philosophische Ein�bung in die Theologie I A 29

Die Fragestellung

https://doi.org/10.5771/9783495860908-28 - am 03.02.2026, 13:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860908-28
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


chen der Religion, nur demjenigen Wort ihre verantwortbare Zu-
stimmung geben, das sie sich selber sagen kann. Als »Demonstratio
catholica« schließlich will sie zeigen, daß die Offenbarung, um einer-
seits fortschreitend expliziert, andererseits vor Fehlinterpretationen
geschützt zu werden, einer institutionellen Sicherung ihrer Weiter-
gabe bedarf, und daß diese nur in der Ämterstruktur einer Kirche
gefunden werden kann. Ein weiteres Thema, das früher als Implikat
der drei erwähnten Traktate behandelt wurde, hat sich in jüngerer
Zeit zu einem eigenen, vierten fundamentaltheologischen Traktat
verselbständigt: die theologische Erkenntnislehre. Deren Aufgabe ist
zweifach: Als theologische Lehre vom Erkennen reflektiert sie auf die
Möglichkeit, auf dem Themenfelde der Religion zu einer begründe-
ten und daher verantwortbaren Erkenntnis zu kommen; als Lehre
vom theologischen Erkennen aber beschreibt sie Aufgaben und Mög-
lichkeiten, die innerhalb jener Bemühung um ein Verständnis der
Glaubensbotschaft, die allen Glaubenden aufgetragen ist, den spe-
ziellen fachlichen Diskurs der Theologen erfordern, die man als »Ar-
gumentations-Spezialisten in Glaubenssachen« beschreiben kann.
Trotz tiefgreifender Änderung ihrer Themenstellung und ihrer Me-
thoden hat die Fundamentaltheologie diesen Aufbau bis in die Ge-
genwart hinein beibehalten1.

Auf all diesen Themenfeldern hat die Fundamentaltheologie
sich stets auf die Ergebnisse philosophischer Argumentation zu stüt-
zen versucht. Die »Demonstratio religiosa« erwartete von der Phi-
losophie den Nachweis, daß religiöses Sprechen von einem wirk-
lichen Gott handelt und nicht von einer Fiktion oder auch einem
bloßen »Focus imaginarius«, in den, nach einem Wort von Kant, alle
Verstandesperspektiven zusammenlaufen. Und die herrschende, ja
nahezu selbstverständliche Auffassung war, daß es die Gottesbeweise
sind, durch die die Philosophie diese Aufgabe erfüllt.

Die »Demonstratio christiana« erwartete von der Philosophie
den Nachweis, daß zu jener Gottesbeziehung, deren nicht-fiktiver
Charakter im ersten Traktat erwiesen worden war, eine Verwiesen-
heit auf die Freiheit Gottes gehöre, kraft derer er sich, wenn er will,
ungenötigt und ungeschuldet dem Menschen mitteilen kann. Und
die herrschende, ja kaum bestrittene Auffassung war, daß es zwei
philosophische Argumentationswege seien, auf denen die Verwie-

30 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Erster Teil: Fragestellung und Methode

1 Vgl. Das »Handbuch der Fundamentaltheologie« von Kern, Pottmeyer und Seckler,
aber auch die »Kontextuelle Fundamentaltheologie« von Hans Waldenfels.

https://doi.org/10.5771/9783495860908-28 - am 03.02.2026, 13:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860908-28
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


senheit des Menschen auf diese Freiheit der göttlichen Selbstmittei-
lung nachgewiesen werden kann: die Reflexion auf die menschliche
Verwobenheit in die Geschichte und die Reflexion auf die mensch-
liche Verstrickung in Schuld.

Der erste dieser Argumentationswege beginnt mit der Reflexion
darauf, daß der Mensch in eine Geschichte verflochten ist, die er im-
mer nur innergeschichtlich und daher standortgebunden zu begrei-
fen vermag. Gilt dies als gesichert, dann kann gefolgert werden: Das
Ziel dieser Geschichte als ganzer kann nur durch einen göttlichen
Ratschluß bestimmt sein, der dem Menschen so lange verborgen
bleibt, bis Gott selbst ihm in Freiheit diesen seinen Ratschluß mittei-
len will. (Es ist bezeichnend, daß der Begriff »Offenbarung« in der
Bibel zum ersten Mal im Buche Daniel vorkommt und dort jenen
Akt bezeichnet, durch den Gott seinen für die Menschen unerforsch-
lichen Ratschluß dem von ihm berufenen Zeugen mitteilt und zur
Verkündigung aufträgt.) Für das Gespräch zwischen Philosophie
und Theologie bedeutet dies: die philosophisch nachweisbare Vergeb-
lichkeit aller Versuche, die Gesamtgeschichte zu überblicken, wird
theologisch als Folge jener Unerforschlichkeit des göttlichen Rat-
schlusses gedeutet, dessen Offenbarung der göttlichen Freiheit vor-
behalten bleibt.

Der zweite philosophische Weg, um die Verwiesenheit des Men-
schen auf die göttliche Freiheit nachzuweisen, beginnt mit der Refle-
xion auf die Schuldverstrickung des Menschen, aus der dieser sich
nicht selber befreien kann, aber befreit werden muß, wenn die Bemü-
hung um das sittlich Geforderte nicht vergeblich sein soll. Gilt dies
als philosophisch gesichert, dann kann gefolgert werden: Zu solcher
Befreiung des Menschen von Schuld ist nur Gott durch seine unge-
schuldete Vergebungsgnade fähig. Für den Dialog zwischen Philoso-
phie und Theologie bedeutet dies: Die philosophisch nachweisbare
Widersprüchlichkeit aller Versuche, sich die verlorene Reinheit der
Gesinnung selber wiederzugeben und in der Welt, wie sie ist, zu-
gleich uneingeschränkt moralisch und dennoch weltverändernd
wirksam zu handeln, wird theologisch als ein das menschliche Da-
sein, ja die Welt im Ganzen bestimmender Zustand der Sünde ge-
deutet, die nur durch Gottes Gnade besiegt werden kann. Gottes Of-
fenbarung hat, so verstanden, einen zweifachen Inhalt: Sie ist
Mitteilung der verborgenen Absicht, die Gottes Vorsehung in der
Geschichte verfolgt, und sie ist Zuspruch des Vergebungsworts, das
den Menschen aus seiner selbstverschuldeten Verstrickung befreit.

Philosophische Ein�bung in die Theologie I A 31

Die Fragestellung

https://doi.org/10.5771/9783495860908-28 - am 03.02.2026, 13:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860908-28
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die »Demonstratio catholica« schließlich erwartete von der Phi-
losophie den Nachweis, daß der Mensch als ein geschichtliches und
darum in die Geschichte hineinverwiesenes Wesen stets in histori-
schen Überlieferungsgemeinschaften lebt, und daß zur Erhaltung
derartiger Überlieferungsgemeinschaften und zur Sicherung ihres
Überlieferungsgutes Institutionen notwendig sind. Gilt diese Ein-
sicht als gesichert, dann kann gefolgert werden, daß der Einzelne die-
sen Institutionen und ihren Repräsentanten, von Grenzfällen abge-
sehen, Gehorsam schuldet, weil er diese widrigenfalls daran hindern
würde, ihre für den Menschen als geschichtliches Wesen unentbehr-
liche Funktion zu erfüllen. Daraus konnte theologisch die Kon-
sequenz gezogen werden, daß auch die Glaubenden, um der Ge-
schichtlichkeit des Menschen willen, notwendigerweise auf die
Überlieferungsgemeinschaft der Kirche und deren Institutionen ver-
wiesen sind und diesen, von Grenzfällen abgesehen, Gehorsam
schuldig sind, um ihnen die Erfüllung ihrer unentbehrlichen Auf-
gabe möglich zu machen.

Was schließlich die theologische Erkenntnislehre betrifft, die
sich erst in jüngerer Zeit zu einem eigenen fundamentaltheologi-
schen Traktat verselbständigt hat, so erwartet sie von der Philosophie
vor allem den Nachweis, daß jener »Dogmatismus der Wissenschaft«
auf einem Irrtum beruht, der alles, was nicht in einem empirischen
oder mathematischen Sinne als »objektiv gültig« erwiesen werden
kann, als »bloß subjektiv« beurteilt und deswegen den Glaubensaus-
sagen jeden Anspruch auf Wahrheit bestreitet.

c) Die Ambivalenz theologischer »Erwartungen«
an die Philosophie

Wenn im Vorstehenden von »Erwartungen« gesprochen wurde, die
die Fundamentaltheologen traditionellerweise an die Philosophie
richten, dann wird der philosophische Leser leicht zum Protest ge-
neigt sein gegen eine versuchte »Verzweckung« seiner Erkenntnis-
bemühung und noch mehr gegen die Vorentscheidung über die »er-
warteten« Ergebnisse, zu denen er gelangen soll. Die Theologen, so
kann es scheinen, wissen jeweils zuvor schon, zu welchen Ergebnis-
sen eine »recht geleitete Philosophie« kommen wird, und beurteilen
jeden philosophischen Einwand gegen diese Erwartung als Anzeichen
dafür, daß der, der solche Einwände erhebt, nicht zur »gesunden Phi-
losophie« durchgedrungen sei.

32 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Erster Teil: Fragestellung und Methode

https://doi.org/10.5771/9783495860908-28 - am 03.02.2026, 13:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860908-28
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Um über derartige »Erwartungen« gelassen zu urteilen, ist zu-
nächst an eine schlichte Tatsache zu erinnern: Um eine Philosophie,
von der die Gesellschaft – und ein Teil dieser Gesellschaft sind auch
die Theologen – gar nichts erwarten würde, wäre es schlecht bestellt.
Der völlige Mangel an derartigen Erwartungen würde nichts anderes
beweisen, als daß die Ergebnisse, zu denen die Philosophie gelangt,
nur für die Philosophen selbst und für niemanden sonst als belang-
voll beurteilt werden. Die berechtigte Forderung nach Freiheit des
philosophischen Fragens und Forschens wird nicht dadurch erfüllt,
daß die Philosophie sich dabei bescheidet, für alle Nicht-Philosophen
belanglos zu sein. In einer Zeit, in der in der Tat weite Kreise der
Bevölkerung von der Philosophie »nichts erwarten«, mag es für die
Philosophen eher trostreich sein, daß wenigstens eine Gruppe in der
Gesellschaft, die Theologen, der Überzeugung sind, daß für sie etwas
davon abhängt, zu welchen Ergebnissen die philosophische Denkbe-
mühung gelangt.

Sollte darüber Einvernehmen zu erzielen sein, dann könnte frei-
lich hinzugefügt werden: Wer etwas erwartet, muß abwarten kön-
nen. Wer daher den Denkbemühungen der Philosophen zutraut, daß
sie zu Ergebnissen führen, die nicht nur für Philosophen Bedeutung
besitzen, der muß diese Ergebnisse abwarten können und muß sich
von ihnen gegebenenfalls auch überraschen lassen. Wer zuvor schon
zu wissen meint, wie diese Ergebnisse beschaffen sein »müssen«, hat
von der Philosophie überhaupt nichts zu erwarten, was er nicht auch
ohne sie selber schon wüßte. Was dies im vorliegenden Fall bedeutet,
soll wenigstens in Beispielen angedeutet werden.

2. Theologische Erwartungen und unvermutete
philosophische Aufgabenstellungen

a) Erstes Beispiel: Die Erwartung von Gottesbeweisen

Die »Demonstratio religiosa«, so wurde soeben gesagt, erwartet von
der Philosophie den Nachweis, daß der religiöse Akt sich auf eine
Wirklichkeit, nicht auf eine Fiktion oder einen bloß perspektivischen
»Fluchtpunkt« der Verstandesperspektiven bezieht. Aber dies ist dem
Theologen auch ohne die Hilfe des Philosophen gewiß. Was also
hofft er von ihm zu erfahren? Seine Anfrage an die Philosophie, so

Philosophische Ein�bung in die Theologie I A 33

Die Fragestellung

https://doi.org/10.5771/9783495860908-28 - am 03.02.2026, 13:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860908-28
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


scheint es, hat ihren Anlaß darin, daß jenes Wirklichsein Gottes, das
er selbst nicht bezweifelt, Anderen keineswegs evident zu sein
scheint. Und so will er verstehen, woher es kommt, daß vielen Men-
schen der religiöse Akt als ein Verhalten zu fiktiven Gegenständen
erscheint, und was diesem Anschein entgegenzusetzen sei. Und es
ist in der Tat eine Aufgabe der Philosophie, zu untersuchen, auf wel-
che Weise sich Akte auf Gegenstände beziehen und von welchen Be-
dingungen es abhängt, ob diese Weise des Gegenstandsbezugs die
Unterscheidung zwischen »fiktiven« und »wirklichen« Gegenstän-
den gestattet. Aber es muß Sache der Philosophen sein, zu entschei-
den, ob diese Frage durch Beweise für die Existenz des intendierten
Gegenstandes beantwortet werden kann. Denn es ist Aufgabe der
Philosophie, zu untersuchen, in welchen Fällen es der Eigenart eines
Aktes und des durch ihn intendierten Gegenstandes gemäß ist, daß
zuerst Beweise für die Existenz des entsprechenden Gegenstandes ge-
führt werden und dann erst, in einem zweiten Schritt, gezeigt wird,
daß eine bestimmte Art von Akten (z. B. der religiöse Akt der Ver-
ehrung) sich auf diesen in seiner Realität zuvor bewiesenen Gegen-
stand bezieht. (Max Scheler hat darauf hingewiesen, daß es sinnwid-
rig sei, zuerst, unabhängig vom Akt des Sehens, die Existenz von
Farben beweisen zu wollen, um dann in einem zweiten Schritt zu
zeigen, daß das Sehen sich auf diese, zunächst unabhängig vom Seh-
Vollzug als real erwiesenen Gegenstände bezieht.)

Der Theologe wird sich also vom Philosophen dadurch über-
raschen lassen müssen, daß dieser die Unterscheidung zwischen »fik-
tiven« und »wirklichen« Gegenständen für etwas keineswegs Selbst-
verständliches hält, sondern durch Analyse der unterschiedlichen
Weisen, wie Akte sich auf Gegenstände beziehen, den Sinn dieser
Unterscheidung erst herauszufinden versucht. Denn erst dann ist es
möglich, nach den Bedingungen zu fragen, die diese Unterscheidung
mit Bezug auf bestimmte Klassen von Akten, z. B. den religiösen Akt,
möglich machen. Sollte es religiöse Akte geben, die sich auf einen
»fiktiven Gott« beziehen (oder sollten gar, wie die Atheisten behaup-
ten, alle religiösen Akte von dieser Art sein), so müßte angegeben
werden können, was »Fiktion« im speziell religiösen Zusammenhang
bedeutet. Falls nämlich am religiösen Akt die Phantasie einen unent-
behrlichen Anteil haben sollte, so hätte sie jedenfalls in diesem Kon-
text eine andere Bedeutung als dort, wo jemand im spielerischen
Phantasieren fingierte Gegenstände erfindet. Erst durch die Analyse
des religiösen Aktes selbst kann also herausgefunden werden, was es

34 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Erster Teil: Fragestellung und Methode

https://doi.org/10.5771/9783495860908-28 - am 03.02.2026, 13:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860908-28
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


für ihn bedeutet, nicht auf einen fingierten, sondern auf einen wirk-
lichen Gott bezogen zu sein. Und erst wenn dies geklärt ist, kann man
nach den Kriterien fragen, die ein Urteil darüber erlauben, ob der
religiöse Akt sich mit Recht als die Beziehung auf einen wirklichen
Gott begreift. Und erst dann kann entschieden werden, ob dieses Kri-
terium durch Beweise gefunden werden kann, die den religiösen Akt
versuchsweise »suspendieren« und seinen Vollzug erst nach abge-
schlossenem Beweisverfahren wieder »gestatten«.

Das kann den Theologen leicht zu der Meinung verleiten, der
Philosoph leugne, wenigstens mit Bezug auf den religiösen Akt, die
Differenz zwischen Fiktion und Realität. Der Philosoph wird antwor-
ten, daß die Rückfrage nach den Möglichkeitsbedingungen einer Dif-
ferenz (hier: der Differenz zwischen »fiktiven« und »wahren« Ge-
genständen) etwas anderes ist als die Bestreitung dieser Differenz.
Aber vermutlich gehört ein hohes Maß an »philosophischer Ein-
übung« dazu, um zu beurteilen, ob eine bestimmte philosophische
Position, z. B. der Zweifel an der Möglichkeit von Gottesbeweisen,
die aus der Sache heraus notwendigen »Erwartungen« der Theologen
oder nur ihre Vorurteile enttäuscht.

An dieser Stelle ist es nötig, ein mögliches Mißverständnis zu
vermeiden: Es kam in den soeben angestellten Überlegungen nicht
darauf an, ein Urteil über die Möglichkeit von Gottesbeweisen abzu-
geben (darauf wird an späterer Stelle, im Zusammenhang einer »Phi-
losophischen Einübung in die Gotteslehre« einzugehen sein). Wohl
aber kam es darauf an, die Frage, ob Gottesbeweise möglich seien, in
die Zuständigkeit der Philosophen zu verweisen und gleichzeitig
deutlich zu machen, worin die berechtigte »Erwartung« besteht, die
die Theologen an die Philosophie zu richten haben: Sie besteht darin,
daß die Philosophen den Schein aufzuklären haben, der den Athe-
isten zu der Meinung veranlaßt, der religiöse Akt beziehe sich eo
ipso, eben weil er ein religiöser Akt ist, auf einen fiktiven Gegen-
stand, und andererseits den spezifischen Sinn aufzuhellen, den die
Unterscheidung zwischen Fiktion und Wirklichkeitsbezug im religiö-
sen Zusammenhang gewinnt. Diejenigen Fragen, die einleitend mit
Bezug auf das theologische Erkennen gestellt worden sind, müssen
also auch mit Bezug auf den religiösen Akt gestellt werden, auf des-
sen »noumenales Korrelat« die Theologie reflektiert: a) Was macht
den religiösen Akt »gegenstandsfähig« und »wahrheitsfähig«?
b) Was sichert ihm den objektiv gültigen Bedeutungsgehalt? c) Von
welcher Art ist diejenige Objektivität, die er für diese seine Wahr-

Philosophische Ein�bung in die Theologie I A 35

Die Fragestellung

https://doi.org/10.5771/9783495860908-28 - am 03.02.2026, 13:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860908-28
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


heits-Prätention in Anspruch nimmt? Wenn es nach Meinung eines
Philosophen andere, bessere Wege gibt, diese drei Fragen zu beant-
worten, als die klassischen Gottesbeweise (oder auch deren Wider-
legung), wird die Theologie, gerade um ihrer eigenen Erwartungen
willen, wohlberaten sein, ihm nicht ins Wort zu fallen. Es kann sehr
wohl ein Dienst an der Tradition sein – d. h. an jenem Diskurs, der die
Generationen übergreift, – wenn überlieferte Fragen präziser gestellt
und dann neue Wege zu ihrer Beantwortung gesucht werden.

b) Zweites Beispiel: Die Erwartung des Nachweises,
daß der Mensch auf eine Offenbarung
der göttlichen Geschichts-Absichten angewiesen sei

Die »Demonstratio Christiana«, so wurde an früherer Stelle gezeigt
(s. o. S. 30 f.), impliziert eine zweifache Erwartung an die Philosophie.
Denn ihre Aufgabe besteht darin, zu zeigen, daß über das göttliche
Schöpfungswort hinaus ein freies, ungeschuldetes Offenbarungswort
möglich sei, und daß der Mensch um seines Heiles willen darauf an-
gewiesen sei, dieses Offenbarungswort zu hören. Seinem Inhalt nach
aber wird dieses Offenbarungswort traditionell auf zweifache Weise
beschrieben: als Kundmachung der göttlichen Heilsabsichten in der
Geschichte und als Vergebungswort. Dementsprechend erwartet die
Fundamentaltheologie traditionellerweise von der Philosophie zwei-
erlei: den Nachweis, daß die Frage nach dem Ziel der Geschichte als
ganzer für den Menschen ebenso unabweislich wie unbeantwortbar
sei, wenn dieses Ziel ihm nicht durch die Offenbarung des göttlichen
Ratschlusses mitgeteilt werde, und den Nachweis, daß der Mensch
sich in Schuldzusammenhänge verstrickt erfährt, aus denen er nicht
durch seine eigene Kraft befreit werden kann, aus denen er aber be-
freit werden muß, wenn er nicht alle sittliche Anstrengung für ver-
geblich halten und dadurch in seinem sittlichen Wollen gelähmt wer-
den soll.

a) Die Offenbarung als Antwort auf die menschliche Frage nach
dem »Sinn des Ganzen«

An dieser Stelle soll zunächst von der ersten der beiden Erwartungen
gesprochen werden, die die Theologie im christologischen Kontext an
die Philosophie richten: Aus der Geschichtsverflochtenheit des Men-
schen soll gefolgert werden, daß der Mensch sich immer nur inner-
halb der Geschichte orientieren kann, nicht aber das Ziel der Ge-

36 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Erster Teil: Fragestellung und Methode

https://doi.org/10.5771/9783495860908-28 - am 03.02.2026, 13:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860908-28
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


schichte als einer ganzen zu bestimmen vermag, wenn dieses Ziel
ihm nicht durch eine Offenbarung des göttlichen Ratschlusses mit-
geteilt wird. Aber auch hinsichtlich dieser an die Philosophie gerich-
teten Erwartung ist festzustellen: Daß Gott allein die Pläne seiner
Vorsehung kennt, und daß es sein freier Entschluß ist, diese seine
Absichten dem Menschen mitzuteilen und sich die Zeugen dieser sei-
ner Mitteilung zu erwählen, ist den Theologen auch ohne philoso-
phische Hilfe gewiß. Denn sie bekennen, daß Gott in Christus sein
»letztes Wort« über seinen universalen Heilswillen gesprochen habe.

Der Ausdruck »Gottes letztes Wort« kann als eine Kurzformel
für die theologische These gelten, daß die Offenbarung Gottes ihren
Abschluß in Kreuz und Auferweckung Jesu gefunden habe. »Oft und
auf vielerlei Weise hat Gott seit Langem zu den Vätern durch die
Propheten gesprochen. An diesem Ende der Tage aber hat er gespro-
chen durch seinen Sohn«2. Das »letzte Wort« hat seinen geschicht-
lichen Ort am »Ende der Tage« und ist nur von diesem seinem be-
sonderen Ort in der Geschichte her zu verstehen. Die christliche
Verkündigung sagt deswegen »die in Christus schon eingetretene
Gegenwart der eschatologischen Vollendung« an. Das setzt voraus,
»daß die eschatologische Offenbarung Gottes in Christus […] als An-
tizipation der noch ausstehenden Zukunft aufgefaßt wird, zugleich
aber auch als Zusammenfassung der ihr vorangehenden Geschichte
göttlicher Selbstbekundungen«3.

Daraus wird man folgern dürfen: Die Unüberholbarkeit und
Letztgültigkeit, die nach christlicher Überzeugung dieser einen Of-
fenbarung Gottes zukommt, beruht nicht darauf, daß dieses »letzte
Wort« aus aller Beziehung zur Geschichte herausgehoben ist, son-
dern darauf, daß das Ereignis, durch das dieses Wort ausgesprochen
wird, die gesamte Geschichte, ihre ganze Vergangenheit und Zu-
kunft, in eine Gegenwart versammelt. Das Problem, das in dieser Re-
de von »Gottes letztem Wort« enthalten ist, ist also kein bloß episte-
mologisches, sondern ein geschichtstheologisches Problem. Es lautet
nicht nur: Wie kann ein Wort, das inmitten der Geschichte gespro-
chen wurde, unwiderrufliche Gültigkeit haben? Es lautet auch und
vor allem: Wie kann in einem Ereignis, das inmitten der Geschichte

Philosophische Ein�bung in die Theologie I A 37

Die Fragestellung

2 Hebr 1,1 f.
3 W. Pannenberg, Offenbarung und »Offenbarungen« im Zeugnis der Geschichte, in:
Kern/Seckler/Pottmeyer, Handbuch der Fundamentaltheologie II,84–107, 97 u. 106.

https://doi.org/10.5771/9783495860908-28 - am 03.02.2026, 13:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860908-28
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


geschehen ist, das Ganze dieser Geschichte in jene Gegenwart ver-
sammelt werden, die biblisch die »Fülle der Zeiten« genannt wird?

Hansjürgen Verweyen hat den Ausdruck »Gottes letztes Wort«
zum Titel seines »Grundrisses der Fundamentaltheologie« gemacht4.
Doch ist sein primäres Interesse nicht auf eine Ortsbestimmung des
Christus-Ereignisses in der Geschichte gerichtet, sondern auf eine
»Letztgültigkeit«, die durch den weiteren Fortgang der Zeit nicht re-
lativiert werden kann. Die so verstandene »Letztgültigkeit« ist die
Voraussetzung jener Vorbehaltlosigkeit, mit der der Glaubende sich
im Leben wie im Sterben an diesen Christus und das in ihm gespro-
chene Wort Gottes hingeben kann. Das Problem einer Versammlung
der Gesamtgeschichte in die Gegenwart des Christus-Ereignisses tritt
demgegenüber bei dieser Betrachtung in den Hintergrund. Dagegen
wird in den folgenden Ausführungen, vor allem in jenem Teil, der
der »Philosophischen Einübung in die Christologie« gewidmet sein
wird, gerade dieser Aspekt ins Zentrum der Aufmerksamkeit gerückt
werden.

Was also hoffen die Theologen, vom Philosophen zu erfahren?
Es geht ihnen, so scheint es, darum, jene Frage offenzuhalten, auf die
die christliche Heilsbotschaft antworten will: die Frage nach dem
»Sinn der Geschichte als ganzer«. Denn nur dann, wenn diese Frage
offengehalten wird, kann die christliche Botschaft von der »Fülle der
Zeit«, die in Christus gekommen sei, als Antwort auf diese Frage ver-
standen werden.

Der Anlaß dafür, daß die Theologen in diesem Zusammenhang
gewisse Erwartungen an die Philosophie richten, scheint darin zu lie-
gen, daß die Frage nach dem »Sinn des Ganzen« Voraussetzungen
enthält, die bestritten werden können. Es gibt Philosophen, die diese
Frage für falsch gestellt halten; und es gibt andere, die sie zwar als
unabweislich beurteilen, aber der Auffassung sind, zu ihrer Beant-
wortung sei keine Berufung auf eine göttliche Offenbarung notwen-
dig.

Einerseits nämlich gibt es philosophische Theorien über Verlauf
und Ziel der Menschheitsgeschichte, die ohne Beziehung auf eine
göttliche Offenbarung auszukommen meinen, sei es im Sinne der
aufgeklärten Fortschrittstheorie, sei es im Sinne idealistischer oder
auch materialistischer Geschichtstheorien, die das dialektische Ge-

38 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Erster Teil: Fragestellung und Methode

4 Hansjürgen Verweyen, Gottes letztes Wort, Grundriß der Fundamentaltheologie 3Re-
gensburg 2000.

https://doi.org/10.5771/9783495860908-28 - am 03.02.2026, 13:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860908-28
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


setz des Geschichtsverlaufs zu kennen beanspruchen; andererseits
hat die Kritik an derartigen Geschichtstheorien die Überzeugung na-
hegelegt, die Geschichte sei in solchem Maße ein offener Prozeß, daß
jeder Versuch, ihren Verlauf und ihr Ziel im Ganzen angeben zu wol-
len, dieser Eigenart der Geschichte grundsätzlich ungemäß ist. Die
zuletzt genannte Überzeugung hält die Frage für falsch gestellt, auf
die die Offenbarungszeugen antworten wollen, wenn sie behaupten,
Gott habe ihnen seine Absichten über das Ziel der Geschichte kund-
gemacht. Die zuerst genannten Geschichtstheorien dagegen halten
zwar an der Frage nach dem Ziel der Geschichte fest, halten aber eine
geoffenbarte Antwort auf diese Frage für überflüssig oder nur für
»propädeutisch« sinnvoll, solange die Menschen noch nicht zur phi-
losophischen Einsicht gelangt sind. Demgegenüber erwartet man von
den Philosophen den Nachweis, daß die Frage nach dem Ziel der Ge-
samtgeschichte unabweislich, aber für den Menschen, soweit es al-
lein auf seine eigene Erkenntniskraft ankommt, unbeantwortbar sei
und darum ein Hören auf Gottes Offenbarungswort notwendig ma-
che.

Die Erwartung der Theologen richtet sich dann, in negativer
Hinsicht, darauf, daß solche Auffassungen, die die Frage nach dem
»Sinn des Ganzen« entweder als falsch gestellt oder als schon beant-
wortet beurteilen, mit philosophischen Argumenten zurückgewiesen
werden. Und sie richtet sich, in positiver Hinsicht, darauf, einen Be-
griff von »Geschichte« zu gewinnen, der die Rede von einer »Fülle«
sinnvoll erscheinen läßt, die die gesamte Vergangenheit und die ent-
fernteste Zukunft in sich versammeln kann.

Insoweit erwarten die Theologen von der Philosophie eine Stel-
lungnahme im Streit philosophischer Theorien – aber sie wissen von
vorne herein, wie diese Stellungnahme auszufallen habe. Nun gehört
es in der Tat zu den Aufgaben der Philosophie, auch solche Fragen
bewußt zu halten, die für die menschliche Vernunft ebenso unab-
weislich wie unbeantwortbar sind. (Mit dieser Feststellung hat Kant
die Vorrede zur 1. Auflage seiner »Kritik der reinen Vernunft« be-
gonnen; und seine umfänglichen Überlegungen, die mit dieser Fest-
stellung beginnen, enden mit der Unterscheidung dreier Arten des
Fürwahrhaltens in dem Abschnitt »Vom Meinen, Wissen und Glau-
ben«5). Aber es muß Sache der Philosophie bleiben, zu entscheiden,

Philosophische Ein�bung in die Theologie I A 39

Die Fragestellung

5 KdrV A VIII bzw. 820ff.

https://doi.org/10.5771/9783495860908-28 - am 03.02.2026, 13:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860908-28
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ob die Frage nach einem Ziel der gesamten Geschichte zu diesen
ebenso unabweislichen wie unbeantwortbaren Fragen gehört.

Die These, dies sei der Fall, wird gewöhnlich durch folgenden
Grundsatz begründet: Der Sinn partikulärer Phänomene, z. B. der
Sinn einer einzelnen Handlung oder auch der Sinn der Existenz eines
Individuums, sei nur gewährleistet, wenn der Sinn des Ganzen gesi-
chert sei. Das Ganze aller zeitlichen Wesen und ihrer Taten und Lei-
den aber sei die Geschichte. Also können wir des Sinns unserer Exi-
stenz und all unserer Taten und Leiden nur sicher sein, wenn wir
voraussetzen dürfen, die Geschichte als ganze habe einen Sinn. Dar-
aus wird dann theologisch geschlossen: Gerade über diesen Sinn des
Ganzen gebe nicht die endliche Vernunft des Menschen, sondern die
göttliche Offenbarung Auskunft.

b) Die Vieldeutigkeit der »Sinnfrage«
Freilich ist die Prämisse dieser Argumentation »Ohne Wissen vom
Sinn des Ganzen keine Gewißheit vom Sinn des Partikulären« nicht
unbestritten geblieben. Es kann eingewandt werden, sie leide an
einer Mehrdeutigkeit des Begriffs »Sinn«. Werde diese Mehrdeutig-
keit durch Unterscheidungen aufgehoben, dann sei die Frage nach
dem »Sinn der Geschichte« entweder nicht unabweislich oder nicht
unbeantwortbar.

Versteht man unter »Sinn« die Beziehung eines Mittels auf sei-
nen Zweck oder die Beziehung von Teilzwecken zu einem Endzweck,
dann gilt in der Tat: Wenn der Sinn des Ganzen (der Gesamtzusam-
menhang aller Mittel und Zwecke) nicht sicher ist, ist der Sinn alles
Einzelnen ungewiß. Aber ist die Geschichte als ganze ein solcher Zu-
sammenhang von Mitteln und Zwecken? Oder sind alle Zweck-Mit-
tel-Zusammenhänge nur Teile eines Zusammenhangs, der nicht
durch einen »Gesamtzweck«, sondern auf andere Weise seine Struk-
tur erhält?

Versteht man nämlich unter »Sinn« nicht die Beziehung auf
einen Zweck, sondern den Grund für die Akzeptanz eines konkreten,
partiellen Phänomens, dann kann die Frage nach dem so verstande-
nen Sinn beantwortet werden, ohne einen Begriff vom Ganzen vor-
auszusetzen. Man kann fragen, ob der Sinn des Besitzes von Gütern
sich darin erschöpft, daß diese Mittel zur Erreichung von Zwecken
sind. (Jemand kann am Besitz eines bestimmten Hauses Freude ha-
ben, auch wenn der »Zweck«, Obdach zu gewähren und Bequemlich-
keit des Lebens zu ermöglichen, durch andere Häuser besser befrie-

40 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Erster Teil: Fragestellung und Methode

https://doi.org/10.5771/9783495860908-28 - am 03.02.2026, 13:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860908-28
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


digt werden könnte. Er liebt es, weil es im Lauf eines Lebens »sein«
Haus geworden ist, nicht wegen seiner »Zweckmäßigkeit«. Und er
braucht nicht das »Ziel seines Lebens« zu kennen, viel weniger das
Ziel der Geschichte, um es »sinnvoll«, d. h. »begründeterweise akzep-
tabel« zu finden, in diesem Haus zu wohnen.)

Noch deutlicher tritt die Dringlichkeit einer solchen Fragestel-
lung hervor, wenn man sie nicht auf einzelne Inhalte der Erfahrung
bezieht (z. B. auf den Besitz von Gütern), sondern auf die Möglichkeit
sinnvoller Lebensführung im Ganzen. Hängt der Sinn einer be-
stimmten Lebensform wirklich davon ab, ob ein Gesamtsinn angege-
ben werden kann, zu dessen Erreichung sie als Mittel dienlich ist?
Jemand lebt als Künstler, als Gelehrter, als Familienvater, und findet
in dieser Existenzform eine Erfüllung, die nicht mehr nach Zwecken
fragt. Er liebt diese Form des Lebens und braucht, um dies gerecht-
fertigt zu finden, keine Bilanz der Freuden und Leiden, der Erfolge
und Enttäuschungen zu führen, die diese Lebensform ihm bereitet.
Und schon gar nicht braucht er ein Wissen über den Gesamtzusam-
menhang aller künstlerischen oder wissenschaftlichen Bemühungen
in der Geschichte der Menschheit oder über die gesamte Generatio-
nenfolge aller Väter und Kinder vom Anfang der Welt bis zu deren
Ende, um zu wissen, daß seine Lebensform »sinnvoll«, d. h. begrün-
deterweise akzeptabel ist. Die Frage nach dem »Sinn des Ganzen« ist
für ihn keine unabweisliche Frage, und zwar nicht nur aus psycho-
logischen Gründen, weil er in der Fraglosigkeit seiner Identifikation
mit seiner Lebensform für diese Frage keinen Anlaß sieht, sondern
aus sachlichen Gründen: Selbst wenn ihm jemand das Ziel der Ge-
samtgeschichte angeben könnte, würde er sich weigern, die Akzepta-
bilität seiner Lebensform davon abhängig zu machen, was er durch
diese Weise des Lebens zur Erreichung eines solchen Endzwecks bei-
getragen habe. Sollte er Zweifel an der Sinnhaftigkeit (begründeten
Akzeptabilität) seiner Lebensform haben, so würden sie durch Anga-
be eines »Ziels der Geschichte« nicht behoben, weil gerade dies, als
bloßes Mittel zur Erreichung eines solchen Ziels gelebt zu haben, für
ihn schlechterdings inakzeptabel wäre. Hat er aber andere Gründe,
seine Lebensform akzeptabel zu finden, dann fügt der Hinweis auf
ein »Ziel der Geschichte« diesen Gründen kein neues Argument hin-
zu. Die Frage nach dem »Sinn des Ganzen« ist im Zusammenhang
der Frage nach möglichen Gründen für oder gegen den Sinn (die Ak-
zeptabilität) einer Lebensform keine unabweisliche, sondern eine
falsch gestellte Frage. Und schon jetzt darf hinzugefügt werden: Es

Philosophische Ein�bung in die Theologie I A 41

Die Fragestellung

https://doi.org/10.5771/9783495860908-28 - am 03.02.2026, 13:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860908-28
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


empfiehlt sich für die Theologen nicht, die Glaubensbotschaft als die
Antwort auf die Frage nach dem »Sinn des Ganzen« zu interpretieren
und dem Hörer zugleich zu unterstellen, daß er diese Frage stellen
»müsse«, weil er andernfalls auch des »Sinns seines Lebens« nicht
sicher sein könne. Eine »philosophische Einübung« könnte die Theo-
logie – in diesem Falle die »Demonstratio Christiana« – vor einer
fehlgeleiteten Argumentationsart bewahren.

Nochmals in einer anderen Weise stellt sich das Problem, wenn
man unter »Sinn« die verstehbare Bedeutung eines Einzelphäno-
mens versteht. Gewiß ist dieser Bedeutungs-Sinn kontextabhängig,
und jedes Bedeutungs-Verstehen bewegt sich in Zusammenhängen,
die sich immer neu erweitern lassen; darum kann das Verstehen an
dem Ziel orientiert sein, das Einzelne in den Gesamt-Kontext aller
überhaupt möglichen Bedeutungs-Zusammenhänge hineinzustellen.
Aber wenn auch die fortschreitende Kontext-Erweiterung das Ver-
stehen partikulären Sinns präzisieren und mit weiteren Inhalten fül-
len kann, so verliert doch das Einzelne keineswegs seine Bedeutung,
wenn der Gesamtkontext unbekannt ist. (Die Fragmente der Vor-
sokratiker sind bedeutungsvoll, auch wenn das Ganze derjenigen
Schriften, aus denen sie entnommen sind, unwiederbringlich ver-
loren ist.) Faßt man also die Geschichte als den Gesamtzusammen-
hang aller Bedeutungsgehalte auf, von denen her das jeweils Einzelne
verstanden werden kann, so braucht man diesen Gesamtzusammen-
hang nicht zu kennen, um dem Einzelnen »Sinn«, also Bedeutung,
abzugewinnen. Man kann die Bedeutung eines Gedichts erfassen,
ohne die Gesamtgeschichte der Literatur zu kennen, innerhalb derer
alle einzelnen Dichtungen alle anderen »beleuchten«. Man kann
auch, um auf das soeben erwähnte Beispiel zurückzukommen, die
Bedeutung einer Lebensform begreifen (z. B. die Bedeutung der Le-
bensform eines Künstlers oder eines Gelehrten), ohne zu wissen, ob
es einen Gesamtzusammenhang aller Lebensformen gibt, innerhalb
dessen diese bestimmte Lebensform ihre Stelle findet. Die Regel »oh-
ne Einsicht in den Gesamtsinn keine sichere Erkenntnis des Partiku-
larsinns« gilt von solchem Bedeutungsverstehen offensichtlich nicht.

Damit ist nicht bestritten, daß zum Verständnis einer einzelnen
Lebensform die Kenntnis anderer Lebensformen hilfreich ist. (Man
versteht beispielsweise den Künstler besser, wenn man sieht, wie er
in der Gesellschaft, der er angehört, zu Menschen anderer Lebens-
formen in Konkurrenz und Wechselbeziehung tritt.) Und da die ge-
genseitige Beziehung von Menschen unterschiedlicher Lebensform

42 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Erster Teil: Fragestellung und Methode

https://doi.org/10.5771/9783495860908-28 - am 03.02.2026, 13:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860908-28
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


variabel ist, ist nicht nur eine synchrone, sondern auch eine diachro-
ne Betrachtung für das Verständnis jeder einzelnen von ihnen auf-
schlußreich. (So ist es aufschlußreich für das Verständnis dessen,
was ein Gelehrter ist, zu sehen, wie der Typus des Gelehrten sich im
Laufe einer Geschichte erst herausgebildet hat.) Aber wenn auch das
Verstehen auf solche Weise auf Kontexterweiterung angelegt ist, und
wenn solcher Kontexterweiterung prinzipiell keine Grenzen gesetzt
sind, so bleibt doch zweifelhaft, ob eine Kenntnis der Gesamt-Ge-
schichte der Menschheit von der Steinzeit bis zum möglichen Welt-
Untergang etwas dazu beitragen würde, besser zu verstehen, was es
für ein Gelehrtendasein von heute bedeutet, die Zeit und Kraft eines
Lebens auf die Entzifferung bisher unerforschter Schriften, auf die
physiologische Erklärung der Farbmuster auf Schmetterlingsflügeln
oder auf die Nachzeichnung des Bedeutungswandels eines philoso-
phischen Begriffs zu verwenden. Der Begriff einer Gesamtgeschichte
der Menschheit bleibt für die Erfassung von Sinn, hier verstanden als
Bedeutung einer Lebensform, ein weitgehend funktionsloser Begriff
– es sei denn, dieser Begriff meine nichts anderes als die regulative
Idee, die Kontexte unseres Verstehens über jeden erreichten Kennt-
nisstand hinaus zu erweitern.

Meint man aber mit der Frage nach dem »Sinn des Ganzen« nur
diese regulative Idee, dann bedarf es keiner göttlichen Offenbarung,
um einzusehen, daß es unbegrenzt viele Möglichkeiten gibt, von neu
verstandenen Einzelphänomenen aus auch bisher verstandene andere
Einzelphänomene neu zu begreifen – aber auch um einzusehen, daß
man mit der Bemühung um Sinn-Erfassung nicht warten muß oder
auch nur warten kann, bis ein gesicherter Begriff vom allumfassen-
den hermeneutischen Wechselzusammenhang aller Phänomene zur
Verfügung steht. Da eine regulative Idee kein derartiges Wissen vor-
aussetzt, bedarf sie auch keiner »übernatürlichen Erkenntnisquelle«,
um ein solches Wissen zu erlangen. Ein philosophisches Argument
dafür, daß der Mensch, indem er sich um das Verstehen (Bedeutungs-
Erfassen) von Einzelphänomenen bemüht, immer schon auf einen
»Sinn des Ganzen« verwiesen sei, der ihm nur durch Gottes Offen-
barung mitgeteilt werden könne, ist auf diesem Wege nicht zu ge-
winnen.

g) Andere Möglichkeiten für das Verständnis des »letzten Wortes«:
Der Theologe wird sich also vom Philosophen dadurch überraschen
lassen müssen, daß dieser die Fundierung des »Einzelsinns« in einem

Philosophische Ein�bung in die Theologie I A 43

Die Fragestellung

https://doi.org/10.5771/9783495860908-28 - am 03.02.2026, 13:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860908-28
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


»Sinn des Ganzen« für keineswegs selbstverständlich hält und seine
Aufgabe darin sieht, im Einzelfall zu prüfen, ob und in welchem Sin-
ne der Mensch als ein in die Geschichte verflochtenes Wesen den-
noch auf notwendige und zugleich unbeantwortbare Weise die Frage
nach dem »Sinn des Ganzen« stellen und diese Frage zugleich als
Frage nach dem »Ziel der Universalgeschichte« begreifen müsse. Erst
wenn dies geklärt wäre, könnte geprüft werden, ob der Mensch kraft
seiner Geschichtlichkeit auf eine frei ergehende göttliche Offenba-
rung verwiesen ist, sofern diese ihm jenen »Heilsratschluß Gottes«
kundmacht, durch den die Geschichte als ganze auf ein Ziel aus-
gerichtet wird.

Das kann den Theologen leicht zu der Meinung verleiten, Phi-
losophen, die der Frage nach dem »Sinn des Ganzen«, verstanden als
»Gesamtziel der Geschichte«, mit Vorbehalten gegenüberstehen, sei-
en einem »heroischen Nihilismus« zugeneigt, der den Mangel an Ge-
samtsinn voraussetzt und sich mit der »Errichtung von selbst-
geschaffenen Sinn-Inseln inmitten des Sinnlosen« zufriedengibt.
Alles Zweckmäßige im Handeln, alles Bejahenswerte im Leben, alles
Bedeutungsvolle im Erkennen gehe, so verstanden, auf eine Eigenlei-
stung des Menschen zurück, der sich für seine Verzweiflung an der
Sinnlosigkeit des Ganzen durch den Stolz auf seine Sinnstiftung im
Partikulären schadlos hält. Philosophisch wird darauf zu antworten
sein, daß die Rückfrage nach den Bedingungen, unter denen es sinn-
voll ist, nach Sinn zu fragen, etwas anderes ist als die Behauptung,
dem Ganzen der Geschichte fehle es an Sinn. Eine solche Antwort
würde die Möglichkeit der Frage nach dem Sinn des Ganzen gerade
voraussetzen – eine Frage, deren Möglichkeit und Bedeutung ja erst
zu sichern wäre.

Doch scheint das Mißbehagen der traditionellen Theologie an
einem möglichen Verzicht auf die Frage nach dem Sinn des Ganzen
einen anderen Grund zu haben. Wenn es zum christlichen Glauben
gehört, gewiß zu sein, daß in Christus das »letzte Wort« Gottes über
seinen universalen Heilswillen gesprochen ist, dann scheint im Be-
griff der »Universalität« der Blick auf das Ganze der menschlichen
Geschichte eingeschlossen zu sein, und im Begriff des »Letzten«
scheint der Gedanke eines Zieles impliziert zu sein, auf das diese Ge-
samtgeschichte der Menschheit zuläuft. Die Frage ist dann freilich,
ob der Gedanke an ein »letztes Wort über den universalen Heilswil-
len Gottes« notwendig an die Voraussetzung geknüpft ist, daß jeder
partikulare Sinn in der Geschichte der Menschheit als ein Stück des

44 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Erster Teil: Fragestellung und Methode

https://doi.org/10.5771/9783495860908-28 - am 03.02.2026, 13:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860908-28
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Weges verstanden werden muß, der in dem verheißenen End-Heil an
sein Ziel gelangt. Wird, so muß weiter gefragt werden, auf solche
Weise nicht doch das Partikulare, als Weg-Strecke verstanden, zum
Universalen in ein Verhältnis gesetzt, das nach dem Modell des Ver-
hältnisses von Mitteln zu Zwecken und von Teilzwecken zu einem
Endzweck gedacht ist? Und kann die Theologie, wenn sie ihren Be-
griff des »letzten Wortes« auslegen will, die philosophische Einrede
einfach beiseitelassen, daß »Zweckmäßigkeit« nicht die einzige und
nicht einmal die wichtigste Weise von »Sinn« bedeutet? Und umge-
kehrt: Kann die Philosophie, wenn sie dem Gedanken einer univer-
salgeschichtlichen Teleologie mit Vorbehalten gegenübersteht, nicht
andere Denkmöglichkeiten entwickeln, um einem inmitten der Ge-
schichte ergehenden Wort universale und zugleich unüberbietbare
Bedeutung zuzusprechen? Davon wird an späterer Stelle, im Rahmen
einer »Philosophischen Einübung in die Christologie« noch zu han-
deln sein.

Ein Vergleich mag deutlich machen, daß es nicht von vorne her-
ein aussichtslos ist, nach solchen abweichenden Modellen zu suchen
– und zwar nicht nur der Theologie zuliebe, sondern weil hier eine
Frage aufgeworfen ist, die die Philosophie als ihre eigene Frage er-
kennen kann. Wenn Brautleute sich vor dem Traualtar das Ja-Wort
geben, dann ist dies ein unüberbietbares und in diesem Sinne »letz-
tes« Wort, das für ihre gesamte Lebensgeschichte, also für sie »uni-
versal«, bedeutsam ist. Alles, was ihnen künftig widerfahren mag »in
Glück und Leid, in gesunden und kranken Tagen« (wie eine alte Trau-
Formel das ausdrückte), gewinnt nun seine Bedeutung im Lichte die-
ses unüberbietbaren Wortes, »bis daß der Tod sie scheidet«. Um dies
zu verstehen, ist es für die Brautleute nicht nötig, diesem Ja-Wort
eine Auskunft über Verlaufsgestalt und Ziel ihres ehelichen Lebens
zu entnehmen. Auch bildet die Liebe, die sie einander zusagen, nicht
das Ziel, zu dem alle Widerfahrnisse ihres vergangenen und künfti-
gen Lebens sich wie Annäherungen verhalten, sondern den Inhalt,
dessen Konkretionsgestalten sie in allem, was sie aneinander und
miteinander tun und leiden werden, wiedererkennen sollen. Sie
brauchen keinen Begriff vom Ganzen dieses ihres Lebens zu haben,
um zu wissen, daß ihre Liebe allem Partikulären ihres Leben den
Sinn verleihen, d. h. die für ihr eheliches Leben charakteristische Be-
deutung und den Grund verantwortlicher Akzeptanz sichern wird. Es
ist eine philosophische Frage, auf welchen Bedingungen es beruht,
daß es im menschlichen Leben derartige Worte gibt, die in ihrer Art

Philosophische Ein�bung in die Theologie I A 45

Die Fragestellung

https://doi.org/10.5771/9783495860908-28 - am 03.02.2026, 13:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860908-28
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


unüberbietbar sind und zugleich allem, was geschieht, seinen spezi-
fischen Sinn verleihen, ohne jedoch ein Wissen vom Ganzen eines
Lebenslaufs zu vermitteln. Und es ist eine theologische Frage, ob phi-
losophische Deutungsmodelle, die auf diese Weise entwickelt werden
können, dazu geeignet sind, auch die theologische Rede vom »letzten
und universal bedeutsamen Heilswort Gottes« auf neue Weise aus-
zulegen.

Die Theologie erwartet aus der Notwendigkeit ihrer Sache her-
aus von der Philosophie, daß sie die Frage klärt: Unter welchen Be-
dingungen ist es möglich, inmitten der Zeit – sei es inmitten der
individuellen Lebensgeschichte oder inmitten der Menschheitsge-
schichte – ein Wort zu sprechen und vor allem zu hören, das unüber-
bietbar und zugleich universal bedeutsam ist? Aber es könnte ein
Vorurteil sein, wenn Theologen meinen, diese Frage könnte nur da-
durch beantwortet werden, daß die Philosophie die Unausweichlich-
keit und zugleich die Unbeantwortbarkeit der Frage nach dem »Ziel
der Universalgeschichte« nachweist. Wiederum also ist zu sagen, was
schon im Zusammenhang der Frage nach der Möglichkeit von Got-
tesbeweisen gesagt worden ist: Vermutlich gehört ein hohes Maß an
»philosophischer Einübung« dazu, um zu beurteilen, ob eine be-
stimmte philosophische Position, z. B. die Skepsis gegenüber der Fra-
ge nach dem »Sinn des Ganzen«, die aus der Sache heraus notwendi-
gen Erwartungen der Theologen oder nur ihre Vorurteile enttäuscht.
Wenn es nach Meinung eines Philosophen bessere Wege gibt, die
Frage nach der Möglichkeit eines unüberbietbaren und zugleich uni-
versal bedeutsamen Wortes zu beantworten, wird die Theologie, ge-
rade um ihrer eigenen Erwartungen willen, wohlberaten sein, ihm
nicht ins Wort zu fallen. Auch in diesem Zusammenhang zeigt sich:
Es kann sehr wohl ein Dienst an der Tradition sein – d. h. an jenem
Diskurs, der die Generationen übergreift, – wenn überlieferte Fragen
präziser gestellt und dann neue Wege zu ihrer Beantwortung gesucht
werden.

c) Drittes Beispiel: Die Erwartung des Nachweises, daß der
Mensch in der Erfahrung seiner Schuldverstrickung die
Notwendigkeit des göttlichen Vergebungswortes miterfährt

Die zweite Erwartung, die die Theologie um der Christologie willen
an die Philosophie richtet, besteht darin, daß die Philosophie den
Nachweis führe, der Mensch sei in Schuld-Zusammenhänge ver-

46 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Erster Teil: Fragestellung und Methode

https://doi.org/10.5771/9783495860908-28 - am 03.02.2026, 13:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860908-28
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


strickt, aus denen er sich nicht selbst befreien kann. Denn nur unter
dieser Voraussetzung kann ihm die Unentbehrlichkeit des göttlichen
Vergebungswortes deutlich gemacht werden.

Doch ist auch in diesem Zusammenhang vorweg festzustellen:
Was die Theologen hier von der Philosophie erwarten, ist ihnen auch
ohne philosophische Hilfe gewiß. Sie wissen, daß »wir allzumal Sün-
der sind«6, und daß darum die Frohe Botschaft darin besteht, »das
Heil kundzumachen in der Vergebung der Sünden«7. Wiederum also
ist zu fragen: Wollen die Theologen von der Philosophie mehr und
Anderes hören, als was sie selber schon wissen? Ja in diesem Falle
kann in theologischer Hinsicht kritisch eingewandt werden: Ist es
überhaupt möglich, von der Philosophie ein Wissen zu erwarten,
das der Mensch nur unter dem göttlichen Wort gewinnen kann: das
Wissen, daß er ein Sünder ist und das Heil nicht von seinen eigenen
Werken, sondern nur von Gottes Gnade erhoffen kann? Wird, theo-
logisch gesprochen, dem Menschen der Zustand seiner selbst und der
Welt nicht erst dadurch offenkundig, daß er im Blick auf das Kreuz
Jesu bemerkt, »um welchen Preis er erkauft« werden mußte8? Ge-
hört nicht zu dem, was christlich »sündhafte Existenz« genannt wird,
gerade das mangelnde Schuldbewußtsein, psychologisch gesprochen:
die Schuld-Verdrängung, umgangssprachlich gesagt: das »unheilbar
gute Gewissen«? Und ist nicht die Fähigkeit, sich der eigenen Sünd-
haftigkeit bewußt zu werden, schon eine Gabe der »gratia praeve-
niens«, durch die Gott den Menschen zum Hören des Vergebungs-
wortes fähig macht?

Dieses von manchen (vor allem evangelischen) Theologen geäu-
ßerte Bedenken scheint seine empirische Bestätigung zu finden,
wenn man einerseits außereuropäische Kulturen, andererseits die ge-
genwärtige, säkularisierte Kultur Europas nach ihrem Verhältnis zu
Schulderfahrung und Schuldbewußtsein befragt. Es ist üblich gewor-
den, den Versuchen christlicher Missionare, in außereuropäischen
Ländern die göttliche Vergebungsgnade zu predigen, folgenden Ein-
wand entgegenzuhalten: Hier – vor allem in jenen Ländern, die eine
Phase europäischer Kolonialherrschaft hinter sich haben – »bestehe
kein Bedarf an Erlösung, wohl aber an Befreiung«. Und in Europa ist
der Begriff »Schuld« heute weit weniger eine Kategorie moralischer

Philosophische Ein�bung in die Theologie I A 47

Die Fragestellung

6 Röm 3,23.
7 Luk 1,77.
8 1 Kor 6,20; 7,23; Apoc 5,9 f.

https://doi.org/10.5771/9783495860908-28 - am 03.02.2026, 13:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860908-28
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Selbstprüfung als vielmehr eine Kategorie der Anklage gegen die je-
weils Anderen: seien es »die Mächtigen« in Politik und Wirtschaft,
seien es die eigenen Vorfahren in Staat und Kirche, denen man die
vielfältigsten Verfehlungen anlastet, um für die jeweils eigene Grup-
pe oder Generation den Anspruch zu erheben, sie sei mit ihrem
Kampf gegen »die Strukturen« der Macht und gegen die Beharrungs-
kräfte der Tradition im Recht. Der Begriff der »Sünde« (vor allem in
der jungen Wortprägung »strukturelle Sünde«) ist zu einem Leit-
begriff anklagender Selbstrechtfertigung geworden – so als hätte es
niemals die paulinische Aufforderung gegeben, den Versuch, andere
anzuklagen, um »eine eigene Gerechtigkeit aufzurichten«, als die
wirksamste Quelle der Gnaden-Verweigerung und damit der »Ent-
leerung der Kreuzesbotschaft« zu durchschauen9.

Weder innerhalb noch außerhalb Europas kann heute ein Be-
wußtsein von Schuldverstrickung und Erlösungsbedürftigkeit vor-
ausgesetzt werden. Und Philosophien wie die kantische, die dieses
Bewußtsein so explizieren, daß die christliche Botschaft von der
Rechtfertigung des Sünders als Antwort auf eine unabweisliche Fra-
ge der Vernunft erscheint, scheinen aus heutiger Rückschau nichts
anderes zu beweisen, als das hohe Maß des Einflusses, den die christ-
liche Botschaft in früheren Zeiten auf das allgemeine Bewußtsein der
Gesellschaft und auf das philosophische Denken ausgeübt hat10.

So muß, wie es scheint, die Frage neu gestellt werden, was die
Theologie und speziell die Demonstratio Christiana von einer Phi-
losophie erwarten kann und muß, sofern diese nicht ihrerseits Aus-
druck eines christlich geprägten Bewußtseins ist. Oder ist auch diese
Frage nach einem »nicht christlich geprägten Denken von Philo-
sophen« überprüfungsbedürftig? Sollte es nämlich nicht nur, was
niemand bestreitet, eine Geschichte der Philosophie geben, sondern
auch eine Geschichte der reinen Vernunft (nach der Kant gefragt
hat), die dann erst sekundär in veränderten Fragestellungen, Metho-
den und Ergebnissen der Philosophie ihren Ausdruck findet, dann
wäre auch das Verhältnis der christlichen Botschaft zu dieser Ge-
schichte der reinen Vernunft neu zu bestimmen. Es wäre beispiels-
weise zu prüfen, ob zum Verstehen dieser Botschaft eine bestimmte

48 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Erster Teil: Fragestellung und Methode

9 Vgl. Röm 10,3.
10 Vgl. R. Schaeffler, Kant als Philosoph der Hoffnung, in: Theologie und Philosophie
56 [1981] 244–255, und: ders., Die Dialektik des praktischen Vernunftgebrauchs und die
Ansätze zu einer philosophischen Pneumatologie bei Kant, in: F. Ricken und F. Marty
[Hrsg.] Kant über Religion, Stuttgart 1992, 124–142.

https://doi.org/10.5771/9783495860908-28 - am 03.02.2026, 13:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860908-28
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Entwicklungsgestalt dieser Vernunft vorausgesetzt sei, aber auch ob
die Glaubensbotschaft ihrerseits zur Entstehung einer solchen Ver-
nunftgestalt beigetragen habe – beispielsweise zur Entstehung einer
bestimmten Art der sittlichen Subjektivität, welche ihrerseits die
Voraussetzung dafür bildet, die Erfahrung von Schuldverstrickung
und Erlösungsbedürftigkeit zu machen.

Diese Denkmöglichkeit kann hier zunächst nur sehr umrißhaft
angedeutet werden. Nach Kants Auffassung muß die Vernunft sich
an den regulativen Ideen orientieren, wenn dem Verstand der Aufbau
eines geordneten Erfahrungskontextes möglich sein soll: an der Idee
des Ich, näherhin des Aktes »Ich denke« mit seiner widerspruchsfrei-
en Identität, und an der Idee der Welt und ihrer allumfassenden,
wohlgeordneten Ganzheit. Doch sind diese Ideen weniger eindeutig
und unveränderlich als Kant noch meinte. Das universal vertretbare
Forschersubjekt der neuzeitlichen Wissenschaft mitsamt der ihm
entsprechenden Weise der Objektivität seiner Forschungsgegenstän-
de ist das Produkt einer Geschichte, die heute in eine kritische Phase
getreten zu sein scheint. Und Vergleichbares gilt für jenes sittliche
Subjekt, das Kant vor Augen hatte. Dieses ist zwar hinsichtlich seiner
Entscheidungen und deshalb auch seiner Verantwortung unvertret-
bar, hinsichtlich seiner Urteile über das Gute und Böse aber ebenso
universal vertretbar und kennt deshalb beispielsweise keine individu-
elle und dennoch unbedingt verpflichtende Berufung. Ihm gilt nur
das als objektiv verpflichtend, was von allen Vernunftsubjekten und
in deren Namen gefordert werden kann und muß. Dieser spezi-
fischen Weise der Subjektivität, die Kant auf exemplarische Weise
beschrieben hat, entspricht nicht nur eine ebenso spezifische Weise
der objektiven Geltung, sondern auch eine ebenso spezifische Weise
der Erfahrung, sei es der wissenschaftlichen Empirie, sei es der Erfah-
rung sittlicher Pflicht – z. B. der Pflicht, zur Umgestaltung der beste-
henden Welt und zur Herbeiführung einer »moralischen Weltord-
nung« beizutragen. Eine Pflichterfahrung dieser Art ist nicht in
allen Kulturen, ja nicht einmal in allen Epochen der europäischen
Kultur möglich – beispielsweise überall dort nicht, wo die vorfindli-
che Welt als göttlich oder wenigstens als gottgewollt gedacht und
deshalb alle Sittlichkeit als Einklang des subjektiven Wollens mit
der objektiven Ordnung dieser Welt verstanden wird.

Es wäre zu prüfen, ob und inwieweit der Monotheismus dazu
beigetragen habe, die regulative Idee der Identität des Subjekts mög-
lich zu machen, die alle Lebensalter und Funktionen des Individuums

Philosophische Ein�bung in die Theologie I A 49

Die Fragestellung

https://doi.org/10.5771/9783495860908-28 - am 03.02.2026, 13:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860908-28
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


übergreift und gleichzeitig das Individuum in seinem theoretischen
und praktischen Urteil zum Platzhalter aller Vernunftsubjekte
macht. Und es wäre zu untersuchen, ob die religiöse Vorstellung
von dem Gegensatz zwischen »dieser« und der »kommenden Welt«
zu den Bedingungen gehört, unter denen die regulative Idee vom
»Dienst an einer neuen moralischen Weltordnung« entstehen konn-
te. Jedenfalls kann nur dieses Verständnis des sittlichen Subjekts und
seiner Pflicht das Problem entstehen lassen, wie einerseits ein radika-
ler Gesinnungswandel (eine »moralische Wiedergeburt« ohne Ver-
lust der Identität) möglich sei, und wie andererseits unter den Bedin-
gungen »dieser« Welt ein wirksamer Dienst an der »kommenden
Welt« geleistet werden könne. Und nur wenn die sittliche Erfahrung
von diesen Fragen geleitet wird, entsteht das Problem, wie ein Sub-
jekt, das sich auch in moralischer Hinsicht als Teil »dieser Welt« er-
fährt, zugleich zur Überwindung dieser Welt beitragen könne. Und
nur dieses Problem läßt das Postulat eines »Urteilsspruchs aus Gna-
de« entstehen, der den »bösen Baum« dazu befähigt, »gute Früchte«
zu bringen. Der interkulturelle Vergleich, aber auch der Vergleich
unterschiedlicher Epochen der europäischen Geschichte zeigt, daß
diese Voraussetzungen keineswegs immer und überall gegeben sind.

Der Theologe wird sich also vom Philosophen dadurch über-
raschen lassen müssen, daß dieser die regulative Idee von der Einheit
des Subjekts, vor allem des sittlichen, die Erfahrung von Krisen die-
ser Identität und das daraus resultierende Bewußtsein von Schuldver-
strickung und Erlösungsbedürftigkeit für etwas keineswegs Selbst-
verständliches hält, sondern nach den Bedingungen fragt, die jene
Idee und diese Weisen der Erfahrung möglich machen. Und erst
wenn diese Bedingungen geklärt sind, kann gefragt werden, ob frem-
de Kulturen oder auch Entwicklungsphasen der eigenen europäi-
schen Kultur als defizitär beurteilt werden können, denen das Pro-
blem der Erlösungsbedürftigkeit fremd geblieben ist und die
deswegen für die Botschaft von der Rechtfertigung des Sünders kein
Verständnis mitbringen. Denn nur dann ist es berechtigt, die Anhän-
ger dieser Kulturen oder Epochen dazu zu veranlassen, jene Fragen
erst verstehen zu lernen, auf die die christliche Glaubensbotschaft die
Antwort gibt. Andernfalls würde sich ergeben, daß diese Botschaft,
wenigstens in ihrer durch Paulus geprägten Gestalt, nur unter kultur-
spezifischen oder gar epochenspezifischen Voraussetzungen mit
Aussicht auf Verständnis gepredigt werden kann.

Das kann den Theologen leicht zu der Meinung verleiten, der

50 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Erster Teil: Fragestellung und Methode

https://doi.org/10.5771/9783495860908-28 - am 03.02.2026, 13:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860908-28
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Philosoph relativiere das Bewußtsein der sittlichen Pflicht, sofern
diese stets ein Moment des Widerstands gegen die Welt, wie sie ist,
und ein Moment der Kritik am Subjekt, wie es ist, einschließt. Damit
aber entzöge die Philosophie auch der christlichen Botschaft von Got-
tes Vergebungsgnade ihren universalen Geltungsanspruch. Der Phi-
losoph wird darauf antworten: Die Rückfrage nach den Möglichkeits-
bedingungen einer besonderen Weise der sittlichen Erfahrung ist
etwas anderes als die Behauptung, einer Kultur oder einer Epoche
»fehle nichts«, wenn diese Erfahrung ihr fremd bleibt. Es könnte ja
sein (und es ist nicht unwahrscheinlich), daß eine entsprechende phi-
losophische Untersuchung zu dem Ergebnis führt, die hier beschrie-
bene Form sittlicher Subjektivität und die ihr entsprechende Weise
der Erfahrung sittlicher Pflicht sei aus gewissen Krisen der früh-eu-
ropäischen Kultur hervorgegangen, aber Krisen dieser Art seien auch
für andere Kulturen auf die Dauer unausweichlich11. Dann wäre die
Möglichkeit dieser Erfahrung zwar abhängig von einer historisch
konkreten Gestalt der menschlichen Vernunft; ihr Inhalt aber wäre
gleichwohl von universaler Gültigkeit. Aber vermutlich ist auch in
diesem Falle ein hohes Maß an philosophischer Einübung notwendig,
wenn Theologen beurteilen sollen, ob eine bestimmte philosophische
Position (z. B. der Zweifel daran, daß alle Menschen aller Zeiten zur
Erfahrung von Schuldverstrickung und Erlösungsbedürftigkeit fähig
sind) ihre von der Sache her notwendigen Erwartungen enttäuscht
oder nur ihre Vorurteile.

Wiederum scheint es an dieser Stelle angezeigt, einem mög-
lichen Mißverständnis entgegenzuwirken. Es geht hier nicht darum,
zwei Sätze der traditionellen Anthropologie zu bestreiten, die erst an
späterer Stelle überprüft werden sollen. Sie lauten: 1. Das sittliche
Subjekt macht auf objektiv gültige Weise die Erfahrung, nicht nur
in physischer, sondern auch in moralischer Hinsicht Teil »dieser
Welt« zu sein, und ist doch aus moralischen Gründen verpflichtet,
zur Überwindung dieser Welt beizutragen. 2. Diese Erfahrung aber
spiegelt nicht nur den Zustand gewisser Individuen und Gruppen,
sondern zeigt an, wie es mit der Welt und der Menschheit als ganzer
bestellt ist. Aber wenn diese Sätze auch an dieser Stelle nicht bestrit-
ten werden sollen, so soll doch ihre vermeintliche Selbstverständlich-
keit infragegestellt werden. Und es kommt darauf an, die Frage, ob

Philosophische Ein�bung in die Theologie I A 51

Die Fragestellung

11 Vgl. R. Schaeffler, Ent-Europäisierung des Christentums? in: Theologie und Glaube
1996.

https://doi.org/10.5771/9783495860908-28 - am 03.02.2026, 13:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860908-28
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Erfahrungen dieser Art objektive Geltung besitzen und ob sie den
allgemeinen Zustand der Welt und der Menschheit offenbar machen,
in die Zuständigkeit der Philosophie zu verweisen und gleichzeitig zu
klären, worin die berechtigte »Erwartung« bestehe, die die Theologie
an die Philosophie zu richten hat.

Auf die zuletzt gestellte Frage kann vorläufig geantwortet wer-
den: Von der Philosophie kann erwartet werden, daß sie die Frage
klärt: Kann eine Erfahrung, die nicht jederzeit und von jedermann
gemacht werden kann, weil sie eine historisch bestimmte Gestalt
der Vernunft voraussetzt, ebendeswegen stets nur für diejenigen
Geltung beanspruchen, die sie gemacht haben? Oder kann die histo-
risch bedingte Vernunftgestalt, die diese Erfahrung möglich macht,
mit der Allgemeingültigkeit der Erfahrungs-Inhalte zusammen-
bestehen? Und von der Philosophie kann erwartet werden, daß sie
auch die zweite Frage beantwortet, die sich daran anschließt: Unter
welchen Bedingungen können Menschen, deren Bewußtsein durch
eine bestimmte Tradition geprägt ist und die daher zu bestimmten
Weisen der Erfahrung fähig, zu anderen unfähig sind, aus den Zeug-
nissen solcher Erfahrungen lernen, die ihnen selber fremd bleiben,
weil sie von Menschen gemacht worden sind, deren Bewußtsein
durch eine andere Tradition geprägt war? Davon wird an späterer
Stelle, im Rahmen einer »Philosophischen Einübung in die Ekklesio-
logie«, zu handeln sein.

Wenn es nun nach Meinung eines Philosophen andere, bessere
Wege gibt, diese beiden Fragen zu beantworten, als den versuchten
Nachweis, daß gewisse Erfahrungen allen Menschen aller Zeiten zu-
gänglich sind, dann wird die Theologie, gerade um ihrer eigenen Er-
wartungen willen, wohlberaten sein, ihm nicht ins Wort zu fallen.
Denn auch in diesem Kontext kann es ein Dienst an der Tradition
sein, darauf zu achten, ob traditionelle Fragen nicht präziser als bis-
her gestellt und dann auf überraschend neue Weise beantwortet wer-
den können.

d) Viertes Beispiel: Die Erwartung des Nachweises,
daß der Mensch als geschichtliches Wesen auf Überlieferung
angewiesen und deshalb den Institutionen,
die diese Überlieferung sichern, zu Gehorsam verpflichtet ist

Noch einmal Vergleichbares kann von der »Demonstratio Catholica«
gesagt werden. Sie impliziert, wie an früherer Stelle gesagt worden

52 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Erster Teil: Fragestellung und Methode

https://doi.org/10.5771/9783495860908-28 - am 03.02.2026, 13:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860908-28
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ist (s. o. S. 32), die Erwartung, die Philosophie könne den Nachweis
führen, daß der Mensch, weil er ein geschichtliches Wesen ist, not-
wendigerweise in Traditionen lebe und darum nicht nur auf den
Dienst von Institutionen angewiesen, sondern auch zum Dienst an
Institutionen verpflichtet sei. Gilt dies allgemein, dann auch für die
Glaubensüberlieferung und für die zu deren Fortbestand notwendi-
gen Institutionen.

Abweichend von den bisher beschriebenen Erwartungen wird
man in diesem Falle sagen müssen: Was die Theologen in diesem Zu-
sammenhang von den Philosophen zu hören hoffen, ist ihnen nicht
ohne philosophische Hilfe gewiß: daß nämlich die Angewiesenheit
des Individuums auf Traditionen und Institutionen sich nicht aus
der Besonderheit der christlichen Glaubensbotschaft ergibt, sondern
aus der Eigenart des Menschen als eines geschichtlichen Wesens.
Denn nach vier Jahrhunderten der Kritik an Traditionen und Institu-
tionen, die seit Descartes und der frühen Aufklärung als Quellen der
Vorurteile gelten, ist es geradezu zur allgemeinen Meinung gewor-
den, daß der christliche Glaube den neuzeitlichen Befreiungsbewe-
gungen besonders wirksam im Wege stehe, weil er die Treue zu einer
jahrhundertealten Überlieferung zur Bedingung des religiösen Heils
erklärt. Dadurch hindere er das Individuum daran, zunächst der reli-
giösen, dann aber auch der politischen und allgemein kulturellen
Überlieferung in der Freiheit des eigenen Urteils gegenüberzutreten.
In dieser Diskussionslage hängt für die Akzeptabilität der christli-
chen Botschaft viel davon ab, ob die Hochschätzung von Traditionen
und Institutionen ausschließlich theologisch, aus der Eigenart der
christlichen Botschaft, begründet werden kann, oder ob auf philoso-
phischem Wege nachgewiesen werden kann, daß es dafür allgemein
anthropologische Gründe gibt.

Dieser Nachweis scheint leicht zu führen. Der christliche Glaube
erscheint, philosophisch gesehen, als ein lehrreiches Beispiel dafür,
daß nicht nur Inhalte des Anschauens, Denkens und Wollens Gegen-
stand einer Überlieferung sein können, sondern auch deren Form.
Denn nicht nur der Inhalt des christlichen Glaubens, sondern auch
seine Vollzugsgestalt ist durch Überlieferung geprägt. Nicht in allen
Religionen und Kulturen gibt es Akte, die ihrer Struktur nach dem-
jenigen Akt vergleichbar sind, der im christlichen Kontext »Ich glau-
be« heißt. Die Befähigung zu diesem Akt wird daher durch Eintritt in
eine Überlieferung erworben. Das Individuum wird zum Akt des
Glaubens erst dadurch fähig, daß ihm nicht nur Glaubens-Inhalte

Philosophische Ein�bung in die Theologie I A 53

Die Fragestellung

https://doi.org/10.5771/9783495860908-28 - am 03.02.2026, 13:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860908-28
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


vermittelt, sondern daß zugleich die Form seines Denkens auf spezi-
fische Weise geprägt wird. Das aber geschieht durch Eintritt in eine
Überlieferungsgemeinschaft. Darum ist der Glaubensakt, philoso-
phisch gesehen, ein ausgezeichnetes Beispiel für die historische Prä-
gung des Subjekts, die sich in spezifischen Weisen des Anschauens,
des Denkens und der Argumentation ausdrückt. Aber der Philosoph
wird dieser Feststellung eine zweite hinzufügen: Das gilt auch für
andere Überlieferungsgemeinschaften und ihre Glieder, am deutlich-
sten für die Sprachgemeinschaft. Denn in der Sprachgemeinschaft
werden nicht nur gewisse Inhalte weitergegeben, über die gespro-
chen wird, sondern vor allem die Form, wie gesprochen wird, also
etwa die Weise der Wort- und Satzbildung, wie sie in der Grammatik
einer Sprache beschrieben wird. Diese aber prägt das Denken und
Anschauen der Mitglieder dieser Sprachgemeinschaft im Sinne einer
historisch spezifischen »formatio mentis«.

Von hier aus wird begreiflich, daß derartige Gemeinschaften auf
Überlieferung angewiesen sind. So werden jeweils kommende Gene-
rationen nur dadurch zum Vollzug des Glaubensakts fähig, daß sie in
einer Überlieferungsgemeinschaft die diesem Akt entsprechende
»forma mentis« erwerben. (Romanische Sprachen drücken das, was
wir im Deutschen »Bildung« nennen, zutreffend mit Vokabeln aus,
die vom lateinischen »formatio« gebildet sind.) Und selbst die jeweils
gegenwärtig lebende Generation verliert, wie an vielen Beispielen
empirisch untersucht werden kann, ihre Fähigkeit zum Vollzug des
Glaubensakts in dem Maße, in welchem sie aufhört, sich als Glied im
Überlieferungszusammenhang zu verstehen und zu verhalten. Und
wiederum wird der Philosoph dieser Feststellung die zweite hinzufü-
gen: Dies ist kein Spezificum der Glaubensgemeinschaft, sondern
eine gemeinsame Eigenschaft auch anderer Überlieferungsgemein-
schaften, vor allem der Sprachgemeinschaft: Nur durch aktive Teil-
habe an der sprachlichen Überlieferung, etwa im Umgang mit klassi-
schen (d.h. vorbildhaft gewordenen) Texten, erwirbt das Individuum
die eigene, aktive Sprachkompetenz. Überlieferungsverlust hat eine
Verarmung der Sprache und damit eine Minderung der Fähigkeit zu
jener Form differenzierten Anschauens und Denkens zur Folge, die
an diese jeweils konkrete Sprache gebunden ist.

Nun kann man eine Pflicht der Gerechtigkeit darin sehen, Emp-
fangenes nicht für sich zu behalten, es gleichsam zu »unterschlagen«,
sondern weiterzugeben. Insofern ist die Erhaltung und Weitergabe,
freilich auch die aktive Weiterentwicklung des empfangenen Über-

54 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Erster Teil: Fragestellung und Methode

https://doi.org/10.5771/9783495860908-28 - am 03.02.2026, 13:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860908-28
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


lieferungsgutes eine moralische Pflicht. Diese ist nur erfüllbar, wenn
nicht nur das Überlieferungsgut, sondern auch die Gruppe, innerhalb
derer es weitergegeben wird, fortbesteht. Dazu aber sind Institutio-
nen nötig. Ja man kann eine Institution geradezu als ein Ensemble
von geregelten Formen des intersubjektiven Verhaltens definieren,
die Funktionsnachfolge möglich machen. Insofern wird auch der
Dienst an Institutionen zur sittlichen Aufgabe. Und darin kann unter
gewissen, noch genauer zu bestimmenden Umständen die Pflicht
eingeschlossen sein, denen Gehorsam zu leisten, deren besondere
Aufgabe darin besteht, den Fortbestand der Überlieferungsgemein-
schaft und die Weitergabe des Überlieferungsgutes zu sichern, also
beispielsweise staatlichen Gesetzen zu gehorchen, die im Dienst an
der kulturellen Überlieferung die allgemeine Schulpflicht festsetzen
und verpflichtende Lerninhalte definieren. Und wiederum wird hin-
zugefügt werden können: Gilt dies allgemein für jede Überliefe-
rungsgemeinschaft, dann auch speziell für die religiöse. In jedem
Falle aber wird aus der Eigenart des Überlieferungsgutes, das weiter-
gegeben werden soll, die »Forma Mentis« abzuleiten sein, die die In-
dividuen entwickelt haben müssen, wenn sie zur Rezeption und Wei-
tergabe der Überlieferung fähig werden sollen. Daraus wiederum
wird sich ergeben, von welcher Art die Institutionen sein müssen,
die zur Sicherung dieser Weitergabe notwendig sind. Und so kann
es Aufgabe der Theologen sein, aus der Eigenart der christlichen
Glaubensüberlieferung Folgerungen für die institutionelle Struktur
der Kirche zu ziehen.

Aus diesen Feststellungen ergibt sich freilich eine weiterführen-
de Frage: Wird ein Philosoph, der auf solchem Wege zu einer Hoch-
schätzung von Traditionen und Institutionen gelangt, durch die Kraft
seiner eigenen Argumente genötigt, eine aufklärungs- und emanzi-
pationsfeindliche Position einzunehmen? (Bei Arnold Gehlen und
seiner Institutionenlehre scheint dies der Fall zu sein.) Oder läßt sich,
so könnte die Gegenfrage lauten, eine anthropologisch begründete
Hochschätzung von Traditionen und Institutionen mit dem auf-
geklärten Leitgedanken von der Selbstgesetzgebung der Vernunft
vereinbaren? Und von welcher Art müßte dann das Verständnis von
Traditionen und Institutionen sein?

Eine verbreitete, freilich überbietungsbedürftige Antwort auf
diese Frage lautet: Traditionen und Institutionen haben innerhalb
des Aufklärungs- und Emanzipationsprozesses teils die Aufgabe der
Propädeutik, teils die der Rückfall-Prophylaxe. Diese Antwort beruht

Philosophische Ein�bung in die Theologie I A 55

Die Fragestellung

https://doi.org/10.5771/9783495860908-28 - am 03.02.2026, 13:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860908-28
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


auf folgenden Beobachtungen: Die Aufklärung selbst hat sich, trotz
ihrer grundsätzlich traditionskritischen Absicht, ihrerseits als tradi-
tionsbegründend, aber auch als traditionsbedürftig erwiesen. Sie
kommt, nur scheinbar paradox, mit dem Christentum darin überein,
daß sie als ein Ruf zur Veränderung des Denkens auftritt und eben-
deshalb zu einer Bildungsbewegung werden mußte, um im Hörer
jene »Umgestaltung zur Neuheit des Denkens«12 hervorzurufen, die
nötig ist, wenn dieser die neue Botschaft als überzeugungskräftig be-
urteilen soll. Nicht zufällig sind griechische Sophisten und christliche
Missionare zu Begründern des Bildungswesens und der pädagogi-
schen Reflexion in Europa geworden. Darüber hinaus mußten die
Vertreter der neuzeitlichen Aufklärung lernen, was den christlichen
Glaubensboten seit langem bekannt war: daß die Umgestaltung zur
Neuheit des Denkens nicht mit einem Schlage erreicht wird, sondern
ihrerseits der beständigen Erneuerung bedarf, wenn nicht der »alte
Adam« erneut Macht über die Menschen gewinnen, d. h. wenn der
Mensch nicht in jene Mentalitätsform zurückfallen soll, die sich der
neuen, befreienden Botschaft verweigert. Darum ist die Bildungsauf-
gabe der Aufklärung wie die der christlichen Mission nie zu Ende
getan und bedarf, um langfristig wirksam zu werden, der Institutio-
nalisierung und Traditionsbildung.

Für die Frage nach dem Verhältnis zwischen Vernunft-Auto-
nomie und Tradition sind daraus erste, wenn auch überbietungs-
bedürftige Folgerungen zu ziehen. Weder die aufgeklärte noch die
christliche Gestalt der Subjektivität ergibt sich »naturwüchsig« von
selbst, auch wenn aufgeklärte Philosophen bzw. christliche Glaubens-
boten diese »forma mentis« als »naturgemäß« bzw. »schöpfungs-
gemäß« beurteilen. Vielmehr ergibt sich diese Bewußtseinsgestalt je-
weils erst aus einer »Umgestaltung des Denkens«, die nur geschehen
kann, wenn sie ausdrücklich gewollt wird. Ebendadurch aber setzt sie
die Fähigkeit der Vernunft zur Selbstbestimmung voraus. Anderer-
seits aber setzt dieser Wille zur Umgestaltung die Einsicht in deren
Notwendigkeit voraus; und diese Einsicht kann ihrerseits nur gewon-
nen werden, wenn die Umgestaltung des Denkens wenigstens an-
satzweise schon geschehen ist und wenn sie nicht, aufgrund falsch
ausgerichteter Selbstbestimmung, wieder verlorengegangen ist.
Und so ergibt sich die Folgerung: Aufgeklärte wie christliche Pädago-
gik samt ihren Überlieferungen und Institutionen dienen dem zwei-

56 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Erster Teil: Fragestellung und Methode

12 Röm. 12,2.

https://doi.org/10.5771/9783495860908-28 - am 03.02.2026, 13:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860908-28
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


fachen Ziel einer Propädeutik der freien Entscheidung für das befrei-
ende Wort und einer Verminderung der Rückfallsgefahr.

Freilich unterliegen beide Formen der Pädagogik der Ver-
suchung, ihren Adressaten im Interesse von Freiheitsgewinnung
und Rückfallsverhütung ein Maß an Fürsorge angedeihen zu lassen,
das die Grenze zur Bevormundung überschreitet. Staatlich verord-
nete Emanzipationspädagogik ist dieser Versuchung nicht weniger
ausgesetzt als christliche Erziehung zur religiösen Entscheidungs-
fähigkeit. Um dieser Gefahr entgegenzuwirken, wird sowohl im Sin-
ne der Aufklärung als auch im Sinne der »Theologie der Befreiung«
die These vertreten, Traditionen und Institutionen, deren Aufgabe
vorwiegend in Propädeutik der Selbstbestimmung und in Anleitung
zur Rückfallsvermeidung besteht, seien daran zu messen, welche An-
strengungen sie unternehmen, um sich selbst so bald wie möglich
überflüssig zu machen. Ziel ihrer Bemühung sei der »mündig« ge-
wordene Bürger bzw. Christ, der aus eigener Einsicht zur beständigen
Erneuerung seines Denkens bereit ist und mögliche Rückfallsgefah-
ren selber zu erkennen und zu vermeiden vermag. Dann sei er, in
Sachen des Glaubens nicht weniger als in Fragen der Politik oder Mo-
ral, dazu fähig geworden, »sich seiner Vernunft ohne fremde Vor-
münder zu bedienen« (um Kants Definition der Mündigkeit auf-
zugreifen).

Es muß den Theologen überlassen bleiben, zu beurteilen, ob
eine solche Funktionsbestimmung von Traditionen und Institutionen
ihren »Erwartungen« entspricht. In philosophischer Hinsicht jedoch
muß eingewandt werden: Auf solche Weise wird die Geschichte der
Vernunft darauf beschränkt, daß diese einen ursprünglichen Zustand
der »naturgemäßen« bzw. »schöpfungsgemäßen« Selbstbestimmung
durch eigene Schuld verlassen hat (christlich gesprochen: daß der
Mensch durch Verwechselung des Schöpfers mit seinen Geschöpfen
unter die Botmäßigkeit der »Elemente dieser Welt« geraten ist) und
nun, mit Hilfe der christlichen Botschaft bzw. der aufgeklärten Phi-
losophie, auf reflektierte und daher bewußte Weise zu diesem ur-
sprünglichen Zustand zurückkehren soll. Wäre die Geschichte der
Vernunft auf solche Weise zureichend beschrieben, dann freilich
würde auch verständlich, daß jene Hilfe, derer sie bedarf, nach gelun-
gener Rückkehr zur ursprünglichen Freiheit überflüssig würde. Doch
zeigt das schon erwähnte Beispiel der Sprache und ihrer Geschichte,
daß die menschliche Vernunft auf weit radikalere Weise geschichtlich
ist, und daß sie deswegen nicht nur für eine Übergangsphase (für die

Philosophische Ein�bung in die Theologie I A 57

Die Fragestellung

https://doi.org/10.5771/9783495860908-28 - am 03.02.2026, 13:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860908-28
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Zeit der noch nicht wiedergewonnenen Selbstbestimmung oder ihrer
noch nicht überwundenen Selbstgefährdung) auf die aktive Teilhabe
an konkreten Überlieferungsgemeinschaften angewiesen ist – frei-
lich auch auf deren Wechselwirkung und gegenseitige Beeinflussung.

Selbst wenn man annehmen will, daß die Vielfalt der mensch-
lichen Sprachen aus einer einzigen Ursprache einer einzigen Urge-
sellschaft hervorgegangen sei, liegt der »Sündenfall« der Menschheit
nicht in der Sprachen-Mannigfaltigkeit als solcher, sondern allenfalls
darin, daß diese sich gegenseitig fremd und unverständlich geworden
sind. Entsprechend kann die Überwindung der »babylonischen Spra-
chenverwirrung« nicht von der Rückkehr zu einer naturgegebenen
oder schöpfungsgemäßen Ursprache erhofft werden, sondern nur da-
von, daß jede Sprachgemeinschaft das, was eine andere in ihrer Spra-
che sagt, in ihrer eigenen, anders gearteten Sprache verstehen und
nachsprechen kann (so wie die »Perser, Meder, Elamiter« im Pfingst-
bericht der Apostelgeschichte).

Und was von den Sprachgemeinschaften gilt, ließe sich auch von
anderen Überlieferungsgemeinschaften zeigen: Ihre Vielfalt und ihre
Differenz untereinander kann nicht als Folge eines schuldhaften Ab-
falls von einer ursprünglichen allumfassenden Menschheitsgesell-
schaft gedeutet werden – selbst wenn es eine solche jemals gegeben
haben sollte. Und sofern die Prägung der Vernunft durch die Zuge-
hörigkeit zu einer jeweils partikulären Überlieferungsgemeinschaft
zugleich eine Beschränkung ihrer Freiheit darstellen sollte, kann die
Wiedergewinnung der Freiheit nicht davon erhofft werden, daß es
zuletzt keine partikulären Überlieferungsgemeinschaften mehr gibt,
sondern nur davon, daß diese, unbeschadet ihrer Differenz, in eine
Wechselbeziehung untereinander treten, die ein gruppenübergrei-
fendes Verstehen möglich macht. Und selbst diejenigen Überliefe-
rungsgemeinschaften, in denen das Bewußtsein von der Aufgabe
eines gruppenübergreifenden Dialogs und von den Möglichkeiten,
ihn zu führen, weitergegeben wird, sind nicht dazu bestimmt, sich
selber überflüssig zu machen. Das wäre nur dann der Fall, wenn das
Ziel der Vernunftgeschichte darin bestünde, daß alle Vielfalt der
Überlieferungsgemeinschaften in einer differenzlosen Einheits-
gesellschaft aufgehoben würde. Da die Vielfalt der partikulären Über-
lieferungsgemeinschaften nicht rückgängig zu machen ist, ist auch
die Aufgabe, den Dialog zwischen ihnen zu stiften, nie zu Ende getan.

Das bedeutet nun freilich: Jene Geschichtlichkeit des Menschen
muß neu bestimmt werden, aus der, nach traditioneller Erwartung

58 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Erster Teil: Fragestellung und Methode

https://doi.org/10.5771/9783495860908-28 - am 03.02.2026, 13:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860908-28
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


der Theologen, zu folgern ist, daß er auf Überlieferung und deswegen
auf diejenigen Institutionen angewiesen ist, die zur Sicherung histo-
rischer Überlieferungen notwendig sind. Es ist neu zu fragen, inwie-
fern es sich hier um eine Geschichtlichkeit der Vernunft und nicht
nur ihres Gebrauchs durch Individuen und partikuläre Gruppen han-
delt und welche Rolle Traditionen bei der Ausformung von historisch
konkreten Gestalten der Vernunft spielen. Und erst wenn diese Fra-
gen beantwortet sind, kann die weitere Frage geklärt werden, wie sich
die jeweils historische, durch konkrete Überlieferungen geprägte Ge-
stalt der Vernunft zu ihrer Selbstbestimmung verhält. Dabei wird an
die transzendentalphilosophische Einsicht anzuknüpfen sein, daß die
Vernunft mit ihren Ideen und der Verstand mit seinen Begriffen und
Urteilsformen sich dadurch bewähren muß, Erfahrung möglich zu
machen. Zugleich aber wird zu fragen sein, ob und auf welche Weise
Erfahrungen auf die Formen des Anschauens und Denkens ver-
ändernd zurückwirken können, sodaß aus diesem Wechselspiel von
Formen und Inhalten die Geschichtlichkeit der Vernunft neu begreif-
lich wird. Und in diesem Kontext wird die Bedeutung von Überliefe-
rungen, insbesondere der Weitergabe von Zeugnissen strukturver-
ändernder Erfahrungen, für die Geschichte der Vernunft neu zu
bestimmen sein13.

Die Ergebnisse derartiger Überlegungen zum Verhältnis von
Vernunft und Erfahrung und deshalb zugleich von Vernunft und Ge-
schichte können in diesen einleitenden Überlegungen noch nicht vor-
weggenommen werden. Aber schon jetzt läßt sich sagen: Aus solchen
Überlegungen wird sich eine andere Bestimmung des Verhältnisses
der Vernunft zu Traditionen und Institutionen ergeben als dies dort
der Fall war, wo die Aufgabe von Traditionen und Institutionen in
einer Propädeutik der Vernunft-Autonomie und in einer Rückfall-
Prophylaxe gesehen wurde. Und dementsprechend wird, innerhalb
einer »Dialogischen Theorie der Erfahrung«, auch die spezielle Frage
nach der Bedeutung speziell religiöser Traditionen und Institutionen
neu zu stellen und zu beantworten sein.

So wird es für den Theologen eine Überraschung bedeuten, daß
die Philosophie heute seine Erwartungen auf andere Weise erfüllt als
noch in der Aufklärungszeit. Denn zwar ist im Lichte der jüngeren
philosophischen Diskussion noch deutlicher geworden als früher, daß
die menschliche Vernunft nur in jeweils geschichtlicher Gestalt exi-

Philosophische Ein�bung in die Theologie I A 59

Die Fragestellung

13 Vgl. R. Schaeffler, Erfahrung als Dialog mit der Wirklichkeit, Freiburg 1995.

https://doi.org/10.5771/9783495860908-28 - am 03.02.2026, 13:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860908-28
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


stiert, daß insbesondere auch die Rationalität neuzeitlicher Wissen-
schaft nur eine dieser Vernunftgestalten ist und daß bei der Ausfor-
mung dieser Vernunftgestalten historische Überlieferungsgemein-
schaften eine entscheidende Rolle spielen. Aber es ist zweifelhaft
geworden, ob die Geschichte der Vernunft so verstanden werden
kann, daß diese zu einem als »naturgemäß« bzw. »schöpfungs-
gemäß« zu beurteilenden Urzustand zurückkehrt, wenn auch nun
auf bewußt gewordene Weise. Damit freilich ist zugleich ebenso
fraglich geworden, ob bestimmte Traditionen (sei es die die Aufklä-
rung, sei es die der christlichen Botschaft) ihre Überlegenheit über
andere Traditionen dadurch nachweisen kann, daß sie sich als not-
wendige Hilfe zu solcher Wiedergewinnung des Naturgemäßen bzw.
Schöpfungsgemäßen erweisen.

Es ist vielmehr eine offene Frage, wie die Verschiedenheit histo-
rischer Gestalten der Vernunft zustandekommt, vor allem aber auf
welche Weise Kriterien zu gewinnen seien, um derartige Vernunft-
gestalten und die sie prägenden Traditionen wertend gegeneinander
abzuwägen. Denn in gewisser Weise sind alle Gestalten der Vernunft
»naturgemäß« bzw. »schöpfungsgemäß«, weil es zur Natur der Ver-
nunft gehört, sich historisch zu differenzieren. Und in gewisser Wei-
se ist keine von ihnen »schöpfungsgemäß« bzw. »naturgemäß«, weil
keine von ihnen die Vernunft so zeigt, wie sie unmittelbar aus der
Hand des Schöpfers hervorgegangen oder aus der Natur des mensch-
lichen Geistes entstanden ist. Jede dieser Gestalten zeigt ein Moment
von historischer Kontingenz und Kritikbedürftigkeit. Das Beispiel
der Sprachen und ihrer Mannigfaltigkeit kann dies noch einmal deut-
lich machen: In gewisser Hinsicht ist jede Sprache »naturgemäß«, in
anderer Hinsicht ist es keine von ihnen, z. B. hinsichtlich hinderlicher
Zweideutigkeiten ihrer Termini oder auch struktureller Inkon-
venienzen ihrer Grammatik.

Dieser Befund wird nun freilich den schon an früherer Stelle
(s. o. S. 51 f.) erwähnten Verdacht der Theologen verstärken, eine
Philosophie der hier angedeuteten Art leiste dem Relativismus Vor-
schub und lasse die Frage nach dem Wahren und Falschen, dem Gu-
ten und Bösen jeweils nur »system-immanent«, innerhalb eines
durch je bestimmte Traditionen geprägten Vernunftgebrauchs zu.
Darauf wird zunächst so zu antworten sein, wie in den früher be-
schriebenen Fällen: Die Feststellung, daß bisher angewandte Krite-
rien zur Beurteilung von Traditionen fragwürdig geworden sind, ist
etwas anderes als die Behauptung, daß eine solche Beurteilung nicht

60 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Erster Teil: Fragestellung und Methode

https://doi.org/10.5771/9783495860908-28 - am 03.02.2026, 13:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860908-28
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nötig oder nicht möglich sei. Und die Rückfrage nach den Bedingun-
gen, die eine solche Beurteilung möglich machen, ist etwas anderes
als der Verzicht auf die Wahrheitsfrage überhaupt. Sodann aber ist
hinzuzufügen: Die Untersuchung der Differenz historischer Ver-
nunftgestalten scheint neue Wege zu eröffnen, auf denen solche Kri-
terien gewonnen werden können.

Denn zunächst ist festzustellen: Es gibt keine autarke Überliefe-
rung und deshalb auch keine autarke Vernunftgestalt. Jede von ihnen
ist faktisch aus der Begegnung zwischen unterschiedlichen Traditio-
nen hervorgegangen und steht beständig in Wechselbeziehung mit
anderen Traditionen. Und das ist nicht nur tatsächlich so, sondern
bildet zugleich die Voraussetzung für ein kritisches Selbstverständnis
jeder einzelnen dieser Überlieferungen und Vernunftgestalten. Das
gegenseitige Verstehen (und sogar noch das gegenseitige Mißver-
stehen) von Traditionen ist ein unentbehrliches Moment ihrer je
eigenen Entwicklung. Diese Wechselbeziehungen aber sind kritisch-
hermeneutischer Art: Sie kommen dadurch zustande, daß unter-
schiedliche Traditionen kritische Anfragen aneinander richten. Das
aber wäre nicht möglich, wenn die Frage nach dem Wahren und Fal-
schen, dem Guten und Bösen relativistisch suspendiert würde. Wer
diese Fragen nicht stellt, müßte sich dabei bescheiden, die unvermit-
telte Differenz von Traditionen festzustellen; aber verstehen könnte
er sie nicht, nicht einmal die eigene. Freilich ist zu fragen, worauf die
Möglichkeit einer solchen kritisch-hermeneutischen Wechselbezie-
hung beruht und wovon es abhängt, ob sie gelingt.

Im Sinne einer »Dialogischen Theorie der Erfahrung« ist auf
diese Frage zu antworten: Historisch konkrete Gestalten der Subjek-
tivität und darin eingeschlossen historische Vernunftgestalten (also:
konkrete Gestalten der Vernunftideen, Verstandeskategorien und
Anschauungsformen) sind dazu da, Erfahrung möglich zu machen.
An dieser ihrer Fähigkeit sind sie deshalb auch kritisch zu messen.
Dafür kann an dieser Stelle nur sehr umrißhaft ein Beispiel gegeben
werden: Der neuzeitlichen Wissenschaft liegt eine solche historisch
konkrete Gestalt der Subjektivität zugrunde: die regulative Idee des
Ich als des universal vertretbaren Forschersubjekts und die ihr korre-
spondierende Idee der Welt als des allumfassenden Netzes von Kau-
salbeziehungen, die ihr entsprechenden Verstandeskategorien der
Wechselwirkung von Naturkausalitäten und eines rein funktional
verstandenen Substanzbegriffs. Diese Gestalt der Subjektivität ist
die Bedingung einer bestimmten Art von Erfahrung, der Empirie im

Philosophische Ein�bung in die Theologie I A 61

Die Fragestellung

https://doi.org/10.5771/9783495860908-28 - am 03.02.2026, 13:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860908-28
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Sinne der neuzeitlichen Wissenschaft, schließt aber andere Weisen
der Erfahrung aus; so kommen etwa die ästhetische Begeisterung
oder die religiöse Ergriffenheit im Kontext wissenschaftlichen Erfah-
rens nur noch als subjektive Erlebnisqualitäten, nicht mehr als Quel-
len objektiv gültiger Erfahrung in Betracht. Und die Feststellung,
welche Art von Erfahrung diese Subjektivitätsgestalt möglich, wel-
che sie unmöglich macht, bietet einen ersten Ansatzpunkt ihrer kri-
tischen Wertung. Diese kritische Wertung aber betrifft in einem
zweiten Schritt auch jene Überlieferungsgemeinschaft, innerhalb
derer diese Subjektivitätsgestalt ausgeformt und im Sinne einer »for-
matio mentis« an neue Generationen weitergegeben wird, im Unter-
schied zu anderen Überlieferungen und den sie tragenden Überliefe-
rungsgemeinschaften, die das Bewußtsein ihrer Mitglieder anders
geformt und dadurch zu anderen Arten von Erfahrung fähig gemacht
haben.

Unter dieser Voraussetzung ergibt sich eine andere Antwort auf
die Frage, wie sich die Selbstbestimmung der Vernunft zu der prä-
genden Kraft von Traditionen verhalte. Wenn Traditionen und die
sie sichernden Institutionen dazu bestimmt sind, nicht nur inhalt-
liche Kenntnisse und Verhaltensfähigkeiten weiterzugeben, sondern
damit zugleich der Vernunft im Umgang mit diesen Inhalten eine je
spezifische Prägung (»formatio mentis«) zu geben, und wenn die
Vernunft in all ihren je konkreten Gestalten dazu da ist, Erfahrung
möglich zu machen, dann sind auch Traditionen und Institutionen
daran zu messen, in welcher Weise und in welchem Maße sie das
menschliche Anschauen und Denken zum Aufbau eines Erfahrungs-
zusammenhangs fähig machen. Nun ist aber Erfahrung, im Gegen-
satz zur bloßen Hinnahme von Eindrücken, stets eine Eigenleistung
des Subjekts, und die Vernunft, die das Subjekt zu dieser Eigenlei-
stung befähigt, bewährt ebendarin ihre unvertretbare Eigengesetz-
lichkeit. Sie bestimmt durch ihre regulativen Ideen die Struktur des
Gesamtzusammenhangs, innerhalb dessen der Verstand durch seine
Kategorien allen Inhalten ihre unverwechselbare Stelle zuweist und
diesen Inhalten so erst objektive Gültigkeit verleiht. Traditionen und
Institutionen erfüllen also ihre Aufgabe nur, indem sie je historisch
konkrete Formen dieser Eigengesetzgebung möglich machen. Und
die Frage, in welchem Maße sie diese Aufgabe erfüllen, wird zu-
gleich zum Maßstab, an dem sie kritisch zu messen sind. Traditionen
und Institutionen sind nötig, weil die Vernunft eine jeweils histo-
risch konkrete Gestalt gewinnen muß, um erfahrungsfähig zu sein.

62 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Erster Teil: Fragestellung und Methode

https://doi.org/10.5771/9783495860908-28 - am 03.02.2026, 13:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860908-28
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Sie verfehlen ihr Ziel, wenn sie jene Eigengesetzgebung der Ver-
nunft, die zur Erfahrungsfähigkeit gehört, durch eine der Vernunft
auferlegte Fremdgesetzgebung zu ersetzen versuchen. Sie haben
»auctoritas«, sofern sie je historisch konkrete Formen dieser Selbst-
gesetzgebung begründen (inaugurant) und vermehren (augent); sie
verlieren diese Autorität, sofern sie diese Selbstgesetzgebung nicht
zulassen oder gar zerstören – eine Selbstgesetzgebung freilich, die
nur in dem Maße eine Äußerung der Vernunft ist, in welchem sie
nicht der Willkür des Individuums dient, sondern seiner Fähigkeit,
objektiv gültige, seinem Urteil Maßstäbe des Wahren und Falschen
gegenübersetzende Erfahrungen zu machen.

Es kann nicht Sache dieser einleitenden Überlegungen sein, den
Zusammenhang zwischen Traditionen, Vernunftgestalten und der
Fähigkeit zu spezifischen Formen der Erfahrung im Einzelnen nach-
zuzeichnen. Davon wird an späterer Stelle noch zu handeln sein.
Aber ein mögliches Beispiel ist an früherer Stelle schon berührt wor-
den: Falls sich die Vermutung bestätigen sollte, daß die Tradition des
Monotheismus wesentlich zur Entstehung des Bewußtseins von der
Identität des Subjekts beigetragen hat – eines Identitätsbewußtseins,
dessen transzendentale, Erfahrung ermöglichende Bedeutung Kant
mit Recht hervorgehoben hat – und falls weiterhin jene religiöse Tra-
dition, innerhalb derer die Entgegensetzung zwischen »dieser« und
der »kommenden Welt« entwickelt wurde, zu den Bedingungen jener
besonderen Art der sittlichen Erfahrung gehört, in welcher die beste-
hende Welt im Ganzen als überbietungsbedürftig und der Dienst an
einer kommenden, besseren Weltordnung als verpflichtendes Hand-
lungsziel erfahren wird, dann hätten sich diese religiösen Traditionen
als Möglichkeitsgründe von Erfahrungen erwiesen, die das Individu-
um in unvertretbarer Weise selber machen muß und in denen es sich
auf besonders deutliche Weise der theoretischen und praktischen
Selbstgesetzgebung der Vernunft bewußt wird. Denn auch in diesem
Falle, nicht nur bei der wissenschaftlichen Empirie, sind es die Ver-
nunftideen von der Einheit des Ich und der geordneten Ganzheit der
(moralischen) Welt, die dem gesamten Kontext der Erfahrung seine
Struktur verleihen. Gleichzeitig wird an diesem Beispiel deutlich,
daß die Selbstgesetzgebung der Vernunft nichts von Beliebigkeit an
sich hat, sondern objektiv gültige Erfahrung, im vorliegenden Falle
die Erfahrung objektiv verpflichtender Handlungsziele, erst möglich
macht.

Religiöse Überlieferungen würden, falls sich diese Deutung be-

Philosophische Ein�bung in die Theologie I A 63

Die Fragestellung

https://doi.org/10.5771/9783495860908-28 - am 03.02.2026, 13:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860908-28
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


wahrheiten sollte, ihre Bewährung darin finden, daß sie auf histo-
risch konkrete Weise objektiv gültige Erfahrungen möglich machen.
Und sofern derartige Überlieferungen nur möglich sind, wenn sich
die Mitglieder der Überlieferungsgemeinschaft so verhalten, daß
Funktionsnachfolge möglich ist, liegt in der Befähigung zu Erfahrun-
gen der genannten Art die Bewährungsprobe nicht nur für historisch
konkrete religiöse Traditionen, sondern auch für die sie ermöglichen-
den Institutionen.

Auch wenn diese Deutung einer bestimmten Weise sittlicher Er-
fahrung bisher nur als Denkmöglichkeit entworfen, noch nicht als
zutreffend erwiesen wurde, kann doch schon der Entwurf einer sol-
chen Denkmöglichkeit deutlich machen: Die Theologie kann aus der
Notwendigkeit ihrer Sache heraus von der Philosophie erwarten, daß
sie Fragen wie die folgenden klärt: Hat nicht nur der »Vernunft-
gebrauch«, sondern die Vernunft selber eine Geschichte, in deren
Verlauf ihre Umgestaltung (metamórphosis) möglich wird? Worauf
beruht diese Geschichtlichkeit der Vernunft? Welche Funktion erfül-
len innerhalb dieser Geschichte Traditionen und die Institutionen,
die derartige Traditionen sichern? Ist es möglich, historisch geprägte
Gestalten der Vernunft und die sie prägenden Traditionen kritisch
gegeneinander abzuwägen? Und spezieller: Wie verhält sich die
Selbstbestimmung der Vernunft, ohne die keine Erfahrung möglich
ist, zu ihrer historischen Prägung durch derartige Traditionen und
Institutionen? (s. u. S. 280 ff.)

Nun hat sich gezeigt: Es gibt auch noch andere Wege, die Bedeu-
tung von Traditionen und Institutionen zu begründen als denjenigen,
den die Aufklärungsphilosophie beschritten hat: ihre Funktions-
bestimmung als Mittel der Propädeutik und der Rückfall-Prophy-
laxe. Ein solcher neuartiger Deutungsversuch mag die Theologen
überraschen, vielleicht auch mit Mißtrauen erfüllen, weil er jenen
Gedanken verläßt, der der christlichen Theologie mit der Aufklä-
rungsphilosophie gemeinsam war: daß die menschliche Vernunft
eine »natürliche« bzw. »schöpfungsgemäße« Ursprungsgestalt ver-
lassen habe und durch philosophische oder theologische Traditionen
dazu angeleitet werden könne und müsse, zu diesem Urzustand zu-
rückzukehren. Solche Überraschung und solches verständliche Miß-
trauen mag die Theologen daran zweifeln lassen, ob eine Philosophie
der hier angedeuteten Art wirklich leiste, was die Theologen von ihr
erwarten. Das Urteil darüber werden hier wie in den bisher beschrie-
benen Kontexten die Theologen selbst zu fällen haben. Aber viel-

64 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Erster Teil: Fragestellung und Methode

https://doi.org/10.5771/9783495860908-28 - am 03.02.2026, 13:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860908-28
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


leicht ist in diesem Zusammenhang noch deutlicher geworden, was
auch in allen früher beschriebenen Fällen gesagt werden mußte: Ver-
mutlich gehört ein hohes Maß an »philosophischer Einübung« dazu,
um zu beurteilen, ob eine bestimmte philosophische Position, in die-
sem Falle eine »Dialogische Theorie der Erfahrung«, die aus der Sa-
che heraus notwendigen Erwartungen der Theologen enttäuscht oder
nur ihre Vorurteile. Und auch hier kann es einen Dienst an der
Tradition bedeuten, überlieferte Fragen, z. B. die nach Funktion und
Legitimation von Traditionen und Institutionen, auf neue, präzisere
Weise zu stellen und nach neuen Wegen ihrer Beantwortung zu
suchen.

e) Ein fünftes Beispiel: Die Erwartung des Nachweises,
daß es andere Weisen der objektiven Geltung gibt als die,
zu deren Sicherung die neuzeitliche Wissenschaft geeignet ist

Die »theologische Erkenntnislehre«, hat sich erst in jüngerer Zeit zu
einem vierten Traktat der Fundamentaltheologie verselbständigt.
Ihre Themen sind: die Heilige Schrift, die Tradition, das Lehramt
und die Eigenart der Theologie als Wissenschaft. Da aber alle diese
»Quellen« der Glaubenserkenntnis unter dem Worte Gottes stehen
(das zwar in der Heiligen Schrift vernehmbar wird, aber mit ihr nicht
schlechthin identisch ist), wird diesen Teil-Traktaten oft ein eigenes
Kapitel über das Wort Gottes vorangestellt, verbunden mit einem
weiteren Kapitel über den Glauben als jenen Akt, durch den der
Mensch Gottes Wort hört, in freier Entscheidung beantwortet und
in seinem Lichte sich selbst und die Welt versteht14.

All dies sind zweifellos spezifisch theologische Themen. Zu
ihnen hat nach geläufiger Ansicht der Philosoph wenig zu sagen.
(Daß er gleichwohl auch zu ihrer Behandlung etwas beitragen kann,
wird an späterer Stelle deutlich zu machen sein. Der Zweite Teil der
hier vorgelegten Untersuchung wird einen solchen Versuch unter
dem Titel »Gotteswort im Menschenwort« unternehmen.) Was in
diesem Zusammenhang von der Philosophie erwartet wird, ist die
Beseitigung von Hindernissen, die der theologischen Behandlung
dieser Fragen im Wege stehen. Unter den Bedingungen der (zu Ende
gehenden?) Neuzeit sind dies vor allem zwei: ein empiristisches Wis-
senschaftsverständnis, das keine Aussage als objektiv gültig aner-

Philosophische Ein�bung in die Theologie I A 65

Die Fragestellung

14 So auch im Handbuch der Fundamentaltheologie von Kern/Pottmeyer/Seckler.

https://doi.org/10.5771/9783495860908-28 - am 03.02.2026, 13:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860908-28
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


kennt, die nicht auf empirisch gesicherte »Tatsachen« gegründet ist,
aber auch ein rationalistisches Verständnis »überempirischer Er-
kenntnisformen«, wie sie in der Logik und Mathematik entwickelt
werden; nach einem solchen Verständnis nämlich wird jenseits des
Feldes möglicher Empirie nur das als objektiv gültig anerkannt, was
aus »Vernunftprinzipien« logisch zwingend abgeleitet werden kann.

Nach diesem heute geläufigen Verständnis von »Wissen« wäre
nun freilich der Glaube entweder ein rein subjektives Überzeugtsein
ohne objektive Gültigkeit (wobei das Zustandekommen und die
Funktion derartiger rein subjektiver Überzeugungen Gegenstand
der psychologischen, soziologischen und historischen Forschung sein
kann), oder eine populäre Form von Metaphysik, die mit fortschrei-
tender Reflexion in reines Vernunftwissen verwandelt werden kann,
etwa nach Vorbild von Leibnizens »Vernunftprinzipien der Natur
und der Gnade«, oder auch von Hegels Verwandlung der religiösen
»Vorstellung« in den philosophischen »Begriff«. Entsprechend wäre
die Theologie als Wissenschaft vom Glauben und von seinen In-
halten unter dieser Voraussetzung entweder empirische Religions-
wissenschaft oder die Anleitung, den Glauben in metaphysisches
Gottes-Wissen zu verwandeln. Nun kann die Theologie sich, ihrem
eigenen Selbstverständnis nach, mit dieser teils empiristischen, teils
rationalistischen Beschreibung ihrer Aufgabe nicht zufriedengeben.
Die philosophische Kritik am Empirismus und am Rationalismus ist
unter diesen Bedingungen der philosophische Beitrag zur Grund-
legung einer theologischen Erkenntnislehre.

Nun ist die Kritik am Anspruch der neuzeitlich verstandenen
Wissenschaft, sie allein führe zu objektiv gültigen Ergebnissen, heute
in manchen philosophischen Veröffentlichungen und vor allem im
außerphilosophischen öffentlichen Bewußtsein fast ein Gemeinplatz
geworden. Dafür werden vor allem zwei Argumente angeführt: Die-
se Art der Erkenntnis sei das Produkt kontingenter historischer Be-
dingungen, die nur in bestimmten Epochen einer bestimmten Kultur,
nämlich der europäischen, gegeben seien. Und überdies sei diese Er-
kenntnisart Ausdruck eines »Herrschaftswillens«, der in der tech-
nischen Anwendung dieses Wissens deutlich hervortrete und dabei
zu einer Bedrohung der Lebenswelt des Menschen geführt habe. Zu-
gleich seien andere Kulturgebiete, z. B. die Kunst, die Moral und die
Religion, durch fortschreitende »Verwissenschaftlichung« daran ge-
hindert worden, ihre spezifischen Möglichkeiten des Weltverstehens
und der Weltgestaltung zu entfalten. Das werde besonders durch den

66 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Erster Teil: Fragestellung und Methode

https://doi.org/10.5771/9783495860908-28 - am 03.02.2026, 13:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860908-28
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


zerstörerischen Einfluß deutlich, den der »Export« des wissenschaft-
lich-technischen Denkens in außer-europäische Länder auf deren
Kulturen ausgeübt habe. Zuweilen scheint es für die Theologie ver-
lockend, sich diese Art von Wissenschaftskritik zueigen zu machen
und so das Programm zu erfüllen, das Kant auf die Formel gebracht
hatte: »Ich mußte das Wissen aufheben, um zum Glauben Platz zu
bekommen«15.

Doch können die hier angedeuteten und heute weit verbreiteten
Argumente leicht auf methodische Irrwege führen. Das erste Argu-
ment, das von dem Hinweis auf die historische Kontingenz der Be-
dingungen ausgeht, von denen das Entstehen und der Fortbestand
der neuzeitlichen Wissenschaft abhängt, führt leicht zu der Verwech-
selung zwischen den Entstehungsbedingungen für eine bestimmte
Art des Denkens und den Geltungsbedingungen des Gedachten. Auf
dieser Verwechselung beruhen alle Biologismen, Psychologismen
und Soziologismen in der Erkenntnistheorie. Demgegenüber ist zu
betonen: Gewisse Inhalte können logisch zwingend und darum ob-
jektiv gültig ein, auch wenn der Vollzug derjenigen Akte, die zu die-
sen Ergebnissen führen, von empirischen Bedingungen abhängt, die
nicht immer gegeben sind. (Daß beispielsweise das ungestörte Funk-
tionieren des Zentralnervensystems eine unerläßliche Entstehungs-
bedingung logischen Denkens ist, beweist nicht, daß die logische Gel-
tung des Gedachten eine Folge der Gehirnfunktionen ist. Aber
Ähnliches gilt auch von den psychischen, gesellschaftlichen und hi-
storischen Bedingungen für die Entstehung eines Gedankens; auch
sie sind von den Bedingungen seiner Geltung streng zu unterschei-
den. Am Mangel dieser Unterscheidung kranken auch manche For-
men der neueren »Evolutionären Erkenntnistheorie«.)

Das zweite Argument, das von der möglichen zerstörerischen
Wirkung der Wissenschafts-Anwendung ausgeht, impliziert einer-
seits den gleichen psychologistischen Fehlschluß, indem es die Gel-
tung des wissenschaftlich Gedachten dadurch erschüttern will, daß es
dem Vollzug des wissenschaftlichen Denkens bestimmte kritikbe-
dürftige Motive unterstellt, vor allem den »Herrschaftswillen«. An-
dererseits führt dieses Argument häufig dazu, den Willen zur Objek-
tivität als solchen zu diffamieren, weil er eine Distanz zur
Wirklichkeit erzeuge, die die Sensibilität für moralische Werte min-
dere und dem Engagement für den Schutz dieser Werte im Wege

Philosophische Ein�bung in die Theologie I A 67

Die Fragestellung

15 KdrV B XXX.

https://doi.org/10.5771/9783495860908-28 - am 03.02.2026, 13:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860908-28
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


stehe. Diese Geringschätzung der Objektivität (nicht nur im Marxis-
mus, wo »Objektivismus« als Mangel an »revolutionärer Parteilich-
keit« zu den Bedrohungen der Erkenntnisfähigkeit gerechnet wurde)
führt jedoch fast unvermeidlich zu einer Rehabilitierung des Irratio-
nalen, jedenfalls solange es nicht gelingt nachzuweisen, daß es auch
andere Weisen der Wirklichkeitserfahrung gebe als die wissenschaft-
liche Empirie, z. B. die sittliche, die moralische oder auch die ästheti-
sche Erfahrung, daß auch diese anderen Erfahrungsweisen ihre spezi-
fische Objektivität besitzen können und daß sie dazu ihre eigene
Weise von Rationalität des Erkenntnisverfahrens erfordern.

Eine Theologie aber, die die Anmaßungen des Empirismus oder
auch des Rationalismus dadurch in Schranken weisen möchte, daß sie
sich einer dem Anscheine nach wissenschaftskritischen, in Wahrheit
aber rationalitätsfeindlichen Philosophie bedient, entzieht sich selbst
die Voraussetzung kritisch-rationalen Argumentierens. Demgegen-
über ist festzuhalten: Auch in der Theologie kommt es, um ein Wort
von Fichte abzuwandeln, »nicht darauf an, kräftig zu meinen, son-
dern begründet zu urteilen«. Eine Theologie, die diesen Grundsatz
nicht mehr zur Geltung brächte, würde sich in ein Ensemble gut ge-
meinter, mit moralischem Pathos vorgetragener Appelle verwandeln,
die nicht mehr nach ihrer Wahrheit befragt werden könnten, sondern
nur noch danach, was sie zu einer im Voraus schon als wünschens-
wert beurteilten Wirkung beitragen. Neben der Einschränkung des
empiristisch oder auch rationalistisch verstandenen Monopol-
anspruchs auf objektive Gültigkeit ist heute die Ermutigung der Ver-
nunft und die Stärkung ihrer Argumentationsfähigkeit zu einem
grundlegenden Erfordernis der Theologie geworden16.

Eine Theologie, die ihre eigene Aufgabe nicht preisgeben will,
kann also hinsichtlich der Wissenschaftskritik nichts anderes von
der Philosophie erwarten, als was diese unter heutigen Bedingungen
von sich selber verlangen muß: nicht die Preisgabe des Willens zur
Objektivität des Erkennens und deswegen auch der Rationalität des
Verfahrens, sondern die Rückfrage nach den Bedingungen von Ratio-
nalität und Objektivität und, daran anschließend, die Klärung der
Frage, ob diejenige Art von Rationalität und Objektivität, die inner-
halb der neuzeitlich verstandenen Wissenschaft erreicht werden
kann, die einzig mögliche sei.

68 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Erster Teil: Fragestellung und Methode

16 Vgl. R. Schaeffler, Theologie unter den Bedingungen der Moderne, in: M. Liebmann
u.a. [Hrsg.] Metamorphosen des Eingedenkens, Graz 1995, 93–104.

https://doi.org/10.5771/9783495860908-28 - am 03.02.2026, 13:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860908-28
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Nun ist es eine nicht wieder rückgängig zu machende Einsicht
der Transzendentalphilosophie, daß zur Umwandlung subjektiver Er-
lebnisse in Inhalte objektiv gültiger Erfahrung gewisse Verstandes-
Operationen notwendig seien, welche ihrerseits von den beiden Ver-
nunftideen geleitet sind, alle Erlebnisakte in die widerspruchsfreie
Einheit des Selbstbewußtseins aufzunehmen und alle ihre Inhalte
zur geordneten Ganzheit einer »Welt« zu verknüpfen. Die Frage
kann nur sein, ob diese regulativen Vernunftideen nur eine einzige
Gestalt, jene Verstandesoperationen nur eine einzige Form haben
können. Für die Wissenschaft handelt es sich um die Idee des einen,
universal vertretbaren Forschersubjekts und um die Idee der all-
umfassenden Wechselbeziehung von Kausalverknüpfungen. Gibt es,
so kann man diese kritische Anfrage positiv wenden, noch andere
»Welten« als den Gesamtzusammenhang der Forschungsgegenstän-
de und noch andere Weisen der Verstandes-Synthesis als jene, durch
die diese Welt aufgebaut wird? Und gibt es dementsprechend noch
andere Weisen objektiv gültiger Erfahrung als die wissenschaftliche
Empirie? Wissenschaftskritik, die den Anspruch einer empiristisch
oder auch rationalistisch verstandenen Wissenschaft infragestellt,
sie allein führten zu objektiv gültigen Ergebnissen, hat nur dann
nicht einen Irrationalismus zur Folge, wenn eine Weiterentwicklung
der transzendentalen Methode möglich ist, die die Bedingungen an-
derer Weisen der Rationalität des Verfahrens und der Objektivität
der Ergebnisse aufzuzeigen vermag.

Der hier vorgeschlagene Weg unterscheidet sich nun freilich
deutlich von den bisher unternommenen Versuchen, aus der Tran-
szendentalphilosophie die Grundlage für eine theologische Erkennt-
nislehre zu gewinnen. Denn diese Versuche beruhten auf einer zwei-
stufigen Argumentation. In einem ersten Schritt sollte, im Gegensatz
zu Kants ausdrücklicher Intention, mit transzendentaler Methode
ein neuer »Ausgangspunkt der Metaphysik« gewonnen werden (so
der Titel des Hauptwerks von Joseph Maréchal), und zwar näherhin
ein neuer Ausgangspunkt für die traditionelle Lehre vom »absoluten,
durch sich selbst existierenden Sein«. In einem zweiten Schritt, soll-
te, ganz im Sinne der Tradition, nachgewiesen werden, daß dieses
»ipsum Esse subsistens« mit dem Gott der jüdisch-christlichen Glau-
bensüberlieferung realidentisch sei.

Der Nervus des ersten Argumentationsschritts bestand in dem
Hinweis, daß jede Erkenntnis irgendeines Gegenstandes im Urteil
ausgesprochen wird, und daß jedes Urteil durch die Copula »ist«

Philosophische Ein�bung in die Theologie I A 69

Die Fragestellung

https://doi.org/10.5771/9783495860908-28 - am 03.02.2026, 13:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860908-28
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


seine Struktur erhält. Daraus wurde geschlossen, daß in jeder Er-
kenntnis dem Gegenstand ein bestimmter und insofern endlicher
»Modus essendi« zugesprochen werde, was nur innerhalb eines Er-
kenntnishorizonts möglich sei, der durch einen »Vorgriff« auf ein
»Seiendes absoluter Seinshabe«, auf das »ipsum Esse subsistens«, er-
öffnet werde17. Der zweite Argumentationsschritt geschah im Rück-
griff auf Thomas v. Aquins These, »daß der Ausdruck »qui est« jener
Gottesname sei, der die Eigenart Gottes am deutlichsten unterschei-
dend benennt«,das »Nomen maxime proprium Dei18. Nun hat der
erste, philosophische Argumentationsschritt bei den Anhängern der
bisherigen, an Kant orientierten Form der Transzendentalphilosophie
kaum Nachfolge gefunden, sofern es sich dabei nicht um Philosophen
handelte, deren Denken durch ein theologisches Interesse mit-
bestimmt war. Die wesentlichen Gegenargumente lauten: Selbst
wenn (was keineswegs unbestritten ist) erwiesen werden könnte,
daß wir uns in jedem Urteil durch die Copula »ist« auf ein absolutes
Sein beziehen und jeden »Modus essendi«, den wir dem Gegenstand
im Urteil zusprechen, als endliche Approximation an das unendliche
Sein oder als endliche Weise der Teilhabe an ihm begreifen, wäre
noch nicht erwiesen, daß es sich dabei um ein »subsistierendes«, also
in sich selbst existierendes Sein handle und nicht vielmehr um eine
regulative Idee. Selbst die vorausgesetzte Notwendigkeit dieser Idee
bewiese nicht die notwendige Existenz dessen, was wir in dieser Idee
denken. Die regulative Kraft einer Idee bliebe nämlich auch dann er-
halten, wenn es sich dabei um einen »focus imaginarius« handeln
sollte, also um einen perspektivischen Fluchtpunkt, in dem alle Lini-
en des Verstandesgebrauches zusammenlaufen19. Und den Vertretern
der transzendentalen Theologie wird vorgeworfen, daß sie die Aus-
sagen Kants zu jener Dialektik nicht berücksichtigt haben, in die die
Vernunft sich verstrickt, wenn sie Ideen für Begriffe von ansich-
seienden Wirklichkeiten hält.

Weiterhin steht zu erwarten, daß die hier vorgeschlagene Wei-
terentwicklung der transzendentalen Methode allen Versuchen, die
Onto-Theologie mit transzendentalen Mitteln zu erneuern, noch
größere Schwierigkeiten in den Weg legen werde. Denn die bisheri-

70 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Erster Teil: Fragestellung und Methode

17 Vgl. Joseph Maréchal, Le point de départ de la métaphysique V,526; Rahner, Hörer
des Wortes 283.
18 Thomas v. Aquin, S.th.I q13 a8.
19 KdrV A 247.

https://doi.org/10.5771/9783495860908-28 - am 03.02.2026, 13:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860908-28
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


gen, auf dieses Ziel gerichteten Argumentationsversuche gingen von
einer Analyse des Urteilsaktes aus, dessen Struktur als universal (für
jeden Erkenntnisakt und seine Gegenstände gültig) und deshalb als
historisch invariabel galt. Die hier vorgeschlagene Weiterentwick-
lung der transzendentalen Methode aber ist durch die Aufgabe be-
stimmt, der Pluralität und historischen Variabilität von Gestalten
der Vernunft Rechnung zu tragen. Nun ist zwar unstrittig, daß jede
Erkenntnis von Gegenständen in jeder möglichen Welt einen Akt des
Urteilens impliziert. Aber auch wenn man daran festhalten will, daß
für jede Art von Urteilen die Copula »ist« eine unersetzliche Funk-
tion erfüllt (was keineswegs unstrittig ist), bliebe dennoch zu er-
warten, daß diese Copula für die unterschiedlichen Gestalten der
Vernunft und die ihnen entsprechenden unterschiedlichen Erfah-
rungswelten eine je spezifische Bedeutung annimmt. Und es ist kei-
neswegs apriori gewiß, daß diese unterschiedlichen Bedeutungen im
Sinne der klassischen Lehre von der »Analogia attributionis« als Ge-
stalten der Teilhabe an einem identischen »absoluten Sein« interpre-
tiert werden können. Und so werden sich in einer weiterentwickelten
Transzendentalphilosophie die schon klassisch gewordenen Beden-
ken gegen jeden Versuch, die klassische Ontologie auf transzenden-
talen Wegen neu zu begründen, eher noch verstärken.

Eine Transzendentalphilosophie aber, die (wie die kantische,
aber auch die hier vorgeschlagene weiterentwickelte) keinen Weg
zur Wiedergewinnung der klassischen Ontologie aufschließt oder
gar diese Wiedergewinnung unmöglich zu machen scheint, hat von
Anfang an die Sorge der (vor allem katholischen) Theologen erregt,
auf diese Weise werde nicht nur die Onto-Theologie unmöglich ge-
macht, sondern damit zugleich die Rede von Gott ihrer rationalen
Verständlichkeit und Verantwortbarkeit beraubt. Denn nur durch
die Gleichsetzung des »ipsum Esse subsistens« mit dem Gott, der sich
selbst vor Mose und den Propheten bezeugt hat, werde sichergestellt,
daß der Hörer der Botschaft weiß, wovon die Rede ist, wenn in Zeug-
nissen des Glaubens von Gott gesprochen wird, und daß diesem
Glauben ein Kriterium an die Hand gegeben wird, um das gläubige
Reden von Gott vor der Verwechslung zwischen Gott und irgend-
einem endlichen Seienden zu bewahren. Ohne ein solches Kriterium
nämlich bliebe auch der Glaube nicht davor geschützt, zwar die Vo-
kabel »Gott« zu gebrauchen, aber von etwas anderem als Gott zu
sprechen. Damit aber wiederholt sich der Vorwurf, den schon Papst
Pius X. gegen die kantische Philosophie erhoben hat: Durch sie werde

Philosophische Ein�bung in die Theologie I A 71

Die Fragestellung

https://doi.org/10.5771/9783495860908-28 - am 03.02.2026, 13:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860908-28
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


»dem Menschen von seiten des Intellekts der Zugang zu Gott ver-
sperrt« und der Glaube verwandle sich in eine Sache irrationaler Ge-
fühle 20.

Damit freilich wird zugleich deutlich, worum es den Theologen
bei ihrem bis heute verbreiteten Mißtrauen gegen die kantische
Transzendentalphilosophie (und deren mögliche Weiterentwicklung)
geht, sofern diese sich nicht als tauglich erweist, die klassische Onto-
logie auf neuem Wege zu restituieren: Sie erwarten aus der Notwen-
digkeit ihrer Sache heraus von der Philosophie die Klärung folgender
Frage: Wie ist eine Erkenntnistheorie möglich, die es gestattet, einer-
seits den Anspruch einer rationalistischen oder auch empiristischen
Wissenschaft zurückzuweisen, sie allein führe zu objektiv gültigen
Ergebnissen, andererseits durch eine solche Wissenschaftskritik
nicht in Irrationalismus zu verfallen? Und weist eine solche Erkennt-
nistheorie einen Weg, die Rede von Gott rational zu verantworten
und von einem bloßen Ausdruck irrationaler Gefühle zu unterschei-
den? Aber es könnte ein Vorurteil sein, wenn manche dieser Theo-
logen meinen, dieses Ziel sei nur auf dem Wege über eine Erneue-
rung der Onto-Theologie zu erreichen. Denn schon in den hier
vorgetragenen einleitenden Überlegungen ist deutlich geworden,
welche Vielfalt philosophischer Fragen aufgeworfen wird, wenn Fun-
damentaltheologen unter den Bedingungen heutiger Welterfahrung
und Reflexion sich um eine theologische Erkenntnislehre bemühen.
Und schon ein kurzer Vergleich der fundamentaltheologischen Lehr-
bücher macht deutlich: Ältere Vertreter dieses Fachs haben viele der
hier genannten Fragen noch nicht gestellt, weil sie dazu noch keine
Veranlassung hatten; und jüngere Vertreter der Fundamentaltheolo-
gie, die diese und ähnliche Fragen stellen, sind offensichtlich noch auf
der Suche nach neuen philosophischen Ansätzen zur Grundlegung
einer theologischen Erkenntnislehre. Und unter ihnen versuchen
nur die (nicht übermäßig zahlreichen) Anhänger der transzendenta-
len Theologie in ihrer bisher entwickelten Form, der Möglichkeit des
Sprechens von Gott aus der transzendentalen Notwendigkeit eines
Vorgriffs zum absoluten Sein herzuleiten – ein Versuch, der nicht
nur aus philosophischen, sondern auch aus theologischen Gründen
keineswegs unbestritten geblieben ist.

Auf die erwähnten theologischen Bedenken ist also philoso-
phisch zu antworten: Die Rückfrage nach den Bedingungen, unter

72 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Erster Teil: Fragestellung und Methode

20 Encyclica Pascendi, ASS 40 [1907] 622).

https://doi.org/10.5771/9783495860908-28 - am 03.02.2026, 13:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860908-28
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


denen ein weder empiristisches noch rationalistisches Verständnis
des menschlichen Erkennens gewonnen werden kann und damit auch
ein angemessenes Verständnis des religiösen Erkennens möglich
wird, ist etwas anderes als die Behauptung, das religiöse Erkennen
ermangle der rationalen Verantwortlichkeit. Und der Zweifel, ob die
aristotelische Ontologie der einzige Weg sei, solche Empirismen und
Rationalismen zu überwinden, ist etwas anderes als die Behauptung,
es gebe keinen solchen Weg und mit der Kritik an der klassischen
Ontologie werde der Anspruch des gläubigen Sprechens auf Rationa-
lität und objektive Geltung notwendig mitbestritten. Wenn es nach
Meinung eines Philosophen bessere Wege gibt, jene philosophischen
Fragen zu beantworten, die in der Bemühung um eine theologische
Erkenntnislehre impliziert sind, dann wird die Theologie, gerade um
ihrer eigenen Erwartungen willen, wohlberaten sein, ihm nicht ins
Wort zu fallen. Freilich gilt auch in diesem Falle: Vermutlich gehört
ein hohes Maß an »philosophischer Einübung« dazu, um zu beurtei-
len, ob eine bestimmte philosophische Position, z. B. eine nicht-onto-
logisch weiterentwickelte Transzendentalphilosophie, die aus der Sa-
che heraus notwendigen Erwartungen der Theologen enttäuscht oder
nur ihre Vorurteile. Und so könnte es auch in diesem Kontext sehr
wohl ein Dienst an der Tradition sein – d. h. an jenem Diskurs, der die
Generationen übergreift – wenn überlieferte Fragen, z. B. die Frage
nach den Bedingungen rationaler Verantwortbarkeit des Sprechens
von Gott, präziser gestellt und dann neue Wege zu ihrer Beantwor-
tung gesucht werden.

3. Zum erreichten Problemstand

Die Erörterung derjenigen Erwartungen, die die Theologie traditio-
nell an die Philosophie zu richten pflegt, hat deutlich gemacht: In der
Tat wirft die Theologie Fragen auf, in denen die Philosophie ihre ei-
genen Probleme wiedererkennen kann und deren Klärung sie daher
zu ihren eigenen Aufgaben zählen muß. Und in der Tat kann von der
Weise, wie die Philosophie diese Fragen beantwortet, Entscheidendes
für die Theologie abhängen. Aber die Philosophie hat das Recht, die
Weise, wie sie diese Fragen stellt, und die Methoden, durch die sie sie
zu beantworten versucht, selbst zu bestimmen und dabei anders zu
verfahren, als die Theologen das vorherzusehen pflegen. Eine solche
von den traditionellen Vorstellungen der Theologen abweichende

Philosophische Ein�bung in die Theologie I A 73

Die Fragestellung

https://doi.org/10.5771/9783495860908-28 - am 03.02.2026, 13:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860908-28
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Weise der Fragestellung und Behandlungsart wird für diese befremd-
lich erscheinen. Aber es gibt gute Gründe für die Vermutung, daß die
Theologen gerade dann, wenn sie bereit sind, sich auch von befremd-
lichen Weisen des Philosophierens überraschen zu lassen, neue Im-
pulse zur Lösung ihrer eigenen Probleme gewinnen werden. Gerade
die Treue zur Tradition, der die Theologie ihre Aufgaben, vor allem
aber ihr eingeübtes Gespür für das theologische Gewicht philosophi-
scher Argumentationen verdankt, verlangt dann von den Theologen,
auch von neuartig erscheinenden Weisen des Philosophierens Bei-
träge zur Lösung ihrer Probleme zu erwarten. Eine »philosophische
Einübung in die Theologie« wird nicht zuletzt dazu nötig sein, solche
Möglichkeiten einer kritischen Sichtung philosophischer Argumen-
tationsangebote wahrzunehmen.

Weiterhin hat sich gezeigt: Es sind vor allem fünf philosophi-
sche Fragen, die die Fundamentaltheologie an die Philosophie zu
richten hat.
1. Welches sind die Bedingungen dafür, daß ein intentionaler Akt

(und spezieller: der religiöse Akt) kraft seiner besonderen Struk-
tur sich auf Gegenstände beziehen und ihnen entsprechen kann?
Und wovon hängt es ab, ob er für seine Inhalte objektive Geltung
beanspruchen kann (s. o. S. 35 f.)? Diese Frage fällt in den The-
menbereich der traditionellen Transzendentalphilosophie.

2. Ist eine Erkenntnistheorie möglich, die es gestattet, den Anspruch
einer rationalistisch oder auch empiristisch verstandenen Wissen-
schaft zurückzuweisen, sie allein führe zu objektiv gültigen Er-
kenntnissen, ohne durch diese Wissenschaftskritik in einen Irra-
tionalismus zu verfallen (s. o. S. 72 f.)? Auch diese Frage fällt in
das Problemfeld der Transzendentalphilosophie, weil diese die
Möglichkeitsbedingungen objektiver Geltung zu untersuchen hat.
Nun kann diese Frage aber nur entstehen, wenn, wenigstens pro-
beweise, mit einer Mehrheit von Formen objektiven Geltens ge-
rechnet wird; darum ist zu ihrer Beantwortung eine Form der
Transzendentalphilosophie nötig, die über deren traditionelle Ge-
stalt hinaus weiterentwickelt wird. Schließlich wird zu zeigen
sein, daß eine solche weiterentwickelte Transzendentalphilosphie
auch in der Lage ist, zu entscheiden, ob nicht nur mit einer simul-
tanen Pluralität, sondern auch mit einer sukzessiven Variabilität
von Vernunftgestalten und ihnen entsprechenden Erfahrungswei-
sen und Erfahrungwelten gerechnet werden muß. Nur dadurch

74 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Erster Teil: Fragestellung und Methode

https://doi.org/10.5771/9783495860908-28 - am 03.02.2026, 13:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860908-28
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


aber wird es möglich, auch die drei übrigen theologischen Anfra-
gen an die Philosophie zu beantworten:

3. Können auch solche Erfahrungen, die eine historisch bedingte
Vernunftgestalt voraussetzen, gleichwohl Allgemeingültigkeit
für sich in Anspruch nehmen (s. o. S. 52)?

4. Welche Rolle spielen, innerhalb einer möglichen Geschichte der
Vernunft, Traditionen und Institutionen; und wie verhält deren
Wirksamkeit sich zur Eigengesetzlichkeit der Vernunft (s. o.
S. 64)?

5. Ist es, falls die Vernunft sich als geschichtlich variabel erweist,
möglich, inmitten der Zeit (der individuellen Lebensgeschichte
und der umfassenden Menschheitsgeschichte) ein Wort zu spre-
chen und zu hören, das gleichwohl unüberbietbare und universale
Geltung beanspruchen kann (s. o. S. 45 f.)?

Aus dem Gesagten folgt: Jene Erwartungen, die die Theologie aus der
Notwendigkeit ihrer Sache heraus an die Philosophie richtet und die
sich aus der Thematik der »vier Traktate« der Fundamentaltheologie
herleiten lassen, werfen Fragen auf, deren Beantwortung die Theo-
logie nicht vorwegnehmen kann, sondern der Philosophie überlassen
muß. Und all diese Fragen erfordern zu ihrer Beantwortung eine
Weiterentwicklung der transzendentalen Methode, die diese in die
Lage versetzt, der möglichen Pluralität und historischen Variabilität
von Gestalten der Vernunft und damit auch der möglichen Pluralität
und Variabilität von Erfahrungsweisen und Erfahrungswelten Rech-
nung zu tragen. Von dieser Weiterentwicklung wird die Theologie
sich überraschen lassen müssen, und zwar gerade dann, wenn sie bis-
her von den Ergebnissen früherer Formen der Transzendentalphi-
losophie einen für ihre Fragestellungen fruchtbaren Gebrauch ge-
macht hat.

Wie eine Transzendentalphilosophie aussehen müßte, die zur
Beantwortung dieser Fragen tauglich ist, soll im folgenden Kapitel
wenigstens insoweit umrissen werden, daß die Folgen sichtbar wer-
den, die sich aus diesem Versuch für die Theologie ergeben 21.

Philosophische Ein�bung in die Theologie I A 75

Die Fragestellung

21 Im Übrigen verweise ich auf die ausführliche Darstellung dieses Versuchs in meinem
Buch: Erfahrung als Dialog mit der Wirklichkeit, Freiburg und München 1995.

https://doi.org/10.5771/9783495860908-28 - am 03.02.2026, 13:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860908-28
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	1. Die »Demonstratio triplex« und die traditionelle Bestimmung des Verhältnisses von Philosophie und Theologie
	a) Vorbemerkung zum Begriff des »Traditionellen«
	b) Die »Demonstratio triplex« und die theologischen Erwartungen an die Philosophie
	c) Die Ambivalenz theologischer »Erwartungen« an die Philosophie

	2. Theologische Erwartungen und unvermutete philosophische Aufgabenstellungen
	a) Erstes Beispiel: Die Erwartung von Gottesbeweisen
	b) Zweites Beispiel: Die Erwartung des Nachweises, daß der Mensch auf eine Offenbarung der göttlichen Geschichts-Absichten ange
	#G_a_G#) Die Offenbarung als Antwort auf die menschliche Frage nach dem »Sinn des Ganzen«
	#G_b_G#) Die Vieldeutigkeit der »Sinnfrage«
	#G_g_G#) Andere Möglichkeiten für das Verständnis des »letzten Wortes«:

	c) Drittes Beispiel: Die Erwartung des Nachweises, daß der Mensch in der Erfahrung seiner Schuldverstrickung die Notwendigkeit
	d) Viertes Beispiel: Die Erwartung des Nachweises, daß der Mensch als geschichtliches Wesen auf Überlieferung angewiesen und de
	e) Ein fünftes Beispiel: Die Erwartung des Nachweises, daß es andere Weisen der objektiven Geltung gibt als die, zu deren Siche

	3. Zum erreichten Problemstand

