
3. Film (1965, Alan Schneider) 65

Weg zur Ableugnung der Gefahr, die das Ich als von der Außenwelt drohend erkennt.«35

Und er fügt hinzu:

»Ein anderer meiner Freunde, den ein unstillbarer Wissensdrang zu den ungewöhn-

lichsten Experimenten getrieben und endlich zum Allwisser gemacht hat, versicherte

mir, daß man in den Yogapraktiken durch Abwendung von der Außenwelt, durch Bin-

dung der Aufmerksamkeit körperliche Funktionen, durch besondere Weisen der At-

mung tatsächlich neue Empfindungen und Allgemeingefühle in sich erwecken kann,

die er als Regressionen zu uralten, längst überlagerten Zuständen des Seelenlebens

auffassen will.«36

Die Gemeinsamkeiten zwischen Freuds psychoanalytischer Betrachtung und der film-

philosophischen Begeisterung von Deleuze stechen sofort ins Auge. Es gibt keine Hin-

weise, dass Deleuze dieses ozeanische Gefühl Freuds mit dem »Korken auf dem entfes-

selten Ozean« in Verbindung gebracht hat.37 Fern der psychoanalytischen Regression

scheint Deleuze jedoch einen filmphilosophischen Pfad für interessant zu halten, der

auf bildtheoretische Weise kein Gefühl, sondern vielmehr ein ozeanisches (Film-)Sein

ermöglicht. In der Bewegungsbild-Regression, durch die Auslöschung des Aktions-,

Wahrnehmungs- und Affektbildes, glaubt Deleuze eine Seins- und Bildebene zu er-

reichen, die analytisch trocken betrachtet zunächst ebenso unklar bleibt und nur er-

ahnt oder ›verstanden‹ werden kann wie das ozeanische Gefühl bei Freud. Im imma-

nenten Werden geht es Deleuze dabei auch nicht um einen religiösen Zustand, der

irgendwo außerhalb der Bilder liegt, sondern der durch diese nachvollziehbar gemacht

werden kann. Im Unterschied zum ozeanischen Gefühl bei Freud, sieht Deleuze in Be-

cketts Film einen klaren Lösungsweg der Bilder, der das Erreichen dieser kosmischen

und spirituellen Reinheit ermöglicht. Für Deleuze bildet diese nichtzentrierte Ebene

die Grundlage einer bestimmten Tendenz des Experimentalfilms, der einen Raum und

eine Wirklichkeit vor der menschlichen Wahrnehmung vermittelt,38 und in »der Aus-

arbeitung eines symbolischen Systems aus einfachen Regeln«, welche diese Ebene des

Bewegungsbildes möglich machen, liegt ihm zufolge die Originalität Becketts.

3.5 Zurück zum Bewegungsbild?

Martin Schwab hat die Deleuze’sche Auslegung und die Rückkehr zum reinen Bewe-

gungsbild aus mehreren Gründen kritisiert und grundlegend für inkonsequent erklärt.

SeinerMeinung nachwird sie der Besonderheit von Film nicht gerecht und steht zudem

seiner eigenen Interpretation entgegen, die er knapp auf den Punkt bringt: »Die Dif-

ferenzen zwischen Deleuze’ und meiner Deutung können auf eine einfache Formel ge-

35 Ebd., S. 18f.

36 Ebd., S. 19.

37 Vgl. G. Deleuze: »Der größte Film Irlands (Becketts ›Film‹)«, S. 40.

38 Siehe G. Deleuze:Das Bewegungs-Bild. Kino 1, S. 99 und S. 168.

https://doi.org/10.14361/9783839453629-016 - am 14.02.2026, 09:19:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453629-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


66 Bilder der Enge

bracht werden: Exemplifiziert ›Film‹ Entdifferenzierung oder Differenzierung?«39 Die

Frage ist also, ob Becketts Film die von Deleuze definierten Bilder – Aktionsbild,Wahr-

nehmungsbild, Affektbild – stufenweise auslöscht, um schließlich beim reinen Bewe-

gungsbild zu landen, oder ob er eine komplexere Subjektivität und differenzierte Re-

flexion über ein gespaltenes Sehen inszeniert. Schwab meint dazu:

»Wie erinnerlich sieht Deleuze den Gang von ›Film‹ als einen Rückweg, der Bildstadien

durchläuft – unter ihnen das Handlungs-, Wahrnehmungs- und Affektbild – ein Weg

der von komplexeren zu weniger komplexen Bildkonstellationen verläuft, und auf das

Bewegungsbild, das grundlegendste Bild, zuläuft. Das Bewegungsbild selbst erreicht

›Film‹ freilich nicht.«40

Schwab meldet jedoch nicht nur Zweifel am Erreichen dieser letzten Etappe an, die

ihm zufolge nur eine metaphysische Konstruktion bleiben kann. Wenn man die In-

terpretation von Deleuze als ontologische Metamorphosen eines Seins bildhafter Na-

tur ernst nimmt, dann ergeben sich nach Schwab mindestens drei Probleme: erstens

gibt es Unstimmigkeiten in der Deleuze’schen Subjektkonstruktion beziehungsweise in

seiner Darstellung des Protagonisten als Bild-Subjekt innerhalb seines Bewegungsbil-

deruniversums; zweitens kann Schwab die klar konturierte Abfolge der drei Bildtypen

nicht erkennen; drittens wirft er Deleuze vor, dass er rein ›repräsentationistisch‹ argu-

mentiert, die inhaltliche Deutung sich jedoch nicht auch in formalen und ästhetischen

Figuren festmachen ließe – was die Theorie von Deleuze jedoch leisten müsste.

»Mit anderen Worten: Ich kann in ›Film‹ die Abfolge der Bildtypen nicht sehen, die

Deleuze in das Werk hineinliest. Schließlich denke ich auch, daß Deleuze eher reprä-

sentationistische Deutung (›Film‹ stellt den Weg der Bilder dar über das Drama O-E)

der Ästhetik von ›Film‹ nicht gerecht wird. Es mag sein, daß derWeg des O (aus seiner

Sicht) ein Weg der Entdifferenzierung ist. Aber die ästhetischen Verfahren von ›Film‹

sind nicht unterwegs zum Bewegungsbild. Sie sind auch nicht in einem Prozeß der

Entdifferenzierung begriffen. Das Gegenteil ist der Fall: ›Film‹ definiert Präsentations-

modi des Kinos um und differenziert sie neu. Diese, formale, Seite von ›Film‹ übergeht

Deleuze mit Schweigen. Insgesamt habe ich gefunden, daß auch Deleuze das Werk

in die Zwangsjacke der Exemplifikation für eine Theorie steckt – seiner Theorie –, und

dabei demWerk nicht gerecht wird.«41

Das Entwerdungsdrama ist für ihn ein absurdes Unterfangen, wenn man davon aus-

geht, dass das Subjekt, um das Nicht-Sein und das Bewegungsbild zu erreichen und

um die Grundlagen der eigenen Subjektivität zu beseitigen, handeln muss – und durch

dieses Handeln sein Subjektsein zugleich immer auch bestärkt: »Wie kann ein Deleu-

ze’sches Subjekt sowohl handeln, und gewissermaßen, seine Geschäftsgrundlage dabei

aus der Welt schaffen? Wo im Subjekt sind die Tendenzen angelegt, nicht Subjekt sein

39 M. Schwab: Unsichtbares – sichtbar gemacht. Zu Samuel Becketts »Film«, S. 189. Schwab geht in seiner

Analyse ausführlicher auf die Filmphilosophie von Deleuze ein. Die grundlegenden Definitionen

der Bewegungsbilder werde ich hier nicht rekapitulieren.

40 Ebd.

41 Ebd., S. 35 (Herv. i. O.).

https://doi.org/10.14361/9783839453629-016 - am 14.02.2026, 09:19:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453629-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Film (1965, Alan Schneider) 67

zu wollen?«42 Schwab kann für die Möglichkeit einer Flucht aus der Subjektivität in der

Deleuze’schen Subjektivitätstheorie keine Erklärungen und zudem für die Auflösung

von Subjekt und der Bildtypen keine filmischen Verfahren oder Ästhetiken entdecken.

Auch die angebliche aufeinanderfolgende Aufteilung der Bilder bleibt für ihn fehlerhaft.

»Ich habe dagegen den Eindruck, daß eine genauere Analyse an Hand der drei Bild-

begriffe überall Elemente aller Bilder entdeckt, ja, daß man nicht einmal sagen kann,

hier dominiere der eine, dort der andere Bildtyp. Mit anderen Worten, ich finde Deleu-

ze Bilder, nicht trennscharf, wenn sie aus ›Film‹ eine geordnete Reise durch die Bilder

machen sollen.«43

So lassen sich im Aktionsbild auch das Wahrnehmungsbild und sogar bereits das Af-

fektbild (die Gesichter der Passanten auf der Straße) beschreiben – sodass er zu dem

Schluss kommt, man könne hier nicht von einer Abfolge reiner Bildtypen sprechen, die

zudem auch noch ausgelöscht werden. Unklar bleibt für ihn dabei auch, wer hier wie

intentional handelt und wahrnimmt und die Aktion vorantreibt – der Protagonist O

oder das Auge E, die objektive oder die subjektive Wahrnehmung – und wer überhaupt

was ist.44 Letztlich kann er in der Aufspaltung von Beobachter und Beobachtetem, die

sich am Ende gegenüberstehen und starr beziehungsweise erschrocken begegnen, auch

die Idee der reinen Deleuze’schen Affektivität nicht wirklich nachvollziehen. Man kann

sagen, dass Schwab in dieser Analyse den Ansichten von Deleuze grundsätzlich wenig

abgewinnen kann:

» […] in inhaltlicher Perspektive sehe ich anstelle der Bildbahn den Weg einer kom-

plexen Subjektivität, deren Fluchtbewegung sie in die Konfrontation mit dem abge-

spaltenen Anteil führt und eines Sehens, dem sein eigener apperzeptiver Anteil zur

reflexiven Neuaneignung vorgeführt wird. Beides sind Vorgänge innerhalb der Sub-

jektivität.

[…] Der Bilderweg ›bildet‹ sich ästhetisch nicht aus, obwohl die Bildontologie, die doch

auch für das Medium gilt, eine Deutung des Mediums und dessen parallele Entwick-

lung fordert. So ergibt sich die paradoxe Situation, daß einWerk, das demKino gilt, die

im engeren Sinne kinematographischen Errungenschaften und Probleme von ›Film‹

nicht ausspielt.«45

Die sehr detaillierte Kritik Schwabs ist in vielen Punkten nachvollziehbar, vor allem in

denen, welche die Schwierigkeiten betreffen, die Wahrnehmungsverhältnisse und die

Subjektivitätsverfassung dieser Analyse mit der Deleuze’schen Philosophie zusammen-

zubringen. Auch ist es verständlich, dass er nicht mit Deleuze zum Schluss kommen

möchte, dass am Ende des Films die Ebene eines reinen Bewegungsbildes erahnbar

wird.

Ich selbst möchte jedoch grundlegend der Deleuze’schen Unterteilung in die drei

Akte und Bildtypen folgen, die meines Erachtens doch als dominant beschrieben wer-

42 Ebd., S. 200.

43 Ebd., S. 202f. (Herv. i. O.).

44 Vgl. ebd., S. 205f.

45 Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839453629-016 - am 14.02.2026, 09:19:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453629-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


68 Bilder der Enge

den können, auch wenn es Vermischung gibt und sich ihre Auflösung nicht ästhetisch

klar vermitteln mag. Deleuze scheint diese umgekehrte Genealogie der Bewegungsbil-

der, die sich anhand von Film aufzeigen lässt, als ein wichtiges Modell, nicht nur sei-

ner eigenen Theorie, sondern des Films überhaupt erkannt zu haben. Auch denke ich,

dass ihm in den kurzen Ausführungen zu Film die Ungenauigkeiten seines Subjektent-

wurfs und die nachlässigen Beschreibungen von subjektiven und objektiven Kamera-

undWahrnehmungsverhältnissen sicherlich bewusst waren und sich die gesamteWeite

dieses Beispiels erst über die zwei Kinobücher hinweg erschließt.

Schaub, die ebenfalls nichts filmphilosophisch Grundsätzliches an der Deleu-

ze’schen Lesart auszusetzen hat, hat die weiterführende Rolle von Film folgenderma-

ßen beschrieben:

»Alles beginnt hier mit dem Aktionsbild und läuft auf dasWahrnehmungsbild hinaus,

das ebenfalls in Richtung auf ein mentales Bild, nämlich auf Selbstwahrnehmung hin

übersteigert wird. Während bei Beckett die Regungslosigkeit zum Fluchtpunkt wird,

läßt Deleuzes umgekehrte Vorgehensweise spätestens im Zeit-Bild erahnen, daß die

Abweichung sichtbarer Bewegungen (falsche Anschlüsse, falsche Bewegungen) eine an-

dere Ausbuchstabierung dieses Außen des Bewegungs-Bildes erlauben. (Das Außen

ist hier eine in sich überaus bewegliche Zeit, keinesfalls die Suggestion von Stillstellung

derselben durch das Einfrieren der sichtbaren Bewegung.)«46

Mit dem Deleuze’schen Begriff des ›mentalen Bildes‹,47 den Deleuze jedoch in diesem

Fall selbst nicht erwähnt, und mit dem Hinweis auf das ›Zeit-Bild‹,48 das ein anderes

Außen der Bewegung und des Films ermöglicht, verweist Schaub auf die wegweisende

Funktion von Film im Deleuze’schen Kosmos und auf ein übergreifenderes, bewegli-

ches filmisches Bewusstsein, das unabhängig von Protagonisten und Subjekten nach

Verschwinden streben kann oder nach etwas anderem, das die Bilder übersteigt. Es

handelt sich um ein übermenschliches Bewusstsein, das durch die Fragmentierung der

Blicke und der Fähigkeiten der Kamera denkbar wird.Wie bereits mit Schaub erwähnt,

scheitert die Exemplifikation der menschlichen Wahrnehmung durch Film und endet

– auch wenn man nicht mit Deleuze übereinstimmen und die Verschmelzung von Be-

wusstsein und Bewegungsbildern nicht akzeptierenmöchte –mit einem Affekt, der vor

einem Eintauchen in eine andere Seinsebene für den Protagonisten bedeutet, dass er

der Wahrnehmung nicht entkommen kann.49 Die Wahrnehmung beziehungsweise die

spezifische mentale Bewegung, an der entlang sich die Bildtypen bei Deleuze ausdif-

ferenzieren, spielt, so arbeitet Mirjam Schaub heraus, eine Sonderrolle in der Deleu-

ze’schen Philosophie.50 Sie umfasst zunächst alle Blicke und Perspektiven und macht

unterscheidbar, was

46 M. Schaub: Gilles Deleuze im Kino: Das Sichtbare und das Sagbare, S. 96f. (Herv. i. O.).

47 Dasmentale Bild ist dabei nicht als ein subjektzentriertes undmenschliches zu verstehen, sondern

als eine filmspezifische ›Wahrnehmung‹, durch welche Selbstwahrnehmung als etwas Nichtsicht-

bares und Mögliches denkbar wird, das über die Bilder hinweg entstehen kann. Zum mentalen

Bild siehe Gilles Deleuze: Das Bewegungs-Bild. Kino 1, S. 264.

48 Gilles Deleuze: Das Zeit-Bild. Kino 2, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1991.

49 Vgl. M. Schaub: Gilles Deleuze im Kino: Das Sichtbare und das Sagbare, S. 106.

50 Vgl. ebd., S. 107ff.

https://doi.org/10.14361/9783839453629-016 - am 14.02.2026, 09:19:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453629-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Film (1965, Alan Schneider) 69

»(a) eine Person im Unterschied zu einer anderen sieht; (b) was nur die Kamera (und

mit ihr die Zuschauerinnen) sehen; (c), wie sich die Wahrnehmung einer Person ver-

schiebt (in einem Traum, imWahnsinn, in Extremsituationen); (d) (eventuell) wie sich

dieWelt aus dem imaginierten Blick eines Tiers oder Gegenstands darstellt. (Die Reihe

ist fortsetzbar.)«51

Wie auch Schwab festgestellt hat, ist es dabei nicht immer leicht, die unterschiedli-

chen Bildtypen voneinander zu trennen. Das liegt daran, so Schaub, dass dasWahrneh-

mungsbild bei Deleuze als eine »Metastruktur« die anderen Bewegungsbilder, Aktions-

und Affektbild durchzieht, und zum Sonderfall eines Wahrnehmungsbildes als Wahr-

nehmung einer Wahrnehmung führen kann.52

»Deleuzes Exkurs zu Becketts Film als Abschluß seiner grundsätzlichen Überlegungen

zumBewegungs-Bild ist damitweitmehr als ›dasselbe rückwärts‹, denn es lenkt die Auf-

merksamkeit auf die besondere Rolle, welche die cinematographischeWahrnehmung

bei der inhaltlichen Ausdifferenzierung seiner Bildtypen spielt, nicht nur als Konstitu-

ens und Leitdifferenz, sondern auch als subversives Element, das die Entfaltung eines

Bildsystems nicht nur erlaubt, sondern zugleich auch zunichte macht.«53

Schaub erklärt, dass diese Sonderrolle des Wahrnehmungsbildes später in der Kino-

theorie von Deleuze klarer wird, wenn es »das scheinbar so geschlossene System der

Bildtypen des Bewegungsbildes ins Wanken bringt.«54 In seiner Analyse von Film er-

wähnt Deleuze bereits, dass sich mit dem Betreten des Zimmers nicht nur Aktion und

Wahrnehmung, sondern auch Gegenwart und Zeitlichkeit verändern.55 Zum einen pas-

sieren beim Hinausbefördern von Hund und Katze Wiederholungen; aber darüber hin-

aus kann insgesamt die Choreografie der Kamera durch das Zimmer bis hin zumSchau-

kelstuhl auch »als eine temporale Allegorese« verstanden werden, welche auf eine überir-

dische Zeit- und Räumlichkeit beziehungsweise eine Zeit- und Ortlosigkeit hinweist.56

Mit der Bild-Werdung des Protagonisten fallen Raum und Zeit in einer »reinen Gegen-

wart« zusammen, die keine Vergangenheit oder Zukunft und auch kein Subjekt und

Gedächtnis mehr kennt und welche zeitphilosophisch »das überzeitliche Pendant zum

frei flotierenden idealen Bewegungs-Bild« denkbar werden lässt.57

3.6 Raymond Bellour: Das Zimmer

Neben der hier skizzierten Diskussion um die Möglichkeit der Exemplifikation der

menschlichen Wahrnehmung in einem Film sowie um die Frage der filmphilosophi-

schen Reichweite, die sichmit den Bildtypen vonDeleuze eröffnet, hat RaymondBellour

51 Ebd.

52 Ebd.

53 Ebd., S. 108 (Herv. i. O.).

54 Ebd.

55 Siehe G. Deleuze: »Der größte Film Irlands (Becketts ›Film‹)«, S. 39f.

56 Vgl. M. Schaub: Gilles Deleuze im Kino: Das Sichtbare und das Sagbare, S. 108f. (Herv. i. O.).

57 Ebd., S. 109.

https://doi.org/10.14361/9783839453629-016 - am 14.02.2026, 09:19:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453629-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

