Die Waffe der Analogie

Altdgyptische Magie als System

Thomas Schueider

Heinrich G. Haas zum 70. Geburtstag

1. These

Altagyptische Magie! stellt ein umfassendes System zur Stabilisie-
rung der bestehenden Ordnung dar, auf das in allen Bereichen der
Welt rekurriert werden kann. Dieses Regelwerk funktioniert nach
rationalen Mechanismen, die bedrohte bzw. chaotische Bereiche der
Welt durch Analogien in die normative Struktur der sinnhaften Ord-
nung reintegrieren. Erst ein detailliertes Verstindnis dieser Funk-
tionsweise erlaubt eine angemessene Gesamtbeurteilung der alt-
dgyptischen Magie im Sinne eines groffen intellektuellen Entwurfes
zur Problematik von Ordnung und Chaos.

! An Darstellungen zur Magie im Alten Agypten vgl.: J. F. Borghouts: Artikel Magie,
in: Lexikon der Agyptologie, Bd. 3 (1980), Sp. 1137-1151; P. Eschweiler: Bildzauber im
alten Agypten. Die Verwendung von Bildern und Gegensténden in magischen Hand-
lungen nach den Texten des Mittleren und Neuen Reiches (OBO, Bd. 137), Treiburg
i. U, Gottingen 1994; W. Gutekunst: Artikel Zauber, in: Lexikon der Agyptologie, Bd. 6
(1986), Sp. 1320-1355; E. Hornung: Die Macht des Zaubers, in: ders.: Geist der Pharao-
nenzeit, Ziirich, Miinchen 1989, S. 51-66; L. Kékosy: La magia nell’antico Egitto, in: La
magla in Egitto ai tempi dei faraoni, Modena 1985, S.7-101; L. Kékosy: Zauberei im
alten Agypten, Leipzig 1989; A. Roccati und A. Siliotti (Hrsg.): La Magia in Egitto ai
Tempi dei Faraoni. Atti Convegno internazionale di studi Milano 1985, Milano 1987;
Y. Koenig: Magie et magiciens dans I'Egypte ancienne, Paris 1994; T. Lexa: La magie
dans I'Egypte Antique de I’ Ancien Empire jusqu’a l"époque copte, Paris 1925; M. Meyer
und R. Smith (Hrsg.): Ancient Christian Magic. Coptic Texts of Ritual Power, San Fran-
cisco 1994; G. Pinch: Magic in Ancient Egypt, London 1994; R. K. Ritner: Egyptian
Magic: Questions of Legitimacy, Religious Orthodoxy, and Social Deviance, in: A. B.
Lloyd (Hrsg.): Studies in Pharaonic Religion and Society in Honour of ]. Gwyn Grif-
fiths, London 1992, S. 189-200; R. K. Ritner: The Mechanics of Ancient Egyptian Ma-
gical Practice (SAOC, Bd. 54), Chicago 1993; A. Roccati und A. Siliotti (Hrsg.): La
magla in Egitto ai tempi dei faraoni, Milano 1987; G. Roeder: Zauberei und Jenseits-
glauben im alten Agypten, Ziirich 1961; S. Sauneron: Le monde du magicien égyptien,
in: D. Bernot u.a. (Hrsg.): Le monde du sorcier (Sources orientales, Bd. 7), Paris 1966,
S.27-65; R. H. Wilkinson: Symbol & Magic in Egyptian Art, London 1994.

Analogiedenken A

https://dol.org/10.5771/9783495997031-86 - am 26.01.2026, 14:47:48. [

37


https://doi.org/10.5771/9783495997031-86
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Thomas Schneider

Diese Leitthese der folgenden Ausfithrungen, die dgyptische
Magie als System? verstehen will, zielt insbesondere auf drei Punkte:

(1) sie will eine ganzheitliche Beschreibung dgyptischer Magie
geben im Gegensatz zu der in der Forschung vorherrschenden selek-
tiven Beschaftigung mit einzelnen Texten oder Praktiken;

(2) sie will den umfassenden Anwendungsbereich dgyptischer
Magie aufzeigen. Agyptische Magie kann nicht auf eine partikulare
Verwendung eingeengt werden, ist gerade nicht nur der hiuslichen
Anwendung und dem personlichen Gebrauch zuzuweisen, wie J. Ass-
mann postuliert.® Entsprechend ist die von ihm vollzogene Unter-
scheidung zwischen »magic in the general sense« und »magic in the
specific sense (in the sense of a particular discourse)« nicht sinnvoll,
vielmehr besteht eine direkte Korrelation zwischen der universalen
dgyptischen Kraft >Magie< und ihrer umfassenden konkreten An-
wendung.

(3) sie will die innere Funktionsweise und Funktionalitit dgyp-
tischer Magie darstellen in Absetzung von tiberholten Ansitzen, die
noch der religionsethnologischen Magiediskussion des 19. und
20. Jahrhunderts verpflichtet sind. Aus dgyptischer Sicht kann, wie
zu zeigen sein wird, gerade nicht davon gesprochen werden, dafs
»Magie immer eine Restkategorie bleiben [wird], vom wissenschaft-
lichen Beobachter geschaffen, um Handeln, das ihm unverstdndlich
(irrational) erscheint, zusammenzufassen«*.

Dieser Ansatz stellt sich bewufst der traditionellen Sicht dgypti-
scher Magie entgegen. So spiegelt sich beispielsweise in der Beurtei-
lung durch E. A. W. Budge von 1899 deutlich der Evolutionismus
eines Edward Burnett Tylor (1832-1917) und James G. TFrazer
(1854-1941) wider, wonach Magie als archaisches Stadium kulturel-
ler Entwicklung, als infantiles und ignorantes Denken der frithen
Menschheit zu betrachten sei.” A. Erman beurteilte 1934 in seiner
negativistischen Darstellung der dgyptischen Religion, die diese aus

? Zu Beschreibungen der Form »X als Y« siehe H. Teilke: Spracke als soziale Gestalt.
Ausdruck, Prigung und die Ordnung der sprachlichen Typik, Frankfurta. M. 1996, S. 11.
® 1. Assmann: Magic and Theology in Ancient Egypt, in: P. Schéfer und H. G. Kippen-
berg (Hrsg.): Envisioning Magic. A Princeton Seminar and Symposium (Studies in the
History of Religions, Bd. 75), Leiden, New York, K&ln 1997, S. 1-18: hier S. 3.

¢ H.G. Kippenberg: Artikel Magie, in: H. Cancik, B. Gladogow und M. Laubscher
(Hrsg.): Handbuch religionswissenschaftlicher Grundbegriffe, Bd. 4, Stuttgart, Berlin,
Koln 1998, S. 85-98: hier S. 95.

 E. A. W. Budge: Egyptian Magic, New York, 1899, S. XIII £.

38  ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://dol.org/10.5771/9783495997031-86 - am 26.01.2026, 14:47:48. [



https://doi.org/10.5771/9783495997031-86
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Waffe der Analogie

einer modernen europdischen Perspektive abqualifizierte und jegli-
ches theologische System in ihr leugnete®, Magie 1934 als Paradebei-
spiel eines falschen Bewufstseins.” H. Bonnet interpretierte Magie
1952 als psychische Grundstruktur des Agypters, der die (htherste-
hende) Religion unterliegen mufste.® Und nach der immer noch evo-
lutionistischen Beurteilung L. Kdkosys von 1989 gehorte Magie zu
den Schattenseiten der dgyptischen Kultur, von denen sich Wissen-
schaft, Kunst und Philosophie als positive Bereiche menschlichen
Denkens und Handelns abheben.?

Eine derartige Ausgrenzung und Abwertung der Magie erlau-
ben die dgyptischen Quellen aber gerade nicht. Das System dgypti-
scher Magie gelangt im Gegenteil in allen Bereichen der dgyptischen
Welt zur Anwendung. Die Anwendung erfolgt komplementdr zu
spezifischen Instrumenten, entweder im Vorgriff oder als Reaktion
auf Bedrohungen der Ordnung. Entsprechend méchte ich von pri-
ventiver Magie bzw. reaktiver Magie sprechen:

Bereich magisches spezifisches

Instrument Instrument
Kosmos priaventive Magie ~ Tempelkult
Auflenpolitik priventive Magie ~ Armee, Festungen,

Diplomatie

Innenpolitik priventive Magie  Erziehung, Ethik
Stabilitit Agyptens  priventive Magie  Tempelkult, Verwaltung
Haus und Feld priventive Magie  konkrete Sicherung
Krankheit reaktive Magie Medizin
Jenseitsleben priventive Magie  Ethik, Totenkult

¢ K. Koch: Das Wesen altigyptischer Religion im Spiegel dgyptologischer Forschung,
Hamburg 1989 (Berichte aus den Sitzungen der Joachim Jungius-Gesellschaft der Wis-
senschaftene. V,; Jg. 7, Heft 1), S. 45-50.

7 A. Erman: Die Religion der Agypter. Thr Werden und Vergehen in vier Jahrtausenden,
Berlin, Leipzig 1934, S. 295{.

¢ H. Bonnet: Reallexikon der Agyptischen Religionsgeschichte, Berlin 1952, S. 435 und
S. 439.

¢ L.Kékosy: Zauberei im alten Agypten, Leipzig 1989, S. 230. Vgl. auch Urteile wie
jenes von H.Brunner: Grundziige der altigyptischen Literatur, 4. Aufl. Darmstadt
1986, S. XI, der von »Machwerken, wie sie die Magie liebt« spricht.

Analogiedenken A

https://dol.org/10.5771/9783495997031-86 - am 26.01.2026, 14:47:48. [

39


https://doi.org/10.5771/9783495997031-86
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Thomas Schneider

Zu dieser duferen Universalitit von Magie korrespondiert eine inne-
re Stringenz: ein Mechanismus von Analogien', durch die die be-
drohten Bereiche in die geordnete Welt zurtickgefithrt werden. Der
Begriff der Analogie ist in der religionsethnologischen Diskussion
tiber Magie in klassischer Form durch J. Frazers Law of Similarity
etabliert und neuerdings durch S. J. Tambiah reaktualisiert worden.™
Nach Tambiah stellen magische Riten persuasive Analogien dar, d. h.
Handlungen, die analog zu einem beabsichtigten Geschehen sind und
die durch ihren Vollzug jene Personen, vor denen sie vollzogen wer-
den, von ihrer Wirksamkeit tiberzeugen sollen. Diese Definition
trifft fiir die Analogien altdgyptischer Magie nicht zu, die niemanden
tiberzeugen wollen, sondern eine primére, technische Funktion besit-
zen. Sie stellen Relationen her zwischen dem gefdhrdeten Bereich
und der konstitutiven Ordnung der Welt. Auf diese Weise werden
schon erfolgte oder in Zukunft mdgliche Stérungen an die geordnete
Welt angebunden und in der Folge véllig reintegriert. Die Analogien
dgyptischer Magie umfassen sowohl strukturelle als auch funktiona-
le Entsprechungen'?, die fallweise bis auf eine Identitit (etwa zwi-
schen dem Magier und einem Gott; dem Patienten und dem Horus-
kind des Mythos) hin tendieren. Die hauptsichlich verwendeten
Analogien, deren Behandlung in Abschnitt 4 geboten wird, sind:

[geordnete, Riickbindung [gefidhrdeter
regelhafte Welt] Bereich]
durch:

Analogie des Aktanten
Analogie des Zielobjektes
Analogie der Handlung
Analogie des Sprechaktes
Analogie der Bezeichnung
Analogie des Hilfsmittels

1 Die folgende Ubersicht berticksichtigt die hauptsdchlichen Analogien; im einzelnen
siehe unten Abschnitt 3. [1990.
1 S.T. Tambiah: Magic, Science, Religion, and the Scope of Rationality, Cambridge
2 Vgl. C. Thiel: Artikel Analogie, in: Enzyklopidie Philosophie und Wissenschafts-
theorie, Bd. 1, Mannheim, Wien, Ziirich 1980, S. 98{f.; H. J. Sandkiihler, Artikel Ana-
logie, in: ders. (Hrsg.): Europiiische Enzyklopiidie zu Philosophie und Wissenschaften,
Bd. 1, Hamburg 1990, S. 101-108; aulerdem die weiteren Beitréige dieses Bandes.

40  ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://dol.org/10.5771/9783495997031-86 - am 26.01.2026, 14:47:48. [



https://doi.org/10.5771/9783495997031-86
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Waffe der Analogie

Das Gesamtsystem altdgyptischer Magie wird in den folgenden Ab-
schnitten nach seinen Voraussetzungen, seinen Grundgegebenhei-
ten, seiner Funktionsweise und seinen Anwendungsbereichen einge-
hender ausgefiihrt.

2. Begriff

Eine Auffassung dgyptischer Magie als umfassender konzeptueller
Rahmen wird u.a. durch Darstellungen der religiosen Tkonographie
der 21. Dynastie nahegelegt. Ein Papyrus des Kunsthistorischen Mu-
seums Wien® (Abb. 1) gibt eine verkiirzte Darstellung des Sonnen-
laufs in der Unterwelt, der ewig andauernden Folge von Untergang
und Regeneration des Sonnengottes. Zu beiden Seiten des Sonnen-
gottes Re stehen Maat (die dgyptische Personifikation der sinnhaften
Ordnung in Natur und Gesellschaft —vom Aufbau des Kosmos bis hin
zur menschlichen Solidaritit) und Heka (die d4gyptische Personifika-
tion der Magie), die damit als fiir den Bestand der Welt unabdingbar
festgehalten sind. Im Papyrus Greenfield (Abb. 2) stehen hinter Osi-
ris, dem Herrscher der Unterwelt, gleichberechtigt Maat und Heka.*
Sowohl Maat als auch Heka wurden mit der Erschaffung der Welt
hervorgebracht und als Tochter bzw. Sohn des Sonnengottes und
Weltschdpfers Atum-Re personifiziert. Besonderen Ausdruck hat die
Bedeutung von Maat und Heka fiir die Erhaltung der Welt — und
damit der politischen und sozialen Ordnung — in den Unterweltsbii-
chern des Neuen Reiches gefunden. Die Riesenschlange Apophis, die
die Fahrt der Sonnenbarke — und damit den Lauf der Welt — aufzuhal-
ten droht, wird Nacht fiir Nacht von dem Sonnengott und seinen
Helfern bekdmpft. Als Gottin, die die Sonnenbarke leitet, erscheint
u.a. Maat, wihrend in anderen Darstellungen Heka am Bug des
Schiffes steht. Ein Spruch der Sargtexte des Mittleren Reiches spricht
davon, dafy der Verstorbene sowohl magische Krifte (hier wird der
Plural von Heka, hekau, verwendet) verschluckt als auch Maat if3t.s
Waihrend Maat als System jedoch unumstritten und ausftihrlich

5 Papyrus Wien 3859 des Chonsumes; A. Piankoff und N. Rambova: Mythological Pa-
pyri, New York 1957, Tafel 16, dazu Bd. 1, S. 143{,; H. te Velde: The God Heka in Egyp-
tian Theology, in: JEOL, Bd. 21 (1970), S. 175-186: hier pl. XXXIIL.

* E. A. W. Budge: The Greenfield Papyrus, London 1912, pl. 108; H. te Velde: The God
Heka in Egyptian Theology, in: JEOL, Bd. 21 (1970), S. 175-186: hier pl. XXVIIL

15 Sargtexte Spruch 1017.

Analogiedenken A

https://dol.org/10.5771/9783495997031-86 - am 26.01.2026, 14:47:48. [

41


https://doi.org/10.5771/9783495997031-86
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

42

Thomas Schneider

beschrieben ist', mufs dies fiir Heka erst noch geleistet werden. Im-
merhin hat P. Eschweiler Heka und Maat als »zunehmend personifi-
zierte kategoriale Formen« angesprochen, wobei »insbesondere die
hk3-Zauberkraft m. E. im Rahmen einer >prawissenschaftlichen Phy-
sik< gewissermassen als konkret substantiell vorgestellte Effizienz zu
verstehen [ist], die dann zunehmend zum >Begriffsgottc gestaltet
wird«.” Terminologisch existiert eine Linie vom modernen Begriff
»Magie®® zur altdgyptischen Bezeichnung heka, da in christlicher
Zeit die Agypter die griechische Bezeichnung payela durch diesen
dgyptischen Ausdruck iibersetzten.”” Der in der Magie-Diskussion

6 7. Assmann: Madt, LEgypte pharaonique et lidée de justice sociale, Paris 1989; ders.:
Ma’at. Gerechtigkeit und Unsterblichkeit im Alten Agypten, Miinchen 1990, 2. Aufl.
1995; M. V. Fox: World Order and Maat: A Crooked Parallel, in: JANES, Bd. 23 (1995),
S. 37-48; E.Hornung: Maat — Gerechtigkeit fiir alle?, in: Eranos Jakrbuch, Bd. 56
(1987), S. 385-427; F. Tunge, Rezension von J. Assmann: Ma’at. Gerechtigkeit und Un-
sterblichkeit im Alten Agypten, Miinchen 1990, in: GGA, Bd. 245 (1993), S. 145-160;
M. Lichtheim: Maat in Egyptian Autobiographies and Related Studies (OBO, Bd. 120),
Freiburg i.U., Géttingen 1992; dies.: Moral Values in Ancient Egypt (OBO, Bd. 155),
Freiburg i. U, Géttingen 1997; E. Teeter: The Presentation of Maat. Ritual and Legiti-
macy in Ancient Egypt (SAOC, Bd. 57), Chicago 1997.

' P. Eschweiler: Bildzauber im alten Agypten. Die Verwendung von Bildern und Ge-
genstéinden in magischen Handlungen nach den Texten des Mittleren und Neuen Rei-
ches (OBO, Bd. 137), Freiburg i. U., Gottingen 1994, S. 239. Als Ansatz zu einem um-
fassenden Verstidndnis sieche v.a. auch R. K. Ritner: The Mechanics of Ancient Egyptian
Magical Practice (SAOC, Bd. 54), Chicago 1993.

% Vgl. zur Magiediskussion u.a. F. Goodman: Artikel Magie, in: S. R. Dunde (Hrsg.):
Waérterbuch der Religionspsychologie, Giitersloh 1993, S. 190-195; H. Haarmann: Die
Gegenwart der Magie. Kulturgeschichtliche und zeitkritische Betrachtungen, Frankfurt
a.M. 1992; R. Horton: Patterns of Thought in Africa and the West: Essays on Magic,
Religion and Science, Cambridge 1993; D. L. O’Keefe: Stolen Lightning The Social
Theory of Magic, New York 1982 (anachronistisch, vgl. R. K. Ritner [wie Anm. 1],
S.2391f); H. G. Kippenberg: Artikel Magie, in: H. Cancik, B. Gladogow und M. Laub-
scher (Hrsg.): Handbuch religionswissenschaftlicher Grundbegriffe, Bd. 4, Stuttgart,
Berlin, Kéln 1998, S. 85-98; ders. und B. Luchesi (Hrsg.): Magie. Die sozialwissen-
schaftliche Kontroverse iiber das Verstehen fremden Denkens, Frankfurt a.M. 1978,
2. Aufl. 1987; M. Meyer und P. Mirecki: Ancient Magic and Ritual Power, Leiden 1995;
J. Middleton: Theories of Magic, in: M. Eliade (Hrsg.): Encyclopedia of Religion, New
York 1987, Bd. 7, S. 82—89; L. Petzold: Magie und Religion: Beitriige zu einer Theorie
der Magie, Darmstadt 1978 (Wege der Forschung, Bd. 337); G. Schlatter: Artikel Reli-
gionsethnologie, in: H. Cancik, B. Gladogow und M. Laubscher (Hrsg.): Handbuch reli-
gionswissenschaftlicher Grundbegriffe, Bd. 1, Stuttgart, Berlin, Kln 1988, S. 157-194;
S.J. Tambiah: Magic, Science, Religion, and the Scope of Rationality, Cambridge 1990;
H. S. Versnel: Some Reflections on the Relationship Magic-Religion, in: Numen, Bd. 38
(1991), S. 177-197.

¥ Koptisch hik < altigyptisch his (heka).

ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://dol.org/10.5771/9783495997031-86 - am 26.01.2026, 14:47:48. [



https://doi.org/10.5771/9783495997031-86
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Waffe der Analogie

hiaufig gedufserte Vorwurf des Ethnozentrismus — der Anwendung
des modernen europiischen Begriffs »Magie< auf Phdnomene einer
auflereuropdischen Kultur, die einer europiischen Definition von
»Magie« entsprechen, ohne daf$ nach der vielleicht ganz anderen Zu-
ordnung dieser Phanomene durch Angehdrige der Kultur selbst ge-
fragt wird — ist hier nicht angebracht. Allerdings ist der dgyptische
Begriff erheblich weiter gespannt als der griechisch-moderne.

Die Funktion angewandter Magie wird in dgyptischen Quellen
selbst als Schutz bzw. Abwehr boser Geschehnisse definiert, so in
einer bertihmten Passage der Lehre fiir Kénig Merikare (um 2000 v.
Chr.): »Er [Gott] schuf ihnen [den Menschen] Zauber(mittel) (hekau)
zu Waffen, um den Schlag des Ereignisses abzuwehren, tiber das in
der Nacht wie am Tag gewacht wird.«* Diese Waffen funktionieren
mittels Analogien, wie im 3. Abschnitt zu zeigen sein wird.

Ausftihrlicher berichtet von der Problematik des Zaubers das
Buch von der Himmelskuh, wo Re den Erdgott Geb vor den Schlan-
gen warnt, die in ihm sind, und vor »jenen Zauberern, die ihre
Spriiche kennen, denn (der Gott) Heka ist selber darin«. Dann be-
kréftigt er, dafs er selbst sich Heka einverleibt und sich nicht fiirchten
mufl vor der Grofle dessen, der vor ithm entstanden ist, und befiehlt:
»Gib ihre Zauberspriiche (achu), die nach ihrem Willen wirken sol-
len?, {iber die ganze Welt — als ihre Zauber (hekau), die in ihrem Leib
sind!«?

Der Verstorbene, der im Besitz von Heka ist und ihn in Form
von Spriichen umsetzen kann, ist umfassend geschiitzt.? Sehr pla-
stisch wird diese Funktion — Magie als Schutz und Waffe — in zwei

% 1.TF. Quack: Studien zur Lehre fiir Merikare (GOT, Reihe IV, Bd. 23), Wiesbaden
1992, S. 78-81 (Merikare E 136-137). Der Schlag des Menschen gegeniiber einer feind-
lichen Einwirkung, die die Ordnung bedroht, ist legitim und wird daher ermdoglicht,
wihrend ein ungerechtfertigter Schlag des Menschen gegen die Ordnung vergolten
wird: »Ein Schlag wird mit einem ebensolchen vergolten / ein Treffer (einer Waffe) wird
alles, was man getan hat« (Merikare E 123). Im Gegensatz zu J. F. Quack (a.a.O., S. 75)
und anderen Bearbeitern fasse ich mctt (zu mct »(mit der Waffe) treffen«) in Parallele zu
dem zuvor genannten »Schlag« als »das, was trifft; Treffer« auf.

% So wohl korrekter zu verstehen statt »die sie nach ihrem Willen gemacht haben«
(E. Hornung [wie Anm. 22]).

2 E.Hornung: Der igyptische Mythos von der Himmelskuh. Eine Atiologie des Un-
vollkommenen (OBO, Bd. 46), Freiburg i. U., Géttingen, 3. Aufl. 1997, S. 21 und S. 45.
® Etwa Sargtexte, Spruch 648: »Mein Zauber ist auf meinem Munde. Ich habe Macht
iiber meine Teinde, die auf der Flammeninsel [einer Region des Jenseits] sind. Ich gehe
geschiitzt voriiber.«

Analogiedenken A

https://dol.org/10.5771/9783495997031-86 - am 26.01.2026, 14:47:48. [

43


https://doi.org/10.5771/9783495997031-86
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Thomas Schneider

Szenen des Pfortenbuches, einer dgyptischen Unterweltsbeschrei-
bung aus der Zeit des Neuen Reiches (um 1300 v. Chr) dargestellt.
Die dargestellten Gétter tragen tiber sich Wurfnetze, wozu die Bei-
schrift ausfihrt:

»Das sind Gétter, die Magier sind fiir [den Sonnengott] Re-Harachte im We-
sten. Thre Zauber (hekau) sind das, was auf dem Wurfnetz und was in dem
Waurtnetz in ihrer Hand ist [...] Wir bezaubern dich [angeredet ist die Chaos-
schlange Apophis, die den Bestand der Welt bedroht] mit dem, was in unserer
Hand ist.«*

Die Energie des Zaubers wird also von dem Wurfnetz auf Apophis
geschleudert, dessen Gefahrlichkeit damit gebannt ist. In Korrelation
mit heka begegnet haufig der Ausdruck ach, der vielleicht die kon-
krete Realisierung der magischen Kraft meint (etwa der magische
Spruch), die Eruptionen von Zauberkraft, die aus dem Kraftfeld Heka
herausbrechen.” Wie deutsch Zauber kann Heka sowohl allgemein
fiir das umfassende Phdnomen Magie als auch spezifisch fiir die kon-
krete magische Handlung eintreten. Im Gegensatz zu Ausprigungen
von Magie in anderen Kulturen und dem klassisch-modernen Begriff
»Magie« deckt die Kategorie heka aber umfassendere Inhalte ab. Heka
stellt nicht nur ein Instrument zur Realisierung bestimmter Ziele
dar, sondern ist eine Grundkomponente des Kosmos?, deren Charak-

* E. Hornung: Das Buch von den Pforten des Jenseits (AH, Bd. 7/8), Bd. 1, Genf 1979,
S.3411f, S. 344ff; Bd. 2, Genf 1984, S. 2321, S. 234{f. (64. und 66. Szene).

% Aufschlufsreich ist das »Ritual zur Vernichtung des Bésen«. Hier wird die sprachlich
dltere, mitteldgyptische Version »der den Bosen mit seinen Achu zuriicktreibt« auf
neuigyptisch iibersetzt, wobei statt Achu Heka verwendet wird (S. Schott: Die Deutung
der Geheimnisse des Rituals fiir die Abwehr des Bésen. Eine altigyptische Ubersetzung,
Mainz 1954, S. 64). In den Sargtexten (CT V 49c¢) findet sich die Aussage: »Mein Spruch
besitzt in der Tat mehr Ach-Kraft als sein Messer«. Da in bezug auf das Messer nicht
von Zauberkraft gesprochen werden kann, wird offenbar eher die Wirksamkeit der bei-
den Waffen verglichen. Die dgyptische Lautfolge sh hat die Bedeutung »(aus)strahlen,
wirksam sein; Ausstrahlung, Wirksamkeit« (eine Unterscheidung zweier Wurzeln
diirfte nicht korrekt sein). R. K. Ritner: The Mechanics of Ancient Egyptian Magical
Practice (SAOC, Bd. 54), Chicago 1993, S. 34, etwa verficht fiir Ach die Bedeutung »Ef-
fizienzc, J. Assmann »Strahlkraft« (Agypten. Theologie und Frémmigkeit einer frithen
Hochkultug, 2. Aufl. Stuttgart 1991, S. 108).

% 1. F. Borghouts: Akhu and Hekau. Two Basic Notions of Ancient Egyptian Magic, and
the Concept of the Divine Creative Word, in: A. Roccati und A. Siliotti (Hrsg.): La Ma-
gia in Egitto ai Tempi dei Faraoni, Milano 1987, S. 29-46; T. F. Borghouts: Divine Inter-
vention in Ancient Egypt and its Manifestation (bsw), in: R. J. Demarée undJ. J. Janssen
(Hrsg.): Gleanings from Deir el-Medina, Leiden 1982, S. 1-70; K. Bosse-Griffiths: The

44 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://dol.org/10.5771/9783495997031-86 - am 26.01.2026, 14:47:48. [



https://doi.org/10.5771/9783495997031-86
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Waffe der Analogie

teristika von zahlreichen Texten und Darstellungen bestimmt wer-
den. Magie ist nicht der sekundédre Oberbegritf fiir unterschiedliche
Praktiken, sondern ihr struktureller Unterbau.

In einer ersten Anniherung kann Heka als Schopferkraft defi-
niert werden, ohne die die Welt nicht entstanden wire und nicht
weiter bestehen kinnte. In personifizierter Form gilt »Heka, der al-
teste vom heiligen Ort der Schopfung«?”, als der erste von dem
Schépfergott Atum erschatfene Gott, »als noch keine zwei Dinge in
diesem Lande entstanden waren«®. In Spruch 75 der Sargtexte ver-
teidigt sich der Gott Schu — nach dgyptischer Theologie der Sohn des
Atum — gegen diese theologische Doktrin, nach der der Gott Heka als
Urgott noch &lter sei als er. Heka kann aber die iiblicherweise von
Schu vollzogene Trennung von Himmel und Erde, d. h. die Erschaf-
fung unserer Lebenswelt, auch selbst durchfiihren. Er wird 6fter als
Bestandteil des Schopfergottes, als sein Ba (»Individualitit«) oder
sein Ka (»Lebenskraft«) aufgefafit, als welcher er alter als die Zeit
und méchtiger als die Gotter ist, wie es das Buch von der Himmels-
kuh formuliert: »Mein [des Schdpfergottes Re] Ba ist Heka/Magie, er
ist dlter als sie [die Zeit].« Als Ba des Schipfergottes ist er dessen

Great Enchantress in the Little Golden Shrine of Tutankhamin, in: JEA, Bd. 59 (1973),
S.100-108; dies.: Further Remarks on Wrt Hlsw, in: JEA, Bd. 62 (1976), S. 181f;
G. Englund: Akl — Une notion religieuse dans 'Egypte pharaonique (Boreas 11), Upp-
sala 1978; P. Eschweiler: Bildzauber im alten Agypten. Die Verwendung von Bildern
und Gegenstinden in magischen Handlungen nach den Texten des Mittleren und Neuen
Reiches (OBO, Bd. 137), Freiburg i.U., Gbttingen 1994, S. 232-238; F. Friedman: The
Root Meaning of 3h: Effectiveness or Luminosity, in: Serapis, Bd. 8 (1985), S. 39-46;
A.E. Gardiner: Some Per-sonifications. 1. HIKE, the God of Magic, in: PSBA, Bd. 37
(1915), S. 253-262; R. Hari: La grande-en-magie et la stéle du temple de Ptak o Karnak,
in: JEA, Bd. 62 (1976), S. 100-107; E. Liptay: Heka as Hypostasis of the Sungod in the
21st Dynasty, in: U. Luft (Hrsg.): The Intellectual Heritage of Egypt. Studies Presented
to Laszlo Kékosy, Budapest 1992, S. 389-391; A. Piankoff: Une statuette du dieu Heka,
in: Mélanges Maspero (MITAO 66), Bd. 1, Cairo 1935-1938, S. 349-352; R. K. Ritner:
The Mechanics of Ancient Egyptian Magical Practice (SAOC, Bd. 54), Chicago 1993,
S.14-28; T. Schneider: Beitrige zur sogenannten >Neueren Komparatistik, in: Ling-
Aeg, Bd. 5 (1997), S. 189-209: hier S. 203 (Etymologie von hl3); H. te Velde: The God
Heka in Egyptian Theology in: JEOL, Bd. 21 (1970), S. 175-186; W. Vycichl: Un roy-
aume dans un pot de lentilles. Une histoire de magie copte recueillie en 1936 a Farchout
(Haute Fgypte). Lorigine du mot hik smagies, in: Mélanges Gutbub, Montpellier 1984,
S.233-237;]. Zandee: Das Schépferwort im alten Agypten, in: Verbum. Essays on some
Aspects of the Religious Function of Words (TS H. W. Obbink), Utrecht 1964, S. 33-66.
¥ Sphinxstele Thutmosis’ IV.

% Sargtexte Spruch 261.

Analogiedenken A

https://dol.org/10.5771/9783495997031-86 - am 26.01.2026, 14:47:48. [

45


https://doi.org/10.5771/9783495997031-86
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

46

Thomas Schneider

dufere Realisierung?®, die Umsetzung seiner Vorstellungen im Kos-
mos. Heka stellt gleichzeitig die dem Schépfergott immanente Kraft
dar, die durch seinen Ausspruch zur geschaffenen Welt wird.*® Sie ist
die conditio sine qua non der Welt, von der alles — auch die Gotter —
abhingt, so dafs nach einer Aussage des Berliner Ptah-Hymnus »je-
der zittert, wenn sein (des Schopfergottes Ptah) Ba entsteht, das heifst
Heka/die Magie, die Macht tiber die Gotter hat«™. Das Verstindnis
von Heka als Kraft par excellence fithrt ab der 20. Dynastie dazu, daf3
das Wort fiir »Kraft« mit dem Schriftzeichen heka notiert werden
kann. Uber den Schépfungsakt hinaus belebt und durchdringt Heka
den Kosmos, ist im Wort, in den Kérpern von Gottern und Menschen
vorhanden.®? »Magie« ist damit ein integraler Bestandteil der Welt
und ihre Existenz eine Grundvoraussetzung fiir Kosmos und Natur.
Diese weitergehende Funktion Hekas als Energie, die die Welt am
Leben erhilt und der alles unterliegt, formuliert wiederum Spruch
261 der Sargtexte, wo es heifst:

Heka »war stirker als er [der Schépfergott], als er Hu (den schépferischen
Ausspruch) auf seinen Mund nahm. Ich [der mit Heka identifizierte Tote]
bin fiirwahr der Sohn von dem, der den Kosmos geschaffen hat, ich bin der
Beschiitzer dessen, was der einzige Herr [der Schipfergott] ins Leben gerufen
hat. Ich bin es, der die Gesamtheit der G&tter am Leben hilt, ich bin der, der
ausfithre, was er will, der Vater der Gétter [...] Mir gehérte alles, ehe ihr
entstanden seid. Ich bin Heka.«

Diese TFunktion findet ihre ganz konkrete Ausprigung darin, dafs
Heka als eine der Hauptgottheiten der Stadt Esna in griechisch-romi-
scher Zeit in einer Festprozession durch die Felder gefiithrt wird und
dann als ruhmvoller Konig in den Tempel zurtickkehrt. Heka als un-
angreifbare Garantenergie fortwiahrender Existenz macht sie fiir den
Toten erstrebenswert, der sich im Jenseits in Heka verwandelt oder
sich dieser Kraft beméchtigen will, vor der »der Himmel dchzt und

? Vgl. R.K. Ritner: The Mechanics of Ancient Egyptian Magical Practice (SAOC,
Bd. 54), Chicago 1993, S. 23.

% Vgl. Papyrus British Museum 10188 (col. 28/22), wo der Schipfergott Re-Atum fest-
stellt: »Mein eigener Mund brachte hervor. Mein Name war/bedeutete Zauber. Ich
machte dort Gestalten durch diese Kraft.«

%t Vgl. noch Spruch 539 der Pyramidentexte, wonach Heka michtiger als die Gotter, die
er ziichtigt oder bedroht; nach Spruch 648 der Sargtexte machen Hekas Kriifte den
Gottern, die nach ihm geworden sind, Angst.

% R.K. Ritner: The Mechanics of Ancient Egyptian Magical Practice (SAOC, Bd. 54),
Chicago 1993, S. 23.

ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://dol.org/10.5771/9783495997031-86 - am 26.01.2026, 14:47:48. [



https://doi.org/10.5771/9783495997031-86
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Waffe der Analogie

die Erde erzittert«®: »NN hat die hehu-Gétter gegessen und Hu (den
schopferischen Ausspruch), er hat Sia (die Erkenntnis) verschluckt, er
hat die Zauberkraft (heka) des Heka gegessen.«** Am drastischsten —
und in dieser Hinsicht singuldr — ist der sogenannte Kannibalen-
spruch aus den Pyramidentexten®, in denen der verstorbene Konig
im Jenseits Gottheiten aufifst, um ihre Heka-Krifte in sich aufzuneh-
men.

In den konkreten magischen Handlungen wird auf diese Grund-
komponente des Kosmos rekurriert, um die ideale Ordnung (Maat)
zu erhalten und zu beschiitzen. Da dem tibergeordneten Ziel der Be-
wahrung Agyptens die unterschiedlichsten Bereiche staatlichen, ge-
sellschaftlichen oder individuellen Handelns im alten Agypten ver-
ptlichtet sind, ist zu fragen, wo der Ort dgyptischer Magie innerhalb
dieses Systems der Welterhaltung anzusetzen ist. Grundsitzlich
scheinen sich zwei Ansdtze zu erdffnen:

(1) Magie als spezifischer Bereich der Welt und des menschlichen
Handelns neben den Aktivititen des Staates (wirtschaftliche Versor-
gung, Schutz des Landes, Rechtsprechung), des Kultes (Kommuni-
kation mit und Versorgung von Gdottern und Toten), der Medizin
(Behandlung von Erkrankungen und Verletzungen), der Ethik (maat-
konformes Leben, gesellschaftliche Solidaritit), der Wissenschaft
usw. Ein derartiges Verstandnis implizieren die traditionellen negati-
ven Urteile zur dgyptischen Magie, die von der Degeneration eines
kulturellen Bereichs sprechen, neben dem andere floriert hétten.
Gleichzeitig beftirwortet eine derartige Beurteilung auch eine Unter-
scheidung verschieden orientierter Handlungssegmente (sékular, re-
ligids, medizinisch, magisch usw.) mit je eigenem Instrumentarium.

(2) Magie als iibergeordnete Kategorie, die grundsétzlich in al-
len Bereichen der Welt und Gesellschaft Bedeutung besitzt. Eine mo-
derne Kategorisierung wie bei (1) ist dann nicht plausibel. Magie ist
dann nicht mehr als ungeliebtes Nebenprodukt des dgyptischen Gei-
stes auszugrenzen, sondern wird zu einer Grundkonstante des dgyp-
tischen Weltbildes, ohne die letzteres nicht verstanden werden kann.
Meines Erachtens ist nur dieser Ansatz praktikabel und in sich ge-
schlossen.

% Pyramidentext 924 a-b.

* Sargtexte Spruch 689 (ihnlich Spruch 469; vgl. Pyramidentexte 1324 b; Sargtexte
Spruch 261).

% Pyramidentexte Spruch 273 1.

Analogiedenken A

https://dol.org/10.5771/9783495997031-86 - am 26.01.2026, 14:47:48. [

47


https://doi.org/10.5771/9783495997031-86
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Thomas Schneider
3. Inventar

Im System altdgyptischer Magie sind folgende Gréfien involviert:

(1) das Objekt, auf das Magie angewendet wird,

(2) seine Schiadigung oder Bedrohung,

(3) der Akteur, der Magie anwendet,

(4) das Mittel, durch das Magie zur Anwendung gebracht wird.

Die Szenerie magischer Handlungen kann wie folgt verdeutlicht
werden. Das Anwendungsziel der Magie ist eine Person oder ein Ob-
jekt, das — aus der Perspektive der sinnvollen Ordnung der Welt
(Maat) — verformt, ungeordnet, abgewichen ist. Dabei kann es sich
um eine von einer Krankheit befallene Person handeln, um die Ge-
fahrdung Agyptens durch die Rebellion eines auslandischen Fiirsten
oder um die Bedrohung des Kosmos durch den allnédchtlichen Angriff
auf den Sonnengott. Der Magier oder Aktant aktiviert Heka durch
einen Sprechakt, eine Handlung und/oder einen Gegenstand und be-
seitigt die schon eingetretene oder drohende Deformation der Ord-
nung: der Patient wird geheilt, die Rebellion scheitert oder wird ver-
hindert, das Gefiige des Kosmos hat Bestand. Ziel des magischen
Aktes ist es also, eine Abweichung von der Ordnung riickgingig zu
machen, einen aktuellen Problemfall wieder in das bestehende Regel-
system der Welt zu integrieren.

Die einzelne Gefihrdung, die an einem Punkt das Gefiige der
Ordnung zu zerstoren droht, bedroht in Konsequenz gleichzeitig die
gesamte Struktur des Kosmos. Wenn eine Krankheit oder ein Gift
den Patienten nicht verlassen, wird die Sonne nicht langer scheinen,
die Niliiberschwemmung ausbleiben, werden Pflanzen nicht wach-
sen, wird der Nordwind nicht langer blasen, wird Stid zu Nord wer-
den, werden sogar Himmel und Erde umstiirzen und Apophis in der
Sonnenbarke den Platz des Sonnengottes einnehmen.* Der Angriff
auf den Kopf des Kranken, der mit dem Kopf des Re identifiziert
wird, wiirde wieder zur Urfinsternis fiihren. Entsprechend wird die
den Patienten bedrohende Krankheit als nicht zum geordneten dgyp-
tischen Kosmos gehdrige Auslanderin bezeichnet (etwa als Asiatin
oder Nubierin in den Zauberspriichen fiir Mutter und Kind), mit
der Negation der Ordnung, der Chaosschlange Apophis, identifiziert,
als Feind oder Dédmon bezeichnet und als verkehrtes, monstrdses, ja

% 1. Podemann Serensen: The Argument in Ancient Egyptian Magical Formulae, in:
ActaOr, Bd. 45 (1984), S. 5-19: hier S. 14{.

48  ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://dol.org/10.5771/9783495997031-86 - am 26.01.2026, 14:47:48. [



https://doi.org/10.5771/9783495997031-86
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Waffe der Analogie

undenkbares Wesen dargestellt.” Direkt heifit es in Papyrus Chester-
Beatty VIII, Spruch V: »du Ubeltiter, der nicht existiert«. In Ab-
schnitt 4 wird deutlich werden, daf in diesen Féllen Analogien zum
Tragen kommen — bei der Verallgemeinerung der Bedrohung von
einem einzelnen auf eine des ganzen Kosmos und umgekehrt in der
Androhung der Vernichtung des ganzen Kosmos durch den Magier
fir den Tall, daf§ keine Regulierung des konkreten Einzelfalles er-
folgt.

Der Einsatz von Magie zieht unweigerlich die beabsichtigte
Konsequenz nach sich. Daher begegnet Magie in den verschiedensten
Bereichen der Welt, wo sie neben spezifischen Instrumentarien auf-
tritt und wie diese zum Ziel hat, die Regelhaftigkeit der Welt zu
erhalten. Thr stehen verschiedene Arten von Bedrohung gegentiber.
Dabei kann zwischen dem Zeitpunkt der Gefihrdung und dem Be-
reich der Gefidhrdung unterschieden werden.

Eine aktuelle, ganz konkrete Gefahrdung, die den Bereich des
Individuums betrifft, liegt vor bei Krankheit. Magie wirkt hier nach-
triglich, reagiert auf den Vorfall. Ich bezeichne sie als reaktive Ma-
gie. In der engeren Lebenswelt des einzelnen — in der Siedlung, auf
dem Teld, in Gebduden, auf Land- und Wasserwegen — drohen wei-
tere aktuelle oder zumindest potentielle Gefahren (darunter Men-
schen®, Wetter, wilde Tiere, Unfille, Depressionen, bose Traume,
der bose Blick®, Ungliickstage usw.); {iber sie geben Tagewiahlkalen-
der (Hemerologien) Auskunft. In der Natur sind der Mensch, sein
Vieh und seine Felder von gefahrlichen Tieren bedroht, vor allem
von giftigen Schlangen und Skorpionen, aber auch von Krokodilen,
in geringerem Maf$ von Schakalen, Hyénen oder Léwen. Der magi-

7 A.a.0,S. 131

® Nur selten erscheint die Bedrohung, Verletzung oder Ermordung durch einen ande-
ren Menschen. In dem Katalog von Todesarten des Papyrus Turin 1993 wird der Tod
durch eine Waffe angesprochen, wihrend der magische Papyrus Harris von Menschen
spricht, die Feldfriichte rauben. Umstritten in seiner Bedeutung ist der Zauber gegen
einen Mann auf dem Ostrakon Armytage aus Deir el-Medine. Hier handelt es sich
vielleicht um einen Abwehrzauber gegen einen bsen Menschen, da der »Mann« seine
Fiille packen bzw. ihn sogar toten will. »Falls du meine Fiifle packst, bin ich Month; falls
du mich tdten willst, bin ich Osiris.« Die Details (Vergleich mit Jungbulle; Feind wird
flichen, wihrend der Bedrohte »auf seinen eigenen Fiilen« standhaft sein wird) lassen
an einen Zweikampf denken.

¥ S, Schott: Ein Amulett gegen den Bisen Blick, in: ZAS, Bd. 67 (1931), S. 106-110;
W. Spiegelberg: Der Bése Blick im altigyptischen Glauben, in: ZAS, Bd. 59 (1924),
S. 149-154.

Analogiedenken A

https://dol.org/10.5771/9783495997031-86 - am 26.01.2026, 14:47:48. [

49


https://doi.org/10.5771/9783495997031-86
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

50

Thomas Schneider

sche Papyrus Harris trigt die Uberschrift: »Die guten Spriiche zum
Rezitieren, die den Schwimmenden [=das Krokodil] abwehren«.
Und am Ende des Papyrus folgen »Spriiche fiir das Freimachen des
Feldes (von wilden Tieren)«; Feld und Vieh werden dem Schutz des
»tapferen Hirten Hauron« anvertraut, der den Wolfsschakal zusam-
men mit Horus, Herischef, Anat und Seth erschlagt.® Ein weiterer
Spruch soll das Getreide des Feldes — damit die Lebensgrundlage
einer Familie — davor schiitzen, von wilden Tieren gefressen bzw.
von bdsen Menschen geraubt zu werden.

»Ein anderer Spruch, um die Gehege zu verschlieffen. O Hauron, vertreibe
vom Teld, o Horus lafl niemanden eintreten! Ich bin mit dem guten Buch
ausgeriistet, das Re in meine Hand gegeben hat, das Léwen bannt und Men-
schen verzaubert.«

Dann folgt ein Katalog wilder Tiere, deren Maul verschlossen werden
soll; ebenso soll der Mund béser Menschen verschlossen, ihre Glieder
geschwicht und ihnen in der Nacht Finsternis gegeben werden. An
diesen Schutz von Vieh und Getreide als Existenzgrundlage kann
man den Schutz des Hauses* anschlieflen.

Verschiedene Texte bieten eine umfassende Absicherung gegen
alle erdenklichen Arten von Schddigung und Tod.* Die entsprechen-
de Passage des Papyrus Turin 1993% skizziert zunéchst die kosmische
Katastrophe, die eintritt, falls die Bedrohung einer einzelnen Person
nicht verhindert wird. Sie gibt dann einen Katalog von insgesamt
72 Todesarten, der die umfassende Bedrohung des einzelnen Men-
schen aufzeigt. Genannt werden der Tod durch Erkrankung einzelner
Korperglieder (Lunge, Leber, Milz, Herz usw.) oder durch schwere
Verletzungen, der Tod durch Lowe, Krokodil, Skorpion, Schlange,
die Horner eines Stieres; der Tod durch eine Waffe, durch Ertrinken
oder das Einstiirzen einer Mauer; der Tod durch Friichte und Kriuter,
durch einen Stein, durch Vogel- und Fischknochen (die im Hals stek-
ken bleiben), durch Eile, Stichwunden, Hunger und Durst, durch

* Vgl. noch H. Altenmiiller: Der Sockel einer Horusstele des Vorstehers der Wab-Prie-
ster der Sachmet Benitehhor, in: SAK, Bd. 22 (1995), S.1-20: hier S. 4 (Schutz vor
Léwen, Krokodilen, Schlangen).

“ Etwa Papyrus Chester Beatty VIII; Papyrus Kairo 58027. Zur Deutung der u.a. im
Tempel von Edfu iiberlieferten Spriiche zum »Schutz des Hauses« als Neujahrsritual
siehe D. Jankuhn: Das Buch »Schutz des Hauses, Bonn 1972.

# Etwa Papyrus Ramesseum IX; Papyrus Turin 1995+1996; Papyrus Chester Beatty
VIII, XV.

% 1. T. Borghouts: Ancient Egyptian Magical Texts, Leiden 1978, S. 4 ff.

ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://dol.org/10.5771/9783495997031-86 - am 26.01.2026, 14:47:48. [



https://doi.org/10.5771/9783495997031-86
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Waffe der Analogie

einen Sturz, eine Frihgeburt, Kummer und Depression. Dem umfas-
senden Schutz, was mogliche Arten und Orte von Tod und Schadi-
gung anbelangt, entspricht der umfassende zeitliche Schutz, dessen
man sich durch die Benutzung von Tagewihlkalendern bzw. Schutz-
formeln magischer Papyri fiir bestimmte Tage bzw. Tageszeiten® zu
versichern suchte.

Anschlieflen 1465t sich hier die Gefdhrdung des Verstorbenen
nach seinem Tode. Eine ethische Lebensfithrung ist zwar die generel-
le Vorbedingung, um das Jenseitsgericht in der »Halle der vollkom-
menen Maat« zu tiberstehen (stellt also ein spezifisches Instrumen-
tarium dar, um die Ordnung — im sozialen Bereich — zu bewahren).
Der Verstorbene nimmt aber ausreichend magische Unterstiitzung
(Totenbuch, Amulette) mit auf diesen Weg. Vielleicht wurden beim
Begribnis auch magische Gegenstinde wie die sogenannten Zauber-
messer (Apotropaia) benutzt, die im Diesseits die Geburt und das
Leben des Neugeborenen beschiitzten, aber als Grabbeigaben tiber-
liefert wurden®, also sicher auch den Toten beschiitzen sollten. Bei
den Totentexten, die der Verstorbene mit sich nimmt, handelt es sich
—wie S. Morenz prononciert formuliert hat — um nichts anderes als
magische Texte:

»Wir wollen [...] insbesondere fiir die Totenliteratur den Grundsatz so ein-
dringlich wie méglich proklamieren, daf3 sie zwar religioses Gut verwertet, an
sich selbst aber, d.h. in ihrer Einheit von Inhalt und Zweck, nicht Religion,
sondern Zauber darstellt [...] Totentexte sind Zaubertexte.«*

Ebenso hat R. Caminos unterstrichen, dafs Magie im Jenseits vermut-
lich als noch wichtiger angesehen wurde als im Diesseits, da alle fune-
riren Biicher im Grunde magische Biicher fiir den Toten darstellten.*

# Etwa Papyrus Ramesseum XVI/XVIL

# H. Altenmiiller: Totenglauben und Magie, in: A. Roccati und A. Siliotti (Hrsg.): La
Magia in Egitto ai Tempi dei Faraoni, Milano 1987, S. 131-146. Vgl. noch ders.: Die
Apotropaia und die Gotter Mitteldgyptens, Diss. Miinchen 1965; ders.: Ein Zaubermes-
ser aus Tiibingen, in: WdO, Bd. 14 (1983), S. 30-45; ders.: Ein Zaubermesser des Mitt-
leren Reiches, in: SAK, Bd. 13 (1986), S. 1-27.

% S. Morenz: Agyptische Religion, Stuttgart 1960, S. 104f,, S. 241f. Ebenso J. E Borg-
houts: Ancient Egyptian Magical Texts, Leiden 1978, S. 7.

¥ R. A. Caminos: Magic for the Dead, in: A. Roccati und A. Siliotti (Hrsg.): La Magia
in Egitto ai Tempi dei Faraoni, Milano 1987, S. 147-159. Er erwéhnt unpublizierte
»texts of mortuary magice, u.a. den Papyrus British Museum 10194, der freien Zugang
und Schutz im Jenseits gewihrt, und Papyrus British Museum 10201, wo u.a. alle
Korperglieder des Verstorbenen im Jenseits begriiflt werden.

Analogiedenken A

https://dol.org/10.5771/9783495997031-86 - am 26.01.2026, 14:47:48. [

51


https://doi.org/10.5771/9783495997031-86
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Thomas Schneider

Der Tote ist mit der Papyrusrolle, d. h. dem Zauberbuch des Thot, aus-
gerlistet, dessen Rezitation Effizienz des Zaubers verspricht.

Diese Bedeutung von Magie im Jenseits erklért sich u.a. daraus,
dafd zahlreiche Institutionen und Methoden, die die Regelhaftigkeit
der diesseitigen Welt sichern — Kult, Justizwesen, ethisches Leben,
Medizin usw. — im Jenseits entfallen. Da das Spektrum von Hand-
lungsmaglichkeiten verengt ist, steigt die Bedeutung der verbleiben-
den Magie. In der unbekannten Welt des Jenseits, wo die Orientierung
schwerfillt, besondere Kenntnisse vonnéten sind und zahlreiche exi-
stentielle Gefahren drohen, iibt der Verstorbene auflerdem auf sich
allein gestellt selbst Magie aus und identifiziert sich mit zauberméch-
tigen Gottheiten. Jenseitige Magie entspricht auf weite Strecken der
diesseitigen Magie.* Sie wendet sich gegen Feinde und Gefahren®
bzw. sorgt fiir ein sicheres® und wohlversorgtes™ Leben.

# Der Inhalt der wichtigsten Jenseitstexte — Pyramidentexte, Sargtexte, Totenbuch,
Unterweltsfithrer — kann durch die Begriffe »Sicherung des Verstorbenen, praktische
Hilfe und magische Unterstiitzung fiir das Jenseits« (vgl. E. Hornung: Altigyptische
Jenseitsbiicher. Fin einfithrender Uberblick, Darmstadt 1997) abgegrenzt werden. Die
Abwehr von Gefahren im jenseitigen Leben des Verstorbenen, seine Orientierungs-
fahigkeit (Wissen und Beweglichkeit), die materielle Versorgung und seine Verwand-
lungen in und Identifizierung mit G&ttern formuliert zusammenfassend die Uberschrift
von Totenbuch-Spruch 182: Ziel ist, »Osiris [= jeden Toten] dauern zu lassen, dem
>Herzensmattenc Atem zu geben mit Hilfe des Thot und die Feinde des Osiris zu ver-
treiben, wenn er dorthin (ins Jenseits) gelangt istin seinen Erscheinungsformen, Schutz,
Hilfe und Unterstiitzung (zu geben) im Totenreich. Thot selber hat (das Buch) ange-
fertigt, damit das Sonnenlicht auf ihm ruhe Tag fiir Tag.«

# Zahlreiche Ritualtexte innerhalb der Pyramidentexte erstreben die Belebung und den
Schutz des toten Konigs oder richten sich gegen (potentielle) Feinde (Ritual vom Zer-
brechen der roten Kriige: Spruch 244; vgl. Spruch 23); konkret gegen Schlangen und
Skorpione (Spruch 227). Bei der Dekoration der Sarkophagkammer mit den Pyramiden-
texten sorgte man durch Verstiimmelung gefihrlicher Hieroglyphen dafiir, daf diese
nicht lebendig und dem Konig gefihrlich wiirden. Spriiche der Sargtexte verhindern
die Verwesung oder ein nochmaliges Sterben (44/45, 154), schiitzen vor dem Osten
und seiner Schlachtstitte (176). Sie bewahren den verstorbenen Menschen vor Gefah-
ren, feindlichen Wesen und lassen ihn iiber seine Feinde triumphieren. Sie erreichen die
Wiedervereinigung von Ba und Kérper (91-92) und sichern dem Verstorbenen einen
Platz im Jenseits (152). Die Biicher vom Atmen garantieren dem Toten Luft, korperliche
Ganzheit und Sehfdhigkeit. Zahlreiche Totenbuch-Spriiche sollen den Toten iiber Wi-
dersacher triumphieren lassen (18) — iiber den Sonnenfeind Apophis (39, 108), den Esel-
verschlinger (40), Krokodile im Jenseits (31/32), Schlangen (33—35). Spruch 153 be-
wahrt den Toten vor dem riesigen Fangnetz zwischen Himmel und Erde. Weitere
Spriiche gehdren zu bestimmten wirksamen Amuletten/Objekten (155-160, 162, 166,
167) und garantieren die Verléflichkeit des Herzens im Jenseitsgericht (26-30).

52 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://dol.org/10.5771/9783495997031-86 - am 26.01.2026, 14:47:48. [



https://doi.org/10.5771/9783495997031-86
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Waffe der Analogie

Unterschiede ergeben sich aus der unterschiedlichen Situation
des Anwenders und der Andersartigkeit der beiden Welten. Es ver-
wundert wenig, dafs Magie gegen Krankheiten fehlt, die den Verstor-
benen nicht mehr betreffen, wihrend die Gefahr des endgiiltigen so-
genannten »2. Todes« im Jenseits der Gefahr des gewshnlichen Todes
im Diesseits entspricht. Besonders hervorgehoben ist der Bereich der
Orientierung™, was nicht erstaunt angesichts der Unbekanntheit des
Jenseits im Vergleich zu der wohlbekannten diesseitigen Welt Agyp-
tens. Die Bedeutung der Maat — der Ordnung — im Totenreich sym-
bolisiert die beriihmte Szene des Totengerichts, wo ein ethisches Ver-
halten des Verstorbenen in Einklang mit dem idealen Vorbild der

%0 Ziel des Verstorbenen ist das sichere und gut versorgte Fortleben im Jenseits. Er geht
ein unter die unterweltlichen Gotter und erringt besondere Macht. Er kann daher die
Erscheinungsform und Identitit vieler verschiedener Gotter annehmen —insgesamt sind
iiber 100 verschiedene Identifikationen mit Gottheiten in funeriren Texten belegt (in
Spruch 17 des Totenbuches etwa mit dem Schépfergott Atum). Daneben kann er sich in
andere Elemente der Welt wie Feuer, Luft, Korn, auch Lotusbliite und Tiere (Falke,
Schwalbe, Skorpiongdttin, Schlange, Krokodil usw.) verwandeln.

5t Die Ausstattung des Toten mit Nahrung, mit Atemluft und Wasser stellt ein Haupt-
anliegen der Totentexte dar (etwa Totenbuch Spriiche 38, 54-56, 57-63, 72, 106, 148,
161). In Spruch 94 und 98f. wird der Verstorbene mit Schreibmaterial und einem Fahr-
boot ausgestattet.

52 Erst exakte Kenntnisse der Topographie der Unterwelt, ihrer Gefahren und der Orte
und Namen ihrer Bewohner boten eine gewisse Garantie dafii, hier iiberleben zu
konnen. AuBerdem stellen diese Kenntnisse gleichsam den Passepartout des Verstorbe-
nen dar. Indem er alle wichtigen Gegebenheiten und ihre Namen kennt, hat er Macht
iiber sie und Legitimation. Dies ist schon in den Pyramidentexten fiir den Kénig ge-
geniiber Torwéchtern und Fahrmann wichtig. Das Zweiwegebuch im Korpus der Sarg-
texte, das nach einer alten Beurteilung von H. Kees »der Hexenkiiche der Magie« und
der »aberglidubigen Phantasie des Volkes« entsprungen sei, informiert tiber Hindernisse
und Gefahren. Im ersten Spruch des Totenbuches legitimiert sich der Verstorbene, in-
dem er sich mit Thot — dem Gott der Weisheit — hdchstpersonlich identifiziert und
unterstreicht, daff er Kenntnis habe von den geheimen Vorgidngen um Osiris. Kennt-
nisse iiber die Topographie und die Bewohner der Unterwelt vermitteln weitere
Spriiche: 144-147 (Tore des Jenseits und ihre Wichter); 1491. (die 14 Hiigel des Toten-
reiches); 107-109, 111-116 (Kenntnis der Wesen der heiligen Orte), 124-126 (das Tri-
bunal/der Teuersee und seine Wichter). Besonders bemerkenswert sind zwei weitere
Spriiche. Spruch 23 verhindert, dafl der Tote seinen eigenen Namen vergifSt (und damit
die Macht iiber sich selber verliert). Spruch 137 bewirkt eine Beleuchtung, wenn Sonne
und Mond fehlen. Zu dieser Thematik — Orientierung im Jenseits — lassen sich weitere
Spriiche seit den Pyramidentexten stellen, die den problemlosen Eintritt des Verstorbe-
nen ins Jenseits und die freie Beweglichkeit im Totenreich bezwecken, die Mitfahrt in
der Sonnenbarke und die Aufnahme unter die Gétter des Jenseits (etwa Totenbuch-
Spriiche 100-102, 130, 133£., 136, 103£.).

Analogiedenken A

https://dol.org/10.5771/9783495997031-86 - am 26.01.2026, 14:47:48. [

53


https://doi.org/10.5771/9783495997031-86
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Thomas Schneider

Maat gefordert wird. Auch hier spielt die Magie mit: die Darstellung
der Wagung des Herzens des Toten, das nicht schwerer als die Maat
sein darf, nimmt das Resultat vorweg.

Im vorliegenden Zusammenhang sind die Existenz und die An-
wendungsbereiche von Magie ausschlaggebend, nicht die konkrete
Art ihrer Einbindung oder der Grad der Standardisierung (»Rituali-
sierung«). Zu dem System der Magie gehdren daher weiter jene Be-
reiche, die Riten, d. h. standardisierte magische Handlungen, zur An-
wendung bringen. Einen solchen Bereich stellt die Gefdhrdung des
Kénigs oder Agyptens durch Feinde, Seuchen u.a.m. dar, wobei es
sich in der Regel um potentielle Bedrohungen handelt, gegen die die
Magie praventiv verwendet wird, um eine Irregularitit von vornher-
ein zu verhindern. Nach der dgyptischen Konigsideologie ist es Auf-
gabe des Konigs, zu der er vom Schépfergott eingesetzt wurde, die
Maat auf Erden zu realisieren, den Idealzustand der Schopfung wie-
derherzustellen. Der Konig, der den Staat verkdrpert, setzt diese
Ordnung in der Gesellschaft um, sei es durch die Verwaltung, den
Justizapparat oder die dgyptische Armee und ein Festungssystem,
die das Land nach auflen schiitzen. Diese Instrumente reagieren
ebenfalls auf schon vorliegende Trregularititen (Angriffe, Aufstinde,
Straftaten). Regelmafiig werden zu wichtigen Anléssen (Regierungs-
antritt eines neuen Konigs, Jahreswechsel, Feste) aber auch besondere
Riten durchgefiihrt, die die potentiellen Teinde préiventiv unschad-
lich machen oder sie dem Konig verpflichten sollen.”

Verschiedene Rituale zur Vernichtung von Teinden, bei denen
magische Praktiken angewandt werden, sind textlich und durch Ob-
jekte tberliefert. Das Ritual des »Zerbrechens der roten Tépfe« ist
seit dem Alten Reich mit der Achtung von Feinden verbunden. In
den sogenannten Achtungstexten werden einerseits nubische, asiati-
sche und lybische Fiirsten und Vélker aufgezihlt, andererseits dgyp-
tische Individuen: »Sterben soll Ameni, der Betreuer und Erzieher
der (Prinzessin) Sathathor-Nofru.«** Der Grund fiir ihre Achtung
wird in der sogenannten Rebellionsformel genannt, die als Zielgrup-

% Vgl. aus der umfangreichen Literatur nur J.-C. Goyon: Confirmation du pouvoir
royal au Nouvel An [Brooklyn Museum Papyrus 47.218.50] (Bibliothéque d'étude,
Bd. 52), Le Caire 1972; P. Germond: Sekhmet et la protection du monde (Aegyptiaca
Helvetica, Bd. 9), Gendve 1981, S.194-274; J. T. Borghouts: Nieuwjaar in het Oude
Egypte, Leiden 1986.

% K. Sethe: Die Achtung feindlicher Fiirsten, Vélker und Dinge auf altigyptischen Ton-
gefiflscherben des Mittleren Reiches, Berlin 1926, S. 63; das folgende Zitat S. 61f.

54 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://dol.org/10.5771/9783495997031-86 - am 26.01.2026, 14:47:48. [



https://doi.org/10.5771/9783495997031-86
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Waffe der Analogie

pe der Verfluchung die auslandischen Fiirsten mit ihrem Gefolge an-
gibt bzw. alle Agypter, »die rebellieren werden, sich verschwéren
werden, kimpfen werden, die nach Kampf und Rebellion trachten,
jeder Rebell, der auf Rebellion sinnt in diesem ganzen Land«. Offen-
bar handelt es sich in allen Fillen um in der Zukunft mégliche Ver-
brechen gegen den Kénig oder solche, die latent (in Gedanken, Reden
oder im Traum) vorhanden sind. Dies fiihrt auch die abschlieflende
Auflistung béser Dinge aus, die von der Achtung betroffen sind:

»Alle schlechten Worte, alle schlechte Rede, alle schlechte Verleumdung, alle
schlechten Gedanken, alle schlechten Rinke, aller boser Kampf, jede bose

Storung, alle schlechten Pline, alle schlechten Dinge, alle schlechten Traume,
jeder schlechte Schlaf.«

]. Assmann konnte plausibel machen, daff die Achtung dieser Per-
sonen eine Préventivhandlung darstellt gegen Personen, die zum
Zeitpunkt der Abfassung der Texte in den Diensten oder der Abhén-
gigkeit des dgyptischen Konigs standen — fiir den Fall, dafs diese in
Zukunft dem #dgyptischen Kénig illoyal wiirden. So erklért sich die
Nennung hoher dgyptischer Beamter, die uns auch aus anderen
Quellen bekannt sind, und zwar nie als Teinde des Konigs: es sind
die Beamten des Staates, die ja nicht vom Konig abfallen, sondern
thm ergeben bleiben sollen. Vergleichbare Texte finden sich auf den
seit dem Alten Reich bis in spite Zeit belegten Achtungsfiguren, die
wie die Geféafle zerbrochen wurden. Eine Beschreibung der Figuren-
riten findet sich in verschiedenen spidten Texten. Die sogenannten
Fangnetz-Riten der ptoleméischen Tempel sprechen davon, dafs das
Ritual, das alle Lander unter die Sohlen Pharaos geben soll, wie folgt
anzuwenden sei: »Beim Abwenden der Lasterung von 4 Teinden, de-
ren Namen auf ihre Brust geschrieben ist mit frischer Tinte. In die
Flamme zu werfen.«*® Die Spriiche gegen Feinde des Papyrus British
Museum 10081 sollen »alle Miinder, Lippen, Halse und Kehlen ver-
siegeln,

»alle lebenden Miinder, die mit irgendwelchen bésen und roten (d. h. schlech-
ten) Worten gegen Pharao reden oder planen, Béses und Schlimmes gegen
ihn zu sagen; bei Nacht und bei Tag, in jeder Stunde jeden Tages. Zu sprechen
iiber der Statuette eines Rebellen, gemacht aus Wachs oder Ton, nebst einem

% . Assmann: Spruch 23 der Pyramidentexte und die Achtung der Feinde Pharaos, in:
C. Berger, G. Clerc und N. Grimal (Hrsg.): Hommages & Jean Leclant, Bd. 1, Le Caire
1994 (Bibliotheque d’étude, Bd. 106/1), S. 45-59: hier S. 54.

Analogiedenken A

https://dol.org/10.5771/9783495997031-86 - am 26.01.2026, 14:47:48. [

55


https://doi.org/10.5771/9783495997031-86
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Thomas Schneider

Papyrusblatt, auf dem sein Name geschrieben ist, sowie die Namen seines
Vaters und seiner Mutter, in frischer Tinte.«

Analoge magische Beschworungen tiber Feindfiguren finden sich
auch in dem spéten Ritual des Papyrus Salt 825, das ausdriicklich
dem Ziel verpflichtet ist, das Leben in Agypten zu erhalten: hier wer-
den Wachsfiguren geschmolzen und damit ihre Namen ausgelscht.
Ein Fund siidlich der Chephren-Pyramide in Giza scheint zu belegen,
dafd im Rahmen eines Rituals gegen Feinde ein Gefangenenkifig tief
in die Erde eingeschlossen wurde, um so magisch die Feinde Agyp-
tens einzuschlieffen.” Dieselben magischen Praktiken richten sich
dann in weiterem Sinn gegen die ddmonischen Feinde des Kosmos
wie Apophis und Seth. Das »Ritual zur Abwehr des Bdsen (= Seth)«
und das Apophisbuch vollziehen magische Handlungen und Be-
schwérungen tiber einer Figur des Seth bzw. Apophis aus Wachs,
Holz oder einer Zeichnung von ihnen auf Papyrus, die geschmolzen,
durchbohrt, gefesselt, geschlagen wird. Verschiedene Anlagen spater
Tempel — z. B. ein Komplex dekorierter und beschrifteter Kultschrei-
ne der Gottin Bastet in Bubastis — stellen »une forme monumentale
(donnée) a un arsenal de protection magique«* dar gegen die Bedro-
hung Agyptens. Neben den Ritualen sichert dort auch der gewthn-
liche Kult den Fortbestand der Welt.*®

Die tbergreifende Systemhaftigkeit dgyptischer Magie wird
nicht zuletzt darin deutlich, dafs als Aktanten (»Magier«) Absolven-
ten des Lebenshauses fungieren, jener den Tempeln Agyptens ange-

5% M. Lehner und P. Lacovara: An enigmatic object explained, in: TEA, Bd. 71 (1985),
S.169-174; A. Grimm: Ein Kiifig fiir einen Gefangenen in einem Ritual zur Vernich-
tung von Feinden, in: JEA, Bd. 73 (1987), S. 202-206.

¥ V. Rondot: Une monographie bubastite, in: BIFAO, Bd. 89 (1989), S. 249-270: hier
S. 270.

% Aber nicht nur der Kult fiir die Gotter, sondern auch derjenige fiir die Toten (die im
Jenseits zu Gottern werden) erhilt die Ordnung der Welt. Nicht nur ist die Ausrichtung
des Totenkultes durch die Hinterbliebenen ein wichtiger Bestandteil sozialer Solidaritit.
Dartiber hinaus aber gehdrt das Jenseits ebenso zu der Welt wie das Diesseits. Ausblei-
bende Opfer, fehlende Gebete stellen schwerwiegende Stérungen und Beeintrichtigun-
gen der im Jenseits herrschenden Maat dar, was zu einer Schwiichung der zu Géttern
gewordenen Verstorbenen, ihrer Zauberkrifte und Hilfe fiir Re fithren und damit den
Sieg des Apophis und das Ende der Welt mitbewirken kinnte. Die Konsequenz einer
Abwendung von den Gétterkulten skizziert dramatisch die sogenannte Asclepius-Apo-
kalypse, in Ubersetzung zuginglich etwa bei ]. Assmann: Magische Weisheit. Wissens-
formen im dgyptischen Kosmotheismus, in: A. Assmann (Hrsg.): Weisheit. Archdologie
der literarischen Kommunikation III, Miinchen 1990, S. 241-257: hier S. 256.

56 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://dol.org/10.5771/9783495997031-86 - am 26.01.2026, 14:47:48. [



https://doi.org/10.5771/9783495997031-86
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Waffe der Analogie

schlossenen Institution, in der die religiésen und wissenschaftlichen
Werke Agyptens verfafit wurden und in dem u.a. ein Ritual voll-
zogen wurde, um das Land Agypten zu bewahren.” Der Magier, des-
sen nahezu unbegrenzte Macht tiber Lebende, Gétter und die Machte
des Universums ihn nach einer Beurteilung S. Saunerons zu einem
gefahrlichen Wesen machte, tibergreift verschiedene moderne Kate-
gorien. Als Funktionsbezeichnungen, die auf seine umfassende Kom-
petenz abzielen, begegnen hekay »Magier« (als direkte Ableitung
vom Terminus Heka), rech-ichet »Sachverstindiger« (wobei mit den
»Sachen« heilige oder rituelle Vorginge gemeint sind) oder heri-
seschta »der, der iiber dem Geheimnis ist«, seit dem Mittleren Reich
der spezifische Titel eines Priesters, der besonderes kultisches, kos-
mologisches oder magisches Wissen besitzt.®® Die Kiste eines Man-
nes, der die letztere Bezeichnung trug, enthielt neben magischen
bzw. medizinisch-magischen Texten und Utensilien auch literarische
Texte. Von ihrer Ausbildung und beruflichen Stellung her handelte
es sich bei den Personen, die wihrend staatlicher und religioser Ri-
tuale, fiir apotropéische Magie »privater« Kunden oder bei Begrdb-
niszeremonien Beschworungen rezitierten oder magische Handlun-
gen ausfithrten, um Priester und Schriftgelehrte. Am hiufigsten sind
es »(oberste) Vorlesepriester« bzw. »Schreiber des Lebenshauses«®.
Die sogenannte »private« Verwendung magischer Texte beschrankt

% Papyrus Salt 825: P. Derchain: Le papyrus Salt 825 (B.M. 10051), rituel pour la con-
servation de la vie en Egypte, Briissel 1965.

¢ Sprechend ist das Beispiel des Zauberers, dem die Kiste mit den sogenannten Rames-
seum-Papyri gehdrte, aus dem Mittleren Reich. R. K. Ritner hat gesehen, daf die Form
der Kiste dem Schriftzeichen 2 entspricht, mit dem man im Agyptischen den Titel
hrj-ssB5 »der iiber dem Geheimnis ist; Zauberer« schreibt: R. K. Ritner: The Mechanics
of Ancient Egyptian Magical Practice (SAOC, Bd. 54), Chicago 1993, S. 231f. Zu Person
und Fund jetzt L. D. Morenz: Beitrige zur Schriftlichkeitskultur im Mittleren Reich und
in der 2. Zwischenzeit (AAT, Bd. 29), Wiesbaden 1996, S. 144-154.

¢ Auch die Statue eines Magiers Hetepi aus dem Beginn des Mittleren Reiches (Statue
Louvre E 123) belegt die Feststellung, dafl Magier in Agypten von der Ausbildung her
Priester und Schreiber waren. Hetepi triigt némlich die Titel eines Vorstehers der Ma-
gier, Vorstehers der Schreiber, Priesters und Verantwortlichen fiir die (Tempel-) Opfer.
Eine indirekte Bestiitigung dafiir, daR Priester fiir den Vollzug magischer Handlungen
verantwortlich waren, ergibt sich auch aus der Entlehnung des Terminus hrj-lsb hrj tp
»oberster Vorlesepriester« ins Alte Testament, wo die Traumdeuter und Zauberer Pha-
raohs als hartimim bezeichnet werden. Die koptische Ubersetzung der Septuaginta hat
dann die griechische Wiedergabe »Traumdeuter« ihrerseits wiederum durch dgyptisch
sh2 n pr 'nh > koptisch c4paNw »Schreiber des Lebenshauses« iibersetzt: R. K. Ritner:
The Mechanics of Ancient Egyptian Magical Practice, a.a.O., S. 222.

Analogiedenken A

https://dol.org/10.5771/9783495997031-86 - am 26.01.2026, 14:47:48. [

57


https://doi.org/10.5771/9783495997031-86
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

58

Thomas Schneider

sich bei genauerem Hinsehen auf Priester, die die Schriftrollen aus
Tempelbibliotheken oder Skriptorien erhielten. Entgegen élteren
Auffassungen spricht einiges daftir, dafd auch Beschworungen, die in
der Bevilkerung zirkulierten, letztlich auf priesterliche Schopfung
zuriickgehen.® Es scheint nicht so gewesen zu sein, wie einst G. Po-
sener urteilte: »Les formules magiques étaient polyvalentes, elles
passaient de la vie courante dans le Livre des Morts, et du temple dans
la rue.«®

Auch im Falle der Arzte ist die moderne Kategorisierung nicht
durchfithrbar. Ein Orakeldekret des British Museum spricht explizit
von der »Magie eines Arztes«. Die von Arzten ausgeiibte magische
Tatigkeit ist, wie unten ausgefiithrt werden soll, nicht dadurch zu
erkldren, daf8 die dgyptische Medizin sich von Irrationalem nicht ha-
be 16sen konnen oder degeneriert sei. Auch hier ist Magie die umfas-
sendere Kategorie, die — wie in andere — auch in das spezialisierte
medizinische Instrumentarium zum Schutz der Gesundheit des ein-
zelnen mit anderen Mitteln eingreift. Da auch die Ausbildung der
Arzte am Lebenshaus erfolgte, ist die institutionelle Grundlage iden-
tisch; der Autor des medizinischen Papyrus Berlin 3038 etwa ist
»Oberarzt« und »Schreiber der heiligen Biicher«. Der in der Notfall-
versorgung von Verletzten bei Steinbruchexpeditionen »speziell fiir
die Vorbeugung und Behandlung von Bissen und Stichen giftiger
Tiere zustindige und ausgebildete Arzt«®* trug den Titel »Be-
schwérer der (Skorpiongéttin) Selkis«, wobei die enge Verbindung
von magischer Pravention und magisch-medizinischer Bekdmpfung
von Vergiftungen durch zahlreiche Texte (nicht zuletzt das Brook-
lyner Schlangenbuch®) belegt ist. Gegen die in der alteren Forschung
vorgeschlagene Unterscheidung von weltlichen und religitsen Ver-
tretern des Arzteberufs spricht ebenfalls das prominente Beispiel
des Sachmetpriesters, eines Tacharztes zur Seuchenbekampfung®,

& R.K. Ritner: The Mechanics of Ancient Egyptian Magical Practice, a.a.O., S. 204{.
@ Zitiert nach S. Sauneron: Le monde du magicien égyptien, in: D. Bernot u.a. (Hrsg.):
Le monde du sorcier (Sources orientales, Bd. 7), Paris 1966, S. 27-65: hier S. 33.

¢ H. Engelmann und J. Hallof: Zur medizinischen Nothilfe und Unfallversorgung auf
staatlichen Arbeitspliitzen im alten Agypten, in: ZAS, Bd. 122 (1995), S. 104-136: hier
S.120-122.

¢ Dazu jetzt C.Leitz: Die Schlangennamen in den dgyptischen und griechischen
Giftbiichern (Akademie der Wissenschaften und der Literatur, Abhandlungen der gei-
stes- und sozialwissenschaftlichen Klasse, 1997, Nr. 6), Stuttgart 1997.

¢ T. von Kénel: Les prétres-oudb de Sekhmet et les conjurateurs de Serket, Paris 1984.

ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://dol.org/10.5771/9783495997031-86 - am 26.01.2026, 14:47:48. [



https://doi.org/10.5771/9783495997031-86
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Waffe der Analogie

den vor 120 Jahren G.Maspero noch als »Zauberer« und »Kur-
pfuscher« abtat.”” Gleichzeitig vollzieht dieser am Jahresbeginn die
Rituale zur Bekriftigung der kéniglichen Macht, bittet Sachmet,
den regierenden Kénig im Leben »vor allen schlimmen Dingen, Fie-
ber, Hitze, ungiinstigen Winden, Uberfillen der Todesboten zu be-
wahren, damit der Pharao seine Lebenskraft behalte im gegenwarti-
gen Jahr«, und fiihrt Ersatzopfer (Tiere anstelle von Feinden) durch.®®
H. Engelmann und J. Hallof beurteilen dieses Ritual aus einer evolu-
tionistischen, naturwissenschaftlichen Position, die nicht angebracht
ist:

»Da methodisch erworbene Naturkenntnisse noch fehlten, waren Entwick-
lung und Gebrauch ritueller Feindbilder [...] praktikable Methoden, [um] le-
benswichtige Bediirfnisse [...] der Verwirklichung wenigstens niher zu brin-
gen. Doch erst die Bewihrung auf einer dadurch erreichten hheren Stufe der
Realititserfahrung erméglicht den Abbau alter ritueller Denkmodelle. So-
weit waren die Erkenntnisfortschritte der Agypter bis 300 n. Chr. nicht mehr
gediehen. Es gibt sogar Beispiele dafiir, dafy das Bemiihen um Kausalitit
durch praktisch bewihrte und notwendige Ritualhandlungen verdringt und
dadurch weiterfithrende Erkenntnisméglichkeiten verhindert werden. So war
wohl auch der Sachmetpriester bei der tiglichen Uberwachung des Schlacht-
rituals weniger von >wissenschaftlicher« Neugier getrieben, sondern vielmehr
vom Ehrgeiz, es den Fleischern gleich zu tun [bei der moglichst geschickten
Portionierung des Fleisches].«*

Diese Fehlinterpretation geht auf die Unterstellung moderner Pra-
missen (Ritualhandlungen anstelle einer hoheren Stufe der Reali-

Die 1swenkopfige Sachmet galt als Verursacherin von Krankheiten und Krieg, iiber die
sie daher Verfiigungsgewalt hatte.

¢ H.Engelmann und J. Hallof: Der Sachmetpriester, ein friiher Reprisentant der Hy-
giene und des Seuchenschutzes, in: SAK, Bd. 23 (1996), S. 103-143: hier S. 104.

¢ G. Posener: Les empreintes magiques de Gizeh et les morts dangereux, in: MDAIK,
Bd. 16 (1958), S. 252-270: hier S. 256f. Opfertiere werden als »Feind« bezeichnet und
nehmen dessen Platz ein. An den Hornern des Opfertieres (durch den Sachmetpriester
ausgesucht, der also auch veterinirdrztliche Funktionen wahrnimmt) wird ein Siegel
befestigt, das einen gefesselten Teind mit Dolch in der Kehle zeigt. Zu der hier durch
das Siegel vollzogenen Identifizierung und der oben angesprochenen Bedeutung des
Namens vgl. ein weiteres Ritual, bei dem »Feinde« in Gestalt von Fischen vernichtet
werden: auf Papyrus werden die Namen von Feinden des Kénigs, von Apophis, Seth
und Baba notiert und mit Wachs an die Fischméuler geheftet, »so dafl sie zu Namen
der vier Fische werden«; dann werden die Fische verbrannt: R. K. Ritner: The Mechanics
of Ancient Egyptian Magical Practice (SAOC, Bd. 54), Chicago 1993, S. 209 mit n. 969.
® H. Engelmann und J. Hallof: Der Sachmetpriester, ein friiher Reprisentant der Hy-
giene und des Seuchenschutzes, in: SAK, Bd. 23 (1996), S. 103-143: hier S. 1271.

Analogiedenken A

https://dol.org/10.5771/9783495997031-86 - am 26.01.2026, 14:47:48. [

59


https://doi.org/10.5771/9783495997031-86
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Thomas Schneider

tatserfahrung, Streben nach Erkenntnisfortschritt, Bemiihen um
Kausalitdt, wissenschaftlicher Neugier) zuriick und tbersieht, dafs
gerade die Anwendung ritueller Handlungen die alleinige Garantie
fiir den Fortbestand der Welt bot.

4. Funktion

Der Magier erreicht oder bewahrt durch Sprechakte, Handlungen
und Applizierung von Objekten die Regelhaftigkeit. Er erzielt dies
nicht dadurch, dafl er der chaotischen Situation, der bedrohten Ord-
nung eine michtigere Wirklichkeit, die geordnet und kohérent ist,
lediglich gegeniiberstellt. Sondern die Reintegration in die sinn-
gemifle Ordnung erfolgt mittels Analogien, die Teilaspekte dieser
Szenerie mit Elementen der reguldren, ideal geordneten Welt unlgs-
bar verkniipfen und das hauptséchliche Instrument des Systems Ma-
gie darstellen. Die Unordnung wird an gewissen Schnittpunkten
gleichsam an den geordneten Kosmos zuriickgebunden. Die Analo-
gien sind Fesseln, die eine weitere Desintegration des Kosmos ver-
hindern. Innerhalb einzelner Realisierungen dieses Systems — einzel-
ner magischer Handlungen — konnen gleichzeitig mehrere Analogien
vorliegen, so dafs, um bei dem Bild zu bleiben, hdufig mehrere Fes-
seln gekniipft sind.

Den Begriff der Analogie verwende ich dabei in einem sehr
weitreichenden Sinn, der iiber das klassische, von |. Frazer formulier-
te Gesetz der Gleichartigkeit hinausgeht. Ich verwende ihn auch
nicht in dem Sinn, wie er in der religionsethnologischen Diskussion
tiber Magie durch Stanley Jeyaraja Tambiah reaktualisiert wurde.
Nach letzterem stellen magische Riten sogenannte persuasive Ana-
logien dar, d. h. Handlungen, die analog zu einem beabsichtigten Ge-
schehen erfolgen und gleichzeitig persuasiv sind, d.h. eine Gruppe
von Personen, vor der sie vollzogen werden, von ihrer Wirksamkeit
tiberzeugen sollen. Fir Altdgypten entfallt meist der Gruppenbezug;
Handlungen werden von einer Einzelperson meist ohne Publikum
durchgefiihrt. Offensichtlich geht es auch nicht darum, jemanden
von der Effizienz der Magie zu tiberzeugen. Die Wirksamkeit der
angewandten Analogien ist keine scheinbare und vordergriindige,
und sie soll auch keine sozialen Zwecke erfiillen, sondern der Agyp-
ter versteht sie als konkretes und tiefgreifendes Instrumentarium.

Der Bezugspunkt einer Analogie, auf die sich die Effizienz des

60  ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://dol.org/10.5771/9783495997031-86 - am 26.01.2026, 14:47:48. [



https://doi.org/10.5771/9783495997031-86
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Waffe der Analogie

Zaubers griindet, liegt im Bereich der sinnvoll geordneten Welt. Die
Analogie unterwirft aktuelle Fille einem vorgegebenen Regelwerk.
Sie bindet jene an dieses an und gliedert sie dadurch in die konstitu-
tive Ordnung der Welt ein. Haufig bezieht sich die Analogie daher
auf den Mythos, insbesondere den Mythenkreis um Osiris, Isis und
Horus, der das Zustandekommen dieser konstitutiven Ordnung auf-
zeigt. Der Mythos erklart und legitimiert die bestehende Welt.”
Weil im Mythos Horus seinen ermordeten Vater Osiris rachte und
anstelle des zerstorerischen Seth Konig wurde, existiert ein dgypti-
sches Konigtum, in dem der regierende dgyptische Konig als neuer
Horus amtiert, der fiir die Bewahrung der Maat sorgen soll (usw.).
Eine Analogie in diesem Bereich verkniipft das aktuelle Geschehen
(z.B. Krankheit, Schlangenbifs) mit einem mythischem Prizedenz-
fall. Das kleine Horuskind wurde einst von Schlangen gebissen, aber
von der Zauberkraft seiner Mutter Isis geheilt; sein Uberleben war
fiir den Fortbestand des Kosmos unabdingbar. Wenn der aktuelle Fall
als analog, ja nahezu als identisch mit einer im Mythos vorgege-
benen und hier notwendigerweise positiv geldsten Situation angese-
hen wird, und der Patient als Horus erscheint, ist auch das Resultat —
die Genesung — vorgegeben.

Solche Analogien zwischen der Gegenwart und der (z.B. im
Mythos vorgelegten) sinnvollen Kohirenz des Kosmos konnen ganz
unterschiedlich ausfallen. Sie reichen von ausfiihrlichen Schilderun-
gen bis hin zu knappen Anspielungen. Die unterschiedlichen Analo-
gien und ihre Funktionsweisen sollen im folgenden veranschaulicht
werden.”

Das eben zitierte Beispiel gehdrt zu der haufigen Kategorie von
Analogien des Zielobjektes, wobei es sich oft um Personen, insbeson-
dere Patienten handelt, die unter Gift oder Krankheiten leiden. Die
Analogie zu der mythisch konstituierten Welt ist durch den Gott
Horus gegeben, der als Kind, dem Patienten vergleichbar, gegeniiber
Schlangenbissen hilflos war und doch zum Retter Agyptens werden
sollte — in der Formulierung des Papyrus Insinger: »War Horus auch

7 Vgl. T. Schneider: Mythos und Zeitgeschichte in der 30. Dynastie. Eine politische
Lektiire des >Mythos von den Gotterkdnigen, in: A. Brodbeck (Hrsg.): Ein dgyptisches
Glasperlenspiel. Agyptologische Beitrige fiir Erik Hornung aus seinem Schiilerkreis,
Berlin 1998, S. 207-245: hier S. 232.

7 Grundlegend ist J. Podemann Serensen: The Argument in Ancient Egyptian Magical
Formulae, in: ActaOr, Bd. 45 (1984), S. 5-19.

Analogiedenken A

https://dol.org/10.5771/9783495997031-86 - am 26.01.2026, 14:47:48. [

61


https://doi.org/10.5771/9783495997031-86
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

62

Thomas Schneider

verborgen hinter Papyrus, so wurde er doch Herr der Welt.«” Die
Analogie von Horus und Patient fithrt eine Litanei” ganz direkt aus:

»Der Schutz des Horus ist der mit der Sonnenscheibe, der die beiden Linder
mit seinen Augen erleuchtet. Der Schutz des Patienten ebenso. Der Schutz
des Horus ist der Alteste im Himmel, der alles Seiende beherrscht. Der
Schutz des Patienten ebenso. Der Schutz des Horus ist jener grofie Zwerg,
der in der Unterwelt umhergeht in der Dimmerung. Der Schutz des Patien-
ten ebenso. Der Schutz des Horus ist der Lowe der Nacht, der im Westgebirge
umbherzieht. Der Schutz des Patienten ebenso (usw.)«

In Papyrus Leiden I 348 (Spruch 34) wird eine schwierige aktuelle
Entbindung als Geburt des Horuskindes verstanden, die analog zu
jener erfolgreich verlaufen muf, damit die Welt nicht untergeht.
Dieses Szenario fiihrt Spruch IV des eben zitierten Textes (Socle
Béhague) drastisch vor Augen, der das kranke Kind und seine Mutter
mit Horus und TIsis identifiziert. Auf Isis’ Aufschrei hin steht die
Sonnenbarke still, es wird dunkel, »bis Horus gesund sein wird fiir
seine Mutter Isis und bis der Kranke ebenso gesund sein wird«. Das-
selbe Szenario bietet ein hieratischer Papyrus in Koln.” In Analogie
und damit in temporire Identitit tritt der Gefahrdete aber nicht nur
mit Horus (so etwa auf den sogenannten Horusstelen), sondern auch
mit anderen Gottheiten wie Osiris, Seth, Bastet, Re, Month, Osiris,
Chnum, Hor-Sched.”” Der im Wasser von Krokodilen bedrohte
Mensch entspricht dem ins Wasser geworfenen und dort beschiitzten
Korper des Osiris.”® In Papyrus Ramesseum X identifiziert sich der

72 Papyrus Insinger 20, 18.

? A.Klasens: A Magical Statue Base (Socle Behague) in the Museum of Antiquities of
Leiden (OMRO, Bd. 33), Leiden 1952.

™ Kaélner dgyptische Papyri (P. Koln dgypt.), Bd. 1, bearbeitet von D. Kurth, H.-J. This-
sen und M. Weber (Abhandlungen der R heinisch-Westfilischen Akademie der Wissen-
schaften, Papyrologica Coloniensia, Bd. 9), Opladen 1980, S. 22 £.

75 Osiris: Spriiche gegen Fieberddmon im Papyrus BM 10808; Seth: magischer Papyrus
des Vatikan; Bastet (Metternich-Stele; Re: Papyrus Leiden I 348, Spruch 13; Month und
Osiris: Ostrakon Armytage: 2—3; Chnum (H. Altenmiiller: Der Sockel einer Horusstele
des Vorstehers der Wab-Priester der Sachmet Benitehhor, in: SAK, Bd.22 (1995),
S. 1-20: hier S. 14), Hor-Sched (a.a.0O., S. 10). Vgl. die Identifikation mit Horus, Thot,
Osiris und Atum in Spruch 345 der Sargtexte (F. Drioton: Un syllogisnee dans un texte
magique égyptien, in: Mélanges Mariette (BAE, Bd. 32), 1961, S. 173f)). Zu den Ho-
russtelen siche jetzt H. Sternberg-El Hotabi, Untersuchungen zur Uberlieferungs-
geschichte der Horusstelen. Ein Beitrag zur Religionsgeschichte Agyptens im 1. Jahr
tausend v. Chr. (AgAbh, Bd. 62), Wiesbaden 1999.

76 Metternichstele, Spruch V (Spruch gegen Schédigung durch Krokodile): »Osiris liegt

ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://dol.org/10.5771/9783495997031-86 - am 26.01.2026, 14:47:48. [



https://doi.org/10.5771/9783495997031-86
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Waffe der Analogie

Kranke mit einer ganzen Reihe von Goéttern: »Ich bin Horus/Seth/
Upuaut/Geb/Horus, der unterdgyptische Konig/Horus, der Anfiihrer
von Letopolis.«

Eine Variante dieser Analogie stellt die sogenannte Gliederver-
gottung dar, bei der die von einer Krankheit bedrohten Kérperglieder
des Patienten mit den entsprechenden Kérperteilen von Gottheiten
in Analogie gesetzt werden.”” Von einer derartigen Beschworung des
vatikanischen magischen Papyrus heifst es, sie werde von den Géttern
selbst rezitiert, wodurch ihr autoritative Wirksamkeit zukommt. In
den Zauberspriichen fiir Mutter und Kind findet sich folgende Pas-
sage:

»Dein Scheitel ist (der des) Re, gesundes Kind, ja, dein Hinterkopf ist (der
des) Osiris, deine Stirn ist (die der) Satis, der Herrin von Elephantine, deine
Schlife ist (die der) Neith, deine Augenbrauen sind (die des) Herm des
Ostens, deine Augen sind (die des) Herrn der ganzen Welt, deine Nase ist (die
von) dem, der die Gétter ernihrt, deine Schidelseiten sind (die der) zwei
Uriius-Schlangen, deine Schultern sind die lebenden Falken, dein einer Arm
ist (der des) Horus, der andere ist (der des) Seth, deine eine Rippenseite ist
(die des) Sopdu, die andere ist (die der) Nut, die die Gétter geboren hat, >fehltc
ist der Schrein [...] in Heliopolis, in dem jeder Gott ist, dein Herz ist (das des)
Month, dein Hati-Herz ist (das des) Atum, deine Lunge ist (die des) Min,
deine Galle ist wie die des”™ Nefertem, deine Milz ist (die des) Sobek, deine
Leber ist (die des) [Harsaphes in] Herakleopolis, deine Eingeweide sind die/in
Gesundheit, dein Nabel ist (der des) Einzelsterns, dein einer Schenkel ist (der
der) Isis, der andere ist (der der) Nephthys, deine beiden Beine sind (wie die
des) Basti-Tjaj [...], deine [Waden ?] sind die beiden Vasen, wo der Nil die
Erde 6ffnet (?), deine Zehen (sind) Schlangen [...]«”

Die Kérperteile des Patienten werden hier in Analogie zu (Kérper-
teilen von) Géttern, aber auch heiligen Ortlichkeiten (Schrein von
Heliopolis, Nilquellen) verstanden. Umgekehrt konnen auch un-

im Wasser, indem das Auge des Horus bei thm ist. Mdge der, der im Wasser liegt, heil
sein. Wenn irgendetwas sich dem nahert, was im Wasser liegt, dann nihert es sich dem
Horusauge. Die vier michtigen Gotter dort, die fiir den Schutz des Osiris sorgten, sind
die, die fiir den Schutz von dem, was im Wasser liegt, sorgen werden, alle Menschen,
alles Vieh, das im Wasser liegt.«

7 Siehe zuletzt (mit Literatur) J. T. Quack: Dekane und Gliedervergottung Altigypti-
sche Traditionen im Apokryphon Johannis, in: JAC, Bd. 38 (1995), S. 97-122.

7% wit=k nj=j$ Nfrtm mit enklitischer Komparationspartikel j$ in der Fiigung nj Nfrtm
»die des Nefertem«.

7 Eigene Ubersetzung nach Hieratische Papyrus Berlin, 111, pls. XXXIII-XXXIV; vgl.
A. Erman: Zauberspriiche fiir Mutter und Kind, Berlin 1901, S. 45-50.

Analogiedenken A

https://dol.org/10.5771/9783495997031-86 - am 26.01.2026, 14:47:48. [

63


https://doi.org/10.5771/9783495997031-86
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Thomas Schneider

personliche Anwendungsziele von Magie mit Gottern parallelisiert
werden, etwa Getreide mit der Getreidegottin Renenutet.®

Wird die Bekdmpfung einer Gefahr an einem Substitut voll-
zogen, was bei der Zerbrechung von Feindfiguren der Tall ist oder
dem Opfer von Stieren anstelle menschlicher Feinde, kann von der
Analogie der Handlung gesprochen werden. Explizit wird gesagt, daf3
die Tétung von Tieren des Gottes Seth oder Wildeseln oder die des
»Schweines des Re« dem Kampf gegen Seth bzw. Apophis ent-
spricht.®

Fiir das Gesamtverstdndnis dgyptischer Magie als System ist die
oft mifiverstandene Analogie des Aktanten®™ zentral. Der Magier
versteht sich wihrend der magischen Handlung als Gottheit, deren
Zaubermacht ihm verftighar wird, so dafy er der Bedrohung ent-
gegenrufen kann: »Halt, Maga, du Sohn des Seth. Ich bin Amun
Kamutef!« In dem magischen Papyrus Budapest 51.1961 identifiziert
sich der Zauberer mit dem syrischen Gott Kotar. Auf einem magi-
schen Ostrakon in Strafiburg erscheint Horus nicht als Patient, son-
dern als Arzt. In Papyrus Louvre E. 3229 identifiziert sich der Rezi-
tierende mit zahlreichen Géttern. Auf interessante, implizite Art und
Weise wird die Analogie zwischen Géttern und dem Magier in Papy-
rus Turin 1993 erzielt, der sich gegen Skorpione und Schlangen wen-
det: die Vorderseite der Handschrift liefert in Form mythischer Epi-
soden eine Schilderung des Kampfes verschiedener Gotter gegen
diese Gefahren, wihrend auf der Riickseite der Magier gegen die Be-
drohungen kampft. Der Magier ist damit nur eine andere Lesart ver-
schiedener Gottheiten.

Explizit identifiziert sich der Sachmetpriester mit dem Sohn die-
ser Gottin (»Ich bin Horus, der Sprofs der Sachmet, der einzige Sohn
der Bastet«), wodurch er ihre Macht erringt: »Ich bin der reine Prie-
ster, ich besitze das, was meine G&ttin auszeichnet, sobald ich rein
bin. Ich kenne ihre Zauberkraft.«* Spruch V des Socle Béhague fiihrt
tiber den Aktanten aus:

% Magischer Papyrus Harris Y; vgl. H. O. Lange: Der magische Papyrus Harris, Kopen-
hagen 1927, S. 95.

& A.a.O. Siehe auch oben Anm. 68.

8 J. Podemann Serensen: The Argument in Ancient Egyptian Magical Formulae, in:
ActaOr, Bd. 45 (1984), S. 5-19: hier S. 9f.

® P.Vernus: Omina calendériques et comptabilité d’offrandes sur une tablette hiéra-
tique de la XVIIle dynastie, in: RAE, Bd. 33 (1981), S. 89—124 mit pls. 5-6, hier S. 93;

64  ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://dol.org/10.5771/9783495997031-86 - am 26.01.2026, 14:47:48. [



https://doi.org/10.5771/9783495997031-86
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Waffe der Analogie

»Ich bin Isis, die Herrin von Chemmis [...] Mein Vater Geb iibereignete mir
seine Heka-Kraft, um Horus zu beschiitzen, um das Maul jeder Schlange zu
verschlieflen, um fiir ihn jeden Lowen in der Wiiste zu verjagen, jedes Kro-
kodil im Flu8s, alle Schlangen, die mit ihren Méaulern beifSen. Ich wende ihr
Gift ab.«

Ofter bestreitet der Magier geradezu, daf§ er und nicht ein Gott han-
delt oder spricht, etwa im magischen Papyrus Brooklyn: »He, He! Ich
bin es gewifs nicht, der dieses sagt oder der dieses wiederholt — son-
dern du bist es, der es sagt, und du bist es, der es wiederholt.« Auch
im Papyrus Genf MAH 15274 beteuert der Magier: »Nicht ich bin es,
der es sagt, sondern der Gott XY.« Dieser Umstand wurde bislang oft
mifiverstanden. Der Bearbeiter des Genfer Papyrus, A. Massart, be-
merkte dazu, der Magier wiirde damit die Verantwortung fiir sein
Tun von sich weisen und auf die Gottheit abwilzen.® Ahnlich urteil-
te Y. Koenig. Mit Blick auf einen Zauberspruch zur Beschleunigung
der Geburt, wo der Magier auf der Grundlage der Analogie zwischen
Schwangerer und Isis bzw. zwischen Saugling und Horus den Unter-
gang der Welt fiir den Tall von Komplikationen skizziert und festhalt,
dafs nicht er, sondern Isis dies sage und wiederhole, meint er:

»Par ailleurs, il va de soi qu’en pronongant une telle menace, le magicien en-
court la colere des dieux. Mais il s’en préserve en la mettant sur le compte
d'Isis la magicienne par excellence bien a sa place dans le contexte évoqué.«%

Ahnlich argumentierte J. F. Borghouts:

»Quite naturally the magician sometimes excuses himself by declining re-
sponsability for having used harsh words. He did so functionally; he expresses
the will of supernatural powers by impersonating them, hence, elsewhere, the
frequent initial presentative clause >I am god X«.«%

Dabei handelt es sich um ein grundlegendes Mifsverstandnis: der
Magier lehnt durch die zeitweilige Identifizierung mit Gottheiten
nicht die Verantwortung fiir sein Handeln ab. Gerade umgekehrt
nimmt er dadurch die ganze Verantwortung auf sich, da er erst durch
die Ubernahme der gpttlichen Rolle iiberhaupt zu zaubermichtigen

H. Engelmann undJ. Hallof: Der Sachmetpriester, ein friiher Reprisentant der Hygiene
und des Seuchenschutzes, in: SAK, Bd. 23 (1996), S. 103—143: hier S. 117.

% A. Massart: The Egyptian Geneva Papyrus MAH 15274, in: MDAIK, Bd. 15 (1957),
S. 172-185: hier S. 175.

% Y. Koenig: Magie et magiciens dans I'Egypte ancienne, Paris 1994, S. 71.

8 7. T. Borghouts: Ancient Egyptian Magical Texts, Leiden 1978, S. X.

Analogiedenken A

https://dol.org/10.5771/9783495997031-86 - am 26.01.2026, 14:47:48. [

65


https://doi.org/10.5771/9783495997031-86
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Thomas Schneider

Handlungen befdhigt ist (wie es im tibrigen die oben zitierten Aus-
sagen des Sachmetpriesters deutlich herausstellen). Der Aktant ist im
Idealfall — wie in Sargtext Spruch 267 — der Gott Heka (Magie) selbst,
als welcher er absolute Macht ausiibt.

In diesem Kontext sind offenbar auch die in der Agyptologie
zwiespiltig, meist negativ bewerteten Drohungen gegen Gétter zu
verstehen, bei denen der Magier fiir den TFall des Mifslingens droht,
den Himmel zum Einsturz zu bringen, den Sonnenlauf anzuhalten
oder den Gott Osiris zu verbrennen. Nach S. Sauneron will er damit
die Relevanz der Gefahrdung fiir die Sicherheit der Gotter heraus-
stellen und diese so zum Eingreifen veranlassen. Es handle sich also
um »un jeu d’intimidation«¥, »a kind of psychological warfare«®.
Dagegen ist einzuwenden, dafy magische Argumente nicht tiberzeu-
gen, glauben machen oder einschiichtern sollen. Der Magier versteigt
sich auch nicht zu Bluffs. Sondern als Gott, im Idealfall Heka selbst,
besitzt er die notwendige, sogar unumschréinkte Autoritét, der auch
die Gotter verpflichtet sind. Er kann ihnen daher die Bedrohlichkeit
einer gegenwirtigen Situation fiir den Fortbestand der Welt drastisch
vor Augen fiithren und sie zu Gegenhandlungen auffordern.®

Die autoritative Wirksambkeit der konkreten Beschworung kann
durch die Analogie des Sprechaktes zu einem mythischen Prazedenz-
fall in Korrelation gesetzt werden. So wird etwa die Formel verwen-
det: »Ich habe um deinetwillen, NN, gesprochen, so wie Re fiir sich
gesprochen hat« — dann folgen parallele Aussagen mit den Gottern
Schu, Sopdu, Chnum, Horus, Seth, Thot, Isis, Nephthys. Der Magier
kann sich auch auf die gottliche Autorschaft einer Formel berufen
oder die Beschwdrung aus einem von Re selbst erhaltenen Buch her-

¥ S. Sauneron: Le monde du magicien égyptien, in: D. Bernot u.a. (Hrsg.): Le monde
du sorcier (Sources orientales, Bd. 7), Paris 1966, S. 27-65: hier S. 37. Auch E. Hornung
spricht von »Auswiichsen und Perversionen« (E. Hornung: Die Macht des Zaubers, in:
ders.: Geist der Pharaonenzeit, Zirich, Miinchen 1989, S. 51-66: hier S. 63), u.a. im
Hinblick auf einen Liebeszaubers, der aber als miflbriuchliche Verwendung von Magie
fiir eigene Ziele aufzufassen ist und damit nicht in das System von Magie zur Aufrecht-
erhaltung der Ordnung gehért.

% J. Podemann Serensen: The Argument in Ancient Egyptian Magical Formulae, in:
ActaOr, Bd. 45 (1984), S.5-19: hier S. 17 (als Paraphrase der Meinung Saunerons).
Der Autor hilt dazu zu Recht fest (S. 18) »To enter and to transform actuality, cosmo-
logy must be dramatically displayed in it, but it exerts an authority of its own, indepen-
dent of negotiation with crocodiles.«

# Vgl. noch Papyrus Geneva MAH 15274, rto. col. II[,1-6 (A. Massart: The Egyptian
Geneva Papyrus MAH 15274, in: MDAIK, Bd. 15 [1957], S. 172-185).

66 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://dol.org/10.5771/9783495997031-86 - am 26.01.2026, 14:47:48. [



https://doi.org/10.5771/9783495997031-86
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Waffe der Analogie

leiten.” In dem magischen Papyrus des Vatikan wird der Ausspruch
des Magiers mit dem der Gotter Seth bzw. Thot identifiziert.” Un-
mifiverstandlich wird diese Analogie auf einer Horusstele aus dem
ausgehenden 7. Jahrhundert v. Chr. formuliert:

»Sei gegriifst, Gott, Schn eines Gottes! [...] Sei gegriifit, Horus, hervorgegan-
gen aus Osiris, geboren von der gottlichen Isis!

Als deine Zauber (hekau) lese ich vor, als deine Zauberkraft (achu) spreche
ich, als deine Worte, die dein Wille geschaffen hat, beschwére ich.

Deine Zauberspriiche sind es, die aus deinem Mund hervorgegangen sind,
die dir dein Vater Geb anvertraut hat, die dir deine Mutter Nut gegeben hat,
die dein Bruder Chentichem gelehrt hat

— um deine Sicherheit zu erreichen, um deinen Schutz wiederherzustellen,
um das Maul aller Schlangen zu versiegeln, die sich im Himmel, auf Erden
und im Wasser befinden; um die Menschen leben zu lassen und die Gétter zu
versorgen, um Re zaubermichtig zu machen durch deine Lobpreisung.«”

Der Sprechakt des Magiers wird dadurch funktional identisch mit
einer kanonischen Vorgabe. Die enge Verbindung zwischen Heka
und dem Wort wird im Tempel von Dendera illustriert, wo Heka als
»Herr der Worte« bezeichnet wird und ein Teil seines Wesens per-
sonifiziert hinter ihm das Zeichen fiir Schrift — d.h. das schriftlich
fixierte magische Wort — trigt.

Ins Zentrum der Magie als System fithrt von hier jene Analogie,
die eine unmittelbare Verkniipfung auf der Ebene des Wortes erzielt:
die Analogie der Bezeichnung. Das Vorbild der Effizienz der magi-
schen Sprache, ihr Prizedenzfall, ist die Erschaffung der Welt durch
das Wort des Schopfergottes®, indem dieser die Namen der zu er-

* J. Podemann Serensen: The Argument in Ancient Egyptian Magical Formulae, in:
ActaOr, Bd. 45 (1984), S. 5-19: hier S. 10£.

% E. Suys: Le papyrus magique du Vatican, in: O, Bd. 3 (1934), S. 63-87.

2 H. Altenmiiller: Der Sockel einer Horusstele des Vorstehers der Wab-Priester der
Sachmet Benitehhor, in: SAK, Bd. 22 (1995), S. 1-20: hier S. 3£.

% Der Sprechakt des Schépfergottes, mit dem Sachen benannt und damit erschaffen
wurden, wird mit einem besonderen dgyptischen Wort auch Hu genannt. Folgerichtig
wird berichtet, der Schépfergott habe bei der Weltschépfung Hu auf seine Lippen ge-
nommen und dadurch — als erstes Wesen — den Gott Heka erschaffen. Nach Sargtext
1130 wird der Gétterfeind Apophis von Heka und Hu abgewehrt — der Zaubermacht und
ihrer sprachlichen Instrumentalisierung. Und so méchte der Verstorbene in der Unter-
welt nicht nur zu Heka werden, sondern ebenso zu Hu, dem eigentlichen Werkzeug, mit
dem Heka realisiert wird. In Spruch 261 der Sargtexte sagt der zaubermichtige Tote:
»Mir gehdrt Hu. Was ich gesagt habe, ist gut. Was aus meinem Munde gekommen ist,
ist gut. Was ich sagen werde, ist demgemaf getan. Ich bin Hu, der Herr des Hu.«

Analogiedenken A

https://dol.org/10.5771/9783495997031-86 - am 26.01.2026, 14:47:48. [

67


https://doi.org/10.5771/9783495997031-86
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

68

Thomas Schneider

schaffenden Dinge ausruft. Der Name gilt in Agypten als wesentli-
cher Teil der Existenz einer Sache oder Person. Er gehért zu einem
Menschen wie sein Korper, seine immateriellen Bestandteile (Ba, Ka)
oder sein Schatten. Die Namengebung fiir neugeborene Kinder ist
motiviert durch Aussehen oder Lautduflerungen des Neugeborenen,
Umstidnde der Geburt (Festnamen, Ersatznamen) oder Wiinsche der
Eltern, wodurch der Name des Kindes bestimmte Aspekte des Kindes
ausdriickt, die es besitzt, die thm gewiinscht werden oder die mit
seiner Geburt verkniipft sind. Entsprechend ist der Agypter iiber-
zeugt, dafs auch die Bezeichnungen, die der Schépfergott den creata
verlieh, durch bestimmte Aspekte dieser Sachen selbst motiviert sei-
en, sich also bestimmte Eigenschaften, Umstinde der Erschaffung
usw. im Namen widerspiegeln. Nach dgyptischem Verstandnis tragen
die Menschen die dgyptische Bezeichnung rame, weil sie nach einer
Schopfungsvorstellung aus den Trdnen (rime »weinen«) des Schop-
fergottes hervorgingen. Ahnlich wird die Heuschrecke, die die Felder
abfrifst, snhm genannt, weil sie ein sJ nhim »Sohn des Raubens« ist.
Es handelt sich also im Gegensatz zum gelaufigen dgyptologischen
Sprachgebrauch mitnichten um ein »Wortspiel«, sondern eine in
ihren Voraussetzungen wohlbegriindete Etymologie.” Der Name be-
zeichnet bestimmte Aspekte einer Person oder Sache, er identifiziert
sie, die Kenntnis des Namens macht die Person oder Sache ansprech-
bar und verfiigbar. Daher wehrt sich in der neudgyptischen Erzih-
lung von der List der Isis der Gotterkonig Re gegen die Preisgabe
seines geheimsten Namens mit der Begriindung:

»Meinen (geheimen) Namen haben mein Vater und meine Mutter (nur) mir
genannt. Ich habe ihn in meinem Leibe verborgen seit meiner Geburt, um zu
verhindern, dafs gegen mich Macht erhielte Zauberer oder Zauberin.« **

Die Fafsbarkeit einer Bedrohung bei Kenntnis ihres Namens formu-
liert der 3. Spruch des magischen Papyrus Genf MAH 15274 (»Halt,
Gift, damit ich deinen Namen in bezug auf dein Aussehen finde«)
und beschreibt dann detailliert die méglichen Erscheinungen des Dé-

* Vgl. F. Junge: Zur »Sprachwissenschafi der Agypter, in: Studien zu Sprache und Re-
ligion Agyptens (FS W. Westendorf), Bd. 1: Spracke, Gottingen 1984, S. 257-272; vgl.
ders.: Artikel Kausales Denken, in: Lexikon der Agyptologie, Bd. 3 (1980), Sp. 371-377.
% Vgl. E. Brunner-Traut: Altigyptische Mirchen, Mythen und andere volkstiimliche
Erziihlungen, 8. Aufl. Miinchen 1989, S. 151f.

ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://dol.org/10.5771/9783495997031-86 - am 26.01.2026, 14:47:48. [



https://doi.org/10.5771/9783495997031-86
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Waffe der Analogie

mons als Schlange, Hund, Mann oder Krokodil und, unter Verwen-
dung der Analogie >Patient — Horus¢, die Gegenhandlung.”

Ausschlaggebend fiir die Analogie der Bezeichnung ist also ihre
korrekte lautliche Gestalt. Die allgemeine Wichtigkeit der richtigen
Aussprache magischer Beschworungen verdeutlicht der Umstand,
dafs im Tall des spatdgyptischen Papyrus British Museum 10808 eine
mitteldgyptische Beschworung nicht in dgyptischer Schrift, die keine
Vokale festhilt, sondern lautgetreu in griechischen Buchstaben no-
tiert ist”, oder die Variation eines Zauberwortes im magischen Papy-
rus Harris als Papaluka — Papalaka — Papalula®®, um die wahre Laut-
gestalt nicht zu verfehlen.

Das Instrument der lautlichen Analogie soll anhand zweier Bei-
spiele illustriert werden. Der magische Papyrus Budapest 51.1960
droht einem Totengeist als Verursacher von Krankheit:

»Seine (des Toten) Arme werden gegen dich sein wie (die des) Horus, seine
Kraft wird gegen dich sein wie (die des) Seth. Er wird auf dich treten, er wird
dir Leiden verursachen mit den Binsenhalmen, die die Fackeln des Re jeden
Tag anziinden, die Leiterin der Menschheit.«*

Uber die Analogie des Patienten mit Horus und Seth hinaus scheint
es hier vordergriindig um ein pflanzliches Amulett zu gehen, das
nach dem weiteren Wortlaut des Textes auf den Kopf des Patienten
gelegt werden soll. Ungeklart bleibt dabei, wie Binsenhalme die Fak-
keln des Re, d. h. die Urdusschlangen an seiner Stirn, anziinden sollen
und als »Leiterin der Menschheit« bezeichnet werden kénnen. Auf
der Ebene lautlicher Analogie 1463t sich dagegen statt mstw(t) n(t)
sw(t) (»Binsenhalme«) mswt ns(rt) (»die Strahlen der Brennenden«)
verstehen'® und ein Hymnus an Maat im Grab Ramses” VI her-
anziehen, wo Maat als »Brennende«, d.h. Urdus an der Stirn des Re,

% Instruktiv ist auch die unten (Text zu Anm. 132) zitierte Passage aus den Zau-
berspriichen fiir Mutter und Kind, die alle mdglichen Auspridgungen und entsprechen-
den Namen einer Krankheit auflistet, um ihr nicht die geringste Zugriffsméoglichkeit zu
lassen.

7 1. Osing: Der spitiigyptische Papyrus BM 10808 (AgAbh, Bd. 33), Wiesbaden 1976.
% H. O. Lange: Der magische Papyrus Harris, Kopenhagen 1927.

® Col. 11, 9ff.: L. Kékosy: Ein magischer Papyrus des Kunsthistorischen Museums in
Budapest, in: ders.: Selected Papers (1956-73), Budapest 1981, S. 239-258: hier S. 241;
P. Eschweiler: Bildzauber im alten Agypten. Die Verwendung von Bildern und Gegen-
stinden in magischen Handlungen nach den Texten des Mittleren und Neuen Reiches
(OBO, Bd. 137), Freiburg i. U, Géttingen 1994, S. 207.

1 Die eingeklammerten Konsonanten wurden zu der Zeit des Textes nicht mehr ge-

Analogiedenken A 69

https://dol.org/10.5771/9783495997031-86 - am 26.01.2026, 14:47:48. [



https://doi.org/10.5771/9783495997031-86
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Thomas Schneider

und als »Leiterin der Menschen« erscheint."™ Durch das Auflegen
von Binsenhalmen wird also kraft der Analogie der Bezeichnung
Maat selbst, die umfassende Ordnung des Kosmos, auf der Stirn des
Patienten appliziert!

In einer Passage des Papyrus Turin 19932, der eine umfassende
Absicherung gegen alle erdenklichen Arten von Schidigung und Tod
bietet und in die Form eines Dekretes des Gottes Osiris-Chontamenti
gekleidet ist, d.h. von hochster Instanz sanktioniert ist'®®, wird zu-
néchst die kosmische Katastrophe skizziert, die eintritt, falls eine Be-
drohung einer einzelnen Person nicht verhindert wird.

»Wenn die Abwehr eines Feindes, eines Aufriihrers, eines Toten oder einer
Toten verzdgert wird, dann wird der Feind des Himmels diesen zerschlagen,
dann wird der Feind der Erde diese mit Gewalt umstiirzen, dann wird Apophis
in der Barke von Millionen sitzen, dann wird dem im Sarg kein Wasser gege-
ben werden, dann wird der in Abydos nicht begraben werden und wird der in
Busiris nicht verhiillt werden (Osiris), und dem in Heliopolis werden keine
Opfer dargebracht werden. Der Kult in ihren Tempeln wird nicht vollzogen
werden (usw.).«

Dagegen werde die Beseitigung der Bedrohung im Mikrokosmos des
einzelnen gleichzeitig den Makrokosmos stabilisieren. Die zu diesem
Zweck vollzogene magische Handlung besteht darin, den Kot gefahr-
licher Tiere zu vermischen und zu rauchern. Da das dgyptische Wort
fiir Kot (hs, koptisch has) ein Wort fiir »beschwtren/Beschworung«
(hsj/w, koptisch has) assoziiert, ist es die Beschworung der bedrohli-
chen Wesen selbst, die sich mit dem Rauch ausbreitet und die Gefahr
bannt.

Vielleicht liegt in der Analogie der Bezeichnung auch der
Schliissel zu einem Ritsel der medizinischen Rezepte: drei Viertel
aller in medizinischen Texten genannten Heilmittel sind ndmlich bis-
her botanisch-pharmakologisch nicht bestimmbar, und von dem ver-
bleibenden Viertel scheint wiederum nur ein kleiner Teil tatsdchlich
pharmakologisch wirksam zu sein.’® Vielleicht ist die Effizienz zahl-

sprochen. Vgl. ]. Osing: Die Nominalbildung des Agyptischen, Mainz 1976, S. 178 und
S. 206.

1 ], Assmann: Ma’at. Gerechtigkeit und Unsterblichkeit im Alten Agypten, Miinchen
1990, 2. Aufl. 1995, S. 161£.

12 T F. Borghouts: Ancient Egyptian Magical Texts, Leiden 1978, S. 4{f.

1 Vgl. oben zur Analogie des Sprechaktes.

% R. Germer: Untersuchung iiber Arzneimittelpflanzen im Alten Agypten, Diss.
Hamburg 1979, S. 380f.

70 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://dol.org/10.5771/9783495997031-86 - am 26.01.2026, 14:47:48. [



https://doi.org/10.5771/9783495997031-86
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Waffe der Analogie

reicher Pharmaka nicht auf pharmakologischer Ebene zu suchen,
sondern auf linguistischer: die Lautgestalt der Bezeichnung des Heil-
mittels assoziiert ein Element der geordneten Welt, das die Gesund-
heit wiederherstellt.

Wihrend in diesen Féllen die Irregularitit durch die Bezeich-
nungen bestimmter Objekte bekdmpft wird, stellt eine weitere Kate-
gorie eine Analogie zwischen Hilfsmitteln der Magie als solchen und
Elementen der Ordnung her. Diese Elemente kdnnen analoge Hilfs-
mittel eines Prizedenzfalles sein, so etwa, wenn ein Spruch gegen
Augenkrankheit das fiir das Augenbad benutzte Wasser mit dem
von Horus fiir sein Augenbad verwendeten Wasser identifiziert.'®

Héufiger handelt es sich aber um funktionelle Parallelisierun-
gen mit allgemeinen Komponenten des Kosmos. In Spruch U der
Zauberspriiche fiir Mutter und Kind wird das Amulett mit dem
Schutz kosmischer Bereich gleichgesetzt:

»Schutzmittel, das fiir dieses Kind gemacht wird: dein Schutz ist der Schutz
des Himmels / der Erde / der Nacht / des Tages/des Goldes / des griinen Por-
phyr / des Re / dieser sieben Gétter, die das geschlimmte Land'® griinden
und die Herzen an ihrem Platz ernihren.« 7

In Papyrus Ramesseum VIII heifst es analog: »Mein Schutz ist der
Schutz des Gottes XY.«

Damit ist die Problematik der korrekten Interpretation der
Funktionsweise von Amuletten angeschnitten. Amulette sind magi-
sche Gegenstinde, die im Rahmen einer magischen Handlung dem
Schutzbediirftigen umgehéngt oder aufgelegt wurden. Thre Funktion
erfiillen sie, wenn die Handlung korrekt ausgefiihrt und begleitend
der zugehorige Spruch rezitiert wird. In den allermeisten Féllen sind
uns Amulette jedoch ohne die entsprechenden Instruktionen (Hand-
lungsanweisungen und Spruchtext) tiberliefert. Deshalb ist in vielen
Féllen eine Entscheidung kaum moglich, wie ein bestimmtes Amulett
zu verstehen ist, ob es etwa auf ein Objekt, ein Wesen usw. verweist

15 T Podemann Serensen: The Argument in Ancient Egyptian Magical Formulae, in:
ActaOr, Bd. 45 (1984), S. 5-19: hier S. 12.

1% D.h. durch die Niliiberschwemmung mit Schlamm bedeckte Land. Zu der verwende-
ten Vokabel ib3 s. M. Gilula: Pesant B 141-145, in: JEA, Bd. 64 (1978), S. 129f. (ohne
unsere Stelle).

W A.Erman: Zauberspriiche fiir Mutter und Kind aus dem Papyrus 3027 des Berliner
Museums, Berlin 1901.

Analogiedenken A

https://dol.org/10.5771/9783495997031-86 - am 26.01.2026, 14:47:48. [

71


https://doi.org/10.5771/9783495997031-86
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Thomas Schneider

oder vielmehr selbst bestimmte Qualititen symbolisiert.!®® In seiner
klassischen Kategorisierung von Amuletten nach ihrer Funktion un-
terschied 1914 W. M. T. Petrie!® die Bereiche

— homopoeic (similars): Der Trager eines Hasenamuletts
wiinscht sich die Regeneration des Hasen als Uberlebenskiinstler
der Wiiste; der Trager eines Amuletts in Form eines Armes mit ge-
ballter Faust wiinscht sich die Kraft eines schlagenden Armes usw;

— dynatic (powers): Amulette in Gestalt von Machtsymbolen
wie Krone oder Zepter oder Symbolen von Dauer und Bestiandigkeit
(Djed-Pfeiler; Schen-Ring) verleihen Kraft;

— ktematic (property): Amulette in Form von Grabbeigaben
(Opfergaben, Opfertafeln) oder Hausgegenstdnden (z.B. Kopfstiit-
zen) usw. sichern dem Tréger diese Besitztiimer;

— phylactic (protection): Amulette wie Udjat-Auge, Isis-Blut,
Figiirchen des Bes usw. bewerkstelligen Schutz und Abwehr;

— theophoric (gods): sind Bilder der Gotter bzw. Wesen, deren
Hilfe der Magier sucht.

In modifizierter Form wurde die Petriesche Kategorisierung von
C. Andrews? iibernommen. Thre Behandlung zeigt aber gerade die
Impraktikabilitdt dieser Untergliederung, bei der in subjektiver Wei-
se ganz unterschiedliche Kriterien zur Anwendung kommen. So
kdnnte ein Arm mit geballter Faust nicht nur homopeoic, sondern
auch dynatic oder phylactic sein; Gotterbilder auch dynatic oder phy-
lactic usw.

Die genaue Funktion und das Verstindnis derartiger magischer
Gegenstinde ergibt sich vielleicht aus den in einigen Féllen erhalte-
nen kompletten Handlungsanweisungen.'! Sie zeigen, daf§ zwar das
allgemeine Ziel (Schutz und Machtfiille des Lebenden oder Verstor-
benen) klar ersichtlich ist, das Einzelverstindnis jedoch, wie be-
stimmte Amulette oder komplexe Amulettgruppen funktionierten,

1 P, Eschweiler: Bildzauber im alten Agypten. Die Verwendung von Bildern und Ge-
genstéinden in magischen Handlungen nach den Texten des Mittleren und Neuen Rei-
ches (OBO, Bd. 137), Freiburg i.U., Géttingen 1994, S. 180 bzw. S. 20.

199 W. M. T. Petrie: Amulets, London 1914, Reprint 1972.

1 C. Andrews: Amulets of Ancient Egypt, London 1994.

P, Eschweiler: Bildzauber im alten Agypten. Die Verwendung von Bildern und Ge-
genstéinden in magischen Handlungen nach den Texten des Mittleren und Neuen Rei-
ches (OBO, Bd. 137), Freiburg i. U., Gdttingen 1994. Die folgenden Beispiele finden sich
hier S. 64 (Papyrus Leiden I 348, 6,4-8,7), S. 89{. (Sargtexte Spruch 83), S. 76 (Toten-
buch Spruch 160).

72 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://dol.org/10.5771/9783495997031-86 - am 26.01.2026, 14:47:48. [



https://doi.org/10.5771/9783495997031-86
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Waffe der Analogie

schwierig ist. In Papyrus British Museum 10059 wird eine Ibis-Figur
auf die Wunde des Kranken gelegt, wodurch der Ibis-Tigur eine ana-
loge Zaubermacht zu jener des Gottes Thot (der als Ibis erscheinen
kann) zukommt. Seine Macht wird gleichsam direkt auf die Wunde
appliziert. Entsprechend wird bei der Auflegung eines Stoffamulettes
in Papyrus Leiden 1 348, 6,4 — 8,7 durch das aufgemalte Bild des
Sonnengottes Re eine Analogie des Amulettes zu seiner Zauber-
macht hergestellt:

»Worte zu sprechen iiber eine Figur des Re, die gemalt ist mit Blut des Abdju-
Fisches auf einen Verband aus Kénigsleinen, der einem Mann an den Kopf
gelegt wird. Eine Abwehr der Feinde ist das.«

Das Tragen eines Lowenamulettes fithrt den Verstorbenen gemafs
Spruch 83 der Sargtexte zur Analogie, ja Identifizierung mit dem
Gott Schu, der nach Spruch 75 noch zaubermichtiger ist als Heka
selbst:

»Worte zu sprechen iiber das Vorderteil eines Léwen, anzufertigen aus Kar-
neol oder Geierknochen, einem Mann an seinen Hals zu legen, wenn er hin-
absteigt zur Nekropole. Ein Schutz in Gestalt des Ba [der Personlichkeit,
Identitit] des Gottes Schu. Das bedeutet: die Macht eines Mannes iiber die
Winde des Himmels, zu einem effektiven Zaubermichtigen (Ach-iger) zu
werden und zum Konig iiber alle Winde des Himmels. Nicht kann er erneut
sterben, nicht kénnen sich seine Feinde seiner bemaichtigen, nicht kann ihn
zuriickhalten der (negative Gegen-)Zauber auf der Erde in Ewigkeit.«

Spruch 160 des Totenbuchs vollzieht eine Gleichsetzung des konkre-
ten Amulettes mit jenem des Gottes Thot: »Ich bin das Amulett aus
Feldspat, das die Hand Thot’s (personlich) tragt. «

Von grofser Bedeutung sind schliefilich nicht nur Form und Art
des Gegenstandes, sondern auch Beschaffenheit und Farbe. In der
Verwendung verschiedener Steine, Metalle, von Ton, Fayence, Kno-
chen, Holz, Pflanzen usw. konnen durchaus Wirkungen intendiert
sein, die den Materialien oder Farben zugesprochen werden. Die ent-
sprechenden Materialien werden z.T. aufgeldst und getrunken, wie
auch Zauberspriiche abgewaschen und getrunken werden bzw. das
tiber Heilstatuen laufende Wasser.!*? In vielen Tillen diirften aller-

2 P, Eschweiler: Bildzauber im alten Agypten, a.a. 0., S. 263f; R. K. Ritner: The Me-
chanics of Ancient Egyptian Magical Practice (SAOC, Bd. 54), Chicago 1993, S. 92-110.
Zu den Heilstatuen siehe zuletzt noch W. Gutekunst: Textgeschichtliche Studien zum
Verjiingungsspruch (Text B) auf Horusstelen und Heilstatuen, Diss. Gottingen 1992,

Analogiedenken A 73

https://dol.org/10.5771/9783495997031-86 - am 26.01.2026, 14:47:48. [



https://doi.org/10.5771/9783495997031-86
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Thomas Schneider

dings lautliche Analogien der Bezeichnung vorliegen, wie die gleich
zu zitierenden Beispiele fir komplexe Analogien zeigen. Auch wenn
Amulette hiufig nur als Talismane getragen worden sein diirften,
mufs ihre eigentliche Funktion als weiterreichend bestimmt werden:
Personen, die bedroht oder schon von Irregularitdt betroffen sind,
sollen wieder in die reguldre Ordnung eingefiigt werden, wobei
Amulette eine direkte Analogie zu Strukturen dieser Ordnung her-
stellen. Amulette sind Ansatzpunkte, wo Heka als ordnende Energie
auf die kranke Person einwirkt.

Die erneute Einbindung irreguldrer Fille in das sinnvolle
Geflige der Welt erfolgt in vielen Féllen nicht durch einzelne Analo-
gien, sondern durch zwei oder mehr Verkniipfungen. Mehrfache
Analogien erhshen die Effizienz der Riickbindung. In Papyrus Deir
el-Medine 1 vso. 4,5 — 5,2 lesen wir:

»Gegriifit seist du, Zwerg inmitten des Himmels! Komm, daf8 du den NN
rettest, wie du den Schwimmenden rettest am Tag des Vereinigens mit der
Erde. Was all das betrifft, das losgeldst ist, das bse ist und sich anschickt,
gegen den NN zu kommen: Wehre es ab von dem, gegen den es angehen will!
Dieser Spruch wird gesprochen zu den Ohren. Er [Der Zwerg] wird gegeben
an seinen Hals. Desgleichen der Zwerg, der (hier) in Schrift vorliegt, aus
Wachs. Er wird gegeben an seinen Hals.«

In einer Mehrfachanalogie wird das Amulett in Zwerggestalt als wir-
kungsmachtiger Ableger des »Zwerges inmitten des Himmels« (of-
fenbar des Sonnengottes Re) selbst verstanden und der bedrohte
Mensch in Analogie zu dem geretteten »Schwimmenden« (Osiris).
Gleichzeitig liegt offenbar eine sprachliche Analogie vor, wie auch
der Papyrus Insinger davon spricht, daf$ »der kleine Zwerg grofs ist
aufgrund seines Namens«'*: Der Zwerg (néme) ist Re, der »Herr der
Maat« (zu dieser Zeit etwa nemmej gesprochen?).

Eine Mehrfachanalogie bietet auch ein Spruch des spiten magi-

Trier 1995; L. Kékosy: Heilstatuen in den Tempeln, in: D. Kurth (Hrsg.): 3. Agyptologi-
sche Tempeltagung: Systeme und Programme der dgyptischen Tempeldekoration (AAT,
Bd. 33, 1), Wiesbaden 1995, S. 91-98.

12 Innerhalb von Kapitel 20 des Papyrus Insinger, in dem Amulette behandelt werden.
14 Vgl. . Hoffmann: Der Kampf um den Panzer des Inaros. Studien zum P. Krall und
seiner Stellung innerhalb des Inaros-Petubastis-Zyklus, Wien 1996, S. 30, und J. F.
Quack: Dekane und Gliedervergottung. Altigyptische Traditionen im Apokryphon Jo-
hannis, in: JAC, Bd. 38 (1995), S. 97-122: hier S. 118.

74 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://dol.org/10.5771/9783495997031-86 - am 26.01.2026, 14:47:48. [



https://doi.org/10.5771/9783495997031-86
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Waffe der Analogie

schen Papyrus Brooklyn, der den Text der Heilstatue Ramses’ ITL.
aufnimmt:

»Worte zu sprechen iiber einen Léwen aus Fayence, auf einen Taden roten
Leinens aufgezogen. Er wird gegeben einem Manne an seinen Arm. Als
Schutz des Schlafzimmers wird er gegeben. [Spruchtext:] Er (der Kénig) ist
ein Lowe, der sich selbst schiitzt. Er ist der grofe Gott, der fiir seinen Bruder
kimpft. Wer ihn beiflen wird, wird nicht am Leben bleiben. Denn er ist ein
Lowe, der abwehrt Gétter und Geister. Er hat abgewehrt alle ménnlichen und
weiblichen Schlangen, die mit ihren Maulern beifsen.«™*

Das Lowenamulett vollzieht die Analogie mit dem als Lowe unbe-
siegbaren Konig, womit dessen Krifte auf den Amuletttriager tiber-
gehen. Gleichzeitig diirfte auch hier eine sprachliche Analogie vor-
liegen, da die Bezeichnung fiir Fayence (tjehenet) das Verb tjehen
»mit jemandem im Kampf zusammentretfen« assoziiert. Das Ta-
yenceamulett des Lowen entspricht also durch die Materialbezeich-
nung von vornherein dem kimpfenden Lowen. Die komplexe Vor-
schrift eines Spruches der Zauberspriiche fiir Mutter und Kind“e
vollzieht die Analogie des fieberkranken Kindes mit dem Horuskind
und kntipft weitere Analogien an mehrere dem Patienten aufgelegte
Amulette: das Siegel (chetem) soll die Krankheitsddmonen einschlie-
Ben (chetem), das Krokodil-Amulett greift die Damonen an; das
Handamulett beschiitzt den Leib des Kindes; die Perlen aus blauem
Amethyst (hemaget) sollen bewirken, daf$ die Gefahr weicht (hem

gaut).

5. Beispiel

Die Praxis altagyptischer Magie als System und ihre Komplementa-
ritdt zu anderen Regelsystemen soll nun aufgrund eines Anwen-
dungsbereichs ndher skizziert werden: der Bedrohung der Gesund-

15 Papyrus Brooklyn 47.218.138, 13,9-14: 1.-C. Goyon: Un paralléle tardif d'une for-
mule des inscriptions de la statue prophylacticque de Ramses Il au Musée du Caire
(Papyrus Brooklyn 47.218.138, col. x+13, 9 a 15), in: JEA, Bd. 57 (1971), S. 154-159;
E. Drioton: Une statue prophylactique de Ramses 111, in: ASAE, Bd. 39 (1939), S. 57-89;
P. Eschweiler: Bildzauber im alten Agypten. Die Verwendung von Bildern und Gegen-
stinden in magischen Handlungen nach den Texten des Mittleren und Neuen Reiches
(OBO, Bd. 137), Freiburg i. U., Géttingen 1994, S. 58£.

e P Eschweiler (wie Anm. 115), S. 70 (Papyrus Berlin 3027 vso. 2,2-7).

Analogiedenken A

https://dol.org/10.5771/9783495997031-86 - am 26.01.2026, 14:47:48. [

75


https://doi.org/10.5771/9783495997031-86
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

76

Thomas Schneider

heit des einzelnen Menschen. Krankheiten stellen eine der haupt-
sachlichen Stérungen der Ordnung dar, die den Einsatz von Medizin,
aber auch von Magie erforderlich machen. Magische Spriiche richten
sich tiber allgemeine Gefahrdungen des einzelnen, die Krankheiten
einschliefflen'”, hinaus speziell gegen einzelne Krankheiten und
(Krankheits-)Damonen™®, Fieber, Gift von Schlangen und Skorpio-
nen'®, Bauchschmerzen, Verbrennungen und Kopfschmerzen',
Kinderkrankheiten'®, gegen Komplikationen bei Schwangerschaft
und Geburt'®, Albtraume'®, gegen Hundebisse, Erstickungsgefahr,
Gicht und Fieber'® und Beeintrachtigungen der Sehkraft!?.

7 Etwa in Papyrus Turin 1995+1996; Papyrus Chester-Beatty VIII, XV; Papyrus
Brooklyn 47.218.156); Papyrus Ramesseum IX.

1% Etwa in Papyrus Ramesseum C; Papyrus Turin 1995+1996 rto.; Papyrus Chester-
Beatty VIII; Papyrus BM 10731; Papyrus Ramesseum VIII; Magischer Papyrus Leiden
1343 + 345.

¥ Etwa in den Papyri Chester-Beatty-Papyri; Papyrus BM 10808.

120 Etwa in Papyrus Turin 54003; Papyrus Ramesseum X; Papyrus Turin Cat. 1993;
Papyri Chester-Beatty; Magischer Papyrus des Vatikan; Brooklyner Schlangenpapyrus;
Papyrus Leiden I 349; Papyrus Turin Cat. 1993; auf Horusstelen, dem Socle Béhague, in
der Heilkapelle von Karnak (C. Traunecker: Une chapelle de magie guérisseuse sur le
parvis du temple de Mout a Karnak, in: JTARCE, Bd. 20 (1983), S. 65-92).

2 Etwa in Pap. Leiden I 348.

22 Etwa in den Zauberspriichen fiir Mutter und Kind (Papyrus Berlin 3027); Papyrus
Brooklyn 47.218.2.

22 Etwa in Papyrus Ramesseum IV, den Zauberspriichen fiir Mutter und Kind (Papyrus
Berlin 3027); Papyrus Leiden I 348; dem hieratischen magischen Papyrus in Kéln (wie
Anm. 67).

4 Etwa in Papyrus Ramesseum XVI; Papyrus Leiden I 348, Spruch 36; O. Gardiner 363;
Papyrus Chester-Beatty-Papyri III. Die erhaltenen Beschworungen gegen Albtriume
fithren diese aber auf Didmonen zuriick; gehandelt wird nicht priventiv (um keine Alb-
triume zu haben), sondern withrend der akuten Bedrohung durch die Traumbilder. Alb-
triume werden phanomenologisch wie eine Krankheit behandelt. Bis zu einem gewissen
Grad verhilt es sich auch mit dem Liebeszauber oder erotischen Zauber so. In einigen
koptischen Liebeszaubern, die &ltere Vorgaben aufnehmen, wird die uns vom Heilzau-
ber bekannte Horus-Isis-Konstellation angewandt (z. B. Pergament Schmidt 2: M. Mey-
er und R. Smith (Hrsg.): Ancient Christian Magic. Coptic Texts of Ritual Power, San
Francisco 1994, S. 152{.). Horus — d. h. ein konkreter Mann — ist verzweifelt, weil er eine
oder mehrere Frauen begehrt, die ihn aber abweisen. Er weint, und seine Mutter Isis
verhilft ihm durch Magie zur Erfiillung seiner Liebe bzw. sexuellen Begierde. Auflerlich
wird unerfiillte Liebe also mit einer Krankheit gleichgesetzt. Es handelt sich hier aber
um einen Fall von Machtzauber, nicht die Wiederherstellung von Maat.

2 Etwa im demotischen Magischen Papyrus London/Leiden; Papyrus Leiden J 383;
Papyrus BM 10070.

16 Etwa in Papyrus Turin 54003.

ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://dol.org/10.5771/9783495997031-86 - am 26.01.2026, 14:47:48. [



https://doi.org/10.5771/9783495997031-86
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Waffe der Analogie

In den Texten wird Magie teilweise in Verbindung mit medizi-
nischen Handlungen angewendet, parallel dazu oder auch nachein-
ander. Im Wundbuch des Papyrus Smith findet sich beispielsweise in
Fall 25 eine rein medizinische Behandlungsvorschrift (» Heilanwei-
sung einer Knochenverschiebung an seinem Unterkiefer«), in Fall 9
die »Heilanweisung einer Wunde an seiner Stirn, wenn die Schale
des Schiidels gebrochen ist«, die eine magische Handlung impliziert.
Dieses Nebeneinander von medizinischen und magischen Handlun-
gen fiihrte in der dgyptologischen Forschung héufig zu abwertenden
Beurteilungen; z.B. der, die dgyptische Medizin habe sich von den
Zwingen magischen Bewufitseins nicht losen kénnen.'” Vertreter
dieser Meinung argumentierten, daf§ der Anteil magischer Elemente
in den medizinischen Texten gering sei: von den 850 Einzeltexten des
medizinischen Papyrus Ebers aus der 18. Dynastie seien nur 2 % ma-
gisch, unter den insgesamt etwa 1200 Rezepten und Abhandlungen
aller medizinischen Texte fdnden sich nur 30 Zaubertexte. W. We-
stendorf'® hat aber erkannt, daf§ die Forschung bei dieser Beurtei-
lung einem grundlegenden Mifiverstindnis aufgesessen ist und sich
der eigentliche Anteil von Magie in den groffen medizinischen Sam-
melhandschriften auf 100% erhoht. Zu jeder der grundlegenden
drztlichen und pharmakologischen Handlungen wurden namlich so-
genannte Begleitspriiche rezitiert, die als standardisierte Beschwo-
rungen aber nur an einem Ort des Textes schriftlich festgehalten
und in der bisherigen Forschung falschlich nur einmal (statt bei je-
dem Tall erneut) gezdhlt wurden.

Verschiedene Erklarungsversuche, wann Magie und wann Me-
dizin angewendet wurde, lassen sich nicht bestétigen, so die These,
dafl man nur bei medizinisch hoffnungslosen Fallen auf die Magie
zuriickgriff, sich bei heilbaren Krankheiten oder Unféllen aber an
die Medizin hielt. Ganz im Gegenteil wurden hoffnungslose Fille
aufgegeben, wihrend Magie auch gegen Bagatellerkrankungen wie
Schnupfen' eingesetzt wurde. Die Vermutung, dafd man bei dufle-
ren, kausal unbestrittenen Krankheitsursachen immer medizinisch

177 Daher schlieBt der grundlegende Grundriff der Medizin der Alten Agypter medizi-
nisch-magische Beschreibungen und Anweisungen meist aus und beriicksichtigt in der
Regel nur »richtig« medizinische Texte.

2 W. Westendorf: Erwachen der Heilkunst. Die Medizin im Alten Agypten, Ziirich
1992, S. 24f,; ders.: Handbuch der altigyptischen Medizin (HdO 1/36), Leiden, Boston,
Koln 1999, Bd. 1, S. 529-535 (S. 532 zu dem dadurch héheren Anteil des Zaubers).
%S, Sauneron: Le rhume d’Aninakhte, in: Kémi, Bd. 20 (1970), S. 7-18.

Analogiedenken A

https://dol.org/10.5771/9783495997031-86 - am 26.01.2026, 14:47:48. [

77


https://doi.org/10.5771/9783495997031-86
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

78

Thomas Schneider

vorgegangen sei, bei duflerlich nicht diagnostizierbaren Ursachen, die
man als Einwirkung von Démonen betrachtete, dagegen magisch,
lafst sich durch Gegenbeispiele widerlegen.® Auch der Erkléarungs-
ansatz von E. Hornung, wonach das Nebeneinander von technischer
Medizin und Magie sich dadurch erkldre, dafd die Magie die nicht
technisch heilbaren Aspekte einer Krankheit bekampfe (»Ein dgypti-
scher Arzt ist auch Zauberer, d.h. Seelenarzt, der den Dimon der
Krankheit bannt und fiir eine ideale Therapie die Wirkung von Heil-
mittel, Amulett und Zauberspruch kombiniert«'®), vollzieht eine
Ausgrenzung von Magie, die dem Befund nicht entspricht. Nach
dgyptischer Auffassung ist Magie nicht weniger technisch als Medi-
zin.

Ein Spruch tber eine als »Austlufi« bezeichnete Seuche, die
auch als Asiatin angesprochen und mit der Uberschwemmung ver-
bunden wird, mége das magische Vorgehen gegen eine Krankheit
illustrieren:

»Den Ausflufl abwehren von allen Gliedern des Kindes. Du bist Horus, nach-
dem du als Horus erwacht bist, du bist der lebendige Horus. Die Krankheit
abwehren, die in deinem Kérper ist, das Leiden, das in deinen Gliedern ist.
Das (Eiter-)Gerinnsel — ein Krokodil, das dahinschnellt inmitten des Flusses,
eine Schlange, deren Gift schnell voraneilt, ein Messer in den Hénden des
tiichtigen Schlachters. Frifs nicht, Geschwulst seines Gesichts! Greif nicht
iiber auf sein Gehirn! Weiche zuriick, Eindringende! Beseitigt seien (?) ihre
Schleimstoffe, abgewendet [o.4.] ihr 6liger Eiter. FliefSe ab (?), Ausflufi, geh
hinab auf den Boden! Geschwiir(vereiterung), Bruder des Blutes, Freund des
Eiters, Vater der Geschwulst, Ausflufs, der Oberigypten durchzieht (?).
Komm, auf daf Du ruhst, indem zu dem Ort gelangt bist, wo deine schénen
Frauen sind, an deren Haar man Myrrhe und an deren Achseln man frischen
Weihrauch gegeben hat. Fliele aus (?), Ausfluf3, geh hinab auf den Boden!
Greif nicht iiber auf seinen Kopf! Weiche zuriick, Sekret! Greif nicht iiber
auf seinen Scheitel! Weiche zuriick, Schleim, von ihm! Greif nicht iiber auf
seine Stirn! Weiche zuriick, Verrunzelung! Greif nicht iiber auf seine Augen-
brauen! Weiche zuriick! Kahlheit! Greife nicht iiber auf seine Augen! Wei-
che zuriick, [Augenkrankheit]! Weiche zuriick, Triibung! (usw.)«*

10 'W. Westendorf: Handbuch der altigyptischen Medizin (HdO 1/36), Leiden, Boston,
Koln 1999, Bd. 1, S. 528.

Bl E.Hornung: Die Macht des Zaubers, in: ders.. Geist der Pharaonenzeit, Ziirich,
Miinchen 1989, S. 51-66: hier S. 61.

% Spruch E der Zauberspriiche fiir Mutter und Kind, XVILIL.10-XIX.V. 7.

ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://dol.org/10.5771/9783495997031-86 - am 26.01.2026, 14:47:48. [



https://doi.org/10.5771/9783495997031-86
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Waffe der Analogie

Der Spruch vollzieht einleitend die Analogie des Patienten mit dem
lebendigen Horuskind, spater des Ddmons mit einer (aus der chaoti-
schen Welt aulerhalb Agyptens stammenden) Asiatin. Die katalog-
artige Aufzdhlung aller moglichen Erscheinungsformen und Namen
strebt nach einer umfassenden Kontrolle, der kein Angriffspunkt
entgeht.

Die Verbindung von Medizin und Magie wurde traditionell ne-
gativ, zumindest skeptisch beurteilt. Auch die gegenwirtigen Erkla-
rungsmodelle haben sich von dieser Position nicht grundsatzlich
gelost und beurteilen die Verwendung von Magie nicht aus dem Sy-
stem heraus, sondern von einer modernen, naturwissenschaftlich ge-
pragten Warte.

John F. Nunn, Arzt und Verfasser einer neueren Monographie
zur dgyptischen Medizin'*, warnt davor, die Magie als fir den Hei-
lungsprozefs irrelevant zu betrachten. Er sieht in ihr aber nicht ein
tatsachlich operativ wirksames Instrumentarium, sondern unterstellt
ihr den auch in der modernen Medizin bedeutsamen Heileffekt, wie
er durch Suggestion und Erwartung erzielt wird. Angesichts relativ
weniger pharmakologisch wirksamer Arzneien sei es verniinftig ge-
wesen, auf diesen Plazebo-Effekt zu vertrauen, der durch die Sug-
gestion der Magie und das Aussprechen eines Zauberspruchs ver-
starkt worden sei. Nur in wenigen Fallen erkennt Nunn eine
rationale Grundlage fiir das, was angeblich als Magie erscheint, an,
so wenn der vom Tag des Pfliickens abhidngige, damit stark fluktuie-
rende Gehalt an Morphinen in gewissen Krdutern magisch erklart
worden sei. Die Funktionalitdt dgyptischer Magie bei Krankheit be-
ruht jedoch, wie oben gezeigt wurde, nicht auf suggestiver Verstir-
kung pharmakologisch unwirksamer Medikamente, sondern darauf,
dafl Magie den Krankheitsfall mit unangreifbaren Analogien — stér-
ker als alle Medikamente — an die geordnete Welt ankniipft.

Problematisch ist auch der Ansatz W. Westendorfs, der der Be-
deutung von Magie bei der Darstellung dgyptischer Medizin zwar
einen vorderen Platz einrdumt, jedoch von einem tiberholten Evolu-
tionsschema dgyptischer Geistesgeschichte ausgeht, das an die religi-
onsethnologischen Thesen eines Tyler bzw. Frazer erinnert. Nach der
dédmonisch geprdagten Geisteswelt der Vorgeschichte habe das Alte

% Vgl. oben die Bedeutung der Kenntnis des Krankheitsnamens (Text zu Anm. 96).
¥ P Nunn: Ancient Egyptian Medicine, London 1996. Die folgende Beurteilung findet
sich auf S. 96-112 (»Magic and Religion in Medicine«).

Analogiedenken A

https://dol.org/10.5771/9783495997031-86 - am 26.01.2026, 14:47:48. [

79


https://doi.org/10.5771/9783495997031-86
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Thomas Schneider

Reich in einem »Taumel der Selbstiiberschitzung« und der Vorstel-
lung allumfassender Machbarkeit die Bliitezeit der dgyptischen Me-
dizin heraufgefiihrt, von der Agypten dann angeblich jahrtausende-
lang zehrte. Diese Bliitezeit dgyptischer Medizin sei rational und fast
zauberfrei gewesen, wihrend nach dem Alten Reich das naturwissen-
schaftliche Erkenntnisstreben gelahmt gewesen sei und ein Riickfall
in iiberholte magische Denkmuster zu konstatieren sei. Gegen dieses
Schema® ist einzuwenden, dafs sich eine zauberfreie Anfangszeit
dgyptischer Medizin nicht belegen laf3t.2% SchliefSlich unterstellt
Westendorfs Kritik am mangelnden naturwissenschaftlichen Er-
kenntnisstreben, die dgyptische Kultur habe dhnliche Denkmodelle
und Erkenntnisinteressen wie die europidische Moderne verfolgt.
Wo sie seinen Vorgaben nicht geniigt, wird sie disqualifiziert.™”

Daf im Gegensatz dazu der Agypter gerade in der Komplemen-
taritdt von Magie und Medizin ein sinnvolles Instrumentarium zur
Etablierung von Ordnung sah, fiihrt ein Passus des medizinischen
Papyrus Ebers aus: »Wirksam ist der Zauber zusammen mit dem
Heilmittel, wirksam ist das Heilmittel zusammen mit dem Zauber.«
Die alle Bereiche der dgyptischen Welt tibergreifende Magie kann in
jedem einzelnen —z.B. in der Medizin — komplementér zu einem dort
entwickelten spezifischen Instrumentarium wirksam werden.

5 W. Westendorf: Erwachen der Heilkunst. Die Medizin im Alten Agypten, Ziirich
1992. Die im folgenden referierte Beurteilung Westendorfs findet sich dort S.19-39
(»Der Zauber in den medizinischen Texten«) und ebenso auch bei ders.: Handbuch der
altigyptischen Medizin (HdO 1/36), Leiden, Boston, K8In 1999, Bd. 1, S. 1-3.

% Die {iberlieferte Fassung des von Westendorf als Kronzeuge angefithrten medizi-
nischen Papyrus Smith stammt aus dem Neuen Reich, und auch wenn mit einem héhe-
ren Alter der Vorlage zu rechnen wire, so finden sich doch auch hier schon nebenein-
ander medizinische und magische Anweisungen. Dasselbe gilt fiir alle sicher vor das
Neue Reich datierbaren medizinischen Texte. Auerdem ist gerade fiir die dltere Zeit,
worauf Ritner hinweist, ein groler Uberlieferungsausfall zu veranschlagen; unsere me-
dizinischen Texte sind zufillige Einzelvertreter.

17 ‘Westendorf urteilt etwa, den »Identifizierungs-Zauber« (Magier = Anubis usw, d.h.
die Analogie des Aktanten) »mag der Agypter tatsdchlich geglaubt haben«; er spricht
von dem »staunenden Menschen«; dem »primitiven Deutungsvermdgen; einer »ver
trauensseligen Heilungsbereitschaft«. Der Fall 9 des medizinischen Papyrus Smith zei-
ge, dafl die »ddmonische Seite der Medizin nicht total iiberwunden ist«.

80 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://dol.org/10.5771/9783495997031-86 - am 26.01.2026, 14:47:48. [



https://doi.org/10.5771/9783495997031-86
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Waffe der Analogie
6. Epilog

Magie stellt in Agypten ein umfassendes, dufSerst genau durchdach-
tes und stringentes System dar. Es ist kein Aberglaube, hat auch mit
Glauben nichts zu tun, sondern kann eher mit physikalischer Begriff-
lichkeit erkldrt werden.'® Als moglicherweise leistungsfahiges Mo-
dell zu ihrem Verstindnis bietet sich die moderne Chaos-Theorie an.
Auf sie wird auch in dgyptologischen Arbeiten schon vereinzelt (etwa
von M. Gorg, R. van Walsem) rekurriert.™® Sie wird auch der zwei-
fachen Verwendung des dgyptischen Begriffs Heka (Magie) gerecht,
der — erstens — ein Grundelement der Welt — neben der Maat — be-
zeichnet, dem sich die Entstehung der Welt tiberhaupt erst verdankt
und das ihre weitere Existenz garantiert, und — zweitens — den kon-
kreten Vorgang, mit dem eine drohende Auflgsung der Ordnung ver-
hindert und das gefdhrdete Objekt in die Ordnung reintegriert wird.

(1) Zahlreiche Erscheinungsformen in unserer Welt entsprechen
nicht der klassischen, linearen, sondern einer nichtlinearen, soge-
nannten fraktalen Geometrie — in den Worten Benoit B. Mandel-
brots: »Clouds are not spheres, mountains are not cones, coastlines
are not circles, and bark is not smooth, nor does lightning travel in a
straight line.«™ Die Chaos-Forschung untersucht diese nichtlinea-
ren, komplexen Strukturen, die sich durch Iteration aus einfachen
Grundwerten erzeugen lassen und sich selbstdhnlich sind, d.h. in
der formalen Gestalt auf allen Betrachtungsstufen gleichen (Mandel-
brot- und Julia-Mengen). Sie begegnen nicht nur in Erscheinungen
der Natur (Verdstelung von Baumen, Turbulenzen in Flissigkeiten,
Entladung von Blitzen), sondern auch in der Entwicklung von Tier-
populationen, der menschlichen Evolution und dem Zustandekom-
men von Kreativitit. In Analogie konnte Maat (»das was gerichtet

1 E.Hornung: Die Macht des Zaubers, in: ders.: Geist der Pharaonenzeit, Ziirich,
Miinchen 1989, S. 51-66: hier S. 61.

¥ M. Gérg: Zeit als Geburt aus Chaos und Raum. Religionsgeschichtliche Entwick-
lungsschemata in Agypten und der Bibel. — Oder: Warum fithren uns Weihnachts-
mythos und Chaostheorie nach Altigypten?, in: K. Weis (Hrsg.): Was ist Zeit? Teil II:
Entwicklung und Herrschaft der Zeit in Wissenschaft, Technik und Religion, 2. Aufl.
Miinchen 1997, S. 89-116; R. van Walsem: The Struggle Against Chaos as a >Strange
Attractorcin Ancient Egyptian Culture. A Descriptive Model for the >Chaoticc Develop-
ment of Cultural Systems, in: Jacobus van Dijk (Hrsg.): Essays on Ancient Egypt in
Honour of Herman te Velde, Groningen 1997, S. 317-342.

' B.B. Mandelbrot: The Fractal Geometry of Nature. Updated and Augmented, New
York 1983, S. 1.

Analogiedenken A

https://dol.org/10.5771/9783495997031-86 - am 26.01.2026, 14:47:48. [

81


https://doi.org/10.5771/9783495997031-86
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Thomas Schneider

ist«) allen geraden, linearen Strukturen der klassischen Geometrie
und Mathematik vergleichbar sein, Heka dagegen allen nichtlinea-
ren, komplexen Erscheinungen.

(2) Die Chaos-Forschung untersucht, wie sich aus stabilen
Grundgegebenheiten unvorhersehbar verhaltende Systeme entwik-
keln, die von Ordnung in chaotische Turbulenzen iibergehen. Der-
artige Vorginge laufen von klar definierten Ausgangsbedingungen
aus und innerhalb bestimmter Stabilititsgrenzen auf bestimmte
Zielpunkte zu (sogenannte Attraktoren). Dabei wird unterschieden
zwischen dem deterministischen Chaos (z.B. der zundchst geord-
neten, determinierten Stromung, die dann chaotisch wird) und dem
dissipativen Chaos (z. B. dem menschlichen Kérper), dessen Ordnung
nur durch stdndige Energiezufuhr aufrechterhalten werden kann und
sonst auseinanderfallt. Diese Vorgidnge lassen eine temporéare Stabi-
litat zwischen den zwei Zustinden Ordnung und Chaos erkennen.
Genau diesen Platz besetzen auch die Zielobjekte altdgyptischer Ma-
gie. Es handelt sich immer um Systeme (kranke Personen, gefihr-
detes Vieh, das bedrohte Agypten), die dem Bereich der Ordnung
angehorten, durch eine (aktuelle oder potentielle) Verdnderung aber
aus dieser Stabilitdt herausbrechen und in einen chaotischen Zustand
(Tod, Zerfall) abzugleiten drohen. Die altdgyptische Magie bindet
diese in ihrer Stabilitdt tangierten Systeme durch Analogien an die
sinnhafte Ordnung zuriick und restituiert ihre Stabilitit. Auch die
Chaos-Theorie fragt, wo und weshalb Regelhaftigkeit erhalten bleibt
und wie es mdglich ist, chaotisches Systemverhalten in kontrollierter
Weise in reguldres Verhalten tiberzufiihren. Auch der sogenannte
»Schmetterlingseffekt« der Chaos-Theorie — minimale Abweichun-
gen von bestimmten Ausgangsbedingungen konnen unabschitzbare
Konsequenzen nach sich ziehen — findet seine Entsprechung im Sy-
stem dgyptischer Magie: die Krankheit nur eines einzigen Kindes ist
eine potentielle Bedrohung der gesamten Welt.

Eine Neubeurteilung altagyptischer Magie aus dem Selbstverstidnd-
nis dieses Systems und seiner analogen Funktionsweisen heraus (un-
beeinflufit durch die zu Beginn dieses Beitrags erwdhnten Pramissen
der alteren Forschung') verspricht eine neue Sicht eines zentralen

Vgl hier noch das Plidoyer S. Saunerons fiir eine positive Einstellung zur altigyp-
tischen Magie, bei dem aber dennoch die evolutionistischen Téne noch nicht ganz ver-
stummt sind (S. Sauneron: Le monde du magicien égyptien, in: D. Bernot u.a. [Hrsg.]:

82 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://dol.org/10.5771/9783495997031-86 - am 26.01.2026, 14:47:48. [



https://doi.org/10.5771/9783495997031-86
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Waffe der Analogie

Elementes altagyptischer Kultur. Altdgyptische Magie erscheint
dann nicht als irrationale Verirrung, sondern als bedeutende ratio-
nale Errungenschaft.

Abkiirzungsverzeichnis

AAT Agypten und Altes Testament

ActaOr  Acta Orientalia

AgAbh  Agyptologische Abhandlungen

AH Aegyptiaca Helvetica

ASAE  Annales du Service des Antiquités de 1'Egypte

BdE Bibliotheque d’étude

BIFAO  Bulletin de I'Institut Francais d’Archéologie Orientale
CT Coffin Texts

GGA Gottingische Gelehrte Anzeigen

GOF Gottinger Orient-Forschungen

JAC Jahrbuch fiir Antike und Christentum

JANES  Journal for Ancient Near Eastern Studies

JARCE  Journal of the American Research Center in Egypt
JEA Journal of Egyptian Archaeology

JEOL Jaarbuch Ex Oriente Lux

MDAIK  Mitteilungen des Deutschen Archdologischen Instituts Kairo
OBO Orbis Biblicus et Orientalis

Le monde du sorcier [Sources orientales, Bd. 7], Paris 1966, S. 27-65: hier S.27): »Le
diable et les sorcigres du moyen age ont gaté pour nous la notion de magie; nous sommes
portés & y voir un art maudit, voué aux ténebres, secret par essence, et tirant son effica-
cité d’'une inavouable compromission avec les puissances de I’enfer. Or, si nous voulons
comprendre un peu ce que fut la magie aux bords du Nil, il faudra nous défaire de ces
images trop familigres et passablement livresque. Nous y découvrirons en effet un effort
rationnel pour comprendre I'origine des forces qui régissent ce monde, et pour tenter de
les maitriser; nous serons loin, bien entendu, d’une interpretation physigue du monde,
et de la recherche de lois, ou méme de causes; les Fléates n’ont pas encore amorcé ce
grand mouvement de pensée qui devait qui devait &tre décisif pour I’avenir humain; la
ol nous irons quérir la magie égyptienne, nous trouverons un monde ot les phénoma-
nes naturels sont noyés dans le mythe, et ot la seule >loic reconnue est celle des retours
analogiques. Mais la magie égyptienne, dans son effort pour modifier I’ordre naturel des
choses, & partir d’une certaine interprétation des circonstances qui déterminent cet ordre
naturel, constitue un premier effort intellectuel pour régir l'univers et y affirmer la
transcendance de "esprit; sous une forme encore confuse et embryonnaire, cette magie
peut donc déja passer pour une >sciencec. C’est donc avec une certaine sympathie que
nous devrons parcourir ces textes souvent bien étranges — sympathie que I’on doit a tout
effort tendant & arracher une humanité encore a ses débuts a son élémentaire passivité
devant ce qui échappe a sa régie.«

Analogiedenken A

https://dol.org/10.5771/9783495997031-86 - am 26.01.2026, 14:47:48. [

&3


https://doi.org/10.5771/9783495997031-86
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

84

Thomas Schneider

T T S

Abb. 1: Heka und Maat hinter dem Totenrichter Osiris (Papyrus Wien 3859
des Chonsumes; Kunsthistorisches Museum, Wien)

OMRO  Oudheidkundige Mededelingen uit het Rijksmusem van Oudheden te Leiden
Or Orientalia

PSBA  Proceedings of the Society for Biblical Archaeology

PT Pyramid Texts

RdE Revue d’égyptologie

SAK Studien zur altdgyptischen Kultur

SAOC  Studies in Ancient Oriental Civilizations

WdAO  Welt des Orients

ZAS Zeitschrift fiir agyptische Sprache und Altertumskunde

ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

26012026, 14:47:48. /de/e - [


https://doi.org/10.5771/9783495997031-86
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Waffe der Analogie

(uopuo

Wnasn ysnirg ay |, g ‘peljusaisy snikdey) o1ydeIRL]

93 uoa Ualteg Gwﬁuﬂwn— nz jeeN TGS ﬁvﬁwm T ﬁn_

85

A

Analogiedenken

hitps://dol.org/10.5771/9783495087031-86 - am 26.01.2026, 14:47:48.


https://doi.org/10.5771/9783495997031-86
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das hermetische Wissenschaftsparadigma und
seine rationalitatstypologischen Konstanten

Grundlagen des Analogiedenkens™

Manuel Bachmann

1. Indikatoren des hermetischen Wissenschaftsparadigmas

Goethes Farbenkreis darf als Symbol fiir eine andere« Wissenschaft
gelten: fiir eine Wissenschaft, deren Erklarungsideal in bezug auf die
Phinomene »Totalitit und Harmonie«' ist. Der Dichter, der seine
bleibende Leistung in seiner naturwissenschaftlichen Forschung sah,
griff gegen den mathematischen Geist der zeitgendssischen Physik
mit seinem Farbenkreis das Gedankengut der hermetischen? Tradi-
tion wieder auf und formte es neu. Es darf nicht erstaunen, wenn
Gray® im Farbenkreis angewandte Alchemie zu finden glaubte: das
zum Kulminationspunkt der Farben Blau und Gelb ausgezeichnete
Purpurrot als die Farbe des Steins der Weisen, der Endstufe des alche-
mischen Prozesses. Auch wenn Grays These mit guten Griinden in
Schranken gewiesen wurde* — Goethe griff hier weniger auf die Al-

* Erweiterte Fassung eines Vortrages, der im August 1997 in Eisenach anléflich der
Hainstein-Tagung >Homd&opathische Wahlverwandtschaften< gehalten wurde.

! Goethes Werke (Sophien-Ausgabe), 2. Abt.: Goethes Naturwissenschaftliche Schrif-
ten, Bd. 1: Zur Farbenlehre: Didaktischer Theil, Weimar 1890, S. 321-325.

? Der Begriff shermetisch« ist in dem Sinne zu verstehen, den J. Evola: La tradizione
ermetica, Bari 1931, und in Berufung auf diesen insbesondere Gustav Friedrich Hart-
laub in seinen zahlreichen Untersuchungen zum Komplex von Kunst und Magie, spéter
dann auch F A. Yates: Giordano Bruno and the Hermetic Tradition, London 1964, und
R. Ch. Zimmermann: Das Welthild des jungen Goethe, Bd. 1: Elemente und Fundamen-
te, Miinchen 1969, prigten: als Pridikat der vielfdltigen Uberlieferungsstringe der In-
halte der Geheimwissenschaften, der Naturmystik, der occulta philosophia. A. Taivre:
Accés de l'ésotérisme occidental, Paris 1986, benutzt hierfiir — annihernd austauschbar
mit >hermetisch« — den Ausdruck resoterisch«. Siehe auch das Folgende.

® R.D. Gray: Goethe, the Alchemist. A Study of Alchemical Symbolism in Goethe’s
Literary and Scientific Works, Cambridge University Press 1952, S. 101-132.

* Von R. C. Zimmermann: Goethes Verhiiltnis zur Naturmystik am Beispiel seiner Far-
benlehre, in: A. Faivre und R. C. Zimmermann (Hrsg.): Epocken der Naturmystik. Her-
metische Tradition im wissenschaftlichen Fortschritt, Berlin 1979, S. 333-363.

86 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://dol.org/10.5771/9783495997031-86 - am 26.01.2026, 14:47:48. [



https://doi.org/10.5771/9783495997031-86
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das hermetische Wissenschaftsparadigma

Abb. 1: Goethes Farbenkreis
aus: Gray: Goethe (1952),
S. 112

chemie als vielmehr auf prismatische Experimente zuriick —, so laf3t
der Farbenkreis sehr wohl einen eindeutigen Bezug zur Alchemie
erkennen, ja zur gesamten hermetischen Tradition. Das Hermetische
verrit sich in der Ordnungsstruktur, die der Farbenkreis zeichnet: in
der Ordnungsstruktur von Symmetrie und Polaritit. Nicht nur spielt
sie in der Hermetik eine eminente Rolle, vielmehr 158t sich iiber
Konzeptionen von Symmetrie und Polaritat die Hermetik als ein spe-
zifisches Wissenschaftsparadigma fassen. Denn Symmetrie und Po-
laritat sind Konstanten des hermetischen Paradigmas und in diesem
Sinne dessen rationalititstypologische Indikatoren. Sie weisen auf
ein eigenstindiges Denk- und Symbolsystem, fiir dessen Verstindnis
vom Standpunkt gegenwirtig etablierter Wissenschaft aus wenig
oder gar nichts zu leisten ist.

Spricht man von Hermetik, so denkt man an Hermes Trismegi-
stos, den imagindren Ubervater des griechisch-orientalischen Syn-
kretismus. Hermes Trismegistos ist einerseits ein Gott, der Gott aller
Magier, Alchemisten und Astrologen, andererseits ist er ein Einge-
weihter der Vorzeit, Stifter aller Geheimwissenschaften. Als solcher
wird er oft in der Reihe anderer Eingeweihter wie Moses, Ostanes
oder Zarathustra genannt. Entscheidend an Hermes Trismegistos ist
nicht, daf$ er keine historisch nachweisbare Person ist. Seine Bedeu-
tung ergibt sich vielmehr daraus, daff er die Gestalt eines Lichttrigers
verkorpert, die von der geistigen Produktivitit zweier Jahrtausende

Analogiedenken A 87

https://dol.org/10.5771/9783495887031-86 - am 28.01.2028, 14:47:48. -@



https://doi.org/10.5771/9783495997031-86
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

&8

Manuel Bachmann

aufgeladen wird.® Sogar seine Himmelfahrt ist bezeugt. So erhalt
sein Name — der Dreimalgrofite —, beladen mit den Imaginationen
des Orients und des Abendlandes, ein Gewicht, das nur von wenigen
anderen aufgewogen wird. Als Stifter aller geheimen Kiinste und
Wissenschaften ist Hermes Trismegistos der imaginare Verfasser un-
zahliger Werke der griechischen und arabischen Literatur. Eine
Sammlung von Schriften, deren Inhalt als »theosophisch«® bezeich-
net wird, ist heute als sogenanntes Corpus Hermeticum’ bekannt.
Einerseits wollen diese Texte erlésende Weisheit vermitteln und
riicken in die Ndhe der Gnosis, andererseits entwerfen sie eine Kos-
mologie. Darin aber erschdpft sich die Hermetik noch nicht. Es exi-
stiert auch eine Hermetische Literatur magischen, astrologischen,
medizinischen und alchemischen Inhalts.® Dieser Umstand verleitete
in der Forschung zur Unterscheidung zwischen hermétisme savant
und hermétisme populaire (Festugiere), fiir die zweite Gruppe eine
dufserst unzutreffende Charakterisierung, da gerade die Astrologie,
Alchemie und Magie Arkandisziplinen waren und nur von einer gei-
stigen Elite betrieben werden konnten.” Die Alchemie sei hier sogar
hervorgehoben und ausdriicklich dem Gesamtgebiet der Hermetik
eingeliedert. Denn die Alchemie hat mehr als jede andere Disziplin
sich auf Hermes Trismegistos berufen, sich spater nach ihm benannt
(ars hermetica) und seinen Namen in ihrer Fachterminologie ver-
ewigt (hermetisches Gefafs, hermetischer Verschlufs). Fir uns ent-
scheidend ist, daf3 erst in der Alchemie die hermetische Kosmologie
und deren Ordnungsmodelle sich zu einem greitbaren Paradigma
entwickelten, zu einem speziellen Typ von Universalwissenschaft,
der sich wesentlich tiber die Konzeption von Symmetrie- und Polari-
tatsstrukturen definiert. Deshalb ist im Riickgriff auf dieses Paradig-
ma mit dem Begriff sHermetik< zweierlei bezeichnet: einmal die Her-

® Eine Gesamtdarstellung der Hermes-Imaginationen gibt die Aufsatzsammlung von
A. Taivre: The Eternal Hermes. From Greek God to Alchemical Magus, Grand Rapids
1995.

¢ B.D. Haage: Alchemie im Mittelalter. Ideen und Bilder — von Zosimos bis Paracelsus,
Ziirich, Diisseldorf 1996, S. 78.

7 C. Colpe und J. Holzhausen: Das Corpus Hermeticum Deutsch. Ubersetzung, Darstel-
lung und Kommentierung in drei Teilen, Teil 1 und 2, Stuttgart-Bad Cannstatt 1997.

¢ Bearbeitet von A. J. Festugiére: La révélation d’Hermes Trismégiste, Bd. 1: I'astrolo-
gie et les sciences occultes, 2. Aufl. Paris 1950, Bd. 2: Le dieu cosmique, Paris 1949, Bd. 3:
Les doctrines de Idme, Paris 1953, Bd. 4: Le dieu inconnu et la gnose, Paris 1954.

° M. Ullmann: Die Natur- und Geheimwissenschaften im Islam, Leiden, Kéln 1972
(Handbuch der Orientalistik, Abt. 1, E.-Bd. 6, A. 2), S. 369.

ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://dol.org/10.5771/9783495997031-86 - am 26.01.2026, 14:47:48. [



https://doi.org/10.5771/9783495997031-86
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das hermetische Wissenschaftsparadigma

metischen (grofigeschrieben) Schriften: das Corpus Hermeticum,
zum anderen die hermetischen (kleingeschrieben) Wissenschaften
wie die Alchemie, aber auch die spitere Naturmystik, Theosophie
und Verwandtes — Hermetik ist hier ein Name fiir eine Familienahn-
lichkeit von Ideen.

In dieser Ausgangslage ist iber unseren Problemkomplex in
drei Punkten genauer Rechenschaft abzulegen. Erstens ist zu kléren,
inwiefern Symmetriekonzeptionen ein Wissenschaftsparadigma pra-
gen. Zweitens ist das hermetische Wissenschaftsparadigma tiber zwei
Ausformungen von Symmetrie und Polaritat konkret vorzufiihren:
tiber das Uroboros-Symbol und das Symbol des Hermaphroditen.
Zum dritten mochten wir diese Symbolik hinsichtlich des darin ko-
dierten Wissenschaftsparadigmas auslegen, das auf eine Eigengesetz-
lichkeit hermetischen Denkens hindeutet. Diese Eigengesetzlichkeit
und ihre immanente Schliissigkeit war es namlich, die bis auf Goe-
thes Tarbenlehre (und tber sie hinaus auf die Naturphilosophie
Schellings, Okens und Baaders) einwirkte.

2. Symmetrie und Paradigma

Um >Hermetik<« von einem internen Standpunkt zu erforschen, der
sich gleicherweise am Mafsstab gegenwirtiger Begrifflichkeit orien-
tiert, sei auf eine wissenschaftstheoretische Betrachtungsweise
zuriickgegriffen. Eine solche operiert mit dem Begriff des Paradig-
mas, um verschiedene Wissenschaftstypen strukturell zu bestim-
men. Das Paradigma bildet den theoretischen Rahmen, in dem >Wis-
senschaftcvor sich geht, und zwar die Wissenschaft eines bestimmten
Sektors der Geistesgeschichte, sei es einer Epoche, sei es einer Tradi-
tion.? Dreierlei verkorpert dieser theoretische Rahmen: eine ge-
meinsame intuitive Grundeinstellung gegeniiber den Phanomenen,
einen Kanon der fiir wichtig erachteten Fragestellungen und der zu-
gelassenen Losungsmethoden, sodann ein Modell, das gegeniiber
empirischer Widerlegung immun ist, weil jedes Phanomen ihm ent-

10 Zum Paradigmenbegriff in der Wissenschaftstheorie vgl. W. Stegmiiller: Haupt-
stromungen der Gegenwartsphilosophie. Eine kritische Einfithrung, Bd. 3, Stuttgart
1986, S. 280ff. Entwickelt wurde die Paradigmentheorie von Th. S. Kuhn: Die Struktur
wissenschaftlicher Revolutionen, Frankfurt a.M. 1967, zum Paradigmenbegriff bes.
S. 68ff.

Analogiedenken A

https://dol.org/10.5771/9783495997031-86 - am 26.01.2026, 14:47:48. [

§9


https://doi.org/10.5771/9783495997031-86
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

90

Manuel Bachmann

sprechend gedeutet wird. Jeder Wissenschaftstyp besitzt ein spezi-
fisches Paradigma; jeder Wissenschaftstyp deutet deshalb die Phéno-
mene jeweils anders. Die Beschreibung des Paradigmas ermdglicht,
in der Wissenschaftsgeschichte zwischen Theorien Unvergleichbar-
keiten auszumachen — Unvergleichbarkeiten der metatheoretischen
Voraussetzungen. Die hintergriindige Geschichte der Wissenschaf-
ten spielt sich auf der Ebene dieser Voraussetzungen ab, nicht auf
der Ebene der >Ergebnissec. Diese sind eo ipso unverstandlich, sobald
ihre Voraussetzungen im weiteren Verlauf vergessen werden. Ge-
schieht dies, so gibt es zwischen den alten und neuen Theorien hin-
sichtlich ihrer Ergebnisse keinen gemeinsamen Mafistab mehr. Nicht
tiber die aus der Sicht der Spéteren ausgemachten Irrtiimer definiert
sich ein Wissenschaftstyp in der Wissenschaftsgeschichte. Trrte
Newton mit seiner Alchemie, mit seiner experimentellen Theologie,
mit seiner mystischen Physik?" Die Frage ist absurd, weil Newtons
alchemistische Begrifflichkeit ebenso wie seine theologische Pro-
blemstellung fiir den Physiker unserer Zeit bedeutungsloses Chine-
sisch ist und allein im Riickgriff auf den dahinterstehenden Theorie-
rahmen zu kldren wire.

St6t man zu paradigmentheoretischen Aufgabenstellungen
vor, ist es nicht mehr zuldssig, beispielsweise vom »unmdglichen
Projekt der Alchemie«® zu sprechen. Im Gegenteil, es erschlieflen
sich gerade die wissenschaftstypologisch bedeutsamen Maglichkei-
ten dieses Projekts. Dies soll im folgenden in Angriff genommen
werden, sekundiert von der Arbeitshypothese, ein Paradigma zeichne
sich, wenngleich nicht ausschliefilich, tber spezifische Symmetrie-
konzeptionen aus. Die Hermetik miifite demnach als spezifischer
Wissenschaftstyp gerade tiber nur ihr eigentiimliche Symmetriekon-
zeptionen verfiigen. Im Rahmen einer gréfieren Untersuchung zum
Symmetriebegriff sind solche von Mainzer® erstmals zur Sprache
gebracht worden. Hier geht es darum, den paradigmatischen Fun-
damentalstatus jener Konzeptionen herauszuarbeiten.

1 Zu Newtons Geheimwissenschaften vgl. B. T. T. Dobbs: Alchemische Kosmogonie und
arianische Theologie bei Isaac Newton, in: Ch. Meinel (Hrsg.): Die Alchemie in der
europiischen Kultur- und Wissenschaftsgeschichte, Wiesbaden 1986 (Wolfenbiitteler
Forschungen, Bd. 32), S. 137-150.

2 G.Béhme und H. Béhme: Feuer, Wasser, Erde, Luft. Eine Kulturgeschichte der Ele-
mente, Miinchen 1996, S. 242.

¥ K. Mainzer: Symmetrien der Natur. Ein Handbuch zur Natur- und Wissenschafts-
philosophie, Berlin, New York 1988, S. 103-113.

ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://dol.org/10.5771/9783495997031-86 - am 26.01.2026, 14:47:48. [



https://doi.org/10.5771/9783495997031-86
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das hermetische Wissenschaftsparadigma

Fiir eine enge Verbindung von Symmetriebegriff und Paradig-
ma spricht einiges. Fiir jegliche Form von Wirklichkeitserkenntnis
sind Symmetrievorstellungen von zentraler Bedeutung. Man beden-
ke die Funktion des Raumes als Medium der Erscheinungen! Im
Raum leben, erleben und denken wir. Besondere Bedeutung mufs
deshalb der Strukturierung des Raumes zukommen, einerseits in be-
zug auf die Apperzeption, andererseits in bezug auf die Realitédts-
bewiltigung durch Gestaltung der Umwelt. In bezug auf die Apper-
zeption kann die Tunktion des Raumes bereits mit dem Hinweis
deutlich gemacht werden, dafs jedes Selbst- und WeltbewufStsein auf
der Unterscheidung eines Innen und Auflen beruht, also auf einer
quasi-raumlichen Relation. Dieses Selbstbewufitsein gilt es nun, im
unendlichen Raum zu lokalisieren und hierfiir Grenzen der raum-
lichen Kontinuitédt zu ziehen. Raumstrukturierung ist dabei grund-
satzlich immer dieselbe Operation: durch den Raum werden Sym-
metrieachsen gezogen. Aus der Konstruktion von Symmetrieachsen
gehen Kunst und Wissenschaft hervor, mithin die wesentlichen Ak-
tivititen des Geistes, im Chaos der Erscheinungen Objektivitat (Ge-
genstandlichkeit) zu gewinnen. Ornamentik, Plastik, Architektur
ebenso Dichtung, Musik, Rhetorik operieren mit Symmetrieregeln,
und zwar auch dort, wo diese gewollt verletzt werden.

Diese fundamentale Strukturierungsfunktion der Symmetrie
wird in der Naturwissenschaft geradezu auf den Begriff gebracht.
An einem Symmetrieprinzip lafit sich die Grundoperation der ma-
thematischen Naturwissenschaften festmachen. Die rein mathemati-
sche Beschreibung von Natur folgt gewissen Selektionsprinzipien,
nur bestimmte aller denkbaren Losungen zu formulieren, arbeitet
mit Invarianzen, Wiederholungen und Parallelismen, Korresponden-
zen, Stufenfolgen, Prozefsgrenzen bis zur Systematik solcher Struk-
turen in mathematisierter Form, was alles der Behandlung einer
Mannigfaltigkeit aufgrund einer Symmetrielehre entspricht.™* *°
Der Bezug auf den Symmetriebegriff gilt nicht nur auf der methodo-
logischen Ebene der Naturwissenschaft. Er gilt auch fiir den Begriff

% Vgl. P. Niggli: Symmetrieprinzip und Naturwissenschaften, in: Studium Generale,
Bd. 2 (1949), S. 225-231.

5 Zum Symmetrieprinzip in den Naturwissenschaften vgl. L. Michel: Symmetry in
Physics, in: R. Wille (Hrsg.): Symmetrie in Geistes- und Naturwissenschaft, Berlin,
New York 1988, S.182-191; B. C. van Fraasen: Laws and Symmetry, Oxford 1989;
H. Genz und R. Decker: Symmetrie und Symmetriebrechung in der Physik, Braun-
schweig 1991; S. L. Altmann: Icons and Symmetries, Oxford 1992.

Analogiedenken A

https://dol.org/10.5771/9783495997031-86 - am 26.01.2026, 14:47:48. [

91


https://doi.org/10.5771/9783495997031-86
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Manuel Bachmann

des naturwissenschaftlichen Objekts. Die sogenannten Naturgesetze
werden als Objekte mit symmetrischen Eigenschaften behandelt.
Das, was die Naturwissenschaft zu ihrem Gegenstand hat, sind nichts
anderes als Symmetrien. SchliefSlich tritt der Symmetriebegriff noch
auf einer den Naturgesetzen {ibergeordneten Ebene auf; denn es gibt
Gesetze, denen selbst die Naturgesetze unterliegen. Es sind die soge-
nannten Invarianzprinzipien, welche die Unverénderlichkeit der Na-
turgesetze in Raum, Zeit und Bewegung ausdriicken. Auch hier ha-
ben wir es wiederum mit Symmetrieprinzipien zu tun: mit Invarianz
gegentiber Verschiebungen.** Auf den Punkt bringen kann man den
Gebrauch des Symmetriebegriffs damit, dafy wissenschaftliche Ob-
jektivitdt nur iiber Symmetrie moglich ist:¥

»Die Symmetrieprinzipien spielen eine auflerordentlich wichtige Rolle in
dem grofsen Geheimnis, das man wissenschaftliche Erkenntnis der Welt
nennt. Jede wissenschaftliche Klassifikation basiert darauf, die Symmetrie-
eigenschaften der zu klassifizierenden Objekte aufzuspiiren. Die Objekte
oder Erscheinungen werden beziiglich derjenigen gemeinsamen Eigenschaf-
ten gruppiert, die bei bestimmten Transformationen erhalten bleiben.«*

Trotz dieser Allgegenwirtigkeit der Symmetrie — dem Kongruenz-
punkt aufserwissenschaftlicher wie wissenschaftlicher Gegenstand-
lichkeit —, darf ein entscheidender Punkt nicht aufSer acht gelassen
werden. Konstruierbar sind Symmetrien unterschiedlichen Typs.
Symmetriekonzepte sind variabel, und sie sind historisch gebunden
— genauso wie die Wissenschaftsparadigmen variabel und historisch
gebunden sind. In bezug auf die Objektivitdt stiftende Funktion der
Symmetrie heifit dies, daf die Wahl eines bestimmten Symmetrie-
konzepts innerhalb eines Wissenschaftstyps dariiber entscheidet,
welche Objekte als mogliche Gegenstinde {iberhaupt zugelassen
sind. So wird die Symmetrie zum bestimmenden Ankerpunkt eines

1 In der Physik konzipiert Wigner eine hierarchische Zweistufigkeit der Symmetrie-
prinzipien; wihrend die erste Symmetriestufe die Naturgesetze bilden, befinden sich
auf der zweiten die Invarianz-Prinzipien. E. P. Wigner: Symmetry and Conservation
Laws, in: Proceedings of the National Academy of Science, Bd. 51 (1964), S. 956-965;
deutsch: Symmetrie und Erhaltungssiitze, Ubersetzung und Kommentar von L. Jansen,
in: H. Storck (Hrsg.): Symmetrie, Koln 1985, S. 46-60.

YV H. Weyl: Symmetrie, ins Deutsche {ibersetzt von L. Bechtolsheim, 2. Aufl. Basel,
Boston, Stuttgart 1981. Vgl. sein Beispiel von Epikurs Definition einer Geraden als Ver-
tikale S. 128.

% L. Tarassow: Symmetrie, Symmetrie! Strukturprinzipien in Natur und Technik, aus
dem Russischen von R. Rudolph, Heidelberg, Berlin, Oxford 1993, S. 219.

92 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://dol.org/10.5771/9783495997031-86 - am 26.01.2026, 14:47:48. [



https://doi.org/10.5771/9783495997031-86
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das hermetische Wissenschaftsparadigma

Paradigmas, der die Gegenstandlichkeit eines Wissenschaftstyps fest-
legt. Dies zeichnet die Symmetrie aus als einen vorziiglichen Para-
meter der Wissenschaftsgeschichte.

In diesem Sinne soll nun im folgenden von dem hermetischen
Wissenschaftsparadigma gesprochen werden. Es soll ein bestimmtes
Symmetriekonzept aufgewiesen werden, das die drei Elemente eines
Wissenschaftsparadigmas dominiert. Das hermetische Symmetrie-
konzept bestimmt namlich eine intuitive Grundeinstellung gegen-
tiber den Phdanomenen, legt einen Kanon der fiir wichtig erachteten
Fragestellungen sowie der zugelassenen Losungsmethoden fest,
schliefSlich verkorpert es ein Modell, das gegentiber empirischer Wi-
derlegung immun ist, weil jedes Phanomen ihm entsprechend gedeu-
tet wird.

Einen Blick vorauswerfend, sind wir mit dem Symmetriebegriff
schon in den Kern der >anderen Wissenschaft« eingedrungen, die die
Hermetik verkorpert. Denn auf der Suche nach Symmetrien zieht
das hermetische Denken mit den etablierten mathematischen Wis-
senschaftstraditionen einerseits gleich, andererseits grenzt es sich
entschieden von diesen ab. Es bewahrt den tiberkommenen Sym-
metriebegriff der pythagoreisch-platonischen Philosophie, indem es
an der Anschaulichkeit von Symmetrie festhélt, um ihr zugleich eine
nicht mehr anschauliche Hintergrundsdimension zu verleihen. Letz-
teres geschieht im Symbol, das tiber die Anschauung eine Dialektik
zwischen Einbildungskraft und Verstand entziindet. Die Symmetrie
wird dabei zu einem universellen Medium. In ihm findet die Verbin-
dung zwischen dem Reich der Mathematik und dem Reich der My-
sterien statt.

Seine philosophische Basis findet diese Verbindung im Corpus
Hermeticum, genauer im Traktat CH I (B)?, der eine Theorie des
Raumes entfaltet. Fafibar ist diese in drei Punkten:

(1) Es gibt ein Meta-Dimensionssystem, das alle riumliche Aus-
dehnung einbefafst, einen Hyperraum, der mit Gott identisch ist. In
dieser Hinsicht ist der Raum reine Energie (verwirklichte Kraft).

(2) Als Subsystem dieses gottlichen Hyperraumes ist der Raum
der kosmische Raum, das Dimensionssystem, in dem die Bewegung
des Kosmos stattfindet. In dieser Hinsicht ist der Raum Objekt des
Denkens.

¥ C.Colpe und J.Holzhausen: Das Corpus Hermeticum Deutsch, a.a.O., Teil 1,
S.27-36.

Analogiedenken A

https://dol.org/10.5771/9783495997031-86 - am 26.01.2026, 14:47:48. [

93


https://doi.org/10.5771/9783495997031-86
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Manuel Bachmann

(3) Als Dimensionssystem der Bewegung des gesamten leben-
den Kosmos ist der Raum Geist (voUg) — Geist hier verstanden im
Sinne eines kosmischen Prinzips, nicht eines subjektiven Vermogens.
Er strahlt, wie der Traktat ausfiithrt, das Gute aus, ist die Wahrheit,
das Urbild des Pneuma und der Seele.

Im dritten Punkt ist eine kithne Identifikation von Raum und
Geist vorgenommen, wodurch der Raum geistig und der Geist raum-
lich begriffen wird. Das bedeutet, dafs der Geist als Ursprung und
Zielpunkt der Natur zugleich auch das Dimensionssystem ihrer Be-
wegungen verkorpert. Im Riickbezug auf das Problem der Sym-
metrie lafst sich der darin liegende Gedanke ausformulieren: Wenn
Symmetrien den Raum strukturieren, dann miissen diese als Ord-
nungsmuster verstanden werden, nach denen der kosmische Geist
strukturiert ist. Aus der Gleichung von Raum und Geist ist ftirderhin
die hermetische Symbolbildung zu verstehen, die das Symmetrie-
konzept des hermetischen Paradigmas zum Ausdruck bringt. Es im-
pliziert ein kosmologisches Modell; seine Symbole deuten auf die
hochsten Aufbauprinzipien des Universums. Und diese sind im we-
sentlichen die drei folgenden Symmetrietypen:

(1) Die Rotationssymmetrie. — Die Alchemie hat fiir diesen
Symmetrietyp das aus Agypten stammende Uroboros-Symbol ge-
wihlt, kennt aber auch andere Versinnbildlichungen, beispielsweise
das Labyrinth Salomos.* Beides sind Symbole fiir die unendliche
Existenz des Universums, fiir dessen zyklische Natur und fiir die
Wandelbarkeit der Materie.

(2) Die Spiegelsymmetrie. — In hermetischem Kontext wird die-
ser Symmetrietyp meistens mit einem Symmetriebruch verbunden.
Fir ihn steht der Hermaphrodit, die Einheit der Gegensitze des
Minnlichen und des Weiblichen. Der Hermaphrodit ist ein Polari-
tatssymbol, das die duale Internstruktur der kosmischen Zyklik zum
Ausdruck bringt.

(3) Die Verschiebungssymmetrie. — Im sogenannten philosophi-
schen Baum? — nicht mit der arbor porphyriana zu verwechseln! —
der die Stufen des alchemistischen Prozesses symbolisiert, findet

% Abgebildet bei M. Berthelot: Collection des anciens alchemistes grecs, Bd. 1,1: Intro-
duction, Paris 1887, S. 157.

% Siehe beispielsweise S.Norton: Catholicon physicorum seu Modus conficiendi
tincturam physicam et alchymicam, Frankfurt a. M. 1630, Fig. LXXXIII, abgedruckt
bei K. Mainzer: Symmetrien der Natur, a.a.O., S. 107.

94 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://dol.org/10.5771/9783495997031-86 - am 26.01.2026, 14:47:48. [



https://doi.org/10.5771/9783495997031-86
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das hermetische Wissenschaftsparadigma

Verschiebungssymmetrie ihren Ausdruck. Dabei wird die Verwand-
lung der Materie als eine verschiedene Zustinde durchlaufende Ro-
tationsbewegung verstanden, namentlich im Sinne einer Korrosion
und einer darauf folgenden Lauterung. Verschiebungssymmetrie im
hermetischen Konzept ist eine Sekundarerscheinung der Rotations-
und Spiegelsymmetrie und keine selbstdndige Struktur. Deshalb sei-
en als selbstandige Symmetriesymbole nur der Uroboros und der
Hermaphrodit vorgestellt.2

3. Die hermetischen Symmetriesymbole:
Uroboros und Hermaphrodit

a) Der Uroboros

Der Uroboros (0000oBdocg), auf Deutsch: der » Schwanzfresser, bil-
det das alchemistische Symbol schlechthin. Abgesehen von einer Er-
wihnung in den proto-alchemistischen Papyri Leiden V und W
(250-350 n.Chr)?, findet sich der Schwanzfresser in alchemisti-
schem Kontext erstmals in denjenigen Fragmenten, die Berthelot
aus den noch erhaltenen Handschriften des éltesten Corpus alchymi-
cum zusammengestellt hat:

»Dies ist das Mysterium: Der Drache Uroboros, der sich selbst frifst und von
selbst zusammenschmilzt, farblos wird [oder: seine Musterung verliert] und
durch Faulnis [oder: Girung] seine Zusammensetzung dndert. Er nimmt ein
dunkles Griingelb an und aus ihm entsteht Goldglanz und daraus roter Zin-
nober, wie man sagt, und dies ist der Zinnober der Philosophen. Sein Bauch
und sein Riicken sind safrangelb, sein Kopf dunkelgriingelb, seine vier FiifSe
bilden die >Tetrasomie« [= Kérper aus den Vier Elementen], seine drei Ohren
sind die drei Ruf[arten].«**

2 Selbstverstindlich existiert eine Fiille anderer Symmetriesymbole. In der arabischen
Alchemie liegen Symmetrien sogar den magischen Quadraten und deren Verwendung
zur Quantifizierung der Qualititen von Blei und Gold zugrunde. Man versucht, den
Aufbau der Stoffe aus zahlentheoretischen Harmoniegesetzen zu erkldren. Vgl. a.a.O,,
S. 110.

» M. Berthelot: Introduction & I'Etude de la Chimie des Anciens et du Moyen-Age,
Paris 1889, S. 9, 18. Siehe auch die Untersuchung von H. . Sheppard: The Ouroboros
and the Unity of Matter in Alchemy. A Study in Origins, in: Ambix, Bd. 10 (1962),
S. 83-96.

#* M. Berthelot: Collection des anciens alchemistes grecs, Texte grec, I, V, a.a.O,
S.21f.: Tobto ydo &otv T puot|oLov 6 oveofdoog dodrwy, TOUTETTL CULGAYDVE-

Analogiedenken A 95

https://dol.org/10.5771/9783495997031-86 - am 26.01.2026, 14:47:48. [



https://doi.org/10.5771/9783495997031-86
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

96

Manuel Bachmann

Abb. 2: Uroboros Codex Marcianus 299/188v.
aus: Berthelot: Collection des anciens alche-
mistes grecs, Bd. 1,2 (1887), S. 132

Ohne damit die ritselhaften Zeilen zu erhellen — ihr erster moderner
Ubersetzer nannte sie »formules mystiques«® —, ist auf den ersten
Blick erkennbar, daf$ der Uroboros hier den zentralen Gegenstand der
alchemistischen Operation bildet. Offensichtlich bezeichnet er direkt
das Arcanum der hermetischen Wissenschaft. Bei Olympiodor
(6. Jahrhundert) in De arte sacra, einem Kommentar zu Schriften
des Zosimos, Hermes und anderer Eingeweihter, wird unter Beru-
fung auf den Gott der Alchemisten und Magier, Agathodaimon, fest-
gehalten, allein entscheidend sei, daf3 das Ende der Anfang und der
Anfang das Ende bilde und daf dieses Prinzip der Uroboros verkorpe-
re.”

Die iltesten bekannten Abbildungen in einer alchemistischen
Handschrift erblickt man im Codex 299 Bibliotheca Marciana Vene-
dig, Bl. 188 verso (Abschrift aus dem 11. Jahrhundert) mit dem Titel
nheomatong yovoomotia (»Goldbereitung der Kleopatra«):

TOL XOL GUYYWVEVETOL, AELDVETOL Ol UETUANATTETAL TO oUVOepa &V Tf] anNyet * %ail
yiveTow peddyyhmeov, xai &€ adtod yivetal #guBgov nivvapagifov, g dpnov, xai
avTn 20Tiv 1 vvaPagls TV prhocddwmv. “H ¢ xothia »ai 6 vOTOG adTOT XQOXOEL-
MG - »ol 1) eEDa) LEAGYYAWQEOS * Ol TEGO0QES GTOD TOSEG 0TIV 1) TETQACWIK * T
8¢ ol Ot anTod elow al Toelc aifdhal.

% M. Berthelot: Collection des anciens alchemistes grecs, Traduction, I, V, a.a.O., S. 22
Anm.

% M. Berthelot: Collection des anciens alchemistes grecs, Texte grec, a.a.0., S.79£.:
Ayafodaipwy Thv doymyv &v T@ Téhel Belg, nai 1O téhog &v Th doyf (dodmwv yao
ovpoPdoog Povietan eivad).

ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://dol.org/10.5771/9783495887031-86 - am 28.01.2028, 14:47:48. -@



https://doi.org/10.5771/9783495997031-86
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das hermetische Wissenschaftsparadigma

(1) Uroboros mit der Inschrift: €v 10 ntdv (»Eins ist das All«)

Der Uroboros wird in einem Ring-Diagramm erldutert mit der
Inschrift

— im dufleren Ring: “Ev 10 ntdv »ai 81” adtod tO Tav ®al €ig
a0TO TO TTaY nai el ut) £xot T AV 0VdEV £0TLY TO AV (»Eins ist das
All und durch es das All und in ihm das All und wenn es das All nicht
enthilt, ist es nichts«),

— im inneren Ring: Eig 2oty 6 8dig 6 &xwv tov 1ov petd dvo
ovvBépata (»Die Schlange ist Eins, die das Gift hat mit zwei Zusam-
mensetzungen«).

(2) Uroboros mit eingetragener Skala Codex Paris 2327, Bl. 196
(15. Jahrhundert)

Auch dieser Uroboros wird mit Ring-Diagramm auf Blatt 220
und in der Handschrift 2325 (Abschrift aus dem 13. Jahrhundert)
erlautert mit der Inschrift

— im dufleren Ring: &v 10 mév 81 00 1O TV (nod St adtod 1O
avY) %ol avtd TO AV (»Eins ist Alles, durch das es Alles ist und in
Allem ist«),

— im inneren Ring: gig 2otv 6 dig 6 Eyav T SVo ovvoipata
%0l TOV 10V (»Eins ist die Schlange, die die zwei Zusammensetzungen
und das Gift besitzt«).

Abb. 3: Ring-Diagramm
Codex Marcianus

299/188v.

aus: Berthelot: Collection des
anciens alchemistes grecs,
Bd. 1,2 (1887), . 132

Analogiedenken A

https://dol.org/10.5771/9783495887031-86 - am 28.01.2028, 14:47:48.



https://doi.org/10.5771/9783495997031-86
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Manuel Bachmann

Abb. 4: Uroboros
Codex Paris 2327/196
aus: Berthelot: Collec-
tion des anciens alche-
mistes grecs, Bd. 1,2

(1887), 5. 159 =

Parallel zur iltesten Alchemie etabliert sich das Uroboros-Symbol in
der Gnosis, die fiir die spitere Hermetik aus einem bestimmten
Grunde eine entscheidende Vorarbeit leistet: in der Gnosis geht die
Wissenschaft daran, ihren eigenen Inhalt als denjenigen der religio-
sen Urkunde zu entwickeln.” Insbesondere die spekulative Alchemie
gewinnt ihre Aussagen aus einer Kongruenz von Naturwissenschaft
und kodifizierter Offenbarung. In dieser Hinsicht ist bereits der alte-
ste nachweisbare Alchemist, Zosimos (um 300), Gnostiker. Fiir das
Lieblingssymbol der Alchemie sind die (nicht-alchemischen) gnosti-
schen Texte, in denen der Schwanzfresser an vereinzelten Stellen
erwdhnt wird, allerdings noch nicht allzu aussagekriftig. Origenes
beschreibt ein ophitisches Diagramm mit der Darstellung des Urobo-
ros, der die sieben Planetensphiren umfaf3t.?® In den apokryphen Ak-
ten des Apostel Thomas (3. Jahrhundert), dem Empfanger und Ver-

¥ W. Windelband: Lehrbuch der Geschichte der Philosophie, hrsg. von H. Heimsoeth,
14. Aufl. Tiibingen 1948, S. 185.

»# Ausfiihrlich untersucht von H. Leisegang: Die Gnosis, 2. Aufl. Leipzig o.]., S. 160
(Abb.), 168ff. Vgl. auch A. Hilgenfeld: Die Ketzergeschichte des Urchristentums, Leip-
zig 1884, S. 277 ££.

98  ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg)

https://dol.org/10.5771/9783495887031-86 - am 28.01.2028, 14:47:48.



https://doi.org/10.5771/9783495997031-86
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das hermetische Wissenschaftsparadigma

mittler besonderer Geheimoffenbarungen?®, erscheint ein teuflischer
Drache, der in dunklen Anspielungen auf gnostische Geheimlehren
als seinen Vater den Uroboros bezeichnet:

»Ich bin eine Schlange, ein Sprofs der Schlangennatur und ein Schidiger, der
Schn eines Schidigers; ich bin ein Sohn dessen, der die vier stehenden Brii-
der verletzt und geschlagen hat; ich bin der Sohn dessen, der auf dem Thron
sitzt und iiber das Geschaffene, was unter dem Himmel ist, Macht hat [...];
ich bin der Sohn dessen, der die (Welt)-Kugel umgiirtet; ich bin ein Ver-
wandter dessen, der auflerhalb des Ozeans ist, dessen Schwanz in seinem
Mund liegt.«*

Ahnlich erscheint im gnostischen Werk Pistis Sophia (3. Jahrhun-
dert, besser mit »Papyrusrollen des Erlésers«®! zu betiteln), der Uro-
boros einerseits als Weltschlange®, andererseits ist er nichts anderes
als die Sonnenscheibe®. In vergleichbarem kosmischen Zusammen-
hang steht auch der doppelképfige rémische Gott Janus, der in der
alexandrinischen Aion-Theologie, verbunden mit einer Weltalter-
lehre, zum solaren Weltgott umgedeutet wird. Er ist der Gott, der
die Bewegung des Himmels bewirkt, und daher die Schlange, die sich
in den Schwanz beifit, sein Symbol.>

Bereits mit diesen wenigen Proben aus der Fiille von Uroboros-
Erwidhnungen in der antiken Literatur wird die vielféltige Bedeutung
dieses Symbols greifbar. Zum ersten ist es ein Arkansignum, das ein
Mysterium anzeigt, ohne es je ganz preiszugeben (dhnlich auch der
Hermaphrodit). Dann bezeichnet es neben seiner alten Bedeutung als

® G. Bornkamm, in: E. Hennecke: Neutestamentlicke Apokryphen in deutscher Uber-
setzung, 4. Aufl. hrsg. von Wilhelm Schneemelcher, Bd. 2: Apostolisches, Apokalypsen
und Verwandtes, Tiibingen 1971, S. 298.

® A.a.0,S. 321,

3t C. Schmidt: Koptisch-gnostische Schriften, Bd. 1: Die Pistis Sophia. Die beiden
Biicher des Jeil. Unbekanntes altgnostisches Werk, 2. Aufl. bearbeitet von W. Till, Ber-
lin 1954 (Die griechischen christlichen Schriftsteller der ersten Jahrhunderte, Bd. 45),
S. XXII

2 A.a.0, S. 207: »Die dullere Finsternis ist ein grofer Drache, dessen Schwanz in sei-
nem Munde, indem [...] [dieser Drache] auerhalb der ganzen Welt und die ganze Welt
umgiebt.«

® A.a.0, S.233: »Der Diskus der Sonne war ein grofler Drache, dessen Schwanz in
seinem Munde und der zu sieben Kriften der Linken hinaufstieg und den vier Krifte
in Gestalt von weifSen Pferden zogen.«

* R.Reitzenstein: Das iranische Erlésungsmysterium. Religionsgeschichtliche Unter
suchungen, Bonn 1921, S. 215.

Analogiedenken A

https://dol.org/10.5771/9783495997031-86 - am 26.01.2026, 14:47:48. [

99


https://doi.org/10.5771/9783495997031-86
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Manuel Bachmann

solares Symbol das Prinzip der Materie.*® Im philosophischen Sinne
bildet es das Signet des pantheistischen Einheitskonzepts (Totalitét),
das aus der vorsokratischen Philosophie stammt und die hermeti-
sche Kosmologie dominiert. Die »Alles ist Eines«-Formel, die im
Corpus Hermeticum erscheint® und auch in der Gnosis bekannt ist,
geht auf Heraklit oder Xenophanes zurtick. Ebenso steht der Urobo-
ros in direktem Zusammenhang mit dem alchemistischen Prozess.
Zum einen verweist er auf die alchemische Praxis; bei Olympiodor”
wird das dgyavov wunhindv beschrieben, ein Zirkulationsapparat
fiir die Durchfithrung eines mit sich riickgekoppelten Prozesses.
Zum anderen bedeutet er das Prinzip des alchemistischen Wachs-
tums- oder Reifungsprozesses, der Multiplikation aus einem indif-
ferenten Chaos sowie der Regeneration, die in der Riickkehr zum
urspriinglichen Zustand gipfelt.®® SchlieSlich hat man im Uroboros
eine All-Einheit zu sehen, die sich polarisiert: Laut den gegebenen
Inschriften besitzt die Schlange ta dvo ovvBéuata (»die zwei Zu-
sammensetzungen).

Nimmt man diese sechs Aspekte zusammen, so lafst sich die
Bedeutung des Uroboros hinsichtlich der alchemistischen Theorie
verschirfen. In sich vereinigt er die theoretische Basis der gesamten
Alchemie, die mindestens folgende Elemente beinhaltet:

(1) Es gab und gibt (in einem virtuellen Zustand) eine Urmaterie
(prima materia), der alle bekannten Substanzen entspriefien. Das
bedeutet, daf3 es nicht verschiedene Materien, sondern letztlich nur
eine einzige Materie gibt.

(2) Diese Materie ist die alchemistische Arkansubstanz; der ge-
samte Kosmos ist aus ihr als eine Einheit zu begreifen, in dem die
verschieden Zustinde dieser Materie sich nach den Gesetzméfigkei-
ten einer kosmischen Sympathie zueinander verhalten. Dies ist allein
aufgrund der Rotationssymmetrie der alchemistischen Materie mog-
lich. Auch in der viel spdteren Behandlung des Materieproblems

® Alchemisch undifferenziert spricht E. O. von Lippmann: Entstehung und Ausbrei-
tung der Alchemie. Mit einem Anhang zur &lteren Geschichte der Metalle. Ein Beitrag
zur Kulturgeschichte, Berlin 1919, S. 62, vom »Symbol der Welt«.

% Im Asclepius-Traktat (C.Colpe und T. Holzhausen: Das Corpus Hermeticum
Deutsch, a.a.Q., Teil 1, S. 254) hei3t es: »Asklepios, wie schnell hast du dich vom we-
sentlichen und wahren Inhalt der Lehre entfernt! Denn habe ich nicht gesagt, alles sei
eins und eins sei alles [...] 7«

¥ M. Berthelot: Collection des anciens alchemistes grecs, a.a.O., cap. IV, 44, S. 96/105.
® H.]J. Sheppard: The Ouroboros and the Unity of Matter in Alchemy, a.a.O., S. 94.

100  ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://dol.org/10.5771/9783495997031-86 - am 26.01.2026, 14:47:48. [



https://doi.org/10.5771/9783495997031-86
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das hermetische Wissenschaftsparadigma

durch neuzeitliche Alchemisten kommt dies deutlich zum Ausdruck,
indem an der Uroboros-Natur der Arkansubstanz, namentlich an de-
ren produktiver Selbstgeniigsamkeit, unbeirrbar festgehalten wird.
So sagt Aristoteles im Hermetischen Triumph (1604):

»es hat alles in ihme, was wir bediirffen; Es tddtet sich selbst, und krieget von
ihm selbst wiederum das Leben Es vermihlet sich selbst: Es schwiingert sich
selbst, und gebiehret von sich selbst: Es loset sich selbst auf in seinem eigenen
Blute, und hirtet sich wiederum mit demselbigen.«*

(3) Die Rotationssymmetrie des Verwandlungsprozesses beruht auf
der Beseeltheit der Materie, so wie umgekehrt die Rotationsbewe-
gung die vorziiglichste Bewegung der Seele verkorpert. Platon ent-
schied im Timaios dhnliche Fragen anhand der astralen Zyklen: das
Runde sei die Weltseele und in seiner vollkommenen Bewegung ein
gliickseliger Gott* — ein pythagoreisch-heraklitisches Theorem, das
sinngemafs fiir die gesamte hermetische Tradition verbindlich wurde.
Fir die Alchemie bedeutet es, dafs die Gesetzmiafigkeiten jener kos-
mischen Sympathie im Rahmen der universalen Rotationssym-
metrie die Affektionsgesetze der Weltseele sind. Modern aus-
gedriickt: Die beseelte Materie besitzt einen Drehimpuls, der ein
libidingses Kraftfeld induziert. Letzteres spielt in der hermetischen
Philosophie der Renaissance (beispielsweise bei Marsilius Ficinus
und Cornelius Agrippa) eine wichtige Rolle.

Fiir das theoretische Konzept, das hinter dem Uroboros steht, ist
es nun entscheidend, dafl — im Blick auf den vorsokratischen Quell-
horizont — das hermetische Denken den Sprung von Heraklit zu Par-
menides nicht mitmacht. Die Einheit der Materie ist kein monolithi-
sches Prinzip hinter einer nur scheinbaren Vielheit, sondern sie ist
die Einheit ihrer Gegensitze. Indem der Uroboros sich selbst ver-
schlingt, ist er ein in sich duales Prinzip, das Ursprung und Ende,
Zeugung und Vernichtung, Prozefs und Produkt in einem ist, aber
eben auch immer je beide und darin sich selbst entgegengesetzt. Die
Polaritdt im kosmischen Prozefs ist dessen Zirkularitit dquivalent.

® Deutsches Original: Uralter Ritter-Krieg, Das ist ein Alchymistisch kiirzliches Ge-
sprich, Unsers Steins Des Goldes und Des Mercurii, Von der wahren Materie daraus der
Stein der Weisen von den Naturkiindigern durch gebiihrliche Handgriffe mit Hiilffe des
Lunischen Vulcani bereitet wird, von Einem Wohlerfahrnen Philosopho beschrieben,
Leipzig 1604, Neudruck in: [L. de Saint Disdier und A. de Toussaint u.a.]: Der Herme-
tische Triumph Oder der Siegende Philosophische Stein, Leipzig, Gorlitz 1707, S. 42.

# Platon: Timaios 34 b.

Analogiedenken A 101

https://dol.org/10.5771/9783495997031-86 - am 26.01.2026, 14:47:48. [



https://doi.org/10.5771/9783495997031-86
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Manuel Bachmann
b) Der Hermaphrodit

Die hermetische Polarititssymbolik geht denn auch direkt aus dem
Schlangensymbol hervor. Die Schlange teilt sich in zwei Kopfe® oder
ganz in zwei und schlangelt sich um den Caduceus, das wichtigste
Symbol des Hermes, zum Schlangenstab. In der Alchemie gilt dieser
als dynamisches Symbol fiir die Versshnung der Gegensitze von
Sonne und Mond, von Minnlichem und Weiblichem.® Deren Ge-
gensatz ist im Grunde ein asymmetrischer, die Verbindung seiner
Glieder — ein Grundproblem der Alchemie — kann deshalb im sym-
metrischen Caduceus noch keinen véllig angemessenen Ausdruck
finden. Als dieser Sachlage entsprechendes Polaritdtssymbol wird
der Hermaphrodit entwickelt — anschauliches Bild einer androgynen
res bina (in der alchemistischen Terminologie: >Rebis<). Wie fiir den
Caduceus ist auch fiir thn ein Bezug zum Uroboros-Symbol gegeben,
wenn im Corpus Hermeticum das All sowohl als sich selbstgebdren-
des Prinzip wie auch als Mann-Weibliches in eins beschrieben wird,
namentlich als adtondrega »al avTounToga (»Vater und Mutter
seiner selbst«)®. Fiir die Alchemie wird die direkte Identifikation
von Uroboros und Hermaphrodit bis in die Neuzeit moglich bleiben.
In der Occulta Philosophia von 1613 (anonym) wird der Drache, der

# Sieche beispielsweise die Abbildung aus E. Ashmole (Hrsg.): Theatrum chemicum Bri-
tannicum, London 1652, S. 213, wiedergegeben bei W. Shumaker: The Occult Sciences
in the Renaissance. A Study in Intellectual Patterns, Berkeley, Los Angeles, London
1972, S.195.

2 Vgl. Servius: Grammatici qui feruntur in Vergilii Carmina Commentarii, hrsg. von
G. Thilo und H. Hagen, Bd. 1, Leipzig 1881, S.508: »Denn die Schlangen haben ihre
Kopfe gegeneinander gewendet, um zu zeigen, dafl Gesandte miteinander reden und
iibereinkommen sollen [...] Weshalb auch die Friedensgesandten [...] Schlangenstabtrd-
ger heiflen [...] Diesen Schlangen werden zwei Apfel hinzugefiigt, einer von der Sonne,
der andere vom Mond [...] Mercurius verséhnt so diese zwei wilden Tiere; und auch wir
sollten sicherlich miteinander in Eintracht leben. — Andere leiten das Wort Mercurius
als >medicurrius< vom Lateinischen ab, >hin- und herlaufends, weil er immer zwischen
Himmel und Unterwelt hin- und hereilt [...] Thm wird der Schlangenstab zugeordnet,
weil er durch Vertrauensvermittlung die Feinde zur Freundschaft bringt.« Vgl. auch
Pierius, zit. in Philippo Picinello: Mundus Symbolicus, in Emblematum Universitate
Formatus, Explicatus, et tam Sacris quam profanis Eruditionibus ac Sententiis illustra-
tus, Koln 1687, lib. 3, cap. 11, S. 152 b: »Sehr leicht zieht er [= Mercurius] die streiten-
den Gemiiter zur Eintracht hin, indem er die zwei Schlangen, d.h. den gegenseitigen
Haf3, durch den Stab seiner Lehre in eines verbindet.«

# Testimonium bei Laktanz, in: C. Colpe und J. Holzhausen: Das Corpus Hermeticum
Deutsch, a.a.O., Teil 2, S. 576: » Aber auch Hermes war derselben Meinung, wenn er ihn
[das gottliche All bzw. Gott] »sich selbst Vater« und >sich selbst Mutter< nennt.«

102 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://dol.org/10.5771/9783495997031-86 - am 26.01.2026, 14:47:48. [



https://doi.org/10.5771/9783495997031-86
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das hermetische Wissenschaftsparadigma

die Urmaterie verkorpert, paradoxal als Zwitter vorgestellt: »Ein
Gifftiger Trach gar ungeheuwer / [...] / Himmel und Erdt auch Weib
und Mann / Thr Krafft ich dir recht geben kann. / [...] / Bin Vatter
Mutter / [...]«*"

Der alchemistische Gedanke der Androgynie als ein Polaritats-
prinzip der Natur wird im Corpus Hermeticum noch ausfiihrlicher
vorbereitet. Im Traktat Poimandres ist Gott, der Geist, androgyn,
ebenso der Urmensch, ebenso sind es die sieben Urviter der Mensch-
heit, die demnach auch die sieben Urmiitter sind. Es handelt sich
hierbei um eine Hermetische Geheimlehre; denn als solche wird sie
ausdriicklich angekiindigt:

»Und Poimandres sprach: >Hier handelt es sich um das bis auf den heutigen
Tag verborgene Geheimnis. Die Natur ndmlich vereinte sich mit dem [Ur]-
menschen und brachte ein iibergrofies Wunder hervor. Denn weil er die Na-
tur der Sphirenharmonie der Sieben in sich hatte, die, wie ich sagte, aus Feuer
und Pneuma bestehen, wartete die Natur nicht, sondern gebar sofort sieben
Menschen entsprechend den Naturen der sieben Verwalter, mannweibliche,
die sich nach oben ausrichteten [...] Die Entstehung dieser sieben nun, wie
ich sagte, geschah auf folgende Weise. (Die Erde) war weiblich und das Was-
ser miannlich, aus dem Feuer nahm die Natur die Reife, aus dem Ather das
Pneuma und brachte die Kérper hervor nach dem Bilde des [Ur]menschen.
Der [Ur]mensch aber wurde aus Leben und Licht zu Seele und Geist, aus
dem Leben wurde die Seele und aus dem Licht der Geist; und so blieb alles
im sichtbaren Kosmos bis zum Ende eines Weltumlaufs (und) dem Anfang
der Geschlechterfolge [...] Nach der Vollendung des Weltumlaufs wurde die
Verbindung aller nach dem Willen Gottes geldst; denn alle Lebewesen waren
mannweiblich und wurden gleichzeitig mit dem Menschen getrennt, und es

wurden jeder fiir sich chne Ausnahme die einen ménnlich, die anderen weib-
lich.«*

Die Androgynie des Urprinzips erscheint auch in der lateinischen
Ubersetzung der Hermetischen Schrift mit dem Titel Adyog téherog
(Vollkommene Lehre), dem sogenannten Asclepius: »Dieser Gott al-
so ist, da er allein ja alles ist, vollkommen erfiillt von der Fruchtbar-
keit beiderlei Geschlechts.«*

# [Anonym:] Occulta Philosophia. Von den verborgenen Philosophischen Geheimnus-
sen der heimlichen Goldblumen und Lapidis Philosophorum, Frankfurt 1613, S. 57{.

# C.Colpe und J.Holzhausen: Das Corpus Hermeticum Deutsch, a.a.O., Teil 1,
§§16-18, S. 151.

*% A.a.0., §20, S.280. Zur Androgynie Gottes vgl. . Kroll: Die Lekren des Hermes
Trismegistos, Miinster 1914 (Beitrige zur Geschichte der Philosophie des Mittelalters,

Analogiedenken A 103

https://dol.org/10.5771/9783495997031-86 - am 26.01.2026, 14:47:48. [



https://doi.org/10.5771/9783495997031-86
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

104

Manuel Bachmann

Nicht nur, weil dem Hermaphroditen bereits im Corpus Herme-
ticum der Boden bereitet wird, erscheint er als ein ebenso starkes
Identifikationszeichen fiir die Hermetik wie der Uroboros — im Ge-
gensatz zu diesem wurde er als »genuin alchemische Bildschép-
fung«? bezeichnet —, sondern auch angesichts dessen, dafs er dort zu
einem semantischen Komplex verdichtet ist, der sich in der spiteren
Alchemie dann richtig entfalten wird und tiber Jahrhunderte hinweg
mit dhnlichem Gesicht erkennbar bleibt. Neben der Hermetischen
voUg-Lehre, die sich ihrerseits auf die gnostische Urmensch- bzw.
Bythos-Lehre stiitzt*, werden dabei auch der Hermaphrodit-Mythos
bei Ovid und nicht zuletzt Platons Mythos des androgynen Urmen-
schen eine Rolle spielen.

Die Geschichte des Hermaphroditen in der Alchemie beginnt
beim &ltesten griechischen Alchemisten, bei Zosimos. In seinem
Traktat Uber das gottliche Wasser tritt das Quecksilber als Mann-
weibliches (dooevoOnhv) auf, und zwar in der unverstandlichen Rét-
selsprache des Eingeweihten:

»Dies ist das gottliche und grofie Mysterium, das gesuchte. Es ist das All, das
All aus Demselben und durch Dasselbe. Zwei Naturen, aber eine einzige Sub-
stanz. Denn die eine tut der anderen Gewalt an, und die eine beherrscht die
andere. Es ist das Silberwasser [= Quecksilber], das Mannweibliche, das im-
mer zu entfliehen sucht.«*

Zu den dltesten bildlichen Darstellungen in alchemistischen Texten
gehoren zweifellos die Hermaphroditen aus dem Buch der heiligen
Dreifaltigkeit™ — einer spektaktuldr bebilderten Handschrift in deut-

Bd. 12), S. 43-55; G. Quispel: Asclepius. De volkomen openbaring van Hermes Trisme-
gistus, Amsterdam 1996 (Pimander, Bd. 6), S. 95{f.

¥ 1. Telle: Sol und Luna. Literar- und alchemiegeschichtliche Studien zu einem altdeut-
schen Bildgedicht, mit Text- und Bildanhang, Hiirtgenwald 1980, S. 54.

# In der Valentianischen Gnosis ist der Bythos androgyn.

# M. Berthelot: Collection des anciens alchemistes grecs, 2. L., 1 (Bd. 3): Les ceuvres de
Zosime, Paris 1888, S. 143f.: Tott6 éou 1o Belov xai péya puotégLov, o {nrovpevoy.
toito yag ot tO wAv. ol &€ adtod tO mav, xal 81 avtod 1o wdv. dvo PpiceLs, pia
ovaia. 1) 8¢ pio Ty piay Elxet. xai 1 pio ™y piov xparel. Totto to doyvotov Vdwe,
0 Goevoinhv, TO Geliyov del.

% Buch der heyligen Dreyualdekeit und Beschreibung der Heimlichkeit von Verin-
derung der Metallen, offenbaret anno Christi 1400 [spiiterer Zusatz], Kupferstichkabi-
nett Berlin Ms 78 A 11. Es sind viele andere Exemplare bekannt. Der Text wurde seit
etwa 1410 von einem Franziskanerménch namens Ulmannus geplant und wahrschein-
lich zum Teil schon niedergeschrieben. Am 28. JTuni 1419 wurde das vollstindige Ma-
nuskript dem Burggrafen Friedrich von Brandenburg iibergeben. Vgl. H. Buntz: Das

ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://dol.org/10.5771/9783495997031-86 - am 26.01.2026, 14:47:48. [



https://doi.org/10.5771/9783495997031-86
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das hermetische Wissenschaftsparadigma

scher Sprache um 1400, die eine »eigenbrddlerische Geheimlehre«™
preisgibt — sowie aus der etwa zeitgleichen Aurora consurgens®, die
Thomas von Aquin auf dem Sterbebett diktiert haben soll.

Der Hermaphrodit im Buch der heiligen Dreifaltigkeit ist mit
dem Titel »Rex noster dyademate coronatu« tiberschrieben. Mit Zi-
taten von Hermes und Aristoteles versehen, versinnbildlicht er wahr-
scheinlich die Ritselformel »sein Vater die Sonne, seine Mutter der
Mond, die aus der Bibel der Alchemisten stammt, der Tabula sma-
ragdina. Er wird im Text mit der aus dem Corpus Hermeticum be-
kannten Bestimmung » Vater und Mutter seiner selbst« als Beschrei-
bung Gottes erlautert (»Got sein eygen muter, vater«®®). Im Grunde
wiederholt sich hier die Hermetische votg-Lehre, allerdings tiber-
setzt in das alchemistische Programm. Denn der Hermaphrodit fun-
giert — gemdls dem Wortlaut der Handschrift — als >Beweis< fiir die
Notwendigkeit der Aufgabe, das Mannliche und das Weibliche zu
vereinigen, sowie fiir das Produkt, die gelungene Vereinigung.®
Und was die Aurora consurgens anbelangt, so kommt eine Analyse
ihres Hermaphrodit-Bildes zu demselben Ergebnis, das auch fiir das
Bild im Buch der heiligen Dreifaltigkeit gilt: dafi das Ziel des Prozes-
ses, der Stein der Weisen, das Quecksilber ist, welches das Mannliche
und das Weibliche (auch: Gold und Silber) keimhaft enthlt.*

Buch der Heiligen Dreifaltigkeit. Sein Autor und seine Uberlieferung, in: Zeitschrift fiir
deutsches Altertum und deutsche Literatur, Bd. 101 (1972), S. 150-160; B. Obrist: Les
débuts de l'imagerie alchimigue (XIVe-XVe siécles), Paris 1982, S.117-182; M. Put-
scher: Das Buch der Heiligen Dreifaltigkeit und seine Bilder in Handschriften des
15. Jahrhunderts, in: Die Alchemie in der europiischen Kultur- und Wissenschafts-
geschichte, a.a. 0., S. 151-178.

L G.T. Hartlaub: Signa Hermetis. Zwei alte alchemistische Bilderhandschriften, in:
Zeitschrift des deutschen Vereins fiir Kunstwissenschaft, Bd. 4 (1937), wiederabgedruckt
in: G. F. Hartlaub: Kunst und Magie. Gesammelte Aufsitze, hrsg. von N. Miller, Ham-
burg, Ziirich 1991, S. 115.

52 M.-L. von Franz: Aurora Consurgens. Ein dem Thomas von Aquin zugeschriebenes
Dokument der alchemistischen Gegenstzproblematik, 4. Aufl. Olten, Freiburg 1990
(C. G. Jung: Gesammelte Werke. Bd. 14/3: Mysterium Coniunctionis). Vgl. B. Obrist:
Les débuts de l'imagerie alchimique, a.a.O., S. 183-256.

% Niirnberg, Germanisches Nationalmuseum, MS 80061, fol. 20 ra. Zit. nach B. Obrist:
Les débuts de l'imagerie alchimique, a.a.O., S. 152.

* Niirnberg, Germanisches Nationalmuseum, MS 80061, fol. 99 va: »Hier vor in dem
latine, in dem manlichen vronbelichen bilde beweisset Hermes und Aristotiles [...] daz
sie, manlich vrowelich, in ein olei stein gewracht musen syn, sullen sy recht bestendig
fix luna, sol tingieren.« Zit. nach B. Obrist: Les débuts de l'imagerie alchimique, a.a.O.,
S. 155.

% B. Obrist: Les débuts de l'imagerie alchimique, a.a.O., S. 212.

Analogiedenken A 105

https://dol.org/10.5771/9783495997031-86 - am 26.01.2026, 14:47:48. [



https://doi.org/10.5771/9783495997031-86
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Manuel Bachmann

‘)i\!.__c.-‘\t‘ntu'\ coyd av X‘é@/n—kéu\&n:q
Dypofaron bye e cut s s LR <
: Aefredd ¥c1|,¢|>n;8

_2{"!.,01\: dza @md

erfiajb J?czmchs

Jez s coloy ™
vel nizdin g

ll!l)

"I:l '-tlm'l

/'anf-ul— ATV G
':a':{\w B 3z

‘3]_’ s fic oo
s .\) ’:.c.ﬁso Yl z
[ T fi pe

N [

| EF) [

-

Z v

5 .3

o

Abb. 5: Hermaphrodit, Buch der Heiligen Dreifaltigkeit, Ms. 428 Vadiana
St. Gallen

106 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://dol.org/10.5771/9783495997031-86 - am 26.01.2026, 14:47:48. [



https://doi.org/10.5771/9783495997031-86
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das hermetische Wissenschaftsparadigma

Abb. 6: Hermaphrodit, Ziirich Cod. rhenovacensis 172
aus: S. Klossowski de Rola: Alchemy. The Secret Art, London 1973, plate 4

Analogiedenken A 107

https://dol.org/10.5771/9783495997031-86 - am 26.01.2026, 14:47:48. [



https://doi.org/10.5771/9783495997031-86
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

108

Manuel Bachmann

Um die Bedeutung des Hermaphroditen richtig einzuschétzen,
ist zu bedenken, daf3 die Alchemie im wesentlichen eine Sexualtheo-
rie der Materie ist.° ¥ Die Formel aus dem Corpus Hermeticum:
»Vater und Mutter seiner selbst« bestimmt in der Alchemie die
Theorie der Arkansubstanz mafsgeblich. Es gilt, die Polaritdt der Ge-
schlechter einzusetzen; sie liegt in der Substanz verborgen, und diese
wird allein durch die Polaritdt erzeugt. Deshalb steht der Herm-
aphrodit am Anfang und Ende des alchemistischen Prozesses.” Dem
entspricht, dafs in der alchemistischen Astrologie die Planeten Saturn
(Blei) und Merkur (Quecksilber), die Anfang und Ende des Prozesses
reprasentieren, beide zwittrig sind.” Dabei nimmt das merkuriale
Hermaphrodit-Prinzip die Zentralstellung im alchemischen Prozefs

% Sie wird in der Vision des Arisleus (J. Ruska: Turba Philosophorum. Ein Beitrag zur
Geschichte der Alchemie, Berlin 1931 [Quellen und Studien zur Geschichte der Natur-
wissenschaften und der Medizin, Bd. 1], S. 326, Z. 23) eine »scientia gignendi« (»Wis-
senschaft von der Zeugung«) genannt.

% Das bedeutet in letzter Konsequenz, daf es sich bei den Metaphern der Alchemie
nicht nur um uneigentliche Rede handelt. Genau dies wird heftig bestritten von
B. Obrist: Les débuts de l'imagerie alchimigque, a.a.O., S.21-33. Indessen, weder die
Hermetische Sexualtheorie des voiig noch die gnostische Theorie des androgynen Ur-
grundes liefern von ihrem Umfeld her Hinweise, dafl sie snur« metaphorisch verstanden
werden diirfen. Aus ihnen aber speisen sich Zentraltheoreme der Alchemie. Ein Ver
stindnis der Funktion der Metapher, der Analogie, der Allegorie u.4. in der Alchemie
ergibt sich erst vor dem Hintergrund eines Totalitdtsmodells der Welt, das mit der Kon-
zeption einer Universalwissenschaft verbunden ist. Im iibrigen ist Metaphorik nicht
gleichbedeutend mit uneigentlicher Rede. Aus philosophischer Sicht konzipiert Bergson
die Metapher in der Wissenschaftssprache als vision directe.

% Dazu A. Aurnhammer: Zum Hermaphroditen in der Sinnbildkunst der Alchemisten,
in: Die Alchemie in der europdischen Kultur- und Wissenschaftsgeschichte, a.a.O.,
S. 181f.: »Die im Androgyn verbildlichten Stadien des opus werden meist mit Mercuri-
us verkniipft. Die Schliisselrolle des Mercurius ist unabhéingig von der Theorie der la-
pis-Gewinnung. In der reinen Mercurius-Theorie figuriert er als materia prima, in der
konkurrierenden Mercurius-Sulphur-Auffassung eint er im Zwischenstadium des Mer-
curius philosophorum die Gegensitze und in der spiteren paracelsischen Dreierkonzep-
tion vermittelt er zwischen Sal und Sulphur.«

* TFiir Merkur sagt dies schon die klassische Astrologie. Vgl. Claudius Ptolemaeus: Te-
trabiblos, nach der von Ph. Melanchthon besorgten seltenen Ausgabe aus dem Jahre
1553, iibers. von M. E. Winkel, Nachdruck der Ausgabe Berlin-Pankow 1923, Mossin-
gen 1995, S. 35. Fiir Saturn, der schon bei Ptolemaios ambivalent verfaflt ist, vgl. bei-
spielsweise Henricus Khunrath: Von hylealischen, Das ist Pri-materialischen catho-
lischen oder algemeinen natiirlichen Chaos, Der naturgemessen alchymiae und
alchymisten; Wiederholete, vernewerte und wolvermehrete Naturgemess.-alchymisch
und Rechtlehrende Philosophische confessio oder bekenntnus, Magdeburg 1597, Con-
fession, S. 195: »so Man vnd Weib zugleich ist. Der vhralte Saturnus; «.

ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://dol.org/10.5771/9783495997031-86 - am 26.01.2026, 14:47:48. [



https://doi.org/10.5771/9783495997031-86
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das hermetische Wissenschaftsparadigma

ein, gleichsam als sein Mittelpunkt, um den herum der Prozefs sich
vollzieht.

4. Nachweis des paradigmatischen Status von
Rotationssymmetrie und Polaritit

Die Bedeutung der vorgefiihrten Symmetriesymbole, die beide auf-
einander verweisen, indizieren einen theoretischen Rahmen, welcher
der historischen Theorienvielfalt ibergeordnet ist. Abstrahiert man
auf diesen Rahmen, so scheint offensichtlich, daf$ fiir die hermetische
Symmetriekonzeption die Idee eines polarisierenden Zentrums und
einer rotierenden Peripherie von grofiter Bedeutung ist. Dabei stehen
beide Strukturen, Symmetrie und Polaritét, in einem logischen Zu-
sammenhang. Nicht nur ist Symmetrie mit dem Symmetriebruch in
Form einer Polarisierung verbunden, sondern Symmetrie wird so
verstanden, daf8 aus ihr die Polaritit hervorgeht. Die Polaritit ist eine
Funktion der Rotationssymmetrie in bezug auf ein Zentrum. Dieser
funktionale Zusammenhang zeigt sich nicht zuletzt daran, dafy unter
der Folie jenes Konzepts jede Relation im hermetischen Universum
sich als eine Symmetrieoperation in bezug auf den Allmittelpunkt
lesen lafst: zum einen ist jede lineare Bewegung Rotation, zum ande-
ren 1483t sich jede Instanz am zentralen Brennpunkt spiegeln und fin-
det in ihrem Spiegelbild ihren Gegensatz. Dies laf3t sich auch anders
ausdriicken. Was das hermetische Denken prégt, ist eine Ordnungs-
funktion des Kreises und des Spiegels. Aus ihr entsteht die innere
Ambivalenz der Substanz, des Zustandes, des ganzen Systems: Das
Gespiegelte ist einerseits durch Rotationssymmetrie Dasselbe, ande-
rerseits das polar Entgegengesetzte, der Antagonist. Infolge dieser
Koppelung von rotativer Identitit und reflexivem Antagonismus
entstehen im hermetischen Universum Wahlverwandschaften, Ana-
logien, Korrespondenzen sowie eine umfassende Einheit der Gegen-
satze.

Die durchgehende Strukturierungsfunktion, die das Modell
einer universalen Rotationssymmetrie mit interner Polaritit in be-
zug auf einen Allmittelpunkt im hermetischen Universum wahr-
nimmt, deutet auf den paradigmatischen Status dieser Symmetrie-
konzeption. Tatsdchlich a6t sich deren paradigmatischer Status in
bezug auf alle Komponenten nachweisen, die fiir die Identifikation
eines Wissenschaftsparadigmas benétigt werden.

Analogiedenken A 109

https://dol.org/10.5771/9783495997031-86 - am 26.01.2026, 14:47:48. [



https://doi.org/10.5771/9783495997031-86
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Manuel Bachmann

Als einschligige Bestandteile eines Paradigmas wurden ge-
nannt: eine intuitive Grundeinstellung gegeniiber den Phdnomenen,
ein Kanon von Fragestellungen und Losungsmethoden sowie ein em-
pirisch unwiderlegbares Modell der Phinomendeutung. Eindeutig
lassen sich Rotations- und polarisierte Spiegelsymmetrie in diesen
drei Theoriefunktionen nachweisen. Das hermetische Symmetrie-
konzept bestimmt insofern eine intuitive Grundeinstellung gegen-
tiber den Phanomenen, als der Allkreis mit seinem Allmittelpunkt
einerseits, die polare Einheit der Geschlechter andererseits kein Pha-
nomen im gewdhnlichen Sinne des Wortes, sondern ein Deutungs-
schliissel ist, der vom Hermetiker, aus den geheimen Lehren
schépfend, immer schon mitgebracht wird. Das hermetische Sym-
metriekonzept legt insofern einen Kanon der fiir wichtig erachteten
Fragestellungen sowie der zugelassenen Losungsmethoden fest, als
die Losung wichtiger kosmologischer Fragen in Zentrierung und Po-
lung der Objekte besteht. Und schliefilich verkdrpert jenes Konzept
insofern ein Modell, das gegenitiber empirischer Widerlegung immun
ist, als jedes Phinomen auf Zentralitit und Polaritdt hin gedeutet
wird. Alle drei Punkte kénnen wir mit kurzen Hinweisen exemplifi-
zieren. Dafs der Hermetiker sich eines Deutungsschliissels bedient,
mit dem er an die Phanomene zwecks Entzifferung herantritt, diirfte
die Erkldrung dafiir sein, weshalb die Alchemie die stofflichen Pro-
zesse allegorisch beschreiben kann.® Und inwiefern tatsichlich die
hermetische Kosmologie durch und durch beherrscht wird von der
Frage nach Mittelpunkt und konzentrisch-polarisierter Peripherie,
mithin von der Frage, welche Phdnomene auf die polare Rotations-
symmetrie des Universums hindeuten und (nur deshalb) in Betracht
zu ziehen sind, wird augenfillig anhand der erwihnten, iber die
Jahrhunderte hinweg kanonischen Beschreibungen des einzigen Ge-
genstandes der Alchemie: der Arkansubstanz und ihres Wandlungs-
prozesses, deren Kardinalsymbole eben Uroboros und Hermaphrodit
sind. Damit ist auch entschieden, daf8 jedes Phanomen nach den Pa-
rametern der Zentralitdt und Polaritit seinen Ort in der Theorie fin-
det und deshalb diese von den Phanomenen kaum widerlegt werden
diirfte.

# Der allegorische Status alchemischer Phinomenbeschreibung wird erstmals prizis an
der &ltesten Alchemie untersucht von I. Vereno: Studien zum dltesten alchemistischen
Schrifttum. Auf der Grundlage zweier erstmals edierter arabischer Hermetica, Berlin
1992 (Islamkundliche Untersuchungen, Bd. 155).

110  ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://dol.org/10.5771/9783495997031-86 - am 26.01.2026, 14:47:48. [



https://doi.org/10.5771/9783495997031-86
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das hermetische Wissenschaftsparadigma

Nicht nur die dargelegten, gleichsam innerlichen Voraussetzun-
gen des hermetischen Objektbegriffs, auch die duferlichen, gleich-
sam sichtbaren Komponenten eines Paradigmas werden von der ana-
lysierten Symmetriekonzeption beherrscht. Als solche zusitzlichen
Komponenten, deren Beriicksichtigung den historischen Nachweis
eines Paradigmas untermauern, sind nach Kuhn® mindestens vier
zu nennen: erstens die symbolische Generalisierung, zweitens die
gemeinsamen ontologischen Voraussetzungen, drittens die metho-
dologischen Wertungen und viertens die sogenannten Musterbei-
spiele.

(1) Die erste Komponente ist die symbolische Generalisierung,
welche formale Elemente der Wissenschaftssprache bezeichnet. Mit
Uroboros und Hermaphrodit haben wir exakt solche symbolischen
Generalisierungen vor uns, welche die zwei wichtigsten formalen
Elemente der hermetischen Wissenschaftssprache einheitlich und
deshalb den Hermetikern iiber Jahrhunderte und verschiedene Kul-
turrdume hinweg verstindlich indizieren. Selbstverstdndlich sind es
nicht die einzigen symbolischen Generalisierungen, vielmehr lebt die
hermetische Wissenschaftssprache von einem kanonisierten Sym-
bolsystem, das seit der Antike bis ins 18. Jahrhundert in einer wu-
chernden Kommentarliteratur und sogar in eigenen Worterbiichern
immer wieder bearbeitet wurde. Allerdings gehdren zur symbo-
lischen Generalisierung nicht blofy Zeichen, sondern auch genera-
lisierbare Aussagen, d.h. Gesetzesaussagen. Selbst in diesem nomo-
logischen Sinne sind Uroboros und Hermaphrodit symbolische
Generalisierungen; denn Rotationssymmetrie und Polaritdt bilden
die Basis fiir die alchemische Strukturformel der Materie, die alle
Wandlungsprozesse in der stoftlichen Welt als Télle einer tibergeord-
neten GesetzmafSigkeit begreift — eben als eine Symmetriestruktur.
Kreisférmig um die virtuelle Urmaterie im Zentrum herum grup-
piert sich deren konkrete Verwirklichung in Gestalt der vier Elemen-
te, die aus Mischungen der Eigenschaften warm-kalt, feucht-trocken
hervorgehen. Aufgrund der Rotations- und Spiegelsymmetrie in be-
zug auf das virtuelle Urmaterie-Zentrum lafst sich nicht nur jedes
Element in ein anderes umwandeln, sondern dariiber hinaus die Ur
materie als reiner Stoff isolieren. Letzteres wiederum ermdglicht,
mittels geeigneter Zusétze (Keimen, Enzymen, Katalysatoren) dem

¢ Diese Komponenten erldutert Th. S. Kuhn: Die Struktur wissenschaftlicher Revolu-
tionen, Frankfurt a. M. 1967, 2. Aufl. 1976 im »Postscript« (von 1969).

Analogiedenken A 111

https://dol.org/10.5771/9783495997031-86 - am 26.01.2026, 14:47:48. [



https://doi.org/10.5771/9783495997031-86
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

112

Manuel Bachmann

eigenschaftslosen Urstoff neue Eigenschaften zu verleihen und ihn so
zu verschiedenen anderen Stoffen zu synthetisieren. Die Synthese,
beispielsweise die Transmutation der Metalle, besitzt dabei einen en-
gen Bezug zur gnostischen Erlosungslehre. Dies ergibt sich daraus,
dafs jeder spezifische Stoff, besonders das unedle Metall, einen Bruch
der Materiesymmetrie und in diesem Sinne verderbte Materie dar-
stellt. Wiederherstellung der urspriinglichen Struktursymmetrie der
Materie ist deren Erlosung, Lauterung oder Heilung. Dabei muf3
festgehalten werden, dafs solche mystischen Dimensionen der Alche-
mie von der Symmetrietheorie und ihrer symbolischen Generalisie-
rung in Uroboros und Hermaphrodit rational aufgebaut werden.
Hinter dem geheimnisvollen Stein der Weisen — der erlésten Materie
bzw. dem Enzym ihrer Erlgsung — steht in wissenschaftstheoretischer
Betrachtung ein mathematisches Theorem: die regenerierte Struk-
tursymmetrie der Materie.

(2) Als zweite Komponente finden wir konvergierende ontolo-
gische Voraussetzungen, insbesondere ein gemeinsames ontologi-
sches Modell, das unldslich mit Uroboros und Hermaphrodit
verkntipft ist: das relativistische Modell des Allmittelpunktes.s Eine
Vorform desselben entwirft der bereits erwidhnte Asclepius-Traktat.
Darin wird festgelegt, daf$ das Universum eine Sphire (»cava mundi
rotunditas in modum sphaerae«)® bilde, die »voll des hochsten Got-
tes (plenum deo)«® sei. In allem findet sich Gott allein. Nur er ist in
sich und aus sich und ganz um sich selbst.® Die Konsequenz lautet:
Gott ist zum einen einer und alles zugleich, zum anderen unbe-
grenzt, unerfahrbar, unermefilich, schliefslich tiberall identisch ge-
genwartig (»ubique«).® Mathematisch 1afst sich diese Theologie nur
im Modell einer unendlichen Sphére mit einem ubiquitiren Zentrum
einldsen, wie dies die Tradition in der Weiterentwicklung des Mo-
dells dann auch getan hat. Mystik, platonistische Strémungen der
Philosophie, Alchemie, Theosophie und Verwandtes besitzen in die-
sem Modell ihre gemeinsame Basis, die sie in ithren Theorien in der

¢ Eine nach wie vor uniiberholte Gesamtdarstellung gibt D. Mahnke: Unendliche
Sphiire und Allmittelpunkt. Beitréige zur Genealogie der mathematischen Mystik, Halle
1937.

© Asclepius, §17 (Apulei platonici Madaurensis opera quae supersunt, hrsg. von
C. Moreschini, Bd. 3: De philosophia libri, Stuttgart, Leipzig 1991, S. 55).

# Asclepius, §4 (a.a. 0, S.42).

¢ Asclepius, §30 (a.a.0., S. 74).

 Asclepius, §27 (a.a.0., S. 69).

ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://dol.org/10.5771/9783495997031-86 - am 26.01.2026, 14:47:48. [



https://doi.org/10.5771/9783495997031-86
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das hermetische Wissenschaftsparadigma

Anwendung jeweils spezifisch modifizieren. Greifen wir zur Stich-
probe den neuzeitlichen Alchemisten Heinrich Khunrath (1560-
1605) heraus; er nennt das Weltzentrum, den »Mittele Saltz-Punct
des Grofien Gewebes der gantzen Weld«, auch »Mundi ovume, das
Weltei, und identifiziert diesen Allmittelpunkt mit Saturn, dem »ge-
heimnusreiche[n] Bley der Weisen«, der zugleich der »Androgynos
Sophorum Catholicus«, also der allgemeine alchemische Herm-
aphrodit ist.¥ Allmittelpunkt und Polaritit sind hier wiederum,
wenngleich weiterentwickelt im Vergleich zu den angefiihrten Her-
mes-Texten, vereinigt.

(3) Als dritte Komponente wurden methodologische Wertungen
genannt, und solche sind in der Alchemie speziell in einem auf den
lateinischen Geber® zuriickgehenden Satz greifbar, der sowohl mit
der Rotationssymmetrie wie mit dem Polaritdtsgedanken in gewisser
Beziehung steht: opus in una re, una via, una operatione perficitur.”
Dabei ist die von Goltz, Telle und Vermeer bemerkte und mit dem
Uroboros-Symbol in Verbindung gebrachte Tatsache aufschlufireich,
daf die Forderung nach der Einheit der Sache, des Weges und der
Operation weder von sachlichen Gegebenheiten noch von den natur-
philosophischen Grundlagen der Alchemie her zu erkldren ist.” Of-
fensichtlich liegen hier wiederum die Symmetriestrukturen der Ro-
tation und Polaritit zugrunde, die grundsdtzlich vorgeben, welchen
methodologischen Maximen die Durchfithrung des Werkes zu folgen
hat. Die Forderung nach der Einheit der Sache, des Weges und der
Operation ist eine Forderung nach einer umfassenden Symmetrie,
die nur in der Rotationsstruktur mit interner Polaritit eingeldst wer-
den kann.

(4) Wenn Musterbeispiele im Sinne konkreter Problemlésungen
wesentlich zur Ausbildung eines Wissenschaftsparadigmas gehoren,
so miissen solche auch in der Alchemie nachweisbar sein. Tatsédchlich
ist dies in besonderem MafSe der TFall. Es gibt zwei Verfahrensanwei-

¢ Henricus Khunrath: Von hylealischen, Das ist Pri-materialischen catholischen oder
algemeinen natiirlichen Chaos, a.a.0O., S. 194-96.

¢ Alchemist des ausgehenden 13. Jahrhunderts, Verfasser der Summa perfectionis, der
meistrezipierten Alchemie-Lehrschrift des Mittelalters.

@ D. Golt, J. Telle und H. J. Vermeer: Der alchemistische Traktat »Von der Multiplika-
tion< von Pseudo-Thomas von Aguin. Untersuchungen und Texte, Wiesbaden 1977
(Sudhoffs Archiv Beikefte, Bd. 19), S. 102/104: »opus nostrum in una re, uno vase, una
viasecundum Hermetem, una operacione perficitur.«

7 Vgl.a.a.0, S. 64.

Analogiedenken A 113

https://dol.org/10.5771/9783495997031-86 - am 26.01.2026, 14:47:48. [



https://doi.org/10.5771/9783495997031-86
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Manuel Bachmann

sungen, die als omnipotente Problemldsungsstrategien ausgegeben
werden und sich direkt auf die zugrundeliegende Symmetriekonzep-
tion beziehen: die Rekursivitit des Verfahrens (Deckung von Anfang
und Ende)™, die der Uroboros verkdrpert, und Polarisierungspro-
zeduren wie Vereinigung oder Verkehrung der Gegensitze.”

Beobachtet man im hier entfalteten Rahmen die Symmetrie-
konzeptionen der Alchemie, so zeigt sich, dafs Symmetrie und Pola-
ritdt auch die dufSerlichen Komponenten des Paradigmas pragen. Es
ist die Konzeption einer universalen Rotationssymetrie mit interner
Polarisierungsfunktion, die nicht nur die intuitive Grundeinstellung,
den Kanon der Fragestellungen und das empirisch unwiderlegbare
Modell der Phanomendeutung, sondern auch die symbolischen
Generalisierungen, die ontologischen Voraussetzungen sowie die
methodologischen Wertungen einschliefilich konkreter Problem-
l6sungsstrategien durchdringt. Zieht man hieraus den einzig mog-
lichen Schlufs, dann mufi man die Existenz eines hermetischen
Wissenschaftsparadigmas zugeben, das mit dem Konzept einer uni-
versalen Rotationssymmetrie verbunden ist. Was dartiber hinaus mit
diesem Wissenschaftsparadigma greifbar wird, ist nichts anderes als
die systematische Grundlage dessen, was wir >Analogiedenken< oder
smorphologisches Denken< nennen.

5. Das hermetische Paradigma und der
cartesische Wissenschaftstyp

Jener konzeptionellen Verbindlichkeit bestimmter Symmetrievor-
stellungen, die wir nachweisen konnten, liegt letztlich eine Tiefen-
struktur zugrunde, die sich darin ankiindigt, daf§ Teil des Paradigmas
auch die Definition der Rationalitdtsstandards ist. Im Spiegel des
Paradigmenbegriffs erscheint mit den hermetischen Wissenschaften

7t Vgl. die erwihnte Stelle bei Olympiodor (Anm. 27).

7 Fine ebenso grole Rolle wie die Vereinigung der Gegensitze, wie sie C. G. Jung:
Mysterium Coniunctionis. Untersuchungen iiber die Trennung und Zusammensetzung
der seelischen Gegensiitze in der Alchemie, 5. Aufl. Olten, Freiburg 1990 (C. G. Tung:
Gesammelte Werke, Bd. 14,1), in den Vordergrund stellte, spielt die Verkehrung der
Gegensiitze, die conversio oppositorum. Vgl. D. Goltz, J. Telle und H. J. Vermeer: Der
alchemistische Traktat sVon der Multiplikation< von Pseudo-Thomas von Aquin, a.a.O.,
S.75.

114  ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://dol.org/10.5771/9783495997031-86 - am 26.01.2026, 14:47:48. [



https://doi.org/10.5771/9783495997031-86
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das hermetische Wissenschaftsparadigma

ein anderer, eigenstandiger Rationalititstyp — wenngleich historisch
nicht immer in reiner und einziger Form. Wenn wir von der Alche-
mie als einem spezifischen Wissenschaftstyp sprechen, dann ist in
Rechnung zu stellen, daf§ es sich in bezug auf andere Wissenschafts-
typen hierbei nicht bloff um Differenzen dunkler Nomenklatur, exo-
tischer Symbolik oder um eine blofle Methodendifferenz handelt.
Das hermetische Paradigma zeigt ein nach speziellen Gesetzen
strukturiertes Denken an, das sich selbst einen Mafsstab der Logizi-
tat gibt.

Aus diesem Grunde sollte es moglich sein, dieses Paradigma von
anderen deutlich abzugrenzen. Hierzu sei auf Goethes TFarbenkreis
zuriickgegriffen. In ihm rotieren sechs Farben um ein gemeinsames
Zentrum und bilden Pole innerhalb eines geschlossenen Kreises. In
der gegenwirtigen Physik dagegen findet sich anstelle des Farben-
kreises eine offene Skala von Wellenlangen. Eine solche Skala kennt
nur eine Achse linearer Quantititsabstufungen. Hier lafst sich das
hermetische Paradigma von anderen Wissenschaftstypen unterschei-
den, die mit offener Skala und cartesischen Koordinaten arbeiten —
man konnte sie deshalb zum cartesischen Paradigma zusammenfas-
sen. Und der feststellbare Unterschied zwischen hermetischem und
cartesischem Paradigma fallt wahrscheinlich anders aus, als man er-
wartet. Denn hoher als die Erklarungsleistung des cartesischen Para-
digmas ist jene im hermetischen Paradigma zu veranschlagen: In
Goethes Farbenkreis finden sich Polaritdt und Steigerung, das heifst,
eine strukturelle Darstellung von Qualitdten, von Evolution und En-
telechie und damit weitaus komplexeren Verhiltnissen als in der of-
fenen Skala.

Wie diese hohere Erklarungsleistung zustande kommt, darf man
gerade vom paradigmentheoretischen Standpunkt aus nicht verken-
nen. Auch wenn der Allmittelpunkt in der hermetischen Kosmologie
ein imagindrer Punkt ist, der wahrscheinlich allein in der 6pooig —
fiir das Auge der Seele — sichtbar wird, kann das hermetische Para-
digma nicht blof§ als smystisch« charakterisiert werden, realisiert es
doch nicht weniger als der cartesische Wissenschaftstyp eine Struk-
turtheorie des Objekts. Rotationssymmetrie und Polaritét sind zwei
Pfeiler dieser Strukturtheorie. Ihre weiteren Pfeiler, ihre Varianten,
ihre Kategoriensysteme, ihre Logik, die zur Analyse der Rationali-
tatsstandards des hermetischen Paradigmas beizuziehen und deshalb
rationalitdtstypologisch ebenso bedeutsam wiren, sind damit zwar
noch nicht dingfest gemacht. Soweit aber steht eines fest: Diese

Analogiedenken A 115

https://dol.org/10.5771/9783495997031-86 - am 26.01.2026, 14:47:48. [



https://doi.org/10.5771/9783495997031-86
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Manuel Bachmann

Strukturtheorie ermdglicht einen rationalen Zugang zur Natur, und
riicksichtlich ihres von Goethe formulierten Erklarungsideals der To-
talitdit und Harmonie ist sie holistisch zu nennen; ihr zugrunde liegt
die Erfahrung eines Universums, das sich lebendig aus einem Zen-
trum entwickelt.

116 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://dol.org/10.5771/9783495997031-86 - am 26.01.2026, 14:47:48.


https://doi.org/10.5771/9783495997031-86
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

