
Die Waffe der Analogie

Altägyptische Magie als System

Thomas Schneider

Heinrich G. Haas zum 70. Geburtstag

1. These

Altägyptische Magie* 1 * * * S. stellt ein umfassendes System zur Stabilisie­
rung der bestehenden Ordnung dar, auf das in allen Bereichen der 
Welt rekurriert werden kann. Dieses Regelwerk funktioniert nach 
rationalen Mechanismen, die bedrohte bzw. chaotische Bereiche der 
Welt durch Analogien in die normative Struktur der sinnhaften Ord­
nung reintegrieren. Erst ein detailliertes Verständnis dieser Funk­
tionsweise erlaubt eine angemessene Gesamtbeurteilung der alt­
ägyptischen Magie im Sinne eines großen intellektuellen Entwurfes 
zur Problematik von Ordnung und Chaos.

1 An Darstellungen zur Magie im Alten Ägypten vgl.: J. F. Borghouts: Artikel Magie, 
in: Lexikon der Ägyptologie, Bd. 3 (1980), Sp. 1137-1151; P. Eschweiler: Bildzauber im 
alten Ägypten. Die Verwendung von Bildern und Gegenständen in magischen Hand­
lungen nach den Texten des Mittleren und Neuen Reiches (OBO, Bd. 137), Freiburg
i. Ü., Göttingen 1994; W Gutekunst: Artikel Zauber, in: Lexikon derÄgyptologie, Bd. 6 
(1986), Sp. 1320-1355; E. Hornung: Die Machtdes Zaubers, in: ders.: Geist der Pharao­
nenzeit, Zürich, München 1989, S. 51-66; L. Kakosy: La magla nell'antico Egitto, in: La
magla in Egitto ai tempi dei faraoni, Modena 1985, S. 7-101; L. Kakosy: Zauberei im 
alten Ägypten, Leipzig 1989; A. Roccati und A. Siliotti (Hrsg.): La Magia in Egitto ai 
Tempi dei Faraoni. Atti Convegno internazionale di studi Milano 1985, Milano 1987;
Y. Koenig: Magie et magiciens dans l'Egypte ancienne, Paris 1994; F. Lexa: La magie 
dans l'Egypte Antique de l'Ancien Empire jusqu'äl'epoque copte, Paris 1925; M. Meyer 
und R. Smith (Hrsg.): Ancient Christian Magic. Coptic Texts of Ritual Power, San Fran­
cisco 1994; G. Pinch: Magic in Ancient Egypt, London 1994; R. K. Ritner: Egyptian 
Magic: Questions of Legitimacy, Religious Orthodoxy, and Social Deviance, in: A. B. 
Lloyd (Hrsg.): Studies in Pharaonic Religion and Society in Honour of J. Gwyn Grif­
fiths, London 1992, S. 189-200; R. K. Ritner: The Mechanics of Ancient Egyptian Ma- 
gical Practice (SAOC, Bd. 54), Chicago 1993; A. Roccati und A. Siliotti (Hrsg.): La 
magla in Egitto ai tempi dei faraoni, Milano 1987; G. Roeder: Zauberei und Jenseits­
glauben im alten Ägypten, Zürich 1961; S. Sauneron: Le monde du magicien egyptien, 
in: D. Bernot u. a. (Hrsg.): Le monde du sorcier (Sources orientales, Bd. 7), Paris 1966,
S. 27-65; R. H. Wilkinson: Symbol & Magic in Egyptian Art, London 1994.

Analogiedenken ^ 37

https://doi.org/10.5771/9783495997031-86 - am 26.01.2026, 14:47:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031-86
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Thomas Schneider

Diese Leitthese der folgenden Ausführungen, die ägyptische 
Magie als System2 verstehen will, zielt insbesondere auf drei Punkte:

(1) sie will eine ganzheitliche Beschreibung ägyptischer Magie 
geben im Gegensatz zu der in der Forschung vorherrschenden selek­
tiven Beschäftigung mit einzelnen Texten oder Praktiken;

(2) sie will den umfassenden Anwendungsbereich ägyptischer 
Magie aufzeigen. Ägyptische Magie kann nicht auf eine partikulare 
Verwendung eingeengt werden, ist gerade nicht nur der häuslichen 
Anwendung und dem persönlichen Gebrauch zuzuweisen, wie J. Ass­
mann postuliert.3 Entsprechend ist die von ihm vollzogene Unter­
scheidung zwischen »magic in the general sense« und »magic in the 
specific sense (in the sense of a particular discourse)« nicht sinnvoll, 
vielmehr besteht eine direkte Korrelation zwischen der universalen 
ägyptischen Kraft >Magie< und ihrer umfassenden konkreten An­
wendung.

(3) sie will die innere Funktionsweise und Funktionalität ägyp­
tischer Magie darstellen in Absetzung von überholten Ansätzen, die 
noch der religionsethnologischen Magiediskussion des 19. und 
20. Jahrhunderts verpflichtet sind. Aus ägyptischer Sicht kann, wie 
zu zeigen sein wird, gerade nicht davon gesprochen werden, daß 
»Magie immer eine Restkategorie bleiben [wird], vom wissenschaft­
lichen Beobachter geschaffen, um Handeln, das ihm unverständlich 
(irrational) erscheint, zusammenzufassen«4.

Dieser Ansatz stellt sich bewußt der traditionellen Sicht ägypti­
scher Magie entgegen. So spiegelt sich beispielsweise in der Beurtei­
lung durch E. A. W. Budge von 1899 deutlich der Evolutionismus 
eines Edward Burnett Tylor (1832-1917) und James G. Frazer 
(1854-1941) wider, wonach Magie als archaisches Stadium kulturel­
ler Entwicklung, als infantiles und ignorantes Denken der frühen 
Menschheit zu betrachten sei.5 A. Erman beurteilte 1934 in seiner 
negativistischen Darstellung der ägyptischen Religion, die diese aus 2 3 4 5

2 Zu Beschreibungen der Form »X als Y« siehe H. Feilke: Sprache als soziale Gestalt. 
Ausdruck, Prägung und die Ordnung der sprachlichen Typik, Frankfurt a. M. 1996, S. 11.
3 J. Assmann: Magic and Theology in Ancient Egypt, in: P. Schäfer und H. G. Kippen­
berg (Hrsg.): Envisioning Magic. A Princeton Seminar and Symposium (Studies in the 
History of Religions, Bd. 75), Leiden, New York, Köln 1997, S. 1-18: hier S. 3 f.
4 H. G. Kippenberg: Artikel Magie, in: H. Cancik, B. Gladogow und M. Laubscher 
(Hrsg.): Handbuch religionswissenschaftlicher Grundbegriffe, Bd. 4, Stuttgart, Berlin, 
Köln 1998, S. 85-98: hier S. 95.
5 E. A. W. Budge: Egyptian Magic, New York, 1899, S. XIII f.

38 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://doi.org/10.5771/9783495997031-86 - am 26.01.2026, 14:47:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031-86
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Waffe der Analogie

einer modernen europäischen Perspektive abqualifizierte und jegli­
ches theologische System in ihr leugnete6, Magie 1934 als Paradebei­
spiel eines falschen Bewußtseins.7 H. Bonnet interpretierte Magie 
1952 als psychische Grundstruktur des Ägypters, der die (höherste­
hende) Religion unterliegen mußte.8 Und nach der immer noch evo- 
lutionistischen Beurteilung L. Kakosys von 1989 gehörte Magie zu 
den Schattenseiten der ägyptischen Kultur, von denen sich Wissen­
schaft, Kunst und Philosophie als positive Bereiche menschlichen 
Denkens und Handelns abheben.9

Eine derartige Ausgrenzung und Abwertung der Magie erlau­
ben die ägyptischen Quellen aber gerade nicht. Das System ägypti­
scher Magie gelangt im Gegenteil in allen Bereichen der ägyptischen 
Welt zur Anwendung. Die Anwendung erfolgt komplementär zu 
spezifischen Instrumenten, entweder im Vorgriff oder als Reaktion 
auf Bedrohungen der Ordnung. Entsprechend möchte ich von prä­
ventiver Magie bzw. reaktiver Magie sprechen:

Bereich magisches spezifisches
Instrument Instrument

Kosmos präventive Magie Tempelkult
Außenpolitik präventive Magie Armee, Festungen, 

Diplomatie
Innenpolitik präventive Magie Erziehung, Ethik
Stabilität Ägyptens präventive Magie Tempelkult, Verwaltung
Haus und Feld präventive Magie konkrete Sicherung
Krankheit reaktive Magie Medizin
Jenseitsleben präventive Magie Ethik, Totenkult

6 K. Koch: Das Wesen altägyptischer Religion im Spiegel ägyptologischer Forschung, 
Hamburg 1989 (Berichte aus den Sitzungen der Joachim Jungius-Gesellschaft der Wis­
senschaften e. V.; Jg. 7, Heft 1), S. 45-50.
7 A. Erman: Die Religion der Ägypter. Ihr Werden und Vergehen in vier Jahrtausenden, 
Berlin, Leipzig 1934, S.295f.
8 H. Bonnet: Reallexikon der Ägyptischen Religionsgeschichte, Berlin 1952, S. 435 und 
S. 439.
9 L. Kakosy: Zauberei im alten Ägypten, Leipzig 1989, S. 230. Vgl. auch Urteile wie 
jenes von H. Brunner: Grundzüge der altägyptischen Literatur, 4. Aufl. Darmstadt 
1986, S. XI, der von »Machwerken, wie sie die Magie liebt« spricht.

Analogiedenken ^ 39

https://doi.org/10.5771/9783495997031-86 - am 26.01.2026, 14:47:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031-86
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Thomas Schneider

Zu dieser äußeren Universalität von Magie korrespondiert eine inne­
re Stringenz: ein Mechanismus von Analogien10, durch die die be­
drohten Bereiche in die geordnete Welt zurückgeführt werden. Der 
Begriff der Analogie ist in der religionsethnologischen Diskussion 
über Magie in klassischer Form durch J. Frazers Law of Similarity 
etabliert und neuerdings durch S. J. Tambiah reaktualisiert worden.11 
Nach Tambiah stellen magische Riten persuasive Analogien dar, d. h. 
Handlungen, die analog zu einem beabsichtigten Geschehen sind und 
die durch ihren Vollzug jene Personen, vor denen sie vollzogen wer­
den, von ihrer Wirksamkeit überzeugen sollen. Diese Definition 
trifft für die Analogien altägyptischer Magie nicht zu, die niemanden 
überzeugen wollen, sondern eine primäre, technische Funktion besit­
zen. Sie stellen Relationen her zwischen dem gefährdeten Bereich 
und der konstitutiven Ordnung der Welt. Auf diese Weise werden 
schon erfolgte oder in Zukunft mögliche Störungen an die geordnete 
Welt angebunden und in der Folge völlig reintegriert. Die Analogien 
ägyptischer Magie umfassen sowohl strukturelle als auch funktiona­
le Entsprechungen12, die fallweise bis auf eine Identität (etwa zwi­
schen dem Magier und einem Gott; dem Patienten und dem Horus- 
kind des Mythos) hin tendieren. Die hauptsächlich verwendeten 
Analogien, deren Behandlung in Abschnitt 4 geboten wird, sind:

[geordnete, Rückbindung [gefährdeter
regelhafte Welt] Bereich]

durch:
Analogie des Aktanten 
Analogie des Zielobjektes 
Analogie der Handlung 
Analogie des Sprechaktes 
Analogie der Bezeichnung 
Analogie des Hilfsmittels

10 Die folgende Übersicht berücksichtigt die hauptsächlichen Analogien; im einzelnen
siehe unten Abschnitt 3. [ 1990.
11 S. J. Tambiah: Magic, Science, Religion, and the Scope of Rationality, Cambridge
12 Vgl. C. Thiel: Artikel Analogie, in: Enzyklopädie Philosophie und Wissenschafts­
theorie, Bd. 1, Mannheim, Wien, Zürich 1980, S. 98ff.; H. J. Sandkühler, Artikel Ana­
logie, in: ders. (Hrsg.): Europäische Enzyklopädie zu Philosophie und Wissenschaften, 
Bd. 1, Hamburg 1990, S. 101-108; außerdem die weiteren Beiträge dieses Bandes.

40 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://doi.org/10.5771/9783495997031-86 - am 26.01.2026, 14:47:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031-86
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Waffe der Analogie

Das Gesamtsystem altägyptischer Magie wird in den folgenden Ab­
schnitten nach seinen Voraussetzungen, seinen Grundgegebenhei­
ten, seiner Funktionsweise und seinen Anwendungsbereichen einge­
hender ausgeführt.

2. Begriff

Eine Auffassung ägyptischer Magie als umfassender konzeptueller 
Rahmen wird u.a. durch Darstellungen der religiösen Ikonographie 
der 21. Dynastie nahegelegt. Ein Papyrus des Kunsthistorischen Mu­
seums Wien13 (Abb. 1) gibt eine verkürzte Darstellung des Sonnen­
laufs in der Unterwelt, der ewig andauernden Folge von Untergang 
und Regeneration des Sonnengottes. Zu beiden Seiten des Sonnen­
gottes Re stehen Maat (die ägyptische Personifikation der sinnhaften 
Ordnung in Natur und Gesellschaft - vom Aufbau des Kosmos bis hin 
zur menschlichen Solidarität) und Heka (die ägyptische Personifika­
tion der Magie), die damit als für den Bestand der Welt unabdingbar 
festgehalten sind. Im Papyrus Greenfield (Abb. 2) stehen hinter Osi­
ris, dem Herrscher der Unterwelt, gleichberechtigt Maat und Heka.14 
Sowohl Maat als auch Heka wurden mit der Erschaffung der Welt 
hervorgebracht und als Tochter bzw. Sohn des Sonnengottes und 
Weltschöpfers Atum-Re personifiziert. Besonderen Ausdruck hat die 
Bedeutung von Maat und Heka für die Erhaltung der Welt - und 
damit der politischen und sozialen Ordnung - in den Unterweltsbü­
chern des Neuen Reiches gefunden. Die Riesenschlange Apophis, die 
die Fahrt der Sonnenbarke - und damit den Lauf der Welt - aufzuhal­
ten droht, wird Nacht für Nacht von dem Sonnengott und seinen 
Helfern bekämpft. Als Göttin, die die Sonnenbarke leitet, erscheint 
u. a. Maat, während in anderen Darstellungen Heka am Bug des 
Schiffes steht. Ein Spruch der Sargtexte des Mittleren Reiches spricht 
davon, daß der Verstorbene sowohl magische Kräfte (hier wird der 
Plural von Heka, hekau, verwendet) verschluckt als auch Maat ißt.15

Während Maat als System jedoch unumstritten und ausführlich

13 Papyrus Wien 3859 des Chonsumes; A. Piankoff und N. Rambova: Mythological Pa­
pyri, New York 1957, Tafel 16, dazu Bd. 1, S. 143 f.; H. te Velde: The God Heka in Egyp- 
tian Theology, in: JEOL, Bd. 21 (1970), S. 175-186: hier pl. XXXII.
14 E. A. W Budge: The Greenfield Papyrus, London 1912, pl. 108; H. te Velde: The God 
Heka in Egyptian Theology in: JEOL, Bd. 21 (1970), S. 175-186: hier pl. XXVIII.
15 Sargtexte Spruch 1017.

Analogiedenken ^ 41

https://doi.org/10.5771/9783495997031-86 - am 26.01.2026, 14:47:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031-86
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Thomas Schneider

beschrieben ist16, muß dies für Heka erst noch geleistet werden. Im­
merhin hat P. Eschweiler Heka und Maat als »zunehmend personifi­
zierte kategoriale Formen« angesprochen, wobei »insbesondere die 
hkl-Zauberkraft m. E. im Rahmen einer >präwissenschaftlichen Phy- 
sik< gewissermassen als konkret substantiell vorgestellte Effizienz zu 
verstehen [ist], die dann zunehmend zum >Begriffsgott< gestaltet 
wird«.17 Terminologisch existiert eine Linie vom modernen Begriff 
>Magie<18 zur altägyptischen Bezeichnung heka, da in christlicher 
Zeit die Ägypter die griechische Bezeichnung ^ayeia durch diesen 
ägyptischen Ausdruck übersetzten.19 Der in der Magie-Diskussion

16 J. Assmann: Maat, L'Egypte pharaonique etl'idee de justice sociale, Paris 1989; ders.: 
Ma'at. Gerechtigkeit und Unsterblichkeit im Alten Ägypten, München 1990, 2. Aufl. 
1995; M. V. Fox: World Order and Maat: A Crooked Parallel, in: JANES, Bd. 23 (1995), 
S. 37-48; E. Hornung: Maat - Gerechtigkeit für alle?, in: Eranos Jahrbuch, Bd. 56 
(1987), S. 385-427; F. Junge, Rezension von J. Assmann: Ma'at. Gerechtigkeit und Un­
sterblichkeit im Alten Ägypten, München 1990, in: GGA, Bd. 245 (1993), S. 145-160; 
M. Lichtheim: Maat in Egyptian Autobiographies and Related Studies (OBO, Bd. 120), 
Freiburg i.Ü., Göttingen 1992; dies.: Moral Values in Ancient Egypt (OBO, Bd. 155), 
Freiburg i.Ü., Göttingen 1997; E. Teeter: The Presentation of Maat. Ritual and Legiti- 
macy in Ancient Egypt (SAOC, Bd. 57), Chicago 1997.
17 P. Eschweiler: Bildzauber im alten Ägypten. Die Verwendung von Bildern und Ge­
genständen in magischen Handlungen nach den Texten des Mittleren und Neuen Rei­
ches (OBO, Bd. 137), Freiburg i.Ü., Göttingen 1994, S. 239. Als Ansatz zu einem um­
fassenden Verständnis siehe v.a. auch R. K. Ritner: The Mechanics of Ancient Egyptian 
Magical Practice (SAOC, Bd. 54), Chicago 1993.
18 Vgl. zur Magiediskussion u.a. F. Goodman: Artikel Magie, in: S. R. Dunde (Hrsg.): 
Wörterbuch der Religionspsychologie, Gütersloh 1993, S. 190-195; H. Haarmann: Die 
Gegenwart der Magie. Kulturgeschichtliche und zeitkritische Betrachtungen, Frankfurt 
a.M. 1992; R. Horton: Patterns of Thought in Africa and the West: Essays on Magic, 
Religion and Science, Cambridge 1993; D. L. O'Keefe: Stolen Lightning. The Social 
Theory of Magic, New York 1982 (anachronistisch, vgl. R. K. Ritner [wie Anm. 1], 
S. 239 ff.); H. G. Kippenberg: Artikel Magie, in: H. Cancik, B. Gladogow und M. Laub­
scher (Hrsg.): Handbuch religionswissenschaftlicher Grundbegriffe, Bd. 4, Stuttgart, 
Berlin, Köln 1998, S. 85-98; ders. und B. Luchesi (Hrsg.): Magie. Die sozialwissen­
schaftliche Kontroverse über das Verstehen fremden Denkens, Frankfurt a.M. 1978, 
2. Aufl. 1987; M. Meyer und P. Mirecki: Ancient Magic and Ritual Power, Leiden 1995; 
J. Middleton: Theories of Magic, in: M. Eliade (Hrsg.): Encyclopedia of Religion, New 
York 1987, Bd. 7, S. 82-89; L. Petzold: Magie und Religion: Beiträge zu einer Theorie 
der Magie, Darmstadt 1978 (Wege der Forschung, Bd. 337); G. Schlatter: Artikel Reli­
gionsethnologie, in: H. Cancik, B. Gladogow und M. Laubscher (Hrsg.): Handbuch reli­
gionswissenschaftlicher Grundbegriffe, Bd. 1, Stuttgart, Berlin, Köln 1988, S. 157-194; 
S. J. Tambiah: Magic, Science, Religion, and the Scope of Rationality, Cambridge 1990; 
H. S. Versnel: Some Reflections on the Relationship Magic-Religion, in: Numen, Bd. 38 
(1991), S. 177-197.
19 Koptisch hik < altägyptisch hk? (heka).

42 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://doi.org/10.5771/9783495997031-86 - am 26.01.2026, 14:47:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031-86
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Waffe der Analogie

häufig geäußerte Vorwurf des Ethnozentrismus - der Anwendung 
des modernen europäischen Begriffs >Magie< auf Phänomene einer 
außereuropäischen Kultur, die einer europäischen Definition von 
>Magie< entsprechen, ohne daß nach der vielleicht ganz anderen Zu­
ordnung dieser Phänomene durch Angehörige der Kultur selbst ge­
fragt wird - ist hier nicht angebracht. Allerdings ist der ägyptische 
Begriff erheblich weiter gespannt als der griechisch-moderne.

Die Funktion angewandter Magie wird in ägyptischen Quellen 
selbst als Schutz bzw. Abwehr böser Geschehnisse definiert, so in 
einer berühmten Passage der Lehre für König Merikare (um 2000 v. 
Chr.): »Er [Gott] schuf ihnen [den Menschen] Zauber(mittel) (hekau) 
zu Waffen, um den Schlag des Ereignisses abzuwehren, über das in 
der Nacht wie am Tag gewacht wird.«20 Diese Waffen funktionieren 
mittels Analogien, wie im 3. Abschnitt zu zeigen sein wird.

Ausführlicher berichtet von der Problematik des Zaubers das 
Buch von der Himmelskuh, wo Re den Erdgott Geb vor den Schlan­
gen warnt, die in ihm sind, und vor »jenen Zauberern, die ihre 
Sprüche kennen, denn (der Gott) Heka ist selber darin«. Dann be­
kräftigt er, daß er selbst sich Heka einverleibt und sich nicht fürchten 
muß vor der Größe dessen, der vor ihm entstanden ist, und befiehlt: 
»Gib ihre Zaubersprüche (achu), die nach ihrem Willen wirken sol- 
len21, über die ganze Welt - als ihre Zauber (hekau), die in ihrem Leib 
sind!«22

Der Verstorbene, der im Besitz von Heka ist und ihn in Form 
von Sprüchen umsetzen kann, ist umfassend geschützt.23 Sehr pla­
stisch wird diese Funktion - Magie als Schutz und Waffe - in zwei

20 J. F. Quack: Studien zur Lehre für Merikare (GOF, Reihe IV, Bd. 23), Wiesbaden 
1992, S. 78-81 (Merikare E 136-137). Der Schlag des Menschen gegenüber einer feind­
lichen Einwirkung, die die Ordnung bedroht, ist legitim und wird daher ermöglicht, 
während ein ungerechtfertigter Schlag des Menschen gegen die Ordnung vergolten 
wird: »Ein Schlag wird mit einem ebensolchen vergolten / ein Treffer (einer Waffe) wird 
alles, was man getan hat« (Merikare E 123). Im Gegensatz zu J. F. Quack (a.a.O., S. 75) 
und anderen Bearbeitern fasse ich mctt (zu mct »(mit der Waffe) treffen«) in Parallele zu 
dem zuvor genannten »Schlag« als »das, was trifft; Treffer« auf.
21 So wohl korrekter zu verstehen statt »die sie nach ihrem Willen gemacht haben« 
(E. Hornung [wie Anm. 22]).
22 E. Hornung: Der ägyptische Mythos von der Himmelskuh. Eine Ätiologie des Un­
vollkommenen (OBO, Bd. 46), Freiburg i. Ü., Göttingen, 3. Aufl. 1997, S. 21 und S. 45.
23 Etwa Sargtexte, Spruch 648: »Mein Zauber ist auf meinem Munde. Ich habe Macht 
über meine Feinde, die auf der Flammeninsel [einer Region des Jenseits] sind. Ich gehe 
geschützt vorüber.«

Analogiedenken ^ 43

https://doi.org/10.5771/9783495997031-86 - am 26.01.2026, 14:47:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031-86
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Thomas Schneider

Szenen des Pfortenbuches, einer ägyptischen Unterweltsbeschrei­
bung aus der Zeit des Neuen Reiches (um 1300 v. Chr.) dargestellt. 
Die dargestellten Götter tragen über sich Wurfnetze, wozu die Bei­
schrift ausführt:
»Das sind Götter, die Magier sind für [den Sonnengott] Re-Harachte im We­
sten. Ihre Zauber (hekau) sind das, was auf dem Wurfnetz und was in dem 
Wurfnetz in ihrer Hand ist [...] Wir bezaubern dich [angeredet ist die Chaos­
schlange Apophis, die den Bestand der Welt bedroht] mit dem, was in unserer 
Hand ist.«24

Die Energie des Zaubers wird also von dem Wurfnetz auf Apophis 
geschleudert, dessen Gefährlichkeit damit gebannt ist. In Korrelation 
mit heka begegnet häufig der Ausdruck ach, der vielleicht die kon­
krete Realisierung der magischen Kraft meint (etwa der magische 
Spruch), die Eruptionen von Zauberkraft, die aus dem Kraftfeld Heka 
herausbrechen.25 Wie deutsch Zauber kann Heka sowohl allgemein 
für das umfassende Phänomen Magie als auch spezifisch für die kon­
krete magische Handlung eintreten. Im Gegensatz zu Ausprägungen 
von Magie in anderen Kulturen und dem klassisch-modernen Begriff 
>Magie< deckt die Kategorie heka aber umfassendere Inhalte ab. Heka 
stellt nicht nur ein Instrument zur Realisierung bestimmter Ziele 
dar, sondern ist eine Grundkomponente des Kosmos26, deren Charak­

24 E. Hornung: Das Buch von den Pforten des Jenseits (ÄH, Bd. 7/8), Bd. 1, Genf 1979, 
S. 341 ff., S. 344ff.; Bd. 2, Genf 1984, S. 232f., S. 234ff. (64. und 66. Szene).
25 Aufschlußreich ist das »Ritual zur Vernichtung des Bösen«. Hier wird die sprachlich 
ältere, mittelägyptische Version »der den Bösen mit seinen Achu zurücktreibt« auf 
neuägyptisch übersetzt, wobei statt Achu Heka verwendet wird (S. Schott: Die Deutung 
der Geheimnisse des Ritualsfür die Abwehr des Bösen. Eine altägyptische Übersetzung, 
Mainz 1954, S. 64). In den Sargtexten (CT V 49c) findet sich die Aussage: »Mein Spruch 
besitzt in der Tat mehr Ach-Kraft als sein Messer«. Da in bezug auf das Messer nicht 
von Zauberkraft gesprochen werden kann, wird offenbar eher die Wirksamkeit der bei­
den Waffen verglichen. Die ägyptische Lautfolge Jh hat die Bedeutung »(aus)strahlen, 
wirksam sein; Ausstrahlung, Wirksamkeit« (eine Unterscheidung zweier Wurzeln 
dürfte nicht korrekt sein). R. K. Ritner: The Mechanics of Ancient Egyptian Magical 
Practice (SAOC, Bd. 54), Chicago 1993, S. 34, etwa verficht für Ach die Bedeutung »Ef­
fizienz«, J. Assmann »Strahlkraft« (Ägypten. Theologie und Frömmigkeit einer frühen 
Hochkultur, 2. Aufl. Stuttgart 1991, S. 108).
26 J. F. Borghouts: Akhu and Hekau. Two Basic Notions of Ancient Egyptian Magic, and 
the Concept of the Divine Creative Word, in: A. Roccati und A. Siliotti (Hrsg.): La Ma- 
gia in Egitto ai Tempi dei Faraoni, Milano 1987, S. 29-46; J. F. Borghouts: Divine Inter­
vention in Ancient Egypt and its Manifestation (bJw), in: R. J. Demaree und J. J. Janssen 
(Hrsg.): Gleanings from Deir el-Medina, Leiden 1982, S. 1-70; K. Bosse-Griffiths: The

44 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://doi.org/10.5771/9783495997031-86 - am 26.01.2026, 14:47:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031-86
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Waffe der Analogie

teristika von zahlreichen Texten und Darstellungen bestimmt wer­
den. Magie ist nicht der sekundäre Oberbegriff für unterschiedliche 
Praktiken, sondern ihr struktureller Unterbau.

In einer ersten Annäherung kann Heka als Schöpferkraft defi­
niert werden, ohne die die Welt nicht entstanden wäre und nicht 
weiter bestehen könnte. In personifizierter Form gilt »Heka, der äl­
teste vom heiligen Ort der Schöpfung«27, als der erste von dem 
Schöpfergott Atum erschaffene Gott, »als noch keine zwei Dinge in 
diesem Lande entstanden waren«28. In Spruch 75 der Sargtexte ver­
teidigt sich der Gott Schu - nach ägyptischer Theologie der Sohn des 
Atum - gegen diese theologische Doktrin, nach der der Gott Heka als 
Urgott noch älter sei als er. Heka kann aber die üblicherweise von 
Schu vollzogene Trennung von Himmel und Erde, d. h. die Erschaf­
fung unserer Lebenswelt, auch selbst durchführen. Er wird öfter als 
Bestandteil des Schöpfergottes, als sein Ba (»Individualität«) oder 
sein Ka (»Lebenskraft«) aufgefaßt, als welcher er älter als die Zeit 
und mächtiger als die Götter ist, wie es das Buch von der Himmels­
kuh formuliert: »Mein [des Schöpfergottes Re] Ba ist Heka/Magie, er 
ist älter als sie [die Zeit].« Als Ba des Schöpfergottes ist er dessen

Great Enchantress in the Little Golden Shrine of Tufankhamün, in: JEA, Bd. 59 (1973), 
S. 100-108; dies.: Further Remarks on Wrt Hk>w, in: JEA, Bd. 62 (1976), S. 181 f.; 
G. Englund: Akh - Une notion religieuse dans l'tgypte pharaonique (Boreas 11), Upp­
sala 1978; P. Eschweiler: Bildzauber im alten Ägypten. Die Verwendung von Bildern 
und Gegenständen in magischen Handlungen nach den Texten des Mittleren und Neuen 
Reiches (OBO, Bd. 137), Freiburg i.Ü., Göttingen 1994, S. 232-238; F. Friedman: The 
Root Meaning of >h: Effectiveness or Luminosity, in: Serapis, Bd. 8 (1985), S. 39-46; 
A. F. Gardiner: Some Per-sonifications. I. HIKE* 5, the God of Magic, in: PSBA, Bd. 37 
(1915), S. 253-262; R. Hari: Lagrande-en-magie et la stele du temple de Ptah a Karnak, 
in: JEA, Bd. 62 (1976), S. 100-107; E. Liptay: Heka as Hypostasis of the Sungod in the 
21st Dynasty in: U. Luft (Hrsg.): The Intellectual Heritage of Egypt. Studies Presented 
to Laszlo Kakosy, Budapest 1992, S. 389-391; A. Piankoff: Une statuette du dieu Heka, 
in: Melanges Maspero (MIFAO 66), Bd. 1, Cairo 1935-1938, S. 349-352; R. K. Ritner: 
The Mechanics of Ancient Egyptian Magical Practice (SAOC, Bd. 54), Chicago 1993,
S. 14-28; T Schneider: Beiträge zur sogenannten >Neueren Komparatistik<, in: Ling- 
Aeg, Bd. 5 (1997), S. 189-209: hier S. 203 (Etymologie von hkl); H. te Velde: The God 
Heka in Egyptian Theology in: JEOL, Bd. 21 (1970), S. 175-186; W Vycichl: Un roy- 
aume dans un pot de lentilles. Une histoire de magie copte recueillie en 1936 a Farchout 
(Haute £gypte). L'origine du mot hik >magie<, in: Melanges Gutbub, Montpellier 1984, 
S. 233-237; J. Zandee: Das Schöpferwort im alten Ägypten, in: Verbum. Essays on some 
Aspects of the Religious Function of Words (FS H. W. Obbink), Utrecht 1964, S. 33-66.
27 Sphinxstele Thutmosis' IV.
28 Sargtexte Spruch 261.

Analogiedenken ^ 45

https://doi.org/10.5771/9783495997031-86 - am 26.01.2026, 14:47:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031-86
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Thomas Schneider

äußere Realisierung29, die Umsetzung seiner Vorstellungen im Kos­
mos. Heka stellt gleichzeitig die dem Schöpfergott immanente Kraft 
dar, die durch seinen Ausspruch zur geschaffenen Welt wird.30 Sie ist 
die conditio sine qua non der Welt, von der alles - auch die Götter - 
abhängt, so daß nach einer Aussage des Berliner Ptah-Hymnus »je­
der zittert, wenn sein (des Schöpfergottes Ptah) Ba entsteht, das heißt 
Heka/die Magie, die Macht über die Götter hat«31. Das Verständnis 
von Heka als Kraft par excellence führt ab der 20. Dynastie dazu, daß 
das Wort für »Kraft« mit dem Schriftzeichen heka notiert werden 
kann. Über den Schöpfungsakt hinaus belebt und durchdringt Heka 
den Kosmos, ist im Wort, in den Körpern von Göttern und Menschen 
vorhanden.32 »Magie« ist damit ein integraler Bestandteil der Welt 
und ihre Existenz eine Grundvoraussetzung für Kosmos und Natur. 
Diese weitergehende Funktion Hekas als Energie, die die Welt am 
Leben erhält und der alles unterliegt, formuliert wiederum Spruch 
261 der Sargtexte, wo es heißt:
Heka »war stärker als er [der Schöpfergott], als er Hu (den schöpferischen 
Ausspruch) auf seinen Mund nahm. Ich [der mit Heka identifizierte Tote] 
bin fürwahr der Sohn von dem, der den Kosmos geschaffen hat, ich bin der 
Beschützer dessen, was der einzige Herr [der Schöpfergott] ins Leben gerufen 
hat. Ich bin es, der die Gesamtheit der Götter am Leben hält, ich bin der, der 
ausführt, was er will, der Vater der Götter [...] Mir gehörte alles, ehe ihr 
entstanden seid. Ich bin Heka.«

Diese Funktion findet ihre ganz konkrete Ausprägung darin, daß 
Heka als eine der Hauptgottheiten der Stadt Esna in griechisch-römi­
scher Zeit in einer Festprozession durch die Felder geführt wird und 
dann als ruhmvoller König in den Tempel zurückkehrt. Heka als un­
angreifbare Garantenergie fortwährender Existenz macht sie für den 
Toten erstrebenswert, der sich im Jenseits in Heka verwandelt oder 
sich dieser Kraft bemächtigen will, vor der »der Himmel ächzt und

29 Vgl. R. K. Ritner: The Mechanics of Ancient Egyptian Magical Practice (SAOC, 
Bd. 54), Chicago 1993, S.23.
30 Vgl. Papyrus British Museum 10188 (col. 28/22), wo der Schöpfergott Re-Atum fest­
stellt: »Mein eigener Mund brachte hervor. Mein Name war/bedeutete Zauber. Ich 
machte dort Gestalten durch diese Kraft.«
31 Vgl. noch Spruch 539 der Pyramidentexte, wonach Heka mächtiger als die Götter, die 
er züchtigt oder bedroht; nach Spruch 648 der Sargtexte machen Hekas Kräfte den 
Göttern, die nach ihm geworden sind, Angst.
32 R. K. Ritner: The Mechanics of Ancient Egyptian Magical Practice (SAOC, Bd. 54), 
Chicago 1993, S. 23.

46 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://doi.org/10.5771/9783495997031-86 - am 26.01.2026, 14:47:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031-86
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Waffe der Analogie

die Erde erzittert«33: »NN hat die hehu-Götter gegessen und Hu (den 
schöpferischen Ausspruch), er hat Sia (die Erkenntnis) verschluckt, er 
hat die Zauberkraft (heka) des Heka gegessen.«34 Am drastischsten - 
und in dieser Hinsicht singulär - ist der sogenannte Kannibalen­
spruch aus den Pyramidentexten35, in denen der verstorbene König 
im Jenseits Gottheiten aufißt, um ihre Heka-Kräfte in sich aufzuneh­
men.

In den konkreten magischen Handlungen wird auf diese Grund­
komponente des Kosmos rekurriert, um die ideale Ordnung (Maat) 
zu erhalten und zu beschützen. Da dem übergeordneten Ziel der Be­
wahrung Ägyptens die unterschiedlichsten Bereiche staatlichen, ge­
sellschaftlichen oder individuellen Handelns im alten Ägypten ver­
pflichtet sind, ist zu fragen, wo der Ort ägyptischer Magie innerhalb 
dieses Systems der Welterhaltung anzusetzen ist. Grundsätzlich 
scheinen sich zwei Ansätze zu eröffnen:

(1) Magie als spezifischer Bereich der Welt und des menschlichen 
Handelns neben den Aktivitäten des Staates (wirtschaftliche Versor­
gung, Schutz des Landes, Rechtsprechung), des Kultes (Kommuni­
kation mit und Versorgung von Göttern und Toten), der Medizin 
(Behandlung von Erkrankungen und Verletzungen), der Ethik (maat­
konformes Leben, gesellschaftliche Solidarität), der Wissenschaft 
usw. Ein derartiges Verständnis implizieren die traditionellen negati­
ven Urteile zur ägyptischen Magie, die von der Degeneration eines 
kulturellen Bereichs sprechen, neben dem andere floriert hätten. 
Gleichzeitig befürwortet eine derartige Beurteilung auch eine Unter­
scheidung verschieden orientierter Handlungssegmente (säkular, re­
ligiös, medizinisch, magisch usw.) mit je eigenem Instrumentarium.

(2) Magie als übergeordnete Kategorie, die grundsätzlich in al­
len Bereichen der Welt und Gesellschaft Bedeutung besitzt. Eine mo­
derne Kategorisierung wie bei (1) ist dann nicht plausibel. Magie ist 
dann nicht mehr als ungeliebtes Nebenprodukt des ägyptischen Gei­
stes auszugrenzen, sondern wird zu einer Grundkonstante des ägyp­
tischen Weltbildes, ohne die letzteres nicht verstanden werden kann. 
Meines Erachtens ist nur dieser Ansatz praktikabel und in sich ge­
schlossen.

33 Pyramidentext 924 a-b.
34 Sargtexte Spruch 689 (ähnlich Spruch 469; vgl. Pyramidentexte 1324 b; Sargtexte 
Spruch 261).
35 Pyramidentexte Spruch 273 f.

Analogiedenken ^ 47

https://doi.org/10.5771/9783495997031-86 - am 26.01.2026, 14:47:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031-86
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Thomas Schneider

3. Inventar

Im System altägyptischer Magie sind folgende Größen involviert:
(1) das Objekt, auf das Magie angewendet wird,
(2) seine Schädigung oder Bedrohung,
(3) der Akteur, der Magie anwendet,
(4) das Mittel, durch das Magie zur Anwendung gebracht wird.
Die Szenerie magischer Handlungen kann wie folgt verdeutlicht

werden. Das Anwendungsziel der Magie ist eine Person oder ein Ob­
jekt, das - aus der Perspektive der sinnvollen Ordnung der Welt 
(Maat) - verformt, ungeordnet, abgewichen ist. Dabei kann es sich 
um eine von einer Krankheit befallene Person handeln, um die Ge­
fährdung Ägyptens durch die Rebellion eines ausländischen Fürsten 
oder um die Bedrohung des Kosmos durch den allnächtlichen Angriff 
auf den Sonnengott. Der Magier oder Aktant aktiviert Heka durch 
einen Sprechakt, eine Handlung und/oder einen Gegenstand und be­
seitigt die schon eingetretene oder drohende Deformation der Ord­
nung: der Patient wird geheilt, die Rebellion scheitert oder wird ver­
hindert, das Gefüge des Kosmos hat Bestand. Ziel des magischen 
Aktes ist es also, eine Abweichung von der Ordnung rückgängig zu 
machen, einen aktuellen Problemfall wieder in das bestehende Regel­
system der Welt zu integrieren.

Die einzelne Gefährdung, die an einem Punkt das Gefüge der 
Ordnung zu zerstören droht, bedroht in Konsequenz gleichzeitig die 
gesamte Struktur des Kosmos. Wenn eine Krankheit oder ein Gift 
den Patienten nicht verlassen, wird die Sonne nicht länger scheinen, 
die Nilüberschwemmung ausbleiben, werden Pflanzen nicht wach­
sen, wird der Nordwind nicht länger blasen, wird Süd zu Nord wer­
den, werden sogar Himmel und Erde umstürzen und Apophis in der 
Sonnenbarke den Platz des Sonnengottes einnehmen.36 Der Angriff 
auf den Kopf des Kranken, der mit dem Kopf des Re identifiziert 
wird, würde wieder zur Urfinsternis führen. Entsprechend wird die 
den Patienten bedrohende Krankheit als nicht zum geordneten ägyp­
tischen Kosmos gehörige Ausländerin bezeichnet (etwa als Asiatin 
oder Nubierin in den Zaubersprüchen für Mutter und Kind), mit 
der Negation der Ordnung, der Chaosschlange Apophis, identifiziert, 
als Feind oder Dämon bezeichnet und als verkehrtes, monströses, ja

36 J. Podemann S0rensen: The Argument in Ancient Egyptian Magical Formulae, in: 
ActaOr, Bd. 45 (1984), S. 5-19: hier S. 14f.

48 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://doi.org/10.5771/9783495997031-86 - am 26.01.2026, 14:47:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031-86
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Waffe der Analogie

undenkbares Wesen dargestellt.37 Direkt heißt es in Papyrus Chester- 
Beatty VIII, Spruch V: »du Übeltäter, der nicht existiert«. In Ab­
schnitt 4 wird deutlich werden, daß in diesen Fällen Analogien zum 
Tragen kommen - bei der Verallgemeinerung der Bedrohung von 
einem einzelnen auf eine des ganzen Kosmos und umgekehrt in der 
Androhung der Vernichtung des ganzen Kosmos durch den Magier 
für den Fall, daß keine Regulierung des konkreten Einzelfalles er­
folgt.

Der Einsatz von Magie zieht unweigerlich die beabsichtigte 
Konsequenz nach sich. Daher begegnet Magie in den verschiedensten 
Bereichen der Welt, wo sie neben spezifischen Instrumentarien auf­
tritt und wie diese zum Ziel hat, die Regelhaftigkeit der Welt zu 
erhalten. Ihr stehen verschiedene Arten von Bedrohung gegenüber. 
Dabei kann zwischen dem Zeitpunkt der Gefährdung und dem Be­
reich der Gefährdung unterschieden werden.

Eine aktuelle, ganz konkrete Gefährdung, die den Bereich des 
Individuums betrifft, liegt vor bei Krankheit. Magie wirkt hier nach­
träglich, reagiert auf den Vorfall. Ich bezeichne sie als reaktive Ma­
gie. In der engeren Lebenswelt des einzelnen - in der Siedlung, auf 
dem Feld, in Gebäuden, auf Land- und Wasserwegen - drohen wei­
tere aktuelle oder zumindest potentielle Gefahren (darunter Men­
schen38, Wetter, wilde Tiere, Unfälle, Depressionen, böse Träume, 
der böse Blick39, Unglückstage usw.); über sie geben Tagewählkalen­
der (Hemerologien) Auskunft. In der Natur sind der Mensch, sein 
Vieh und seine Felder von gefährlichen Tieren bedroht, vor allem 
von giftigen Schlangen und Skorpionen, aber auch von Krokodilen, 
in geringerem Maß von Schakalen, Hyänen oder Löwen. Der magi­

37 A.a.O., S. 13 f.
38 Nur selten erscheint die Bedrohung, Verletzung oder Ermordung durch einen ande­
ren Menschen. In dem Katalog von Todesarten des Papyrus Turin 1993 wird der Tod 
durch eine Waffe angesprochen, während der magische Papyrus Harris von Menschen 
spricht, die Feldfrüchte rauben. Umstritten in seiner Bedeutung ist der Zauber gegen 
einen Mann auf dem Ostrakon Armytage aus Deir el-Medine. Hier handelt es sich 
vielleicht um einen Abwehrzauber gegen einen bösen Menschen, da der »Mann« seine 
Füße packen bzw. ihn sogar töten will. »Falls du meine Füße packst, bin ich Month; falls 
du mich töten willst, bin ich Osiris.« Die Details (Vergleich mit Jungbulle; Feind wird 
fliehen, während der Bedrohte »auf seinen eigenen Füßen« standhaft sein wird) lassen 
an einen Zweikampf denken.
39 S. Schott: Ein Amulett gegen den Bösen Blick, in: ZÄS, Bd. 67 (1931), S. 106-110; 
W. Spiegelberg: Der Böse Blick im altägyptischen Glauben, in: ZÄS, Bd. 59 (1924), 
S. 149-154.

Analogiedenken ^ 49

https://doi.org/10.5771/9783495997031-86 - am 26.01.2026, 14:47:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031-86
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Thomas Schneider

sche Papyrus Harris trägt die Überschrift: »Die guten Sprüche zum 
Rezitieren, die den Schwimmenden [= das Krokodil] abwehren«. 
Und am Ende des Papyrus folgen »Sprüche für das Freimachen des 
Feldes (von wilden Tieren)«; Feld und Vieh werden dem Schutz des 
»tapferen Hirten Hauron« anvertraut, der den Wolfsschakal zusam­
men mit Horus, Herischef, Anat und Seth erschlägt.40 Ein weiterer 
Spruch soll das Getreide des Feldes - damit die Lebensgrundlage 
einer Familie - davor schützen, von wilden Tieren gefressen bzw. 
von bösen Menschen geraubt zu werden.
»Ein anderer Spruch, um die Gehege zu verschließen. O Hauron, vertreibe 
vom Feld, o Horus laß niemanden eintreten! Ich bin mit dem guten Buch 
ausgerüstet, das Re in meine Hand gegeben hat, das Löwen bannt und Men­
schen verzaubert.«

Dann folgt ein Katalog wilder Tiere, deren Maul verschlossen werden 
soll; ebenso soll der Mund böser Menschen verschlossen, ihre Glieder 
geschwächt und ihnen in der Nacht Finsternis gegeben werden. An 
diesen Schutz von Vieh und Getreide als Existenzgrundlage kann 
man den Schutz des Hauses41 anschließen.

Verschiedene Texte bieten eine umfassende Absicherung gegen 
alle erdenklichen Arten von Schädigung und Tod.42 Die entsprechen­
de Passage des Papyrus Turin 199343 skizziert zunächst die kosmische 
Katastrophe, die eintritt, falls die Bedrohung einer einzelnen Person 
nicht verhindert wird. Sie gibt dann einen Katalog von insgesamt 
72 Todesarten, der die umfassende Bedrohung des einzelnen Men­
schen aufzeigt. Genannt werden der Tod durch Erkrankung einzelner 
Körperglieder (Lunge, Leber, Milz, Herz usw.) oder durch schwere 
Verletzungen, der Tod durch Löwe, Krokodil, Skorpion, Schlange, 
die Hörner eines Stieres; der Tod durch eine Waffe, durch Ertrinken 
oder das Einstürzen einer Mauer; der Tod durch Früchte und Kräuter, 
durch einen Stein, durch Vogel- und Fischknochen (die im Hals stek- 
ken bleiben), durch Eile, Stichwunden, Hunger und Durst, durch

40 Vgl. noch H. Altenmüller: Der Sockel einer Horusstele des Vorstehers der Wab-Prie- 
ster der Sachmet Benitehhor, in: SAK, Bd. 22 (1995), S. 1-20: hier S. 4 (Schutz vor 
Löwen, Krokodilen, Schlangen).
41 Etwa Papyrus Chester Beatty VIII; Papyrus Kairo 58027. Zur Deutung der u.a. im 
Tempel von Edfu überlieferten Sprüche zum »Schutz des Hauses« als Neujahrsritual 
siehe D. Jankuhn: Das Buch >Schutz des Hauses<, Bonn 1972.
42 Etwa Papyrus Ramesseum IX; Papyrus Turin 1995+1996; Papyrus Chester Beatty 
VIII, XV.
43 J. F. Borghouts: Ancient Egyptian Magical Texts, Leiden 1978, S. 4ff.

50 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://doi.org/10.5771/9783495997031-86 - am 26.01.2026, 14:47:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031-86
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Waffe der Analogie

einen Sturz, eine Frühgeburt, Kummer und Depression. Dem umfas­
senden Schutz, was mögliche Arten und Orte von Tod und Schädi­
gung anbelangt, entspricht der umfassende zeitliche Schutz, dessen 
man sich durch die Benutzung von Tagewählkalendern bzw. Schutz­
formeln magischer Papyri für bestimmte Tage bzw. Tageszeiten44 zu 
versichern suchte.

Anschließen läßt sich hier die Gefährdung des Verstorbenen 
nach seinem Tode. Eine ethische Lebensführung ist zwar die generel­
le Vorbedingung, um das Jenseitsgericht in der »Halle der vollkom­
menen Maat« zu überstehen (stellt also ein spezifisches Instrumen­
tarium dar, um die Ordnung - im sozialen Bereich - zu bewahren). 
Der Verstorbene nimmt aber ausreichend magische Unterstützung 
(Totenbuch, Amulette) mit auf diesen Weg. Vielleicht wurden beim 
Begräbnis auch magische Gegenstände wie die sogenannten Zauber­
messer (Apotropaia) benutzt, die im Diesseits die Geburt und das 
Leben des Neugeborenen beschützten, aber als Grabbeigaben über­
liefert wurden45, also sicher auch den Toten beschützen sollten. Bei 
den Totentexten, die der Verstorbene mit sich nimmt, handelt es sich 
- wie S. Morenz prononciert formuliert hat - um nichts anderes als 
magische Texte:
»Wir wollen [...] insbesondere für die Totenliteratur den Grundsatz so ein­
dringlich wie möglich proklamieren, daß sie zwar religiöses Gut verwertet, an 
sich selbst aber, d. h. in ihrer Einheit von Inhalt und Zweck, nicht Religion, 
sondern Zauber darstellt [...] Totentexte sind Zaubertexte.«46

Ebenso hat R. Caminos unterstrichen, daß Magie im Jenseits vermut­
lich als noch wichtiger angesehen wurde als im Diesseits, da alle fune- 
rären Bücher im Grunde magische Bücher für den Toten darstellten.47

44 Etwa Papyrus Ramesseum XVI/XVII.
45 H. Altenmüller: Totenglauben und Magie, in: A. Roccati und A. Siliotti (Hrsg.): La 
Magia in Egitto ai Tempi dei Faraoni, Milano 1987, S. 131-146. Vgl. noch ders.: Die 
Apotropaia und die Götter Mittelägyptens, Diss. München 1965; ders.: Ein Zaubermes­
ser aus Tübingen, in: WdO, Bd. 14 (1983), S. 30-45; ders.: Ein Zaubermesser des Mitt­
leren Reiches, in: SAK, Bd. 13 (1986), S. 1-27.
46 S. Morenz: Ägyptische Religion, Stuttgart 1960, S. 104f., S. 241 f. Ebenso J. F. Borg- 
houts: Ancient Egyptian Magical Texts, Leiden 1978, S. 7.
47 R. A. Caminos: Magic for the Dead, in: A. Roccati und A. Siliotti (Hrsg.): La Magia 
in Egitto ai Tempi dei Faraoni, Milano 1987, S. 147-159. Er erwähnt unpublizierte 
»texts of mortuary magic«, u. a. den Papyrus British Museum 10194, der freien Zugang 
und Schutz im Jenseits gewährt, und Papyrus British Museum 10201, wo u.a. alle 
Körperglieder des Verstorbenen im Jenseits begrüßt werden.

Analogiedenken W 51

https://doi.org/10.5771/9783495997031-86 - am 26.01.2026, 14:47:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031-86
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Thomas Schneider

Der Tote ist mit der Papyrusrolle, d. h. dem Zauberbuch des Thot, aus­
gerüstet, dessen Rezitation Effizienz des Zaubers verspricht.

Diese Bedeutung von Magie im Jenseits erklärt sich u. a. daraus, 
daß zahlreiche Institutionen und Methoden, die die Regelhaftigkeit 
der diesseitigen Welt sichern - Kult, Justizwesen, ethisches Leben, 
Medizin usw. - im Jenseits entfallen. Da das Spektrum von Hand­
lungsmöglichkeiten verengt ist, steigt die Bedeutung der verbleiben­
den Magie. In der unbekannten Welt des Jenseits, wo die Orientierung 
schwerfällt, besondere Kenntnisse vonnöten sind und zahlreiche exi­
stentielle Gefahren drohen, übt der Verstorbene außerdem auf sich 
allein gestellt selbst Magie aus und identifiziert sich mit zaubermäch­
tigen Gottheiten. Jenseitige Magie entspricht auf weite Strecken der 
diesseitigen Magie.48 Sie wendet sich gegen Feinde und Gefahren49 
bzw sorgt für ein sicheres50 und wohlversorgtes51 Leben.

48 Der Inhalt der wichtigsten Jenseitstexte - Pyramidentexte, Sargtexte, Totenbuch, 
Unterweltsführer - kann durch die Begriffe »Sicherung des Verstorbenen, praktische 
Hilfe und magische Unterstützung für das Jenseits« (vgl. E. Hornung: Altägyptische 
Jenseitsbücher. Ein einführender Überblick, Darmstadt 1997) abgegrenzt werden. Die 
Abwehr von Gefahren im jenseitigen Leben des Verstorbenen, seine Orientierungs­
fähigkeit (Wissen und Beweglichkeit), die materielle Versorgung und seine Verwand­
lungen in und Identifizierung mit Göttern formuliert zusammenfassend die Überschrift 
von Totenbuch-Spruch 182: Ziel ist, »Osiris [= jeden Toten] dauern zu lassen, dem 
>Herzensmatten< Atem zu geben mit Hilfe des Thot und die Feinde des Osiris zu ver­
treiben, wenn er dorthin (ins Jenseits) gelangt ist in seinen Erscheinungsformen, Schutz, 
Hilfe und Unterstützung (zu geben) im Totenreich. Thot selber hat (das Buch) ange­
fertigt, damit das Sonnenlicht auf ihm ruhe Tag für Tag.«
49 Zahlreiche Ritualtexte innerhalb der Pyramidentexte erstreben die Belebung und den 
Schutz des toten Königs oder richten sich gegen (potentielle) Feinde (Ritual vom Zer­
brechen der roten Krüge: Spruch 244; vgl. Spruch 23); konkret gegen Schlangen und 
Skorpione (Spruch 227). Bei der Dekoration der Sarkophagkammer mit den Pyramiden­
texten sorgte man durch Verstümmelung gefährlicher Hieroglyphen dafür, daß diese 
nicht lebendig und dem König gefährlich würden. Sprüche der Sargtexte verhindern 
die Verwesung oder ein nochmaliges Sterben (44/45, 154), schützen vor dem Osten 
und seiner Schlachtstätte (176). Sie bewahren den verstorbenen Menschen vor Gefah­
ren, feindlichen Wesen und lassen ihn über seine Feinde triumphieren. Sie erreichen die 
Wiedervereinigung von Ba und Körper (91-92) und sichern dem Verstorbenen einen 
Platz im Jenseits (152). Die Bücher vom Atmen garantieren dem Toten Luft, körperliche 
Ganzheit und Sehfähigkeit. Zahlreiche Totenbuch-Sprüche sollen den Toten über Wi­
dersacher triumphieren lassen (18) - über den Sonnenfeind Apophis (39,108), den Esel- 
verschlinger (40), Krokodile im Jenseits (31/32), Schlangen (33-35). Spruch 153 be­
wahrt den Toten vor dem riesigen Fangnetz zwischen Himmel und Erde. Weitere 
Sprüche gehören zu bestimmten wirksamen Amuletten/Objekten (155-160, 162, 166, 
167) und garantieren die Verläßlichkeit des Herzens im Jenseitsgericht (26-30).

52 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://doi.org/10.5771/9783495997031-86 - am 26.01.2026, 14:47:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031-86
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Waffe der Analogie

Unterschiede ergeben sich aus der unterschiedlichen Situation 
des Anwenders und der Andersartigkeit der beiden Welten. Es ver­
wundert wenig, daß Magie gegen Krankheiten fehlt, die den Verstor­
benen nicht mehr betreffen, während die Gefahr des endgültigen so­
genannten »2. Todes« im Jenseits der Gefahr des gewöhnlichen Todes 
im Diesseits entspricht. Besonders hervorgehoben ist der Bereich der 
Orientierung50 51 52, was nicht erstaunt angesichts der Unbekanntheit des 
Jenseits im Vergleich zu der wohlbekannten diesseitigen Welt Ägyp­
tens. Die Bedeutung der Maat - der Ordnung - im Totenreich sym­
bolisiert die berühmte Szene des Totengerichts, wo ein ethisches Ver­
halten des Verstorbenen in Einklang mit dem idealen Vorbild der

50 Ziel des Verstorbenen ist das sichere und gut versorgte Fortleben im Jenseits. Er geht 
ein unter die unterweltlichen Götter und erringt besondere Macht. Er kann daher die 
Erscheinungsform und Identität vieler verschiedener Götter annehmen - insgesamt sind 
über 100 verschiedene Identifikationen mit Gottheiten in funerären Texten belegt (in 
Spruch 17 des Totenbuches etwa mit dem Schöpfergott Atum). Daneben kann er sich in 
andere Elemente der Welt wie Feuer, Luft, Korn, auch Lotusblüte und Tiere (Falke, 
Schwalbe, Skorpiongöttin, Schlange, Krokodil usw.) verwandeln.
51 Die Ausstattung des Toten mit Nahrung, mit Atemluft und Wasser stellt ein Haupt­
anliegen der Totentexte dar (etwa Totenbuch Sprüche 38, 54-56, 57-63, 72, 106, 148, 
161). In Spruch 94 und 98 f. wird der Verstorbene mit Schreibmaterial und einem Fähr- 
boot ausgestattet.
52 Erst exakte Kenntnisse der Topographie der Unterwelt, ihrer Gefahren und der Orte 
und Namen ihrer Bewohner boten eine gewisse Garantie dafür, hier überleben zu 
können. Außerdem stellen diese Kenntnisse gleichsam den Passepartout des Verstorbe­
nen dar. Indem er alle wichtigen Gegebenheiten und ihre Namen kennt, hat er Macht 
über sie und Legitimation. Dies ist schon in den Pyramidentexten für den König ge­
genüber Torwächtern und Fährmann wichtig. Das Zweiwegebuch im Korpus der Sarg­
texte, das nach einer alten Beurteilung von H. Kees »der Hexenküche der Magie« und 
der »abergläubigen Phantasie des Volkes« entsprungen sei, informiert über Hindernisse 
und Gefahren. Im ersten Spruch des Totenbuches legitimiert sich der Verstorbene, in­
dem er sich mit Thot - dem Gott der Weisheit - höchstpersönlich identifiziert und 
unterstreicht, daß er Kenntnis habe von den geheimen Vorgängen um Osiris. Kennt­
nisse über die Topographie und die Bewohner der Unterwelt vermitteln weitere 
Sprüche: 144-147 (Tore des Jenseits und ihre Wächter); 149f. (die 14 Hügel des Toten­
reiches); 107-109, 111-116 (Kenntnis der Wesen der heiligen Orte), 124-126 (das Tri­
bunal/der Feuersee und seine Wächter). Besonders bemerkenswert sind zwei weitere 
Sprüche. Spruch 23 verhindert, daß der Tote seinen eigenen Namen vergißt (und damit 
die Macht über sich selber verliert). Spruch 137 bewirkt eine Beleuchtung, wenn Sonne 
und Mond fehlen. Zu dieser Thematik - Orientierung im Jenseits - lassen sich weitere 
Sprüche seit den Pyramidentexten stellen, die den problemlosen Eintritt des Verstorbe­
nen ins Jenseits und die freie Beweglichkeit im Totenreich bezwecken, die Mitfahrt in 
der Sonnenbarke und die Aufnahme unter die Götter des Jenseits (etwa Totenbuch­
Sprüche 100-102,130,133f., 136, 103f.).

Analogiedenken ^ 53

https://doi.org/10.5771/9783495997031-86 - am 26.01.2026, 14:47:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031-86
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Thomas Schneider

Maat gefordert wird. Auch hier spielt die Magie mit: die Darstellung 
der Wägung des Herzens des Toten, das nicht schwerer als die Maat 
sein darf, nimmt das Resultat vorweg.

Im vorliegenden Zusammenhang sind die Existenz und die An­
wendungsbereiche von Magie ausschlaggebend, nicht die konkrete 
Art ihrer Einbindung oder der Grad der Standardisierung (»Rituali- 
sierung«). Zu dem System der Magie gehören daher weiter jene Be­
reiche, die Riten, d. h. standardisierte magische Handlungen, zur An­
wendung bringen. Einen solchen Bereich stellt die Gefährdung des 
Königs oder Ägyptens durch Feinde, Seuchen u. a. m. dar, wobei es 
sich in der Regel um potentielle Bedrohungen handelt, gegen die die 
Magie präventiv verwendet wird, um eine Irregularität von vornher­
ein zu verhindern. Nach der ägyptischen Königsideologie ist es Auf­
gabe des Königs, zu der er vom Schöpfergott eingesetzt wurde, die 
Maat auf Erden zu realisieren, den Idealzustand der Schöpfung wie­
derherzustellen. Der König, der den Staat verkörpert, setzt diese 
Ordnung in der Gesellschaft um, sei es durch die Verwaltung, den 
Justizapparat oder die ägyptische Armee und ein Festungssystem, 
die das Land nach außen schützen. Diese Instrumente reagieren 
ebenfalls auf schon vorliegende Irregularitäten (Angriffe, Aufstände, 
Straftaten). Regelmäßig werden zu wichtigen Anlässen (Regierungs­
antritt eines neuen Königs, Jahreswechsel, Feste) aber auch besondere 
Riten durchgeführt, die die potentiellen Feinde präventiv unschäd­
lich machen oder sie dem König verpflichten sollen.53

Verschiedene Rituale zur Vernichtung von Feinden, bei denen 
magische Praktiken angewandt werden, sind textlich und durch Ob­
jekte überliefert. Das Ritual des »Zerbrechens der roten Töpfe« ist 
seit dem Alten Reich mit der Ächtung von Feinden verbunden. In 
den sogenannten Ächtungstexten werden einerseits nubische, asiati­
sche und lybische Fürsten und Völker aufgezählt, andererseits ägyp­
tische Individuen: »Sterben soll Ameni, der Betreuer und Erzieher 
der (Prinzessin) Sathathor-Nofru.«54 Der Grund für ihre Ächtung 
wird in der sogenannten Rebellionsformel genannt, die als Zielgrup­

53 Vgl. aus der umfangreichen Literatur nur J.-C. Goyon: Confirmation du pouvoir 
royal au Nouvel An [Brooklyn Museum Papyrus 47.218.50] (Bibliotheque d'etude, 
Bd. 52), Le Caire 1972; P. Germond: Sekhmet et la protection du monde (Aegyptiaca 
Helvetica, Bd. 9), Geneve 1981, S. 194-274; J. F. Borghouts: Nieuwjaar in het Oude 
Egypte, Leiden 1986.
54 K. Sethe: Die Ächtung feindlicher Fürsten, Völker und Dinge auf altägyptischen Ton­
gefäßscherben des Mittleren Reiches, Berlin 1926, S. 63; das folgende Zitat S. 61f.

54 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://doi.org/10.5771/9783495997031-86 - am 26.01.2026, 14:47:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031-86
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Waffe der Analogie

pe der Verfluchung die ausländischen Fürsten mit ihrem Gefolge an­
gibt bzw. alle Ägypter, »die rebellieren werden, sich verschwören 
werden, kämpfen werden, die nach Kampf und Rebellion trachten, 
jeder Rebell, der auf Rebellion sinnt in diesem ganzen Land«. Offen­
bar handelt es sich in allen Fällen um in der Zukunft mögliche Ver­
brechen gegen den König oder solche, die latent (in Gedanken, Reden 
oder im Traum) vorhanden sind. Dies führt auch die abschließende 
Auflistung böser Dinge aus, die von der Ächtung betroffen sind:
»Alle schlechten Worte, alle schlechte Rede, alle schlechte Verleumdung, alle 
schlechten Gedanken, alle schlechten Ränke, aller böser Kampf, jede böse 
Störung, alle schlechten Pläne, alle schlechten Dinge, alle schlechten Träume, 
jeder schlechte Schlaf.«

J. Assmann konnte plausibel machen, daß die Ächtung dieser Per­
sonen eine Präventivhandlung darstellt gegen Personen, die zum 
Zeitpunkt der Abfassung der Texte in den Diensten oder der Abhän­
gigkeit des ägyptischen Königs standen - für den Fall, daß diese in 
Zukunft dem ägyptischen König illoyal würden. So erklärt sich die 
Nennung hoher ägyptischer Beamter, die uns auch aus anderen 
Quellen bekannt sind, und zwar nie als Feinde des Königs: es sind 
die Beamten des Staates, die ja nicht vom König abfallen, sondern 
ihm ergeben bleiben sollen. Vergleichbare Texte finden sich auf den 
seit dem Alten Reich bis in späte Zeit belegten Ächtungsfiguren, die 
wie die Gefäße zerbrochen wurden. Eine Beschreibung der Figuren­
riten findet sich in verschiedenen späten Texten. Die sogenannten 
Fangnetz-Riten der ptolemäischen Tempel sprechen davon, daß das 
Ritual, das alle Länder unter die Sohlen Pharaos geben soll, wie folgt 
anzuwenden sei: »Beim Abwenden der Lästerung von 4 Feinden, de­
ren Namen auf ihre Brust geschrieben ist mit frischer Tinte. In die 
Flamme zu werfen.«55 Die Sprüche gegen Feinde des Papyrus British 
Museum 10081 sollen »alle Münder, Lippen, Hälse und Kehlen ver­
siegeln«,
»alle lebenden Münder, die mit irgendwelchen bösen und roten (d. h. schlech­
ten) Worten gegen Pharao reden oder planen, Böses und Schlimmes gegen 
ihn zu sagen; bei Nacht und bei Tag, in jeder Stunde jeden Tages. Zu sprechen 
über der Statuette eines Rebellen, gemacht aus Wachs oder Ton, nebst einem

55 J. Assmann: Spruch 23 der Pyramidentexte und die Ächtung der Feinde Pharaos, in: 
C. Berger, G. Clerc und N. Grimal (Hrsg.): Hommages a Jean Leclant, Bd. 1, Le Caire 
1994 (Bibliotheque d'etude, Bd. 106/1), S. 45-59: hier S. 54.

Analogiedenken ^ 55

https://doi.org/10.5771/9783495997031-86 - am 26.01.2026, 14:47:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031-86
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Thomas Schneider

Papyrusblatt, auf dem sein Name geschrieben ist, sowie die Namen seines 
Vaters und seiner Mutter, in frischer Tinte.«

Analoge magische Beschwörungen über Feindfiguren finden sich 
auch in dem späten Ritual des Papyrus Salt 825, das ausdrücklich 
dem Ziel verpflichtet ist, das Leben in Ägypten zu erhalten: hier wer­
den Wachsfiguren geschmolzen und damit ihre Namen ausgelöscht. 
Ein Fund südlich der Chephren-Pyramide in Giza scheint zu belegen, 
daß im Rahmen eines Rituals gegen Feinde ein Gefangenenkäfig tief 
in die Erde eingeschlossen wurde, um so magisch die Feinde Ägyp­
tens einzuschließen.56 Dieselben magischen Praktiken richten sich 
dann in weiterem Sinn gegen die dämonischen Feinde des Kosmos 
wie Apophis und Seth. Das »Ritual zur Abwehr des Bösen (= Seth)« 
und das Apophisbuch vollziehen magische Handlungen und Be­
schwörungen über einer Figur des Seth bzw. Apophis aus Wachs, 
Holz oder einer Zeichnung von ihnen auf Papyrus, die geschmolzen, 
durchbohrt, gefesselt, geschlagen wird. Verschiedene Anlagen später 
Tempel - z. B. ein Komplex dekorierter und beschrifteter Kultschrei­
ne der Göttin Bastet in Bubastis - stellen »une forme monumentale 
(donnee) a un arsenal de protection magique«57 dar gegen die Bedro­
hung Ägyptens. Neben den Ritualen sichert dort auch der gewöhn­
liche Kult den Fortbestand der Welt.58

Die übergreifende Systemhaftigkeit ägyptischer Magie wird 
nicht zuletzt darin deutlich, daß als Aktanten (»Magier«) Absolven­
ten des Lebenshauses fungieren, jener den Tempeln Ägyptens ange­

56 M. Lehner und P. Lacovara: An enigmatic object explained, in: JEA, Bd. 71 (1985), 
S. 169-174; A. Grimm: Ein Käfig für einen Gefangenen in einem Ritual zur Vernich­
tung von Feinden, in: JEA, Bd. 73 (1987), S. 202-206.
57 V. Rondot: Une monographie bubastite, in: BIFAO, Bd. 89 (1989), S. 249-270: hier
S. 270.
58 Aber nicht nur der Kult für die Götter, sondern auch derjenige für die Toten (die im 
Jenseits zu Göttern werden) erhält die Ordnung der Welt. Nicht nur ist die Ausrichtung 
des Totenkultes durch die Hinterbliebenen ein wichtiger Bestandteil sozialer Solidarität. 
Darüber hinaus aber gehört das Jenseits ebenso zu der Welt wie das Diesseits. Ausblei­
bende Opfer, fehlende Gebete stellen schwerwiegende Störungen und Beeinträchtigun­
gen der im Jenseits herrschenden Maat dar, was zu einer Schwächung der zu Göttern 
gewordenen Verstorbenen, ihrer Zauberkräfte und Hilfe für Re führen und damit den 
Sieg des Apophis und das Ende der Welt mitbewirken könnte. Die Konsequenz einer 
Abwendung von den Götterkulten skizziert dramatisch die sogenannte Asclepius-Apo- 
kalypse, in Übersetzung zugänglich etwa bei J. Assmann: Magische Weisheit. Wissens­
formen im ägyptischen Kosmotheismus, in: A. Assmann (Hrsg.): Weisheit. Archäologie 
der literarischen Kommunikation III, München 1990, S. 241-257: hier S. 256.

56 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://doi.org/10.5771/9783495997031-86 - am 26.01.2026, 14:47:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031-86
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Waffe der Analogie

schlossenen Institution, in der die religiösen und wissenschaftlichen 
Werke Ägyptens verfaßt wurden und in dem u.a. ein Ritual voll­
zogen wurde, um das Land Ägypten zu bewahren.59 Der Magier, des­
sen nahezu unbegrenzte Macht über Lebende, Götter und die Mächte 
des Universums ihn nach einer Beurteilung S. Saunerons zu einem 
gefährlichen Wesen machte, übergreift verschiedene moderne Kate­
gorien. Als Funktionsbezeichnungen, die auf seine umfassende Kom­
petenz abzielen, begegnen hekay »Magier« (als direkte Ableitung 
vom Terminus Heka), rech-ichet »Sachverständiger« (wobei mit den 
»Sachen« heilige oder rituelle Vorgänge gemeint sind) oder heri- 
seschta »der, der über dem Geheimnis ist«, seit dem Mittleren Reich 
der spezifische Titel eines Priesters, der besonderes kultisches, kos- 
mologisches oder magisches Wissen besitzt.60 Die Kiste eines Man­
nes, der die letztere Bezeichnung trug, enthielt neben magischen 
bzw. medizinisch-magischen Texten und Utensilien auch literarische 
Texte. Von ihrer Ausbildung und beruflichen Stellung her handelte 
es sich bei den Personen, die während staatlicher und religiöser Ri­
tuale, für apotropäische Magie »privater« Kunden oder bei Begräb­
niszeremonien Beschwörungen rezitierten oder magische Handlun­
gen ausführten, um Priester und Schriftgelehrte. Am häufigsten sind 
es »(oberste) Vorlesepriester« bzw. »Schreiber des Lebenshauses«61. 
Die sogenannte »private« Verwendung magischer Texte beschränkt

59 Papyrus Salt 825: P. Derchain: Le papyrus Salt 825 (B.M. 10051), rituel pour la Con­
servation de la vie en fgypte, Brüssel 1965.
60 Sprechend ist das Beispiel des Zauberers, dem die Kiste mit den sogenannten Rames- 
seum-Papyri gehörte, aus dem Mittleren Reich. R. K. Ritner hat gesehen, daß die Form 
der Kiste dem Schriftzeichen entspricht, mit dem man im Ägyptischen den Titel 
hrj-ssß »der über dem Geheimnis ist; Zauberer« schreibt: R. K. Ritner: The Mechanics 
ofAncient Egyptian Magical Practice (SAOC, Bd. 54), Chicago 1993, S. 231 f. Zu Person 
und Fundjetzt L. D. Morenz: Beiträge zur Schriftlichkeitskultur im Mittleren Reich und 
in der 2. Zwischenzeit (ÄAT, Bd. 29), Wiesbaden 1996, S. 144-154.
61 Auch die Statue eines Magiers Hetepi aus dem Beginn des Mittleren Reiches (Statue 
Louvre E 123) belegt die Feststellung, daß Magier in Ägypten von der Ausbildung her 
Priester und Schreiber waren. Hetepi trägt nämlich die Titel eines Vorstehers der Ma­
gier, Vorstehers der Schreiber, Priesters und Verantwortlichen für die (Tempel-) Opfer. 
Eine indirekte Bestätigung dafür, daß Priester für den Vollzug magischer Handlungen 
verantwortlich waren, ergibt sich auch aus der Entlehnung des Terminus hrj-h>h hrj tp 
»oberster Vorlesepriester« ins Alte Testament, wo die Traumdeuter und Zauberer Pha- 
raohs als hartümim bezeichnet werden. Die koptische Übersetzung der Septuaginta hat 
dann die griechische Wiedergabe »Traumdeuter« ihrerseits wiederum durch ägyptisch 
sh> n pr nh > koptisch C$P^HC4 »Schreiber des Lebenshauses« übersetzt: R. K. Ritner: 
The Mechanics of AncientEgyptian Magical Practice, a.a.O., S. 222.

Analogiedenken ^ 57

https://doi.org/10.5771/9783495997031-86 - am 26.01.2026, 14:47:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031-86
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Thomas Schneider

sich bei genauerem Hinsehen auf Priester, die die Schriftrollen aus 
Tempelbibliotheken oder Skriptorien erhielten. Entgegen älteren 
Auffassungen spricht einiges dafür, daß auch Beschwörungen, die in 
der Bevölkerung zirkulierten, letztlich auf priesterliche Schöpfung 
zurückgehen.62 Es scheint nicht so gewesen zu sein, wie einst G. Po- 
sener urteilte: »Les formules magiques etaient polyvalentes, elles 
passaient de la vie courante dans le Livre des Morts, et du temple dans 
la rue.«63

Auch im Falle der Ärzte ist die moderne Kategorisierung nicht 
durchführbar. Ein Orakeldekret des British Museum spricht explizit 
von der »Magie eines Arztes«. Die von Ärzten ausgeübte magische 
Tätigkeit ist, wie unten ausgeführt werden soll, nicht dadurch zu 
erklären, daß die ägyptische Medizin sich von Irrationalem nicht ha­
be lösen können oder degeneriert sei. Auch hier ist Magie die umfas­
sendere Kategorie, die - wie in andere - auch in das spezialisierte 
medizinische Instrumentarium zum Schutz der Gesundheit des ein­
zelnen mit anderen Mitteln eingreift. Da auch die Ausbildung der 
Ärzte am Lebenshaus erfolgte, ist die institutionelle Grundlage iden­
tisch; der Autor des medizinischen Papyrus Berlin 3038 etwa ist 
»Oberarzt« und »Schreiber der heiligen Bücher«. Der in der Notfall­
versorgung von Verletzten bei Steinbruchexpeditionen »speziell für 
die Vorbeugung und Behandlung von Bissen und Stichen giftiger 
Tiere zuständige und ausgebildete Arzt«64 trug den Titel »Be­
schwörer der (Skorpiongöttin) Selkis«, wobei die enge Verbindung 
von magischer Prävention und magisch-medizinischer Bekämpfung 
von Vergiftungen durch zahlreiche Texte (nicht zuletzt das Brook- 
lyner Schlangenbuch65) belegt ist. Gegen die in der älteren Forschung 
vorgeschlagene Unterscheidung von weltlichen und religiösen Ver­
tretern des Ärzteberufs spricht ebenfalls das prominente Beispiel 
des Sachmetpriesters, eines Facharztes zur Seuchenbekämpfung66,

62 R. K. Ritner: The Mechanics of Ancient Egyptian Magical Practice, a.a.O., S. 204f.
63 Zitiert nach S. Sauneron: Le monde du magicien egyptien, in: D. Bernot u.a. (Hrsg.): 
Le monde du sorcier (Sources orientales, Bd. 7), Paris 1966, S. 27-65: hier S. 33.
64 H. Engelmann und J. Hallof: Zur medizinischen Nothilfe und Unfallversorgung auf 
staatlichen Arbeitsplätzen im alten Ägypten, in: ZÄS, Bd. 122 (1995), S. 104-136: hier 
S. 120-122.
65 Dazu jetzt C. Leitz: Die Schlangennamen in den ägyptischen und griechischen 
Giftbüchern (Akademie der Wissenschaften und der Literatur, Abhandlungen der gei­
stes- und sozialwissenschaftlichen Klasse, 1997, Nr. 6), Stuttgart 1997.
66 F. von Känel: Les pretres-ouab de Sekhmet et les conjurateurs de Serket, Paris 1984.

58 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://doi.org/10.5771/9783495997031-86 - am 26.01.2026, 14:47:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031-86
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Waffe der Analogie

den vor 120 Jahren G. Maspero noch als »Zauberer« und »Kur­
pfuscher« abtat.67 Gleichzeitig vollzieht dieser am Jahresbeginn die 
Rituale zur Bekräftigung der königlichen Macht, bittet Sachmet, 
den regierenden König im Leben »vor allen schlimmen Dingen, Fie­
ber, Hitze, ungünstigen Winden, Überfällen der Todesboten zu be­
wahren, damit der Pharao seine Lebenskraft behalte im gegenwärti­
gen Jahr«, und führt Ersatzopfer (Tiere anstelle von Feinden) durch.68 
H. Engelmann und J. Hallof beurteilen dieses Ritual aus einer evolu- 
tionistischen, naturwissenschaftlichen Position, die nicht angebracht 
ist:
»Da methodisch erworbene Naturkenntnisse noch fehlten, waren Entwick­
lung und Gebrauch ritueller Feindbilder [...] praktikable Methoden, [um] le­
benswichtige Bedürfnisse [.] der Verwirklichung wenigstens näher zu brin­
gen. Doch erst die Bewährung auf einer dadurch erreichten höheren Stufe der 
Realitätserfahrung ermöglicht den Abbau alter ritueller Denkmodelle. So­
weit waren die Erkenntnisfortschritte der Ägypter bis 300 n. Chr. nicht mehr 
gediehen. Es gibt sogar Beispiele dafür, daß das Bemühen um Kausalität 
durch praktisch bewährte und notwendige Ritualhandlungen verdrängt und 
dadurch weiterführende Erkenntnismöglichkeiten verhindert werden. So war 
wohl auch der Sachmetpriester bei der täglichen Überwachung des Schlacht­
rituals weniger von wissenschaftlichen Neugier getrieben, sondern vielmehr 
vom Ehrgeiz, es den Fleischern gleich zu tun [bei der möglichst geschickten 
Portionierung des Fleisches].«69

Diese Fehlinterpretation geht auf die Unterstellung moderner Prä­
missen (Ritualhandlungen anstelle einer höheren Stufe der Reali­

Die löwenköpfige Sachmet galt als Verursacherin von Krankheiten und Krieg, über die 
sie daher Verfügungsgewalt hatte.
67 H. Engelmann und J. Hallof: Der Sachmetpriester, ein früher Repräsentant der Hy­
giene und des Seuchenschutzes, in: SAK, Bd. 23 (1996), S. 103-143: hier S. 104.
68 G. Posener: Les empreintes magiques de Gizeh et les morts dangereux, in: MDAIK, 
Bd. 16 (1958), S. 252-270: hier S. 256f. Opfertiere werden als »Feind« bezeichnet und 
nehmen dessen Platz ein. An den Hörnern des Opfertieres (durch den Sachmetpriester 
ausgesucht, der also auch veterinärärztliche Funktionen wahrnimmt) wird ein Siegel 
befestigt, das einen gefesselten Feind mit Dolch in der Kehle zeigt. Zu der hier durch 
das Siegel vollzogenen Identifizierung und der oben angesprochenen Bedeutung des 
Namens vgl. ein weiteres Ritual, bei dem »Feinde« in Gestalt von Fischen vernichtet 
werden: auf Papyrus werden die Namen von Feinden des Königs, von Apophis, Seth 
und Baba notiert und mit Wachs an die Fischmäuler geheftet, »so daß sie zu Namen 
der vier Fische werden«; dann werden die Fische verbrannt: R. K. Ritner: The Mechanics 
of Ancient Egyptian Magical Practice (SAOC, Bd. 54), Chicago 1993, S. 209 mit n. 969.
69 H. Engelmann und J. Hallof: Der Sachmetpriester, ein früher Repräsentant der Hy­
giene und des Seuchenschutzes, in: SAK, Bd. 23 (1996), S. 103-143: hier S. 127f.

Analogiedenken ^ 59

https://doi.org/10.5771/9783495997031-86 - am 26.01.2026, 14:47:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031-86
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Thomas Schneider

tätserfahrung, Streben nach Erkenntnisfortschritt, Bemühen um 
Kausalität, wissenschaftlicher Neugier) zurück und übersieht, daß 
gerade die Anwendung ritueller Handlungen die alleinige Garantie 
für den Fortbestand der Welt bot.

4. Funktion

Der Magier erreicht oder bewahrt durch Sprechakte, Handlungen 
und Applizierung von Objekten die Regelhaftigkeit. Er erzielt dies 
nicht dadurch, daß er der chaotischen Situation, der bedrohten Ord­
nung eine mächtigere Wirklichkeit, die geordnet und kohärent ist, 
lediglich gegenüberstellt. Sondern die Reintegration in die sinn­
gemäße Ordnung erfolgt mittels Analogien, die Teilaspekte dieser 
Szenerie mit Elementen der regulären, ideal geordneten Welt unlös­
bar verknüpfen und das hauptsächliche Instrument des Systems Ma­
gie darstellen. Die Unordnung wird an gewissen Schnittpunkten 
gleichsam an den geordneten Kosmos zurückgebunden. Die Analo­
gien sind Fesseln, die eine weitere Desintegration des Kosmos ver­
hindern. Innerhalb einzelner Realisierungen dieses Systems - einzel­
ner magischer Handlungen - können gleichzeitig mehrere Analogien 
vorliegen, so daß, um bei dem Bild zu bleiben, häufig mehrere Fes­
seln geknüpft sind.

Den Begriff der Analogie verwende ich dabei in einem sehr 
weitreichenden Sinn, der über das klassische, von J. Frazer formulier­
te Gesetz der Gleichartigkeit hinausgeht. Ich verwende ihn auch 
nicht in dem Sinn, wie er in der religionsethnologischen Diskussion 
über Magie durch Stanley Jeyaraja Tambiah reaktualisiert wurde. 
Nach letzterem stellen magische Riten sogenannte persuasive Ana­
logien dar, d. h. Handlungen, die analog zu einem beabsichtigten Ge­
schehen erfolgen und gleichzeitig persuasiv sind, d. h. eine Gruppe 
von Personen, vor der sie vollzogen werden, von ihrer Wirksamkeit 
überzeugen sollen. Für Altägypten entfällt meist der Gruppenbezug; 
Handlungen werden von einer Einzelperson meist ohne Publikum 
durchgeführt. Offensichtlich geht es auch nicht darum, jemanden 
von der Effizienz der Magie zu überzeugen. Die Wirksamkeit der 
angewandten Analogien ist keine scheinbare und vordergründige, 
und sie soll auch keine sozialen Zwecke erfüllen, sondern der Ägyp­
ter versteht sie als konkretes und tiefgreifendes Instrumentarium.

Der Bezugspunkt einer Analogie, auf die sich die Effizienz des

60 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://doi.org/10.5771/9783495997031-86 - am 26.01.2026, 14:47:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031-86
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Waffe der Analogie

Zaubers gründet, liegt im Bereich der sinnvoll geordneten Welt. Die 
Analogie unterwirft aktuelle Fälle einem vorgegebenen Regelwerk. 
Sie bindet jene an dieses an und gliedert sie dadurch in die konstitu­
tive Ordnung der Welt ein. Häufig bezieht sich die Analogie daher 
auf den Mythos, insbesondere den Mythenkreis um Osiris, Isis und 
Horus, der das Zustandekommen dieser konstitutiven Ordnung auf­
zeigt. Der Mythos erklärt und legitimiert die bestehende Welt.70 
Weil im Mythos Horus seinen ermordeten Vater Osiris rächte und 
anstelle des zerstörerischen Seth König wurde, existiert ein ägypti­
sches Königtum, in dem der regierende ägyptische König als neuer 
Horus amtiert, der für die Bewahrung der Maat sorgen soll (usw). 
Eine Analogie in diesem Bereich verknüpft das aktuelle Geschehen 
(z. B. Krankheit, Schlangenbiß) mit einem mythischem Präzedenz­
fall. Das kleine Horuskind wurde einst von Schlangen gebissen, aber 
von der Zauberkraft seiner Mutter Isis geheilt; sein Überleben war 
für den Fortbestand des Kosmos unabdingbar. Wenn der aktuelle Fall 
als analog, ja nahezu als identisch mit einer im Mythos vorgege­
benen und hier notwendigerweise positiv gelösten Situation angese­
hen wird, und der Patient als Horus erscheint, ist auch das Resultat - 
die Genesung - vorgegeben.

Solche Analogien zwischen der Gegenwart und der (z.B. im 
Mythos vorgelegten) sinnvollen Kohärenz des Kosmos können ganz 
unterschiedlich ausfallen. Sie reichen von ausführlichen Schilderun­
gen bis hin zu knappen Anspielungen. Die unterschiedlichen Analo­
gien und ihre Funktionsweisen sollen im folgenden veranschaulicht 
werden.71

Das eben zitierte Beispiel gehört zu der häufigen Kategorie von 
Analogien des Zielobjektes, wobei es sich oft um Personen, insbeson­
dere Patienten handelt, die unter Gift oder Krankheiten leiden. Die 
Analogie zu der mythisch konstituierten Welt ist durch den Gott 
Horus gegeben, der als Kind, dem Patienten vergleichbar, gegenüber 
Schlangenbissen hilflos war und doch zum Retter Ägyptens werden 
sollte - in der Formulierung des Papyrus Insinger: »War Horus auch

70 Vgl. T Schneider: Mythos und Zeitgeschichte in der 30. Dynastie. Eine politische 
Lektüre des >Mythos von den Götterkönigen<, in: A. Brodbeck (Hrsg.): Ein ägyptisches 
Glasperlenspiel. Ägyptologische Beiträge für Erik Hornung aus seinem Schülerkreis, 
Berlin 1998, S. 207-245: hier S. 232.
71 Grundlegend ist J. Podemann S0rensen: The Argument in Ancient Egyptian Magical 
Formulae, in: ActaOr, Bd. 45 (1984), S. 5-19.

Analogiedenken ^ 61

https://doi.org/10.5771/9783495997031-86 - am 26.01.2026, 14:47:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031-86
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Thomas Schneider

verborgen hinter Papyrus, so wurde er doch Herr der Welt.«72 Die 
Analogie von Horus und Patient führt eine Litanei73 ganz direkt aus:
»Der Schutz des Horus ist der mit der Sonnenscheibe, der die beiden Länder 
mit seinen Augen erleuchtet. Der Schutz des Patienten ebenso. Der Schutz 
des Horus ist der Älteste im Himmel, der alles Seiende beherrscht. Der 
Schutz des Patienten ebenso. Der Schutz des Horus ist jener große Zwerg, 
der in der Unterwelt umhergeht in der Dämmerung. Der Schutz des Patien­
ten ebenso. Der Schutz des Horus ist der Löwe der Nacht, der im Westgebirge 
umherzieht. Der Schutz des Patienten ebenso (usw.)«

In Papyrus Leiden I 348 (Spruch 34) wird eine schwierige aktuelle 
Entbindung als Geburt des Horuskindes verstanden, die analog zu 
jener erfolgreich verlaufen muß, damit die Welt nicht untergeht. 
Dieses Szenario führt Spruch IV des eben zitierten Textes (Socle 
Behague) drastisch vor Augen, der das kranke Kind und seine Mutter 
mit Horus und Isis identifiziert. Auf Isis' Aufschrei hin steht die 
Sonnenbarke still, es wird dunkel, »bis Horus gesund sein wird für 
seine Mutter Isis und bis der Kranke ebenso gesund sein wird«. Das­
selbe Szenario bietet ein hieratischer Papyrus in Köln.74 In Analogie 
und damit in temporäre Identität tritt der Gefährdete aber nicht nur 
mit Horus (so etwa auf den sogenannten Horusstelen), sondern auch 
mit anderen Gottheiten wie Osiris, Seth, Bastet, Re, Month, Osiris, 
Chnum, Hor-Sched.75 Der im Wasser von Krokodilen bedrohte 
Mensch entspricht dem ins Wasser geworfenen und dort beschützten 
Körper des Osiris.76 In Papyrus Ramesseum X identifiziert sich der

72 Papyrus Insinger 20,18.
73 A. Klasens: A Magical Statue Base (Socle Behague) in the Museum of Antiquities of 
Leiden (OMRO, Bd. 33), Leiden 1952.
74 Kölner ägyptische Papyri (P. Köln ägypt.), Bd. 1, bearbeitet von D. Kurth, H.-J. This- 
sen und M. Weber (Abhandlungen der Rheinisch-Westfälischen Akademie der Wissen­
schaften, Papyrologica Coloniensia, Bd. 9), Opladen 1980, S. 22 f.
75 Osiris: Sprüche gegen Fieberdämon im Papyrus BM 10808; Seth: magischer Papyrus 
des Vatikan; Bastet (Metternich-Stele; Re: Papyrus Leiden I 348, Spruch 13; Month und 
Osiris: Ostrakon Armytage: 2-3; Chnum (H. Altenmüller: Der Sockel einer Horusstele 
des Vorstehers der Wab-Priester der Sachmet Benitehhor, in: SAK, Bd. 22 (1995), 
S. 1-20: hier S. 14), Hor-Sched (a.a.O., S. 10). Vgl. die Identifikation mit Horus, Thot, 
Osiris undAtum in Spruch 345 der Sargtexte (£. Drioton: Un syllogisme dans un texte 
magique egyptien, in: Melanges Mariette (Bd£, Bd. 32), 1961, S. 173ff.). Zu den Ho- 
russtelen siehe jetzt H. Sternberg-El Hotabi, Untersuchungen zur Überlieferungs­
geschichte der Horusstelen. Ein Beitrag zur Religionsgeschichte Ägyptens im 1. Jahr- 
tausendv. Chr. (ÄgAbh, Bd. 62), Wiesbaden 1999.
76 Metternichstele, Spruch V (Spruch gegen Schädigung durch Krokodile): »Osiris liegt

62 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://doi.org/10.5771/9783495997031-86 - am 26.01.2026, 14:47:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031-86
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Waffe der Analogie

Kranke mit einer ganzen Reihe von Göttern: »Ich bin Horus/Seth/ 
Upuaut/Geb/Horus, der unterägyptische König/Horus, der Anführer 
von Letopolis.«

Eine Variante dieser Analogie stellt die sogenannte Gliederver­
gottung dar, bei der die von einer Krankheit bedrohten Körperglieder 
des Patienten mit den entsprechenden Körperteilen von Gottheiten 
in Analogie gesetzt werden.77 Von einer derartigen Beschwörung des 
vatikanischen magischen Papyrus heißt es, sie werde von den Göttern 
selbst rezitiert, wodurch ihr autoritative Wirksamkeit zukommt. In 
den Zaubersprüchen für Mutter und Kind findet sich folgende Pas­
sage:
»Dein Scheitel ist (der des) Re, gesundes Kind, ja, dein Hinterkopf ist (der 
des) Osiris, deine Stirn ist (die der) Satis, der Herrin von Elephantine, deine 
Schläfe ist (die der) Neith, deine Augenbrauen sind (die des) Herrn des 
Ostens, deine Augen sind (die des) Herrn der ganzen Welt, deine Nase ist (die 
von) dem, der die Götter ernährt, deine Schädelseiten sind (die der) zwei 
Uräus-Schlangen, deine Schultern sind die lebenden Falken, dein einer Arm 
ist (der des) Horus, der andere ist (der des) Seth, deine eine Rippenseite ist 
(die des) Sopdu, die andere ist (die der) Nut, die die Götter geboren hat, >fehlt< 
ist der Schrein [...] in Heliopolis, in dem jeder Gott ist, dein Herz ist (das des) 
Month, dein Hati-Herz ist (das des) Atum, deine Lunge ist (die des) Min, 
deine Galle ist wie die des78 Nefertem, deine Milz ist (die des) Sobek, deine 
Leber ist (die des) [Harsaphes in] Herakleopolis, deine Eingeweide sind die/in 
Gesundheit, dein Nabel ist (der des) Einzelsterns, dein einer Schenkel ist (der
der) Isis, der andere ist (der der) Nephthys, deine beiden Beine sind (wie die
des) Basti-Tjaj [...], deine [Waden ?] sind die beiden Vasen, wo der Nil die 
Erde öffnet (?), deine Zehen (sind) Schlangen [...]«79

Die Körperteile des Patienten werden hier in Analogie zu (Körper­
teilen von) Göttern, aber auch heiligen Örtlichkeiten (Schrein von 
Heliopolis, Nilquellen) verstanden. Umgekehrt können auch un­

im Wasser, indem das Auge des Horus bei ihm ist. Möge der, der im Wasser liegt, heil 
sein. Wenn irgendetwas sich dem nähert, was im Wasser liegt, dann nähert es sich dem 
Horusauge. Die vier mächtigen Götter dort, die für den Schutz des Osiris sorgten, sind 
die, die für den Schutz von dem, was im Wasser liegt, sorgen werden, alle Menschen, 
alles Vieh, das im Wasser liegt.«
77 Siehe zuletzt (mit Literatur) J. F. Quack: Dekane und Gliedervergottung. Altägypti­
sche Traditionen im Apokryphen Johannis, in: JAC, Bd. 38 (1995), S. 97-122.
78 wtt=k nj=js Nfrtm mit enklitischer Komparationspartikel js in der Fügung nj Nfrtm 
»die des Nefertem«.
79 Eigene Übersetzung nach Hieratische Papyrus Berlin, III, pls. XXXIII-XXXIV; vgl. 
A. Erman: Zaubersprüche für Mutter und Kind, Berlin 1901, S. 45-50.

Analogiedenken ^ 63

https://doi.org/10.5771/9783495997031-86 - am 26.01.2026, 14:47:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031-86
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Thomas Schneider

persönliche Anwendungsziele von Magie mit Göttern parallelisiert 
werden, etwa Getreide mit der Getreidegöttin Renenutet.80

Wird die Bekämpfung einer Gefahr an einem Substitut voll­
zogen, was bei der Zerbrechung von Feindfiguren der Fall ist oder 
dem Opfer von Stieren anstelle menschlicher Feinde, kann von der 
Analogie der Handlung gesprochen werden. Explizit wird gesagt, daß 
die Tötung von Tieren des Gottes Seth oder Wildeseln oder die des 
»Schweines des Re« dem Kampf gegen Seth bzw. Apophis ent­
spricht.81

Für das Gesamtverständnis ägyptischer Magie als System ist die 
oft mißverstandene Analogie des Aktanten82 zentral. Der Magier 
versteht sich während der magischen Handlung als Gottheit, deren 
Zaubermacht ihm verfügbar wird, so daß er der Bedrohung ent­
gegenrufen kann: »Halt, Maga, du Sohn des Seth. Ich bin Amun 
Kamutef!« In dem magischen Papyrus Budapest 51.1961 identifiziert 
sich der Zauberer mit dem syrischen Gott Kotar. Auf einem magi­
schen Ostrakon in Straßburg erscheint Horus nicht als Patient, son­
dern als Arzt. In Papyrus Louvre E. 3229 identifiziert sich der Rezi­
tierende mit zahlreichen Göttern. Auf interessante, implizite Art und 
Weise wird die Analogie zwischen Göttern und dem Magier in Papy­
rus Turin 1993 erzielt, der sich gegen Skorpione und Schlangen wen­
det: die Vorderseite der Handschrift liefert in Form mythischer Epi­
soden eine Schilderung des Kampfes verschiedener Götter gegen 
diese Gefahren, während auf der Rückseite der Magier gegen die Be­
drohungen kämpft. Der Magier ist damit nur eine andere Lesart ver­
schiedener Gottheiten.

Explizit identifiziert sich der Sachmetpriester mit dem Sohn die­
ser Göttin (»Ich bin Horus, der Sproß der Sachmet, der einzige Sohn 
der Bastet«), wodurch er ihre Macht erringt: »Ich bin der reine Prie­
ster, ich besitze das, was meine Göttin auszeichnet, sobald ich rein 
bin. Ich kenne ihre Zauberkraft.«83 Spruch V des Socle Behague führt 
über den Aktanten aus:

80 Magischer Papyrus Harris Y; vgl. H. O. Lange: Der magische Papyrus Harris, Kopen­
hagen 1927, S. 95.
81 A.a.O. Siehe auch oben Anm. 68.
82 J. Podemann S0rensen: The Argument in Ancient Egyptian Magical Formulae, in: 
ActaOr, Bd. 45 (1984), S. 5-19: hier S. 9f.
83 P. Vernus: Omina calenderiques et comptabilite d'offrandes sur une tablette hiera- 
tique de la XVIIIe dynastie, in: Rdfi, Bd. 33 (1981), S. 89-124 mit pls. 5-6, hier S. 93;

64 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://doi.org/10.5771/9783495997031-86 - am 26.01.2026, 14:47:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031-86
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Waffe der Analogie

»Ich bin Isis, die Herrin von Chemmis [...] Mein Vater Geb übereignete mir 
seine Heka-Kraft, um Horus zu beschützen, um das Maul jeder Schlange zu 
verschließen, um für ihn jeden Löwen in der Wüste zu verjagen, jedes Kro­
kodil im Fluß, alle Schlangen, die mit ihren Mäulern beißen. Ich wende ihr 
Gift ab.«

Öfter bestreitet der Magier geradezu, daß er und nicht ein Gott han­
delt oder spricht, etwa im magischen Papyrus Brooklyn: »He, He! Ich 
bin es gewiß nicht, der dieses sagt oder der dieses wiederholt - son­
dern du bist es, der es sagt, und du bist es, der es wiederholt.« Auch 
im Papyrus Genf MAH 15274 beteuert der Magier: »Nicht ich bin es, 
der es sagt, sondern der Gott XY.« Dieser Umstand wurde bislang oft 
mißverstanden. Der Bearbeiter des Genfer Papyrus, A. Massart, be­
merkte dazu, der Magier würde damit die Verantwortung für sein 
Tun von sich weisen und auf die Gottheit abwälzen.84 Ähnlich urteil­
te Y. Koenig. Mit Blick auf einen Zauberspruch zur Beschleunigung 
der Geburt, wo der Magier auf der Grundlage der Analogie zwischen 
Schwangerer und Isis bzw. zwischen Säugling und Horus den Unter­
gang der Welt für den Fall von Komplikationen skizziert und festhält, 
daß nicht er, sondern Isis dies sage und wiederhole, meint er:
»Par ailleurs, il va de soi qu'en pronongant une telle menace, le magicien en- 
court la colere des dieux. Mais il s'en preserve en la mettant sur le compte 
d'Isis la magicienne par excellence bien a sa place dans le contexte evoque.«85

Ähnlich argumentierte J. F. Borghouts:
»Quite naturally the magician sometimes excuses himself by declining re- 
sponsability for having used harsh words. He did so functionally; he expresses 
the will of supernatural powers by impersonating them, hence, elsewhere, the 
frequent initial presentative clause >I am god X<.«86

Dabei handelt es sich um ein grundlegendes Mißverständnis: der 
Magier lehnt durch die zeitweilige Identifizierung mit Gottheiten 
nicht die Verantwortung für sein Handeln ab. Gerade umgekehrt 
nimmt er dadurch die ganze Verantwortung auf sich, da er erst durch 
die Übernahme der göttlichen Rolle überhaupt zu zaubermächtigen

H. Engelmann und J. Hallof: Der Sachmetpriester, einfrüherRepräsentantderHygiene 
und des Seuchenschutzes, in: SAK, Bd. 23 (1996), S. 103-143: hier S. 117.
84 A. Massart: The Egyptian Geneva Papyrus MAH 15274, in: MDAIK, Bd. 15 (1957), 
S. 172-185: hier S. 175.
85 Y. Koenig: Magie et magiciens dans l'Egypte ancienne, Paris 1994, S. 71.
86 J. F. Borghouts: Ancient Egyptian Magical Texts, Leiden 1978, S. X.

Analogiedenken ^ 65

https://doi.org/10.5771/9783495997031-86 - am 26.01.2026, 14:47:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031-86
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Thomas Schneider

Handlungen befähigt ist (wie es im übrigen die oben zitierten Aus­
sagen des Sachmetpriesters deutlich herausstellen). Der Aktant ist im 
Idealfall - wie in Sargtext Spruch 267 - der Gott Heka (Magie) selbst, 
als welcher er absolute Macht ausübt.

In diesem Kontext sind offenbar auch die in der Ägyptologie 
zwiespältig, meist negativ bewerteten Drohungen gegen Götter zu 
verstehen, bei denen der Magier für den Fall des Mißlingens droht, 
den Himmel zum Einsturz zu bringen, den Sonnenlauf anzuhalten 
oder den Gott Osiris zu verbrennen. Nach S. Sauneron will er damit 
die Relevanz der Gefährdung für die Sicherheit der Götter heraus­
stellen und diese so zum Eingreifen veranlassen. Es handle sich also 
um »un jeu d'intimidation«87, »a kind of psychological warfare«88. 
Dagegen ist einzuwenden, daß magische Argumente nicht überzeu­
gen, glauben machen oder einschüchtern sollen. Der Magier versteigt 
sich auch nicht zu Bluffs. Sondern als Gott, im Idealfall Heka selbst, 
besitzt er die notwendige, sogar unumschränkte Autorität, der auch 
die Götter verpflichtet sind. Er kann ihnen daher die Bedrohlichkeit 
einer gegenwärtigen Situation für den Fortbestand der Welt drastisch 
vor Augen führen und sie zu Gegenhandlungen auffordern.89

Die autoritative Wirksamkeit der konkreten Beschwörung kann 
durch die Analogie des Sprechaktes zu einem mythischen Präzedenz­
fall in Korrelation gesetzt werden. So wird etwa die Formel verwen­
det: »Ich habe um deinetwillen, NN, gesprochen, so wie Re für sich 
gesprochen hat« - dann folgen parallele Aussagen mit den Göttern 
Schu, Sopdu, Chnum, Horus, Seth, Thot, Isis, Nephthys. Der Magier 
kann sich auch auf die göttliche Autorschaft einer Formel berufen 
oder die Beschwörung aus einem von Re selbst erhaltenen Buch her­

87 S. Sauneron: Le monde du magicien egyptien, in: D. Bernot u.a. (Hrsg.): Le monde 
du sorcier (Sources orientales, Bd. 7), Paris 1966, S. 27-65: hier S. 37. Auch E. Hornung 
spricht von »Auswüchsen und Perversionen« (E. Hornung: Die Macht des Zaubers, in: 
ders.: Geist der Pharaonenzeit, Zürich, München 1989, S. 51-66: hier S. 63), u.a. im 
Hinblick auf einen Liebeszaubers, der aber als mißbräuchliche Verwendung von Magie 
für eigene Ziele aufzufassen ist und damit nicht in das System von Magie zur Aufrecht­
erhaltung der Ordnung gehört.
88 J. Podemann S0rensen: The Argument in Ancient Egyptian Magical Formulae, in: 
ActaOr, Bd. 45 (1984), S. 5-19: hier S. 17 (als Paraphrase der Meinung Saunerons). 
Der Autor hält dazu zu Recht fest (S. 18) »To enter and to transform actuality, cosmo- 
logy must be dramatically displayed in it, but it exerts an authority of its own, indepen­
dent of negotiation with crocodiles.«
89 Vgl. noch Papyrus Geneva MAH 15274, rto. col. III,1—6 (A. Massart: The Egyptian 
Geneva Papyrus MAH 15274, in: MDAIK, Bd. 15 [1957], S. 172-185).

66 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://doi.org/10.5771/9783495997031-86 - am 26.01.2026, 14:47:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031-86
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Waffe der Analogie

leiten.90 In dem magischen Papyrus des Vatikan wird der Ausspruch 
des Magiers mit dem der Götter Seth bzw. Thot identifiziert.91 Un­
mißverständlich wird diese Analogie auf einer Horusstele aus dem 
ausgehenden 7. Jahrhundert v. Chr. formuliert:
»Sei gegrüßt, Gott, Sohn eines Gottes! [...] Sei gegrüßt, Horus, hervorgegan­
gen aus Osiris, geboren von der göttlichen Isis!

Als deine Zauber (hekau) lese ich vor, als deine Zauberkraft (achu) spreche 
ich, als deine Worte, die dein Wille geschaffen hat, beschwöre ich.

Deine Zaubersprüche sind es, die aus deinem Mund hervorgegangen sind, 
die dir dein Vater Geb anvertraut hat, die dir deine Mutter Nut gegeben hat, 
die dein Bruder Chentichem gelehrt hat

- um deine Sicherheit zu erreichen, um deinen Schutz wiederherzustellen, 
um das Maul aller Schlangen zu versiegeln, die sich im Himmel, auf Erden 
und im Wasser befinden; um die Menschen leben zu lassen und die Götter zu 
versorgen, um Re zaubermächtig zu machen durch deine Lobpreisung.«92

Der Sprechakt des Magiers wird dadurch funktional identisch mit 
einer kanonischen Vorgabe. Die enge Verbindung zwischen Heka 
und dem Wort wird im Tempel von Dendera illustriert, wo Heka als 
»Herr der Worte« bezeichnet wird und ein Teil seines Wesens per­
sonifiziert hinter ihm das Zeichen für Schrift - d. h. das schriftlich 
fixierte magische Wort - trägt.

Ins Zentrum der Magie als System führt von hier jene Analogie, 
die eine unmittelbare Verknüpfung auf der Ebene des Wortes erzielt: 
die Analogie der Bezeichnung. Das Vorbild der Effizienz der magi­
schen Sprache, ihr Präzedenzfall, ist die Erschaffung der Welt durch 
das Wort des Schöpfergottes93, indem dieser die Namen der zu er­

90 J. Podemann S0rensen: The Argument in Ancient Egyptian Magical Formulae, in: 
ActaOr, Bd. 45 (1984), S. 5-19: hier S. 10f.
91 E. Suys: Le papyrus magique du Vatican, in: Or, Bd. 3 (1934), S. 63-87.
92 H. Altenmüller: Der Sockel einer Horusstele des Vorstehers der Wab-Priester der 
SachmetBenitehhor, in: SAK, Bd. 22 (1995), S. 1-20: hier S. 3f.
93 Der Sprechakt des Schöpfergottes, mit dem Sachen benannt und damit erschaffen 
wurden, wird mit einem besonderen ägyptischen Wort auch Hu genannt. Folgerichtig 
wird berichtet, der Schöpfergott habe bei der Weltschöpfung Hu auf seine Lippen ge­
nommen und dadurch - als erstes Wesen - den Gott Heka erschaffen. Nach Sargtext 
1130 wird der Götterfeind Apophis von Heka und Hu abgewehrt - der Zaubermacht und 
ihrer sprachlichen Instrumentalisierung. Und so möchte der Verstorbene in der Unter­
welt nicht nur zu Heka werden, sondern ebenso zu Hu, dem eigentlichen Werkzeug, mit 
dem Heka realisiert wird. In Spruch 261 der Sargtexte sagt der zaubermächtige Tote: 
»Mir gehört Hu. Was ich gesagt habe, ist gut. Was aus meinem Munde gekommen ist, 
ist gut. Was ich sagen werde, ist demgemäß getan. Ich bin Hu, der Herr des Hu.«

Analogiedenken ^ 67

https://doi.org/10.5771/9783495997031-86 - am 26.01.2026, 14:47:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031-86
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Thomas Schneider

schaffenden Dinge ausruft. Der Name gilt in Ägypten als wesentli­
cher Teil der Existenz einer Sache oder Person. Er gehört zu einem 
Menschen wie sein Körper, seine immateriellen Bestandteile (Ba, Ka) 
oder sein Schatten. Die Namengebung für neugeborene Kinder ist 
motiviert durch Aussehen oder Lautäußerungen des Neugeborenen, 
Umstände der Geburt (Festnamen, Ersatznamen) oder Wünsche der 
Eltern, wodurch der Name des Kindes bestimmte Aspekte des Kindes 
ausdrückt, die es besitzt, die ihm gewünscht werden oder die mit 
seiner Geburt verknüpft sind. Entsprechend ist der Ägypter über­
zeugt, daß auch die Bezeichnungen, die der Schöpfergott den creata 
verlieh, durch bestimmte Aspekte dieser Sachen selbst motiviert sei­
en, sich also bestimmte Eigenschaften, Umstände der Erschaffung 
usw. im Namen widerspiegeln. Nach ägyptischem Verständnis tragen 
die Menschen die ägyptische Bezeichnung rome, weil sie nach einer 
Schöpfungsvorstellung aus den Tränen (rime »weinen«) des Schöp­
fergottes hervorgingen. Ähnlich wird die Heuschrecke, die die Felder 
abfrißt, snhm genannt, weil sie ein s? nhm »Sohn des Raubens« ist. 
Es handelt sich also im Gegensatz zum geläufigen ägyptologischen 
Sprachgebrauch mitnichten um ein »Wortspiel«, sondern eine in 
ihren Voraussetzungen wohlbegründete Etymologie.94 Der Name be­
zeichnet bestimmte Aspekte einer Person oder Sache, er identifiziert 
sie, die Kenntnis des Namens macht die Person oder Sache ansprech­
bar und verfügbar. Daher wehrt sich in der neuägyptischen Erzäh­
lung von der List der Isis der Götterkönig Re gegen die Preisgabe 
seines geheimsten Namens mit der Begründung:
»Meinen (geheimen) Namen haben mein Vater und meine Mutter (nur) mir 
genannt. Ich habe ihn in meinem Leibe verborgen seit meiner Geburt, um zu 
verhindern, daß gegen mich Macht erhielte Zauberer oder Zauberin.« 95

Die Faßbarkeit einer Bedrohung bei Kenntnis ihres Namens formu­
liert der 3. Spruch des magischen Papyrus Genf MAH 15274 (»Halt, 
Gift, damit ich deinen Namen in bezug auf dein Aussehen finde«) 
und beschreibt dann detailliert die möglichen Erscheinungen des Dä­

94 Vgl. F. Junge: Zur >Sprachwissenschaft< der Ägypter, in: Studien zu Sprache und Re­
ligion Ägyptens (FS W Westendorf), Bd. 1: Sprache, Göttingen 1984, S. 257-272; vgl. 
ders.:Artikel Kausales Denken, in: Lexikon der Ägyptologie, Bd. 3 (1980), Sp. 371-377.
95 Vgl. E. Brunner-Traut: Altägyptische Märchen, Mythen und andere volkstümliche 
Erzählungen, 8. Aufl. München 1989, S. 151 f.

68 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://doi.org/10.5771/9783495997031-86 - am 26.01.2026, 14:47:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031-86
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Waffe der Analogie

mons als Schlange, Hund, Mann oder Krokodil und, unter Verwen­
dung der Analogie >Patient - Horus<, die Gegenhandlung.96

Ausschlaggebend für die Analogie der Bezeichnung ist also ihre 
korrekte lautliche Gestalt. Die allgemeine Wichtigkeit der richtigen 
Aussprache magischer Beschwörungen verdeutlicht der Umstand, 
daß im Fall des spätägyptischen Papyrus British Museum 10808 eine 
mittelägyptische Beschwörung nicht in ägyptischer Schrift, die keine 
Vokale festhält, sondern lautgetreu in griechischen Buchstaben no­
tiert ist97, oder die Variation eines Zauberwortes im magischen Papy­
rus Harris als Papaluka - Papalaka - Papalula98, um die wahre Laut­
gestalt nicht zu verfehlen.

Das Instrument der lautlichen Analogie soll anhand zweier Bei­
spiele illustriert werden. Der magische Papyrus Budapest 51.1960 
droht einem Totengeist als Verursacher von Krankheit:
»Seine (des Toten) Arme werden gegen dich sein wie (die des) Horus, seine 
Kraft wird gegen dich sein wie (die des) Seth. Er wird auf dich treten, er wird 
dir Leiden verursachen mit den Binsenhalmen, die die Fackeln des Re jeden 
Tag anzünden, die Leiterin der Menschheit.«96 97 98 99 100

Über die Analogie des Patienten mit Horus und Seth hinaus scheint 
es hier vordergründig um ein pflanzliches Amulett zu gehen, das 
nach dem weiteren Wortlaut des Textes auf den Kopf des Patienten 
gelegt werden soll. Ungeklärt bleibt dabei, wie Binsenhalme die Fak- 
keln des Re, d.h. die Uräusschlangen an seiner Stirn, anzünden sollen 
und als »Leiterin der Menschheit« bezeichnet werden können. Auf 
der Ebene lautlicher Analogie läßt sich dagegen statt m:tw(t) n(t) 
sw(t) (»Binsenhalme«) m::wt ns(rt) (»die Strahlen der Brennenden«) 
verstehen100 und ein Hymnus an Maat im Grab Ramses' VI. her­
anziehen, wo Maat als »Brennende«, d. h. Uräus an der Stirn des Re,

96 Instruktiv ist auch die unten (Text zu Anm. 132) zitierte Passage aus den Zau­
bersprüchen für Mutter und Kind, die alle möglichen Ausprägungen und entsprechen­
den Namen einer Krankheit auflistet, um ihr nicht die geringste Zugriffsmöglichkeit zu 
lassen.
97 J. Osing: Der spätägyptische Papyrus BM10808 (ÄgAbh, Bd. 33), Wiesbaden 1976.
98 H. O. Lange: Der magische Papyrus Harris, Kopenhagen 1927.
99 Col. II, 9ff.: L. Kakosy: Ein magischer Papyrus des Kunsthistorischen Museums in 
Budapest, in: ders.: Selected Papers (1956-73), Budapest 1981, S. 239-258: hier S. 241; 
P. Eschweiler: Bildzauber im alten Ägypten. Die Verwendung von Bildern und Gegen­
ständen in magischen Handlungen nach den Texten des Mittleren und Neuen Reiches 
(OBO, Bd. 137), Freiburg i.Ü., Göttingen 1994, S. 207.
100 Die eingeklammerten Konsonanten wurden zu der Zeit des Textes nicht mehr ge­

Analogiedenken ^ 69

https://doi.org/10.5771/9783495997031-86 - am 26.01.2026, 14:47:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031-86
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Thomas Schneider

und als »Leiterin der Menschen« erscheint.101 Durch das Auflegen 
von Binsenhalmen wird also kraft der Analogie der Bezeichnung 
Maat selbst, die umfassende Ordnung des Kosmos, auf der Stirn des 
Patienten appliziert!

In einer Passage des Papyrus Turin 1993102, der eine umfassende 
Absicherung gegen alle erdenklichen Arten von Schädigung und Tod 
bietet und in die Form eines Dekretes des Gottes Osiris-Chontamenti 
gekleidet ist, d. h. von höchster Instanz sanktioniert ist103, wird zu­
nächst die kosmische Katastrophe skizziert, die eintritt, falls eine Be­
drohung einer einzelnen Person nicht verhindert wird.
»Wenn die Abwehr eines Feindes, eines Aufrührers, eines Toten oder einer 
Toten verzögert wird, dann wird der Feind des Himmels diesen zerschlagen, 
dann wird der Feind der Erde diese mit Gewalt umstürzen, dann wird Apophis 
in der Barke von Millionen sitzen, dann wird dem im Sarg kein Wasser gege­
ben werden, dann wird der in Abydos nicht begraben werden und wird der in 
Busiris nicht verhüllt werden (Osiris), und dem in Heliopolis werden keine 
Opfer dargebracht werden. Der Kult in ihren Tempeln wird nicht vollzogen 
werden (usw.).«

Dagegen werde die Beseitigung der Bedrohung im Mikrokosmos des 
einzelnen gleichzeitig den Makrokosmos stabilisieren. Die zu diesem 
Zweck vollzogene magische Handlung besteht darin, den Kot gefähr­
licher Tiere zu vermischen und zu räuchern. Da das ägyptische Wort 
für Kot (hs, koptisch has) ein Wort für »beschwören/Beschwörung« 
(hsj/w, koptisch hOs) assoziiert, ist es die Beschwörung der bedrohli­
chen Wesen selbst, die sich mit dem Rauch ausbreitet und die Gefahr 
bannt.

Vielleicht liegt in der Analogie der Bezeichnung auch der 
Schlüssel zu einem Rätsel der medizinischen Rezepte: drei Viertel 
aller in medizinischen Texten genannten Heilmittel sind nämlich bis­
her botanisch-pharmakologisch nicht bestimmbar, und von dem ver­
bleibenden Viertel scheint wiederum nur ein kleiner Teil tatsächlich 
pharmakologisch wirksam zu sein.104 Vielleicht ist die Effizienz zahl­

sprochen. Vgl. J. Osing: Die Nominalbildung des Ägyptischen, Mainz 1976, S. 178 und 
S. 206.
101 J. Assmann: Ma'at. Gerechtigkeit und Unsterblichkeit im Alten Ägypten, München 
1990, 2. Aufl. 1995, S. 161f.
102 J. F. Borghouts: Ancient Egyptian Magical Texts, Leiden 1978, S. 4 ff.
103 Vgl. oben zur Analogie des Sprechaktes.
104 R. Germer: Untersuchung über Arzneimittelpflanzen im Alten Ägypten, Diss. 
Hamburg 1979, S.380f.

70 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://doi.org/10.5771/9783495997031-86 - am 26.01.2026, 14:47:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031-86
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Waffe der Analogie

reicher Pharmaka nicht auf pharmakologischer Ebene zu suchen, 
sondern auf linguistischer: die Lautgestalt der Bezeichnung des Heil­
mittels assoziiert ein Element der geordneten Welt, das die Gesund­
heit wiederherstellt.

Während in diesen Fällen die Irregularität durch die Bezeich­
nungen bestimmter Objekte bekämpft wird, stellt eine weitere Kate­
gorie eine Analogie zwischen Hilfsmitteln der Magie als solchen und 
Elementen der Ordnung her. Diese Elemente können analoge Hilfs­
mittel eines Präzedenzfalles sein, so etwa, wenn ein Spruch gegen 
Augenkrankheit das für das Augenbad benutzte Wasser mit dem 
von Horus für sein Augenbad verwendeten Wasser identifiziert.105

Häufiger handelt es sich aber um funktionelle Parallelisierun­
gen mit allgemeinen Komponenten des Kosmos. In Spruch U der 
Zaubersprüche für Mutter und Kind wird das Amulett mit dem 
Schutz kosmischer Bereich gleichgesetzt:
»Schutzmittel, das für dieses Kind gemacht wird: dein Schutz ist der Schutz 
des Himmels / der Erde / der Nacht / des Tages/des Goldes / des grünen Por­
phyr / des Re / dieser sieben Götter, die das geschlämmte Land106 gründen 
und die Herzen an ihrem Platz ernähren.« 107

In Papyrus Ramesseum VIII heißt es analog: »Mein Schutz ist der 
Schutz des Gottes XY.«

Damit ist die Problematik der korrekten Interpretation der 
Funktionsweise von Amuletten angeschnitten. Amulette sind magi­
sche Gegenstände, die im Rahmen einer magischen Handlung dem 
Schutzbedürftigen umgehängt oder aufgelegt wurden. Ihre Funktion 
erfüllen sie, wenn die Handlung korrekt ausgeführt und begleitend 
der zugehörige Spruch rezitiert wird. In den allermeisten Fällen sind 
uns Amulette jedoch ohne die entsprechenden Instruktionen (Hand­
lungsanweisungen und Spruchtext) überliefert. Deshalb ist in vielen 
Fällen eine Entscheidung kaum möglich, wie ein bestimmtes Amulett 
zu verstehen ist, ob es etwa auf ein Objekt, ein Wesen usw. verweist

105 J. Podemann S0rensen: The Argument in Ancient Egyptian Magical Formulae, in: 
ActaOr, Bd. 45 (1984), S. 5-19: hier S. 12.
106 D. h. durch die Nilüberschwemmung mit Schlamm bedeckte Land. Zu der verwende­
ten Vokabel hb'y s. M. Gilula: Pesant B 141-145, in: JEA, Bd. 64 (1978), S. 129f. (ohne 
unsere Stelle).
107 A. Erman: Zaubersprüche für Mutter und Kind aus dem Papyrus 3027 des Berliner 
Museums, Berlin 1901.

Analogiedenken ^ 71

https://doi.org/10.5771/9783495997031-86 - am 26.01.2026, 14:47:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031-86
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Thomas Schneider

oder vielmehr selbst bestimmte Qualitäten symbolisiert.108 In seiner 
klassischen Kategorisierung von Amuletten nach ihrer Funktion un­
terschied 1914 W. M. F. Petrie109 die Bereiche

- homopoeic (similars): Der Träger eines Hasenamuletts 
wünscht sich die Regeneration des Hasen als Überlebenskünstler 
der Wüste; der Träger eines Amuletts in Form eines Armes mit ge­
ballter Faust wünscht sich die Kraft eines schlagenden Armes usw;

- dynatic (powers): Amulette in Gestalt von Machtsymbolen 
wie Krone oder Zepter oder Symbolen von Dauer und Beständigkeit 
(Djed-Pfeiler; Schen-Ring) verleihen Kraft;

- ktematic (property): Amulette in Form von Grabbeigaben 
(Opfergaben, Opfertafeln) oder Hausgegenständen (z.B. Kopfstüt­
zen) usw sichern dem Träger diese Besitztümer;

- phylactic (protection): Amulette wie Udjat-Auge, Isis-Blut, 
Figürchen des Bes usw. bewerkstelligen Schutz und Abwehr;

- theophoric (gods): sind Bilder der Götter bzw. Wesen, deren 
Hilfe der Magier sucht.

In modifizierter Form wurde die Petriesche Kategorisierung von 
C. Andrews110 übernommen. Ihre Behandlung zeigt aber gerade die 
Impraktikabilität dieser Untergliederung, bei der in subjektiver Wei­
se ganz unterschiedliche Kriterien zur Anwendung kommen. So 
könnte ein Arm mit geballter Faust nicht nur homopeoic, sondern 
auch dynatic oder phylactic sein; Götterbilder auch dynatic oder phy- 
lactic usw.

Die genaue Funktion und das Verständnis derartiger magischer 
Gegenstände ergibt sich vielleicht aus den in einigen Fällen erhalte­
nen kompletten Handlungsanweisungen.111 Sie zeigen, daß zwar das 
allgemeine Ziel (Schutz und Machtfülle des Lebenden oder Verstor­
benen) klar ersichtlich ist, das Einzelverständnis jedoch, wie be­
stimmte Amulette oder komplexe Amulettgruppen funktionierten,

108 P. Eschweiler: Bildzauber im alten Ägypten. Die Verwendung von Bildern und Ge­
genständen in magischen Handlungen nach den Texten des Mittleren und Neuen Rei­
ches (OBO, Bd. 137), Freiburg i.Ü., Göttingen 1994, S. 180 bzw. S. 20.
109 W. M. F. Petrie: Amulets, London 1914, Reprint 1972.
110 C. Andrews: Amulets of Ancient Egypt, London 1994.
111 P. Eschweiler: Bildzauber im alten Ägypten. Die Verwendung von Bildern und Ge­
genständen in magischen Handlungen nach den Texten des Mittleren und Neuen Rei­
ches (OBO, Bd. 137), Freiburg i.Ü., Göttingen 1994. Die folgenden Beispiele finden sich 
hier S. 64 (Papyrus Leiden I 348, 6,4-8,7), S. 89 f. (Sargtexte Spruch 83), S. 76 (Toten­
buch Spruch 160).

72 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://doi.org/10.5771/9783495997031-86 - am 26.01.2026, 14:47:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031-86
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Waffe der Analogie

schwierig ist. In Papyrus British Museum 10059 wird eine Ibis-Figur 
auf die Wunde des Kranken gelegt, wodurch der Ibis-Figur eine ana­
loge Zaubermacht zu jener des Gottes Thot (der als Ibis erscheinen 
kann) zukommt. Seine Macht wird gleichsam direkt auf die Wunde 
appliziert. Entsprechend wird bei der Auflegung eines Stoffamulettes 
in Papyrus Leiden I 348, 6,4 - 8,7 durch das aufgemalte Bild des 
Sonnengottes Re eine Analogie des Amulettes zu seiner Zauber­
macht hergestellt:
»Worte zu sprechen über eine Figur des Re, die gemalt ist mit Blut des Abdju- 
Fisches auf einen Verband aus Königsleinen, der einem Mann an den Kopf 
gelegt wird. Eine Abwehr der Feinde ist das.«

Das Tragen eines Löwenamulettes führt den Verstorbenen gemäß 
Spruch 83 der Sargtexte zur Analogie, ja Identifizierung mit dem 
Gott Schu, der nach Spruch 75 noch zaubermächtiger ist als Heka 
selbst:
»Worte zu sprechen über das Vorderteil eines Löwen, anzufertigen aus Kar­
neol oder Geierknochen, einem Mann an seinen Hals zu legen, wenn er hin­
absteigt zur Nekropole. Ein Schutz in Gestalt des Ba [der Persönlichkeit, 
Identität] des Gottes Schu. Das bedeutet: die Macht eines Mannes über die 
Winde des Himmels, zu einem effektiven Zaubermächtigen (Ach-iqer) zu 
werden und zum König über alle Winde des Himmels. Nicht kann er erneut 
sterben, nicht können sich seine Feinde seiner bemächtigen, nicht kann ihn 
zurückhalten der (negative Gegen-)Zauber auf der Erde in Ewigkeit.«

Spruch 160 des Totenbuchs vollzieht eine Gleichsetzung des konkre­
ten Amulettes mit jenem des Gottes Thot: »Ich bin das Amulett aus 
Feldspat, das die Hand Thot's (persönlich) trägt.«

Von großer Bedeutung sind schließlich nicht nur Form und Art 
des Gegenstandes, sondern auch Beschaffenheit und Farbe. In der 
Verwendung verschiedener Steine, Metalle, von Ton, Fayence, Kno­
chen, Holz, Pflanzen usw. können durchaus Wirkungen intendiert 
sein, die den Materialien oder Farben zugesprochen werden. Die ent­
sprechenden Materialien werden z. T. aufgelöst und getrunken, wie 
auch Zaubersprüche abgewaschen und getrunken werden bzw. das 
über Heilstatuen laufende Wasser.112 In vielen Fällen dürften aller­

112 P. Eschweiler: Bildzauber im alten Ägypten, a. a. O., S. 263 f.; R. K. Ritner: The Me- 
chanics ofAncient Egyptian Magical Practice (SAOC, Bd. 54), Chicago 1993, S. 92-110. 
Zu den Heilstatuen siehe zuletzt noch W. Gutekunst: Textgeschichtliche Studien zum 
Verjüngungsspruch (TextB) auf Horusstelen und Heilstatuen, Diss. Göttingen 1992,

Analogiedenken ^ 73

https://doi.org/10.5771/9783495997031-86 - am 26.01.2026, 14:47:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031-86
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Thomas Schneider

dings lautliche Analogien der Bezeichnung vorliegen, wie die gleich 
zu zitierenden Beispiele für komplexe Analogien zeigen. Auch wenn 
Amulette häufig nur als Talismane getragen worden sein dürften, 
muß ihre eigentliche Funktion als weiterreichend bestimmt werden: 
Personen, die bedroht oder schon von Irregularität betroffen sind, 
sollen wieder in die reguläre Ordnung eingefügt werden, wobei 
Amulette eine direkte Analogie zu Strukturen dieser Ordnung her­
stellen. Amulette sind Ansatzpunkte, wo Heka als ordnende Energie 
auf die kranke Person einwirkt.

Die erneute Einbindung irregulärer Fälle in das sinnvolle 
Gefüge der Welt erfolgt in vielen Fällen nicht durch einzelne Analo­
gien, sondern durch zwei oder mehr Verknüpfungen. Mehrfache 
Analogien erhöhen die Effizienz der Rückbindung. In Papyrus Deir 
el-Medine 1 vso. 4,5 - 5,2 lesen wir:
»Gegrüßt seist du, Zwerg inmitten des Himmels! Komm, daß du den NN 
rettest, wie du den Schwimmenden rettest am Tag des Vereinigens mit der 
Erde. Was all das betrifft, das losgelöst ist, das böse ist und sich anschickt, 
gegen den NN zu kommen: Wehre es ab von dem, gegen den es angehen will! 
Dieser Spruch wird gesprochen zu den Ohren. Er [Der Zwerg] wird gegeben 
an seinen Hals. Desgleichen der Zwerg, der (hier) in Schrift vorliegt, aus 
Wachs. Er wird gegeben an seinen Hals.«

In einer Mehrfachanalogie wird das Amulett in Zwerggestalt als wir­
kungsmächtiger Ableger des »Zwerges inmitten des Himmels« (of­
fenbar des Sonnengottes Re) selbst verstanden und der bedrohte 
Mensch in Analogie zu dem geretteten »Schwimmenden« (Osiris). 
Gleichzeitig liegt offenbar eine sprachliche Analogie vor, wie auch 
der Papyrus Insinger davon spricht, daß »der kleine Zwerg groß ist 
aufgrund seines Namens«113: Der Zwerg (neme) ist Re, der »Herr der 
Maat« (zu dieser Zeit etwa nemmej gesprochen114).

Eine Mehrfachanalogie bietet auch ein Spruch des späten magi­

Trier 1995; L. Kakosy: Heilstatuen in den Tempeln, in: D. Kurth (Hrsg.): 3. Ägyptologi- 
sche Tempeltagung: Systeme und Programme der ägyptischen Tempeldekoration (ÄAT, 
Bd. 33,1), Wiesbaden 1995, S. 91-98.
113 Innerhalb von Kapitel 20 des Papyrus Insinger, in dem Amulette behandelt werden.
114 Vgl. F. Hoffmann: Der Kampf um den Panzer des Inaros. Studien zum P. Krall und 
seiner Stellung innerhalb des Inaros-Petubastis-Zyklus, Wien 1996, S. 30, und J. F. 
Quack: Dekane und Gliedervergottung. Altägyptische Traditionen im Apokryphon Jo­
hannis, in: JAC, Bd. 38 (1995), S. 97-122: hier S. 118.

74 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://doi.org/10.5771/9783495997031-86 - am 26.01.2026, 14:47:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031-86
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Waffe der Analogie

sehen Papyrus Brooklyn, der den Text der Heilstatue Ramses' III. 
aufnimmt:
»Worte zu sprechen über einen Löwen aus Fayence, auf einen Faden roten 
Leinens aufgezogen. Er wird gegeben einem Manne an seinen Arm. Als 
Schutz des Schlafzimmers wird er gegeben. [Spruchtext:] Er (der König) ist 
ein Löwe, der sich selbst schützt. Er ist der große Gott, der für seinen Bruder 
kämpft. Wer ihn beißen wird, wird nicht am Leben bleiben. Denn er ist ein 
Löwe, der abwehrt Götter und Geister. Er hat abgewehrt alle männlichen und 
weiblichen Schlangen, die mit ihren Mäulern beißen.«115

Das Löwenamulett vollzieht die Analogie mit dem als Löwe unbe­
siegbaren König, womit dessen Kräfte auf den Amulettträger über­
gehen. Gleichzeitig dürfte auch hier eine sprachliche Analogie vor­
liegen, da die Bezeichnung für Fayence (tjehenet) das Verb tjehen 
»mit jemandem im Kampf zusammentreffen« assoziiert. Das Fa­
yenceamulett des Löwen entspricht also durch die Materialbezeich­
nung von vornherein dem kämpfenden Löwen. Die komplexe Vor­
schrift eines Spruches der Zaubersprüche für Mutter und Kind116 
vollzieht die Analogie des fieberkranken Kindes mit dem Horuskind 
und knüpft weitere Analogien an mehrere dem Patienten aufgelegte 
Amulette: das Siegel (chetem) soll die Krankheitsdämonen erschlie­
ßen (chetem), das Krokodil-Amulett greift die Dämonen an; das 
Handamulett beschützt den Leib des Kindes; die Perlen aus blauem 
Amethyst (hemaget) sollen bewirken, daß die Gefahr weicht (hem 
gaut).

5. Beispiel

Die Praxis altägyptischer Magie als System und ihre Komplementa­
rität zu anderen Regelsystemen soll nun aufgrund eines Anwen­
dungsbereichs näher skizziert werden: der Bedrohung der Gesund­

115 Papyrus Brooklyn 47.218.138, 13,9-14: J.-C. Goyon: Un parallele tardif d'une for­
mule des inscriptions de la statue prophylacticque de Ramses III au Musee du Caire 
(Papyrus Brooklyn 47.218.138, col. x+13, 9 a 15), in: JEA, Bd. 57 (1971), S. 154-159; 
£. Drioton: Une statue prophylactique de Ramses III, in: ASAE, Bd. 39 (1939), S. 57-89; 
P. Eschweiler: Bildzauber im alten Ägypten. Die Verwendung von Bildern und Gegen­
ständen in magischen Handlungen nach den Texten des Mittleren und Neuen Reiches 
(OBO, Bd. 137), Freiburg i.Ü., Göttingen 1994, S. 58f.
116 P. Eschweiler (wie Anm. 115), S. 70 (Papyrus Berlin 3027 vso. 2,2-7).

Analogiedenken ^ 75

https://doi.org/10.5771/9783495997031-86 - am 26.01.2026, 14:47:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031-86
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Thomas Schneider

heit des einzelnen Menschen. Krankheiten stellen eine der haupt­
sächlichen Störungen der Ordnung dar, die den Einsatz von Medizin, 
aber auch von Magie erforderlich machen. Magische Sprüche richten 
sich über allgemeine Gefährdungen des einzelnen, die Krankheiten 
einschließen117, hinaus speziell gegen einzelne Krankheiten und 
(Krankheits-)Dämonen118, Fieber119, Gift von Schlangen und Skorpio­
nen120, Bauchschmerzen, Verbrennungen und Kopfschmerzen121, 
Kinderkrankheiten122, gegen Komplikationen bei Schwangerschaft 
und Geburt123, Albträume124, gegen Hundebisse, Erstickungsgefahr, 
Gicht und Fieber125 und Beeinträchtigungen der Sehkraft126.

117 Etwa in Papyrus Turin 1995+1996; Papyrus Chester-Beatty VIII, XV; Papyrus 
Brooklyn 47.218.156); Papyrus Ramesseum IX.
118 Etwa in Papyrus Ramesseum C; Papyrus Turin 1995+1996 rto.; Papyrus Chester- 
Beatty VIII; Papyrus BM 10731; Papyrus Ramesseum VIII; Magischer Papyrus Leiden 
I 343 + 345.
119 Etwa in den Papyri Chester-Beatty-Papyri; Papyrus BM 10808.
120 Etwa in Papyrus Turin 54003; Papyrus Ramesseum X; Papyrus Turin Cat. 1993; 
Papyri Chester-Beatty; Magischer Papyrus des Vatikan; Brooklyner Schlangenpapyrus; 
Papyrus Leiden I 349; Papyrus Turin Cat. 1993; auf Horusstelen, dem Socle Behague, in 
der Heilkapelle von Karnak (C. Traunecker: Une chapelle de magie guerisseuse sur le 
parvis du temple de Mout a Karnak, in: JARCE, Bd. 20 (1983), S. 65-92).
121 Etwa in Pap. Leiden I 348.
122 Etwa in den Zaubersprüchen für Mutter und Kind (Papyrus Berlin 3027); Papyrus 
Brooklyn 47.218.2.
123 Etwa in Papyrus Ramesseum IV, den Zaubersprüchen für Mutter und Kind (Papyrus 
Berlin 3027); Papyrus Leiden I 348; dem hieratischen magischen Papyrus in Köln (wie 
Anm. 67).
124 Etwa in Papyrus Ramesseum XVI; Papyrus Leiden 1348, Spruch 36; O. Gardiner 363; 
Papyrus Chester-Beatty-Papyri III. Die erhaltenen Beschwörungen gegen Albträume 
führen diese aber auf Dämonen zurück; gehandelt wird nicht präventiv (um keine Alb­
träume zu haben), sondern während der akuten Bedrohung durch die Traumbilder. Alb­
träume werden phänomenologisch wie eine Krankheit behandelt. Bis zu einem gewissen 
Grad verhält es sich auch mit dem Liebeszauber oder erotischen Zauber so. In einigen 
koptischen Liebeszaubern, die ältere Vorgaben aufnehmen, wird die uns vom Heilzau­
ber bekannte Horus-Isis-Konstellation angewandt (z. B. Pergament Schmidt 2: M. Mey­
er und R. Smith (Hrsg.): Ancient Christian Magic. Coptic Texts of Ritual Power, San 
Francisco 1994, S. 152 f.). Horus - d.h. ein konkreter Mann - ist verzweifelt, weil er eine 
oder mehrere Frauen begehrt, die ihn aber abweisen. Er weint, und seine Mutter Isis 
verhilft ihm durch Magie zur Erfüllung seiner Liebe bzw. sexuellen Begierde. Äußerlich 
wird unerfüllte Liebe also mit einer Krankheit gleichgesetzt. Es handelt sich hier aber 
um einen Fall von Machtzauber, nicht die Wiederherstellung von Maat.
125 Etwa im demotischen Magischen Papyrus London/Leiden; Papyrus Leiden J 383; 
Papyrus BM 10070.
126 Etwa in Papyrus Turin 54003.

76 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://doi.org/10.5771/9783495997031-86 - am 26.01.2026, 14:47:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031-86
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Waffe der Analogie

In den Texten wird Magie teilweise in Verbindung mit medizi­
nischen Handlungen angewendet, parallel dazu oder auch nachein­
ander. Im Wundbuch des Papyrus Smith findet sich beispielsweise in 
Fall 25 eine rein medizinische Behandlungsvorschrift (»Heilanwei­
sung einer Knochenverschiebung an seinem Unterkiefer«), in Fall 9 
die »Heilanweisung einer Wunde an seiner Stirn, wenn die Schale 
des Schädels gebrochen ist«, die eine magische Handlung impliziert. 
Dieses Nebeneinander von medizinischen und magischen Handlun­
gen führte in der ägyptologischen Forschung häufig zu abwertenden 
Beurteilungen; z. B. der, die ägyptische Medizin habe sich von den 
Zwängen magischen Bewußtseins nicht lösen können.127 Vertreter 
dieser Meinung argumentierten, daß der Anteil magischer Elemente 
in den medizinischen Texten gering sei: von den 850 Einzeltexten des 
medizinischen Papyrus Ebers aus der 18. Dynastie seien nur 2 % ma­
gisch, unter den insgesamt etwa 1200 Rezepten und Abhandlungen 
aller medizinischen Texte fänden sich nur 30 Zaubertexte. W We- 
stendorf128 hat aber erkannt, daß die Forschung bei dieser Beurtei­
lung einem grundlegenden Mißverständnis aufgesessen ist und sich 
der eigentliche Anteil von Magie in den großen medizinischen Sam­
melhandschriften auf 100% erhöht. Zu jeder der grundlegenden 
ärztlichen und pharmakologischen Handlungen wurden nämlich so­
genannte Begleitsprüche rezitiert, die als standardisierte Beschwö­
rungen aber nur an einem Ort des Textes schriftlich festgehalten 
und in der bisherigen Forschung fälschlich nur einmal (statt bei je­
dem Fall erneut) gezählt wurden.

Verschiedene Erklärungsversuche, wann Magie und wann Me­
dizin angewendet wurde, lassen sich nicht bestätigen, so die These, 
daß man nur bei medizinisch hoffnungslosen Fällen auf die Magie 
zurückgriff, sich bei heilbaren Krankheiten oder Unfällen aber an 
die Medizin hielt. Ganz im Gegenteil wurden hoffnungslose Fälle 
aufgegeben, während Magie auch gegen Bagatellerkrankungen wie 
Schnupfen129 eingesetzt wurde. Die Vermutung, daß man bei äuße­
ren, kausal unbestrittenen Krankheitsursachen immer medizinisch

127 Daher schließt der grundlegende Grundriß der Medizin der Alten Ägypter medizi­
nisch-magische Beschreibungen und Anweisungen meist aus und berücksichtigt in der 
Regel nur »richtig« medizinische Texte.
128 W Westendorf: Erwachen der Heilkunst. Die Medizin im Alten Ägypten, Zürich 
1992, S. 24f.; ders.: Handbuch der altägyptischen Medizin (HdO I/36), Leiden, Boston, 
Köln 1999, Bd. 1, S. 529-535 (S. 532 zu dem dadurch höheren Anteil des Zaubers).
129 S. Sauneron: Le rhume d'Aninakhte, in: Kemi, Bd. 20 (1970), S. 7-18.

Analogiedenken ^ 77

https://doi.org/10.5771/9783495997031-86 - am 26.01.2026, 14:47:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031-86
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Thomas Schneider

vorgegangen sei, bei äußerlich nicht diagnostizierbaren Ursachen, die 
man als Einwirkung von Dämonen betrachtete, dagegen magisch, 
läßt sich durch Gegenbeispiele widerlegen.130 Auch der Erklärungs­
ansatz von E. Hornung, wonach das Nebeneinander von technischer 
Medizin und Magie sich dadurch erkläre, daß die Magie die nicht 
technisch heilbaren Aspekte einer Krankheit bekämpfe (»Ein ägypti­
scher Arzt ist auch Zauberer, d. h. Seelenarzt, der den Dämon der 
Krankheit bannt und für eine ideale Therapie die Wirkung von Heil­
mittel, Amulett und Zauberspruch kombiniert«131), vollzieht eine 
Ausgrenzung von Magie, die dem Befund nicht entspricht. Nach 
ägyptischer Auffassung ist Magie nicht weniger technisch als Medi­
zin.

Ein Spruch über eine als »Ausfluß« bezeichnete Seuche, die 
auch als Asiatin angesprochen und mit der Überschwemmung ver­
bunden wird, möge das magische Vorgehen gegen eine Krankheit 
illustrieren:
»Den Ausfluß abwehren von allen Gliedern des Kindes. Du bist Horus, nach­
dem du als Horus erwacht bist, du bist der lebendige Horus. Die Krankheit 
abwehren, die in deinem Körper ist, das Leiden, das in deinen Gliedern ist. 
Das (Eiter-)Gerinnsel - ein Krokodil, das dahinschnellt inmitten des Flusses, 
eine Schlange, deren Gift schnell voraneilt, ein Messer in den Händen des 
tüchtigen Schlachters. Friß nicht, Geschwulst seines Gesichts! Greif nicht 
über auf sein Gehirn! Weiche zurück, Eindringende! Beseitigt seien (?) ihre 
Schleimstoffe, abgewendet [o.ä.] ihr öliger Eiter. Fließe ab (?), Ausfluß, geh 
hinab auf den Boden! Geschwür(vereiterung), Bruder des Blutes, Freund des 
Eiters, Vater der Geschwulst, Ausfluß, der Oberägypten durchzieht (?). 
Komm, auf daß Du ruhst, indem zu dem Ort gelangt bist, wo deine schönen 
Frauen sind, an deren Haar man Myrrhe und an deren Achseln man frischen 
Weihrauch gegeben hat. Fließe aus (?), Ausfluß, geh hinab auf den Boden! 
Greif nicht über auf seinen Kopf! Weiche zurück, Sekret! Greif nicht über 
auf seinen Scheitel! Weiche zurück, Schleim, von ihm! Greif nicht über auf 
seine Stirn! Weiche zurück, Verrunzelung! Greif nicht über auf seine Augen­
brauen! Weiche zurück! Kahlheit! Greife nicht über auf seine Augen! Wei­
che zurück, [Augenkrankheit]! Weiche zurück, Trübung! (usw.)«132

130 W. Westendorf: Handbuch der altägyptischen Medizin (HdO I/36), Leiden, Boston, 
Köln 1999, Bd. 1, S. 528.
131 E. Hornung: Die Macht des Zaubers, in: ders.: Geist der Pharaonenzeit, Zürich, 
München 1989, S. 51-66: hier S. 61.
132 Spruch E der Zaubersprüche für Mutter und Kind, XVII.II.10-XIX.V. 7.

78 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://doi.org/10.5771/9783495997031-86 - am 26.01.2026, 14:47:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031-86
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Waffe der Analogie

Der Spruch vollzieht einleitend die Analogie des Patienten mit dem 
lebendigen Horuskind, später des Dämons mit einer (aus der chaoti­
schen Welt außerhalb Ägyptens stammenden) Asiatin. Die katalog­
artige Aufzählung aller möglichen Erscheinungsformen und Namen 
strebt nach einer umfassenden Kontrolle, der kein Angriffspunkt 
entgeht.133

Die Verbindung von Medizin und Magie wurde traditionell ne­
gativ, zumindest skeptisch beurteilt. Auch die gegenwärtigen Erklä­
rungsmodelle haben sich von dieser Position nicht grundsätzlich 
gelöst und beurteilen die Verwendung von Magie nicht aus dem Sy­
stem heraus, sondern von einer modernen, naturwissenschaftlich ge­
prägten Warte.

John F. Nunn, Arzt und Verfasser einer neueren Monographie 
zur ägyptischen Medizin134, warnt davor, die Magie als für den Hei­
lungsprozeß irrelevant zu betrachten. Er sieht in ihr aber nicht ein 
tatsächlich operativ wirksames Instrumentarium, sondern unterstellt 
ihr den auch in der modernen Medizin bedeutsamen Heileffekt, wie 
er durch Suggestion und Erwartung erzielt wird. Angesichts relativ 
weniger pharmakologisch wirksamer Arzneien sei es vernünftig ge­
wesen, auf diesen Plazebo-Effekt zu vertrauen, der durch die Sug­
gestion der Magie und das Aussprechen eines Zauberspruchs ver­
stärkt worden sei. Nur in wenigen Fällen erkennt Nunn eine 
rationale Grundlage für das, was angeblich als Magie erscheint, an, 
so wenn der vom Tag des Pflückens abhängige, damit stark fluktuie­
rende Gehalt an Morphinen in gewissen Kräutern magisch erklärt 
worden sei. Die Funktionalität ägyptischer Magie bei Krankheit be­
ruht jedoch, wie oben gezeigt wurde, nicht auf suggestiver Verstär­
kung pharmakologisch unwirksamer Medikamente, sondern darauf, 
daß Magie den Krankheitsfall mit unangreifbaren Analogien - stär­
ker als alle Medikamente - an die geordnete Welt anknüpft.

Problematisch ist auch der Ansatz W. Westendorfs, der der Be­
deutung von Magie bei der Darstellung ägyptischer Medizin zwar 
einen vorderen Platz einräumt, jedoch von einem überholten Evolu­
tionsschema ägyptischer Geistesgeschichte ausgeht, das an die religi­
onsethnologischen Thesen eines Tyler bzw. Frazer erinnert. Nach der 
dämonisch geprägten Geisteswelt der Vorgeschichte habe das Alte

133 Vgl. oben die Bedeutung der Kenntnis des Krankheitsnamens (Text zu Anm. 96).
134 P. Nunn: Ancient Egyptian Medicine, London 1996. Die folgende Beurteilung findet 
sich auf S. 96-112 (»Magic and Religion in Medicine«).

Analogiedenken ^ 79

https://doi.org/10.5771/9783495997031-86 - am 26.01.2026, 14:47:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031-86
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Thomas Schneider

Reich in einem »Taumel der Selbstüberschätzung« und der Vorstel­
lung allumfassender Machbarkeit die Blütezeit der ägyptischen Me­
dizin heraufgeführt, von der Ägypten dann angeblich jahrtausende­
lang zehrte. Diese Blütezeit ägyptischer Medizin sei rational und fast 
zauberfrei gewesen, während nach dem Alten Reich das naturwissen­
schaftliche Erkenntnisstreben gelähmt gewesen sei und ein Rückfall 
in überholte magische Denkmuster zu konstatieren sei. Gegen dieses 
Schema135 ist einzuwenden, daß sich eine zauberfreie Anfangszeit 
ägyptischer Medizin nicht belegen läßt.136 Schließlich unterstellt 
Westendorfs Kritik am mangelnden naturwissenschaftlichen Er­
kenntnisstreben, die ägyptische Kultur habe ähnliche Denkmodelle 
und Erkenntnisinteressen wie die europäische Moderne verfolgt. 
Wo sie seinen Vorgaben nicht genügt, wird sie disqualifiziert.137

Daß im Gegensatz dazu der Ägypter gerade in der Komplemen­
tarität von Magie und Medizin ein sinnvolles Instrumentarium zur 
Etablierung von Ordnung sah, führt ein Passus des medizinischen 
Papyrus Ebers aus: »Wirksam ist der Zauber zusammen mit dem 
Heilmittel, wirksam ist das Heilmittel zusammen mit dem Zauber.« 
Die alle Bereiche der ägyptischen Welt übergreifende Magie kann in 
jedem einzelnen - z. B. in der Medizin - komplementär zu einem dort 
entwickelten spezifischen Instrumentarium wirksam werden.

135 W Westendorf: Erwachen der Heilkunst. Die Medizin im Alten Ägypten, Zürich 
1992. Die im folgenden referierte Beurteilung Westendorfs findet sich dort S. 19-39 
(»Der Zauber in den medizinischen Texten«) und ebenso auch bei ders.: Handbuch der 
altägyptischen Medizin (HdO I/36), Leiden, Boston, Köln 1999, Bd. 1, S. 1-3.
136 Die überlieferte Fassung des von Westendorf als Kronzeuge angeführten medizi­
nischen Papyrus Smith stammt aus dem Neuen Reich, und auch wenn mit einem höhe­
ren Alter der Vorlage zu rechnen wäre, so finden sich doch auch hier schon nebenein­
ander medizinische und magische Anweisungen. Dasselbe gilt für alle sicher vor das 
Neue Reich datierbaren medizinischen Texte. Außerdem ist gerade für die ältere Zeit, 
worauf Ritner hinweist, ein großer Überlieferungsausfall zu veranschlagen; unsere me­
dizinischen Texte sind zufällige Einzelvertreter.
137 Westendorf urteilt etwa, den »Identifizierungs-Zauber« (Magier = Anubis usw., d.h. 
die Analogie des Aktanten) »mag der Ägypter tatsächlich geglaubt haben«; er spricht 
von dem »staunenden Menschen«; dem »primitiven Deutungsvermögen«; einer »ver­
trauensseligen Heilungsbereitschaft«. Der Fall 9 des medizinischen Papyrus Smith zei­
ge, daß die »dämonische Seite der Medizin nicht total überwunden ist«.

80 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://doi.org/10.5771/9783495997031-86 - am 26.01.2026, 14:47:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031-86
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Waffe der Analogie

6. Epilog

Magie stellt in Ägypten ein umfassendes, äußerst genau durchdach­
tes und stringentes System dar. Es ist kein Aberglaube, hat auch mit 
Glauben nichts zu tun, sondern kann eher mit physikalischer Begriff- 
lichkeit erklärt werden.138 Als möglicherweise leistungsfähiges Mo­
dell zu ihrem Verständnis bietet sich die moderne Chaos-Theorie an. 
Auf sie wird auch in ägyptologischen Arbeiten schon vereinzelt (etwa 
von M. Görg, R. van Walsem) rekurriert.139 Sie wird auch der zwei­
fachen Verwendung des ägyptischen Begriffs Heka (Magie) gerecht, 
der - erstens - ein Grundelement der Welt - neben der Maat - be­
zeichnet, dem sich die Entstehung der Welt überhaupt erst verdankt 
und das ihre weitere Existenz garantiert, und - zweitens - den kon­
kreten Vorgang, mit dem eine drohende Auflösung der Ordnung ver­
hindert und das gefährdete Objekt in die Ordnung reintegriert wird.

(1) Zahlreiche Erscheinungsformen in unserer Welt entsprechen 
nicht der klassischen, linearen, sondern einer nichtlinearen, soge­
nannten fraktalen Geometrie - in den Worten Benoit B. Mandel­
brots: »Clouds are not spheres, mountains are not cones, coastlines 
are not circles, and bark is not smooth, nor does lightning travel in a 
straight line.«140 Die Chaos-Forschung untersucht diese nichtlinea­
ren, komplexen Strukturen, die sich durch Iteration aus einfachen 
Grundwerten erzeugen lassen und sich selbstähnlich sind, d. h. in 
der formalen Gestalt auf allen Betrachtungsstufen gleichen (Mandel­
brot- und Julia-Mengen). Sie begegnen nicht nur in Erscheinungen 
der Natur (Verästelung von Bäumen, Turbulenzen in Flüssigkeiten, 
Entladung von Blitzen), sondern auch in der Entwicklung von Tier­
populationen, der menschlichen Evolution und dem Zustandekom­
men von Kreativität. In Analogie könnte Maat (»das was gerichtet

138 E. Hornung: Die Macht des Zaubers, in: ders.: Geist der Pharaonenzeit, Zürich, 
München 1989, S. 51-66: hier S. 61.
139 M. Görg: Zeit als Geburt aus Chaos und Raum. Religionsgeschichtliche Entwick­
lungsschemata in Ägypten und der Bibel. - Oder: Warum führen uns Weihnachts­
mythos und Chaostheorie nach Altägypten?, in: K. Weis (Hrsg.): Was ist Zeit? Teil II: 
Entwicklung und Herrschaft der Zeit in Wissenschaft, Technik und Religion, 2. Aufl. 
München 1997, S. 89-116; R. van Walsem: The Struggle Against Chaos as a >Strange 
Attractor< in Ancient Egyptian Culture. A Descriptive Model for the >Chaotic< Develop­
ment of Cultural Systems, in: Jacobus van Dijk (Hrsg.): Essays on Ancient Egypt in 
Honourof Herman te Velde, Groningen 1997, S. 317-342.
140 B. B. Mandelbrot: The Fractal Geometry of Nature. Updated and Augmented, New 
York 1983, S. 1.

Analogiedenken ^ 81

https://doi.org/10.5771/9783495997031-86 - am 26.01.2026, 14:47:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031-86
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Thomas Schneider

ist«) allen geraden, linearen Strukturen der klassischen Geometrie 
und Mathematik vergleichbar sein, Heka dagegen allen nichtlinea­
ren, komplexen Erscheinungen.

(2) Die Chaos-Forschung untersucht, wie sich aus stabilen 
Grundgegebenheiten unvorhersehbar verhaltende Systeme entwik- 
keln, die von Ordnung in chaotische Turbulenzen übergehen. Der­
artige Vorgänge laufen von klar definierten Ausgangsbedingungen 
aus und innerhalb bestimmter Stabilitätsgrenzen auf bestimmte 
Zielpunkte zu (sogenannte Attraktoren). Dabei wird unterschieden 
zwischen dem deterministischen Chaos (z. B. der zunächst geord­
neten, determinierten Strömung, die dann chaotisch wird) und dem 
dissipativen Chaos (z. B. dem menschlichen Körper), dessen Ordnung 
nur durch ständige Energiezufuhr aufrechterhalten werden kann und 
sonst auseinanderfällt. Diese Vorgänge lassen eine temporäre Stabi­
lität zwischen den zwei Zuständen Ordnung und Chaos erkennen. 
Genau diesen Platz besetzen auch die Zielobjekte altägyptischer Ma­
gie. Es handelt sich immer um Systeme (kranke Personen, gefähr­
detes Vieh, das bedrohte Ägypten), die dem Bereich der Ordnung 
angehörten, durch eine (aktuelle oder potentielle) Veränderung aber 
aus dieser Stabilität herausbrechen und in einen chaotischen Zustand 
(Tod, Zerfall) abzugleiten drohen. Die altägyptische Magie bindet 
diese in ihrer Stabilität tangierten Systeme durch Analogien an die 
sinnhafte Ordnung zurück und restituiert ihre Stabilität. Auch die 
Chaos-Theorie fragt, wo und weshalb Regelhaftigkeit erhalten bleibt 
und wie es möglich ist, chaotisches Systemverhalten in kontrollierter 
Weise in reguläres Verhalten überzuführen. Auch der sogenannte 
»Schmetterlingseffekt« der Chaos-Theorie - minimale Abweichun­
gen von bestimmten Ausgangsbedingungen können unabschätzbare 
Konsequenzen nach sich ziehen - findet seine Entsprechung im Sy­
stem ägyptischer Magie: die Krankheit nur eines einzigen Kindes ist 
eine potentielle Bedrohung der gesamten Welt.

Eine Neubeurteilung altägyptischer Magie aus dem Selbstverständ­
nis dieses Systems und seiner analogen Funktionsweisen heraus (un­
beeinflußt durch die zu Beginn dieses Beitrags erwähnten Prämissen 
der älteren Forschung141) verspricht eine neue Sicht eines zentralen

141 Vgl. hier noch das Plädoyer S. Saunerons für eine positive Einstellung zur altägyp­
tischen Magie, bei dem aber dennoch die evolutionistischen Töne noch nicht ganz ver­
stummt sind (S. Sauneron: Le monde du magicien egyptien, in: D. Bernot u.a. [Hrsg.]:

82 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://doi.org/10.5771/9783495997031-86 - am 26.01.2026, 14:47:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031-86
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Waffe der Analogie

Elementes altägyptischer Kultur. Altägyptische Magie erscheint 
dann nicht als irrationale Verirrung, sondern als bedeutende ratio­
nale Errungenschaft.

Abkürzu ngsverzeichnis

ÄAT Ägypten und Altes Testament 
ActaOr Acta Orientalia 
ÄgAbh Ägyptologische Abhandlungen 
ÄH Aegyptiaca Helvetica
ASAE Annales du Service des Antiquites de l'figypte 
Bd£ Bibliotheque d'etude
BIFAO Bulletin de l'Institut Fran^ais d'Archeologie Orientale
CT CoffinTexts
GGA Göttingische Gelehrte Anzeigen
GOF Göttinger Orient-Forschungen
JAC Jahrbuch für Antike und Christentum
JANES Journal for Ancient Near Eastern Studies
JARCE Journal of the American Research Center in Egypt
JEA Journal of Egyptian Archaeology
JEOL Jaarbuch Ex Oriente Lux
MDAIK Mitteilungen des Deutschen Archäologischen Instituts Kairo 
OBO Orbis Biblicus et Orientalis

Le monde du sorcier [Sources orientales, Bd. 7], Paris 1966, S. 27-65: hier S. 27): »Le 
diable et les sorcieres du moyen age ont gate pour nous la notion de magie; nous sommes 
portes a y voir un art maudit, voue aux tenebres, secret par essence, et tirant son effica- 
cite d'une inavouable compromission avec les puissances de l'enfer. Or, si nous voulons 
comprendre un peu ce que fut la magie aux bords du Nil, il faudra nous defaire de ces 
images trop familieres et passablement livresque. Nous y decouvrirons en effet un effort 
rationnel pour comprendre l'origine des forces qui regissent ce monde, et pour tenter de 
les maitriser; nous serons loin, bien entendu, d'une interpretation physique du monde, 
et de la recherche de lois, ou meme de causes; les £leates n'ont pas encore amorce ce 
grand mouvement de pensee qui devait qui devait etre decisif pour l'avenir humain; la 
ou nous irons querir la magie egyptienne, nous trouverons un monde ou les phenome- 
nes naturels sont noyes dans le mythe, et ou la seule >loi< reconnue est celle des retours 
analogiques. Mais la magie egyptienne, dans son effort pour modifier l'ordre naturel des 
choses, a partir d'une certaine interpretation des circonstances qui determinent cet ordre 
naturel, constitue un premier effort intellectuel pour regir l'univers et y affirmer la 
transcendance de l'esprit; sous une forme encore confuse et embryonnaire, cette magie 
peut donc deja passer pour une >science<. C'est donc avec une certaine sympathie que 
nous devrons parcourir ces textes souvent bien etranges - sympathie que l'on doit a tout 
effort tendant a arracher une humanite encore a ses debuts a son elementaire passivite 
devant ce qui echappe a sa regie.«

Analogiedenken ^ 83

https://doi.org/10.5771/9783495997031-86 - am 26.01.2026, 14:47:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031-86
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Thomas Schneider

Abb. 1: Heka und Maat hinter dem Totenrichter Osiris (Papyrus Wien 3859 
des Chonsumes; Kunsthistorisches Museum, Wien)

OMRO
Or
PSBA
PT
RdE
SAK
SAOC
WdO
ZÄS

Oudheidkundige Mededelingen uit het Rijksmusem van Oudheden te Leiden 
Orientalia
Proceedings of the Society for Biblical Archaeology
Pyramid Texts
Revue d'egyptologie
Studien zur altägyptischen Kultur
Studies in Ancient Oriental Civilizations
Welt des Orients
Zeitschrift für ägyptische Sprache und Altertumskunde

84 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://doi.org/10.5771/9783495997031-86 - am 26.01.2026, 14:47:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031-86
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Waffe der Analogie

Analogiedenken ^ 85

https://doi.org/10.5771/9783495997031-86 - am 26.01.2026, 14:47:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031-86
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Das hermetische Wissenschaftsparadigma und 
seine rationalitätstypologischen Konstanten

Grundlagen des Analogiedenkens*

Manuel Bachmann

1. Indikatoren des hermetischen Wissenschaftsparadigmas

Goethes Farbenkreis darf als Symbol für eine >andere< Wissenschaft 
gelten: für eine Wissenschaft, deren Erklärungsideal in bezug auf die 
Phänomene »Totalität und Harmonie«* 1 ist. Der Dichter, der seine 
bleibende Leistung in seiner naturwissenschaftlichen Forschung sah, 
griff gegen den mathematischen Geist der zeitgenössischen Physik 
mit seinem Farbenkreis das Gedankengut der hermetischen2 Tradi­
tion wieder auf und formte es neu. Es darf nicht erstaunen, wenn 
Gray3 im Farbenkreis angewandte Alchemie zu finden glaubte: das 
zum Kulminationspunkt der Farben Blau und Gelb ausgezeichnete 
Purpurrot als die Farbe des Steins der Weisen, der Endstufe des alche- 
mischen Prozesses. Auch wenn Grays These mit guten Gründen in 
Schranken gewiesen wurde4 - Goethe griff hier weniger auf die Al-

* Erweiterte Fassung eines Vortrages, der im August 1997 in Eisenach anläßlich der 
Hainstein-Tagung >Homöopathische Wahlverwandtschaften gehalten wurde.
1 Goethes Werke (Sophien-Ausgabe), 2. Abt.: Goethes Naturwissenschaftliche Schrif­
ten, Bd. 1: Zur Farbenlehre: Didaktischer Theil, Weimar 1890, S. 321-325.
2 Der Begriff >hermetisch< ist in dem Sinne zu verstehen, den J. Evola: La tradizione 
ermetica, Bari 1931, und in Berufung auf diesen insbesondere Gustav Friedrich Hart­
laub in seinen zahlreichen Untersuchungen zum Komplex von Kunst und Magie, später 
dann auch F. A. Yates: Giordano Bruno and the Hermetic Tradition, London 1964, und 
R. Ch. Zimmermann: Das Weltbild des jungen Goethe, Bd. 1: Elemente undFundamen- 
te, München 1969, prägten: als Prädikat der vielfältigen Überlieferungsstränge der In­
halte der Geheimwissenschaften, der Naturmystik, der occulta philosophia. A. Faivre: 
Acces de l'esoterisme occidental, Paris 1986, benutzt hierfür - annähernd austauschbar 
mit >hermetisch< - den Ausdruck >esoterisch<. Siehe auch das Folgende.
3 R. D. Gray: Goethe, the Alchemist. A Study of Alchemical Symbolism in Goethe's 
Literary and Scientific Works, Cambridge University Press 1952, S. 101-132.
4 Von R. C. Zimmermann: Goethes Verhältnis zur Naturmystik am Beispiel seiner Far­
benlehre, in: A. Faivre und R. C. Zimmermann (Hrsg.): Epochen derNaturmystik. Her­
metische Tradition im wissenschaftlichen Fortschritt, Berlin 1979, S. 333-363.

86 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://doi.org/10.5771/9783495997031-86 - am 26.01.2026, 14:47:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031-86
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Das hermetische Wissenschaftsparadigma

chemie als vielmehr auf prismatische Experimente zurück -, so läßt 
der Farbenkreis sehr wohl einen eindeutigen Bezug zur Alchemie 
erkennen, ja zur gesamten hermetischen Tradition. Das Hermetische 
verrät sich in der Ordnungsstruktur, die der Farbenkreis zeichnet: in 
der Ordnungsstruktur von Symmetrie und Polarität. Nicht nur spielt 
sie in der Hermetik eine eminente Rolle, vielmehr läßt sich über 
Konzeptionen von Symmetrie und Polarität die Hermetik als ein spe­
zifisches Wissenschaftsparadigma fassen. Denn Symmetrie und Po­
larität sind Konstanten des hermetischen Paradigmas und in diesem 
Sinne dessen rationalitätstypologische Indikatoren. Sie weisen auf 
ein eigenständiges Denk- und Symbolsystem, für dessen Verständnis 
vom Standpunkt gegenwärtig etablierter Wissenschaft aus wenig 
oder gar nichts zu leisten ist.

Spricht man von Hermetik, so denkt man an Hermes Trismegi- 
stos, den imaginären Übervater des griechisch-orientalischen Syn­
kretismus. Hermes Trismegistos ist einerseits ein Gott, der Gott aller 
Magier, Alchemisten und Astrologen, andererseits ist er ein Einge­
weihter der Vorzeit, Stifter aller Geheimwissenschaften. Als solcher 
wird er oft in der Reihe anderer Eingeweihter wie Moses, Ostanes 
oder Zarathustra genannt. Entscheidend an Hermes Trismegistos ist 
nicht, daß er keine historisch nachweisbare Person ist. Seine Bedeu­
tung ergibt sich vielmehr daraus, daß er die Gestalt eines Lichtträgers 
verkörpert, die von der geistigen Produktivität zweier Jahrtausende

Analogiedenken ^ 87

https://doi.org/10.5771/9783495997031-86 - am 26.01.2026, 14:47:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031-86
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Manuel Bachmann

aufgeladen wird.5 Sogar seine Himmelfahrt ist bezeugt. So erhält 
sein Name - der Dreimalgrößte -, beladen mit den Imaginationen 
des Orients und des Abendlandes, ein Gewicht, das nur von wenigen 
anderen aufgewogen wird. Als Stifter aller geheimen Künste und 
Wissenschaften ist Hermes Trismegistos der imaginäre Verfasser un­
zähliger Werke der griechischen und arabischen Literatur. Eine 
Sammlung von Schriften, deren Inhalt als »theosophisch«6 bezeich­
net wird, ist heute als sogenanntes Corpus Hermeticum7 bekannt. 
Einerseits wollen diese Texte erlösende Weisheit vermitteln und 
rücken in die Nähe der Gnosis, andererseits entwerfen sie eine Kos­
mologie. Darin aber erschöpft sich die Hermetik noch nicht. Es exi­
stiert auch eine Hermetische Literatur magischen, astrologischen, 
medizinischen und alchemischen Inhalts.8 Dieser Umstand verleitete 
in der Forschung zur Unterscheidung zwischen hermetisme savant 
und hermetisme populaire (Festugiere), für die zweite Gruppe eine 
äußerst unzutreffende Charakterisierung, da gerade die Astrologie, 
Alchemie und Magie Arkandisziplinen waren und nur von einer gei­
stigen Elite betrieben werden konnten.9 Die Alchemie sei hier sogar 
hervorgehoben und ausdrücklich dem Gesamtgebiet der Hermetik 
eingeliedert. Denn die Alchemie hat mehr als jede andere Disziplin 
sich auf Hermes Trismegistos berufen, sich später nach ihm benannt 
(ars hermetica) und seinen Namen in ihrer Fachterminologie ver­
ewigt (hermetisches Gefäß, hermetischer Verschluß). Für uns ent­
scheidend ist, daß erst in der Alchemie die hermetische Kosmologie 
und deren Ordnungsmodelle sich zu einem greifbaren Paradigma 
entwickelten, zu einem speziellen Typ von Universalwissenschaft, 
der sich wesentlich über die Konzeption von Symmetrie- und Polari­
tätsstrukturen definiert. Deshalb ist im Rückgriff auf dieses Paradig­
ma mit dem Begriff >Hermetik< zweierlei bezeichnet: einmal die Her­

5 Eine Gesamtdarstellung der Hermes-Imaginationen gibt die Aufsatzsammlung von 
A. Faivre: The Eternal Hermes. From Greek God to Alchemical Magus, Grand Rapids 
1995.
6 B. D. Haage: Alchemie im Mittelalter. Ideen und Bilder - von Zosimos bis Paracelsus, 
Zürich, Düsseldorf 1996, S. 78.
7 C. Colpe und J. Holzhausen: Das Corpus Hermeticum Deutsch. Übersetzung, Darstel­
lung und Kommentierung in drei Teilen, Teil 1 und 2, Stuttgart-Bad Cannstatt 1997.
8 Bearbeitet von A. J. Festugiere: La revelation d'Hermes Trismegiste, Bd. 1: Lastrolo- 
gie et les sciences occultes, 2. Aufl. Paris 1950, Bd. 2: Le dieu cosmique, Paris 1949, Bd. 3: 
Les doctrines de l' ame, Paris 1953, Bd. 4: Le dieu inconnu et la gnose, Paris 1954.
9 M. Ullmann: Die Natur- und Geheimwissenschaften im Islam, Leiden, Köln 1972 
(Handbuch der Orientalistik, Abt. 1, E.-Bd. 6, A. 2), S. 369.

ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://doi.org/10.5771/9783495997031-86 - am 26.01.2026, 14:47:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031-86
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Das hermetische Wissenschaftsparadigma

metischen (großgeschrieben) Schriften: das Corpus Hermeticum, 
zum anderen die hermetischen (kleingeschrieben) Wissenschaften 
wie die Alchemie, aber auch die spätere Naturmystik, Theosophie 
und Verwandtes - Hermetik ist hier ein Name für eine Familienähn­
lichkeit von Ideen.

In dieser Ausgangslage ist über unseren Problemkomplex in 
drei Punkten genauer Rechenschaft abzulegen. Erstens ist zu klären, 
inwiefern Symmetriekonzeptionen ein Wissenschaftsparadigma prä­
gen. Zweitens ist das hermetische Wissenschaftsparadigma über zwei 
Ausformungen von Symmetrie und Polarität konkret vorzuführen: 
über das Uroboros-Symbol und das Symbol des Hermaphroditen. 
Zum dritten möchten wir diese Symbolik hinsichtlich des darin ko­
dierten Wissenschaftsparadigmas auslegen, das auf eine Eigengesetz­
lichkeit hermetischen Denkens hindeutet. Diese Eigengesetzlichkeit 
und ihre immanente Schlüssigkeit war es nämlich, die bis auf Goe­
thes Farbenlehre (und über sie hinaus auf die Naturphilosophie 
Schellings, Okens und Baaders) einwirkte.

2. Symmetrie und Paradigma

Um >Hermetik< von einem internen Standpunkt zu erforschen, der 
sich gleicherweise am Maßstab gegenwärtiger Begrifflichkeit orien­
tiert, sei auf eine wissenschaftstheoretische Betrachtungsweise 
zurückgegriffen. Eine solche operiert mit dem Begriff des Paradig­
mas, um verschiedene Wissenschaftstypen strukturell zu bestim­
men. Das Paradigma bildet den theoretischen Rahmen, in dem >Wis- 
senschaft< vor sich geht, und zwar die Wissenschaft eines bestimmten 
Sektors der Geistesgeschichte, sei es einer Epoche, sei es einer Tradi- 
tion.10 Dreierlei verkörpert dieser theoretische Rahmen: eine ge­
meinsame intuitive Grundeinstellung gegenüber den Phänomenen, 
einen Kanon der für wichtig erachteten Fragestellungen und der zu­
gelassenen Lösungsmethoden, sodann ein Modell, das gegenüber 
empirischer Widerlegung immun ist, weil jedes Phänomen ihm ent- * S.

10 Zum Paradigmenbegriff in der Wissenschaftstheorie vgl. W Stegmüller: Haupt­
strömungen der Gegenwartsphilosophie. Eine kritische Einführung, Bd. 3, Stuttgart 
1986, S. 280ff. Entwickelt wurde die Paradigmentheorie von Th. S. Kuhn: Die Struktur 
wissenschaftlicher Revolutionen, Frankfurt a.M. 1967, zum Paradigmenbegriff bes.
S. 68ff.

Analogiedenken ^ 89

https://doi.org/10.5771/9783495997031-86 - am 26.01.2026, 14:47:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031-86
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Manuel Bachmann

sprechend gedeutet wird. Jeder Wissenschaftstyp besitzt ein spezi­
fisches Paradigma; jeder Wissenschaftstyp deutet deshalb die Phäno­
mene jeweils anders. Die Beschreibung des Paradigmas ermöglicht, 
in der Wissenschaftsgeschichte zwischen Theorien Unvergleichbar­
keiten auszumachen - Unvergleichbarkeiten der metatheoretischen 
Voraussetzungen. Die hintergründige Geschichte der Wissenschaf­
ten spielt sich auf der Ebene dieser Voraussetzungen ab, nicht auf 
der Ebene der >Ergebnisse<. Diese sind eo ipso unverständlich, sobald 
ihre Voraussetzungen im weiteren Verlauf vergessen werden. Ge­
schieht dies, so gibt es zwischen den alten und neuen Theorien hin­
sichtlich ihrer Ergebnisse keinen gemeinsamen Maßstab mehr. Nicht 
über die aus der Sicht der Späteren ausgemachten Irrtümer definiert 
sich ein Wissenschaftstyp in der Wissenschaftsgeschichte. Irrte 
Newton mit seiner Alchemie, mit seiner experimentellen Theologie, 
mit seiner mystischen Physik?11 Die Frage ist absurd, weil Newtons 
alchemistische Begrifflichkeit ebenso wie seine theologische Pro­
blemstellung für den Physiker unserer Zeit bedeutungsloses Chine­
sisch ist und allein im Rückgriff auf den dahinterstehenden Theorie­
rahmen zu klären wäre.

Stößt man zu paradigmentheoretischen Aufgabenstellungen 
vor, ist es nicht mehr zulässig, beispielsweise vom »unmöglichen 
Projekt der Alchemie«12 zu sprechen. Im Gegenteil, es erschließen 
sich gerade die wissenschaftstypologisch bedeutsamen Möglichkei­
ten dieses Projekts. Dies soll im folgenden in Angriff genommen 
werden, sekundiert von der Arbeitshypothese, ein Paradigma zeichne 
sich, wenngleich nicht ausschließlich, über spezifische Symmetrie­
konzeptionen aus. Die Hermetik müßte demnach als spezifischer 
Wissenschaftstyp gerade über nur ihr eigentümliche Symmetriekon­
zeptionen verfügen. Im Rahmen einer größeren Untersuchung zum 
Symmetriebegriff sind solche von Mainzer13 erstmals zur Sprache 
gebracht worden. Hier geht es darum, den paradigmatischen Fun­
damentalstatus jener Konzeptionen herauszuarbeiten.

11 Zu Newtons Geheimwissenschaften vgl. B. J. T Dobbs: Alchemische Kosmogonie und 
arianische Theologie bei Isaac Newton, in: Ch. Meinel (Hrsg.): Die Alchemie in der 
europäischen Kultur- und Wissenschaftsgeschichte, Wiesbaden 1986 (Wolfenbütteler 
Forschungen, Bd. 32), S. 137-150.
12 G. Böhme und H. Böhme: Feuer, Wasser, Erde, Luft. Eine Kulturgeschichte der Ele­
mente, München 1996, S. 242.
13 K. Mainzer: Symmetrien der Natur. Ein Handbuch zur Natur- und Wissenschafts­
philosophie, Berlin, New York 1988, S. 103-113.

90 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://doi.org/10.5771/9783495997031-86 - am 26.01.2026, 14:47:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031-86
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Das hermetische Wissenschaftsparadigma

Für eine enge Verbindung von Symmetriebegriff und Paradig­
ma spricht einiges. Für jegliche Form von Wirklichkeitserkenntnis 
sind Symmetrievorstellungen von zentraler Bedeutung. Man beden­
ke die Funktion des Raumes als Medium der Erscheinungen! Im 
Raum leben, erleben und denken wir. Besondere Bedeutung muß 
deshalb der Strukturierung des Raumes zukommen, einerseits in be­
zug auf die Apperzeption, andererseits in bezug auf die Realitäts­
bewältigung durch Gestaltung der Umwelt. In bezug auf die Apper­
zeption kann die Funktion des Raumes bereits mit dem Hinweis 
deutlich gemacht werden, daß jedes Selbst- und Weltbewußtsein auf 
der Unterscheidung eines Innen und Außen beruht, also auf einer 
quasi-räumlichen Relation. Dieses Selbstbewußtsein gilt es nun, im 
unendlichen Raum zu lokalisieren und hierfür Grenzen der räum­
lichen Kontinuität zu ziehen. Raumstrukturierung ist dabei grund­
sätzlich immer dieselbe Operation: durch den Raum werden Sym­
metrieachsen gezogen. Aus der Konstruktion von Symmetrieachsen 
gehen Kunst und Wissenschaft hervor, mithin die wesentlichen Ak­
tivitäten des Geistes, im Chaos der Erscheinungen Objektivität (Ge­
genständlichkeit) zu gewinnen. Ornamentik, Plastik, Architektur, 
ebenso Dichtung, Musik, Rhetorik operieren mit Symmetrieregeln, 
und zwar auch dort, wo diese gewollt verletzt werden.

Diese fundamentale Strukturierungsfunktion der Symmetrie 
wird in der Naturwissenschaft geradezu auf den Begriff gebracht. 
An einem Symmetrieprinzip läßt sich die Grundoperation der ma­
thematischen Naturwissenschaften festmachen. Die rein mathemati­
sche Beschreibung von Natur folgt gewissen Selektionsprinzipien, 
nur bestimmte aller denkbaren Lösungen zu formulieren, arbeitet 
mit Invarianzen, Wiederholungen und Parallelismen, Korresponden­
zen, Stufenfolgen, Prozeßgrenzen bis zur Systematik solcher Struk­
turen in mathematisierter Form, was alles der Behandlung einer 
Mannigfaltigkeit aufgrund einer Symmetrielehre entspricht.14 15 
Der Bezug auf den Symmetriebegriff gilt nicht nur auf der methodo­
logischen Ebene der Naturwissenschaft. Er gilt auch für den Begriff 14 15

14 Vgl. P. Niggli: Symmetrieprinzip und Naturwissenschaften, in: Studium Generale, 
Bd.2 (1949), S. 225-231.
15 Zum Symmetrieprinzip in den Naturwissenschaften vgl. L. Michel: Symmetry in 
Physics, in: R. Wille (Hrsg.): Symmetrie in Geistes- und Naturwissenschaft, Berlin, 
New York 1988, S. 182-191; B. C. van Fraasen: Laws and Symmetry, Oxford 1989; 
H. Genz und R. Decker: Symmetrie und Symmetriebrechung in der Physik, Braun­
schweig 1991; S. L. Altmann: Icons and Symmetries, Oxford 1992.

Analogiedenken ^ 91

https://doi.org/10.5771/9783495997031-86 - am 26.01.2026, 14:47:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031-86
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Manuel Bachmann

des naturwissenschaftlichen Objekts. Die sogenannten Naturgesetze 
werden als Objekte mit symmetrischen Eigenschaften behandelt. 
Das, was die Naturwissenschaft zu ihrem Gegenstand hat, sind nichts 
anderes als Symmetrien. Schließlich tritt der Symmetriebegriff noch 
auf einer den Naturgesetzen übergeordneten Ebene auf; denn es gibt 
Gesetze, denen selbst die Naturgesetze unterliegen. Es sind die soge­
nannten Invarianzprinzipien, welche die Unveränderlichkeit der Na­
turgesetze in Raum, Zeit und Bewegung ausdrücken. Auch hier ha­
ben wir es wiederum mit Symmetrieprinzipien zu tun: mit Invarianz 
gegenüber Verschiebungen.16 Auf den Punkt bringen kann man den 
Gebrauch des Symmetriebegriffs damit, daß wissenschaftliche Ob­
jektivität nur über Symmetrie möglich ist:17
»Die Symmetrieprinzipien spielen eine außerordentlich wichtige Rolle in 
dem großen Geheimnis, das man wissenschaftliche Erkenntnis der Welt 
nennt. Jede wissenschaftliche Klassifikation basiert darauf, die Symmetrie­
eigenschaften der zu klassifizierenden Objekte aufzuspüren. Die Objekte 
oder Erscheinungen werden bezüglich derjenigen gemeinsamen Eigenschaf­
ten gruppiert, die bei bestimmten Transformationen erhalten bleiben.«18

Trotz dieser Allgegenwärtigkeit der Symmetrie - dem Kongruenz­
punkt außerwissenschaftlicher wie wissenschaftlicher Gegenständ­
lichkeit -, darf ein entscheidender Punkt nicht außer acht gelassen 
werden. Konstruierbar sind Symmetrien unterschiedlichen Typs. 
Symmetriekonzepte sind variabel, und sie sind historisch gebunden 
- genauso wie die Wissenschaftsparadigmen variabel und historisch 
gebunden sind. In bezug auf die Objektivität stiftende Funktion der 
Symmetrie heißt dies, daß die Wahl eines bestimmten Symmetrie­
konzepts innerhalb eines Wissenschaftstyps darüber entscheidet, 
welche Objekte als mögliche Gegenstände überhaupt zugelassen 
sind. So wird die Symmetrie zum bestimmenden Ankerpunkt eines

16 In der Physik konzipiert Wigner eine hierarchische Zweistufigkeit der Symmetrie­
prinzipien; während die erste Symmetriestufe die Naturgesetze bilden, befinden sich 
auf der zweiten die Invarianz-Prinzipien. E. P. Wigner: Symmetry and Conservation 
Laws, in: Proceedings of the National Academy of Science, Bd. 51 (1964), S. 956-965; 
deutsch: Symmetrie und Erhaltungssätze, Übersetzung und Kommentar von L. Jansen, 
in: H. Storck (Hrsg.): Symmetrie, Köln 1985, S. 46-60.
17 H. Weyl: Symmetrie, ins Deutsche übersetzt von L. Bechtolsheim, 2. Aufl. Basel, 
Boston, Stuttgart 1981. Vgl. sein Beispiel von Epikurs Definition einer Geraden als Ver­
tikale S. 128.
18 L. Tarassow: Symmetrie, Symmetrie! Strukturprinzipien in Natur und Technik, aus 
dem Russischen von R. Rudolph, Heidelberg, Berlin, Oxford 1993, S. 219.

92 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://doi.org/10.5771/9783495997031-86 - am 26.01.2026, 14:47:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031-86
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Das hermetische Wissenschaftsparadigma

Paradigmas, der die Gegenständlichkeit eines Wissenschaftstyps fest­
legt. Dies zeichnet die Symmetrie aus als einen vorzüglichen Para­
meter der Wissenschaftsgeschichte.

In diesem Sinne soll nun im folgenden von dem hermetischen 
Wissenschaftsparadigma gesprochen werden. Es soll ein bestimmtes 
Symmetriekonzept aufgewiesen werden, das die drei Elemente eines 
Wissenschaftsparadigmas dominiert. Das hermetische Symmetrie­
konzept bestimmt nämlich eine intuitive Grundeinstellung gegen­
über den Phänomenen, legt einen Kanon der für wichtig erachteten 
Fragestellungen sowie der zugelassenen Lösungsmethoden fest, 
schließlich verkörpert es ein Modell, das gegenüber empirischer Wi­
derlegung immun ist, weil jedes Phänomen ihm entsprechend gedeu­
tet wird.

Einen Blick vorauswerfend, sind wir mit dem Symmetriebegriff 
schon in den Kern der >anderen Wissenschaft eingedrungen, die die 
Hermetik verkörpert. Denn auf der Suche nach Symmetrien zieht 
das hermetische Denken mit den etablierten mathematischen Wis­
senschaftstraditionen einerseits gleich, andererseits grenzt es sich 
entschieden von diesen ab. Es bewahrt den überkommenen Sym­
metriebegriff der pythagoreisch-platonischen Philosophie, indem es 
an der Anschaulichkeit von Symmetrie festhält, um ihr zugleich eine 
nicht mehr anschauliche Hintergrundsdimension zu verleihen. Letz­
teres geschieht im Symbol, das über die Anschauung eine Dialektik 
zwischen Einbildungskraft und Verstand entzündet. Die Symmetrie 
wird dabei zu einem universellen Medium. In ihm findet die Verbin­
dung zwischen dem Reich der Mathematik und dem Reich der My­
sterien statt.

Seine philosophische Basis findet diese Verbindung im Corpus 
Hermeticum, genauer im Traktat CH II (B)19, der eine Theorie des 
Raumes entfaltet. Faßbar ist diese in drei Punkten:

(1) Es gibt ein Meta-Dimensionssystem, das alle räumliche Aus­
dehnung einbefaßt, einen Hyperraum, der mit Gott identisch ist. In 
dieser Hinsicht ist der Raum reine Energie (verwirklichte Kraft).

(2) Als Subsystem dieses göttlichen Hyperraumes ist der Raum 
der kosmische Raum, das Dimensionssystem, in dem die Bewegung 
des Kosmos stattfindet. In dieser Hinsicht ist der Raum Objekt des 
Denkens.

19 C. Colpe und J. Holzhausen: Das Corpus Hermeticum Deutsch, a.a.O., Teil 1, 
S. 27-36.

Analogiedenken ^ 93

https://doi.org/10.5771/9783495997031-86 - am 26.01.2026, 14:47:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031-86
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Manuel Bachmann

(3) Als Dimensionssystem der Bewegung des gesamten leben­
den Kosmos ist der Raum Geist (von?) - Geist hier verstanden im 
Sinne eines kosmischen Prinzips, nicht eines subjektiven Vermögens. 
Er strahlt, wie der Traktat ausführt, das Gute aus, ist die Wahrheit, 
das Urbild des Pneuma und der Seele.

Im dritten Punkt ist eine kühne Identifikation von Raum und 
Geist vorgenommen, wodurch der Raum geistig und der Geist räum­
lich begriffen wird. Das bedeutet, daß der Geist als Ursprung und 
Zielpunkt der Natur zugleich auch das Dimensionssystem ihrer Be­
wegungen verkörpert. Im Rückbezug auf das Problem der Sym­
metrie läßt sich der darin liegende Gedanke ausformulieren: Wenn 
Symmetrien den Raum strukturieren, dann müssen diese als Ord­
nungsmuster verstanden werden, nach denen der kosmische Geist 
strukturiert ist. Aus der Gleichung von Raum und Geist ist fürderhin 
die hermetische Symbolbildung zu verstehen, die das Symmetrie­
konzept des hermetischen Paradigmas zum Ausdruck bringt. Es im­
pliziert ein kosmologisches Modell; seine Symbole deuten auf die 
höchsten Aufbauprinzipien des Universums. Und diese sind im we­
sentlichen die drei folgenden Symmetrietypen:

(1) Die Rotationssymmetrie. - Die Alchemie hat für diesen 
Symmetrietyp das aus Ägypten stammende Uroboros-Symbol ge­
wählt, kennt aber auch andere Versinnbildlichungen, beispielsweise 
das Labyrinth Salomos.20 Beides sind Symbole für die unendliche 
Existenz des Universums, für dessen zyklische Natur und für die 
Wandelbarkeit der Materie.

(2) Die Spiegelsymmetrie. - In hermetischem Kontext wird die­
ser Symmetrietyp meistens mit einem Symmetriebruch verbunden. 
Für ihn steht der Hermaphrodit, die Einheit der Gegensätze des 
Männlichen und des Weiblichen. Der Hermaphrodit ist ein Polari­
tätssymbol, das die duale Internstruktur der kosmischen Zyklik zum 
Ausdruck bringt.

(3) Die Verschiebungssymmetrie. - Im sogenannten philosophi­
schen Baum21 - nicht mit der arbor porphyriana zu verwechseln! -, 
der die Stufen des alchemistischen Prozesses symbolisiert, findet

20 Abgebildet bei M. Berthelot: Collection des anciens alchemistes grecs, Bd. 1,1: Intro- 
duction, Paris 1887, S. 157.
21 Siehe beispielsweise S. Norton: Catholicon physicorum seu Modus conficiendi 
tincturam physicam et alchymicam, Frankfurt a.M. 1630, Fig. LXXXIII, abgedruckt 
bei K. Mainzer: Symmetrien der Natur, a.a.O., S. 107.

94 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://doi.org/10.5771/9783495997031-86 - am 26.01.2026, 14:47:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031-86
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Das hermetische Wissenschaftsparadigma

Verschiebungssymmetrie ihren Ausdruck. Dabei wird die Verwand­
lung der Materie als eine verschiedene Zustände durchlaufende Ro­
tationsbewegung verstanden, namentlich im Sinne einer Korrosion 
und einer darauf folgenden Läuterung. Verschiebungssymmetrie im 
hermetischen Konzept ist eine Sekundärerscheinung der Rotations­
und Spiegelsymmetrie und keine selbständige Struktur. Deshalb sei­
en als selbständige Symmetriesymbole nur der Uroboros und der 
Hermaphrodit vorgestellt.22

3. Die hermetischen Symmetriesymbole:
Uroboros und Hermaphrodit

a) Der Uroboros

Der Uroboros (oupoßopoc;), auf Deutsch: der »Schwanzfresser«, bil­
det das alchemistische Symbol schlechthin. Abgesehen von einer Er­
wähnung in den proto-alchemistischen Papyri Leiden V und W 
(250-350 n. Chr.)23, findet sich der Schwanzfresser in alchemisti- 
schem Kontext erstmals in denjenigen Fragmenten, die Berthelot 
aus den noch erhaltenen Handschriften des ältesten Corpus alchymi- 
cum zusammengestellt hat:
»Dies ist das Mysterium: Der Drache Uroboros, der sich selbst frißt und von 
selbst zusammenschmilzt, farblos wird [oder: seine Musterung verliert] und 
durch Fäulnis [oder: Gärung] seine Zusammensetzung ändert. Er nimmt ein 
dunkles Grüngelb an und aus ihm entsteht Goldglanz und daraus roter Zin­
nober, wie man sagt, und dies ist der Zinnober der Philosophen. Sein Bauch 
und sein Rücken sind safrangelb, sein Kopf dunkelgrüngelb, seine vier Füße 
bilden die >Tetrasomie< [= Körper aus den Vier Elementen], seine drei Ohren 
sind die drei Ruß[arten].«24

22 Selbstverständlich existiert eine Fülle anderer Symmetriesymbole. In der arabischen 
Alchemie liegen Symmetrien sogar den magischen Quadraten und deren Verwendung 
zur Quantifizierung der Qualitäten von Blei und Gold zugrunde. Man versucht, den 
Aufbau der Stoffe aus zahlentheoretischen Harmoniegesetzen zu erklären. Vgl. a.a.O., 
S. 110.
23 M. Berthelot: Introduction a l'ttude de la Chimie des Anciens et du Moyen-Age, 
Paris 1889, S. 9, 18. Siehe auch die Untersuchung von H. J. Sheppard: The Ouroboros 
and the Unity of Matter in Alchemy. A Study in Origins, in: Ambix, Bd. 10 (1962), 
S. 83-96.
24 M. Berthelot: Collection des anciens alchemistes grecs, Texte grec, I, V, a.a.O., 
S. 21 f.: Toüto yaQ eotlv to pnotpöiov o ofipoßopoc; öpdxmv, touteotl oup^ayrnvE-

Analogiedenken ^ 95

https://doi.org/10.5771/9783495997031-86 - am 26.01.2026, 14:47:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031-86
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Manuel Bachmann

Abb. 2: Uroboros Codex Marcianus 299/188v. 
aus: Berthelot: Collection des anciens alche- 
mistes grecs, Bd. 1,2 (1887), S. 132

Ohne damit die rätselhaften Zeilen zu erhellen - ihr erster moderner 
Übersetzer nannte sie »formules mystiques«25 -, ist auf den ersten 
Blick erkennbar, daß der Uroboros hier den zentralen Gegenstand der 
alchemistischen Operation bildet. Offensichtlich bezeichnet er direkt 
das Arcanum der hermetischen Wissenschaft. Bei Olympiodor 
(6. Jahrhundert) in De arte sacra, einem Kommentar zu Schriften 
des Zosimos, Hermes und anderer Eingeweihter, wird unter Beru­
fung auf den Gott der Alchemisten und Magier, Agathodaimon, fest­
gehalten, allein entscheidend sei, daß das Ende der Anfang und der 
Anfang das Ende bilde und daß dieses Prinzip der Uroboros verkörpe­
re.26

Die ältesten bekannten Abbildungen in einer alchemistischen 
Handschrift erblickt man im Codex 299 Bibliotheca Marciana Vene­
dig, Bl. 188 verso (Abschrift aus dem 11. Jahrhundert) mit dem Titel 
xXeortaxQ'qg XQ^öo^oiia (»Goldbereitung der Kleopatra«):

xai xai öUYXwvebexai, Xeiwvexai xai ^exaXXdxxexai xo öbv0e^a ev xfl ö^ei • xai 
Yivexai ^eXdYX^wqov, xai e§ auxoü Yivexai bqu0qov xivvaßaqi^ov, wg ^öiv, xai 
abx^ eöxiv ^ xivvdßaqig xwv ^iXoöö^wv. 'H öb xoiXia xai o vwxog auxoü xqoxoei- 

‘ xai ^ xe^aXb ^eXdYX^wqog • oi xBööaqeg auxoü rtööeg eöxiv ^ xexqaöw^xa • xd 
öb xqia wxa auxoü eiöiv ai xqeig ai0dXai.
25 M. Berthelot: Collection des anciens alchemistes grecs, Traduction, I, V, a.a.O., S. 22 
Anm.
26 M. Berthelot: Collection des anciens alchemistes grecs, Texte grec, a.a.O., S. 79f.: 
5AYa0oöai^wv x^v dqx^v ev xw xeXei 0eig, xai xo xeXog ev xfl dqxfl (öqdxwv YdQ 
ouqoßöQog ßobXexai eivai).

96 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://doi.org/10.5771/9783495997031-86 - am 26.01.2026, 14:47:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031-86
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Das hermetische Wissenschaftsparadigma

(1) Uroboros mit der Inschrift: ev xo rtäv (»Eins ist das All«)
Der Uroboros wird in einem Ring-Diagramm erläutert mit der 

Inschrift
- im äußeren Ring: "Ev xo rtäv xai öG abxob xo rtäv xai sig 

abxo xo rtäv xai si ^ S/oi xo rtäv obösv Saxiv xo rtäv (»Eins ist das 
All und durch es das All und in ihm das All und wenn es das All nicht 
enthält, ist es nichts«),

- im inneren Ring: Eig saxiv o o^ig o S/wv xov lov ^sxd öbo 
auvOs^axa (»Die Schlange ist Eins, die das Gift hat mit zwei Zusam­
mensetzungen«).

(2) Uroboros mit eingetragener Skala Codex Paris 2327, Bl. 196 
(15. Jahrhundert)

Auch dieser Uroboros wird mit Ring-Diagramm auf Blatt 220 
und in der Handschrift 2325 (Abschrift aus dem 13. Jahrhundert) 
erläutert mit der Inschrift

- im äußeren Ring: ev xo rtäv öl5 ob xo rtäv (xai öG abxob xo 
rtäv) xai abxw xo rtäv (»Eins ist Alles, durch das es Alles ist und in 
Allem ist«),

- im inneren Ring: sig Saxiv o o^ig o S/wv xd öbo auvOs^axa 
xai xov iov (»Eins ist die Schlange, die die zwei Zusammensetzungen 
und das Gift besitzt«).

Abb. 3: Ring-Diagramm 
Codex Marcianus 
299/188v.
aus: Berthelot: Collection des 
anciens alchemistes grecs,
Bd. 1,2 (1887), S. 132

Analogiedenken ^ 97

https://doi.org/10.5771/9783495997031-86 - am 26.01.2026, 14:47:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031-86
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Manuel Bachmann

Abb. 4: Uroboros 
Codex Paris 2327/196 
aus: Berthelot: Collec­
tion des anciens alche- 
mistes grecs, Bd. 1,2 
(1887), S. 159

Parallel zur ältesten Alchemie etabliert sich das Uroboros-Symbol in 
der Gnosis, die für die spätere Hermetik aus einem bestimmten 
Grunde eine entscheidende Vorarbeit leistet: in der Gnosis geht die 
Wissenschaft daran, ihren eigenen Inhalt als denjenigen der religiö­
sen Urkunde zu entwickeln.27 Insbesondere die spekulative Alchemie 
gewinnt ihre Aussagen aus einer Kongruenz von Naturwissenschaft 
und kodifizierter Offenbarung. In dieser Hinsicht ist bereits der älte­
ste nachweisbare Alchemist, Zosimos (um 300), Gnostiker. Für das 
Lieblingssymbol der Alchemie sind die (nicht-alchemischen) gnosti- 
schen Texte, in denen der Schwanzfresser an vereinzelten Stellen 
erwähnt wird, allerdings noch nicht allzu aussagekräftig. Origenes 
beschreibt ein ophitisches Diagramm mit der Darstellung des Urobo- 
ros, der die sieben Planetensphären umfaßt.28 In den apokryphen Ak­
ten des Apostel Thomas (3. Jahrhundert), dem Empfänger und Ver-

27 W. Windelband: Lehrbuch der Geschichte der Philosophie, hrsg. von H. Heimsoeth, 
14. Aufl. Tübingen 1948, S. 185.
28 Ausführlich untersucht von H. Leisegang: Die Gnosis, 2. Aufl. Leipzig o.J., S. 160 
(Abb.), 168 ff. Vgl. auch A. Hilgenfeld: Die Ketzergeschichte des Urchristentums, Leip­
zig 1884, S. 277 ff.

98 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://doi.org/10.5771/9783495997031-86 - am 26.01.2026, 14:47:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031-86
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Das hermetische Wissenschaftsparadigma

mittler besonderer Geheimoffenbarungen29, erscheint ein teuflischer 
Drache, der in dunklen Anspielungen auf gnostische Geheimlehren 
als seinen Vater den Uroboros bezeichnet:
»Ich bin eine Schlange, ein Sproß der Schlangennatur und ein Schädiger, der 
Sohn eines Schädigers; ich bin ein Sohn dessen, der die vier stehenden Brü­
der verletzt und geschlagen hat; ich bin der Sohn dessen, der auf dem Thron 
sitzt und über das Geschaffene, was unter dem Himmel ist, Macht hat [...]; 
ich bin der Sohn dessen, der die (Welt)-Kugel umgürtet; ich bin ein Ver­
wandter dessen, der außerhalb des Ozeans ist, dessen Schwanz in seinem 
Mund liegt.«30

Ähnlich erscheint im gnostischen Werk Pistis Sophia (3. Jahrhun­
dert, besser mit »Papyrusrollen des Erlösers«31 zu betiteln), der Uro- 
boros einerseits als Weltschlange32, andererseits ist er nichts anderes 
als die Sonnenscheibe33. In vergleichbarem kosmischen Zusammen­
hang steht auch der doppelköpfige römische Gott Janus, der in der 
alexandrinischen Aion-Theologie, verbunden mit einer Weltalter­
lehre, zum solaren Weltgott umgedeutet wird. Er ist der Gott, der 
die Bewegung des Himmels bewirkt, und daher die Schlange, die sich 
in den Schwanz beißt, sein Symbol.34

Bereits mit diesen wenigen Proben aus der Fülle von Uroboros- 
Erwähnungen in der antiken Literatur wird die vielfältige Bedeutung 
dieses Symbols greifbar. Zum ersten ist es ein Arkansignum, das ein 
Mysterium anzeigt, ohne es je ganz preiszugeben (ähnlich auch der 
Hermaphrodit). Dann bezeichnet es neben seiner alten Bedeutung als

29 G. Bornkamm, in: E. Hennecke: Neutestamentliche Apokryphen in deutscher Über­
setzung, 4. Aufl. hrsg. von Wilhelm Schneemelcher, Bd. 2: Apostolisches, Apokalypsen 
und Verwandtes, Tübingen 1971, S. 298.
30 A.a.O., S. 321.
31 C. Schmidt: Koptisch-gnostische Schriften, Bd. 1: Die Pistis Sophia. Die beiden 
Bücher des Jeu. Unbekanntes altgnostisches Werk, 2. Aufl. bearbeitet von W Till, Ber­
lin 1954 (Die griechischen christlichen Schriftsteller der ersten Jahrhunderte, Bd. 45), 
S. XXII.
32 A. a. O., S. 207: »Die äußere Finsternis ist ein großer Drache, dessen Schwanz in sei­
nem Munde, indem [.] [dieser Drache] außerhalb der ganzen Welt und die ganze Welt 
umgiebt.«
33 A. a. O., S. 233: »Der Diskus der Sonne war ein großer Drache, dessen Schwanz in 
seinem Munde und der zu sieben Kräften der Linken hinaufstieg und den vier Kräfte 
in Gestalt von weißen Pferden zogen.«
34 R. Reitzenstein: Das iranische Erlösungsmysterium. Religionsgeschichtliche Unter­
suchungen, Bonn 1921, S. 215.

Analogiedenken ^ 99

https://doi.org/10.5771/9783495997031-86 - am 26.01.2026, 14:47:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031-86
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Manuel Bachmann

solares Symbol das Prinzip der Materie.35 Im philosophischen Sinne 
bildet es das Signet des pantheistischen Einheitskonzepts (Totalität), 
das aus der vorsokratischen Philosophie stammt und die hermeti­
sche Kosmologie dominiert. Die »Alles ist Eines«-Formel, die im 
Corpus Hermeticum erscheint36 und auch in der Gnosis bekannt ist, 
geht auf Heraklit oder Xenophanes zurück. Ebenso steht der Urobo- 
ros in direktem Zusammenhang mit dem alchemistischen Prozess. 
Zum einen verweist er auf die alchemische Praxis; bei Olympiodor37 
wird das öpyavov xuxXixov beschrieben, ein Zirkulationsapparat 
für die Durchführung eines mit sich rückgekoppelten Prozesses. 
Zum anderen bedeutet er das Prinzip des alchemistischen Wachs­
tums- oder Reifungsprozesses, der Multiplikation aus einem indif­
ferenten Chaos sowie der Regeneration, die in der Rückkehr zum 
ursprünglichen Zustand gipfelt.38 Schließlich hat man im Uroboros 
eine All-Einheit zu sehen, die sich polarisiert: Laut den gegebenen 
Inschriften besitzt die Schlange xd öbo onvBep.axa (»die zwei Zu­
sammensetzungen«).

Nimmt man diese sechs Aspekte zusammen, so läßt sich die 
Bedeutung des Uroboros hinsichtlich der alchemistischen Theorie 
verschärfen. In sich vereinigt er die theoretische Basis der gesamten 
Alchemie, die mindestens folgende Elemente beinhaltet:

(1) Es gab und gibt (in einem virtuellen Zustand) eine Urmaterie 
(prima materia), der alle bekannten Substanzen entsprießen. Das 
bedeutet, daß es nicht verschiedene Materien, sondern letztlich nur 
eine einzige Materie gibt.

(2) Diese Materie ist die alchemistische Arkansubstanz; der ge­
samte Kosmos ist aus ihr als eine Einheit zu begreifen, in dem die 
verschieden Zustände dieser Materie sich nach den Gesetzmäßigkei­
ten einer kosmischen Sympathie zueinander verhalten. Dies ist allein 
aufgrund der Rotationssymmetrie der alchemistischen Materie mög­
lich. Auch in der viel späteren Behandlung des Materieproblems

35 Alchemisch undifferenziert spricht E. O. von Lippmann: Entstehung und Ausbrei­
tung der Alchemie. Mit einem Anhang zur älteren Geschichte der Metalle. Ein Beitrag 
zur Kulturgeschichte, Berlin 1919, S. 62, vom »Symbol der Welt«.
36 Im Asclepius-Traktat (C. Colpe und J. Holzhausen: Das Corpus Hermeticum 
Deutsch, a.a.O., Teil 1, S. 254) heißt es: »Asklepios, wie schnell hast du dich vom we­
sentlichen und wahren Inhalt der Lehre entfernt! Denn habe ich nicht gesagt, alles sei 
eins und eins sei alles [...]?«
37 M. Berthelot: Collection des anciens alchemistes grecs, a. a.O., cap. IV, 44, S. 96/105.
38 H. J. Sheppard: The Ouroboros and the Unity of Matter in Alchemy, a.a.O., S. 94.

100 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://doi.org/10.5771/9783495997031-86 - am 26.01.2026, 14:47:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031-86
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Das hermetische Wissenschaftsparadigma

durch neuzeitliche Alchemisten kommt dies deutlich zum Ausdruck, 
indem an der Uroboros-Natur der Arkansubstanz, namentlich an de­
ren produktiver Selbstgenügsamkeit, unbeirrbar festgehalten wird. 
So sagt Aristoteles im Hermetischen Triumph (1604):
»es hat alles in ihme, was wir bedürffen; Es tödtet sich selbst, und krieget von 
ihm selbst wiederum das Leben Es vermählet sich selbst: Es schwängert sich 
selbst, und gebiehret von sich selbst: Es löset sich selbst auf in seinem eigenen 
Blute, und härtet sich wiederum mit demselbigen.«39

(3) Die Rotationssymmetrie des Verwandlungsprozesses beruht auf 
der Beseeltheit der Materie, so wie umgekehrt die Rotationsbewe­
gung die vorzüglichste Bewegung der Seele verkörpert. Platon ent­
schied im Timaios ähnliche Fragen anhand der astralen Zyklen: das 
Runde sei die Weltseele und in seiner vollkommenen Bewegung ein 
glückseliger Gott40 - ein pythagoreisch-heraklitisches Theorem, das 
sinngemäß für die gesamte hermetische Tradition verbindlich wurde. 
Für die Alchemie bedeutet es, daß die Gesetzmäßigkeiten jener kos­
mischen Sympathie im Rahmen der universalen Rotationssym­
metrie die Affektionsgesetze der Weltseele sind. Modern aus­
gedrückt: Die beseelte Materie besitzt einen Drehimpuls, der ein 
libidinöses Kraftfeld induziert. Letzteres spielt in der hermetischen 
Philosophie der Renaissance (beispielsweise bei Marsilius Ficinus 
und Cornelius Agrippa) eine wichtige Rolle.

Für das theoretische Konzept, das hinter dem Uroboros steht, ist 
es nun entscheidend, daß - im Blick auf den vorsokratischen Quell­
horizont - das hermetische Denken den Sprung von Heraklit zu Par- 
menides nicht mitmacht. Die Einheit der Materie ist kein monolithi­
sches Prinzip hinter einer nur scheinbaren Vielheit, sondern sie ist 
die Einheit ihrer Gegensätze. Indem der Uroboros sich selbst ver­
schlingt, ist er ein in sich duales Prinzip, das Ursprung und Ende, 
Zeugung und Vernichtung, Prozeß und Produkt in einem ist, aber 
eben auch immer je beide und darin sich selbst entgegengesetzt. Die 
Polarität im kosmischen Prozeß ist dessen Zirkularität äquivalent.

39 Deutsches Original: Uralter Ritter-Krieg, Das ist ein Alchymistisch kürzliches Ge­
spräch, Unsers Steins Des Goldes und Des Mercurii, Von der wahren Materie daraus der 
Stein der Weisen von den Naturkündigern durch gebührliche Handgriffe mit Hülffe des 
Lunischen Vulcani bereitet wird, von Einem Wohlerfahrnen Philosopho beschrieben, 
Leipzig 1604, Neudruck in: [L. de Saint Disdier und A. de Toussaint u.a.]: Der Herme­
tische Triumph Oder der Siegende Philosophische Stein, Leipzig, Görlitz 1707, S. 42.
40 Platon: Timaios 34 b.

Analogiedenken ^ 101

https://doi.org/10.5771/9783495997031-86 - am 26.01.2026, 14:47:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031-86
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Manuel Bachmann

b) Der Hermaphrodit

Die hermetische Polaritätssymbolik geht denn auch direkt aus dem 
Schlangensymbol hervor. Die Schlange teilt sich in zwei Köpfe41 oder 
ganz in zwei und schlängelt sich um den Caduceus, das wichtigste 
Symbol des Hermes, zum Schlangenstab. In der Alchemie gilt dieser 
als dynamisches Symbol für die Versöhnung der Gegensätze von 
Sonne und Mond, von Männlichem und Weiblichem.42 Deren Ge­
gensatz ist im Grunde ein asymmetrischer, die Verbindung seiner 
Glieder - ein Grundproblem der Alchemie - kann deshalb im sym­
metrischen Caduceus noch keinen völlig angemessenen Ausdruck 
finden. Als dieser Sachlage entsprechendes Polaritätssymbol wird 
der Hermaphrodit entwickelt - anschauliches Bild einer androgynen 
res bina (in der alchemistischen Terminologie: >Rebis<). Wie für den 
Caduceus ist auch für ihn ein Bezug zum Uroboros-Symbol gegeben, 
wenn im Corpus Hermeticum das All sowohl als sich selbstgebären­
des Prinzip wie auch als Mann-Weibliches in eins beschrieben wird, 
namentlich als auTondtepa xal auto^topa (»Vater und Mutter 
seiner selbst«)43. Für die Alchemie wird die direkte Identifikation 
von Uroboros und Hermaphrodit bis in die Neuzeit möglich bleiben. 
In der Occulta Philosophia von 1613 (anonym) wird der Drache, der

41 Siehe beispielsweise die Abbildung aus E. Ashmole (Hrsg.): Theatrum chemicum Bri- 
tannicum, London 1652, S. 213, wiedergegeben bei W Shumaker: The Occult Sciences 
in the Renaissance. A Study in Intellectual Patterns, Berkeley, Los Angeles, London 
1972, S. 195.
42 Vgl. Servius: Grammatici qui feruntur in Vergilii Carmina Commentarii, hrsg. von 
G. Thilo und H. Hagen, Bd. 1, Leipzig 1881, S. 508: »Denn die Schlangen haben ihre 
Köpfe gegeneinander gewendet, um zu zeigen, daß Gesandte miteinander reden und 
übereinkommen sollen [...] Weshalb auch die Friedensgesandten [...] Schlangenstabträ­
ger heißen [.] Diesen Schlangen werden zwei Äpfel hinzugefügt, einer von der Sonne, 
der andere vom Mond [.] Mercurius versöhnt so diese zwei wilden Tiere; und auch wir 
sollten sicherlich miteinander in Eintracht leben. - Andere leiten das Wort Mercurius 
als >medicurrius< vom Lateinischen ab, >hin- und herlaufend<, weil er immer zwischen 
Himmel und Unterwelt hin- und hereilt [...] Ihm wird der Schlangenstab zugeordnet, 
weil er durch Vertrauensvermittlung die Feinde zur Freundschaft bringt.« Vgl. auch 
Pierius, zit. in Philippo Picinello: Mundus Symbolicus, in Emblematum Universitate 
Formatus, Explicatus, et tam Sacris quam profanis Eruditionibus ac Sententiis illustra- 
tus, Köln 1687, lib. 3, cap. 11, S. 152 b: »Sehr leicht zieht er [= Mercurius] die streiten­
den Gemüter zur Eintracht hin, indem er die zwei Schlangen, d. h. den gegenseitigen 
Haß, durch den Stab seiner Lehre in eines verbindet.«
43 Testimonium bei Laktanz, in: C. Colpe und J. Holzhausen: Das Corpus Hermeticum 
Deutsch, a.a.O., Teil 2, S. 576: »Aber auch Hermes war derselben Meinung, wenn er ihn 
[das göttliche All bzw. Gott] >sich selbst Vater< und >sich selbst Mutter< nennt.«

102 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://doi.org/10.5771/9783495997031-86 - am 26.01.2026, 14:47:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031-86
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Das hermetische Wissenschaftsparadigma

die Urmaterie verkörpert, paradoxal als Zwitter vorgestellt: »Ein 
Gifftiger Trach gar ungeheuwer / [...] / Himmel und Erdt auch Weib 
und Mann / Ihr Krafft ich dir recht geben kann. / [...] / Bin Vatter 
Mutter / [.]«44

Der alchemistische Gedanke der Androgynie als ein Polaritäts­
prinzip der Natur wird im Corpus Hermeticum noch ausführlicher 
vorbereitet. Im Traktat Poimandres ist Gott, der Geist, androgyn, 
ebenso der Urmensch, ebenso sind es die sieben Urväter der Mensch­
heit, die demnach auch die sieben Urmütter sind. Es handelt sich 
hierbei um eine Hermetische Geheimlehre; denn als solche wird sie 
ausdrücklich angekündigt:
»Und Poimandres sprach: >Hier handelt es sich um das bis auf den heutigen 
Tag verborgene Geheimnis. Die Natur nämlich vereinte sich mit dem [Un­
menschen und brachte ein übergroßes Wunder hervor. Denn weil er die Na­
tur der Sphärenharmonie der Sieben in sich hatte, die, wie ich sagte, aus Feuer 
und Pneuma bestehen, wartete die Natur nicht, sondern gebar sofort sieben 
Menschen entsprechend den Naturen der sieben Verwalter, mannweibliche, 
die sich nach oben ausrichteten [...] Die Entstehung dieser sieben nun, wie 
ich sagte, geschah auf folgende Weise. (Die Erde) war weiblich und das Was­
ser männlich, aus dem Feuer nahm die Natur die Reife, aus dem Äther das 
Pneuma und brachte die Körper hervor nach dem Bilde des [Ur]menschen. 
Der [Ur]mensch aber wurde aus Leben und Licht zu Seele und Geist, aus 
dem Leben wurde die Seele und aus dem Licht der Geist; und so blieb alles 
im sichtbaren Kosmos bis zum Ende eines Weltumlaufs (und) dem Anfang 
der Geschlechterfolge [.] Nach der Vollendung des Weltumlaufs wurde die 
Verbindung aller nach dem Willen Gottes gelöst; denn alle Lebewesen waren 
mannweiblich und wurden gleichzeitig mit dem Menschen getrennt, und es 
wurden jeder für sich ohne Ausnahme die einen männlich, die anderen weib­
lich.«45

Die Androgynie des Urprinzips erscheint auch in der lateinischen 
Übersetzung der Hermetischen Schrift mit dem Titel Aoyog teXetog 
(Vollkommene Lehre), dem sogenannten Asclepius: »Dieser Gott al­
so ist, da er allein ja alles ist, vollkommen erfüllt von der Fruchtbar­
keit beiderlei Geschlechts.«46

44 [Anonym:] Occulta Philosophia. Von den verborgenen Philosophischen Geheimnus- 
sen der heimlichen Goldblumen und Lapidis Philosophorum, Frankfurt 1613, S. 57 f.
45 C. Colpe und J. Holzhausen: Das Corpus Hermeticum Deutsch, a.a.O., Teil 1, 
§§16-18, S. 15 f.
46 A.a.O., §20, S. 280. Zur Androgynie Gottes vgl. J. Kroll: Die Lehren des Hermes 
Trismegistos, Münster 1914 (Beiträge zur Geschichte der Philosophie des Mittelalters,

Analogiedenken ^ 103

https://doi.org/10.5771/9783495997031-86 - am 26.01.2026, 14:47:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031-86
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Manuel Bachmann

Nicht nur, weil dem Hermaphroditen bereits im Corpus Herme- 
ticum der Boden bereitet wird, erscheint er als ein ebenso starkes 
Identifikationszeichen für die Hermetik wie der Uroboros - im Ge­
gensatz zu diesem wurde er als »genuin alchemische Bildschöp­
fung«47 bezeichnet -, sondern auch angesichts dessen, daß er dort zu 
einem semantischen Komplex verdichtet ist, der sich in der späteren 
Alchemie dann richtig entfalten wird und über Jahrhunderte hinweg 
mit ähnlichem Gesicht erkennbar bleibt. Neben der Hermetischen 
vong-Lehre, die sich ihrerseits auf die gnostische Urmensch- bzw. 
Bythos-Lehre stützt48, werden dabei auch der Hermaphrodit-Mythos 
bei Ovid und nicht zuletzt Platons Mythos des androgynen Urmen­
schen eine Rolle spielen.

Die Geschichte des Hermaphroditen in der Alchemie beginnt 
beim ältesten griechischen Alchemisten, bei Zosimos. In seinem 
Traktat Über das göttliche Wasser tritt das Quecksilber als Mann­
weibliches (dpoevöB'^X'u) auf, und zwar in der unverständlichen Rät­
selsprache des Eingeweihten:
»Dies ist das göttliche und große Mysterium, das gesuchte. Es ist das All, das 
All aus Demselben und durch Dasselbe. Zwei Naturen, aber eine einzige Sub­
stanz. Denn die eine tut der anderen Gewalt an, und die eine beherrscht die 
andere. Es ist das Silberwasser [= Quecksilber], das Mannweibliche, das im­
mer zu entfliehen sucht.«49 50

Zu den ältesten bildlichen Darstellungen in alchemistischen Texten 
gehören zweifellos die Hermaphroditen aus dem Buch der heiligen 
Dreifaltigkeit50 - einer spektaktulär bebilderten Handschrift in deut­

Bd. 12), S. 43-55; G. Quispel: Asclepius. De volkomen openbaring van Hermes Trisme- 
gistus, Amsterdam 1996 (Pimander, Bd. 6), S. 95ff.
47 J. Telle: Sol und Luna. Literar- und alchemiegeschichtliche Studien zu einem altdeut­
schen Bildgedicht, mit Text- und Bildanhang, Hürtgenwald 1980, S. 54.
48 In der Valentianischen Gnosis ist der Bythos androgyn.
49 M. Berthelot: Collection des anciens alchemistes grecs, 2. L., 1 (Bd. 3): Les reuvres de 
Zosime, Paris 1888, S. 143f.: Tonte eoti to öeiov xal ^iya ^uotepiov, to ^toh^evov. 
tonto ydp eoti to ;tdv. xal e| ahton to ;tdv, xal öi5 ahton to ^dv. öho ^hoeig, ^ia 
ohoia. p öe ^ia tpv ^iav eXxei. xal p ^ia tpv ^lav xpatei. Tonto to dpyhpiov nöwp, 
to dpoevoö^Xu, to ^enyov del.
50 Buch der heyligen Dreyualdekeit und Beschreibung der Heimlichkeit von Verän­
derung der Metallen, offenbaret anno Christi 1400 [späterer Zusatz], Kupferstichkabi­
nett Berlin Ms 78 A 11. Es sind viele andere Exemplare bekannt. Der Text wurde seit 
etwa 1410 von einem Franziskanermönch namens Ulmannus geplant und wahrschein­
lich zum Teil schon niedergeschrieben. Am 28. Juni 1419 wurde das vollständige Ma­
nuskript dem Burggrafen Friedrich von Brandenburg übergeben. Vgl. H. Buntz: Das

104 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://doi.org/10.5771/9783495997031-86 - am 26.01.2026, 14:47:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031-86
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Das hermetische Wissenschaftsparadigma

scher Sprache um 1400, die eine »eigenbrödlerische Geheimlehre«51 52 
preisgibt - sowie aus der etwa zeitgleichen Aurora consurgens52, die 
Thomas von Aquin auf dem Sterbebett diktiert haben soll.

Der Hermaphrodit im Buch der heiligen Dreifaltigkeit ist mit 
dem Titel »Rex noster dyademate coronatu« überschrieben. Mit Zi­
taten von Hermes und Aristoteles versehen, versinnbildlicht er wahr­
scheinlich die Rätselformel »sein Vater die Sonne, seine Mutter der 
Mond«, die aus der Bibel der Alchemisten stammt, der Tabula sma- 
ragdina. Er wird im Text mit der aus dem Corpus Hermeticum be­
kannten Bestimmung »Vater und Mutter seiner selbst« als Beschrei­
bung Gottes erläutert (»Got sein eygen muter, vater«53). Im Grunde 
wiederholt sich hier die Hermetische voü^-Lehre, allerdings über­
setzt in das alchemistische Programm. Denn der Hermaphrodit fun­
giert - gemäß dem Wortlaut der Handschrift - als >Beweis< für die 
Notwendigkeit der Aufgabe, das Männliche und das Weibliche zu 
vereinigen, sowie für das Produkt, die gelungene Vereinigung.54 
Und was die Aurora consurgens anbelangt, so kommt eine Analyse 
ihres Hermaphrodit-Bildes zu demselben Ergebnis, das auch für das 
Bild im Buch der heiligen Dreifaltigkeit gilt: daß das Ziel des Prozes­
ses, der Stein der Weisen, das Quecksilber ist, welches das Männliche 
und das Weibliche (auch: Gold und Silber) keimhaft enthält.55

Buch der Heiligen Dreifaltigkeit. Sein Autor und seine Überlieferung, in: Zeitschrift für 
deutsches Altertum und deutsche Literatur, Bd. 101 (1972), S. 150-160; B. Obrist: Les 
debuts de l'imagerie alchimique (XlVe-XVe siecles), Paris 1982, S. 117-182; M. Put­
scher: Das Buch der Heiligen Dreifaltigkeit und seine Bilder in Handschriften des 
15. Jahrhunderts, in: Die Alchemie in der europäischen Kultur- und Wissenschafts­
geschichte, a.a. O., S. 151-178.
51 G. F. Hartlaub: Signa Hermetis. Zwei alte alchemistische Bilderhandschriften, in: 
Zeitschrift des deutschen VereinsfürKunstwissenschaft, Bd. 4 (1937), wiederabgedruckt 
in: G. F. Hartlaub: Kunst und Magie. Gesammelte Aufsätze, hrsg. von N. Miller, Ham­
burg, Zürich 1991, S. 115.
52 M.-L. von Franz: Aurora Consurgens. Ein dem Thomas von Aquin zugeschriebenes 
Dokument der alchemistischen Gegenstzproblematik, 4. Aufl. Olten, Freiburg 1990 
(C. G. Jung: Gesammelte Werke. Bd. 14/3: Mysterium Coniunctionis). Vgl. B. Obrist: 
Les debuts de l'imagerie alchimique, a.a.O., S. 183-256.
53 Nürnberg, Germanisches Nationalmuseum, MS 80061, fol. 20 ra. Zit. nach B. Obrist: 
Les debuts de l'imagerie alchimique, a.a.O., S. 152.
54 Nürnberg, Germanisches Nationalmuseum, MS 80061, fol. 99 va: »Hier vor in dem 
latine, in dem manlichen vronbelichen bilde beweisset Hermes und Aristotiles [...] daz 
sie, manlich vrowelich, in ein olei stein gewracht musen syn, sullen sy recht bestendig 
fix luna, sol tingieren.« Zit. nach B. Obrist: Les debuts de l'imagerie alchimique, a.a.O., 
S. 155.
55 B. Obrist: Les debuts de l'imagerie alchimique, a.a.O., S. 212.

Analogiedenken ^ 105

https://doi.org/10.5771/9783495997031-86 - am 26.01.2026, 14:47:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031-86
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Manuel Bachmann

vlcJE ru

c6 ,.

jczmcm?

*-CCXX4-V* »Kl

vnfe <Si*A*Xi*->iO

acj\«\ pcil^cm>tS

Abb. 5: Hermaphrodit, BmcÄ der Heiligen Dreifaltigkeit, Ms. 428 Vadiana 
St. Gallen

106 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://doi.org/10.5771/9783495997031-86 - am 26.01.2026, 14:47:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031-86
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Das hermetische Wissenschaftsparadigma

Abb. 6: Hermaphrodit, Zürich Cod. rhenovacensis 172
aus: S. Klossowski de Rola: Alchemy. The Secret Art, London 1973, plate 4

Analogiedenken ^ 107

https://doi.org/10.5771/9783495997031-86 - am 26.01.2026, 14:47:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031-86
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Manuel Bachmann

Um die Bedeutung des Hermaphroditen richtig einzuschätzen, 
ist zu bedenken, daß die Alchemie im wesentlichen eine Sexualtheo­
rie der Materie ist.56 57 Die Formel aus dem Corpus Hermeticum: 
»Vater und Mutter seiner selbst« bestimmt in der Alchemie die 
Theorie der Arkansubstanz maßgeblich. Es gilt, die Polarität der Ge­
schlechter einzusetzen; sie liegt in der Substanz verborgen, und diese 
wird allein durch die Polarität erzeugt. Deshalb steht der Herm­
aphrodit am Anfang und Ende des alchemistischen Prozesses.56 57 58 Dem 
entspricht, daß in der alchemistischen Astrologie die Planeten Saturn 
(Blei) und Merkur (Quecksilber), die Anfang und Ende des Prozesses 
repräsentieren, beide zwittrig sind.59 Dabei nimmt das merkuriale 
Hermaphrodit-Prinzip die Zentralstellung im alchemischen Prozeß

56 Sie wird in der Vision des Arisleus (J. Ruska: Turba Philosophorum. Ein Beitrag zur 
Geschichte der Alchemie, Berlin 1931 [Quellen und Studien zur Geschichte der Natur­
wissenschaften und der Medizin, Bd. 1], S. 326, Z. 23) eine »scientia gignendi« (»Wis­
senschaft von der Zeugung«) genannt.
57 Das bedeutet in letzter Konsequenz, daß es sich bei den Metaphern der Alchemie 
nicht nur um uneigentliche Rede handelt. Genau dies wird heftig bestritten von 
B. Obrist: Les debuts de l'imagerie alchimique, a.a.O., S. 21-33. Indessen, weder die 
Hermetische Sexualtheorie des voüg noch die gnostische Theorie des androgynen Ur­
grundes liefern von ihrem Umfeld her Hinweise, daß sie >nur< metaphorisch verstanden 
werden dürfen. Aus ihnen aber speisen sich Zentraltheoreme der Alchemie. Ein Ver­
ständnis der Funktion der Metapher, der Analogie, der Allegorie u.ä. in der Alchemie 
ergibt sich erst vor dem Hintergrund eines Totalitätsmodells der Welt, das mit der Kon­
zeption einer Universalwissenschaft verbunden ist. Im übrigen ist Metaphorik nicht 
gleichbedeutend mit uneigentlicher Rede. Aus philosophischer Sicht konzipiert Bergson 
die Metapher in der Wissenschaftssprache als vision directe.
58 Dazu A. Aurnhammer: Zum Hermaphroditen in der Sinnbildkunst der Alchemisten, 
in: Die Alchemie in der europäischen Kultur- und Wissenschaftsgeschichte, a.a.O., 
S. 181 f.: »Die im Androgynverbildlichten Stadien des opus werden meist mit Mercuri- 
us verknüpft. Die Schlüsselrolle des Mercurius ist unabhängig von der Theorie der la­
pis-Gewinnung. In der reinen Mercurius-Theorie figuriert er als materia prima, in der 
konkurrierenden Mercurius-Sulphur-Auffassung eint er im Zwischenstadium des Mer- 
curius philosophorum die Gegensätze und in der späteren paracelsischen Dreierkonzep­
tion vermittelt er zwischen Sal und Sulphur.«
59 Für Merkur sagt dies schon die klassische Astrologie. Vgl. Claudius Ptolemaeus: Te- 
trabiblos, nach der von Ph. Melanchthon besorgten seltenen Ausgabe aus dem Jahre 
1553, übers. von M. E. Winkel, Nachdruck der Ausgabe Berlin-Pankow 1923, Mössin- 
gen 1995, S. 35. Für Saturn, der schon bei Ptolemaios ambivalent verfaßt ist, vgl. bei­
spielsweise Henricus Khunrath: Von hylealischen, Das ist Pri-materialischen catho- 
lischen oder algemeinen natürlichen Chaos, Der naturgemessen alchymiae und 
alchymisten; Wiederholete, vernewerte und wolvermehrete Naturgemess.-alchymisch 
und Rechtlehrende Philosophische confessio oder bekenntnus, Magdeburg 1597, Con- 
fession, S. 195: »so Man vnd Weib zugleich ist. Der vhralte Saturnus;«.

108 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://doi.org/10.5771/9783495997031-86 - am 26.01.2026, 14:47:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031-86
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Das hermetische Wissenschaftsparadigma

ein, gleichsam als sein Mittelpunkt, um den herum der Prozeß sich 
vollzieht.

4. Nachweis des paradigmatischen Status von 
Rotationssymmetrie und Polarität

Die Bedeutung der vorgeführten Symmetriesymbole, die beide auf­
einander verweisen, indizieren einen theoretischen Rahmen, welcher 
der historischen Theorienvielfalt übergeordnet ist. Abstrahiert man 
auf diesen Rahmen, so scheint offensichtlich, daß für die hermetische 
Symmetriekonzeption die Idee eines polarisierenden Zentrums und 
einer rotierenden Peripherie von größter Bedeutung ist. Dabei stehen 
beide Strukturen, Symmetrie und Polarität, in einem logischen Zu­
sammenhang. Nicht nur ist Symmetrie mit dem Symmetriebruch in 
Form einer Polarisierung verbunden, sondern Symmetrie wird so 
verstanden, daß aus ihr die Polarität hervorgeht. Die Polarität ist eine 
Funktion der Rotationssymmetrie in bezug auf ein Zentrum. Dieser 
funktionale Zusammenhang zeigt sich nicht zuletzt daran, daß unter 
der Folie jenes Konzepts jede Relation im hermetischen Universum 
sich als eine Symmetrieoperation in bezug auf den Allmittelpunkt 
lesen läßt: zum einen ist jede lineare Bewegung Rotation, zum ande­
ren läßt sich jede Instanz am zentralen Brennpunkt spiegeln und fin­
det in ihrem Spiegelbild ihren Gegensatz. Dies läßt sich auch anders 
ausdrücken. Was das hermetische Denken prägt, ist eine Ordnungs­
funktion des Kreises und des Spiegels. Aus ihr entsteht die innere 
Ambivalenz der Substanz, des Zustandes, des ganzen Systems: Das 
Gespiegelte ist einerseits durch Rotationssymmetrie Dasselbe, ande­
rerseits das polar Entgegengesetzte, der Antagonist. Infolge dieser 
Koppelung von rotativer Identität und reflexivem Antagonismus 
entstehen im hermetischen Universum Wahlverwandschaften, Ana­
logien, Korrespondenzen sowie eine umfassende Einheit der Gegen­
sätze.

Die durchgehende Strukturierungsfunktion, die das Modell 
einer universalen Rotationssymmetrie mit interner Polarität in be­
zug auf einen Allmittelpunkt im hermetischen Universum wahr­
nimmt, deutet auf den paradigmatischen Status dieser Symmetrie­
konzeption. Tatsächlich läßt sich deren paradigmatischer Status in 
bezug auf alle Komponenten nachweisen, die für die Identifikation 
eines Wissenschaftsparadigmas benötigt werden.

Analogiedenken ^ 109

https://doi.org/10.5771/9783495997031-86 - am 26.01.2026, 14:47:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031-86
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Manuel Bachmann

Als einschlägige Bestandteile eines Paradigmas wurden ge­
nannt: eine intuitive Grundeinstellung gegenüber den Phänomenen, 
ein Kanon von Fragestellungen und Lösungsmethoden sowie ein em­
pirisch unwiderlegbares Modell der Phänomendeutung. Eindeutig 
lassen sich Rotations- und polarisierte Spiegelsymmetrie in diesen 
drei Theoriefunktionen nachweisen. Das hermetische Symmetrie­
konzept bestimmt insofern eine intuitive Grundeinstellung gegen­
über den Phänomenen, als der Allkreis mit seinem Allmittelpunkt 
einerseits, die polare Einheit der Geschlechter andererseits kein Phä­
nomen im gewöhnlichen Sinne des Wortes, sondern ein Deutungs­
schlüssel ist, der vom Hermetiker, aus den geheimen Lehren 
schöpfend, immer schon mitgebracht wird. Das hermetische Sym­
metriekonzept legt insofern einen Kanon der für wichtig erachteten 
Fragestellungen sowie der zugelassenen Lösungsmethoden fest, als 
die Lösung wichtiger kosmologischer Fragen in Zentrierung und Po­
lung der Objekte besteht. Und schließlich verkörpert jenes Konzept 
insofern ein Modell, das gegenüber empirischer Widerlegung immun 
ist, als jedes Phänomen auf Zentralität und Polarität hin gedeutet 
wird. Alle drei Punkte können wir mit kurzen Hinweisen exemplifi­
zieren. Daß der Hermetiker sich eines Deutungsschlüssels bedient, 
mit dem er an die Phänomene zwecks Entzifferung herantritt, dürfte 
die Erklärung dafür sein, weshalb die Alchemie die stofflichen Pro­
zesse allegorisch beschreiben kann.60 Und inwiefern tatsächlich die 
hermetische Kosmologie durch und durch beherrscht wird von der 
Frage nach Mittelpunkt und konzentrisch-polarisierter Peripherie, 
mithin von der Frage, welche Phänomene auf die polare Rotations­
symmetrie des Universums hindeuten und (nur deshalb) in Betracht 
zu ziehen sind, wird augenfällig anhand der erwähnten, über die 
Jahrhunderte hinweg kanonischen Beschreibungen des einzigen Ge­
genstandes der Alchemie: der Arkansubstanz und ihres Wandlungs­
prozesses, deren Kardinalsymbole eben Uroboros und Hermaphrodit 
sind. Damit ist auch entschieden, daß jedes Phänomen nach den Pa­
rametern der Zentralität und Polarität seinen Ort in der Theorie fin­
det und deshalb diese von den Phänomenen kaum widerlegt werden 
dürfte.

60 Der allegorische Status alchemischer Phänomenbeschreibung wird erstmals präzis an 
der ältesten Alchemie untersucht von I. Vereno: Studien zum ältesten alchimistischen 
Schrifttum. Auf der Grundlage zweier erstmals edierter arabischer Hermetica, Berlin 
1992 (Islamkundliche Untersuchungen, Bd. 155).

110 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://doi.org/10.5771/9783495997031-86 - am 26.01.2026, 14:47:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031-86
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Das hermetische Wissenschaftsparadigma

Nicht nur die dargelegten, gleichsam innerlichen Voraussetzun­
gen des hermetischen Objektbegriffs, auch die äußerlichen, gleich­
sam sichtbaren Komponenten eines Paradigmas werden von der ana­
lysierten Symmetriekonzeption beherrscht. Als solche zusätzlichen 
Komponenten, deren Berücksichtigung den historischen Nachweis 
eines Paradigmas untermauern, sind nach Kuhn61 mindestens vier 
zu nennen: erstens die symbolische Generalisierung, zweitens die 
gemeinsamen ontologischen Voraussetzungen, drittens die metho­
dologischen Wertungen und viertens die sogenannten Musterbei­
spiele.

(1) Die erste Komponente ist die symbolische Generalisierung, 
welche formale Elemente der Wissenschaftssprache bezeichnet. Mit 
Uroboros und Hermaphrodit haben wir exakt solche symbolischen 
Generalisierungen vor uns, welche die zwei wichtigsten formalen 
Elemente der hermetischen Wissenschaftssprache einheitlich und 
deshalb den Hermetikern über Jahrhunderte und verschiedene Kul­
turräume hinweg verständlich indizieren. Selbstverständlich sind es 
nicht die einzigen symbolischen Generalisierungen, vielmehr lebt die 
hermetische Wissenschaftssprache von einem kanonisierten Sym­
bolsystem, das seit der Antike bis ins 18. Jahrhundert in einer wu­
chernden Kommentarliteratur und sogar in eigenen Wörterbüchern 
immer wieder bearbeitet wurde. Allerdings gehören zur symbo­
lischen Generalisierung nicht bloß Zeichen, sondern auch genera­
lisierbare Aussagen, d. h. Gesetzesaussagen. Selbst in diesem nomo­
logischen Sinne sind Uroboros und Hermaphrodit symbolische 
Generalisierungen; denn Rotationssymmetrie und Polarität bilden 
die Basis für die alchemische Strukturformel der Materie, die alle 
Wandlungsprozesse in der stofflichen Welt als Fälle einer übergeord­
neten Gesetzmäßigkeit begreift - eben als eine Symmetriestruktur. 
Kreisförmig um die virtuelle Urmaterie im Zentrum herum grup­
piert sich deren konkrete Verwirklichung in Gestalt der vier Elemen­
te, die aus Mischungen der Eigenschaften warm-kalt, feucht-trocken 
hervorgehen. Aufgrund der Rotations- und Spiegelsymmetrie in be­
zug auf das virtuelle Urmaterie-Zentrum läßt sich nicht nur jedes 
Element in ein anderes umwandeln, sondern darüber hinaus die Ur­
materie als reiner Stoff isolieren. Letzteres wiederum ermöglicht, 
mittels geeigneter Zusätze (Keimen, Enzymen, Katalysatoren) dem

61 Diese Komponenten erläutert Th. S. Kuhn: Die Struktur wissenschaftlicher Revolu­
tionen, Frankfurt a. M. 1967, 2. Aufl. 1976 im »Postscript« (von 1969).

Analogiedenken ^ 111

https://doi.org/10.5771/9783495997031-86 - am 26.01.2026, 14:47:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031-86
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Manuel Bachmann

eigenschaftslosen Urstoff neue Eigenschaften zu verleihen und ihn so 
zu verschiedenen anderen Stoffen zu synthetisieren. Die Synthese, 
beispielsweise die Transmutation der Metalle, besitzt dabei einen en­
gen Bezug zur gnostischen Erlösungslehre. Dies ergibt sich daraus, 
daß jeder spezifische Stoff, besonders das unedle Metall, einen Bruch 
der Materiesymmetrie und in diesem Sinne verderbte Materie dar­
stellt. Wiederherstellung der ursprünglichen Struktursymmetrie der 
Materie ist deren Erlösung, Läuterung oder Heilung. Dabei muß 
festgehalten werden, daß solche mystischen Dimensionen der Alche­
mie von der Symmetrietheorie und ihrer symbolischen Generalisie­
rung in Uroboros und Hermaphrodit rational aufgebaut werden. 
Hinter dem geheimnisvollen Stein der Weisen - der erlösten Materie 
bzw dem Enzym ihrer Erlösung - steht in wissenschaftstheoretischer 
Betrachtung ein mathematisches Theorem: die regenerierte Struk­
tursymmetrie der Materie.

(2) Als zweite Komponente finden wir konvergierende ontolo­
gische Voraussetzungen, insbesondere ein gemeinsames ontologi­
sches Modell, das unlöslich mit Uroboros und Hermaphrodit 
verknüpft ist: das relativistische Modell des Allmittelpunktes.62 Eine 
Vorform desselben entwirft der bereits erwähnte Asclepius-Traktat. 
Darin wird festgelegt, daß das Universum eine Sphäre (»cava mundi 
rotunditas in modum sphaerae«)63 bilde, die »voll des höchsten Got­
tes (plenum deo)«64 sei. In allem findet sich Gott allein. Nur er ist in 
sich und aus sich und ganz um sich selbst.65 Die Konsequenz lautet: 
Gott ist zum einen einer und alles zugleich, zum anderen unbe­
grenzt, unerfahrbar, unermeßlich, schließlich überall identisch ge­
genwärtig (»ubique«).66 Mathematisch läßt sich diese Theologie nur 
im Modell einer unendlichen Sphäre mit einem ubiquitären Zentrum 
einlösen, wie dies die Tradition in der Weiterentwicklung des Mo­
dells dann auch getan hat. Mystik, platonistische Strömungen der 
Philosophie, Alchemie, Theosophie und Verwandtes besitzen in die­
sem Modell ihre gemeinsame Basis, die sie in ihren Theorien in der

62 Eine nach wie vor unüberholte Gesamtdarstellung gibt D. Mahnke: Unendliche 
Sphäre und Allmittelpunkt. Beiträge zur Genealogie der mathematischen Mystik, Halle 
1937.
63 Asclepius, §17 (Apulei platonici Madaurensis opera quae supersunt, hrsg. von 
C. Moreschini, Bd. 3: De philosophia libri, Stuttgart, Leipzig 1991, S. 55).
64 Asclepius, §4 (a.a.O., S. 42 ).
65 Asclepius, §30 (a.a.O., S. 74).
66 Asclepius, §27 (a.a.O., S. 69).

112 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://doi.org/10.5771/9783495997031-86 - am 26.01.2026, 14:47:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031-86
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Das hermetische Wissenschaftsparadigma

Anwendung jeweils spezifisch modifizieren. Greifen wir zur Stich­
probe den neuzeitlichen Alchemisten Heinrich Khunrath (1560­
1605) heraus; er nennt das Weltzentrum, den »Mittele Saltz-Punct 
des Großen Gewebes der gantzen Weld«, auch »Mundi ovum«, das 
Weltei, und identifiziert diesen Allmittelpunkt mit Saturn, dem »ge- 
heimnusreiche[n] Bley der Weisen«, der zugleich der »Androgynos 
Sophorum Catholicus«, also der allgemeine alchemische Herm­
aphrodit ist.67 Allmittelpunkt und Polarität sind hier wiederum, 
wenngleich weiterentwickelt im Vergleich zu den angeführten Her­
mes-Texten, vereinigt.

(3) Als dritte Komponente wurden methodologische Wertungen 
genannt, und solche sind in der Alchemie speziell in einem auf den 
lateinischen Geber68 zurückgehenden Satz greifbar, der sowohl mit 
der Rotationssymmetrie wie mit dem Polaritätsgedanken in gewisser 
Beziehung steht: opus in una re, una via, una operatione perficitur.69 
Dabei ist die von Goltz, Telle und Vermeer bemerkte und mit dem 
Uroboros-Symbol in Verbindung gebrachte Tatsache aufschlußreich, 
daß die Forderung nach der Einheit der Sache, des Weges und der 
Operation weder von sachlichen Gegebenheiten noch von den natur­
philosophischen Grundlagen der Alchemie her zu erklären ist.70 Of­
fensichtlich liegen hier wiederum die Symmetriestrukturen der Ro­
tation und Polarität zugrunde, die grundsätzlich vorgeben, welchen 
methodologischen Maximen die Durchführung des Werkes zu folgen 
hat. Die Forderung nach der Einheit der Sache, des Weges und der 
Operation ist eine Forderung nach einer umfassenden Symmetrie, 
die nur in der Rotationsstruktur mit interner Polarität eingelöst wer­
den kann.

(4) Wenn Musterbeispiele im Sinne konkreter Problemlösungen 
wesentlich zur Ausbildung eines Wissenschaftsparadigmas gehören, 
so müssen solche auch in der Alchemie nachweisbar sein. Tatsächlich 
ist dies in besonderem Maße der Fall. Es gibt zwei Verfahrensanwei­

67 Henricus Khunrath: Von hylealischen, Das ist Pri-materialischen catholischen oder 
algemeinen natürlichen Chaos, a.a.O., S. 194-96.
68 Alchemist des ausgehenden 13. Jahrhunderts, Verfasser der Summa perfectionis, der 
meistrezipierten Alchemie-Lehrschrift des Mittelalters.
69 D. Goltz, J. Telle und H. J. Vermeer: Der alchemistische Traktat >Von der Multiplika­
tion von Pseudo-Thomas von Aquin. Untersuchungen und Texte, Wiesbaden 1977 
(Sudhoffs Archiv Beihefte, Bd. 19), S. 102/104: »opus nostrum in una re, uno vase, una 
viasecundum Hermetem, una operacione perficitur.«
70 Vgl. a. a. O., S. 64.

Analogiedenken ^ 113

https://doi.org/10.5771/9783495997031-86 - am 26.01.2026, 14:47:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031-86
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Manuel Bachmann

sungen, die als omnipotente Problemlösungsstrategien ausgegeben 
werden und sich direkt auf die zugrundeliegende Symmetriekonzep­
tion beziehen: die Rekursivität des Verfahrens (Deckung von Anfang 
und Ende)71, die der Uroboros verkörpert, und Polarisierungspro­
zeduren wie Vereinigung oder Verkehrung der Gegensätze.72

Beobachtet man im hier entfalteten Rahmen die Symmetrie­
konzeptionen der Alchemie, so zeigt sich, daß Symmetrie und Pola­
rität auch die äußerlichen Komponenten des Paradigmas prägen. Es 
ist die Konzeption einer universalen Rotationssymetrie mit interner 
Polarisierungsfunktion, die nicht nur die intuitive Grundeinstellung, 
den Kanon der Fragestellungen und das empirisch unwiderlegbare 
Modell der Phänomendeutung, sondern auch die symbolischen 
Generalisierungen, die ontologischen Voraussetzungen sowie die 
methodologischen Wertungen einschließlich konkreter Problem­
lösungsstrategien durchdringt. Zieht man hieraus den einzig mög­
lichen Schluß, dann muß man die Existenz eines hermetischen 
Wissenschaftsparadigmas zugeben, das mit dem Konzept einer uni­
versalen Rotationssymmetrie verbunden ist. Was darüber hinaus mit 
diesem Wissenschaftsparadigma greifbar wird, ist nichts anderes als 
die systematische Grundlage dessen, was wir >Analogiedenken< oder 
>morphologisches Denkern nennen.

5. Das hermetische Paradigma und der 
cartesische Wissenschaftstyp

Jener konzeptionellen Verbindlichkeit bestimmter Symmetrievor­
stellungen, die wir nachweisen konnten, liegt letztlich eine Tiefen­
struktur zugrunde, die sich darin ankündigt, daß Teil des Paradigmas 
auch die Definition der Rationalitätsstandards ist. Im Spiegel des 
Paradigmenbegriffs erscheint mit den hermetischen Wissenschaften

71 Vgl. die erwähnte Stelle bei Olympiodor (Anm. 27).
72 Eine ebenso große Rolle wie die Vereinigung der Gegensätze, wie sie C. G. Jung: 
Mysterium Coniunctionis. Untersuchungen über die Trennung und Zusammensetzung 
der seelischen Gegensätze in der Alchemie, 5. Aufl. Olten, Freiburg 1990 (C. G. Jung: 
Gesammelte Werke, Bd. 14,1), in den Vordergrund stellte, spielt die Verkehrung der 
Gegensätze, die conversio oppositorum. Vgl. D. Goltz, J. Telle und H. J. Vermeer: Der 
alchemistische Traktat Von derMultiplikation< von Pseudo-Thomas von Aquin, a. a. O., 
S. 75.

114 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://doi.org/10.5771/9783495997031-86 - am 26.01.2026, 14:47:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031-86
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Das hermetische Wissenschaftsparadigma

ein anderer, eigenständiger Rationalitätstyp - wenngleich historisch 
nicht immer in reiner und einziger Form. Wenn wir von der Alche­
mie als einem spezifischen Wissenschaftstyp sprechen, dann ist in 
Rechnung zu stellen, daß es sich in bezug auf andere Wissenschafts­
typen hierbei nicht bloß um Differenzen dunkler Nomenklatur, exo­
tischer Symbolik oder um eine bloße Methodendifferenz handelt. 
Das hermetische Paradigma zeigt ein nach speziellen Gesetzen 
strukturiertes Denken an, das sich selbst einen Maßstab der Logizi- 
tät gibt.

Aus diesem Grunde sollte es möglich sein, dieses Paradigma von 
anderen deutlich abzugrenzen. Hierzu sei auf Goethes Farbenkreis 
zurückgegriffen. In ihm rotieren sechs Farben um ein gemeinsames 
Zentrum und bilden Pole innerhalb eines geschlossenen Kreises. In 
der gegenwärtigen Physik dagegen findet sich anstelle des Farben­
kreises eine offene Skala von Wellenlängen. Eine solche Skala kennt 
nur eine Achse linearer Quantitätsabstufungen. Hier läßt sich das 
hermetische Paradigma von anderen Wissenschaftstypen unterschei­
den, die mit offener Skala und cartesischen Koordinaten arbeiten - 
man könnte sie deshalb zum cartesischen Paradigma zusammenfas­
sen. Und der feststellbare Unterschied zwischen hermetischem und 
cartesischem Paradigma fällt wahrscheinlich anders aus, als man er­
wartet. Denn höher als die Erklärungsleistung des cartesischen Para­
digmas ist jene im hermetischen Paradigma zu veranschlagen: In 
Goethes Farbenkreis finden sich Polarität und Steigerung, das heißt, 
eine strukturelle Darstellung von Qualitäten, von Evolution und En- 
telechie und damit weitaus komplexeren Verhältnissen als in der of­
fenen Skala.

Wie diese höhere Erklärungsleistung zustande kommt, darf man 
gerade vom paradigmentheoretischen Standpunkt aus nicht verken­
nen. Auch wenn der Allmittelpunkt in der hermetischen Kosmologie 
ein imaginärer Punkt ist, der wahrscheinlich allein in der opaotc; - 
für das Auge der Seele - sichtbar wird, kann das hermetische Para­
digma nicht bloß als >mystisch< charakterisiert werden, realisiert es 
doch nicht weniger als der cartesische Wissenschaftstyp eine Struk­
turtheorie des Objekts. Rotationssymmetrie und Polarität sind zwei 
Pfeiler dieser Strukturtheorie. Ihre weiteren Pfeiler, ihre Varianten, 
ihre Kategoriensysteme, ihre Logik, die zur Analyse der Rationali­
tätsstandards des hermetischen Paradigmas beizuziehen und deshalb 
rationalitätstypologisch ebenso bedeutsam wären, sind damit zwar 
noch nicht dingfest gemacht. Soweit aber steht eines fest: Diese

Analogiedenken W 115

https://doi.org/10.5771/9783495997031-86 - am 26.01.2026, 14:47:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031-86
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Manuel Bachmann

Strukturtheorie ermöglicht einen rationalen Zugang zur Natur, und 
rücksichtlich ihres von Goethe formulierten Erklärungsideals der To­
talität und Harmonie ist sie holistisch zu nennen; ihr zugrunde liegt 
die Erfahrung eines Universums, das sich lebendig aus einem Zen­
trum entwickelt.

116 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy / Manuel Bachmann (Hg.)

https://doi.org/10.5771/9783495997031-86 - am 26.01.2026, 14:47:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997031-86
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

