lll. Die ontologische Grundlegung

Die Zeit vom Friihjahr 1913 bis zum Kriegsbeginn 1914 verbrachte
Frank in Deutschland (Marburg, Miinchen, Herrsching am Ammer-
see); hier arbeitete er an seinem Buch Der Gegenstand des Wissens,
das im Friihjahr 1915 in St. Petersburg erscheinen konnte. Es war die
Zeit, in der er mit der Ontologie der All-Einheit das Fundament fiir
sein eigenes philosophisches System legte. Dafs in dieses System in
verdnderter Form die Einsichten und Fragen eingegangen sind, die
ihm in der Auseinandersetzung mit der zeitgenossischen Philoso-
phie, insbesondere mit Kant, bewuf3t geworden waren, ist selbstver-
standlich. Doch zum Fundament, auf dem er seine eigene Philosophie
errichtete, wurde das von Platon angestofSene Denken, zumal in der
Gestalt des christlichen Neuplatonismus. Im platonischen Denken
erkannte er den Grundstrom der philosophia perennis, so daf3 er jetzt
die »ganze Transzendentalphilosophie nur als Etappe in der Ge-
schichte des Platonismus« verstehen konnte (GAW 85). Die Bedeu-
tung, die er dem Neuplatonismus fiir seine Auseinandersetzung mit
der Gegenwartsphilosophie zuerkannte, beweisen die programmati-
schen Zitate, die er den Kapiteln seiner Erkenntnislehre als Motti
voranstellte. Vorbehaltlos hat Frank in Das Unergriindliche die Be-
deutung des Nikolaus von Kues fiir sein Denken anerkannt, indem er
ihn hier als seinen »in gewissem Sinne einzigen Lehrer der Philoso-
phie« bezeichnete (zum Einflufd des Cusanischen Denkens auf Frank
s.u.).! In methodischer Hinsicht nicht zu unterschitzen, zumal in
Hinblick auf die innere Wahrnehmung und Erfahrung, ist die von
E. Husserl in seinem gerade erschienenen Buch »Ideen zu einer rei-
nen Phinomenologie und phdanomenologischen Philosophie« (1913)
ausgearbeitete Wesensschau. Frank errichtete unter Verwertung die-

U S. L. Frank: Das Unergriindliche. Ontologische Einfithrung in die Philosophie der Re-
ligion. (DU). In der deutschen Ausgabe, S. 24, fehlt der Satz »In gewissem Sinne ist er
fiir mich der einzige Lehrer der Philosophie«.

63

https://dol.org/10.5771/9783485860311-63 - am 24.01.2026, 04:18:24. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) =


https://doi.org/10.5771/9783495860311-63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die ontologische Grundlegung

ser Einfliisse sein philosophisches Gedankengebaude. Er hat es in den
folgenden Jahrzehnten ausgebaut, auch indem er neue Aspekte er-
schlof3, doch wesentlich verandert hat er es nicht mehr. Die hier vor-
gelegte Rekonstruktion geht davon aus, daf3 seit der Stellungnahme
1909 zum Nihilismus der russischen Intelligenzia Franks philosophi-
sches Interesse auf die Begriindung und Rechtfertigung eines religio-
sen Humanismus gerichtet ist, der im Begriff des Gottmenschen-
tums programmatisch zusammengefaft ist. Die verschienenen Teile
seines Gesamtwerkes sind durch die religionsphilosophische Kardi-
nalfrage nach der Immanenz des Géttlichen im Menschlichen zur
Einheit verbunden.

Franks Schriften werden im Folgenden nicht mehr in der Rei-
henfolge ihres Entstehens vorgestellt, vielmehr sollen seine wichtig-
sten Gedanken zur Metaphysik des menschlichen Seins thematisch
behandelt werden. Heranzuziehen sind in erster Linie Der Gegen-
stand des Wissens — Grundlagen und Grenzen der begrifflichen Er-
kenntnis (1915), mit dem er seiner Philosophie das epistemologische
und ontologische Fundament gegeben hat; weiter Das Unergriindli-
che (1939), das den Untertitel Ontologische Einfiihrung in die Phi-
losophie der Religion trigt, und Die Realitit und der Mensch (1949/
1956) mit dem Untertitel Eine Metaphysik des menschlichen Seins.
Fiir die All-Einheit des Seins ist zusatzlich die Einfithrung in die phi-
losophische Psychologie mit dem Titel Die Seele des Menschen
(1917) heranzuziehen, fiir die sittliche Erfahrung und fiir den Begriff
der Kirche Die geistigen Grundlagen der Gesellschaft (1929), fiir die
christliche Spiritualitit und das Verstindnis des Glaubens Mit uns ist
Gott (1941/1946), gleichfalls fiir die christliche Spiritualitat, fiir die
Christologie, die Eschatologie und Ethik Das Licht in der Finsternis
(1949)2. Aufschlufireich fiir Franks philosophisch-theologisches
Denken insgesamt ist der Aufsatz Der ontologische Beweis fiir das
Sein Gottes (1930).> Der Schwerpunkt meiner Untersuchung liegt
auf dem epistemologischen und ontologischen Aspekt der Frank-

2 Der Titel der deutschen Verdffentlichung, in dem der bestimmte Artikel weggelassen
wurde, ist nicht addquat: S. L. Frank: Licht in der Finsternis. Freiburg (Alber) 2008.
Frank hat zum Titel und Thema seines Buches den Satz aus dem Prolog des Johannes-
evangeliums gemacht: »Das Licht [leuchtet] in der Finsternis ...«; er hat ihm sogar den
griechischen Wortlaut [to ¢pwg év T oxotia ...] als Motto vorangestellt.

3> Die Fundstellen der Zitate aus Franks Werken werden im Haupttext angegeben.
GdW = Der Gegenstand des Wissens. DU = Das Unergriindliche. RM = Die Realitit
und der Mensch. GGG = Die geistigen Grundlagen der Gesellschaft, LidF = Licht in

64

https://dol.org/10.5771/9783485860311-63 - am 24.01.2026, 04:18:24. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) =


https://doi.org/10.5771/9783495860311-63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die ontologische Grundlegung

schen Religionsphilosophie. Die Ausfithrungen zur Gesellschaftsleh-
re werden nur beriihrt; sie verdienen ebenso wie die subtilen psycho-
logischen Untersuchungen zur »Seele« eine eigene Monographie.

Die philosophische Begriindung des Humanismus mufSte, um
von den Zeitgenossen ernst genommen zu werden, sowohl gegen-
tber einer verfehlten Metaphysik, die das Absolute objektiviert dem
Menschen gegeniiberstellt, als auch gegeniiber allen Spielarten des
Materialismus und Positivismus bestehen konnen. Wohlgemeinte
Postulate gentigten hierzu ebensowenig wie die bloffe Behauptung,
daf es eine Erfahrung des Absoluten gebe. Frank war bewuf3t, daf3
zur Bewiltigung der gestellten Aufgabe die Auseinandersetzung mit
Kants Erkenntniskritik unumgénglich war. Wenn, wie Kant gemeint
hatte, unserer Erkenntnis das Sein grundsitzlich verschlossen ist,
wire der Skeptizismus in der Tat nur folgerichtig. Ohne im Sein zu
griinden, konnen Werte keine letztgiiltige Verbindlichkeit beanspru-
chen. Gegen die kritizistische Bestreitung war darum die Realgeltung
des Seinsbegriffs zu erweisen, zugleich aber war eine naiv realistische
Objektivierung des Seins zu vermeiden. Frank hat diesen Erweis in
Der Gegenstand des Wissens und, auf Einwénde eingehend, im er-
sten Teil von Das Unergriindliche durchgefiihrt. In nochmals anderer
Form ist das Wissen des Seins in Die Realitit und der Mensch ent-
wickelt. In der fiir ihn grundlegenden Einsicht, daf8 das Sein — und
letztlich Gott — nur iiber das Selbstsein des Subjekts zu finden sind,
folgt Frank der kopernikanischen Wende Kants. In immer neuen An-
sitzen versucht er zu zeigen, dafS der Mensch, indem er sich auf seine
eigene unergriindliche Seinstiefe hin transzendiert, das absolute Sein
»bertihren« kann. Mit Kant weif$ Frank sich jedoch darin einig, daf8
jeder Versuch, das absolute Sein aus der Vielheit des Weltseins
schluifolgernd abzuleiten (selbst wenn diese das Ubersinnliche und
Ideale einschlgsse), der logischen Struktur dieser Vielheit verhaftet
bliebe. Als Ergebnis eines derartigen Versuchs wiirde Gott als jemand
gedacht, der den obersten Platz innerhalb des Alls einnimmt, das
einer Pyramide von Gegenstinden und Wesen mit ihren Eigenschaf-
ten und Beziehungen gliche (vgl. RM 134).

der Finsternis. — Nicht immer tibernehme ich exakt die genaue Wortfolge der deutschen
Ubersetzung.

65

https://dol.org/10.5771/9783485860311-63 - am 24.01.2026, 04:18:24. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) =


https://doi.org/10.5771/9783495860311-63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die ontologische Grundlegung
1. Die »Anwesenheit« des Seins

Frank nimmt in seiner Erkenntnislehre die transzendentale Frage
nach der Bedingung der Moglichkeit unserer begrifflichen Erkennt-
nis auf. Aber anders als Kant zeigt er, daf$ die Moglichkeitsbedingung
jeder bestimmten Erkenntnis in der unbestimmten Anwesenheit des
Seins besteht. Der Aufweis dieser Anwesenheit hat den Charakter
einer »ersten Philosophie, in der Erkenntnistheorie und Seinstheo-
rie nicht geschieden sind, sondern das Sein als Ermaglichungsgrund
der Erkenntnis und des Wissens gedacht wird. Die hierzu durch-
gefiihrte logische Analyse der Kopula »ist« des Erkenntnisurteils
scheint auf den ersten Blick mit Religionsphilosophie nichts zu tun
zu haben; dennoch ist mit der Begriindung des Seinsbegriffs auch der
Grund fiir das richtige Verstindnis des Gottesbegriffs gelegt. Denn
wiirde das Sein als objektivierbarer Inhalt mifSverstanden, ginge auch
das philosophische Begreifen Gottes in die Irre.

Erkennen heifit — so nimmt Frank gegen den (neu-)kantia-
nischen Idealismus realistisch an — zu entdecken, wodurch ein Objekt
inhaltlich bestimmt ist; dabei wird angenommen, daf3 diese Inhalte
unabhingig davon sind, ob sie erkannt werden oder nicht. Wie kann
dieses Wissen moglich sein? Denn es wiirde bedeuten, dass das er-
kennende Subjekt bereits vorgingig zu seiner aktuellen begrifflichen
Erkenntnis ein urspriingliches Wissen des Gegenstandes besitzt. Wie
ist dieses Wissen zu denken? Selbstverstindlich kann es kein aus-
driickliches Wissen des Gegenstandes als solchen sein, denn dieser
ist, wie vorausgesetzt, unbekannt und soll erst erkannt werden.

Damit ist die Aufgabe gestellt, die unbestimmte » Anwesenheit«
des Seins als die transzendentale Bedingung fiir die Moglichkeit jeg-
licher bestimmten Erkenntnis zu erweisen. Frank 16st sie durch die
logische Analyse des begrifflichen Erkennens. Jedes Urteil beantwor-
tet eine ihm logisch vorausgehende Frage. Dem Urteil A ist B (Die
Rose ist rot) geht die Frage voraus: Was ist A? Welche Eigenschaft
hat A? Die Frage richtet sich auf einen unbekannten Inhalt, den A
hat. Diese Blickrichtung auf das Unbekannte ist die Moglichkeits-
bedingung jeder Erkenntnis. »Erkenntnis ist immer Bewegung des
Erkennens, ist die Anstrengung, die uns umgebende >Dunkelheit< zu
erhellen«. Erkennen als Erhellen des unbekannten Dunkels hat dieses
zur Voraussetzung. Das Unbekannte ist als das »den Sinn des Fra-
gens bestimmende Prinzip« selbst absolut unbezweifelbar, fraglos
(DU 461.).

66

https://dol.org/10.5771/9783485860311-63 - am 24.01.2026, 04:18:24. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) =


https://doi.org/10.5771/9783495860311-63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die »Anwesenheit« des Seins

Um zu verstehen, was mit dem in der Erkenntnis zu erhellenden
Unbekannten gemeint ist, ist der Gegenstand des Urteils genauer zu
untersuchen. Frank wendet sich hierfiir der Kopula »ist« zu. Wird im
Urteil A ist B mit dem »ist« die Identitit von A (die Rose) und B (rot)
behauptet? Das ist nicht moglich, sagt Frank, denn A ist logisch nur A
und keineswegs B. Das Urteil verbindet verschiedene Begriffe (wiren
A und B identisch, gibe es keine Erkenntnis). Wie aber ist es moglich,
dass der Gegenstand A dann B ist? Widerspriichlich und falsch wire
es, wiirde man die gewonnene Erkenntnis in den Gegenstand vorver-
legen, also behaupten, daf$ B bereits in A enthalten war. Denn auch
hier gilt: A ist A und nur A; B ist nicht in A enthalten. Wire der
Inhalt der Erkenntnis (der im Urteil A ist B ausgesagt wird) als sol-
cher bereits im Gegenstand A enthalten, konnte von einer Erkenntnis
im eigentlichen Sinne ebenfalls keine Rede sein. A, von dem gesagt
wird, daf3 es B »ist«, kann also weder das isolierte A sein, noch ein A,
das bereits mit B verbunden ist. Wie also ist das »ist« im Urteil A ist
B zu verstehen?

Dieses fiir die Logik der Erkenntnis zentrale Problem kann nur
befriedigend gelost werden, wenn angenommen wird, daf3 der Ge-
genstand des Urteils, namlich A, auf unbestimmte Weise mehr ist
als nur A. Dieser unbekannte »Uberschufl« wird von Frank x ge-
nannt. Der Gegenstand A kann darum als Ax bezeichnet werden.
Dieses unbekannte x wird im erkennenden Urteil inhaltlich be-
stimmt, und zwar als B: Aus Ax wird A ist B. Das heif$t: Damit er-
kannt werden kann, daf3 A den Inhalt B hat, muf8 der Gegenstand des
Urteils umfassender sein als sein begrifflicher Inhalt: Er mufs Ax
sein, d.h. er muf3 mit etwas iiberhaupt verbunden sein. Im Urteil
wird dieses Etwas als B erkannt und bestimmt. Das Urteil lautet: A
ist mit B verbunden.

Es wiire also ganz verfehlt, das mit A verbundene unbekannte x
als einen Inhalt zu denken, vergleichbar B. Bei Ax handelt es sich
nicht um die Einheit zweier gesonderter inhaltlicher Elemente. Viel-
mehr besteht die Bedingung, welche die Erkenntnis ermdoglicht, in
der Einheit des Bestimmten mit etwas Unbestimmtem und Unbe-
kanntem. Weil x kein bestimmter Inhalt oder Begriff ist, aus dem
der Inhalt A folgen konnte, hat es selbstverstindlich auch nicht die
Funktion des logischen Subjekts im Urteil. Das Unbestimmte, das x,
konnte als transzendentales Subjekt bezeichnet werden. Es steht fiir
das Unbekannte iiberhaupt, das im Urteil in einem Ausschnitt als

67

https://dol.org/10.5771/9783485860311-63 - am 24.01.2026, 04:18:24. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) =


https://doi.org/10.5771/9783495860311-63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die ontologische Grundlegung

inhaltlich bestimmt, als B, erkannt wird. Es richtig zu verstehen, ist
von grofSter Wichtigkeit (vgl. GAW 98-102).

Erkennen besteht also im Bestimmen und Ausgrenzen eines In-
halts aus einem unbestimmten unbekannten Etwas. Dieses Etwas
muB in jedem Urteil vorausgesetzt werden. Bei Frank heifit es: »Jeg-
liches Wissen ist auf das Unbekannte gerichtet, und dieses Unbe-
kannte oder Unbestimmte ist gerade das, »wovon es spricht< im lo-
gisch exakten Sinn dieses Ausdrucks. Jedes Wissen bestimmt dieses
Unbestimmte, sagt dariiber >etwas¢, und in dieser aufgedeckten Be-
stimmtheit des Unbekannten besteht der Inhalt des Urteils — gleich-
giiltig, ob diese Bestimmtheit einfach oder komplex ist, ob sie unmit-
telbar erkannt wird (wie in thetischen Urteilen) oder durch
Zwischenschritte (wie in synthetischen Urteilen)« (GdW 105).

Die Urform des Urteils lautet x ist A (oder B, C ...), d.h.: im
Unbekannten wird ein Inhalt erkannt: A (oder B oder C...). Das
heif3t aber weiter: Der erkannte Inhalt, der sich von dem Hintergrund
des Unerkannten abhebt, ist nicht von ihm abgetrennt. Das Unbe-
kannte ist nur zu einem Teil bestimmt worden, namlich als A; das
ausgesonderte A grenzt damit an den ganzen logischen Rest von x
an — und bleibt so mit ihm verbunden. A ist immer Ax! Durch das x
gehort es zu einem umfassenderen Ganzen und kann deshalb fort-
gesetzt bestimmt werden. Das Erkannte bleibt behaftet mit dem Un-
bekannten. Es wird als etwas erkannt, das mit dem Hintergrund des
Unbekannten unlésbar verbunden ist.

Die Anwesenheit oder das Vorhandensein des nicht-erhellten
Unbestimmten ist absolut notwendig, um das Bestimmte denken zu
konnen. Frank hat den Nachweis, daf8 jenes x in jeder Erkenntnis
ungegenstindlich miterkannt und mitgewuf3t ist, in mehrfacher Hin-
sicht durchgefiihrt. Weil dieses x selbst kein Inhalt ist, der von einem
anderen Denkinhalt klar abgegrenzt wire, ist der Ubergang des Be-
stimmten zum Unbestimmten notwendig fliefend.

Frank verdeutlicht diesen Zusammenhang mit dem Hinweis auf
unser raumliches Gesichtsfeld. An seinem Rand bemerken wir einen
nicht prizise bestimmbaren Ubergang des deutlich Erkannten in den
unbekannten, dunklen Hintergrund. Unmerklich verliert das Er-
kannte dort an Prignanz und verschwimmt mit dem, was auflerhalb
seiner liegt. Obgleich das, was jenseits des deutlich Erkannten liegt,
sich unserem Zugriff entzieht, zweifeln wir nicht im geringsten an
seiner Anwesenheit. Ebenso sind wir unbedingt gewifs, dafi es hinter

68

https://dol.org/10.5771/9783485860311-63 - am 24.01.2026, 04:18:24. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) =


https://doi.org/10.5771/9783495860311-63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die »Anwesenheit« des Seins

den Gegenstanden, die uns den Blick in die Ferne verstellen, doch
etwas gibt, obwohl wir seinen Inhalt nicht kennen.

Dieselbe Einsicht — daf3 etwas vorhanden ist, ohne daf3 es uns als
solches inhaltlich bestimmt gegeben wire — gewinnen wir, wenn wir
die zeitliche Dauer bedenken. Wirklich gegeben ist uns nur der win-
zige Augenblick der unmittelbaren Gegenwart, und doch zweifeln
wir nicht im geringsten, daf3 diesem Augenblick etwas voranging
und etwas folgen wird, auch wenn wir es inhaltlich nicht kennen.
Nicht einmal den jetzigen Augenblick konnten wir als gegenwirtigen
verstehen, wenn wir nicht unbedingt gewify wiren, daf$ er von Ver-
gangenem und Kiinftigem umgeben ist. Das Vergangene haben wir
nur teilweise in der Erinnerung; das Kiinftige konnen wir bestenfalls
irgendwie voraussehen. Beides ist uns weitestgehend inhaltlich un-
bekannt — und doch in der ihm zukommenden Seinsweise ist es ver-
borgen vorhanden oder anwesend: als es war und es wird sein. Auch
in diesem Beispiel geht das Gegenwirtige, das inhaltlich deutlich ge-
geben ist, unmerklich in das Kiinftige iiber und wird zum Vergange-
nen. Auch hier gibt es keine prizise Grenze, die das inhaltlich Gege-
bene von dem, was verborgen anwesend ist, trennt.

Weil diese Uberlegungen fundamental sind, um zu verstehen,
was Sein ist, soll auch auf den prinzipiell gleichen Sachverhalt hinge-
wiesen werden, der sich ganz allgemein aus der Logik ergibt. Jede
begriffliche Aussage begreift ihren Inhalt als diesen im Unterschied
zu etwas anderem. Indem wir etwas begrifflich fassen, d.h. unter-
scheiden, setzen wir als vollig evident voraus, daf3 dieses neben sich
etwas anderes hat: alles andere tiberhaupt. Dieses ist geradezu durch
die Beziehung des Unterschieds, durch den negativen Zusammen-
hang mit anderem konstituiert. Weil alles begrifflich Gegebene durch
Unterscheidung bestimmt ist, gehort auch das andere, letztlich alles
andere, als Bedingung der Unterscheidung, obwohl inhaltlich nicht
erkannt, zu dem, was evident gegeben ist.

Wenn man schlief3lich versucht, sich die »Gesamtheit« alles in-
haltlich Erkannten zu vergegenwirtigen, zeigt sich, daf8 dieses Ganze
selber nicht mehr wie ein Inhalt mit klar umrissener Grenze gedacht
werden kann; seine Abgrenzung vom Unbekannten verschwimmt
gleichsam im Nebel und geht unmerklich ins Unbekannte iiber. Das
Ganze ist niemals gegenstandlich gegeben, und doch ist es bei der
Erkenntnis des jeweils unmittelbar Gegebenen immer mitgedacht —
und zwar als Unbestimmtes.

Es zeigt sich, dafy unser Wissen von einem Gegenstand sich nicht

69

https://dol.org/10.5771/9783485860311-63 - am 24.01.2026, 04:18:24. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) =


https://doi.org/10.5771/9783495860311-63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die ontologische Grundlegung

in dem erschopft, was im »immanenten Material« der Wahrneh-
mung (z.B. im Hier und im Jetzt) gegeben ist. Kein konkretes Ding
(z.B. eine rote Rose) ist als das, was wir mit seinem Begriff denken,
unmittelbar gegeben. Unmittelbar erkannt sind immer nur Aus-
schnitte, etwa die Vorderseite oder die Auflenansicht des Dinges.
Auch die Kombination der nacheinander wahrgenommenen Teil-
ansichten ist nicht mit der Einheit des gedachten Dinges (etwa der
Rose) identisch. Um aus den Einzelwahrnehmungen diese Einheit
(rote Rose) zu bilden, ist das Eindringen in »Nichtgegebenes« uner-
laBlich (GAW 115). Selbst in den einfachsten Urteilen geht das Be-
hauptete iiber das »hier« und »jetzt« tatsichlich immanent Gegebene
hinaus. So schliefit auch das Urteil »ich sehe etwas Rotes« etwas
Wahrnehmungstranszendentes ein. Denn die Behauptung der Rote
besagt ihrem Sinn nach, daf3 das Rote schon vor dem unmittelbar
gegebenen Augenblick rot war und im nichsten sein wird, und daf3
es als Farbe mit allem anderen Roten identisch ist. Wenngleich im
genannten Urteil kein nichtgegebenes Material hinzugezogen wird,
enthilt die Form des Wissens im Vergleich zum immanenten Mate-
rial doch etwas Neues (GdW 116).

Frank zieht aus diesen Uberlegungen die keineswegs »mysti-
sche«, sondern die durchaus niichterne Folgerung, dafs in allem Ge-
gebenen etwas unbestimmt und deshalb unbekannt Grenzenloses
anwesend ist, denn als Gegebenes ist es durch Abgrenzung konstitu-
iert. Es ist immer Teil von etwas anderem, und dieses Andere — sei es
auch nur dunkel und undeutlich oder gar nicht »gegeben« — ist un-
endlich (DU 52-55).

Dieser Uberlegung kénnte entgegengehalten werden, daf3 das,
was hier unendlich genannt wird, doch aus Inhalten besteht, die uns
zwar aktuell nicht bekannt sind, grundsitzlich aber erkennbar sind.
Und als solche sind sie, weil bestimmbar, endlich. Frank macht gel-
tend, daf$ immer nur die Inhalte, auch die uns bisher unzuganglichen,
als endlich anzusehen sind. Das Unbekannte x dagegen ist als Unbe-
stimmtes unendlich; genauer, es fallt mit dem Unendlichen zusam-
men. Das bedeutet: Unentfaltet ist das Unendliche in unserem Be-
wufStsein anwesend (DU 56).

Damit ist die Frage nach der Einheit des Subjekts mit dem Ob-
jekt beantwortet, die jeder Erkenntnisbeziehung als Bedingung vor-
ausgeht. Es ist die Einheit des Erkennenden und seines Gegenstandes
im absoluten Sein, das alles Bestimmte und Einzelne durchdringt
und umgibt. Nur auf Grund dieser Ur-Einheit, die unvermittelt und

70

https://dol.org/10.5771/9783485860311-63 - am 24.01.2026, 04:18:24. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) =


https://doi.org/10.5771/9783495860311-63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das Sein ist metalogische Fiille. Die Unangemessenheit begrifflicher Sprache

unabdingbar bei uns und in uns ist, ist im Erkenntnisakt die Diffe-
renzierung von BewufStsein und Gegenstand moglich. Wir haben
und wissen das Sein auf ungegenstindliche Weise. Dieses Wissen ist
scharf von dem Wissen eines gegenstindlichen Inhalts zu unterschei-
den. Es ist kein Wissen fiir sich, kein Wissen von etwas im Unter-
schied zu etwas anderem. Aber in unserem Bewuf3tsein ist es prisent,
wenn auch nicht begrifflich aussagbar (GdW 107).

2. Das Sein ist metalogische Fiille. Die Unangemessenheit
begrifflicher Sprache

Der Begriff des Seins ist weiter verstandlich zu machen. Es wire, wie
schon angedeutet, falsch, das Sein mit dem, was jenseits des (rdum-
lich, zeitlich und logisch) Bestimmten anwesend ist, schlechthin
gleichzusetzen, sofern das die Annahme einschlosse, daf3 dieses un-
bestimmt Anwesende doch auch aus Inhalten besteht, die prinzipiell
erkennbar sind, selbst wenn sie aktuell noch nicht bekannt sind. Die-
se Inhalte sind zwar potentiell unerschopflich und deshalb von
menschlicher Erkenntnis nicht einzuholen, aber sie sind nicht das
Sein. Das Sein ist mehr als der Inbegriff einer, wenngleich fiir uns
unerschopflichen, aber doch prinzipiell clare et distincte bestimm-
baren Mannigfaltigkeit von Inhalten, die als Weltwirklichkeit ge-
dacht werden kann. Es geht um das Sein, das — weil eben nicht aus
Inhalten zusammengesetzt — dem rationalen Zugriff grundsitzlich
entzogen, d.h. wesentlich unbestimmbar und unergriindlich ist (DU
70-72). Frank nennt es den wesensmafig tiber die Inhalte hinausrei-
chenden »Uberschufl«. Er ist das, »was Inhalte >enthilt« oder >hat,
was ihr >Triger< ist« (DU 72). Er hat, weil er selbst kein Inhalt ist,
keine bestimmbaren Eigenschaften. Jeder Versuch, ihn mit einem
Begriff zu denken und sich so zum Gegenstand zu machen, miifSte
ihn verfehlen. Dieser »Uberschul« gehért zum Wesen des gegen-
stindlichen Seins. Frank hat diese Einsicht in der »allgemeinen The-
se« formuliert: »Jedes Ding und jedes Wesen in der Welt ist mehr
und anderes als alles, was wir von ihm wissen und wofiir wir es
halten — und mehr noch: Es ist mehr und anderes als alles, was wir
jemals von ihm erfahren konnen. Und was es eigentlich in all seiner
Fille und Tiefe ist, das bleibt fiir uns unergriindlich« (DU 68).

Wir kénnen jenen »Uberschuf$« erleben, wenn wir intuitiv einen
Wesensverhalt erfassen, aber spiiren, daf$ unsere abstrakten, begriff-

71

https://dol.org/10.5771/9783485860311-63 - am 24.01.2026, 04:18:24. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) =


https://doi.org/10.5771/9783495860311-63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die ontologische Grundlegung

lichen Aussagen nicht an das heranreichen, »was wir meinen und
worauf sich das Ausgesagte bezieht« (DU 81). Die Erfahrung kann
zeigen, daf3 zu dem, was wir von einem Ding begrifflich wissen, noch
etwas hinzukommt: Das eigentliche »Was« dieses Gegenstandes (die
Scholastiker und Nikolaus von Kues nannten es die »Washeit,
»quidditas«). Frank versucht, es mit Worten wie »urspriingliche in-
nere Einheit«, »Konkretheit«, »Dichteg, »Fiille«, »Lebendigkeit« ver-
stindlich zu machen. Die Fiille und Konkretheit eines intuitiv erfaf3-
ten Wesensverhalts auszudriicken und so einen addquaten Zugang
zur Wahrheit des Gegenstandes zu erschliefSen, kommt in besonderer
Weise der kiinstlerischen Darstellung zu. Zumal dem lyrischen Dich-
ter kann es gelingen, nicht nur von der Realitét zu reden, »sondern sie
uns selber, in grofierem oder geringerem Maf3e, erblicken zu lassen«
(GAW 360; DU 81)*.

Es zeigt sich also, daf3 wir zweierlei »Wissen« haben: Ein ab-
straktes Wissen, das in Urteilen und Begriffen ausgedriickt werden
kann, und ein »Wissen, das durch eine »unmittelbare Intuition des
Gegenstandes in seiner metalogischen Ganzheit und Dichte« gewon-
nen wird. Dieses »Wissen, das Frank als »urspriinglich« bezeichnet,
ist kein Wissen im {iiblichen Sinne des Wortes, weil es keinen be-
stimmten Inhalt hat. Zwischen beiden Weisen des Wissens besteht
deshalb auch keine logische Identitit, sondern nur eine »metalogi-
sche Entsprechung« oder »Ahnlichkeit«. Das urspriingliche Wissen
wird im sekundiren, abstrakten Wissen »abgebildet« oder »aus-
gedriickt«. Was in unserer begrifflichen Sprache vom Gehalt der
gegenstindlichen Wirklichkeit zum » Ausdruck« kommt, gleicht frei-
lich damit nur dem, was eine Landkarte von einer konkreten Land-
schaft vermittelts: Es sind »nur einige erkaltete, partielle, nicht voll-
kommen miteinander verbundene Reste dieser lebendigen Realitit«®
(GdW 360; DU 80). Anstelle des Begriffs »Sein« verwendet Frank
héufig den Begriff »Realitit«, um mit ihm die Konkretheit und le-
bendige Fiille des Seins zu betonen.

Hier ist noch eine mogliche Fehldeutung des als »Uberschuf3«

¢ In M. Heideggers Schrift »Der Ursprung des Kunstwerks« macht das philosophische
Wort das Wesen des in einem Gemilde van Goghs dargestellten Paar Schuhe sichtbar.

5 In GdW (S. 360, Fufinote) merkt Frank an, dafl er diesen Vergleich Dewey entlehnt
habe, und er verweist auf seinen Aufsatz Pragmatizm kak gnoseologiceskoe ucenie, In:
Novye idei v filosofii, No. 7, 1913.

¢ Vgl. E. Cassirer: Es gibt keine Abbildung, sondern symbolische Vermittlung des Ge-
genstandes in der Erkenntnis, vgl. Ph.d.s.Formen III, S. 3 ff. (Einleitung).

72

https://dol.org/10.5771/9783485860311-63 - am 24.01.2026, 04:18:24. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) =


https://doi.org/10.5771/9783495860311-63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das Sein ist metalogische Fiille. Die Unangemessenheit begrifflicher Sprache

und »Trdger« charakterisierten Seins auszuschlieen. Der Gebrauch
dieser Worter konnte dazu verleiten, das Sein aus einem »Triger«
und von diesem getragenen »Inhalten« zusammengesetzt zu denken.
Tatsédchlich aber ist »das Urspriingliche hier gerade die metalogische
Einheit als konkrete, schlechthin unzertrennliche Einheit des Ratio-
nalen und Irrationalen«, bzw. der rational bestimmbaren Inhalte als
des »Getragenen« und seines »Trigers« (DU 86). Fiir Frank ist es von
urspriinglicher intuitiver Evidenz, daf8 die rational bestimmbare
Vielheit des Einzelnen nicht das Letzte sein kann, daf3 die Realitit
vielmehr eine kompakte Einheit bildet. Um diese gleichsam »ur-
wiichsige« Einheit der Realitit geht es Frank. Zu klaren ist, wodurch
das viele Einzelne zu dieser Einheit verbunden ist. Das verbindende
transrationale Substrat darf gegeniiber seinen rationalen qualitativen
Komponenten keinesfalls verselbstindigt werden; es ist in den Inhal-
ten anwesend und zugleich jenseits von ihnen. Das schlieft selbst-
verstindlich nicht aus, daf8 die Reflexion sozusagen im nachhinein
Trager und Inhalt begrifflich unterscheidet.

Um diesen »Nicht-Inhalt, der kein qualitativ bestimmbares Et-
was ist, zu charakterisieren, verwendet Frank auch den aus der Phi-
losophiegeschichte geldufigen Terminus materia prima (DU 84). Mit
ihm werden alle irgendwie denkbaren aktuellen inhaltlichen Bestim-
mungen zuriickgewiesen und die Formbarkeit bzw. Potentialitat des
Seins unterstrichen. Franks Verstidndnis der Potentialitit aber unter-
scheidet sich von dem des Aristoteles, der jenen Terminus eingefiihrt
hatte. Frank besteht darauf, wie noch auszufiihren ist, dafd dem Sein
zuinnerst gleichsam Leben und Kraft innewohnen, mit denen die
logisch fixierbaren Inhalte »durchtrankt« werden, so daf sie »jene
Dichte, Fiille und Tiefe, jene innere Einheit [gewinnen], durch die
sie in der Realitét selbst den Charakter metalogischer Einheit besit-
zen«. Damit ist klar, dafS der »Triger« des gegenstindlichen Seins
nicht als Substanz im Sinne Spinozas oder Descartes’ zu verstehen
ist. Denn Substanz ist in deren Verstindnis etwas, »das in sich ist und
als in sich seiend gedacht wird, ohne zu seinem Sein und seinem
Gedachtsein irgendeines anderen zu bediirfen«. Dagegen wendet
Frank ein: »In der Welt gibt es nichts und kann auch nichts gedacht
werden, das an sich selber und ohne jeden Zusammenhang mit etwas
anderem wiire. Das Sein ist eine All-Einheit, in der alles Besondere
eben nur durch seinen Zusammenhang mit etwas anderem — letzten
Endes mit allem anderen — besteht und gedacht werden kann« (DU
85).

73

https://dol.org/10.5771/9783485860311-63 - am 24.01.2026, 04:18:24. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) =


https://doi.org/10.5771/9783495860311-63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die ontologische Grundlegung

Frank ist mit seinem Versuch, das nicht Aussagbare doch aus-
zudriicken an die Grenze der Sprache gestoflen. Er verweist zur
Rechtfertigung dieses Versuchs auf Platons Aoyioudg voBog aus
dem Dialog Timaios (52b): Das heifst, die verwendeten sprachlich-be-
grifflichen Aussagen sind »illegitime« Formulierungen oder »Bastar-
de«, die das logisch nicht Aussagbare dennoch zu sagen versuchen.
Anschaulich driickt Frank dieses notwendig unbefriedigend bleiben-
de Bemithen mit einem Vergleich aus: So wie wir die Peripherie
unseres Blickfeldes nur durch ein gleichsam »schielendes Sehen« er-
reichen, so dhnlich begegnen wir dem Irrationalen am Rande des
Rationalen.

Diese Beschrankung des Erkenntnisvermdgens konnte Grund
zur Klage sein; doch Frank sieht zuerst das positive Moment: Gerade
»das BewufStsein der Inaddquatheit seines rationalen Wesens« kann
den menschlichen Geist bewegen, die »Einseitigkeit alles Rationalen
doch immer wieder zu iiberwinden«. Den eigentlichen Zugang zum
Transrationalen er6ffnet »die noch nicht rationalisierte Erfahrung« —
nicht allein die Begegnung mit dem Kunstwerk, mehr noch die Er-
fahrung der Gemeinschaft, insbesondere der Liebe.

3. Das Sein ist eines. Es ist unbestimmbar und undenkbar

Unter den transzendentalen Eigenschaften des Seins wird in der ari-
stotelischen und thomistischen Philosophie an erster Stelle seine in-
nere Einheit genannt. Auch Frank geht es um die »unzerlegbar ganz-
heitliche Einheit« des Seins, die zu unterscheiden ist von der
logischen Einheit des Allgemeinbegriffs und der summarischen oder
quantitativen Einheit einer Menge. Noch weniger hat sie mit gestalt-
loser Einerleiheit zu tun. Unser abstraktes Denken, welches das Ein-
zelne unter der Form des Allgemeinbegriffs fafit und damit die Rea-
litét als komplexes System von Arten und Gattungen begreift, erfafst
zwar durchaus etwas objektiv Giiltiges; in gewisser Hinsicht hat auch
der »logische Realismus« Recht, wenn er behauptet, daf3 die Logik es
mit einer eigenen Kategorie objektiver Gegenstinde zu tun hat. Doch
die Einheit des Seins selber ist etwas ganz anderes als das »Netz«
unserer abstrakten Begriffe, mit dem wir uns ihrer zu beméchtigen
versuchen. Die Beziehungen partieller Identitit und Differenz sind
auf den »eminenten Gehalt« der Realitit nicht anwendbar.

In ihrer »unzerlegbaren Ganzheitlichkeit« ist die Realitdt »im-

74

https://dol.org/10.5771/9783485860311-63 - am 24.01.2026, 04:18:24. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) =


https://doi.org/10.5771/9783495860311-63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das Sein ist eines. Es ist unbestimmbar und undenkbar

mer etwas Einzigartiges«. Die hier sich ergebende Folgerung ist fiir
Frank besonders bedeutsam: Denn diese Einzigartigkeit gilt ebenso
von jedem besonderen Ausschnitt der Realitit, der immer zugleich
rational und transrational ist (DU 88f.). In der konkreten Realitit
»gibt es schlechthin keinen Plural; einen solchen gibt es nur in der
»abgeleiteten dufleren Schicht oder Gestalt der Realitat, die dem
Prinzip der Bestimmtheit in ihr entspricht, d.h. dem, was in einem
Begriffssystem abstrakt gewuf3t werden kann. Jenseits dieser Gren-
zen, d.h. auf die Realitdt in ihrer konkreten Fiille ist der Plural
schlechthin unanwendbar« (DU 90; Ubersetzung geindert).

Diese Feststellung bestitigt nochmals, daf3 es keine objektive
Erkenntnis des Seins gibt. Denn, wo es keine Mehrzahl von Inhalten
gibt, ist kein Seiendes als solches nur der besondere »Fall« eines Ge-
setzes oder eines es umfassenden Ganzen. Vielmehr existiert jedes
»in der Einzahl, als etwas einziges« und bleibt, weil es als einzelnes
in Allgemeinbegriffen nicht addquat zu fassen ist, unbegreiflich, —
denn begreifbar ist, was sich wiederholt. Bei der Unterordnung unter
Allgemeinbegriffe wird gerade die einmalige Fiille des Gegebenen in
ihrer Konkretheit ignoriert. Frank gelingt es zu zeigen, daf3 die Zu-
wendung, welche die Einzigartigkeit eines Geschehens erfafit, keine
nur die Oberflidche beriihrende emotionale subjektive Reaktion ist,
sondern gerade erfahren ldf3t, was das Gegebene ist: Wenn ein gelieb-
ter Mensch stirbt, so wird dieser Todesfall nicht als Fall eines All-
gemeinen adiquat verstanden; allein die »liebende« individuelle Be-
trachtung kann das Sein dieses Geschehens in seiner konkreten
Ganzheit erfassen (DU 91).

Die immer neu wirksame Neigung, das Sein fiir etwas Gegen-
stindliches, Mef3- und Wigbares zu halten, steht dem philosophi-
schen Verstehen — und das heif3t fiir Frank: dem ganzheitlichen Ver-
stthen — im Wege. Um dieses Verstehen zu erreichen, das
Einzigartige wahrzunehmen und nicht nur den Fall zu sehen, — im
aufmerksamen Leben nicht weniger als in der Philosophie — bedarf es
einer besonderen Einstellung: der Einstellung der Liebe, die auf die
»konkrete Totalitat der Realitit gerichtet« ist.

Das ganzheitliche Sein ist zwar, wie gezeigt, keine Systemein-
heit. Aber, so konnte gefragt werden, ist es nicht doch »Etwas« und
insofern mit sich identisch? Ist es denn ausgeschlossen, das Sein,
einem Gemailde vergleichbar, als ganzheitliche Einheit zu denken,
die mehr ist als die blole Gesamtheit aller Teilinhalte? Frank ver-
neint diese Fragen: Das all-eine Sein kann nicht als mit sich identisch

75

https://dol.org/10.5771/9783485860311-63 - am 24.01.2026, 04:18:24. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) =


https://doi.org/10.5771/9783495860311-63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die ontologische Grundlegung

und insofern als »bestimmt« aufgefafit werden. Denn alles Identische
ist eine abgeschlossene Einheit, die eo ipso von etwas anderem unter-
schieden gedacht wird. Frank zieht daraus die naheliegende Folge-
rung: Weil denken bedeutet, »etwas als iiberzeitlich-identische Ein-
heit, als Bestimmtes, als unveranderliches >So etwas< zu haben«, kann
die metalogische Einheit des Seins nicht gedanklich erfafSt oder um-
fal3t werden. Sie ist grofler als jede bestimmte GrofSe, wie grof3 diese
auch gedacht wiirde (schon hier sei gesagt, daf} Franks Uberlegungen
auf das »Maximum« des Nikolaus von Kues verweisen, das, weil es
das GroBstmogliche ist, auch das »Minimum« einschlieft und so jede
»Bestimmung« sprengt) (DU 95). Das Sein schlief3t alles Bestimmte
und alle Bestimmungen in sich ein — eben damit aber auch das Prin-
zip des Bestimmens selber. Weil jeder Unterschied in ihm inbegriffen
ist, ist auch der Unterschied zwischen Bestimmtheit und Unbe-
stimmtheit inbegriffen. Dadurch erweist sich das Sein als »wahrhaft
konkret«; denn »konkret ist die Realitit, sofern sie lebendig und ein
Ganzes ist, das nicht vollendet ist, das nicht umgriffen werden kann,
das die Grenzen alles Bestimmten und insofern Erstarrten und Ver-
knocherten stiandig iiberschreitet« (DU 95f., Ubersetzung gedndert).
Sie ist lebendig, weil sie von innen her jede Begrenztheit sprengt.

Als jede Begrenzung tiberschreitend und als allumfassendes
Ganzes ist das Sein folglich »immer mehr und anderes als alles, was
gedacht werden kann. Ja mehr noch: Es ist mehr und anderes als alles,
was es gleichsam in fertiger und vollendeter Gestalt schon ist. Es ist
die Realitit als seiende Moglichkeit auch dessen, was sie nicht ist«. In
dieser Eigenschaft ist die Realitét nicht nur in Begriffen nicht zu fas-
sen, sondern auch der gegenstdndlichen Anschauung unzuginglich.
»Sie kann nicht erschaut, sondern nur erlebt werden« (DU 96; Frank
nimmt die Einsicht seiner frilhen Auseinandersetzung mit Fichte
wieder auf; zugleich wird der Einflufy der Cusanischen Ontologie
des Seins als des posse ipsum sichtbar).

Damit ist die unerschopfliche und uniiberblickbare dem Sein
wesensmiflig eigene Dynamik, die auch das Noch-Nicht umfaft, als
der eigentliche Grund genannt, der es »unergriindlich« sein laf3t.
Dieses Sein durchdringt jeden, auch den winzigsten Ausschnitt und
erfiilllt ihn mit unbegreiflichen »Seinsmoglichkeiten«. In jedem
Seinspunkt flieSt die »Uberfiille« des Seins iiber »die Grenzen alles
Vollendeten und Bestimmten« hinaus.

76

https://dol.org/10.5771/9783485860311-63 - am 24.01.2026, 04:18:24. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) =


https://doi.org/10.5771/9783495860311-63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das Sein ist schopferisches Kénnen
4. Das Sein ist schopferisches Kénnen

Das Sein ist von iiberbordender Fiille; in ihm sind auf transrationale
Weise Werden und ewige Vollkommenheit vereint. Das lebendige
Konnen als Einheit von passiver und aktiver Potentialitit bildet den
Kern der Frankschen Ontologie und ist grundlegend fir das Ver-
stindnis des religionsphilosophisch hochst wichtigen und zugleich
problembefrachteten Begriffs der Schépfung. In diesen Uberlegun-
gen, die in Der Gegenstand des Wissens, in Das Unergriindliche
und in Die Realitdt und der Mensch einen Angelpunkt bilden, zeigt
sich besonders der Einfluf§ des Nikolaus von Kues. Frank nimmt da-
mit auch eine von russischen Philosophen wie N. Berdjaew und
L. Schestow eindringlich (freilich ohne Verstindnis fiir die ontologi-
sche Systematik) vertretene Intention auf.

Es empfiehlt sich, an dieser Stelle kurz auf die Zeitanalyse ein-
zugehen, in der Frank sich mit Paul Natorps Auffassung auseinander-
setzt, die Zeit entspreche dem Nacheinander der Ordnungszahlen.
Frank kann zeigen, dafy diese am mathematischen Zeitbegriff orien-
tierte Losung ungeniigend ist. Das Werden als Wechsel der Momente
in der Zeit, entgegnet Frank, ist von der Einheit des iiberzeitlich Gan-
zen durchdrungen und kann deshalb ohne sie nicht verstanden wer-
den. Deshalb sind »Zahl und Zeit nicht voneinander abzuleiten, son-
dern beide sind von etwas noch Urspriinglicherem abgeleitet.

Seine eigene Auffassung findet Frank bei Henri Bergson bei-
spielhaft durchgefiihrt: Die Zeit ist »nicht die Ablosung des einen
durch ein anderes, keine Reihe einzelner, in sich geschlossener Mo-
mente, sondern reine Dauer, die ein Element des Schaffens, des Neu-
en, der Entwicklung enthilt (und sich damit von der Unbeweglichkeit
des Zeitlosen unterscheidet) und zugleich die unmittelbare Einheit,
wechselseitige Durchdringung und Kompaktheit ihres Flusses ist«
(GdW 391).7

Frank erkennt an, daf8 Bergsons Theorie gegeniiber Natorps
Auffassung einen Fortschritt darstellt, dennoch bleibt auch sie ein-
seitig, weil sie den metaphysischen Aspekt der Zeit verkennt. Berg-
son kann deshalb die widerspriichlichen Aussagen nicht auf ihren
Grund zuriickfithren: Einerseits erkennt er, dafy die Zeit ein »leben-

7 Frank bestitigt, dafl diese Zeitauffassung im wesentlichen schon bei Plotin (Ennead.,
IV, 4, 6-8) und in der Neuzeit bei Jacobi und »teilweise auch Goethe« anzutreffen ist

(ebd.).

77

https://dol.org/10.5771/9783485860311-63 - am 24.01.2026, 04:18:24. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) =


https://doi.org/10.5771/9783495860311-63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die ontologische Grundlegung

diger Strom des Werdens, des Schaffens, des Entstehens von Neuem«
ist. Zugleich aber sagt er von der Zeit, daf§ sie »ein unteilbares oder
kontinuierliches Ganzes« sei. Diese Aussagen, so richtig sie je fiir
sich sind, setzen aber, wendet Frank ein, eine Einheit voraus. Erst sie
macht es denkbar, daf3 der Dauer »nicht nur das Moment des Wer-
dens, der Entwicklung, des Schaffens zukommt, sondern gleicherma-
Ben das Moment der Konstanz, also der Uberzeitlichkeit«. Die beiden
von Bergson erkannten Momente der Zeit — das des schopferischen
Werdens und das der Kontinuitit — konnen ihr gemeinsam nur zu-
kommen, weil die Zeit in der Ewigkeit griindet (GAW 393).

Gerade die Nihe, in der Bergsons Denken zu seinem eigenen
steht, veranlafSt Frank, scharf zu widersprechen, wo er einen Fehler
in dessen Auffassung erkennt. Die Vernachldssigung des ontologi-
schen Aspekts, bemerkt Frank, ist mit Bergsons »grofitem und ge-
fahrlichstem Irrtum« verbunden, der methodischer Art ist und darin
besteht, Erlebnis und Intuition zu verwechseln. Bergson habe des-
halb, was er mit seiner philosophischen Zeitanalyse eigentlich inten-
dierte, nicht angemessen zum Ausdruck bringen kénnen. Denn das
sei »nicht die »erlebte Zeit¢, nicht die Zeit als Prozef3, nicht einmal die
Zeit als reine Dauer gewesen, sondern die Zeit, wie sie in der Intuiti-
on gegeben ist — die Zeit, die unmittelbar in der Uberzeitlichkeit zu
sehen ist, das Werden und die Dauer in unlosbarer Einheit mit der
tiberzeitlichen Einheit selbst, gleichsam in ihrem Schofle«. Die tiber-
zeitliche Einheit ist eben die Einheit von Werden oder Dauer und von
ruhiger Unbeweglichkeit; sie ist nicht in h6herem Maf3e das eine oder
das andere. »Die Wahrheit von Bergsons Lehre liegt nicht darin, daf3
die >reine Dauer« das Absolute ist, sondern nur darin, dafd das Abso-
lute keine reine Unbeweglichkeit ist, dafs ihm das ureigene Moment
der Dynamik oder des Schaffens zukommt. Das Absolute ist lebendi-
ge Einheit oder einheitliches Leben« (GdW 394).

Ob Bergson seine urspriingliche Einsicht in das Wesen der Zeit
tatsichlich verfehlt hat, soll hier nicht diskutiert werden. Wichtiger
ist die Feststellung, daf$ in den (nur kurz zusammengefafsten) Ein-
winden, die Frank gegen ihn erhebt, seine eigene Auffassung von der
Einheit des Endlichen mit dem Unendlichen zum Ausdruck kommt.
Sie geht auf Plotin zuriick und folgt in ihrer Durchfiihrung der Cusa-
nischen Methode der coincidentia oppositorum. Frank zeigt, daf3 be-
griffliches Denken die coincidentia auflost und das Geeinte, aber
nicht Vermischte, in seiner Widerspriichlichkeit nebeneinander
stellt. Dagegen ist »die All-Einheit als solche die Einheit von Ruhe

78

https://dol.org/10.5771/9783485860311-63 - am 24.01.2026, 04:18:24. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) =


https://doi.org/10.5771/9783495860311-63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das Sein ist schopferisches Kénnen

und Bewegung oder von Ewigkeit (Einheit) und Leben (Schaffen) —
eine solche Einheit, in der diese beiden Momente einander vollstan-
dig durchdringen und nicht als zwei einzelne Momente existieren.
Sofern jedoch die All-Einheit unter der Form der Bestimmtheit be-
trachtet wird — oder sofern sie als abgeleiteter Ausdruck, dem Prinzip
der reinen (abstrakten) Einheit unterworfen erscheint —, wird sie not-
wendig in eine Reihe von Einzelgliedern aufgesplittert, in eine Reihe,
die zugleich das Moment der Fortsetzung oder Bewegung voraus-
setzt. Ebenso wird dieses Moment der Bewegung oder des Werdens,
das isoliert betrachtet (das heifst gedacht) ist, zur Zeit, das heif$t zum
Ubergang von einem zum anderen oder zum Prozefl des Wechsels.
Deshalb hat die Seinssphire, die dem begrifflichen Wissen entspricht
und dem Gesetz der Bestimmtheit unterliegt, notwendig zwei korre-
lative Formen — die zeitlose Vielheit und die zeitliche Abfolge« (GdW
396-398).

Daf3 es wirkliches Werden von Neuem gibt, dafi also das Sein
kein »konservatives System« ist, in dem immer nur das Bisherige
sich fortsetzt, ist unleugbar. Das bereits erwihnte »Uber-den-Rand-
Flieen« ist dem Sein wesentlich und hat zur Voraussetzung, dafs es
auch Unfertiges enthalt, das dazu tendiert, sich zu vollenden (DU
101f.). Das heif3t, »daf3 alles Seiende immer mehr und anderes ist,
als alles, was es in fertiger und abgeschlossener Gestalt ist« (DU
104). Echtes Werden setzt Potentialitit, Konnen voraus. Moglichkeit
ist fiir Frank deshalb keine blofle Reflexionskategorie. Wenn das
Neue nicht die blofe Fortsetzung des Alten ist, kann es nur aus dem
transfiniten Wesen der Realitit selber hervorgehen: Diese ist auch
Seinkonnen. Das Neue entsteht also weder »aus sich selbst« noch ist
es grundlos. Es entsteht aus der »unbestimmten und unbestimm-
baren Potentialitit« (ebd.). Diese kommt freilich nur dem Sein als
All-Einheit zu. Zwar geht das Neue nicht unmittelbar aus der univer-
salen Potentialitdt hervor, sondern aus der spezifizierten Potentialitit
eines bestimmten Seienden. Dieses aber kann als Ursache wirken,
weil es nicht restlos bestimmt, sondern »in der universalen Potentia-
litit als solcher wurzelt«. Die im konkreten Seienden liegende Wirk-
kraft ist damit zu einem gewissen — im voraus nicht bekannten —
Grade eingeschrinkt, so daf3 nicht alles aus allem werden kann.

Es ist darum unmdglich, alle Griinde zu kennen. die zur rest-
losen Erkldrung eines neu entstandenen Phdnomens erforderlich
sind — und zwar nicht nur, weil wir die zu beriicksichtigenden Bedin-
gungen nicht alle kennen konnen, sondern »weil alles konkret Seien-

79

https://dol.org/10.5771/9783485860311-63 - am 24.01.2026, 04:18:24. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) =


https://doi.org/10.5771/9783495860311-63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die ontologische Grundlegung

de aus dem Schof$ der an sich unbestimmten und gerade deshalb
rational unbestimmbaren Potentialitit des Seins entsteht« (DU 106).

Das Nicht-Wirkliche, aber Mégliche, ist noch ganz unbestimmt.
Thm steht es noch bevor, sich zu verwirklichen und so zu bestimmen.
In der Moglichkeit zu werden oder sich zu verindern, die allem kon-
kret Realen zukommt, sieht Frank das Element der Freiheit »im all-
gemeinsten Sinn«. Damit das Neue aus an sich seiender Unbe-
stimmtheit hervorgehen kann, ist »eine dynamische Kraft«
erforderlich, die dem Formlosen selbst eignet. Das noch Unbestimm-
te ist also nicht nur passiv. Es dhnelt vielmehr einem »chaotischen
Wogen« und entspricht dem, was Jakob Bohme den »Ungrund« oder
die »Begierde« genannt hatte. Ihr steht die potentia activa als Gestal-
tungskraft oder Arbeit des Bestimmens gegeniiber, die aus dem un-
bestimmten Stoff selbst hervorgeht. Es gibt also die »Dynamik der
Ungeordnetheit« und die »Dynamik des Bestimmens«. In dieser
»untrennbaren Zwei-Einheit« siecht Frank das »Wesen der Potentia-
litdt als urspriinglicher Freiheit« (DU 109).

Notwendigkeit kommt nur dem zu, was bestimmt und »ein sol-
ches« ist. »Notwendigkeit lauft letztlich auf das einfache sso ist esc
hinaus«. »Sofern aber das Sein Potentialitit d. h. schépferisches Kon-
nen eines sich in den Tiefen der Unbestimmtheit vollziehenden Be-
stimmens ist, ist es eben urspriingliche Freiheit«. Sofern das Sein mit
der Potenz zum Werden auch den Drang zur Gestaltung, Vollendung
und Verwirklichung besitzt, kann es »als Ganzes nur als transratio-
nale Einheit von Rationalitit und Irrationalitit, d. h. von Notwendig-
keit und Freiheit verstanden werden« (DU 109)8.

Die fundamentale Erfahrung des unaufhorlichen Werdens und
sich Verinderns kann uns schaudern lassen, weil wir uns nicht ver-
bergen konnen, daf3 alles um uns »nur wird und vergeht, aber nie-
mals wahrhaft ist«. Mehrmals hat Frank dieses Wort Platons aus dem
Timaios?® zitiert. Diese Erfahrung kann aber auch zu Staunen und

8 Auch Béla Weissmahr vertritt das Einssein von potentia passiva und activa: »Weil das
endliche Seiende das, was es werden kann, aufgrund seines Seins antizipiert, ist es als
Seiendes dem Verméogen nach niemals blof8 passive, sondern immer auch aktive Poten-
tialitdt. Rein passives Vermogen ist ein Abstraktum, das es in der Wirklichkeit nicht
geben kann. [...] Der letzte Grund dafiir, daf} jedes Seiende immer mehr ist als es sta-
tisch gesehen ist, liegt in der grundsitzlichen Bezogenheit jedes Seienden zu jedem
anderen, derzufolge nichts in der Wirklichkeit isoliert besteht«. In: Ontologie. Stuttgart
21991, Nr. 292.

9 Platon: yryvouevov zoi amolhbuevov, dvitmg de ovdénote v (Timaios, 28a).

80

https://dol.org/10.5771/9783485860311-63 - am 24.01.2026, 04:18:24. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) =


https://doi.org/10.5771/9783495860311-63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das Sein ist Leben und Geist

Bewunderung Anla8 geben. Die lebendige Dynamik des Seins, die
wir iiberall als »iiber den Rand Flie3en« wahrnehmen, kann uns auch
die Ewigkeit in der Zeit nahebringen. Franks Bemerkung hierzu er-
innert an Jakob Bohme: »Die >Welterschaffungs, die ein schlechthin
unergriindliches Geheimnis ist«, findet in der »ewig schopferischen
Unruhe des Werdens ihr, wenngleich kiimmerliches, Abbild« (DU
100; vgl. GAW 396).

5. Das Sein ist Leben und Geist

Zu Franks Verstindnis des Seins als dynamische Kraft und schopfe-
risches Wirken hat Fichtes Philosophie der Tathandlung zweifellos
maf3gebliche Anstof3e gegeben. Die Denker, mit denen Frank sich in
der Folge auseinandersetzte, haben dieses Seinsverstindnis vertieft:
Hervorzuheben sind Plotin mit seinen Reflexionen {iiber zeitliches
Werden und Ewigkeit, Bergson mit der Philosophie des schopferi-
schen élan vital (ungeachtet der Kritik, mit der Frank Bergsons Be-
griindung beurteilt) und in besonderer Weise Nikolaus von Kues mit
seiner Lehre von Gott als schopferisches »Konnen-Selbst« — »posse
ipsumc.

Franks Auffassung von der metalogischen Einheit von Werden
und Sein unterscheidet sich von zwei in der Geschichte der Philoso-
phie anzutreffenden Positionen: In der ersten (aristotelischen) wird
das Sein als actus purus im Sinne vollendeter Aktualitit verstanden,
in der alle Moglichkeiten restlos realisiert sind und die deshalb die
Bedingung jeglichen Werdens zum Vollkommeneren ist. Fiir die
zweite Richtung (in der Neuzeit vertreten von M. Scheler, in gewis-
ser Hinsicht von H. Bergson, in neuester Zeit von E. Bloch) ist die
Realitdt selber im Werden begriffen und zwar in der Weise einer
»Evolutiong, in der sie aus einem keimhaften Ursprung sich immer
weiter vervollstindigt.

Frank versucht die Einseitigkeiten beider Positionen zu iiber-
winden. Gegen die erste Position wendet er ein (iibereinstimmend
mit N. Berdjaew), daf3 das Sein, in dem alle Méglichkeiten erschipft
sind, tot und starr wire. Es bliebe unverstandlich, wie »das Moment
des Schopferischen, des Lebens, der Aktivitit [...] eine nur abgeleite-
te AuBerung eines anderen, fertigen, vollendeten, unbeweglich-ewi-
gen Seins« sein kann. Es mufl im Gegenteil als »ebenso primir-ur-
spriinglich wie das Moment der vollendeten Aktualitit« gedacht

81

https://dol.org/10.5771/9783485860311-63 - am 24.01.2026, 04:18:24. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) =


https://doi.org/10.5771/9783495860311-63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die ontologische Grundlegung

werden (RM 220). Die Vollendung muf$ mit dem Werden und Wir-
ken metalogisch eins sein. Dasselbe gilt auch fiir die zweite Position.
Es wire verfehlt anzunehmen, die Realitidt befinde sich in einem
»stufenformigen« Wachsen, in dem nacheinander verschiedene Sta-
dien durchlaufen wiirden bis hin zur Vollendung. Das Noch-Nicht,
verstanden als permanenter, unaufhorlich zu iiberwindender Man-
gel, wire in dieser Auffassung ein Merkmal der Realitit als solcher
und nicht nur unserer beschriankten Welterfahrung. Dagegen erklart
Frank: Die Kreativitit des Seins »setzt kein endliches Ziel aufSerhalb
ihrer selbst voraus, das durch sie verwirklicht wiirde und das vor
seiner Verwirklichung nicht existierte. Im Gegenteil, das Ziel ist mit
seinem Schopfer identisch, das Ende mit dem Anfang«. Darum ist die
Unterscheidung eines Schopfersubjekts und einer von ihm ausgehen-
den schopferischen Aktivitit, deren Ergebnis die Welt ist, auf das
metalogische Wesen der Realitit nicht anwendbar. Die Realitit ist
nicht nur in dem Sinne kreativ, daf3 sie von ihr Unterschiedenes her-
vorbringt; »ihre primire Kreativitit besteht darin, dafl sie sich selbst
schafft, daf3 sie nichts anderes ist als Kreativitit«® (RM 221; zu
Franks Verstandnis der Schopfung vgl. Kapitel XIV, 3).
Ubereinstimmend mit Nikolaus von Kues versteht Frank die
Realitdt weder als reine Aktualitdt im Unterschied zur Potentialitdt
noch als reine Potentialitit: »Sie ist das eine und das andere in ihrer
unzertrennlichen Einheit«. In diesem Sinne ist die Realitdt »ewiges
Lebeng, das »von Anfang und sogleich die ganze Fiille dessen in sich
hat, was es aktiv in sich verwirklicht«. Von nichts anderem bestimmt
ist sie selber absolute Spontaneitit, die mit der Notwendigkeit eins
ist. Leben ist der von Frank bevorzugte Begriff fiir die Realitit in
ihrer Fiille; der emphatische Klang, der diesem Begriff eigen ist, weist
darauf hin, daf3 es nicht abgeleitet, sondern selber tiefster Ursprung
ist. Gerade der Begriff Leben lif3t verstehen, daf die Realitit als All-
Einheit konkret ist und doch nicht faktisch fertig vor uns liegt, son-
dern sich selbst setzt und begriindet. Das mit ihm Gemeinte auszusa-
gen, ist auch der Begriff Geist geeignet. Das schopferische Wirken ist
nicht als eine seiner Eigenschaften anzusehen, so daf3 es irgendwie
real von ihm unterscheiden wire, sondern ist es selbst. Die Begriffe

10 Frank findet diese These auch durch Hegel bestitigt (RM 221). Im russischen Text
heifit es irrig »theologisch« statt »teleologisch«. G. W. E. Hegel: Wissenschaft der Logik,
2. Teil, 2. Abschnitt, 3. Kapitel, C: »Die Teleologie« (Werke Bd. 6, Frankfurt 1969,
S, 454).

82

https://dol.org/10.5771/9783485860311-63 - am 24.01.2026, 04:18:24. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) =


https://doi.org/10.5771/9783495860311-63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das Sein ist Leben und Geist

Leben und Geist sind auch geeignet, auf das »objektiv« Giiltige und
Wertvolle aufmerksam zu machen, durch das die Realitdt der letzte
tragende Grund alles Begrenzten ist, sei es unseres Selbsteins, sei es
einer partikuliren Erkenntnis, einer inneren Erfahrung oder eines
Dinghaften (vgl. RM 221-225; DU 332, 335).

Die auf das Sein angewendeten Begriffe — in Das Unergriindli-
che tritt noch der (platonische) Begriff Licht hinzu — entstammen
(wie alle unsere Begriffe) der verinderlichen und beschrinkten inne-
ren Erfahrung. Sie sind an diese Erfahrung riickgebunden und kon-
nen deshalb nicht univok auf die Realitit in ihrer Ganzheit und Fiille
iibertragen werden. Gefordert ist hier ein analoges Denken, das ne-
ben der Angemessenheit auch die Unangemessenheit der Begriffe
beachtet (vgl. RM 218; DU 334)'1.

11 Zum Begriff der Analogie s. Kapitel XI, 2.

83

https://dol.org/10.5771/9783485860311-63 - am 24.01.2026, 04:18:24. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) =


https://doi.org/10.5771/9783495860311-63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	1. Die »Anwesenheit« des Seins
	2. Das Sein ist metalogische Fülle. Die Unangemessenheit begrifflicher Sprache
	3. Das Sein ist eines. Es ist unbestimmbar und undenkbar
	4. Das Sein ist schöpferisches Können
	5. Das Sein ist Leben und Geist

