
III. Die ontologische Grundlegung

Die Zeit vom Frühjahr 1913 bis zum Kriegsbeginn 1914 verbrachte
Frank in Deutschland (Marburg, München, Herrsching am Ammer-
see); hier arbeitete er an seinem Buch Der Gegenstand des Wissens,
das im Frühjahr 1915 in St. Petersburg erscheinen konnte. Es war die
Zeit, in der er mit der Ontologie der All-Einheit das Fundament für
sein eigenes philosophisches System legte. Daß in dieses System in
veränderter Form die Einsichten und Fragen eingegangen sind, die
ihm in der Auseinandersetzung mit der zeitgenössischen Philoso-
phie, insbesondere mit Kant, bewußt geworden waren, ist selbstver-
ständlich. Doch zum Fundament, auf dem er seine eigene Philosophie
errichtete, wurde das von Platon angestoßene Denken, zumal in der
Gestalt des christlichen Neuplatonismus. Im platonischen Denken
erkannte er den Grundstrom der philosophia perennis, so daß er jetzt
die »ganze Transzendentalphilosophie nur als Etappe in der Ge-
schichte des Platonismus« verstehen konnte (GdW 85). Die Bedeu-
tung, die er dem Neuplatonismus für seine Auseinandersetzung mit
der Gegenwartsphilosophie zuerkannte, beweisen die programmati-
schen Zitate, die er den Kapiteln seiner Erkenntnislehre als Motti
voranstellte. Vorbehaltlos hat Frank in Das Unergründliche die Be-
deutung des Nikolaus von Kues für sein Denken anerkannt, indem er
ihn hier als seinen »in gewissem Sinne einzigen Lehrer der Philoso-
phie« bezeichnete (zum Einfluß des Cusanischen Denkens auf Frank
s. u.).1 In methodischer Hinsicht nicht zu unterschätzen, zumal in
Hinblick auf die innere Wahrnehmung und Erfahrung, ist die von
E. Husserl in seinem gerade erschienenen Buch »Ideen zu einer rei-
nen Phänomenologie und phänomenologischen Philosophie« (1913)
ausgearbeitete Wesensschau. Frank errichtete unter Verwertung die-

63

1 S. L. Frank: Das Unergründliche. Ontologische Einführung in die Philosophie der Re-
ligion. (DU). In der deutschen Ausgabe, S. 24, fehlt der Satz »In gewissem Sinne ist er
für mich der einzige Lehrer der Philosophie«.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311-63 - am 24.01.2026, 04:18:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311-63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ser Einflüsse sein philosophisches Gedankengebäude. Er hat es in den
folgenden Jahrzehnten ausgebaut, auch indem er neue Aspekte er-
schloß, doch wesentlich verändert hat er es nicht mehr. Die hier vor-
gelegte Rekonstruktion geht davon aus, daß seit der Stellungnahme
1909 zum Nihilismus der russischen Intelligenzia Franks philosophi-
sches Interesse auf die Begründung und Rechtfertigung eines religiö-
sen Humanismus gerichtet ist, der im Begriff des Gottmenschen-
tums programmatisch zusammengefaßt ist. Die verschienenen Teile
seines Gesamtwerkes sind durch die religionsphilosophische Kardi-
nalfrage nach der Immanenz des Göttlichen im Menschlichen zur
Einheit verbunden.

Franks Schriften werden im Folgenden nicht mehr in der Rei-
henfolge ihres Entstehens vorgestellt, vielmehr sollen seine wichtig-
sten Gedanken zur Metaphysik des menschlichen Seins thematisch
behandelt werden. Heranzuziehen sind in erster Linie Der Gegen-
stand des Wissens – Grundlagen und Grenzen der begrifflichen Er-
kenntnis (1915), mit dem er seiner Philosophie das epistemologische
und ontologische Fundament gegeben hat; weiter Das Unergründli-
che (1939), das den Untertitel Ontologische Einführung in die Phi-
losophie der Religion trägt, und Die Realität und der Mensch (1949/
1956) mit dem Untertitel Eine Metaphysik des menschlichen Seins.
Für die All-Einheit des Seins ist zusätzlich die Einführung in die phi-
losophische Psychologie mit dem Titel Die Seele des Menschen
(1917) heranzuziehen, für die sittliche Erfahrung und für den Begriff
der Kirche Die geistigen Grundlagen der Gesellschaft (1929), für die
christliche Spiritualität und das Verständnis des Glaubens Mit uns ist
Gott (1941/1946), gleichfalls für die christliche Spiritualität, für die
Christologie, die Eschatologie und Ethik Das Licht in der Finsternis
(1949)2. Aufschlußreich für Franks philosophisch-theologisches
Denken insgesamt ist der Aufsatz Der ontologische Beweis für das
Sein Gottes (1930).3 Der Schwerpunkt meiner Untersuchung liegt
auf dem epistemologischen und ontologischen Aspekt der Frank-

64

Die ontologische Grundlegung

2 Der Titel der deutschen Veröffentlichung, in dem der bestimmte Artikel weggelassen
wurde, ist nicht adäquat: S. L. Frank: Licht in der Finsternis. Freiburg (Alber) 2008.
Frank hat zum Titel und Thema seines Buches den Satz aus dem Prolog des Johannes-
evangeliums gemacht: »Das Licht [leuchtet] in der Finsternis …«; er hat ihm sogar den
griechischen Wortlaut [to fw@ ffn th skotffla …] als Motto vorangestellt.
3 Die Fundstellen der Zitate aus Franks Werken werden im Haupttext angegeben.
GdW = Der Gegenstand des Wissens. DU = Das Unergründliche. RM = Die Realität
und der Mensch. GGdG = Die geistigen Grundlagen der Gesellschaft, LidF = Licht in

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311-63 - am 24.01.2026, 04:18:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311-63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


schen Religionsphilosophie. Die Ausführungen zur Gesellschaftsleh-
re werden nur berührt; sie verdienen ebenso wie die subtilen psycho-
logischen Untersuchungen zur »Seele« eine eigene Monographie.

Die philosophische Begründung des Humanismus mußte, um
von den Zeitgenossen ernst genommen zu werden, sowohl gegen-
über einer verfehlten Metaphysik, die das Absolute objektiviert dem
Menschen gegenüberstellt, als auch gegenüber allen Spielarten des
Materialismus und Positivismus bestehen können. Wohlgemeinte
Postulate genügten hierzu ebensowenig wie die bloße Behauptung,
daß es eine Erfahrung des Absoluten gebe. Frank war bewußt, daß
zur Bewältigung der gestellten Aufgabe die Auseinandersetzung mit
Kants Erkenntniskritik unumgänglich war. Wenn, wie Kant gemeint
hatte, unserer Erkenntnis das Sein grundsätzlich verschlossen ist,
wäre der Skeptizismus in der Tat nur folgerichtig. Ohne im Sein zu
gründen, können Werte keine letztgültige Verbindlichkeit beanspru-
chen. Gegen die kritizistische Bestreitung war darum die Realgeltung
des Seinsbegriffs zu erweisen, zugleich aber war eine naiv realistische
Objektivierung des Seins zu vermeiden. Frank hat diesen Erweis in
Der Gegenstand des Wissens und, auf Einwände eingehend, im er-
sten Teil von Das Unergründliche durchgeführt. In nochmals anderer
Form ist das Wissen des Seins in Die Realität und der Mensch ent-
wickelt. In der für ihn grundlegenden Einsicht, daß das Sein – und
letztlich Gott – nur über das Selbstsein des Subjekts zu finden sind,
folgt Frank der kopernikanischen Wende Kants. In immer neuen An-
sätzen versucht er zu zeigen, daß der Mensch, indem er sich auf seine
eigene unergründliche Seinstiefe hin transzendiert, das absolute Sein
»berühren« kann. Mit Kant weiß Frank sich jedoch darin einig, daß
jeder Versuch, das absolute Sein aus der Vielheit des Weltseins
schlußfolgernd abzuleiten (selbst wenn diese das Übersinnliche und
Ideale einschlösse), der logischen Struktur dieser Vielheit verhaftet
bliebe. Als Ergebnis eines derartigen Versuchs würde Gott als jemand
gedacht, der den obersten Platz innerhalb des Alls einnimmt, das
einer Pyramide von Gegenständen und Wesen mit ihren Eigenschaf-
ten und Beziehungen gliche (vgl. RM 134).

65

Die ontologische Grundlegung

der Finsternis. – Nicht immer übernehme ich exakt die genaue Wortfolge der deutschen
Übersetzung.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311-63 - am 24.01.2026, 04:18:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311-63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Die »Anwesenheit« des Seins

Frank nimmt in seiner Erkenntnislehre die transzendentale Frage
nach der Bedingung der Möglichkeit unserer begrifflichen Erkennt-
nis auf. Aber anders als Kant zeigt er, daß die Möglichkeitsbedingung
jeder bestimmten Erkenntnis in der unbestimmten Anwesenheit des
Seins besteht. Der Aufweis dieser Anwesenheit hat den Charakter
einer »ersten Philosophie«, in der Erkenntnistheorie und Seinstheo-
rie nicht geschieden sind, sondern das Sein als Ermöglichungsgrund
der Erkenntnis und des Wissens gedacht wird. Die hierzu durch-
geführte logische Analyse der Kopula »ist« des Erkenntnisurteils
scheint auf den ersten Blick mit Religionsphilosophie nichts zu tun
zu haben; dennoch ist mit der Begründung des Seinsbegriffs auch der
Grund für das richtige Verständnis des Gottesbegriffs gelegt. Denn
würde das Sein als objektivierbarer Inhalt mißverstanden, ginge auch
das philosophische Begreifen Gottes in die Irre.

Erkennen heißt – so nimmt Frank gegen den (neu-)kantia-
nischen Idealismus realistisch an – zu entdecken, wodurch ein Objekt
inhaltlich bestimmt ist; dabei wird angenommen, daß diese Inhalte
unabhängig davon sind, ob sie erkannt werden oder nicht. Wie kann
dieses Wissen möglich sein? Denn es würde bedeuten, dass das er-
kennende Subjekt bereits vorgängig zu seiner aktuellen begrifflichen
Erkenntnis ein ursprüngliches Wissen des Gegenstandes besitzt. Wie
ist dieses Wissen zu denken? Selbstverständlich kann es kein aus-
drückliches Wissen des Gegenstandes als solchen sein, denn dieser
ist, wie vorausgesetzt, unbekannt und soll erst erkannt werden.

Damit ist die Aufgabe gestellt, die unbestimmte »Anwesenheit«
des Seins als die transzendentale Bedingung für die Möglichkeit jeg-
licher bestimmten Erkenntnis zu erweisen. Frank löst sie durch die
logische Analyse des begrifflichen Erkennens. Jedes Urteil beantwor-
tet eine ihm logisch vorausgehende Frage. Dem Urteil A ist B (Die
Rose ist rot) geht die Frage voraus: Was ist A? Welche Eigenschaft
hat A? Die Frage richtet sich auf einen unbekannten Inhalt, den A
hat. Diese Blickrichtung auf das Unbekannte ist die Möglichkeits-
bedingung jeder Erkenntnis. »Erkenntnis ist immer Bewegung des
Erkennens, ist die Anstrengung, die uns umgebende ›Dunkelheit‹ zu
erhellen«. Erkennen als Erhellen des unbekannten Dunkels hat dieses
zur Voraussetzung. Das Unbekannte ist als das »den Sinn des Fra-
gens bestimmende Prinzip« selbst absolut unbezweifelbar, fraglos
(DU 46f.).

66

Die ontologische Grundlegung

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311-63 - am 24.01.2026, 04:18:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311-63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Um zu verstehen, was mit dem in der Erkenntnis zu erhellenden
Unbekannten gemeint ist, ist der Gegenstand des Urteils genauer zu
untersuchen. Frank wendet sich hierfür der Kopula »ist« zu. Wird im
Urteil A ist B mit dem »ist« die Identität von A (die Rose) und B (rot)
behauptet? Das ist nicht möglich, sagt Frank, denn A ist logisch nur A
und keineswegs B. Das Urteil verbindet verschiedene Begriffe (wären
A und B identisch, gäbe es keine Erkenntnis). Wie aber ist es möglich,
dass der Gegenstand A dann B ist? Widersprüchlich und falsch wäre
es, würde man die gewonnene Erkenntnis in den Gegenstand vorver-
legen, also behaupten, daß B bereits in A enthalten war. Denn auch
hier gilt: A ist A und nur A; B ist nicht in A enthalten. Wäre der
Inhalt der Erkenntnis (der im Urteil A ist B ausgesagt wird) als sol-
cher bereits im Gegenstand A enthalten, könnte von einer Erkenntnis
im eigentlichen Sinne ebenfalls keine Rede sein. A, von dem gesagt
wird, daß es B »ist«, kann also weder das isolierte A sein, noch ein A,
das bereits mit B verbunden ist. Wie also ist das »ist« im Urteil A ist
B zu verstehen?

Dieses für die Logik der Erkenntnis zentrale Problem kann nur
befriedigend gelöst werden, wenn angenommen wird, daß der Ge-
genstand des Urteils, nämlich A, auf unbestimmte Weise mehr ist
als nur A. Dieser unbekannte »Überschuß« wird von Frank x ge-
nannt. Der Gegenstand A kann darum als Ax bezeichnet werden.
Dieses unbekannte x wird im erkennenden Urteil inhaltlich be-
stimmt, und zwar als B: Aus Ax wird A ist B. Das heißt: Damit er-
kannt werden kann, daß A den Inhalt B hat, muß der Gegenstand des
Urteils umfassender sein als sein begrifflicher Inhalt: Er muß Ax
sein, d. h. er muß mit etwas überhaupt verbunden sein. Im Urteil
wird dieses Etwas als B erkannt und bestimmt. Das Urteil lautet: A
ist mit B verbunden.

Es wäre also ganz verfehlt, das mit A verbundene unbekannte x
als einen Inhalt zu denken, vergleichbar B. Bei Ax handelt es sich
nicht um die Einheit zweier gesonderter inhaltlicher Elemente. Viel-
mehr besteht die Bedingung, welche die Erkenntnis ermöglicht, in
der Einheit des Bestimmten mit etwas Unbestimmtem und Unbe-
kanntem. Weil x kein bestimmter Inhalt oder Begriff ist, aus dem
der Inhalt A folgen könnte, hat es selbstverständlich auch nicht die
Funktion des logischen Subjekts im Urteil. Das Unbestimmte, das x,
könnte als transzendentales Subjekt bezeichnet werden. Es steht für
das Unbekannte überhaupt, das im Urteil in einem Ausschnitt als

67

Die »Anwesenheit« des Seins

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311-63 - am 24.01.2026, 04:18:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311-63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


inhaltlich bestimmt, als B, erkannt wird. Es richtig zu verstehen, ist
von größter Wichtigkeit (vgl. GdW 98–102).

Erkennen besteht also im Bestimmen und Ausgrenzen eines In-
halts aus einem unbestimmten unbekannten Etwas. Dieses Etwas
muß in jedem Urteil vorausgesetzt werden. Bei Frank heißt es: »Jeg-
liches Wissen ist auf das Unbekannte gerichtet, und dieses Unbe-
kannte oder Unbestimmte ist gerade das, ›wovon es spricht‹ im lo-
gisch exakten Sinn dieses Ausdrucks. Jedes Wissen bestimmt dieses
Unbestimmte, sagt darüber ›etwas‹, und in dieser aufgedeckten Be-
stimmtheit des Unbekannten besteht der Inhalt des Urteils – gleich-
gültig, ob diese Bestimmtheit einfach oder komplex ist, ob sie unmit-
telbar erkannt wird (wie in thetischen Urteilen) oder durch
Zwischenschritte (wie in synthetischen Urteilen)« (GdW 105).

Die Urform des Urteils lautet x ist A (oder B, C …), d. h.: im
Unbekannten wird ein Inhalt erkannt: A (oder B oder C …). Das
heißt aber weiter: Der erkannte Inhalt, der sich von dem Hintergrund
des Unerkannten abhebt, ist nicht von ihm abgetrennt. Das Unbe-
kannte ist nur zu einem Teil bestimmt worden, nämlich als A; das
ausgesonderte A grenzt damit an den ganzen logischen Rest von x
an – und bleibt so mit ihm verbunden. A ist immer Ax! Durch das x
gehört es zu einem umfassenderen Ganzen und kann deshalb fort-
gesetzt bestimmt werden. Das Erkannte bleibt behaftet mit dem Un-
bekannten. Es wird als etwas erkannt, das mit dem Hintergrund des
Unbekannten unlösbar verbunden ist.

Die Anwesenheit oder das Vorhandensein des nicht-erhellten
Unbestimmten ist absolut notwendig, um das Bestimmte denken zu
können. Frank hat den Nachweis, daß jenes x in jeder Erkenntnis
ungegenständlich miterkannt und mitgewußt ist, in mehrfacher Hin-
sicht durchgeführt. Weil dieses x selbst kein Inhalt ist, der von einem
anderen Denkinhalt klar abgegrenzt wäre, ist der Übergang des Be-
stimmten zum Unbestimmten notwendig fließend.

Frank verdeutlicht diesen Zusammenhang mit dem Hinweis auf
unser räumliches Gesichtsfeld. An seinem Rand bemerken wir einen
nicht präzise bestimmbaren Übergang des deutlich Erkannten in den
unbekannten, dunklen Hintergrund. Unmerklich verliert das Er-
kannte dort an Prägnanz und verschwimmt mit dem, was außerhalb
seiner liegt. Obgleich das, was jenseits des deutlich Erkannten liegt,
sich unserem Zugriff entzieht, zweifeln wir nicht im geringsten an
seiner Anwesenheit. Ebenso sind wir unbedingt gewiß, daß es hinter

68

Die ontologische Grundlegung

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311-63 - am 24.01.2026, 04:18:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311-63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


den Gegenständen, die uns den Blick in die Ferne verstellen, doch
etwas gibt, obwohl wir seinen Inhalt nicht kennen.

Dieselbe Einsicht – daß etwas vorhanden ist, ohne daß es uns als
solches inhaltlich bestimmt gegeben wäre – gewinnen wir, wenn wir
die zeitliche Dauer bedenken. Wirklich gegeben ist uns nur der win-
zige Augenblick der unmittelbaren Gegenwart, und doch zweifeln
wir nicht im geringsten, daß diesem Augenblick etwas voranging
und etwas folgen wird, auch wenn wir es inhaltlich nicht kennen.
Nicht einmal den jetzigen Augenblick könnten wir als gegenwärtigen
verstehen, wenn wir nicht unbedingt gewiß wären, daß er von Ver-
gangenem und Künftigem umgeben ist. Das Vergangene haben wir
nur teilweise in der Erinnerung; das Künftige können wir bestenfalls
irgendwie voraussehen. Beides ist uns weitestgehend inhaltlich un-
bekannt – und doch in der ihm zukommenden Seinsweise ist es ver-
borgen vorhanden oder anwesend: als es war und es wird sein. Auch
in diesem Beispiel geht das Gegenwärtige, das inhaltlich deutlich ge-
geben ist, unmerklich in das Künftige über und wird zum Vergange-
nen. Auch hier gibt es keine präzise Grenze, die das inhaltlich Gege-
bene von dem, was verborgen anwesend ist, trennt.

Weil diese Überlegungen fundamental sind, um zu verstehen,
was Sein ist, soll auch auf den prinzipiell gleichen Sachverhalt hinge-
wiesen werden, der sich ganz allgemein aus der Logik ergibt. Jede
begriffliche Aussage begreift ihren Inhalt als diesen im Unterschied
zu etwas anderem. Indem wir etwas begrifflich fassen, d. h. unter-
scheiden, setzen wir als völlig evident voraus, daß dieses neben sich
etwas anderes hat: alles andere überhaupt. Dieses ist geradezu durch
die Beziehung des Unterschieds, durch den negativen Zusammen-
hang mit anderem konstituiert. Weil alles begrifflich Gegebene durch
Unterscheidung bestimmt ist, gehört auch das andere, letztlich alles
andere, als Bedingung der Unterscheidung, obwohl inhaltlich nicht
erkannt, zu dem, was evident gegeben ist.

Wenn man schließlich versucht, sich die »Gesamtheit« alles in-
haltlich Erkannten zu vergegenwärtigen, zeigt sich, daß dieses Ganze
selber nicht mehr wie ein Inhalt mit klar umrissener Grenze gedacht
werden kann; seine Abgrenzung vom Unbekannten verschwimmt
gleichsam im Nebel und geht unmerklich ins Unbekannte über. Das
Ganze ist niemals gegenständlich gegeben, und doch ist es bei der
Erkenntnis des jeweils unmittelbar Gegebenen immer mitgedacht –
und zwar als Unbestimmtes.

Es zeigt sich, daß unser Wissen von einem Gegenstand sich nicht

69

Die »Anwesenheit« des Seins

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311-63 - am 24.01.2026, 04:18:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311-63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


in dem erschöpft, was im »immanenten Material« der Wahrneh-
mung (z. B. im Hier und im Jetzt) gegeben ist. Kein konkretes Ding
(z. B. eine rote Rose) ist als das, was wir mit seinem Begriff denken,
unmittelbar gegeben. Unmittelbar erkannt sind immer nur Aus-
schnitte, etwa die Vorderseite oder die Außenansicht des Dinges.
Auch die Kombination der nacheinander wahrgenommenen Teil-
ansichten ist nicht mit der Einheit des gedachten Dinges (etwa der
Rose) identisch. Um aus den Einzelwahrnehmungen diese Einheit
(rote Rose) zu bilden, ist das Eindringen in »Nichtgegebenes« uner-
läßlich (GdW 115). Selbst in den einfachsten Urteilen geht das Be-
hauptete über das »hier« und »jetzt« tatsächlich immanent Gegebene
hinaus. So schließt auch das Urteil »ich sehe etwas Rotes« etwas
Wahrnehmungstranszendentes ein. Denn die Behauptung der Röte
besagt ihrem Sinn nach, daß das Rote schon vor dem unmittelbar
gegebenen Augenblick rot war und im nächsten sein wird, und daß
es als Farbe mit allem anderen Roten identisch ist. Wenngleich im
genannten Urteil kein nichtgegebenes Material hinzugezogen wird,
enthält die Form des Wissens im Vergleich zum immanenten Mate-
rial doch etwas Neues (GdW 116).

Frank zieht aus diesen Überlegungen die keineswegs »mysti-
sche«, sondern die durchaus nüchterne Folgerung, daß in allem Ge-
gebenen etwas unbestimmt und deshalb unbekannt Grenzenloses
anwesend ist, denn als Gegebenes ist es durch Abgrenzung konstitu-
iert. Es ist immer Teil von etwas anderem, und dieses Andere – sei es
auch nur dunkel und undeutlich oder gar nicht »gegeben« – ist un-
endlich (DU 52–55).

Dieser Überlegung könnte entgegengehalten werden, daß das,
was hier unendlich genannt wird, doch aus Inhalten besteht, die uns
zwar aktuell nicht bekannt sind, grundsätzlich aber erkennbar sind.
Und als solche sind sie, weil bestimmbar, endlich. Frank macht gel-
tend, daß immer nur die Inhalte, auch die uns bisher unzugänglichen,
als endlich anzusehen sind. Das Unbekannte x dagegen ist als Unbe-
stimmtes unendlich; genauer, es fällt mit dem Unendlichen zusam-
men. Das bedeutet: Unentfaltet ist das Unendliche in unserem Be-
wußtsein anwesend (DU 56).

Damit ist die Frage nach der Einheit des Subjekts mit dem Ob-
jekt beantwortet, die jeder Erkenntnisbeziehung als Bedingung vor-
ausgeht. Es ist die Einheit des Erkennenden und seines Gegenstandes
im absoluten Sein, das alles Bestimmte und Einzelne durchdringt
und umgibt. Nur auf Grund dieser Ur-Einheit, die unvermittelt und

70

Die ontologische Grundlegung

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311-63 - am 24.01.2026, 04:18:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311-63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


unabdingbar bei uns und in uns ist, ist im Erkenntnisakt die Diffe-
renzierung von Bewußtsein und Gegenstand möglich. Wir haben
und wissen das Sein auf ungegenständliche Weise. Dieses Wissen ist
scharf von dem Wissen eines gegenständlichen Inhalts zu unterschei-
den. Es ist kein Wissen für sich, kein Wissen von etwas im Unter-
schied zu etwas anderem. Aber in unserem Bewußtsein ist es präsent,
wenn auch nicht begrifflich aussagbar (GdW 107).

2. Das Sein ist metalogische F�lle. Die Unangemessenheit
begrifflicher Sprache

Der Begriff des Seins ist weiter verständlich zu machen. Es wäre, wie
schon angedeutet, falsch, das Sein mit dem, was jenseits des (räum-
lich, zeitlich und logisch) Bestimmten anwesend ist, schlechthin
gleichzusetzen, sofern das die Annahme einschlösse, daß dieses un-
bestimmt Anwesende doch auch aus Inhalten besteht, die prinzipiell
erkennbar sind, selbst wenn sie aktuell noch nicht bekannt sind. Die-
se Inhalte sind zwar potentiell unerschöpflich und deshalb von
menschlicher Erkenntnis nicht einzuholen, aber sie sind nicht das
Sein. Das Sein ist mehr als der Inbegriff einer, wenngleich für uns
unerschöpflichen, aber doch prinzipiell clare et distincte bestimm-
baren Mannigfaltigkeit von Inhalten, die als Weltwirklichkeit ge-
dacht werden kann. Es geht um das Sein, das – weil eben nicht aus
Inhalten zusammengesetzt – dem rationalen Zugriff grundsätzlich
entzogen, d. h. wesentlich unbestimmbar und unergründlich ist (DU
70–72). Frank nennt es den wesensmäßig über die Inhalte hinausrei-
chenden »Überschuß«. Er ist das, »was Inhalte ›enthält‹ oder ›hat‹,
was ihr ›Träger‹ ist« (DU 72). Er hat, weil er selbst kein Inhalt ist,
keine bestimmbaren Eigenschaften. Jeder Versuch, ihn mit einem
Begriff zu denken und sich so zum Gegenstand zu machen, müßte
ihn verfehlen. Dieser »Überschuß« gehört zum Wesen des gegen-
ständlichen Seins. Frank hat diese Einsicht in der »allgemeinen The-
se« formuliert: »Jedes Ding und jedes Wesen in der Welt ist mehr
und anderes als alles, was wir von ihm wissen und wofür wir es
halten – und mehr noch: Es ist mehr und anderes als alles, was wir
jemals von ihm erfahren können. Und was es eigentlich in all seiner
Fülle und Tiefe ist, das bleibt für uns unergründlich« (DU 68).

Wir können jenen »Überschuß« erleben, wenn wir intuitiv einen
Wesensverhalt erfassen, aber spüren, daß unsere abstrakten, begriff-

71

Das Sein ist metalogische F�lle. Die Unangemessenheit begrifflicher Sprache

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311-63 - am 24.01.2026, 04:18:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311-63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


lichen Aussagen nicht an das heranreichen, »was wir meinen und
worauf sich das Ausgesagte bezieht« (DU 81). Die Erfahrung kann
zeigen, daß zu dem, was wir von einem Ding begrifflich wissen, noch
etwas hinzukommt: Das eigentliche »Was« dieses Gegenstandes (die
Scholastiker und Nikolaus von Kues nannten es die »Washeit«,
»quidditas«). Frank versucht, es mit Worten wie »ursprüngliche in-
nere Einheit«, »Konkretheit«, »Dichte«, »Fülle«, »Lebendigkeit« ver-
ständlich zu machen. Die Fülle und Konkretheit eines intuitiv erfaß-
ten Wesensverhalts auszudrücken und so einen adäquaten Zugang
zur Wahrheit des Gegenstandes zu erschließen, kommt in besonderer
Weise der künstlerischen Darstellung zu. Zumal dem lyrischen Dich-
ter kann es gelingen, nicht nur von der Realität zu reden, »sondern sie
uns selber, in größerem oder geringerem Maße, erblicken zu lassen«
(GdW 360; DU 81)4.

Es zeigt sich also, daß wir zweierlei »Wissen« haben: Ein ab-
straktes Wissen, das in Urteilen und Begriffen ausgedrückt werden
kann, und ein »Wissen«, das durch eine »unmittelbare Intuition des
Gegenstandes in seiner metalogischen Ganzheit und Dichte« gewon-
nen wird. Dieses »Wissen«, das Frank als »ursprünglich« bezeichnet,
ist kein Wissen im üblichen Sinne des Wortes, weil es keinen be-
stimmten Inhalt hat. Zwischen beiden Weisen des Wissens besteht
deshalb auch keine logische Identität, sondern nur eine »metalogi-
sche Entsprechung« oder »Ähnlichkeit«. Das ursprüngliche Wissen
wird im sekundären, abstrakten Wissen »abgebildet« oder »aus-
gedrückt«. Was in unserer begrifflichen Sprache vom Gehalt der
gegenständlichen Wirklichkeit zum »Ausdruck« kommt, gleicht frei-
lich damit nur dem, was eine Landkarte von einer konkreten Land-
schaft vermittelt5: Es sind »nur einige erkaltete, partielle, nicht voll-
kommen miteinander verbundene Reste dieser lebendigen Realität«6

(GdW 360; DU 80). Anstelle des Begriffs »Sein« verwendet Frank
häufig den Begriff »Realität«, um mit ihm die Konkretheit und le-
bendige Fülle des Seins zu betonen.

Hier ist noch eine mögliche Fehldeutung des als »Überschuß«

72

Die ontologische Grundlegung

4 In M. Heideggers Schrift »Der Ursprung des Kunstwerks« macht das philosophische
Wort das Wesen des in einem Gemälde van Goghs dargestellten Paar Schuhe sichtbar.
5 In GdW (S. 360, Fußnote) merkt Frank an, daß er diesen Vergleich Dewey entlehnt
habe, und er verweist auf seinen Aufsatz Pragmatizm kak gnoseologičeskoe učenie, In:
Novye idei v filosofii, No. 7, 1913.
6 Vgl. E. Cassirer: Es gibt keine Abbildung, sondern symbolische Vermittlung des Ge-
genstandes in der Erkenntnis, vgl. Ph.d.s.Formen III, S. 3 ff. (Einleitung).

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311-63 - am 24.01.2026, 04:18:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311-63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


und »Träger« charakterisierten Seins auszuschließen. Der Gebrauch
dieser Wörter könnte dazu verleiten, das Sein aus einem »Träger«
und von diesem getragenen »Inhalten« zusammengesetzt zu denken.
Tatsächlich aber ist »das Ursprüngliche hier gerade die metalogische
Einheit als konkrete, schlechthin unzertrennliche Einheit des Ratio-
nalen und Irrationalen«, bzw. der rational bestimmbaren Inhalte als
des »Getragenen« und seines »Trägers« (DU 86). Für Frank ist es von
ursprünglicher intuitiver Evidenz, daß die rational bestimmbare
Vielheit des Einzelnen nicht das Letzte sein kann, daß die Realität
vielmehr eine kompakte Einheit bildet. Um diese gleichsam »ur-
wüchsige« Einheit der Realität geht es Frank. Zu klären ist, wodurch
das viele Einzelne zu dieser Einheit verbunden ist. Das verbindende
transrationale Substrat darf gegenüber seinen rationalen qualitativen
Komponenten keinesfalls verselbständigt werden; es ist in den Inhal-
ten anwesend und zugleich jenseits von ihnen. Das schließt selbst-
verständlich nicht aus, daß die Reflexion sozusagen im nachhinein
Träger und Inhalt begrifflich unterscheidet.

Um diesen »Nicht-Inhalt«, der kein qualitativ bestimmbares Et-
was ist, zu charakterisieren, verwendet Frank auch den aus der Phi-
losophiegeschichte geläufigen Terminus materia prima (DU 84). Mit
ihm werden alle irgendwie denkbaren aktuellen inhaltlichen Bestim-
mungen zurückgewiesen und die Formbarkeit bzw. Potentialität des
Seins unterstrichen. Franks Verständnis der Potentialität aber unter-
scheidet sich von dem des Aristoteles, der jenen Terminus eingeführt
hatte. Frank besteht darauf, wie noch auszuführen ist, daß dem Sein
zuinnerst gleichsam Leben und Kraft innewohnen, mit denen die
logisch fixierbaren Inhalte »durchtränkt« werden, so daß sie »jene
Dichte, Fülle und Tiefe, jene innere Einheit [gewinnen], durch die
sie in der Realität selbst den Charakter metalogischer Einheit besit-
zen«. Damit ist klar, daß der »Träger« des gegenständlichen Seins
nicht als Substanz im Sinne Spinozas oder Descartes’ zu verstehen
ist. Denn Substanz ist in deren Verständnis etwas, »das in sich ist und
als in sich seiend gedacht wird, ohne zu seinem Sein und seinem
Gedachtsein irgendeines anderen zu bedürfen«. Dagegen wendet
Frank ein: »In der Welt gibt es nichts und kann auch nichts gedacht
werden, das an sich selber und ohne jeden Zusammenhang mit etwas
anderem wäre. Das Sein ist eine All-Einheit, in der alles Besondere
eben nur durch seinen Zusammenhang mit etwas anderem – letzten
Endes mit allem anderen – besteht und gedacht werden kann« (DU
85).

73

Das Sein ist metalogische F�lle. Die Unangemessenheit begrifflicher Sprache

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311-63 - am 24.01.2026, 04:18:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311-63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Frank ist mit seinem Versuch, das nicht Aussagbare doch aus-
zudrücken an die Grenze der Sprache gestoßen. Er verweist zur
Rechtfertigung dieses Versuchs auf Platons logism�@ n�qo@ aus
dem Dialog Timaios (52b): Das heißt, die verwendeten sprachlich-be-
grifflichen Aussagen sind »illegitime« Formulierungen oder »Bastar-
de«, die das logisch nicht Aussagbare dennoch zu sagen versuchen.
Anschaulich drückt Frank dieses notwendig unbefriedigend bleiben-
de Bemühen mit einem Vergleich aus: So wie wir die Peripherie
unseres Blickfeldes nur durch ein gleichsam »schielendes Sehen« er-
reichen, so ähnlich begegnen wir dem Irrationalen am Rande des
Rationalen.

Diese Beschränkung des Erkenntnisvermögens könnte Grund
zur Klage sein; doch Frank sieht zuerst das positive Moment: Gerade
»das Bewußtsein der Inadäquatheit seines rationalen Wesens« kann
den menschlichen Geist bewegen, die »Einseitigkeit alles Rationalen
doch immer wieder zu überwinden«. Den eigentlichen Zugang zum
Transrationalen eröffnet »die noch nicht rationalisierte Erfahrung« –
nicht allein die Begegnung mit dem Kunstwerk, mehr noch die Er-
fahrung der Gemeinschaft, insbesondere der Liebe.

3. Das Sein ist eines. Es ist unbestimmbar und undenkbar

Unter den transzendentalen Eigenschaften des Seins wird in der ari-
stotelischen und thomistischen Philosophie an erster Stelle seine in-
nere Einheit genannt. Auch Frank geht es um die »unzerlegbar ganz-
heitliche Einheit« des Seins, die zu unterscheiden ist von der
logischen Einheit des Allgemeinbegriffs und der summarischen oder
quantitativen Einheit einer Menge. Noch weniger hat sie mit gestalt-
loser Einerleiheit zu tun. Unser abstraktes Denken, welches das Ein-
zelne unter der Form des Allgemeinbegriffs faßt und damit die Rea-
lität als komplexes System von Arten und Gattungen begreift, erfaßt
zwar durchaus etwas objektiv Gültiges; in gewisser Hinsicht hat auch
der »logische Realismus« Recht, wenn er behauptet, daß die Logik es
mit einer eigenen Kategorie objektiver Gegenstände zu tun hat. Doch
die Einheit des Seins selber ist etwas ganz anderes als das »Netz«
unserer abstrakten Begriffe, mit dem wir uns ihrer zu bemächtigen
versuchen. Die Beziehungen partieller Identität und Differenz sind
auf den »eminenten Gehalt« der Realität nicht anwendbar.

In ihrer »unzerlegbaren Ganzheitlichkeit« ist die Realität »im-

74

Die ontologische Grundlegung

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311-63 - am 24.01.2026, 04:18:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311-63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


mer etwas Einzigartiges«. Die hier sich ergebende Folgerung ist für
Frank besonders bedeutsam: Denn diese Einzigartigkeit gilt ebenso
von jedem besonderen Ausschnitt der Realität, der immer zugleich
rational und transrational ist (DU 88 f.). In der konkreten Realität
»gibt es schlechthin keinen Plural«; einen solchen gibt es nur in der
»abgeleiteten äußeren Schicht oder Gestalt der Realität, die dem
Prinzip der Bestimmtheit in ihr entspricht, d. h. dem, was in einem
Begriffssystem abstrakt gewußt werden kann. Jenseits dieser Gren-
zen, d. h. auf die Realität in ihrer konkreten Fülle ist der Plural
schlechthin unanwendbar« (DU 90; Übersetzung geändert).

Diese Feststellung bestätigt nochmals, daß es keine objektive
Erkenntnis des Seins gibt. Denn, wo es keine Mehrzahl von Inhalten
gibt, ist kein Seiendes als solches nur der besondere »Fall« eines Ge-
setzes oder eines es umfassenden Ganzen. Vielmehr existiert jedes
»in der Einzahl, als etwas einziges« und bleibt, weil es als einzelnes
in Allgemeinbegriffen nicht adäquat zu fassen ist, unbegreiflich, –
denn begreifbar ist, was sich wiederholt. Bei der Unterordnung unter
Allgemeinbegriffe wird gerade die einmalige Fülle des Gegebenen in
ihrer Konkretheit ignoriert. Frank gelingt es zu zeigen, daß die Zu-
wendung, welche die Einzigartigkeit eines Geschehens erfaßt, keine
nur die Oberfläche berührende emotionale subjektive Reaktion ist,
sondern gerade erfahren läßt, was das Gegebene ist: Wenn ein gelieb-
ter Mensch stirbt, so wird dieser Todesfall nicht als Fall eines All-
gemeinen adäquat verstanden; allein die »liebende« individuelle Be-
trachtung kann das Sein dieses Geschehens in seiner konkreten
Ganzheit erfassen (DU 91).

Die immer neu wirksame Neigung, das Sein für etwas Gegen-
ständliches, Meß- und Wägbares zu halten, steht dem philosophi-
schen Verstehen – und das heißt für Frank: dem ganzheitlichen Ver-
stehen – im Wege. Um dieses Verstehen zu erreichen, das
Einzigartige wahrzunehmen und nicht nur den Fall zu sehen, – im
aufmerksamen Leben nicht weniger als in der Philosophie – bedarf es
einer besonderen Einstellung: der Einstellung der Liebe, die auf die
»konkrete Totalität der Realität gerichtet« ist.

Das ganzheitliche Sein ist zwar, wie gezeigt, keine Systemein-
heit. Aber, so könnte gefragt werden, ist es nicht doch »Etwas« und
insofern mit sich identisch? Ist es denn ausgeschlossen, das Sein,
einem Gemälde vergleichbar, als ganzheitliche Einheit zu denken,
die mehr ist als die bloße Gesamtheit aller Teilinhalte? Frank ver-
neint diese Fragen: Das all-eine Sein kann nicht als mit sich identisch

75

Das Sein ist eines. Es ist unbestimmbar und undenkbar

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311-63 - am 24.01.2026, 04:18:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311-63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


und insofern als »bestimmt« aufgefaßt werden. Denn alles Identische
ist eine abgeschlossene Einheit, die eo ipso von etwas anderem unter-
schieden gedacht wird. Frank zieht daraus die naheliegende Folge-
rung: Weil denken bedeutet, »etwas als überzeitlich-identische Ein-
heit, als Bestimmtes, als unveränderliches ›So etwas‹ zu haben«, kann
die metalogische Einheit des Seins nicht gedanklich erfaßt oder um-
faßt werden. Sie ist größer als jede bestimmte Größe, wie groß diese
auch gedacht würde (schon hier sei gesagt, daß Franks Überlegungen
auf das »Maximum« des Nikolaus von Kues verweisen, das, weil es
das Größtmögliche ist, auch das »Minimum« einschließt und so jede
»Bestimmung« sprengt) (DU 95). Das Sein schließt alles Bestimmte
und alle Bestimmungen in sich ein – eben damit aber auch das Prin-
zip des Bestimmens selber. Weil jeder Unterschied in ihm inbegriffen
ist, ist auch der Unterschied zwischen Bestimmtheit und Unbe-
stimmtheit inbegriffen. Dadurch erweist sich das Sein als »wahrhaft
konkret«; denn »konkret ist die Realität, sofern sie lebendig und ein
Ganzes ist, das nicht vollendet ist, das nicht umgriffen werden kann,
das die Grenzen alles Bestimmten und insofern Erstarrten und Ver-
knöcherten ständig überschreitet« (DU 95f., Übersetzung geändert).
Sie ist lebendig, weil sie von innen her jede Begrenztheit sprengt.

Als jede Begrenzung überschreitend und als allumfassendes
Ganzes ist das Sein folglich »immer mehr und anderes als alles, was
gedacht werden kann. Ja mehr noch: Es ist mehr und anderes als alles,
was es gleichsam in fertiger und vollendeter Gestalt schon ist. Es ist
die Realität als seiende Möglichkeit auch dessen, was sie nicht ist«. In
dieser Eigenschaft ist die Realität nicht nur in Begriffen nicht zu fas-
sen, sondern auch der gegenständlichen Anschauung unzugänglich.
»Sie kann nicht erschaut, sondern nur erlebt werden« (DU 96; Frank
nimmt die Einsicht seiner frühen Auseinandersetzung mit Fichte
wieder auf; zugleich wird der Einfluß der Cusanischen Ontologie
des Seins als des posse ipsum sichtbar).

Damit ist die unerschöpfliche und unüberblickbare dem Sein
wesensmäßig eigene Dynamik, die auch das Noch-Nicht umfaßt, als
der eigentliche Grund genannt, der es »unergründlich« sein läßt.
Dieses Sein durchdringt jeden, auch den winzigsten Ausschnitt und
erfüllt ihn mit unbegreiflichen »Seinsmöglichkeiten«. In jedem
Seinspunkt fließt die »Überfülle« des Seins über »die Grenzen alles
Vollendeten und Bestimmten« hinaus.

76

Die ontologische Grundlegung

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311-63 - am 24.01.2026, 04:18:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311-63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Das Sein ist sch�pferisches K�nnen

Das Sein ist von überbordender Fülle; in ihm sind auf transrationale
Weise Werden und ewige Vollkommenheit vereint. Das lebendige
Können als Einheit von passiver und aktiver Potentialität bildet den
Kern der Frankschen Ontologie und ist grundlegend für das Ver-
ständnis des religionsphilosophisch höchst wichtigen und zugleich
problembefrachteten Begriffs der Schöpfung. In diesen Überlegun-
gen, die in Der Gegenstand des Wissens, in Das Unergründliche
und in Die Realität und der Mensch einen Angelpunkt bilden, zeigt
sich besonders der Einfluß des Nikolaus von Kues. Frank nimmt da-
mit auch eine von russischen Philosophen wie N. Berdjaew und
L. Schestow eindringlich (freilich ohne Verständnis für die ontologi-
sche Systematik) vertretene Intention auf.

Es empfiehlt sich, an dieser Stelle kurz auf die Zeitanalyse ein-
zugehen, in der Frank sich mit Paul Natorps Auffassung auseinander-
setzt, die Zeit entspreche dem Nacheinander der Ordnungszahlen.
Frank kann zeigen, daß diese am mathematischen Zeitbegriff orien-
tierte Lösung ungenügend ist. Das Werden als Wechsel der Momente
in der Zeit, entgegnet Frank, ist von der Einheit des überzeitlich Gan-
zen durchdrungen und kann deshalb ohne sie nicht verstanden wer-
den. Deshalb sind »Zahl und Zeit nicht voneinander abzuleiten, son-
dern beide sind von etwas noch Ursprünglicherem abgeleitet«.

Seine eigene Auffassung findet Frank bei Henri Bergson bei-
spielhaft durchgeführt: Die Zeit ist »nicht die Ablösung des einen
durch ein anderes, keine Reihe einzelner, in sich geschlossener Mo-
mente, sondern reine Dauer, die ein Element des Schaffens, des Neu-
en, der Entwicklung enthält (und sich damit von der Unbeweglichkeit
des Zeitlosen unterscheidet) und zugleich die unmittelbare Einheit,
wechselseitige Durchdringung und Kompaktheit ihres Flusses ist«
(GdW 391).7

Frank erkennt an, daß Bergsons Theorie gegenüber Natorps
Auffassung einen Fortschritt darstellt, dennoch bleibt auch sie ein-
seitig, weil sie den metaphysischen Aspekt der Zeit verkennt. Berg-
son kann deshalb die widersprüchlichen Aussagen nicht auf ihren
Grund zurückführen: Einerseits erkennt er, daß die Zeit ein »leben-

77

Das Sein ist sch�pferisches K�nnen

7 Frank bestätigt, daß diese Zeitauffassung im wesentlichen schon bei Plotin (Ennead.,
IV, 4, 6–8) und in der Neuzeit bei Jacobi und »teilweise auch Goethe« anzutreffen ist
(ebd.).

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311-63 - am 24.01.2026, 04:18:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311-63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


diger Strom des Werdens, des Schaffens, des Entstehens von Neuem«
ist. Zugleich aber sagt er von der Zeit, daß sie »ein unteilbares oder
kontinuierliches Ganzes« sei. Diese Aussagen, so richtig sie je für
sich sind, setzen aber, wendet Frank ein, eine Einheit voraus. Erst sie
macht es denkbar, daß der Dauer »nicht nur das Moment des Wer-
dens, der Entwicklung, des Schaffens zukommt, sondern gleicherma-
ßen das Moment der Konstanz, also der Überzeitlichkeit«. Die beiden
von Bergson erkannten Momente der Zeit – das des schöpferischen
Werdens und das der Kontinuität – können ihr gemeinsam nur zu-
kommen, weil die Zeit in der Ewigkeit gründet (GdW 393).

Gerade die Nähe, in der Bergsons Denken zu seinem eigenen
steht, veranlaßt Frank, scharf zu widersprechen, wo er einen Fehler
in dessen Auffassung erkennt. Die Vernachlässigung des ontologi-
schen Aspekts, bemerkt Frank, ist mit Bergsons »größtem und ge-
fährlichstem Irrtum« verbunden, der methodischer Art ist und darin
besteht, Erlebnis und Intuition zu verwechseln. Bergson habe des-
halb, was er mit seiner philosophischen Zeitanalyse eigentlich inten-
dierte, nicht angemessen zum Ausdruck bringen können. Denn das
sei »nicht die ›erlebte Zeit‹, nicht die Zeit als Prozeß, nicht einmal die
Zeit als reine Dauer gewesen, sondern die Zeit, wie sie in der Intuiti-
on gegeben ist – die Zeit, die unmittelbar in der Überzeitlichkeit zu
sehen ist, das Werden und die Dauer in unlösbarer Einheit mit der
überzeitlichen Einheit selbst, gleichsam in ihrem Schoße«. Die über-
zeitliche Einheit ist eben die Einheit von Werden oder Dauer und von
ruhiger Unbeweglichkeit; sie ist nicht in höherem Maße das eine oder
das andere. »Die Wahrheit von Bergsons Lehre liegt nicht darin, daß
die ›reine Dauer‹ das Absolute ist, sondern nur darin, daß das Abso-
lute keine reine Unbeweglichkeit ist, daß ihm das ureigene Moment
der Dynamik oder des Schaffens zukommt. Das Absolute ist lebendi-
ge Einheit oder einheitliches Leben« (GdW 394).

Ob Bergson seine ursprüngliche Einsicht in das Wesen der Zeit
tatsächlich verfehlt hat, soll hier nicht diskutiert werden. Wichtiger
ist die Feststellung, daß in den (nur kurz zusammengefaßten) Ein-
wänden, die Frank gegen ihn erhebt, seine eigene Auffassung von der
Einheit des Endlichen mit dem Unendlichen zum Ausdruck kommt.
Sie geht auf Plotin zurück und folgt in ihrer Durchführung der Cusa-
nischen Methode der coincidentia oppositorum. Frank zeigt, daß be-
griffliches Denken die coincidentia auflöst und das Geeinte, aber
nicht Vermischte, in seiner Widersprüchlichkeit nebeneinander
stellt. Dagegen ist »die All-Einheit als solche die Einheit von Ruhe

78

Die ontologische Grundlegung

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311-63 - am 24.01.2026, 04:18:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311-63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


und Bewegung oder von Ewigkeit (Einheit) und Leben (Schaffen) –
eine solche Einheit, in der diese beiden Momente einander vollstän-
dig durchdringen und nicht als zwei einzelne Momente existieren.
Sofern jedoch die All-Einheit unter der Form der Bestimmtheit be-
trachtet wird – oder sofern sie als abgeleiteter Ausdruck, dem Prinzip
der reinen (abstrakten) Einheit unterworfen erscheint –, wird sie not-
wendig in eine Reihe von Einzelgliedern aufgesplittert, in eine Reihe,
die zugleich das Moment der Fortsetzung oder Bewegung voraus-
setzt. Ebenso wird dieses Moment der Bewegung oder des Werdens,
das isoliert betrachtet (das heißt gedacht) ist, zur Zeit, das heißt zum
Übergang von einem zum anderen oder zum Prozeß des Wechsels.
Deshalb hat die Seinssphäre, die dem begrifflichen Wissen entspricht
und dem Gesetz der Bestimmtheit unterliegt, notwendig zwei korre-
lative Formen – die zeitlose Vielheit und die zeitliche Abfolge« (GdW
396–398).

Daß es wirkliches Werden von Neuem gibt, daß also das Sein
kein »konservatives System« ist, in dem immer nur das Bisherige
sich fortsetzt, ist unleugbar. Das bereits erwähnte »Über-den-Rand-
Fließen« ist dem Sein wesentlich und hat zur Voraussetzung, daß es
auch Unfertiges enthält, das dazu tendiert, sich zu vollenden (DU
101 f.). Das heißt, »daß alles Seiende immer mehr und anderes ist,
als alles, was es in fertiger und abgeschlossener Gestalt ist« (DU
104). Echtes Werden setzt Potentialität, Können voraus. Möglichkeit
ist für Frank deshalb keine bloße Reflexionskategorie. Wenn das
Neue nicht die bloße Fortsetzung des Alten ist, kann es nur aus dem
transfiniten Wesen der Realität selber hervorgehen: Diese ist auch
Seinkönnen. Das Neue entsteht also weder »aus sich selbst« noch ist
es grundlos. Es entsteht aus der »unbestimmten und unbestimm-
baren Potentialität« (ebd.). Diese kommt freilich nur dem Sein als
All-Einheit zu. Zwar geht das Neue nicht unmittelbar aus der univer-
salen Potentialität hervor, sondern aus der spezifizierten Potentialität
eines bestimmten Seienden. Dieses aber kann als Ursache wirken,
weil es nicht restlos bestimmt, sondern »in der universalen Potentia-
lität als solcher wurzelt«. Die im konkreten Seienden liegende Wirk-
kraft ist damit zu einem gewissen – im voraus nicht bekannten –
Grade eingeschränkt, so daß nicht alles aus allem werden kann.

Es ist darum unmöglich, alle Gründe zu kennen. die zur rest-
losen Erklärung eines neu entstandenen Phänomens erforderlich
sind – und zwar nicht nur, weil wir die zu berücksichtigenden Bedin-
gungen nicht alle kennen können, sondern »weil alles konkret Seien-

79

Das Sein ist sch�pferisches K�nnen

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311-63 - am 24.01.2026, 04:18:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311-63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


de aus dem Schoß der an sich unbestimmten und gerade deshalb
rational unbestimmbaren Potentialität des Seins entsteht« (DU 106).

Das Nicht-Wirkliche, aber Mögliche, ist noch ganz unbestimmt.
Ihm steht es noch bevor, sich zu verwirklichen und so zu bestimmen.
In der Möglichkeit zu werden oder sich zu verändern, die allem kon-
kret Realen zukommt, sieht Frank das Element der Freiheit »im all-
gemeinsten Sinn«. Damit das Neue aus an sich seiender Unbe-
stimmtheit hervorgehen kann, ist »eine dynamische Kraft«
erforderlich, die dem Formlosen selbst eignet. Das noch Unbestimm-
te ist also nicht nur passiv. Es ähnelt vielmehr einem »chaotischen
Wogen« und entspricht dem, was Jakob Böhme den »Ungrund« oder
die »Begierde« genannt hatte. Ihr steht die potentia activa als Gestal-
tungskraft oder Arbeit des Bestimmens gegenüber, die aus dem un-
bestimmten Stoff selbst hervorgeht. Es gibt also die »Dynamik der
Ungeordnetheit« und die »Dynamik des Bestimmens«. In dieser
»untrennbaren Zwei-Einheit« sieht Frank das »Wesen der Potentia-
lität als ursprünglicher Freiheit« (DU 109).

Notwendigkeit kommt nur dem zu, was bestimmt und »ein sol-
ches« ist. »Notwendigkeit läuft letztlich auf das einfache ›so ist es‹
hinaus«. »Sofern aber das Sein Potentialität d. h. schöpferisches Kön-
nen eines sich in den Tiefen der Unbestimmtheit vollziehenden Be-
stimmens ist, ist es eben ursprüngliche Freiheit«. Sofern das Sein mit
der Potenz zum Werden auch den Drang zur Gestaltung, Vollendung
und Verwirklichung besitzt, kann es »als Ganzes nur als transratio-
nale Einheit von Rationalität und Irrationalität, d. h. von Notwendig-
keit und Freiheit verstanden werden« (DU 109)8.

Die fundamentale Erfahrung des unaufhörlichen Werdens und
sich Veränderns kann uns schaudern lassen, weil wir uns nicht ver-
bergen können, daß alles um uns »nur wird und vergeht, aber nie-
mals wahrhaft ist«. Mehrmals hat Frank dieses Wort Platons aus dem
Timaios9 zitiert. Diese Erfahrung kann aber auch zu Staunen und

80

Die ontologische Grundlegung

8 Auch Béla Weissmahr vertritt das Einssein von potentia passiva und activa: »Weil das
endliche Seiende das, was es werden kann, aufgrund seines Seins antizipiert, ist es als
Seiendes dem Vermögen nach niemals bloß passive, sondern immer auch aktive Poten-
tialität. Rein passives Vermögen ist ein Abstraktum, das es in der Wirklichkeit nicht
geben kann. […] Der letzte Grund dafür, daß jedes Seiende immer mehr ist als es sta-
tisch gesehen ist, liegt in der grundsätzlichen Bezogenheit jedes Seienden zu jedem
anderen, derzufolge nichts in der Wirklichkeit isoliert besteht«. In: Ontologie. Stuttgart
21991, Nr. 292.
9 Platon: gign�menon kaì apollÐmenon, �ntw@ de oudffpote �n (Timaios, 28a).

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311-63 - am 24.01.2026, 04:18:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311-63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Bewunderung Anlaß geben. Die lebendige Dynamik des Seins, die
wir überall als »über den Rand Fließen« wahrnehmen, kann uns auch
die Ewigkeit in der Zeit nahebringen. Franks Bemerkung hierzu er-
innert an Jakob Böhme: »Die ›Welterschaffung‹, die ein schlechthin
unergründliches Geheimnis ist«, findet in der »ewig schöpferischen
Unruhe des Werdens ihr, wenngleich kümmerliches, Abbild« (DU
100; vgl. GdW 396).

5. Das Sein ist Leben und Geist

Zu Franks Verständnis des Seins als dynamische Kraft und schöpfe-
risches Wirken hat Fichtes Philosophie der Tathandlung zweifellos
maßgebliche Anstöße gegeben. Die Denker, mit denen Frank sich in
der Folge auseinandersetzte, haben dieses Seinsverständnis vertieft:
Hervorzuheben sind Plotin mit seinen Reflexionen über zeitliches
Werden und Ewigkeit, Bergson mit der Philosophie des schöpferi-
schen élan vital (ungeachtet der Kritik, mit der Frank Bergsons Be-
gründung beurteilt) und in besonderer Weise Nikolaus von Kues mit
seiner Lehre von Gott als schöpferisches »Können-Selbst« – »posse
ipsum«.

Franks Auffassung von der metalogischen Einheit von Werden
und Sein unterscheidet sich von zwei in der Geschichte der Philoso-
phie anzutreffenden Positionen: In der ersten (aristotelischen) wird
das Sein als actus purus im Sinne vollendeter Aktualität verstanden,
in der alle Möglichkeiten restlos realisiert sind und die deshalb die
Bedingung jeglichen Werdens zum Vollkommeneren ist. Für die
zweite Richtung (in der Neuzeit vertreten von M. Scheler, in gewis-
ser Hinsicht von H. Bergson, in neuester Zeit von E. Bloch) ist die
Realität selber im Werden begriffen und zwar in der Weise einer
»Evolution«, in der sie aus einem keimhaften Ursprung sich immer
weiter vervollständigt.

Frank versucht die Einseitigkeiten beider Positionen zu über-
winden. Gegen die erste Position wendet er ein (übereinstimmend
mit N. Berdjaew), daß das Sein, in dem alle Möglichkeiten erschöpft
sind, tot und starr wäre. Es bliebe unverständlich, wie »das Moment
des Schöpferischen, des Lebens, der Aktivität […] eine nur abgeleite-
te Äußerung eines anderen, fertigen, vollendeten, unbeweglich-ewi-
gen Seins« sein kann. Es muß im Gegenteil als »ebenso primär-ur-
sprünglich wie das Moment der vollendeten Aktualität« gedacht

81

Das Sein ist Leben und Geist

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311-63 - am 24.01.2026, 04:18:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311-63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


werden (RM 220). Die Vollendung muß mit dem Werden und Wir-
ken metalogisch eins sein. Dasselbe gilt auch für die zweite Position.
Es wäre verfehlt anzunehmen, die Realität befände sich in einem
»stufenförmigen« Wachsen, in dem nacheinander verschiedene Sta-
dien durchlaufen würden bis hin zur Vollendung. Das Noch-Nicht,
verstanden als permanenter, unaufhörlich zu überwindender Man-
gel, wäre in dieser Auffassung ein Merkmal der Realität als solcher
und nicht nur unserer beschränkten Welterfahrung. Dagegen erklärt
Frank: Die Kreativität des Seins »setzt kein endliches Ziel außerhalb
ihrer selbst voraus, das durch sie verwirklicht würde und das vor
seiner Verwirklichung nicht existierte. Im Gegenteil, das Ziel ist mit
seinem Schöpfer identisch, das Ende mit dem Anfang«. Darum ist die
Unterscheidung eines Schöpfersubjekts und einer von ihm ausgehen-
den schöpferischen Aktivität, deren Ergebnis die Welt ist, auf das
metalogische Wesen der Realität nicht anwendbar. Die Realität ist
nicht nur in dem Sinne kreativ, daß sie von ihr Unterschiedenes her-
vorbringt; »ihre primäre Kreativität besteht darin, daß sie sich selbst
schafft, daß sie nichts anderes ist als Kreativität«10 (RM 221; zu
Franks Verständnis der Schöpfung vgl. Kapitel XIV, 3).

Übereinstimmend mit Nikolaus von Kues versteht Frank die
Realität weder als reine Aktualität im Unterschied zur Potentialität
noch als reine Potentialität: »Sie ist das eine und das andere in ihrer
unzertrennlichen Einheit«. In diesem Sinne ist die Realität »ewiges
Leben«, das »von Anfang und sogleich die ganze Fülle dessen in sich
hat, was es aktiv in sich verwirklicht«. Von nichts anderem bestimmt
ist sie selber absolute Spontaneität, die mit der Notwendigkeit eins
ist. Leben ist der von Frank bevorzugte Begriff für die Realität in
ihrer Fülle; der emphatische Klang, der diesem Begriff eigen ist, weist
darauf hin, daß es nicht abgeleitet, sondern selber tiefster Ursprung
ist. Gerade der Begriff Leben läßt verstehen, daß die Realität als All-
Einheit konkret ist und doch nicht faktisch fertig vor uns liegt, son-
dern sich selbst setzt und begründet. Das mit ihm Gemeinte auszusa-
gen, ist auch der Begriff Geist geeignet. Das schöpferische Wirken ist
nicht als eine seiner Eigenschaften anzusehen, so daß es irgendwie
real von ihm unterscheiden wäre, sondern ist es selbst. Die Begriffe

82

Die ontologische Grundlegung

10 Frank findet diese These auch durch Hegel bestätigt (RM 221). Im russischen Text
heißt es irrig »theologisch« statt »teleologisch«. G. W. F. Hegel: Wissenschaft der Logik,
2. Teil, 2. Abschnitt, 3. Kapitel, C: »Die Teleologie« (Werke Bd. 6, Frankfurt 1969,
S. 454).

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311-63 - am 24.01.2026, 04:18:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311-63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Leben und Geist sind auch geeignet, auf das »objektiv« Gültige und
Wertvolle aufmerksam zu machen, durch das die Realität der letzte
tragende Grund alles Begrenzten ist, sei es unseres Selbsteins, sei es
einer partikulären Erkenntnis, einer inneren Erfahrung oder eines
Dinghaften (vgl. RM 221–225; DU 332, 335).

Die auf das Sein angewendeten Begriffe – in Das Unergründli-
che tritt noch der (platonische) Begriff Licht hinzu – entstammen
(wie alle unsere Begriffe) der veränderlichen und beschränkten inne-
ren Erfahrung. Sie sind an diese Erfahrung rückgebunden und kön-
nen deshalb nicht univok auf die Realität in ihrer Ganzheit und Fülle
übertragen werden. Gefordert ist hier ein analoges Denken, das ne-
ben der Angemessenheit auch die Unangemessenheit der Begriffe
beachtet (vgl. RM 218; DU 334)11.

83

Das Sein ist Leben und Geist

11 Zum Begriff der Analogie s. Kapitel XI, 2.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311-63 - am 24.01.2026, 04:18:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311-63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	1. Die »Anwesenheit« des Seins
	2. Das Sein ist metalogische Fülle. Die Unangemessenheit begrifflicher Sprache
	3. Das Sein ist eines. Es ist unbestimmbar und undenkbar
	4. Das Sein ist schöpferisches Können
	5. Das Sein ist Leben und Geist

