
5 Bildungsbiografische »Taktiken« junger religiös orientierter Secondas 155

»Kampfes gegen die Islamophobie«: Der Bildungsweg als politisierteMuslima

wird konsequent weiterverfolgt – islamisch begründete grösstmögliche Bil-

dungsaspiration stellt neben der Politisierung einen »sozialisatorische[n] Ef-

fekt szeneinterner Vergemeinschaftung« (Meinert/Seeliger 2013: 49) dar. Bei

»islamophobem« Widerstand der Gesellschaft in der Verfolgung dieser Bil-

dungsaspiration greift die religiöse Gemeinschaft zudem unterstützend und

notfalls auch mit juristischen Mitteln ein, falls wegen einer dezidiert religiö-

sen Lebensführung der berufsbiografische Weg nicht verfolgt werden kann.

Die »Taktik« der kämpferischen Selbstbehauptung und Selbstrepräsenta-

tion alsMuslima–quasi des »sich zuNutzeMachens« oder der Umdeutung ei-

ner stigmatisierenden Differenzkategorie ist bei beiden Ausprägungen iden-

tisch. Dank der »Taktik« der kämpferischen Selbstbehauptung als Muslima,

transformieren Frauen, welche sich diese »Taktik« zunutze machen, die Dif-

ferenzkategorie »Muslimin« bildungsbiografisch gesehen von der intersektio-

nell wirkenden Kategorie zur Ressource einer gesellschaftlichen Selbstposi-

tionierung. Sie eignen sich die Differenzkategorie in De Certeaus Sinne (1988:

89) an und deuten sie um.

5.2 Typus 2: »Taktik« des zielstrebigen Aufsteigens

5.2.1 Xhemile

Als ich Xhemile (24) das erste Mal in ihrer Wohnung in einem grossen Block

treffe, stellt sie sich vor und meint plötzlich, ich könne sie auch Simone nen-

nen – die meisten Schweizer*innen könnten sich ihren Namen nicht merken,

deswegen habe sie sich einen Schweizer Vornamen für sich ausgedacht. Auf

die Idee gekommen sei sie im Gymnasium als sich der Biologielehrer ihren

Namen nie merken konnte und sie deshalb kaum aufrief.

Als Xhemile ein Kleinkind war, holte ihr Vater die Mutter und die ande-

ren drei Geschwister aus Südosteuropa in die Schweiz, wo er eine Stelle als

Imam innehatte. Xhemile ist als Kind quasi »in der Moschee aufgewachsen«,

wie sie erzählt. Die Moschee habe ihr als »Zufluchtsort« gedient, insbeson-

dere im Grundschulalter, als sie sich noch sehr fremd in der Schweiz fühlte.

Jeden Tag nach der Schule ging sie direkt zur Moschee des Vaters, welche

nur drei Minuten vom Elternhaus entfernt lag. Später besuchte sie dort jedes

Wochenende den religiösen Unterricht.

https://doi.org/10.14361/9783839453186-013 - am 14.02.2026, 16:42:00. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453186-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


156 Islam, Gender, Intersektionalität

Xhemile stammt aus einem Milieu, in dem Bildung grossgeschrieben

wird. Von Kindsbeinen an wurde ihr insbesondere vom Vater vermittelt, dass

sie sich in der Schule anstrengen soll und lernen, um etwas zu erreichen.

Ihr Vater arbeitet als engagierter Imam und verfügt über einen Studienab-

schluss in Islamwissenschaften aus einem arabischen Land. Beide Grossväter,

mütterlicher- und väterlicherseits, sind ebenfalls Imame. Xhemiles Mutter

verfügt kaum über schulische Bildung, sie kümmert sich um die Kinder und

den Haushalt, besuchte jedoch intensiv Deutschkurse, es ist ihr wichtig, sich

zu integrieren.

Obwohl das Milieu, aus dem Xhemile stammt, bildungsaffin ist, hatte sie

– als älteste Tochter und erstes eingeschultes Kind der Familie – aufgrund

der Migrationssituation zunächst grosse Schwierigkeiten, sich im Bildungs-

system und dem frühen Selektionsverfahren zurecht zu finden. Ihre Eltern

kannten das schweizerische Schulsystem kaum und konnten sie nicht unter-

stützen. Sie musste sich, wie sie erzählt, alles »autodidaktisch« beibringen.

So musste sie z.B. einen Weg finden, ein Diktat zu lernen, da ihr niemand

vorlesen konnte. Ihre Geschwister hätten dann, wie sie erzählt, später von

ihren Erfahrungen profitieren können und es deshalb viel leichter gehabt.

Wie Xhemile erzählt, habe sie schon als Kleinkind gewusst, was sie be-

ruflich einmal erreichen wolle: Lehrperson werden. Sie sieht diesen Beruf

als ihre Berufung an. Von Anfang an richtete sie ihre ganze Schulkarriere

auf dieses Bildungsziel aus: Xhemiles »Taktik« des Bildungszugangs durch

zielstrebiges Aufsteigen zeigte sich denn auch bereits an der ersten Selekti-

onsschwelle, in der Mittelstufe. So wurde sie zunächst in die Real eingestuft;

als sie jedoch realisierte, dass sie die Sekundarstufe erreichen musste, wenn

sie Lehrerin werden wollte, strengte sie sich an und krempelte den Selekti-

onsentscheid zielstrebigmittels grösster Anstrengung innert wenigerMonate

um und schaffte es, in die Sekundarstufe aufgenommen zu werden. Bereits

früh traf sie ihre Bildungsentscheidungen auf sich allein gestellt und mittels

im Vergleich zu privilegierten Lernenden ungleich grösserer Anstrengung –

zielgerichtet und stets mit ihrem Plan, Lehrerin zu werden, vor Augen.

Ausschlusserfahrungen im Schulsystem aufgrund ihres »Migrationshin-

tergrundes« begegnete Xhemile ebenfalls mit der »Taktik« der Zielstrebigkeit:

Als ihr der Schulleiter sagte, sie solle nicht auf das Gymnasium gehen, das

sei zu schwierig für sie und Englisch solle sie besser auch nicht belegen, es

sei eine Fremdsprache zu viel, nahm sie das als gegenteiligen Ansporn und

schaffte zielstrebig schliesslich die beste Empfehlung für das Gymnasium –

als Einzige ihrer Klasse erreichte sie dieMaximalpunktezahl. Ihre Zielstrebig-

https://doi.org/10.14361/9783839453186-013 - am 14.02.2026, 16:42:00. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453186-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5 Bildungsbiografische »Taktiken« junger religiös orientierter Secondas 157

keit führte sie bis zur strategischen Auswahl von Peers: Bereits während der

Schulzeit tat sie sichmit denjenigen Schülerinnen zusammen, die viel lernten

und nicht »in den Ausgang« gingen. Mit den Schulkolleginnen, die aus dem-

selben Land in Südosteuropa zugewandert waren wie ihre Eltern und von

denen sie sagte, sie würden sich nur für Kleidung und ihr Äusseres interes-

sieren, wollte sie nichts zu tun haben. Heute ist der grösste Teil ihres Freun-

deskreises akademisch gebildet, was sie in dem Moment, als ich sie nach der

Zusammensetzung ihres Freundeskreises frage, selbst erstaunt feststellt.

Xhemile wurde religiös sozialisiert. Sie ist glaubensgewiss und ist als

Tochter eines studierten Imam in religiösen Belangen auch formal hochge-

bildet – sie spricht und liest den Koran auf Arabisch. Religiöse Praxis sowie

religiöse Vergemeinschaftung bilden für Xhemile zudem eine habituell ver-

ankerte Selbstverständlichkeit. Wie ihr Vater vertritt sie einen intellektuellen

Zugang zum Islam; sie reflektiert Glaubensinhalte kritisch. Obwohl sie sehr

glaubensgewiss ist, hat Xhemile einen pragmatischen Zugang zur religiösen

Praxis, sie tradiert die pragmatische Haltung ihres Vaters gegenüber religiö-

sen Pflichten – im Zweifelsfalle ordnet sie diese ihrem Bildungs- und Auf-

stiegsprojekt unter. Als die Moschee-Besuche und die religiöse Bildung mit

ihrer schulischen Ausbildung zeitlich zu konkurrieren beginnen, ist der Vater

sofort bereit, Xhemile von diesen Verpflichtungen zu entbinden: Ihr zielstre-

biges Aufsteigen soll nicht durch religiöse Pflichten behindert werden. Ein

Grundsatz, auf den auch Xhemile sehr bedacht ist: Ihrer Mutter, die es gerne

sehenwürde, dass Xhemile sich bedeckt, erklärt sie kurzerhand, dass sie nicht

so lange studiert habe, um sich dann ihr berufliches Ziel durch ein Kopftuch

zunichte machen zu lassen.

Aufgrund ihrer pragmatischen Haltung gegenüber religiöser Praxis be-

tont sie, sie sei »nicht so der Vorzeigemoslem«. Ihr Scheitern am konsequen-

ten Verrichten des täglichen Gebets vergleicht sie mit einer Diät. Immer wie-

der nähme sie es sich vor, aber dann gelinge es nach ein paar Tagen nicht

mehr. Dennoch: Das Freitagsgebet lasse sie nie aus, wie sie unterstreicht. Für

regelmässige Besuche in der Moschee oder persönliches Engagement in reli-

giösen Vereinen fehle ihr die Zeit.

Auch bezüglich ihrer Ausbildung und ihres zukünftigen Berufs lebt Xhe-

mile ihren Glauben pragmatisch: In der Lehrerinnen- und Lehrerbildung lässt

sie sich mühelos darauf ein, sich von religiösen Dogmen zu distanzieren und

Wissensinhalte, die sich von ihrem persönlichen Glauben unterscheiden, zu

unterrichten.

https://doi.org/10.14361/9783839453186-013 - am 14.02.2026, 16:42:00. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453186-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


158 Islam, Gender, Intersektionalität

Nicht nur im schulischen, sondern auch im privaten Bereich geht Xhe-

mile zielstrebig vor. Als sie sich in einen Mann in Südosteuropa verliebt, der

für ihre Familie nicht infrage kommt, setzt sie alles daran, ihr Ziel, ihn in die

Schweiz zu holen und – notfalls gegen den Willen der Familie – zu heiraten.

Sie nimmt dafür einen emotional sehr belastenden zeitweiligen Bruch mit

dem Vater und den totalen Bruch mit dem Grossvater in Kauf. Dieses Erleb-

nis ist für sie biografisch sehr einschneidend, sie weint, wenn sie von dieser

Zeit erzählt. Dennoch erreichte Xhemile ihr Ziel: Sie holte ihren zukünfti-

gen Mann in die Schweiz, schlug sich ohne finanzielle Unterstützung ihrer

Eltern neben ihrem Studium mit Aushilfejobs durch und arbeitete monate-

lang sieben Tage die Woche, um sich und ihrem zukünftigen Mann das Leben

zu finanzieren. Sie erreichte ihr Ziel und heiratete den Mann ihrer Träume

schliesslich ohne Anwesenheit der Eltern. Nach einer schwierigen ersten Pha-

se arrangierte sich der Vater mit seinem neuen Schwiegersohn.

Selbst in dieser anstrengenden Zeit verlor Xhemile ihre Bildungsaspirati-

on nie aus den Augen undmittels ihrer »Taktik« des zielstrebigen Aufsteigens

gelang es ihr in dieser grossen Belastungsphase den Vorkurs zur Pädagogi-

schen Hochschule zu absolvieren, sie lernte in »Nachtschichten«.

Die interviewten Frauen, bei denen sich die »Taktik« des Bildungszugangs

durch zielstrebiges Aufsteigen nachzeichnen liess, wurden meist religiös so-

zialisiert. Sie sind glaubensgewiss und verfügen zudem über ein fundiertes,

formales religiöses Wissen. Ihre Eltern sind in der Regel in moscheegebun-

denen religiösen Vereinen aktiv. Sie sind hinsichtlich der Ausbildung ihrer

Kinder – Töchter wie Söhne – aufstiegsorientiert. Die jungen Frauen tradie-

ren das elterliche Aufstiegsprojekt und verhalten sich hinsichtlich der elter-

lichen Bildungsaspirationen angepasst. Konstitutiv für die »Taktik« des Bil-

dungszugangs durch zielstrebiges Aufsteigen ist der Versuch des Kompensie-

rens von strukturellen Ausschlusserfahrungen durch eine ungleich zielstrebi-

ge Aufstiegsorientierung.

Die Ausübung alltäglicher, religiöser Pflichten in Zusammenhangmit Bil-

dungsbelangen (z.B. Kollision Gebetszeitenmit Vorlesungszeiten) handhaben

die interviewten Frauen pragmatisch. Im Zweifelsfalle ordnen sie ihre religiö-

se Praxis dem Bildungs- und Aufstiegsprojekt unter. Anders als bei der »Tak-

tik« des Typus 1 wird die religiöse Selbstrepräsentation von den Frauen nicht

zur gesellschaftlichen Positionierung genutzt, sondern Religion und religiöse

Praxis dient in erster Linie als persönliche Ressource. Unter den Frauen be-

finden sich sowohl solche, die sich bedecken als auch solche, die sich dagegen

https://doi.org/10.14361/9783839453186-013 - am 14.02.2026, 16:42:00. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453186-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5 Bildungsbiografische »Taktiken« junger religiös orientierter Secondas 159

entschieden haben oder nur situativ, in religiös konnotierten Kontexten wie

bspw. bei Moscheebesuchen einen Hijab tragen.

Die gesellschaftliche Marginalisierung von Muslim*innen in der Schweiz

wird von den Frauen zwar durchaus wahrgenommen und problematisiert,

sie besitzt jedoch gemäss ihren biografischen Erzählungen wenig persönliche

Relevanz im tertiären Umfeld, in dem sich die Frauen bewegen. Ausschluss-

erfahrungen im Kontext von Bildungsinstitutionen werden zwar gemacht, je-

doch durch hartnäckige Zielverfolgung und durch verstärkte Anstrengungen

imErreichen der (Bildungs-)Ziele kompensiert.Die Differenzkategorie »Mus-

limin« kommt bei diesen Frauen im Vergleich zu Bildungsverläufen, die mit

der »Taktik« des Typus 1 einhergehen, als Bildungsbarriere deutlich weniger

stark zum Tragen.

5.2.2 Bildungsbiografisches Bestehen durch die »Taktik«

des zielstrebigen Aufsteigens

Nach diesem einleitenden Portrait von Xhemile wird die »Taktik« des Bil-

dungszugangs durch zielstrebiges Aufsteigen nun unter Beiziehung weiterer

Fälle und anhand der folgenden Kapitel spezifiziert, es sind dies: a)Herkunfts-

milieu im Zusammenhang mit der »Taktik«; b) Die Rolle der Religion und der Diffe-

renzkategorie »Muslimin« hinsichtlich der Bildungsbiografie und c) »Taktik« gesell-

schaftlicher Selbstpositionierung bezüglich der Bildungsbiografie.

Es konnten zwei unterschiedliche Ausprägungen religiöser Selbstreprä-

sentation ausgemacht werden: Es handelt sich um die Ausprägung der re-

ligiösen Selbstrepräsentation als ›pragmatische‹ Muslima einerseits (hier am

Fallbeispiel von Xhemile illustriert) und andererseits um die Ausprägung der

religiösen Selbstrepräsentation als ›engagierte‹ Muslima (aufgezeigt anhand

der prototypischen Fallbeispiele von Sahar und Hannan). Die Ausprägungen

unterscheiden sich insbesondere in der Art, wie die religiöse Praxis ihrer El-

tern tradiert wird: Während bei der Ausprägung der religiösen Selbstreprä-

sentation als pragmatische Muslima die Bedeutung der religiösen Praxis ge-

genüber der Elterngeneration abnimmt, wird bei der Ausprägung der reli-

giösen Selbstrepräsentation als engagierte Muslima die religiöse Praxis der

Eltern, insbesondere das Engagement in religiösen Vereinen tradiert.

a) Herkunftsmilieu im Zusammenhang mit der »Taktik«

Die interviewten Frauen, bei denen sich die »Taktik« des zielstrebigen Auf-

steigens rekonstruieren liess, stammen aus bildungsorientierten Milieus. In

https://doi.org/10.14361/9783839453186-013 - am 14.02.2026, 16:42:00. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453186-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


160 Islam, Gender, Intersektionalität

der Regel verfügen beide Elternteile oder mindestens ein Elternteil über ei-

nen tertiären Bildungsabschluss, der jedoch in der Schweiz nicht anerkannt

wird oder aber über eine höhere religiöse Ausbildung. Die Eltern von Frauen

wünschen sich eine »bessere Zukunft« für ihre Kinder. Das Erreichen dieses

Ziels sehen sie in erster Linie durch eine bestmögliche Ausbildung ihrer Kin-

der gewährleistet: Bildungsorientierung stellt für sie eine habituell verankerte

Selbstverständlichkeit dar, auch wenn sie ihre Kinder im hiesigen Schulsys-

tem kaum unterstützen können. Die Bildungsaspiration der Eltern wird von

den Frauen tradiert: Sie verfolgen ein tertiäres Ausbildungsziel.

Als Xhemile knapp 5-jährig war, holte ihr Vater ihre Mutter und ihre Ge-

schwister aus Südosteuropa per Familiennachzug in die Schweiz. Bereits als

junges Schulkind hat Xhemile ein klares Berufsziel vor Augen: Sie will Lehre-

rin werden.

»Ja ich weiss – ich habe eigentlich immer Lehrerin werdenwollen – von klein

an, meine Mutter hat mir auch schon immer erzählt, als sie mich gefragt

haben, die Verwandten, was ich werden will, immer von klein an immer

gewusst: Lehrerin. Das hat sich eigentlich durchgesetzt, jahrelang, also…«

(Xhemile, A 37).

Zielstrebig und allen Widerständen zum Trotz verfolgt sie ihr früh gefasstes

Bildungsziel jahrelang: heute studiert sie an einer pädagogischen Hochschule

(vgl. Kap. 5.2.2 c).

Sie beschreibt, wie wichtig es ihrem Vater war, dass sie eine gute Ausbil-

dung absolviert und wie er sie und ihre Geschwister dazu angespornt habe.

Wenn sie und ihre Geschwister sich bspw. beklagt haben, dass sie nicht ler-

nen können, wenn sie zu viert ein Zimmer teilten, liess er das Argument nicht

gelten und beschrieb ihnen, wie er während seines gesamten Islamwissen-

schaftsstudiums in einem Schlaftrakt mit siebzig Studenten gelebt habe und

so habe lernen müssen (Feldprotokoll, September 2014). Er spornte Xhemile

von Anfang an dazu an, aufs Gymnasium zu gehen, obwohl er, wie sie erzählt,

zu dieser Zeit das schweizerische Schulsystem kaum kannte, und nicht genau

wusste, wie ein Bildungsweg darin aussehen könnte. Er habe einfach von an-

deren Vätern gehört, es sei gut, aufs Gymnasium zu gehen (Xhemile, A 59) und

war stets bemüht, Xhemiles Bildungserfolg im Rahmen seiner Möglichkeiten

zu unterstützen. So war er bspw. sofort bereit, sie von dem Koranunterricht

in seiner Moschee zu entbinden, als sie die Zeit fürs Lernen beanspruchte.

Xhemile stammt aus einer in der männlichen Abstammungslinie religiös

gebildeten Familie: Beide Grossväter sowohl mütterlicher- wie auch väterli-

https://doi.org/10.14361/9783839453186-013 - am 14.02.2026, 16:42:00. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453186-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5 Bildungsbiografische »Taktiken« junger religiös orientierter Secondas 161

cherseits sowie einer ihrer Onkel sind Imame. Xhemiles Vater hat als Imam,

wie sie erzählt, in der Schweiz »ziemlich (…) Karriere gemacht« (A 145). Nach

einer Ausbildung an einer arabischenHochschule in Islamwissenschaftenmi-

grierte er in die Schweiz und ist nach verschiedenen Jobs heute in einer gros-

sen Moschee in der Deutschschweiz als leitender Imam tätig. Er gilt als en-

gagierter, sogenannt »liberaler« Imam, der sich öffentlich für einen interreli-

giösen Dialog einsetzt. Das Bemühen um die Integration von Muslim*innen

in der Schweiz ist sein oberstes Credo, er ruft dazu auf, dass Integration auch

Anpassung an die Lebensumstände in der Schweiz erfordere und begründet

dies mit seinem Religionsverständnis.

Xhemiles Mutter verfügt über keine Ausbildung, sie übernimmt zunächst

die Rolle einer Familienfrau, arbeitet indessen später, als die Kinder älter

sind, in einer Reinigungsfirma. Sie tradiert zwar eine klassische Frauenrolle,

übernimmt jedoch den Integrationsanspruch ihres Mannes:

» (…) sie hat so Deutschkurse gemacht, ja sie hat sich auch integrieren wol-

len, also sie hat sich immer bemüht, dass wir vorankommen, also dass wir

auch u-unsern Platz hier in der Schweiz finden, ähm… ja sie hat die Fahr-

prüfung nachher auch gemacht hier, dass sie ziemlich auch selbstständig

wird…« (Xhemile, A 145).

In der Schilderung vonXhemile wird deutlich,wie sehr dieMutter sich darum

bemüht, sich gesellschaftlich zu integrieren und durch die Fahrprüfung Mo-

bilität und eine gewisse Unabhängigkeit von ihremMann zu erlangen. Hierin

durchbricht sie die traditionelle Frauenrolle ein kleines bisschen. Gleichzeitig

wird in dem Zitat eine gewisse Aufstiegs- bzw. Zielorientierung der Mutter

deutlich, denn sie habe sich immer bemüht »dass wir vorankommen«. Die-

ses (familiale) »Vorankommen« beinhaltet »auch« Integration – verdeutlicht

durch die Aussage »dass wir unsern Platz hier in Schweiz finden«.

Xhemiles Eltern, das ist typisch für das Milieu, aus dem Frauen dieser

»Taktik« stammen, legen grossen Wert auf eine Integration in die hegemo-

niale Gesellschaft. Diese Integration soll nicht nur, so die Vorstellung, aber

insbesondere auch durch Aus- und Weiterbildung erfolgen. Die Frauen ih-

rerseits orientieren sich entweder an den elterlichen Bildungswünschen oder

tradieren elterliche Bildungsaspirationen, welche den Eltern selbst aufgrund

der Migrationssituation oder der Anerkennung von Bildungstiteln verwehrt

blieben. Die elterliche Bildungsorientierung und deren Aufstiegswille sind

habituell verankert. Anders als bei der »Taktik« des Typus 1 bestehen seitens

der Eltern dieser Frauen kaum genderstereotype Vorstellungen bezüglich der

https://doi.org/10.14361/9783839453186-013 - am 14.02.2026, 16:42:00. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453186-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


162 Islam, Gender, Intersektionalität

nachobligatorischen Ausbildung. So gilt die elterliche Bildungsaspiration für

ihre Kinder gleichermassen für Mädchen wie für Jungen.

Betrachtet man bei Xhemile die Tradierung der Berufe in der Familie vä-

terlicherseits, könnteman dieThese aufstellen, dass der Lehrberuf die grösst-

mögliche Annäherung an den Beruf des Vaters ist, Imamin stellt für sie als

Frau keine Option dar. Der Vater ist für Xhemile eine zentrale Identifikati-

onsfigur. Sie tradiert den Bildungsweg ihres Vaters und transformiert ihn in

den Lehrberuf. Als älteste Tochter übernimmt Xhemile eine Pionierrolle (dies

nicht nur im Bildungssystem), sie orientiert sich eindeutig nicht an der Mut-

ter – ihr Vorbild ist der Vater. Sie übernimmt quasi die klassische Männer-

rolle, holt ihren Mann aus der serbischen Provinz und nicht umgekehrt. Auch

bei der Berufswahl zielt sie wie die Mehrheit der männlichen angehenden

Lehrpersonen auf die Oberstufe.

Bei Frauen, bei denen die »Taktik« des zielstrebigen Aufsteigens rekon-

struiert werden konnte, wirken hinsichtlich des Herkunftsmilieus insbeson-

dere die Differenzdimensionen »Migrationshintergrund« und »class« intersek-

tionell. Aufgrund der Nichtanerkennung der Bildungsabschlüsse der Eltern

in der Schweiz sind die Familien der Frauen zudem in einer ökonomisch pre-

kären Situation (Intersektion »class« und »Migrationshintergrund«) und können

sich gesellschaftlich nicht so positionieren (»class«), wie es ihnen zuvor mög-

lich war. Die Differenzdimension »Migrationshintergrund« wirkt insofern ein-

schränkend, dass die Eltern das Schulsystem unzureichend kennen und aus

diesem Grund und aufgrund anfänglich mangelnder Sprachkenntnisse ihre

Töchter in ihren Bildungsentscheidungen insbesondere hinsichtlich der ers-

ten frühen Selektionsschwelle nicht ausreichend unterstützen können.

b) Die Rolle der Religion und der Differenzkategorie »Muslimin«

hinsichtlich der Bildungsbiografie: »Expertin für Islam«

In diesemKapitel wird nun zunächst kurz die religiöse Sozialisation der Frau-

en beschrieben, die sich bei beiden analysierten Ausprägungen nahezu iden-

tisch zeigte. Dann wird auf die Tradierung der religiösen Praxis, die sich bei

den beiden Ausprägungen unterschiedlich gestaltet, getrennt eingegangen,

um dann abschliessend wiederum auf die bei beiden Ausprägungen kongru-

ente Bedeutung der Differenzkategorie »Muslimin« in der Bildungsbiografie

einzugehen.

In Bezug auf die Wirkung der Differenzkategorie »Muslimin« in der Bil-

dungsbiografie lässt sich bei beiden Ausprägungen Ähnliches rekonstruieren:

https://doi.org/10.14361/9783839453186-013 - am 14.02.2026, 16:42:00. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453186-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5 Bildungsbiografische »Taktiken« junger religiös orientierter Secondas 163

Während sich die Differenzkategorie »Muslimin« in der Mittelschule insbe-

sondere hinsichtlich einer zugeschriebenen Rolle der »Expertin für Islam«

manifestiert, verliert sie später im tertiären Umfeld nahezu komplett als Re-

levanz. Da sich die Frauen zum Zeitpunkt der Datenerhebung allesamt in ei-

ner tertiären Ausbildung befanden, kann über die Phase des (noch folgenden)

eigentlichen Berufseinstiegs keine Aussage erfolgen. Es besteht jedoch Grund

zu der Annahme, dass gerade bei Frauen, bei denen eine religiöse Selbstre-

präsentation als engagierteMuslima rekonstruiert werden konnte und welche

einen Hijab tragen, die Wirkmächtigkeit der Differenzkategorie »Muslimin«

aufgrund des späteren Einstiegs in das Berufsfeld biografisch nach hinten

verschoben werden könnte.

Die interviewten Frauen, bei denen die »Taktik« des zielstrebigen Auf-

steigens rekonstruiert werden konnte, waren in der Regel bereits als Kinder

durch Familienmitgliedschaft Teil eines religiösen Vereins29; ihre religiöse So-

zialisation zeichnete sich durch starke Vereinsgebundenheit aus. Die Eltern

der Frauen waren oder sind zumeist in entsprechenden Vereinen aktiv; sie

verfügten zudem innerhalb dieser über eine höhere soziale Stellung und wa-

ren teilweise sozial engagiert. So wie bspw. die Mutter von Maide: Sie ist

bis heute Leiterin einer Moschee-gebundenen Frauengruppe und organisiert

(Tanz-)Anlässe für junge Frauen aus der Moschee. Oder Hannans Mutter –

bei Hannan liess sich ebenfalls diese »Taktik« rekonstruieren – die kein offi-

zielles »Vereinsamt« in dem Sinne innehat, die aber durch grosses religiöses

Wissen und ihre langjährige Mitgliedschaft insbesondere unter den Frauen

hohes Ansehen geniesst und ein Label für muslimische Spielsachen lanciert

hat, oder eben Xhemiles Vater, der ein engagierter Imam ist.

Die Frauen wurden von Kindsbeinen an in die jeweiligen religiösen Ver-

eine ihrer Eltern hineinsozilaisiert. Xhemile beschreibt ihre religiöse Bildung

wie folgt:

»Es ist immer präsent gewesen, also die Religion, wir haben auch jeden

Samstag – Vormittags sind wir in die Moschee gegangen und haben den

Koran gelesen also ja – gelernt zu lesen und auch diverse andere Dinge

so…die Schrift und uns mit der Schrift auseinandergesetzt, mit Versformen

mit…äh …ja es ist eigentlich immer ja es hat uns durch das ganze Leben

eigentlich begleitet« (Xhemile, A 183).

29 Da es sich beim Islam in der Schweiz nicht um eine öffentlich nicht anerkannte Reli-

gionsgemeinschaft handelt, müssen die Muslim*innen, die sich organisieren wollen,

dies in Vereinen oder Stiftungen tun.

https://doi.org/10.14361/9783839453186-013 - am 14.02.2026, 16:42:00. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453186-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


164 Islam, Gender, Intersektionalität

Als Tochter des ImamwurdeXhemilemitunter auch durch einen langjährigen

formalen regelmässigen Religionsunterricht religiös sozialisiert, sie vertritt

dementsprechend einen intellektuellen Zugang zum Islam und setzte sich in-

tensiv mit »der Schrift« auseinander, in Originalsprache.

Ausprägung religiöse Selbstrepräsentation als pragmatische Muslima

Im Folgenden werden die religiöse Praxis und die religiöse Selbstrepräsenta-

tion von Frauen wie Xhemile beschrieben, bei denen »die »Taktik« des ziel-

strebigen Aufsteigens gekoppelt mit einer religiösen Selbstrepräsentation als

pragmatische Muslima rekonstruiert werden konnte.

Xhemiles Eltern lebten ihr eine konsequente religiöse Praxis vor, bspw.

verrichteten sie ihr Gebet fünfmal am Tag. Anders als in ihrer Kindheit übt

Xhemile als erwachsene Frau ihre religiöse Praxis pragmatisch aus:

»Das Freitagsgebet mache ich, den Rest schaffe ich wie nicht, aber vielleicht

überwinde ichmich auch nicht so wirklich…imMoment habe ich das Gefühl,

ich bin so belastet, dass mir…dass ich nicht noch Zeit habe dafür //mhm//

es ist einfach, ich könnte es schon…ich könnte es mir schon einrichten ir-

gendwie, würde es schon gehen, aber ich glaube ich vernachlässige es ein

bisschen so…konzentriere mich auf andere Dinge im Moment« (Xhemile, A

200).

Als Werkstudentin, die ihr Studium an der pädagogischen Hochschule mit

zwei verschiedenen Jobs finanzierenmuss, ist Xhemile zeitlich sehr ausgelas-

tet. Aus der Aussage, dass sie das ein bisschen vernachlässige und sich »auf

andere Dinge im Moment« konzentriere, wird deutlich, dass im Moment der

Fokus auf diese »anderen Dinge« (es kann im Zusammenhang des Interviews

davon ausgegangenwerden, das sie hier die Ausbildungmeint) gegenüber der

religiösen Praxis eine höhere Wichtigkeit erhält.

Xhemile spricht einenweiteren Aspekt an,welcher das Verrichten der täg-

lichenGebete erfordert, nämlich die aufzubringendeDisziplin. Sie bringt dies

prägnant auf den Punkt, indem sie das Einhalten der religiösen Pflichten mit

dem Befolgen einer Diät vergleicht:

»Also ich bin immer noch religiös (halbes Lachen), also der Glauben ist im-

mer noch vorhanden, ich bete nur nicht…ich bete jeden Freitag…(…)…finde

ich schade ich möchte eigentlich schon, ich nehme es mir immer vor, aber

so ja…wie Diät halt, man nimmt es sich vor macht es zwei drei Mal, nachher

https://doi.org/10.14361/9783839453186-013 - am 14.02.2026, 16:42:00. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453186-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5 Bildungsbiografische »Taktiken« junger religiös orientierter Secondas 165

findet man immer etwas, (hebt Stimme) ich habe keine Zeit für das (halbes

Lachen) – Ausreden halt!« (Xhemile, A 201)

Xhemile beteuert, als ob ihr dies jemand absprechen wolle, sie sei, »immer

noch religiös« und doppelt nach, »also der Glauben ist immer noch vorhan-

den«, um dann gleich anzufügen, dass sie »nur« nicht bete bzw. nur am

Freitag bete. Ebenfalls in der Aussage wird ein gewisses Bedauern darüber

deutlich, dass dies nicht konsequenter gelingt, denn sie »möchte eigentlich

schon«. Schliesslich bringt sie den Aspekt der erforderlichen Disziplin mit

ins Spiel. Als Begründung für ihre Inkonsequenz führt sie zwar zuerst die

(zeitliche) Belastung an, räumt jedoch umgehend ein, dass das letztlich

»Ausreden halt« seien. In ihrer Aussage zeichnet sich eine gewisse Pragmatik

ab, Xhemile impliziert zwar Bedauern (»schade«), dass es nicht gelingt,

konsequenter zu sein, dennoch hat das Beten für sie den Anstrich einer

(mühsamen) Pflicht, die konsequentes Handeln erfordert, wie eine Diät.

Typisch für Frauen, bei denen sich die »Taktik« in der Ausprägung der

Selbstrepräsentation als pragmatische Muslima nachzeichnen liess, ist, dass

sie ihr zielstrebiges Aufstiegsprojekt der religiösen Praxis überordnen. Da sie

sehr glaubensgewiss sind, geht dies häufig mit einem schlechten Gewissen

bzw. einem gewissen Bedauern einher. Neben ihrem engagierten Bildungs-

projekt, das oft zusätzlich mit einer Erwerbstätigkeit als Werkstudentin ein-

hergeht, bringen die interviewten Frauen gemäss ihren Erzählungen die Zeit

(und die Motivation) für eine konsequente religiöse Praxis, wie bspw. für das

tägliche Gebet, nicht auf.

Bei diesen Frauen nimmt die religiöse Praxis gegenüber der Elterngenera-

tion ab – hierin unterscheiden sie sich deutlich von den Frauen, bei denen

dieselbe »Taktik« in der Ausprägung der religiösen Selbstrepräsentation als

engagierte Muslima rekonstruiert werden konnte: Letztere tradieren die reli-

giöse Praxis und das elterliche Engagement in religiösen Vereinen.

Religion und religiöse Praxis nutzen Frauen, bei denen diese »Taktik«

in der Ausprägung als pragmatische Muslima rekonstruiert werden konnte,

in erster Linie als persönliche Ressource. Die religiöse Vergemeinschaftung

dient allenfalls der Pflege von sozialen Beziehungen oder der Regenerierung

und Zerstreuung, wenn neben der Ausbildung genügend Zeit bleibt. Gleich-

zeitig genügen sie den eigenen (bzw. durch die Eltern geprägten) Ansprüchen

als Muslima nicht, was sich besonders deutlich an der Aussage von Maide,

einer anderen Frau meines Samples zeigt. Maide bezeichnet sich in Abgren-

https://doi.org/10.14361/9783839453186-013 - am 14.02.2026, 16:42:00. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453186-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


166 Islam, Gender, Intersektionalität

zung zur Elterngeneration als »nicht so der Vorzeigemoslem« und bringt ihre

Prioritäten folgendermassen auf den Punkt:

»Ich bin eigentlich nicht so der Vorzeigemoslem, aber… bei so Sachen helfe

ich sehr gerne und… Ich bin gerne dabei (…). Also aktiv…wie meine Mutter

nicht. Aber… Ich bekomme natürlich immer mit von meiner Mutter, wann

gerade der nächste Anlass ist, und so. Und in der Regel, wenn ich…gerade

gar nichts Brennendes habe, irgendwie für Prüfungen lernen oder so, bin

ich eigentlich immer dabei« (Maide, A 166, 180).

Es lässt sich aus dem Gesagten rekonstruieren, dass ein »Vorzeigemoslem«

in der Deutung von Maide im Verein stark engagiert ist (wie ihre Mutter). Sie

hingegen ist bezüglich der Vereinsaktivitäten pragmatisch eingestellt: Gerne

hilft sie ab und zu bei »so Sachen« mit, die sie »immer« von ihrer Mutter mit-

bekommt; gleichzeitig macht sie sogleich ihre Prioritäten deutlich, nämlich,

dass sie dann »dabei« ist, wenn sie »gerade gar nichts Brennendes« habe,

»wie für Prüfungen lernen oder so«. »Brennend« gegenüber den religiösen

Vereinsaktivitäten, resp. mit diesen konkurrierend, sind demnach insbeson-

dere Ausbildungsbelange.

Was schon bei Xhemile anklingt, sollte anhand des Zitats vonMaide noch-

mals verdeutlicht werden: Im Zweifelsfall ordnen die interviewten Frauenmit

der Ausprägung der religiösen Selbstrepräsentation als pragmatischeMuslima

ihre Ausbildung der religiösen Praxis und einem Engagement im religiösen

Verein ihrer Eltern über. Diese Priorisierung ist jedoch nicht zu verwechseln

mit einer Bedeutungslosigkeit der jeweiligen Vereine in der Lebenswelt der

Frauen. Wie ich beobachten konnte, sind sie an den bedeutenderen Anläs-

sen ihrerMoscheevereinemeistens präsent und helfen teilweisemit und/oder

übernehmen im Auftrag der Eltern einige Aufgaben.

Die Pragmatik hinsichtlich der religiösen Selbstrepräsentation kommt bei

Xhemile nicht nur hinsichtlich der religiösen Praxis, sondern auch in Bezug

auf ihre Ausbildung(-sinhalte) und ihre Berufsrolle zum Ausdruck. Im Lehr-

beruf lässt sie sich darauf ein, sich von religiösen Dogmen zu distanzieren.

So bereitet ihr der Gedanke an das zukünftige Unterrichten der Evolutions-

theorie keine Schwierigkeiten:

»Adam und Eva, das ist so das Grundsystem und plötzlich, dass wir von den

Affen abstammenund solcheDinge…habe ich eigentlich nie geglaubt, aber…

ich muss ja das nachher später unterrichten (lacht), das ist wie…ich habe

mich nachher so für mich gesagt, ok…es… man muss ja nicht seinen eige-

https://doi.org/10.14361/9783839453186-013 - am 14.02.2026, 16:42:00. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453186-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5 Bildungsbiografische »Taktiken« junger religiös orientierter Secondas 167

nen Glauben weitergeben… //mhm// einfach das wissenschaftlich und das,

was eigentlich…in den Büchern steht…und für das bin ich verpflichtet und

mehr muss ich ja nicht //mhm// also…ich kann mit dem leben, wenn ich den

anderen das muss, wenn ich das weitergebe, was ich gelesen habe, was ich

gelernt habe… //mhm// wenn das auch nicht mit meinem Glauben überein-

stimmt //mhm// diesen Kompromiss habe ich geschlossen für mich« (Xhe-

mile A 243-244).

Die Evolutionstheorie zu unterrichten, stellt die glaubensgewisse Xhemile

zwar vor das Dilemma, (später) etwas unterrichten zu müssen, das ihrem

Glauben diametral widerspricht: etwas an das sie selbst nicht glaubt. Hin-

sichtlich ihrer Berufsrolle kommt sie sachbezogen zum Schluss: »man muss

ja nicht seinen eigenen Glauben weitergeben«. Sie löst ihr Dilemma unter der

zu Hilfenahme von Lehrmitteln, und indem sie das Wissenschaftliche fokus-

siert, das, was »in den Büchern steht« vermittelt. Mit Verweis auf ihre (pro-

fessionelle) Verpflichtung fügt sie pragmatisch an »mehr muss ich ja nicht«.

Sie hat für sich diesen Kompromiss geschlossen, und »kann mit dem leben.«

Auch hier ordnet sie ihren Glauben ihrem Bildungsziel und ihrem professio-

nellen Berufsanspruch unter.

In einer Studie, welche die Vereinbarkeit von Religiosität mit dem Pro-

fessionalitätsanspruch der Lehrer*innenbildung untersuchte, konnte bei ei-

nigen dezidiert gläubigen christlichen Studierenden dasselbe Dilemma, wie

Xhemile es beschreibt, rekonstruiert werden (Stienen/Bühler/Gasser/Tamcan

2011): das Dilemma, als professionelle Lehrperson Inhalte vermitteln zu müs-

sen, welche unter Umständen dem eigenen Glauben wiedersprechen. Die Art,

wie dieses Dilemma von christlichen Studierenden gelöst wurde, wurde in

erwähnter Studie typologisiert. Ein spezifischer Typus erinnert stark an Xhe-

miles Vorgehen: Diesem Typus von glaubensgewissen Studierenden gelang

es nämlich, den Anspruch der heutigen Lehrerinnen- und Lehrerbildung auf

wissenschaftliche Reflexivität (die Gewissheiten kritisch befragt), als selbst-

verständlichen Teil der Ausbildung und der Professionalität als Lehrperson

anzunehmen und sich darauf einzulassen. Mittels wissenschaftlicher Refle-

xivität waren diese Studierenden in der Lage, Distanz zum eigenen Glauben

einzunehmen, Spielräume auszuloten und – wie Xhemile – Kompromisse

einzugehen. Diese Kompromisse konnten sie einerseits (auch dies eine iden-

tische Strategie vonXhemile) durch das Beiziehen von standardisiertemLehr-

buchwissen als Hilfestellung eingehen, »andererseits durch die Akzeptanz,

dass das eigene Glaubensbekenntnis, das als absolute Wahrheit angesehen

https://doi.org/10.14361/9783839453186-013 - am 14.02.2026, 16:42:00. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453186-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


168 Islam, Gender, Intersektionalität

wird, nicht von allen als solche betrachtet wird« (ebd.: 13). Im Kontext der

Schule zu missionieren bzw. den Glauben weiterzugeben, wurde von solchen

Studierenden »nicht nur als Neutralitätspflicht, sondern grundsätzlich aus-

geschlossen« (ebd.), da es dem professionellen Anspruch an eine Lehrperson

nicht genügt.

Bei Xhemile kann meines Erachtens ähnlich wie bei der zuvor geschilder-

ten Vorgehensweise eine Verknüpfung des Aufbaus eines wissenschaftlich-

reflexiven professionellen Habitus mit einem habituell verankerten, intellek-

tuellen Zugang zur Religiosität erkannt werden, der eine pragmatischeHand-

habung religiöser Glaubensinhalte im beruflichen Kontext zulässt.

Die pragmatische Handhabung religiöser Praxis zeigt sich bei Xhemile

auch hinsichtlich des Kopftuchtragens. Xhemiles Mutter hätte gerne, dass

ihre Tochter einenHijab tragen würde.Wie ich beobachten konnte, trägt Xhe-

mile denHijab jedoch nur situativ, nämlich ausschliesslich im Kontext religiö-

ser Vergemeinschaftung oder in der Moschee. Sie begründet dies wie folgt:

»(…) und das Kopftuch habe ich nicht an, das ist (lacht) meine Mutter hät-

te das gerne, aber (lacht) ich konnte mich immer wehren (lacht), dagegen

wehren, so…(…) ich finde es nicht einmal schlimm, also, also ich würde mich

schon sehen…im Kopftuch, a-aber ich stelle es mir…das Einzige, ha-, was ich

gesagt habe ist, ich habe doch nicht studiert so lange und habe dann am

Schluss nicht das machen können, was ich möchte und ich denke das Kopf-

tuch würde mich daran hindern (…) weil ich möchte eigentlich schon etwas

erreichen, jetzt habe ich…am Schluss hätte ich nachher für Nichts studiert,

das Ganze…dann hätte ich mich für etwas Anderes entscheiden müssen, wo

das Kopftuch…ja…erlaubt ist, akzeptiert wird…« (Xhemile, A 203-204).

Xhemile spielt hier auf die in der Schweiz gängige Praxis an, dass Lehrper-

sonen im schulischen Kontext kein Kopftuch tragen dürfen. Diese ist auf den

Bundesgerichtsentscheid von 1997 (BGE 123 I 296) zurückzuführen30 (vgl. Kap.

2.1.3). Auch auf der Ebene der tertiären pädagogischen Bildungsinstitutio-

nen gilt dieses Urteil trotz einesmöglichen, rechtlichenHandlungsspielraums

teilweise als richtungsweisend, dies zeigt sich bspw. in der an der Pädagogi-

schen Hochschule Bern (PHBern) gängigen Praxis, wonach Studierende in

30 Es handelt sich um das in Kapitel 2.1.3 beschriebene Urteil, bei dem eine konvertier-

te Genfer Primarlehrerin gegen den Genfer Staatsrat Beschwerde einlegte, der von ihr

verlangte, dass sie im Unterricht das Kopftuch ablege. Ihre Beschwerde wurde abge-

lehnt.

https://doi.org/10.14361/9783839453186-013 - am 14.02.2026, 16:42:00. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453186-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5 Bildungsbiografische »Taktiken« junger religiös orientierter Secondas 169

einem Praktikum kein Kopftuch tragen dürfen (Feldprotokoll 8.12.2016). An-

dere Hochschulen wiederum loten den rechtlichen Handlungsspielraum, den

dieses Urteil zulässt, eher aus (vgl. bspw. PH Zürich 2014). Der bei Xhemile re-

konstruierten »Taktik« des zielstrebigen Aufsteigens würde ein Entscheid für

das Tragen eines Hijabs diametral entgegenstehen: Sie ordnet, dies ein Kern-

stück der »Taktik« in dieser Ausprägung, die religiöse Praxis der Verfolgung

ihres Bildungsziels unter.

Die religiöse Selbstrepräsentation als pragmatischeMuslima, die für diese

Ausprägung charakteristisch ist, zeichnet sich zusammenfassend durch zwei

zentrale folgende Aspekte aus: erstens durch eine Abnahme der Bedeutung

der religiösen Praxis auf der Generationsebene der Töchter im Vergleich zu

den Eltern und zweitens durch die pragmatische Unterordnung der religiösen

Praxis und religiösen Selbstrepräsentation hinsichtlich der Bildungsbiogra-

fie. Die interviewten Frauen bedecken sich dementsprechend wie Xhemile in

aller Regel im Kontext der Ausbildung oder Berufsausübung nicht. Die Ent-

scheidung, einen Hijab im Alltag zu tragen, könnte allenfalls ein nicht auszu-

schliessendes Zukunftsprojekt sein, kommt jedoch während der Berufspha-

se nicht infrage – nicht zuletzt, um dem zielstrebigen bildungsbiografischen

Aufsteigen keine Hindernisse in den Weg zu legen.

Ausprägung religiöse Selbstrepräsentation als engagierte Muslima

Im Folgenden werden die religiöse Praxis und die religiöse Selbstrepräsen-

tation von Frauen, bei denen die »Taktik« des zielstrebigen Aufsteigens in

der Ausprägung der religiösen Selbstrepräsentation als engagierte Muslima

rekonstruiert werden konnte, beschrieben. Dies soll anhand der prototypi-

schen Fallbeispiele von Sahar und Hannan exemplarisch verdeutlicht werden.

Sahar verfügt über eine vergleichbare religiöse Sozialisation wie Xhemi-

le. Wie Xhemiles Eltern sind auch Sahars Eltern bildungs- und aufstiegsori-

entiert. Der Vater verfügt über eine gymnasiale Bildung und eine Fachaus-

bildung in einem hochspezialisierten medizinischen Beruf und hat sich in

der Schweiz zum Berufsbildner hochgearbeitet, die Mutter verfügt über ein

Medizinstudium mit Spezialisierung, konnte ihren Beruf in der Schweiz je-

doch wegen mangelnder Sprachkenntnisse und fehlender Anerkennung der

Ausbildung nicht ausüben. Sie blieb infolgedessen zu Hause und kümmerte

sich um Kinder und Haushalt und berät ihren Bekanntenkreis informell bei

medizinischen Problemen. Wie Xhemiles zeichnet sich auch Sahars religiö-

se Sozialisation durch eine starke Vereinsgebundenheit aus. Sahars Eltern,

https://doi.org/10.14361/9783839453186-013 - am 14.02.2026, 16:42:00. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453186-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


170 Islam, Gender, Intersektionalität

insbesondere die Mutter, nehmen innerhalb der religiösen Gemeinschaft ei-

ne zentrale Rolle ein und die ganze Familie lebt eine konsequente religiöse

Praxis. Sahar bedeckt sich wie ihre Schwestern ‒ anders als Xhemile tradiert

sie die religiöse Praxis ihrer Eltern weitgehend. Dies bildet den zentralen Un-

terschied zu Frauen, bei denen die »Taktik« in der Ausprägung der religiösen

Selbstrepräsentation als pragmatischeMuslima nachgezeichnet werden konn-

te: Frauen mit der Ausprägung der religiösen Selbstrepräsentation als enga-

gierte Muslima tradieren nicht nur die religiöse Orientierung der Eltern; das

elterliche Engagement im Religionsverein wird ebenfalls tradiert und nicht,

wie bei Frauen mit der Ausprägung der religiösen Selbstrepräsentation als

pragmatische Muslima, abgeschwächt.

Bei diesen Frauen besteht seitens der Eltern eine hohe Erwartung an den

Bildungsweg ihrer Kinder. Diese elterliche Bildungsaspiration wird von den

Töchtern übernommen und sie absolvierten, angespornt durch den tradierten

elterlichen Aufstiegswillen, das Gymnasium oder eine Mittelschule stets im

Hinblick auf ihr Bildungsziel: eine Tertiärbildung. Sahar umschreibt dies wie

folgt:

»Und deswegen hat es uns auch, es hat uns geprägt also irgendwie habe ich

schon das Gefühl, dass es wegen meinen Eltern ist, warum ich dann auch

in die [spezielle Sekundarschule mit erhöhten Anforderungen]31 ging oder in der

Schule gut war oder zumBespiel dann auch amGymnasiummich immer an-

gestrengt habe, weil ich einfach immer wusste, meine Eltern legen grossen

Wert darauf« (Sahar, A 22).

Dass die Eltern grossen Wert auf Bildung legten, sieht Sahar in der Retro-

spektive als prägend für ihre Bildungsbiografie an. Um den Stellenwert der

Bildung für den Vater weiter zu unterstreichen, beschreibt sie dessen Enga-

gement in Bildungsbelangen für die Kinder wie folgt:

»Wenn es (…) um Bildung geht, dann würde er auch 1 000 Franken ausge-

ben, wenn es irgendwie um Schulbücher geht oder sonst etwas geht, dann

kennt er keineGrenzen vonGeld oder irgendetwas sonst, dann sagt er immer

31 Der genaue Name des Schulmodells wird aus Anonymisierungszwecken nicht ge-

nannt. Da die Schulmodelle und deren Bezeichnungen in der Schweiz sogar innerhalb

der Kantone variieren, ist eine relativ genaue Zuordnung des Schulorts durch die Be-

zeichnung des Schulmodells möglich. Beim genannten Modell handelt es sich, allge-

mein formuliert, um eine spezielle Sekundarstufe mit erhöhten Ansprüchen und An-

schluss ans Gymnasium.

https://doi.org/10.14361/9783839453186-013 - am 14.02.2026, 16:42:00. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453186-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5 Bildungsbiografische »Taktiken« junger religiös orientierter Secondas 171

Bildung kommt als erstes, auch wenn du für die Bildung nach China musst,

(lacht) ähm, das kommt als erstes« (Sahar, A 22).

Für den Bildungsweg ist kein Weg und kein (finanzieller) Aufwand zu scheu-

en, so die väterliche Haltung, sprichwörtlich illustriert an der Aussage: »auch

wenn Du für die Bildung nach China musst«. Mit Sahars Ausführungen lässt

sich die elterliche Bildungsaspiration von Frauen, bei denen sich diese »Tak-

tik« rekonstruieren liess, exemplarisch verdeutlichen: Sie stellt einen habituell

verankerten Anspruch dar.

Sahars Bildungsweg führte sie schliesslich ‒ mit dem Blick auf Bourdieus

Habitustheorie wenig verwunderlich (Bourdieu 1983a, b) ‒ ebenfalls in das

medizinische Berufsfeld, wo sie nun eine tertiäre Ausbildung an einer höhe-

ren Fachhochschule absolviert. Anders als die Eltern von Zara unterschieden

Sahars Eltern bei ihren erwünschten Bildungsaspirationen für ihre Kinder

nicht nach genderspezifischen Kriterien zwischen ihren Töchtern und Söh-

nen. Im Gegensatz zu Zara, die nach elterlichem Wunsch keine nachobliga-

torische Ausbildung absolvieren, sondern früh heiraten sollte, war es Sahars

Eltern ein grosses Anliegen, dass sie, wie auch ihre jüngeren Brüder, die best-

möglichste Ausbildung absolvieren soll. Dies stellt einen deutlichen Unter-

schied zum familiären Habitus von Frauen, bei denen die »Taktik« des Typus

eins rekonstruiert werden konnte, dar. Und dürfte nicht zuletzt mit einen

Grund darstellen, weshalb sich die Wirkmächtigkeit der Differenzdimension

Gender hinsichtlich der Bildungsbiografie bei Sahar und Hannan nicht so ein-

schränkend entfalten konnte, wie bei Frauen der »Taktik« des Typus eins (vgl.

hierzu ebenfalls Bourdieu 1982a, b).

Auch Hannan wurde sehr ähnlich sozialisiert wie Sahar und Xhemile. Sie

stammt aus einem bildungs- und aufstiegsorientierten Elternhaus; ihr Vater

verfügt über eine universitäre Bildung in einem industriellen Beruf, ihreMut-

ter studierte Kunst in einem aussereuropäischen Land. Der Vater hat sich in

der Schweiz zum Informatiker umschulen lassen, dieMutter illustriert musli-

mische Kinderbücher.Wie Sahars und Xhemiles religiöse Sozialisation zeich-

net sich auch diejenige von Hannan durch eine starke Vereinsgebundenheit

aus und stellt eine habituell verankerte, fraglose Selbstverständlichkeit dar.

Wie die beiden anderen ist auch Hannan äusserst glaubensgewiss und ver-

fügt über ein fundiertes, formales religiöses Wissen, das sie von Kindsbeinen

an erworben hat. Anders als Xhemile tradiert sie jedoch die Handhabung der

religiösen Praxis der Eltern weitgehend. So stellt es für sie bspw. eine fraglo-

https://doi.org/10.14361/9783839453186-013 - am 14.02.2026, 16:42:00. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453186-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


172 Islam, Gender, Intersektionalität

se Selbstverständlichkeit dar, dass sie die täglichen Gebete verrichtet und wie

ihre Mutter und ihre ältere Schwester, Hijab trägt:

»Also meine Schwester (…) als sie zuerst kam, also meine Eltern haben sie

gefragt, ob sie gerne ein Kopftuch tragen möchte oder nicht. Und sie sagte

damals, dass sie ein Kopftuch tragen möchte, weil sie wollte damals wie die

Mutter sein und die Mutter ist halt immer wie ein Vorbild //mhm// und al-

le wollen eigentlich sein wie die Mutter und ja sie sagte, dass sie gerne das

Kopftuch tragen möchte und ja und ich habe dann auch einfach getragen,

also das kam einfach so //mhm// wie automatisch also, es war wie automa-

tisch, ja« (Hannan, A 171-178).

Aus dem Zitat wird deutlich, wie das Tragen eines Hijabs für Hannan eine

fraglose Konsequenz ihrer religiösen Sozialisation darstellte. In dem Aus-

druck »automatisch« spiegelt sich die habituelle Selbstverständlichkeit.

Frauen, bei denen sich die »Taktik« des Typus zwei rekonstruieren liess

und sich als engagierteMuslima religiös selbstrepräsentieren, sind in der Re-

gel Hijab tragend. Anders als Frauen der »Taktik« des Typus eins, welche sich

im Dualen Berufsbildungssystem durch das Tragen des Hijabs mit wirkmächti-

gen Bildungsbarrieren konfrontiert sehen, sind die Bildungsbiografien von

Frauen der »Taktik« des Typus 2 intersektionell gesehen vergleichsweise we-

niger eingeschränkt. Sie können ihre berufliche Selbstverwirklichung im Ver-

gleich uneingeschränkt ins Zentrum ihrer bildungsbiografischen Überlegun-

gen setzen. So stellt es früh Hannans Ziel dar »einen Beruf erlerne[n], der mir

auch Spass macht und bei dem ich mir auch vorstellen kann, das auch mein

ganzes Leben zu tun« (Hannan, A 421-423). In Hannans Fall fand sie dieses

Ziel im Studium der Architektur.

Bemerkenswert hierbei ist, dass bei diesen Frauen, obwohl sie einen Hi-

jab tragen, die Differenzkategorie »Muslimin« keine vergleichbare Relevanz

als schulische Bildungsbarriere entfalten kann, wie dies in der Berufsbildung

(vgl. Typus 1) der Fall ist. Aufgrund des Zusammentreffens der sozialen Pra-

xis des Bedeckens mit unterschiedlichen institutionellen Strukturen des Bil-

dungssystems (Berufsbildung vs. Mittelschule, tertiärer Bereich) machen die

Frauen ganz unterschiedliche Erfahrungen imZusammenhang des Kopftuch-

tragens und ihrer Bildungsbiografien. Während bei Frauen, bei denen die

»Taktik« des Typus eins rekonstruiert werden konnte, die Frage der Bede-

ckung zur berufsbiografisch existenziellen Frage wird und sie sich zwischen

dem Tragen eines Kopftuchs und dem beruflichen Fortkommen entscheiden

müssen, kann die Differenzkategorie »Muslimin« im tertiären, schulischen

https://doi.org/10.14361/9783839453186-013 - am 14.02.2026, 16:42:00. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453186-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5 Bildungsbiografische »Taktiken« junger religiös orientierter Secondas 173

Umfeld, in dem sich Frauen der »Taktik« des Typus 2 bewegen, nicht annä-

hernd dieselbeWirkmächtigkeit entfalten. Im Gegenteil: Sie entwickelt kaum

an berufsbiografischer Relevanz. Ausschlusserfahrungen werden von den in-

terviewten Frauen, die sich in einem tertiären Umfeld bewegen, laut ihren

Aussagen kaum gemacht. Die gesellschaftliche Marginalisierung der Mus-

lim*innen im Zuge des laufenden Islamdiskurses nehmen Hannan und Sahar

zwar sehr wohl wahr und problematisieren sie; die Differenzkategorie »Mus-

limin« hat jedoch aufgrund vorherrschender schulkultureller Sinnesordnung

(Budde 2012) wenig persönliche Relevanz im tertiären Umfeld. Sahar konsta-

tiert diesbezüglich:

»Aha so, also ich persönlich habe immer positive Erfahrungen gemacht, al-

so mir hat noch nie jemand gesagt ähm, dass so wieso…wieso ziehst du ein

Kopftuch an oder es ist ja mega komisch. Also etwas Negatives hat mir noch

nie jemand gesagt« (Sahar, A 25).

Die interviewten Frauen, bei denen die »Taktik« des zielstrebigen Aufstei-

gens in der Ausprägung der religiösen Selbstrepräsentation als emanzipierte

Muslima rekonstruiert werden konnte, die einen Hijab tragen, werden zwar

in der Öffentlichkeit teilweise für ihr Kopftuch tragen angefeindet und ma-

chen Ausschlusserfahrungen. Sie tendieren dessen ungeachtet jedoch dazu,

diese zu bagatellisieren. Für Hannan geht diese Erfahrung gar soweit, dass

es für sie schwierig ist, überhaupt nachzuvollziehen, dass andere Personen

einschneidende Ausschlusserfahrungen machen. Sie erlebte ihr schulisches

und Ausbildungsumfeld stets unterstützend:

»Und darum kann ich es auch nicht verstehen, wenn so andere sagen, es sei

u schlimm32 hier und //mhm// ja ich finde es noch schwierig //mhm// weil

ich es selber nicht sehe oder keine Ahnung« (Hannan, A 273-275).

In dem tertiären Umfeld, in dem sie sich bewegt, ist sie so weit davon ent-

fernt, dass sie es selbst »nicht sehe«. Falls sie jedoch dennoch angefeindet

wird, ist sie meist in der Lage, sich selbstbewusst für die habituell veranker-

te selbstverständliche Religiosität zu wehren. Oder wie Sahar es ausdrückt:

»Wenn man Bildung hat, kann man sich immer wehren« (Sahar, A 26). Ge-

gebenenfalls werden Ausschlusserfahrungen, wie ich beobachten konnte, zu-

sätzlich in der religiösen Gemeinschaft diskutiert und verarbeitet, resp. Stra-

tegien des Umgangs damit besprochen.

32 Umgangssprachliche schweizerdeutsche Wendung für »sehr schlimm«.

https://doi.org/10.14361/9783839453186-013 - am 14.02.2026, 16:42:00. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453186-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


174 Islam, Gender, Intersektionalität

Es stellt sich jedoch die Frage, wie die Situation sich dann nach dem Stu-

dium, bei dem gegenüber der Lehre verzögerten Eintritt ins Berufsleben, dar-

stellen wird. Aufgrund der Altersbegrenzung meines Samples steht diese den

Frauen noch bevor. Erfahrungen mit der Differenzkategorie »Muslimin« the-

matisieren sie fast ausschliesslich im Rahmen der Zuschreibung einer Exper-

tinnenrolle »für Islam« seitens Lehrpersonen und Peers, die sie nicht zuletzt

aufgrund ihrer Permanenz im schulischen Alltag als sehr unangenehm emp-

fanden.Diese Art der Erfahrungmit derDifferenzkategorie »Muslimin« teilen

alle interviewten Frauen, die sich zu »Taktik« 2 zuordnen liessen. Sie wird im

folgenden Kapitel beschrieben (Kap. »Expertin für Islam«, S. 178ff.).

Hannan und Sahar sind konsequent in der Handhabung ihrer religiösen

Praxen. Sie verrichten bspw. pflichtbewusst die täglichen Gebete. Anders als

Mirjeta (»Taktik« 1), die sich ostentativ der Befolgung religiöser Praxen zu-

wendet, verzichten sie jedoch auf demonstratives Befolgen religiöser Gebote:

Sie finden in ihrer Ausbildung und beruflichen Situation Wege, ihre habitu-

ell verankerte religiöse Praxis konsequent zu verfolgen, indem sie versuchen,

Kompromisse zu finden, ohne in Konflikt mit ihren bildungs- und berufsbe-

zogenen Aktivitäten zu kommen. So würde es bspw. für Hannan bei Kollisio-

nen von Unterrichts- und Gebetszeiten keine Option darstellen, eine Vorle-

sung für ein Gebet zu unterbrechen oder gar zu verschieben. Lieber betet sie

die verpassten Gebete zu Hause nach. Auch Sahar, die in einem Krankenhaus

arbeitet, verrichtet ihre täglichen Gebete nach der Arbeit zu Hause:

»Und dann mache ich es so, wenn ich nach Hause komme, hole ich die, die

ich verpasst habe so wie nach. So mache ich das, weil es nicht möglich ist

dort, wo ich arbeite, (…) dass ich das Gebet mache. Weil wir nur eine halbe

Stunde Pause habenmit diesen Kleidern und der Ort und so, das ist wirklich

nicht //mhm// ideal, deswegen mache ich es jeweils, wenn ich nach Hause

komme, hole ich es so wie nach« (Sahar, A 23).

Ebenso wie die religiöse Praxis wird auch das intensive elterliche Engage-

ment im religiösen Verein tradiert: Sie sind meist sogar in mehreren reli-

giösen Vereinen engagiert. Einerseits im elterlichen Verein, andererseits ver-

gemeinschaften sie sich auch in bildungsbezogenen Jugendorganisationen.

Sahar beschreibt die Mitglieder in ihrem Jugendverein wie folgt:

»Es haben fast alle ‒ es gibt so viele von uns, die das Gymnasium gemacht

haben oder dran sind und es gibt nochmehr, die an derUni sind zumBeispiel

//mhm// und bei uns ist allen die Bildung sehr wichtig auch wenn wir Frauen

https://doi.org/10.14361/9783839453186-013 - am 14.02.2026, 16:42:00. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453186-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5 Bildungsbiografische »Taktiken« junger religiös orientierter Secondas 175

sind undMänner, also bei uns ist die Bildung wirklich gleichberechtigt hier«

(Sahar, A 26).

An dieser Aussage lassen sich zwei Aspekte der religiösen Vergemeinschaf-

tung von Sahar verdeutlichen, die exemplarisch für die »Taktik« dieser Aus-

prägung sind: Einerseits vergemeinschaften sie sich im tertiären Umfeld mit

Muslim*innen, die denselben Bildungshintergrund aufweisen (bspw. in uni-

versitären muslimischen Student*innengruppen oder in muslimischen Ju-

gendgruppen, in denen sich vorwiegend junge Gymnasiast*innen und Stu-

dent*innen treffen). Andererseits ‒ so unterstreicht Sahar in dieser Aussage

‒ wird innerhalb dieser religiösen Vergemeinschaftung im tertiären Umfeld

hinsichtlich der Bildung nicht nach Genderaspekten unterschieden. Innerhalb

dieser religiösen Gruppen wird also die habituell verankerte Bildungsaspira-

tion von Frauen als »gleichberechtigt« zusätzlich bestärkt. Die Mitgliedschaft

und das Engagement in (bildungsbezogenen) religiösen Vereinen stellen eine

zusätzliche Ressource beim Verfolgen ihres Bildungsziels dar. Dadurch, dass

einerseits seitens der Elterngeneration und andererseits seitens der (religiö-

sen) Peers im tertiären Umfeld keine oder zumindest im Vergleich zu Frauen

der »Taktik« des Typus 1 wenig genderspezifische Vorbehalte hinsichtlich der

Bildungsbiografien bestehen, kann die Differenzdimension Gender aus inter-

sektioneller Sicht bei der »Taktik« des Typus zwei nicht dieselbe Wirkmäch-

tigkeit entfalten, wie bei Frauen, bei denen die »Taktik« des Typus eins re-

konstruiert werden konnte.

Die religiöse Selbstrepräsentation der Frauen zeichnet sich durch ein star-

kes Engagement in religiösen Vereinen (z.B. Öffentlichkeitsarbeit) und/oder

zugunsten von religionsrelevanten Eigeninitiativen (wie Design von musli-

mischen Spielsachen, karitative Initiativen muslimischerWohlfahrt etc.) aus.

Einige Frauen engagieren sich zusätzlich für Themen, die mit jugendlichem

(religiösem) Lifestyle von jungen Muslim*innen zu tun haben. Sie vertreiben

bspw. Konsumgüter, die in der Schweiz im öffentlichen Handel nicht einfach

zu finden sind (z.B. muslimische Mode oder Halal-Süssigkeiten etc.).

Dieses Engagement stellt die leitende Beschäftigung neben der Ausbil-

dung dar. Hannan engagiert sich bspw. neben der Vergemeinschaftung im

elterlichen Verein in verschiedenen muslimischen Vereinen dafür, dass jun-

gen Musliminnen »casual-elegante« Mode, wie sie es nennt (Hannan, A 707),

zur Verfügung steht. Sie ist der Ansicht, dass es in der Schweiz keine »styli-

sche« Mode für junge Musliminnen zu kaufen gebe. Deshalb nähten sie und

ihre Schwestern jeweils gekaufte Kleider für sich so um, dass sie einerseits

https://doi.org/10.14361/9783839453186-013 - am 14.02.2026, 16:42:00. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453186-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


176 Islam, Gender, Intersektionalität

denmuslimischen Kleidungsvorschriften entsprechen und andererseits ihren

modischen Ansprüchen und verschiedenen »Styles« (Hannan, A 646) gerecht

wurden. Als sie merkte, dass viele modebewusste junge Glaubensschwestern

vor demselben Problem stehen wie sie, gründete sie kurzerhand mit ihrer

Schwester ein eigenes muslimisches Frauenmodelabel. Sie importierte bunte

Hijabs und stellte ihre erste Kollektion eigener Kleider an einem UMMAH-

Day33 aus (Feldprotokoll 18.10.2014). Modische muslimische Kleidung für jun-

ge Frauen scheint in der Tat eine Marktlücke zu sein. So sind, wie ich beob-

achten konnte, an denmeisten grösseren Anlässen vonmuslimischen Jugend-

vereinen Stände zu finden, wo junge Frauen selbstgenähte oder importierte

Kleidung feilbieten34. Hannan geht noch einen Schritt weiter: Sie vertreibt

ihre Produkte an »Schwestern« nicht nur an Vereinsanlässen, sondern zu-

sätzlich auf diversen Internetkanälen. So bietet ihr Label nicht nur auf einer

eigenen Website und einer Facebook-Seite Waren an, sondern setzt auch auf

Mittel wie Produkteplatzierung durch sog. Influencer35: Das Label engagierte

eigens eine sogenannte »Hijab-Bloggerin«36, die als Influencerin wirbt.

Sahar hingegen engagiert sich auf andere Weise für ihre Gemeinschaft.

Sie ist in der Öffentlichkeitsarbeit für den elterlichen Religionsverein tätig.

Ihr Engagement beschreibt sie wie folgt:

33 Jährliche Grossveranstaltung des Vereins ›UMMAH – Muslimische Jugend Schweiz‹.

An den sog. »UMMAH-Days« werden einerseits Referate und Workshops abgehalten,

andererseits werden aber auch viele Dinge zum Kauf angeboten wie bspw. religiöse

Schriften, junge muslimische Mode, muslimische Lifestyle-T-Shirts (z.B. mit dem Auf-

druck »Keep smiling ‒ it’s Sunnah« oder »I love my prophet«), »Halal«- Süsswaren,

muslimische Spielsachen und Kinderbücher oder aber palästinensisches Olivenöl etc.

(Feldprotokoll 18.10.2014).

34 Auch der IZRS (Islamischer Zentralrat Schweiz) nahmdieseMarktlücke wahr und führ-

te zu diesem Zweck mehrere Jahre hintereinander die »Islamic Lifestyle and Fashion

Show« (ILFS) durch. Der Anlass wurde von Frauen für Frauen organsiert (»Sisters on-

ly!«). Diese Fashionshow genoss nicht nur unter Anhängerinnen des IZRS regen Zulauf

(Feldprotokoll, 6.9.2015). Auch an diesen Anlässen konnte die gezeigteMode teilweise

gekauft werden.

35 Beim Influencer-Marketingwerdengezielt Personeneingesetzt, die über einehohePrä-

senz und ein hohes Ansehen in sozialen Netzwerken und Medien verfügen, um ein

Produkt so zu platzieren und zu vermarkten (vgl. Online Marketing Lexikon 2018).

36 »Hijab-Bloggerinnen« (Bezeichnung vgl. Hannan, A 637) sind junge bedeckte Frauen,

die über ihr Leben mit Hijab im Internet bloggen. Meist behandeln sie in erster Linie

Lifestyle-Themen.

https://doi.org/10.14361/9783839453186-013 - am 14.02.2026, 16:42:00. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453186-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5 Bildungsbiografische »Taktiken« junger religiös orientierter Secondas 177

»Also meine Mutter hat ja die Position, die (ich) vorher gesagt habe und ich

habe jetzt zusammen mit einer anderen (…). Wir zwei sind äh so zuständig

so ein wenig für den interreligiösen Dialog. //Mhm// und wir haben dann

auch jeweils so Tabligh37- Veranstaltungen, also Tabligh heisst so wie, unse-

re-unsere Religion den anderenMenschen hier zu zeigen, vorstellen wer wir

sind, so einwenig das, organisieren ich und sie zusammen so eine Veranstal-

tung und dann halten wir da wirklich so zum Beispiel zwei kleine Vorträge

darüber, wer wir sind und über irgend ein Thema das gerade aktuell ist. (…)

Weil wir versuchen ganz stark mit diesen-diesen Veranstaltungen und dem

interreligiösen Dialog uns abzugrenzen von diesen Extremisten, das war so

die Botschaft« (Sahar, A 25).

Wie aus dem Zitat deutlich wird, ist Sahar im elterlichen Verein zusammen

mit einer anderen jungen Frau für den »interreligiösen Dialog« zuständig.

Sie organisiert »Tabligh«- Veranstaltungen, die zum Ziel haben, die religiöse

Gemeinschaft in der Öffentlichkeit zu positionieren. Tabligh beinhaltet jedoch

gleichzeitig auch einen gewissen Missionsanspruch (vgl. hierzu auch Wiedl

2008: 35-36). Die »Botschaft« soll in erster Linie sein, zu vermitteln (und dafür

zu werben), dass ihre Religionsgemeinschaft sich im interreligiösen Dialog

engagiert und sich dezidiert »von (…) Extremisten« abgrenzt. Es geht Sahar

also darum, sich dafür zu engagieren, ihre Religionsgemeinschaft unter den

Bedingungen des gegenwärtigen islamkritischen Diskurses zu positionieren.

Die »Taktik« des zielstrebigen Aufsteigens in der Ausprägung der religiö-

sen Selbstrepräsentation als engagierteMuslima zeichnet sich zusammenfas-

send durch die folgenden Aspekte aus: Erstens durch eine Tradierung der reli-

giösen Praxis und der Aufstiegsorientierung der Elterngeneration und zwei-

tens durch ein starkes Engagement in religiösen Vereinen als zentrale Be-

schäftigung neben der Ausbildung. Sowohl die Tradierung der Bildungsaspi-

ration der Eltern, die bei ihren Kindern bei Bildungszielen nicht nach gen-

derspezifischen Kriterien unterscheiden, als auch die Vergemeinschaftung in

religiösen Vereinen bilden eine zusätzliche Ressource beim Verfolgen des Bil-

dungsziels. Die religiöse Selbstrepräsentation dieser Ausprägung befeuert al-

so die ohnehin schon durchschlagekräftige »Taktik« des zielstrebigen Aufstei-

gens zusätzlich.

37 Tabligh kannmit »Kommunizieren des Islams« (Wiedl 2008: 35) übersetzt werden. Zur

Unterscheidung von Tabligh undDa’wa und deren Situierung im europäischen Kontext

vergleiche Wiedl (2008: 35-36).

https://doi.org/10.14361/9783839453186-013 - am 14.02.2026, 16:42:00. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453186-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


178 Islam, Gender, Intersektionalität

»Expertin für Islam«

Die dominanteManifestation der Differenzkategorie »Muslimin«,wie sie sich

in den bildungsbiografischen Erzählungen der Interviewten präsentiert, va-

riiert in denMittelschulen und in der Berufsbildung deutlich: Während in der

Dualen Berufsbildung Differenz primär anhand sichtbarer religiöser Symbolik

(in erster Linie dem Hijab) konstruiert wird (vgl. Typus 1), wird Differenz in

der mittelschulischen, insbesondere in der gymnasialen Bildung mehr über

die Zuschreibung einer Expertinnenrolle, einer »Expertin für Islam« seitens

der Lehrpersonen, aber auch der Peers hergestellt (vgl. Typus 2). Diese soll in

diesem Kapitel beschrieben werden.

Die interviewten Frauen, bei denen die »Taktik« des Typus des zielstrebi-

gen Aufsteigens rekonstruiert werden konnte, befinden sich wie erwähnt in

einem tertiären Ausbildungsgang oder streben einen solchen an und absol-

vierten mindestens eine Mittelschule. Die Manifestation der Differenzkate-

gorie »Muslimin« in Form eines zugeschriebenen Expertinnentums gestaltet

sich in den Bildungsbiografien der Frauen beider Ausprägungen religiöser

Selbstrepräsentation des Typus zwei vergleichbar und soll deshalb in diesem

Kapitel gemeinsam beschrieben werden.

Die Pädagogisierung von Differenz durch eine zugeschriebene Rolle ei-

ner »Expertin für Islam« führt gemäss der Erzählungen der jungen Frauen

zu einer als permanent beschriebenen Erwartungshaltung seitens Lehrperso-

nen und Peers, gemäss dieser die in diese Rolle gedrängten Frauen nicht nur

über sämtliche religiösen, sondern auch über jegliche, »dem Islam« und der

»arabischen Kultur« zugeschriebenen Belange (wie z.B. Mädchenbeschnei-

dung oder aber auch weltpolitische Konflikte, sowie tagespolitische Ereignis-

se) Auskunft geben können sollten. Verstärkt in die Rolle einer »Expertin«

hineingedrängt werden die Frauen jeweils, wenn gesellschaftspolitische Er-

eignisse oder Debatten, aber auch terroristische Anschläge die Tagespresse

dominieren. Velika, eine andere Fraumeines Samples, bei welcher diese »Tak-

tik« nachgezeichnet werden konnte, bringt diese Art von Zuschreibung auf

den Punkt, indem sie ihre Rolle im Gymnasium hinsichtlich der Debatte um

die Minarettinitiative (»Initiative gegen den Bau von Minaretten«) beschreibt:

»Und dann plötzlich wo es aufgekommen ist, wo die Debatte aufgekommen

ist, bin ich sozusagen das Angriffsschild gewesen, weil alle das Gefühl hat-

ten, ja ichmüsste das doch alleswissen. Ichmeine, ich komme ja vondort. Ich

bin ja so jemand, ich bin ja Muslim[in], ich bin ja Ausländer[in], ich müsste

es eigentlich wissen //mhm// und darum bin ich die ganze Zeit somit Fragen

https://doi.org/10.14361/9783839453186-013 - am 14.02.2026, 16:42:00. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453186-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5 Bildungsbiografische »Taktiken« junger religiös orientierter Secondas 179

bombardiert worden. (…) Und dann, wo die Leute zuerst auf mich zugekom-

men sind und mich gefragt hatten, ja, was…was sagst denn du dazu? Und

stimmt das überhaupt, kann das überhaupt sein, und was sagt der Koran

dazu? Ist es nicht so, dass Frauen unterdrückt werden? Und dann bin ich so

gewesen, woow, das stimmt also überhaupt nicht //mhm// und dann ja…ha-

be ich selber angefangen,mich einzulesen. Aber nicht weil ich gefunden ha-

be, ich will jetzt unbedingt, sondern eher weil ich gefunden habe, ich muss,

um zu wissen, was ich sagen muss« (Velika, A 50).

Velika beschreibt, wie sie während des Abstimmungskampfs zum »Angriffs-

schild« wurde. In dem Ausdruck »Angriffsschild« spiegelt sich die Dynamik

der emotional aufgeladenen politischen Debatte im Vorfeld der Abstimmung,

die bis in das Klassenzimmer hineinreichte und deren (gegnerische) Argu-

mentationslinien sich über der Gymnasiastin entladen haben. Sie schildert,

wie die von ihr wahrgenommene Erwartungshaltung ihres schulischen Um-

felds dahingehend verlief, dass sie über alles dem Islam Zugeschriebene Aus-

kunft geben müsse, »weil alle das Gefühl hatten, ja ich müsste doch alles wis-

sen«. Sie beschreibt die wahrgenommene Zuschreibung als »ich komme ja

von dort«. Dieses »von dort« ist jedoch in ihrer Aussage nicht näher definiert

und unterstreicht das Diffuse dieser Fremdverortung: Es gibt dieser Fremd-

verortung zufolge einen Ort, »von dort« kommen »Muslim*innen«. Es zeigt,

wie die intersektionell wirkende Differenzkategorie »Muslimin/Ausländerin«

mit einem imaginären, fremden Ort verbunden ist, von wo die »Expertin für

Islam« kommen soll.Wie Lingen-Ali undMecheril feststellen, gehen Prozesse

der religiösen Fremdzuschreibungen oft mit territorialen Referenzen einher,

die »vermeintlich eindeutig« sind (Lingen-Ali/Mecheril 2016: 22). In dieser

Zuschreibungspraxis werden die Frauen »auf eine Herkunft festgelegt, de-

ren exotisierte Eigenart sie situativ repräsentieren müssen« (Purtschert 2012:

107). Reale Lebenswelten sowie der Umstand, dass Velika in der Schweiz ge-

boren und aufgewachsen ist, zählen in der Fremdzuschreibung »ich komme

ja von dort« nicht. Lingen-Ali und Mecheril (2016: 19) sprechen hierbei von

»Praktiken der Ausgrenzung« (ebd.): »Die religiös Andern sind different und

weil sie different sind, fraglos nicht am richtigen Platz« (ebd.). Religion wird

somit zur sozialen Deutungspraxis (vgl. ebd.) im pädagogischen Feld.

Weiter präzisiert Velika die Fremdzuschreibung, indem sie ausführt, wie

sie in erster Linie als »so jemand« wahrgenommen wird und präzisiert dann,

»ich bin ja Muslim[in], ich bin ja Ausländer[in]«, um gleich auf die damit ver-

bundene Erwartungshaltung einzugehen, »ich müsste es ja eigentlich wis-

https://doi.org/10.14361/9783839453186-013 - am 14.02.2026, 16:42:00. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453186-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


180 Islam, Gender, Intersektionalität

sen«. Velika beschreibt, wie sie von ihrem schulischen Umfeld »die ganze Zeit

so mit Fragen bombardiert« wurde und wie die Leute zu ihr kamen und von

ihr eine Expertise zu jeglichen, dem Islam zugeschriebenen Aspekten erwar-

teten. Sie stellten Fragen wie, »ja stimmt das überhaupt« und »was sagt der

Koran dazu« und »ist es nicht so, dass Frauen unterdrückt werden?«. Letz-

tere Frage führte bei Velika dazu, dass sie sich nolens volens dazu entschloss

sich (intellektuell) zu wehren. Sie begann sich vertiefter einzulesen und be-

schreibt, dass es sich hierbei nicht um ein intrinsisches Bedürfnis handelte

(»nicht weil ich gefunden habe, ich will jetzt unbedingt«), sondern wie sie

sich gezwungen sah, die fremdzugeschriebene Expertinnenrolle anzuneh-

men und mehr noch – auszufüllen: Sie begann sich vermehrt einzulesen »um

zu wissen, was ich sagen muss«. Die zugeschriebene Rolle der »Expertin für

Islam« führte also bei Velika dazu, dass sie sich gezwungen sah, sich vermehrt

mit ihrer Religion auseinanderzusetzen. Die daraus folgende Akkumulierung

vonWissen sollte ihr letztlich dazu verhelfen, eine fremdzugeschriebene Rolle

auszufüllen, die sie sich gar nicht aussuchte:

»Ja. Sobald es um die arabische Kultur gegangen ist, bin ich plötzlich als Ex-

pertin betitelt worden (…) und von dem her haben sie mich immer auf das

angesprochen, und dann schauen sie dich auf einmal alle an. Was du jetzt

sagst //mhm// und dann…weisst du, du willst ja auch nichts Falsches sagen

//mhm// aber es wird etwas von dir erwartet //mhm// aber ich meine, wenn

ich die anderen Frage, ja warum feierst du Weihnachten? Die wissen das

nicht einmal. Warum feierst du Ostern? Die haben keine Ahnung, was an

Ostern so wichtig ist //mhm// aber bei ihnen ist das vollkommen okay, wenn

sie das nicht wissen, aber, wenn ich etwas nicht weiss (lacht), dann, warum

denn nicht? Du bist ja Muslim[in] //mhm// aber ichmeine inmeinem Freun-

deskreiswissen so viele nicht,weshalbmanOstern feiert. ZumTeilwissen sie

nicht einmal, dass Ostern einen viel… einen höheren Feiertag ist als Weih-

nachten. Das wissen viele nicht //mhm// und dann finde ich, von mir wird

immer erwartet, dass ich alles weiss und begründen kann. Aber sobald man

sie selber fragt, ist es vollkommen irrelevant //mhm// (…) ist dann so etwas

wie…aber Entschuldigung….das ist doch nicht fair!« (Velika, A 155).

Velika, deren Eltern in Südosteuropa geboren wurden, sieht sich plötzlich

in der Rolle als »Expertin für arabische Kultur« gedrängt. Aus ihrer Aussa-

ge »und dann schauen sie dich auf einmal alle an« wird auch der fordernde

(Rechtfertigungs-)Druck des Umfelds deutlich. Es wird nicht nur erwartet,

dass sie zu allem, das dem Islam und »der arabischen Kultur« zugeschrieben

https://doi.org/10.14361/9783839453186-013 - am 14.02.2026, 16:42:00. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453186-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5 Bildungsbiografische »Taktiken« junger religiös orientierter Secondas 181

wird, Auskunft geben kann, sondern auch eine Meinung haben soll. Die da-

mit einhergehende Erwartungshaltung führt, wie Velika beschreibt, zu einem

erhöhten Anspruch an sich selbst, wenn sie beteuert »weisst du, du willst ja

auch nichts Falsches sagen«. In dieser Aussage wird eine gewisse Ohnmacht

deutlich, zu der eine solch zugeschriebene Rolle führen kann. Es besteht ei-

nerseits der Erwartungsdruck des ›Publikums‹ an die ›Expertin‹ (»es wird et-

was von dir erwartet«) und anderseits die Angst davor, dass es als persönliche

Unzulänglichkeit gewertet werden könnte, wenn sie eine Auskunft nicht ge-

ben kann (oder auch nicht geben will). Darauf führt sie aus, was bei anderen

Frauen meines Samples ebenfalls oft thematisch wurde, nämlich die Unge-

rechtigkeit (»das ist doch nicht fair«), dass seitens der Lehrpersonen, aber

auch der Peers an sie ganz andere Ansprüche gestellt werden als an christ-

lich sozialisierte Schüler*innen, bei denen es »okay« sei, wenn sie etwas nicht

wüssten.Bei ihr tauche indes,wenn sie etwas nicht wisse, gleich die Frage auf:

»Warum denn nicht? Du bist ja Muslim[in]«. Aus dieser Aussage wird deut-

lich, wie diese stereotypisierende Zuschreibung mit einem essenzialistischen

Religionsbegriff einhergeht, welcher den Blick auf die realen Lebenswelten

der jungen Frauen versperrt (vgl. hinsichtlich Kultur, Kalpaka 2006). Velika

beschreibt, wie viele ihrer christlich sozialisierten Freund*innen bspw. nicht

wüssten, weshalb man Ostern feiere und oft die zentralen Feiern des Chris-

tentums nicht kennen würden, während von ihr erwartet wird »dass ich alles

weiss und begründen kann«. Die Lebenswelten der christlich sozialisierten

Jugendlichen und ihr Verhältnis zu Religion werden von den Lehrpersonen

hingegen als selbstverständlich plural und pluralisiert angesehen. Von ihnen

wird nicht erwartet, dass sie auch nur Grundzüge »ihrer Religion« – falls sie

überhaupt einer solchen zugschreiben werden – kennen. Velika bemängelt,

dass verschiedene Ansprüche an sie und ihre Peers gestellt werden und schil-

dert, wie sie damit abgespeist würde, dass »es vollkommen irrelevant« sei,

wenn sie im Gegenzug ähnliche Fragen zum Christentum stelle. Der unglei-

che Anspruch an sie vs. ihre Peers empfindet sie als sehr ungerecht, führt er

doch zu einer Reproduktion gesellschaftlicher Ungleichheitsverhältnisse im

schulischen Kontext.

Kalpaka (2006) beschreibt in ihrem Aufsatz Pädagogische Professionalität in

der Kulturalisierungsfalle. Über den Umgang mit ›Kultur‹ in Verhältnissen von Diffe-

renz und Dominanz die Wirkung von Kulturalisierung und die ausschliessen-

den Effekte eines statischen Kulturbegriffs im pädagogischen Kontext. Sie

legt dar, wie ein geschlossener statischer Kulturbegriff verhindert, dass Per-

sonen und ihre Handlungsgründe differenziert wahrgenommen werden. Ei-

https://doi.org/10.14361/9783839453186-013 - am 14.02.2026, 16:42:00. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453186-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


182 Islam, Gender, Intersektionalität

ne solcher Kulturbegriff führt das Handeln von Schülerinnen und Schülern

monokausal auf Kultur zurück, und dadurch wird »meistens verhindert, das

Handeln als Antwort auf erlebte Widersprüche aufzufassen und weitere Fra-

gen bezüglich der erlebten Widersprüche zu stellen, so dass bedeutsame Le-

bensbedingungen zum Teil unerkannt bleiben« (ebd.: 396). Analog dazu lässt

sich meines Erachtens die zugeschriebene Rolle als »Expertin für Islam« auf

einen geschlossenen Religionsbegriff zurückführen. Dass sich neben der von

Kalpaka georteten »Kulturalisierungsfalle« nun auch eine »Religiosisierungs-

falle« im pädagogischen Feld eröffnet zu haben scheint, erstaunt angesichts

des gesellschaftspolitischen, diskursiven Trends, dass Differenzen vermehrt

entlang religiöser Grenzen konstruiert werden (Sökefeld 2011: 271), nicht.

Insbesondere die Allgegenwärtigkeit der Rollenzuschreibung einer »Ex-

pertin« für Fragen, welche dem Islam zugeschrieben werden, seitens Lehr-

personenwird von den interviewten Frauen als irritierend beschrieben. Velika

schildert, wie sie im Unterricht permanent angesprochen worden ist; immer

und immer wieder habe es geheissen: »Was sagen Sie dazu, Frau Hoxha? Was

ist ihre Meinung dazu? Was sagt der Islam dazu?« (Velika, A 166). Auch Hann-

an beschreibt den Positionierungszwang imUnterricht als omnipräsent in ih-

rerMittelschulzeit: »es war eigentlich schon vom ersten Tag an so« (Hannan,A

838-839). Sei es bei politischen Ereignissen, welche dem Islam zugeschrieben

wurden, oder sei es, wenn im Deutschunterricht eine Lektüre, wie »Nathan

der Weise« von Lessing, anstand: »dann musste ich immer meinen Kommen-

tar abgeben« (Hannan, A 808). Sie erlebte die dauernde Adressierung durch

eine Lehrperson einerseits als Stichelei, andererseits aber auch als diffus. Sie

konnte deren Ziel und Absicht nicht recht einordnen:

»ich kann selbst nicht genau sagen, ob es Interesse ist, oder auch einbisschen

so sticheln, so ein bisschen //mhm// es war vielleicht so ein Mischmasch38

halbes Lachen) //mhm// oder ob sie auch wollte, dass ich ein bisschen mehr

über Religion, übermeine Religion erzähle imUnterricht oder ichweiss auch

nicht« (Hannan, A 816-819).

Einige der Frauen beschreiben den permanenten Rechtfertigungszwang auch

als bewusste Provokation seitens der Lehrpersonen, so z.B. Velika:

»Wir hatten auch einen Deutschlehrer gehabt, (…) er hat es geliebt zu pro-

vozieren. Er hat…er hat es wirklich gerne gemacht gehabt. Und mich gera-

38 Umgangssprachlich für Gemisch.

https://doi.org/10.14361/9783839453186-013 - am 14.02.2026, 16:42:00. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453186-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5 Bildungsbiografische »Taktiken« junger religiös orientierter Secondas 183

de direkt angesprochen, dann bin ich sozusagen ganz allein gewesen. Und

plötzlich sind alle Stimmen laut geworden, damit er so ein bisschen…Diskus-

sion provozieren konnte. Und er einfach sozusagen nur zuschauen konnte«

(Velika, A 54).

Velikas Schilderung lässt keinen Zweifel offen, dass die Lehrperson sie mit ih-

rer Vorgehensweise in eine für sie äusserst unangenehme Situation brachte.

Aus der Aussage »dann bin ich sozusagen ganz allein gewesen« wird offenbar,

dass dieser Positionierungszwang im pädagogischen Kontext als Ausschluss-

erfahrungen zu deuten ist – als Reproduktion des kollektiven gesellschaft-

lichen »Rechtfertigungsdrucks« (vgl. u.a. Baumann 2015: 17, Tunger-Zanetti

2013a: 224, Tunger-Zanetti 2013c, Schild 2010: 181), sich ständig als muslimi-

sche Frau rechtfertigen bzw. legitimieren zu müssen. Velika beschreibt er-

gänzend, wie es ihrem Deutschlehrer dadurch gelungen ist – quasi als päd-

agogischen Kniff auf Velikas Kosten –, in der Klasse eine Diskussion zu pro-

vozieren, der er nur noch zuschauen musste.

Obwohl für die Betroffenen meist sehr unangenehmen, ist davon aus-

zugehen, dass die Zuschreibung der Rolle einer »Expertin für Islam« durch

Lehrpersonen und Peers wohl kaum ausschliesslich in negativer Intention

vorgenommen wird. Das Pädagogisieren der Differenzkategorie »Muslimin«

in Form der Zuweisung einer Expertinnenrolle kann zumindest in gewissen

Kontexten sicherlich auch als (unbeholfene) »Form des Verstehen-Wollens«

(Kalpaka 2006: 396)39 gedeutet werden, die ihrerseits in begegnungspädago-

gischen Ansätzen fusst. Mecheril und Thomas-Olalde betonen, dass »begeg-

nungspädagogische Ansätze (…) immer jene Differenzen voraus[setzen], auf

die sie pädagogisch zu reagieren suchen, wodurch diese Ansätze zu einer

Praxis der Herstellung von Differenz werden« (Mecheril & Thomas-Olalde

2018, S. 194). Wie in den bildungsbiografischen Narrationen der jungen Frau-

en rekonstruiert werden konnte,werden durch solche Praxen gesellschaftliche

Ausschlusserfahrungen im pädagogischen Kontext reproduziert.

Buchhardt (2014: 179) geht in Bezug auf eine ethnografische Schulfor-

schung in Dänemark davon aus, dass Religion von der Institution Schule (mit)

produziert wird, wie sie anhand ihrer Daten schlüssig mittels der omniprä-

senten Dichotomie »Muslimness« vs. »Danishness/Christianess« analysiert.

Sie gelangt schliesslich zu dem Schluss:

39 Kalpaka geht zwar nicht im Speziellen auf die Differenzkategorie Religion ein, spricht

jedoch im pädagogischen Kontext von »Kulturalisierung als eine Form des Verstehen-

Wollens« (2006: 396).

https://doi.org/10.14361/9783839453186-013 - am 14.02.2026, 16:42:00. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453186-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


184 Islam, Gender, Intersektionalität

»(…) the culturalized category of ›religion (…) not only functions as a

metaform of the concept of race (…) the culturalized category of ›reli-

gion‹ may be explained as micro-identity politics (…) internalizing social

classification and social distribution.(…) ›To beMuslim‹ and ›to be Universal-

Christian-Danish‹ are indeed things you can learn in school« (Buchardt 2014:

180).

Wie die oben ausgeführten Beispiele zeigen, wird in den biografischen

Erzählungen der Frauen anhand der zugeschriebenen Rolle der »Exper-

tin für Islam« die Konstruktion »Ausländer*in/Muslim*in« vs. »Schwei-

zer*in/Christ*in« deutlich. Die verschiedenen Ansprüche, die mit dieser

Kategorisierung einhergehen, können wie Buchardt (ebd.) für den dänischen

Kontext darlegt, meines Erachtens ebenso mit »micro-identity-politics«

erklärt werden, welche die gesellschaftliche soziale Klassifikation und soziale

Ungleichheit (re)produzieren.

c) »Taktik« gesellschaftlicher Selbstpositionierung

hinsichtlich der Bildungsbiografie: Agency durch Aneignung

des meritokratischen Prinzips

Die interviewten Frauen, bei denen die »Taktik« des zielstrebigen Aufsteigens

rekonstruiert werden konnte, erlangen mehr Handlungsfähigkeit durch eine

zielstrebige kompensatorische Aneignung des meritokratischen Leistungs-

prinzips (Becker/Hadjar 2017, Hadjar 2008, Solga 2005, Young 1961) – dies

bei beiden Ausprägungen religiöser Selbstrepräsentation. Die »Taktik« des

zielstrebigen Aufsteigens zeigt sich besonders deutlich, wenn es zu struktu-

rellen Ausschlusserfahrungen kommt, die dann mittels Zielstrebigkeit und

Leistung kompensiert werden. Im Folgenden möchte ich nun exemplarisch

am Übergang der ersten Selektionschwelle von Xhemile aufzeigen, wie sich

diese »Taktik« bildungsbiografisch manifestiert.

In der Rolle als Erstgeborene in der Migrationssituation konnte Xhemile

zunächst von ihren Eltern, die gerade erst daran waren, sich in der Berufs-

welt der Schweiz zu etablieren und das Schulsystem noch nicht kannten, kei-

ne grosse Unterstützung in schulischen Belangen erwarten. Sie war auf sich

allein gestellt. Als ältestes Kind der Familie im schweizerischen Schulsystem

kam ihr zudem eine gewisse Vorreiter*innenrolle zu:

»Und bis dann…ist einfach, ich bin die Älteste gewesen, ich habe gar keine

Ahnung gehabt, wie es weiter geht also – dass man ausgesondert wird…se-

lektioniert, Sek-Real, was ist das überhaupt und das istmir gar nicht bewusst

https://doi.org/10.14361/9783839453186-013 - am 14.02.2026, 16:42:00. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453186-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5 Bildungsbiografische »Taktiken« junger religiös orientierter Secondas 185

gewesen und ich habe keine Ahnung gehabt…was muss ich machen dass

ich in die Sek oder was bringt mir die Sek und was ist Real //mhm// so bis

dort und es ist mir eigentlich so egal gewesen, also ni-nicht besonders an-

gestrengt« (Xhemile, A 55).

Aus dieser Aussage lässt sich schliessen, dass Xhemile die grosse Bedeutung

der ersten Selektionsschwelle im schweizerischen Schulsystem nicht bewusst

war. Aufgrund ihres fehlenden Bewusstseins der Bedeutung dieser Selekti-

onsschwelle hat sich Xhemile in der Folge nicht besonders angestrengt und

wurde zunächst in die Realschule eingestuft. Retrospektiv wird sie sich be-

wusst, dass es Wissen über das System braucht, um in der Schullaufbahn

erfolgreich zu sein. Sie konstatiert an anderer Stelle, dass es ihre Geschwister

diesbezüglich viel leichter gehabt hätten, weil sie später von ihren Erfahrun-

gen und ihrem Wissen über die Institutionen, aber auch von autodidakti-

schen Lerntechniken profitieren konnten (z.B. A 159). Diese aus intersektio-

neller Sicht wirksame Bildungsbarriere an der ersten Selektionsschwelle ma-

nifestiert sich ähnlich wie bei Frauen der »Taktik« des Typus 1: Als jungeMäd-

chen waren Xhemile wie Zara bei der ersten Selektionsschwelle am Übergang

von der Primar- zur Sekundarstufe auf sich alleine gestellt und entschieden

sich für den Verbleib in der Realstufe (Intersektion der Differenzdimensionen

»class« und »Migrationshintergrund«). Wie bei Zara wirkte das Schulsystem bei

der ersten Selektionsschwelle zunächst hinsichtlich der gesellschaftlichen Po-

sition der Eltern in der Schweiz reproduktiv (vgl. Kronig 2005).

Anders als Zara hatte Xhemile jedoch bereits damals ein klares Berufsziel

vor Augen: Sie wollte Lehrerin werden. Ihre Familie befürwortete, anders als

bei Zara, dieses Bildungsziel zumindest ideell, auch wenn sie wenig prakti-

sche Unterstützung bieten konnten. Als Xhemile realisierte, dass sie in die

Sekundarschule eingestuft werden musste, wenn sie Lehrerin werden will,

strengte sie sich an und krempelte den Selektionsentscheid innerhalb von

zwei Monaten um:

»Undnachher, als esmir bewusst geworden ist, dass ich [die] Sek[undarstufe]

brauche, ja damit ich Lehrerin werden kann…bin nachher in Sek also (…) nach

zwei Monaten nachher wieder in der Sek eingestuft, Math und äh…Franzö-

sisch und Deutsch //mhm// das ist wirklich zügig gegangen, ich habe wirk-

https://doi.org/10.14361/9783839453186-013 - am 14.02.2026, 16:42:00. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453186-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


186 Islam, Gender, Intersektionalität

lich Vollgas gegeben, habe immer Sechser, Fünfeinhalber40 gemacht (halbes

Lachen) ‒ ja…« (Xhemile, A 57-59).

Das prototypische Element der »Taktik« des zielstrebigen Aufsteigens lässt

sich sehr deutlich anhand des zuvor aufgeführten Zitats veranschaulichen:

Das Bildungssystem wirkt in den Bildungsbiografien dieser jungen Frauen in

Bezug auf die soziale Ungleichheit zunächst reproduktiv, insbesondere hin-

sichtlich der intersektionell wirkenden Differenzdimensionen »Migrationshin-

tergrund« und »class«. Mittels der »Taktik« des zielstrebigen Aufsteigens ge-

lingt es ihnen jedoch, mit im Vergleich zu privilegierten Lernenden ungleich

grösserem, kompensatorischen Arbeitsaufwand –mittels kompensatorischer

Aneignung des meritokratischen Prinzips (Becker/Hadjar 2017, Hadjar 2008,

Solga 2005, Young 1961) – Selektionsschwellen zu meistern.

Xhemile verfolgt ihr Bildungsziel konsequent, schon früh trifft sie ihre

Bildungsentscheidungen notfalls alleine, stets das Ziel vor Augen, Lehrerin zu

werden. Von der ersten Selektionsstufe an ordnet Xhemile all ihre Bildungs-

entscheidungen und -bemühungen einem einzigen Ziel unter: Lehrerin zu

werden. Auch später sieht sie den Grund einer gymnasialen Bildung einzig

durch ihr Berufsziel gerechtfertigt:

»Und ich habe einfach unbedingt in den Gymer41 wollen, aber heute im

Nachhinein denke ich, es ist wahrscheinlich, also wenn ich nicht Leh-

rerin hätte werden wollen, wäre es wirklich eine dumme Entscheidung

gewesen…unnötig…« (Xhemile, A 59).

Aus dem Zitat lässt sich die Zielorientiertheit rekonstruieren, die ebenfalls

prägend für Xhemiles Bildungsbiografie war. Sie habe »einfach unbedingt in

den Gymer wollen«. Den Zweck einer gymnasialen Bildung sieht sie jedoch ‒

zumindest aus der Retrospektive einzig durch ihr Ziel, Lehrerin zu werden,

gerechtfertigt. Sie ist gar der Ansicht, dass es »wirklich eine dumme Ent-

scheidung …unnötig« gewesen wäre, das Gymnasium zu besuchen, hätte sie

es nicht für das Erreichen ihres Bildungsziels benötigt. Ein Interesse an All-

gemeinbildung »sui generis« gab es für Xhemile in ihrer Bildungslaufbahn

demnach nicht. Es ging ihr einzig darum, zielstrebig ihr Bildungsziel zu er-

reichen und dafür traf sie die erforderlichen Bildungsentscheidungen.

40 Die schweizerischenumerische Schulnotenskala reicht von 1-6,wobei 6 dieHöchstnote

darstellt.

41 Schweizerische umgangssprachliche Bezeichnung für Gymnasium.

https://doi.org/10.14361/9783839453186-013 - am 14.02.2026, 16:42:00. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453186-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5 Bildungsbiografische »Taktiken« junger religiös orientierter Secondas 187

Besonders deutlich lässt sich die »Taktik« des zielstrebigen Aufsteigens

nachzeichnen, wenn es zu bildungsbiografischen Ausschlusserfahrungen

kommt. Xhemile beschreibt ein Gespräch mit ihrem damaligen Schulleiter

über einen allfälligen Übertritt ins Gymnasium wie folgt:

»Der Schulleiter hat mir dazumal gesagt gehabt, ich solle es nicht probieren

(…), weil es sei zu schwierig für mich und ich soll probieren lieber, ich solle

auchEnglischnicht nehmen,weil das sei zu viel ((wäre))) unddas hatmich so

dann angespornt, weiterzumachen,weil das hatmich so genervt, dermassen

genervt, dass er so etwas sagt…(…) Er hat das Gefühl gehabt, ich-ich denke es,

ich weiss es nicht warum, aber so Migrantenkinder und (…) wahrscheinlich

schafft sie das nicht…(…) vielleicht hat es den Andern hat es…Mut weg…äh

also genommen…das schon mal zu probieren42 und ich habe gedacht, nein,

dem zeige ich esmal!« (Xhemile, A 66-72, Unterstricheneswurde laut betont

ausgesprochen).

Die Erfahrung, dass ihr der Schulleiter einen gymnasialen Übertritt nicht zu-

traute, deutete Xhemile retrospektiv als Ausschlusserfahrung aufgrund von

Vorurteilen gegenüber Lernenden mit »Migrationshintergrund«. Ihr ist be-

wusst, dass dies eine Erfahrung ist, von der sich Andere hätten entmutigen

lassen und davon abgesehen hätten, einen gymnasialen Übertritt ins Auge

zu fassen. Xhemile jedoch begegnete Ausschlusserfahrungen im Schulsys-

tem mit verstärktem Einsatz und noch grösserer Zielstrebigkeit und liess

sich nicht beirren: »(…) und ich habe gedacht, nein, dem zeige ich es mal!«.

Sie nahm diese Unterredung mit dem Schulleiter zum Ansporn und schaff-

te mittels kompensatorischer Aneignung des meritokratischen Prinzips (Be-

cker/Hadjar 2017, Hadjar 2008, Solga 2005, Young 1961) schliesslich die beste

Empfehlung für das Gymnasium, indem sie als Einzige ihrer Klasse die Ma-

ximalpunktezahl erreichte.

Bei Xhemiles Übergang in das nachobligatorische Bildungssystem kann

meines Erachtens besonders deutlich aufgezeigt werden, wie Xhemile durch

die »Taktik« des zielstrebigen Aufsteigens aus einer subalternen Position

heraus mehr Handlungsfähigkeit (Agency) erlangen konnte. De Certeau

beschreibt treffend, innerhalb welcher Gegebenheiten eine »Taktik« zum

Zuge kommt, eine »Taktik« »muss mit dem Terrain fertigwerden, das ihr

so vorgegeben wird, wie es das Gesetz einer fremden Gewalt organisiert«

(De Certeau 1988: 89), in diesem Falle stellt dies die Konfrontation mit

42 Schweizderdeutsch umgangssprachlich für »versuchen«.

https://doi.org/10.14361/9783839453186-013 - am 14.02.2026, 16:42:00. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453186-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


188 Islam, Gender, Intersektionalität

einem »defizitorientierten, früh selektionierenden Bildungssystem« (Oes-

ter/Brunner 2015: IV) dar. Die »Taktik« des zielstrebigen Aufsteigens ist ein

Handlungsmuster, mittels dessen es Xhemile gelingt, aus einer subalternen

Position heraus mehr Agency zu erlangen, indem sie ihr Ziel nicht aus den

Augen verliert und preisgibt. Sie lässt sich nicht dahingehend überzeugen,

den gymnasialen Übertritt gar nicht erst »zu probieren«. Es gelingt ihr, »im

Fluge die Möglichkeiten zu ergreifen, die der Augenblick bietet« (De Certeau

1988: 89), die etablierten Strukturen umzudeuten und für Überraschungen

zu sorgen (maximale Punktzahl für den gymnasialen Übertritt). De Certeau

zufolge sorgt eine »Taktik« »für Überraschungen. Sie kann dort auftreten,

wo man sie nicht erwartet« (De Certeau 1988: 89).

In De Certeaus Sinne (1988: 89) besteht das konstitutive Element der

»Taktik« des zielstrebigen Aufsteigens in der kompensatorischen Aneignung

des meritokratischen Prinzips (Becker/Hadjar 2017, Hadjar 2008, Solga

2005, Young 1961). Trotz bestehender Bildungsungleichheiten besteht, wie

Becker/Hadjar (2017) aufzeigen, in westlichen Gesellschaften ein verbreiteter

Glaube an einen »meritokratischen, herkunftsunabhängigen Zugang zu

Bildung« (ebd.: 35). In der Vorstellung einer meritokratischen Gesellschaft

»wird die soziale Schichtung nach sozialer Herkunft scheinbar durch ei-

ne soziale Schichtung nach individueller Leistung ersetzt« (Becker/Hadjar

2017: 34). Hierbei legitimiert das Leistungsprinzip die Struktur der sozia-

len Ungleichheit, d.h. die ungleiche Verteilung von Bildung, Status und

Einkommen wird einzig durch die ungleiche Leistung von Individuen ge-

rechtfertigt (ebd.: 33-34). In dieser Vorstellung spiegelt sich nicht zuletzt

eine »liberale Ideologie individueller Freiheit und dem [sic!] Verständnis

von Chancen- statt Ergebnisgleichheit wieder [sic!]« (ebd.: 36). Die Vorstel-

lung einer Chancengleichheit durch gleiche Leistung hält – wie unzählige

bildungssoziologische Studien verdeutlichen – einer empirischen Überprü-

fung nicht stand (z.B. Kronig 2007, vgl. hierzu ausführlich Kapitel 3.3). Das

meritokratische Prinzip hat sich dennoch im Zuge der Bildungsexpansion

zu einem wirkmächtigen Legitimationsprinzip sozialer Ungleichheiten und

ungleicher Bildungschancen entwickeln können (Hadjar 2008, Solga 2005).

Xhemiles Zielstrebigkeit wirkt sich gar auf die Wahl ihres Freundeskrei-

ses aus.Der grösste Teil ihres Freundeskreises ist akademisch gebildet, sie hat

»einfach Kolleginnen, die auch studiert haben…ähm…oder einfach eine Fach-

hochschule gemacht haben« (Xhemile, A 226). Ihren Freundeskreis beschreibt

sie wie folgt:

https://doi.org/10.14361/9783839453186-013 - am 14.02.2026, 16:42:00. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453186-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5 Bildungsbiografische »Taktiken« junger religiös orientierter Secondas 189

»Ich habe mich immer an solchen angehängt, die (…) zielorientiert gewesen

sind, zielstrebig gewesen sind, die etwas im Leben erreichen wollten« (Xhe-

mile, A 213).

Mit Schulkolleginnen, die andere Interessen hatten, als »etwas im Leben er-

reichen«, wollte sie jedoch nichts zu tun haben:

»Ich wollte mich eigentlich nicht mit denen abgeben (halbes Lachen), sa-

gen wir es so, ein bisschen fies…ähm, weil sie haben andere Interessen ge-

habt, Schminken, Ausgang…Parties…ja und das habe ich nicht gewollt, al-

so…« (Xhemile, A 217).

Xhemiles strategisch anmutende Auswahl der Peers zeigt sich auch darin,mit

wem sie sich nicht »abgeben« wollte. In der Aussage schwingt eine gewisse

Schammit – sie ist sich bewusst, dass die Beschreibung der Peers, von denen

sie sich abgrenzt, »ein bisschen fies« sei, beziehungsweise eine Zuschreibung

und Stereotypisierung, die mit einer Abwertung verbunden ist.

Während der Ausbildungszeit schlug sich Xhemile mit Hilfsjobs in Reini-

gungsfirmen ohne die finanzielle Unterstützung ihrer Eltern durch, mit de-

nen sie aufgrund ihrer Partnerwahl im Zwist lag. Auch in dieser aufreibenden

Zeit verlor sie ihr Berufsziel nie aus den Augen und es gelang ihr selbst in die-

ser grossen Belastungsphase noch den Vorbereitungskurs zu absolvieren und

die Prüfung an der Pädagogischen Hochschule zu bestehen:

»Während des Vor[bereitungs]kurses…äh gerade nach der Hochzeit [habe

ich] Aufnahmeprüfungen gehabt, eine eigene Wohnung in diesem Jahr ge-

sucht, einen Job ‒ es ist wirklich so viel gewesen…ich habe nichts gelernt,

in der letzten Woche, eine Woche vor der Aufnahmeprüfung habe ich an-

gefangen, alle zwölf Fächer zu lernen //mhm// für die Prüfung, es ist wirk-

lich schwer gewesen, ich bin wirklich um acht aufgestanden, bis um zwölf in

der Nacht habe ich gelernt… //mhm// bin schlafen gegangen und wieder am

nächsten Tag und das sieben Tage nacheinander habe ich das durchgezogen

und nachher die Prüfungen bestanden« (Xhemile, A 286, Unterstrichenes

wurde laut betont ausgesprochen).

Aus der Aussage wird die Belastung deutlich, die Xhemile während der Zeit

des Vorbereitungskurses und der anschliessenden Zulassungsprüfung an die

Pädagogische Hochschule auszuhalten hatte. Doch durch ihre Zielgericht-

etheit war sie einmal mehr in der Lage, auch in einer schwierigen Ausgangs-

lage ihren Ehrgeiz und sämtliche Kräfte zu mobilisieren und sich mithilfe

https://doi.org/10.14361/9783839453186-013 - am 14.02.2026, 16:42:00. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453186-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


190 Islam, Gender, Intersektionalität

von Nachtschichten in einer Woche so vorzubereiten, dass sie die Prüfung

bestand – stets das Ziel bzw. ihren Beruf vor Augen. Mit viel Arbeit, Diszi-

plin und Durchhaltewillen und mittels der oben beschriebenen Aneignung

des meritokratischen Prinzips hat sie es geschafft, obwohl sie als »Migran-

tenkind« (Xhemile, A 68), schwere strukturelle Hindernisse des Schulsystems

zu überwinden hatte.

Zentrales Element der »Taktik« des zielstrebigen Aufstiegs ist es, dass

die Frauen, welche sich diese »Taktik« zu Eigen machen, wie Xhemile, jegli-

chem (strukturellen) Widerstand mit der Intensivierung der Anstrengungen

zur Erreichung höherer Leistung und der Fokussierung auf das Ziel begeg-

nen.Mehr Agency hinsichtlich ihres Bildungswegs erlangen die jungen Frauen

dadurch, dass es ihnen gelingt, mittels – im Vergleich zu privilegierten Ler-

nenden – ungleich grösserer Anstrengung aus ihren subalternen Positionen

heraus nach demmeritokratischen Prinzip die intersektionell wirkenden Bar-

rieren auszuhebeln und ihre habituell verankerte Bildungsaspiration in einer

tertiären Bildung umzusetzen. In der Koppelung dieser kompensatorischen

Aneignung des meritokratischen Prinzips mit der Ressource einer elterlichen

Bildungsaspiration, welche nicht nach genderspezifischen Kriterien unter-

scheidet, entwickelt diese »Taktik« hinsichtlich der untersuchten Bildungs-

biografien eine grosse Durchschlagskraft. Zusätzlich ist diese »Taktik« noch

durch eine ausgeprägte Zielfokussierung gekennzeichnet.

Zusammenfassung »Taktik« Typus 2

Die interviewten Frauen, bei denen die »Taktik« des Bildungszugangs durch

zielstrebiges Aufsteigen rekonstruiert werden konnte, erfahren aus einer in-

tersektionellen Sicht Einschränkungen ihrer Bildungsbiografie durch das Zu-

sammenspiel der Differenzdimensionen »Migrationshintergrund«, »class« und

Religion.Hinsichtlich der Berufsbiografie erweist sich die Differenzdimension

Gender jedoch als weniger wirkmächtig in dem intersektionellen Zusammen-

spiel als bei Frauen der »Taktik« des Typus 1. Dies zeigt sich insbesondere

anhand zweier Aspekte: Erstens kann die Differenzdimension Gender hin-

sichtlich der Bildungsbiografie bei den interviewten Frauen dieser »Taktik«

weniger Wirkmächtigkeit entfalten, da die Eltern in ihren Bildungsaspira-

tionen, die von den Töchtern tradiert werden, nicht nach genderspezifischen

Kriterien unterscheiden. Die Eltern fördern ihre Töchter und ihre Söhne hin-

sichtlich ihrer Bildungsbiografie gleichermassen; sie verfechten bspw. nicht,

wie die Eltern von Frauen der »Taktik« 1 ein klassisches Rollenbild, nachdem

https://doi.org/10.14361/9783839453186-013 - am 14.02.2026, 16:42:00. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453186-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5 Bildungsbiografische »Taktiken« junger religiös orientierter Secondas 191

ihre Töchter früh heiraten sollen und deshalb keine gute Ausbildung benö-

tigen. Im Gegenteil: Sie erwarten von ihren Kindern – genderunabhängig –

einen gesellschaftlichen Aufstieg durch Bildung. Eine Vorstellung, die habi-

tuell bei den Töchtern verankert ist und tradiert wird. Zweitens kann bei den

Frauen, bei denen die »Taktik« 2 rekonstruiert wurde und die einen Hijab

tragen, die Differenzdimension Gender im Zusammenspiel mit Religion auf-

grund der vorherrschenden schulkulturellen Sinnesordnung (Budde 2012) im

tertiären (und zuvor im mittelschulischen) Umfeld, in dem sich die Frauen

bewegen, nicht dieselbe berufsbiografisch einschränkende Wirkmächtigkeit

entfalten wie in der Berufsbildung. Die Differenzkategorie »Muslimin« ma-

nifestiert sich in diesem Umfeld zwar in Form eines zugeschriebenen Exper-

tinnentums (»Expertin für Islam«), macht jedoch keine einschneidende be-

rufsbiografische Umorientierung erforderlich, wie dies bei der »Taktik« 1 der

Fall ist.

Bei den Frauen der »Taktik« 2 konnten zwei unterschiedliche Ausprä-

gungen religiöser Selbstrepräsentation rekonstruiert werden: Es handelt

sich hierbei einerseits um die religiöse Selbstrepräsentation als »pragma-

tische Muslima« und andererseits um die religiöse Selbstrepräsentation als

»engagierte Muslima«: Während bei der Ausprägung der religiösen Selbstre-

präsentation als »pragmatischeMuslima« die Bedeutung der religiösen Praxis

gegenüber der Elterngeneration abnimmt, wird bei der Ausprägung der

religiösen Selbstrepräsentation als »engagierte Muslima« die religiöse Praxis

der Eltern, insbesondere das Engagement in religiösen Vereinen, tradiert.

Die Ausprägungen unterscheiden sich insbesondere in der Art, wie die re-

ligiöse Praxis ihrer Eltern weitergegeben wird, haben aber keinen sich gross

voneinander unterscheidenden Einfluss auf die Bildungsbiografie. Dies ist

insofern bemerkenswert, da bei Frauen, bei denen die religiöse Selbstreprä-

sentation als »engagierte Muslima« rekonstruiert werden konnte und die ei-

nen Hijab tragen, keine vergleichbaren bildungsbiografischen Einschränkun-

gen rekonstruiert werden konnten, wie in der Berufsbildung bei Frauen der

»Taktik« 1. Allerdings muss dieser Befund dahingehend relativiert werden,

dass den Befragten aufgrund ihres Alters der Berufseintritt nach dem tertiä-

ren Ausbildungsgang noch bevor steht. Es ist nicht auszuschliessen, dass dort

dann intersektionell wirkende Barrieren auftreten könnten, die in der schul-

kulturellen Sinnesordnung des tertiären Umfelds kaum Relevanz entwickeln

konnten.

Aus intersektioneller Sicht waren die jungen Frauen beider Ausprägun-

gen der »Taktik« 2, bildungsbiografisches Bestehen durch zielstrebiges Auf-

https://doi.org/10.14361/9783839453186-013 - am 14.02.2026, 16:42:00. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453186-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


192 Islam, Gender, Intersektionalität

steigen, in ihrer frühen Bildungsbiografie zwar belastet: Als junge Lernen-

de wurden sie durch strukturelle Barrieren im Bildungssystem insbesondere

aufgrund des Zusammenspiels »Migrationshintergrund«, »class« und (weniger

stark, aber auch durch Religion und Gender) benachteiligt. Bildungsbiografisch

zeigt sich das insbesondere hierin, dass sie als Lernende von Exponent*in-

nen des Bildungssystems in Selektionsentscheidungen hineinberaten wur-

den, die weder ihren kognitiven Fähigkeiten noch ihren Bildungswünschen

und -zielen entsprechen. Ihre Eltern waren trotz hoher Bildungsaspiratio-

nen für ihre Töchter aufgrund fehlender Kenntnisse des Schulsystems und

der Bedeutung der frühen Selektion nicht in der Lage, sie zu unterstützen.

Die »Taktik« des zielstrebigen Aufsteigens erwies sich jedoch trotz dieser Bil-

dungsbarrieren als äusserst durchschlagekräftig: Konstitutives Element der

»Taktik« 2 ist es, dass jeglichem (auch strukturell bedingtem) Widerstand mit

der Intensivierung der Zielstrebigkeit und der Leistung begegnet wird. In De

Certeaus Sinne (1988: 89) besteht das zentrale Element der »Taktik« des ziel-

strebigen Aufsteigens in der Aneignung des meritokratischen Prinzips (vgl.

Becker/Hadjar 2017).Mehr Agency erlangen die jungen Frauen paradoxerweise

dadurch, dass sie sich dasjenige Prinzip aneignen, mittels dessen Bildungs-

ungleichheit in modernen Gesellschaften normativ gerechtfertigt wird (Solga

2005). Es gelingt ihnen, durch – im Vergleich zu privilegierten Lernenden –

ungleich grössere Anstrengung aus ihren subalternen Positionen heraus die

intersektionell wirkenden Barrieren auszuhebeln und ihre habituell veranker-

te Bildungsaspiration in einer tertiären Bildung umzusetzen. Sie eignen die

Deutung ihres »Möglichkeitsraums« (Holzkamp 1983) also mittels des meri-

tokratischen Prinzips an, wonach »die soziale Schichtung nach sozialer Her-

kunft scheinbar durch eine soziale Schichtung nach individueller Leistung

ersetzt« wird (Becker/Hadjar 2017: 34).

Die Aneignung des meritokratischen Prinzips in der Koppelung mit

der im Vergleich zur »Taktik« des Typus 1, 3 und 4 weniger wirkmächtigen

Wirkungsweise der Differenzkategorie »Muslimin« aufgrund der weniger

starken Manifestation der Differenzdimension Gender macht diese »Taktik«

2 zu einer, hinsichtlich der Bildungsbiografie äusserst effektiven »Taktik«.

Die Tradierung der elterlichen Bildungsaspiration, die nicht nach gender-

spezifischen Kriterien unterscheidet, bildet eine nicht zu unterschätzende,

zusätzliche Ressource beim Verfolgen des Bildungsziels. Die habituell ver-

ankerte religiöse Praxis und der ebenfalls habituell verankerte, intellektuelle

Zugang zu Religion ermöglichen es den Frauen, eine reflexive Distanz zu

religiösen Dogmen einzunehmen, wenn der Zugang zu Bildung es erfordert

https://doi.org/10.14361/9783839453186-013 - am 14.02.2026, 16:42:00. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453186-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5 Bildungsbiografische »Taktiken« junger religiös orientierter Secondas 193

(Bsp. Lehrer*innenbildung). Religion und religiöse Praxis manifestieren sich

bei dieser »Taktik« in erster Linie als Ressource in Privatem und dienen nicht

(wie bei »Taktik« 1 und 3) der gesellschaftlichen Positionierung.

5.3 Typus 3: »Taktik« der religiösen Vergemeinschaftung

5.3.1 Esma

Esma (35) kam per Familiennachzug mit ihrer Mutter und ihren drei Ge-

schwistern aus einem Land aus Südosteuropa in die Schweiz, wo der Vater

bereits seit Jahrzehnten als Gastarbeiter (»Saisonnier«) lebte und auf demBau

arbeitete. Esma betont, dass weder Krieg noch »das Finanzielle« sie in die

Schweiz geführt hätten, sondern dass sie als Familie zusammenleben woll-

ten. Eine Anekdote aus ihrer ersten Zeit als Schulkind in der Schweiz, die

Esma mir mehrmals erzählte, ist, wie sie in der Schule »das erste Mal in mei-

nem Leben« mit der Thematik der Religionszugehörigkeit konfrontiert wur-

de. Nämlich als eine Lehrperson sie fragte, welcher Religion sie angehöre und

Esma es nicht wusste. Sie sagte der Lehrperson, sie müsse ihren Vater fragen.

Sie ging also nach Hause und fragte ihren Vater, welcher Religion sie ange-

höre und dieser sagte: Wir sind Muslime. Der Lehrer habe selbstverständlich

bereits Bescheid gewusst, es sei eine rhetorische Frage gewesen, erzählt Es-

ma. Und da habe sie verstanden: Aha – ich habe einen anderen Glauben als

die Andern. Esmas erste Begegnung mit der Differenzkategorie »Muslimin«

fand also durch eine Lehrperson statt.

Esma stammt nicht aus einem besonders religiösen Elternhaus. Das el-

terliche, familiale Milieu war geprägt durch konservative, traditionelle Wer-

tehaltungen und Rollenbilder – religiöse Praxis spielte für die Familie jedoch

eine untergeordnete Rolle. Im Gegenteil, die Eltern hätten nicht viel Ahnung

von Religion gehabt, erzählt Esma, viel mehr als Ramadan und Fastenbrechen

hätte sie nicht vermittelt bekommen.Erst sehr viel später, inmitten einer exis-

tenziellen Ehe- und Lebenskrise begann sie, sich selbst intensiv mit Religion

auseinanderzusetzen.

Ihr beruflicher Traum, so erzählt Esma, sei immer gewesen, Dolmetsche-

rin zu werden. Für die Eltern, die beide nur über geringe Schulbildung ver-

fügten, war eine nachobligatorische Schulbildung ihrer Tochter undenkbar.

Sie waren der Ansicht, dass Esma sich nicht weiterbilden müsse, da sie so-

wieso bald heiraten und Kinder kriegen würde. Ihre Mutter war zeitlebens

https://doi.org/10.14361/9783839453186-013 - am 14.02.2026, 16:42:00. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453186-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

