5 Bildungsbiografische »Taktiken« junger religios orientierter Secondas

»Kampfes gegen die Islamophobie«: Der Bildungsweg als politisierte Muslima
wird konsequent weiterverfolgt — islamisch begriindete grosstmogliche Bil-
dungsaspiration stellt neben der Politisierung einen »sozialisatorische[n] Ef-
fekt szeneinterner Vergemeinschaftung« (Meinert/Seeliger 2013: 49) dar. Bei
»islamophobem« Widerstand der Gesellschaft in der Verfolgung dieser Bil-
dungsaspiration greift die religiése Gemeinschaft zudem unterstiitzend und
notfalls auch mit juristischen Mitteln ein, falls wegen einer dezidiert religio-
sen Lebensfithrung der berufsbiografische Weg nicht verfolgt werden kann.

Die »Taktik« der kimpferischen Selbstbehauptung und Selbstreprisenta-
tion als Muslima — quasi des »sich zu Nutze Machens« oder der Umdeutung ei-
ner stigmatisierenden Differenzkategorie ist bei beiden Ausprigungen iden-
tisch. Dank der »Taktik« der kimpferischen Selbstbehauptung als Muslima,
transformieren Frauen, welche sich diese »Taktik« zunutze machen, die Dif-
ferenzkategorie »Muslimin« bildungsbiografisch gesehen von der intersektio-
nell wirkenden Kategorie zur Ressource einer gesellschaftlichen Selbstposi-
tionierung. Sie eignen sich die Differenzkategorie in De Certeaus Sinne (1988:
89) an und deuten sie um.

5.2 Typus 2: »Taktik« des zielstrebigen Aufsteigens

5.2.1 Xhemile

Als ich Xhemile (24) das erste Mal in ihrer Wohnung in einem grossen Block
treffe, stellt sie sich vor und meint plétzlich, ich konne sie auch Simone nen-
nen - die meisten Schweizer*innen kénnten sich ihren Namen nicht merken,
deswegen habe sie sich einen Schweizer Vornamen fiir sich ausgedacht. Auf
die Idee gekommen sei sie im Gymnasium als sich der Biologielehrer ihren
Namen nie merken konnte und sie deshalb kaum aufrief.

Als Xhemile ein Kleinkind war, holte ihr Vater die Mutter und die ande-
ren drei Geschwister aus Siidosteuropa in die Schweiz, wo er eine Stelle als
Imam innehatte. Xhemile ist als Kind quasi »in der Moschee aufgewachsenc,
wie sie erzhlt. Die Moschee habe ihr als »Zufluchtsort« gedient, insbeson-
dere im Grundschulalter, als sie sich noch sehr fremd in der Schweiz fiihlte.
Jeden Tag nach der Schule ging sie direkt zur Moschee des Vaters, welche
nur drei Minuten vom Elternhaus entfernt lag. Spiter besuchte sie dort jedes
Wochenende den religiésen Unterricht.

https://dol.org/10:14361/9783839452186-013 - am 14.02.2026, 16:42:00. - Open Acce

155


https://doi.org/10.14361/9783839453186-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

156

Islam, Gender, Intersektionalitat

Xhemile stammt aus einem Milieu, in dem Bildung grossgeschrieben
wird. Von Kindsbeinen an wurde ihr insbesondere vom Vater vermittelt, dass
sie sich in der Schule anstrengen soll und lernen, um etwas zu erreichen.
Thr Vater arbeitet als engagierter Imam und verfiigt iiber einen Studienab-
schluss in Islamwissenschaften aus einem arabischen Land. Beide Grossviter,
miitterlicher- und viterlicherseits, sind ebenfalls Imame. Xhemiles Mutter
verfugt kaum tiber schulische Bildung, sie kiimmert sich um die Kinder und
den Haushalt, besuchte jedoch intensiv Deutschkurse, es ist ihr wichtig, sich
zu integrieren.

Obwohl das Milieu, aus dem Xhemile stammt, bildungsaffin ist, hatte sie
— als alteste Tochter und erstes eingeschultes Kind der Familie — aufgrund
der Migrationssituation zunichst grosse Schwierigkeiten, sich im Bildungs-
system und dem frithen Selektionsverfahren zurecht zu finden. Ihre Eltern
kannten das schweizerische Schulsystem kaum und konnten sie nicht unter-
stiitzen. Sie musste sich, wie sie erzihlt, alles »autodidaktisch« beibringen.
So musste sie z.B. einen Weg finden, ein Diktat zu lernen, da ihr niemand
vorlesen konnte. Ihre Geschwister hitten dann, wie sie erzihlt, spiter von
ihren Erfahrungen profitieren kénnen und es deshalb viel leichter gehabt.

Wie Xhemile erzihlt, habe sie schon als Kleinkind gewusst, was sie be-
ruflich einmal erreichen wolle: Lehrperson werden. Sie sieht diesen Beruf
als ihre Berufung an. Von Anfang an richtete sie ihre ganze Schulkarriere
auf dieses Bildungsziel aus: Xhemiles »Taktik« des Bildungszugangs durch
zielstrebiges Aufsteigen zeigte sich denn auch bereits an der ersten Selekti-
onsschwelle, in der Mittelstufe. So wurde sie zunichst in die Real eingestuft;
als sie jedoch realisierte, dass sie die Sekundarstufe erreichen musste, wenn
sie Lehrerin werden wollte, strengte sie sich an und krempelte den Selekti-
onsentscheid zielstrebig mittels grosster Anstrengung innert weniger Monate
um und schaffte es, in die Sekundarstufe aufgenommen zu werden. Bereits
frith traf sie ihre Bildungsentscheidungen auf sich allein gestellt und mittels
im Vergleich zu privilegierten Lernenden ungleich grosserer Anstrengung —
zielgerichtet und stets mit ithrem Plan, Lehrerin zu werden, vor Augen.

Ausschlusserfahrungen im Schulsystem aufgrund ihres »Migrationshin-
tergrundes« begegnete Xhemile ebenfalls mit der »Taktik« der Zielstrebigkeit:
Als ihr der Schulleiter sagte, sie solle nicht auf das Gymnasium gehen, das
sei zu schwierig fir sie und Englisch solle sie besser auch nicht belegen, es
sei eine Fremdsprache zu viel, nahm sie das als gegenteiligen Ansporn und
schaffte zielstrebig schliesslich die beste Empfehlung fiir das Gymnasium -
als Einzige ihrer Klasse erreichte sie die Maximalpunktezahl. Thre Zielstrebig-

https://dol.org/10:14361/9783839452186-013 - am 14.02.2026, 16:42:00. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839453186-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5 Bildungsbiografische »Taktiken« junger religios orientierter Secondas

keit fithrte sie bis zur strategischen Auswahl von Peers: Bereits wihrend der
Schulzeit tat sie sich mit denjenigen Schiilerinnen zusammen, die viel lernten
und nicht »in den Ausgang« gingen. Mit den Schulkolleginnen, die aus dem-
selben Land in Siidosteuropa zugewandert waren wie ihre Eltern und von
denen sie sagte, sie wiirden sich nur fiir Kleidung und ihr Ausseres interes-
sieren, wollte sie nichts zu tun haben. Heute ist der grosste Teil ihres Freun-
deskreises akademisch gebildet, was sie in dem Moment, als ich sie nach der
Zusammensetzung ihres Freundeskreises frage, selbst erstaunt feststellt.

Xhemile wurde religios sozialisiert. Sie ist glaubensgewiss und ist als
Tochter eines studierten Imam in religiésen Belangen auch formal hochge-
bildet - sie spricht und liest den Koran auf Arabisch. Religiose Praxis sowie
religiose Vergemeinschaftung bilden fiir Xhemile zudem eine habituell ver-
ankerte Selbstverstindlichkeit. Wie ihr Vater vertritt sie einen intellektuellen
Zugang zum Islam; sie reflektiert Glaubensinhalte kritisch. Obwohl sie sehr
glaubensgewiss ist, hat Xhemile einen pragmatischen Zugang zur religiésen
Praxis, sie tradiert die pragmatische Haltung ihres Vaters gegeniiber religio-
sen Pflichten - im Zweifelsfalle ordnet sie diese ihrem Bildungs- und Auf-
stiegsprojekt unter. Als die Moschee-Besuche und die religiése Bildung mit
ihrer schulischen Ausbildung zeitlich zu konkurrieren beginnen, ist der Vater
sofort bereit, Xhemile von diesen Verpflichtungen zu entbinden: Ihr zielstre-
biges Aufsteigen soll nicht durch religiose Pflichten behindert werden. Ein
Grundsatz, auf den auch Xhemile sehr bedacht ist: Ihrer Mutter, die es gerne
sehen wiirde, dass Xhemile sich bedeckt, erklirt sie kurzerhand, dass sie nicht
so lange studiert habe, um sich dann ihr berufliches Ziel durch ein Kopftuch
zunichte machen zu lassen.

Aufgrund ihrer pragmatischen Haltung gegeniiber religiéser Praxis be-
tont sie, sie sei »nicht so der Vorzeigemoslemc. Ihr Scheitern am konsequen-
ten Verrichten des tiglichen Gebets vergleicht sie mit einer Didt. Immer wie-
der nihme sie es sich vor, aber dann gelinge es nach ein paar Tagen nicht
mehr. Dennoch: Das Freitagsgebet lasse sie nie aus, wie sie unterstreicht. Fiir
regelmissige Besuche in der Moschee oder personliches Engagement in reli-
giosen Vereinen fehle ihr die Zeit.

Auch beziiglich ihrer Ausbildung und ihres zukiinftigen Berufs lebt Xhe-
mile ihren Glauben pragmatisch: In der Lehrerinnen- und Lehrerbildung lisst
sie sich mithelos darauf ein, sich von religiosen Dogmen zu distanzieren und
Wissensinhalte, die sich von ihrem persénlichen Glauben unterscheiden, zu
unterrichten.

https://dol.org/10:14361/9783839452186-013 - am 14.02.2026, 16:42:00. - Open Acce

157


https://doi.org/10.14361/9783839453186-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

158

Islam, Gender, Intersektionalitat

Nicht nur im schulischen, sondern auch im privaten Bereich geht Xhe-
mile zielstrebig vor. Als sie sich in einen Mann in Siiddosteuropa verliebt, der
fiir ihre Familie nicht infrage kommt, setzt sie alles daran, ihr Ziel, ihn in die
Schweiz zu holen und - notfalls gegen den Willen der Familie — zu heiraten.
Sie nimmt dafiir einen emotional sehr belastenden zeitweiligen Bruch mit
dem Vater und den totalen Bruch mit dem Grossvater in Kauf. Dieses Erleb-
nis ist fiir sie biografisch sehr einschneidend, sie weint, wenn sie von dieser
Zeit erzihlt. Dennoch erreichte Xhemile ihr Ziel: Sie holte ihren zukiinfti-
gen Mann in die Schweiz, schlug sich ohne finanzielle Unterstiitzung ihrer
Eltern neben ihrem Studium mit Aushilfejobs durch und arbeitete monate-
lang sieben Tage die Woche, um sich und ihrem zukiinftigen Mann das Leben
zu finanzieren. Sie erreichte ihr Ziel und heiratete den Mann ihrer Triume
schliesslich ohne Anwesenheit der Eltern. Nach einer schwierigen ersten Pha-
se arrangierte sich der Vater mit seinem neuen Schwiegersohn.

Selbst in dieser anstrengenden Zeit verlor Xhemile ihre Bildungsaspirati-
on nie aus den Augen und mittels ihrer »Taktik« des zielstrebigen Aufsteigens
gelang es ihr in dieser grossen Belastungsphase den Vorkurs zur Pidagogi-
schen Hochschule zu absolvieren, sie lernte in »Nachtschichten«.

Die interviewten Frauen, bei denen sich die »Taktik« des Bildungszugangs
durch zielstrebiges Aufsteigen nachzeichnen liess, wurden meist religios so-
zialisiert. Sie sind glaubensgewiss und verfiigen zudem iber ein fundiertes,
formales religioses Wissen. Thre Eltern sind in der Regel in moscheegebun-
denen religiésen Vereinen aktiv. Sie sind hinsichtlich der Ausbildung ihrer
Kinder — Tochter wie S6hne — aufstiegsorientiert. Die jungen Frauen tradie-
ren das elterliche Aufstiegsprojekt und verhalten sich hinsichtlich der elter-
lichen Bildungsaspirationen angepasst. Konstitutiv fiir die »Taktik« des Bil-
dungszugangs durch zielstrebiges Aufsteigen ist der Versuch des Kompensie-
rens von strukturellen Ausschlusserfahrungen durch eine ungleich zielstrebi-
ge Aufstiegsorientierung.

Die Ausiibung alltdglicher, religiser Pflichten in Zusammenhang mit Bil-
dungsbelangen (z.B. Kollision Gebetszeiten mit Vorlesungszeiten) handhaben
die interviewten Frauen pragmatisch. Im Zweifelsfalle ordnen sie ihre religio-
se Praxis dem Bildungs- und Aufstiegsprojekt unter. Anders als bei der »Tak-
tik« des Typus 1 wird die religiése Selbstreprisentation von den Frauen nicht
zur gesellschaftlichen Positionierung genutzt, sondern Religion und religicse
Praxis dient in erster Linie als personliche Ressource. Unter den Frauen be-
finden sich sowohl solche, die sich bedecken als auch solche, die sich dagegen

https://dol.org/10:14361/9783839452186-013 - am 14.02.2026, 16:42:00. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839453186-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5 Bildungsbiografische »Taktiken« junger religios orientierter Secondas

entschieden haben oder nur situativ, in religiés konnotierten Kontexten wie
bspw. bei Moscheebesuchen einen Hijab tragen.

Die gesellschaftliche Marginalisierung von Muslim*innen in der Schweiz
wird von den Frauen zwar durchaus wahrgenommen und problematisiert,
sie besitzt jedoch gemiss ihren biografischen Erzihlungen wenig personliche
Relevanz im tertidren Umfeld, in dem sich die Frauen bewegen. Ausschluss-
erfahrungen im Kontext von Bildungsinstitutionen werden zwar gemacht, je-
doch durch hartnickige Zielverfolgung und durch verstirkte Anstrengungen
im Erreichen der (Bildungs-)Ziele kompensiert. Die Differenzkategorie »Mus-
limin« kommt bei diesen Frauen im Vergleich zu Bildungsverliufen, die mit
der »Taktik« des Typus 1 einhergehen, als Bildungsbarriere deutlich weniger
stark zum Tragen.

5.2.2 Bildungsbiografisches Bestehen durch die »Taktik«
des zielstrebigen Aufsteigens

Nach diesem einleitenden Portrait von Xhemile wird die »Taktik« des Bil-
dungszugangs durch zielstrebiges Aufsteigen nun unter Beiziehung weiterer
Fille und anhand der folgenden Kapitel spezifiziert, es sind dies: a) Herkunfts-
milieu im Zusammenhang mit der »Taktik«; b) Die Rolle der Religion und der Diffe-
renzkategorie »Muslimin« hinsichtlich der Bildungsbiografie und c) »Taktik« gesell-
schaftlicher Selbstpositionierung beziiglich der Bildungsbiografie.

Es konnten zwei unterschiedliche Ausprigungen religioser Selbstrepri-
sentation ausgemacht werden: Es handelt sich um die Auspragung der re-
ligiésen Selbstreprasentation als >pragmatische« Muslima einerseits (hier am
Fallbeispiel von Xhemile illustriert) und andererseits um die Ausprigung der
religiosen Selbstreprasentation als >engagierte« Muslima (aufgezeigt anhand
der prototypischen Fallbeispiele von Sahar und Hannan). Die Ausprigungen
unterscheiden sich insbesondere in der Art, wie die religiése Praxis ihrer El-
tern tradiert wird: Wihrend bei der Ausprigung der religiosen Selbstrepri-
sentation als pragmatische Muslima die Bedeutung der religisen Praxis ge-
geniiber der Elterngeneration abnimmt, wird bei der Ausprigung der reli-
giosen Selbstreprisentation als engagierte Muslima die religiése Praxis der
Eltern, insbesondere das Engagement in religiésen Vereinen tradiert.

a) Herkunftsmilieu im Zusammenhang mit der »Taktik«

Die interviewten Frauen, bei denen sich die »Taktik« des zielstrebigen Auf-
steigens rekonstruieren liess, stammen aus bildungsorientierten Milieus. In

https://dol.org/10:14361/9783839452186-013 - am 14.02.2026, 16:42:00. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839453186-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

160

Islam, Gender, Intersektionalitat

der Regel verfiigen beide Elternteile oder mindestens ein Elternteil iber ei-
nen tertidren Bildungsabschluss, der jedoch in der Schweiz nicht anerkannt
wird oder aber iiber eine hohere religiése Ausbildung. Die Eltern von Frauen
wiinschen sich eine »bessere Zukunft« fir ihre Kinder. Das Erreichen dieses
Ziels sehen sie in erster Linie durch eine bestmogliche Ausbildung ihrer Kin-
der gewihrleistet: Bildungsorientierung stellt fiir sie eine habituell verankerte
Selbstverstindlichkeit dar, auch wenn sie ihre Kinder im hiesigen Schulsys-
tem kaum unterstiitzen kénnen. Die Bildungsaspiration der Eltern wird von
den Frauen tradiert: Sie verfolgen ein tertiires Ausbildungsziel.

Als Xhemile knapp 5-jahrig war, holte ihr Vater ihre Mutter und ihre Ge-
schwister aus Siidosteuropa per Familiennachzug in die Schweiz. Bereits als
junges Schulkind hat Xhemile ein klares Berufsziel vor Augen: Sie will Lehre-
rin werden.

»Jaich weiss—ich habe eigentlich immer Lehrerin werden wollen—von klein
an, meine Mutter hat mir auch schon immer erzihlt, als sie mich gefragt
haben, die Verwandten, was ich werden will, immer von klein an immer
gewusst: Lehrerin. Das hat sich eigentlich durchgesetzt, jahrelang, also..«
(Xhemile, A 37).

Zielstrebig und allen Widerstinden zum Trotz verfolgt sie ihr frith gefasstes
Bildungsziel jahrelang: heute studiert sie an einer pidagogischen Hochschule
(vgl. Kap. 5.2.2 0).

Sie beschreibt, wie wichtig es threm Vater war, dass sie eine gute Ausbil-
dung absolviert und wie er sie und ihre Geschwister dazu angespornt habe.
Wenn sie und ihre Geschwister sich bspw. beklagt haben, dass sie nicht ler-
nen kénnen, wenn sie zu viert ein Zimmer teilten, liess er das Argument nicht
gelten und beschrieb ihnen, wie er wihrend seines gesamten Islamwissen-
schaftsstudiums in einem Schlaftrakt mit siebzig Studenten gelebt habe und
so habe lernen miissen (Feldprotokoll, September 2014). Er spornte Xhemile
von Anfang an dazu an, aufs Gymnasium zu gehen, obwohl er, wie sie erzihlt,
zu dieser Zeit das schweizerische Schulsystem kaum kannte, und nicht genau
wusste, wie ein Bildungsweg darin aussehen kénnte. Er habe einfach von an-
deren Vitern gehort, es sei gut, aufs Gymnasium zu gehen (Xhemile, A 59) und
war stets bemiitht, Xhemiles Bildungserfolg im Rahmen seiner Moglichkeiten
zu unterstiitzen. So war er bspw. sofort bereit, sie von dem Koranunterricht
in seiner Moschee zu entbinden, als sie die Zeit fiirs Lernen beanspruchte.

Xhemile stammt aus einer in der minnlichen Abstammungslinie religios
gebildeten Familie: Beide Grossviter sowohl miitterlicher- wie auch viterli-

https://dol.org/10:14361/9783839452186-013 - am 14.02.2026, 16:42:00. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839453186-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5 Bildungsbiografische »Taktiken« junger religios orientierter Secondas

cherseits sowie einer ihrer Onkel sind Imame. Xhemiles Vater hat als Imam,
wie sie erzahlt, in der Schweiz »ziemlich (...) Karriere gemacht« (A 145). Nach
einer Ausbildung an einer arabischen Hochschule in Islamwissenschaften mi-
grierte er in die Schweiz und ist nach verschiedenen Jobs heute in einer gros-
sen Moschee in der Deutschschweiz als leitender Imam titig. Er gilt als en-
gagierter, sogenannt »liberaler« Imam, der sich 6ffentlich fiir einen interreli-
giosen Dialog einsetzt. Das Bemithen um die Integration von Muslim*innen
in der Schweiz ist sein oberstes Credo, er ruft dazu auf, dass Integration auch
Anpassung an die Lebensumstinde in der Schweiz erfordere und begriindet
dies mit seinem Religionsverstindnis.

Xhemiles Mutter verfiigt iiber keine Ausbildung, sie iibernimmt zunichst
die Rolle einer Familienfrau, arbeitet indessen spiter, als die Kinder ilter
sind, in einer Reinigungsfirma. Sie tradiert zwar eine klassische Frauenrolle,
ibernimmt jedoch den Integrationsanspruch ihres Mannes:

» (...) sie hat so Deutschkurse gemacht, ja sie hat sich auch integrieren wol-
len, also sie hat sich immer bemiiht, dass wir vorankommen, also dass wir
auch u-unsern Platz hier in der Schweiz finden, 4hm... ja sie hat die Fahr-
prifung nachher auch gemacht hier, dass sie ziemlich auch selbststindig
wird..« (Xhemile, A 145).

In der Schilderung von Xhemile wird deutlich, wie sehr die Mutter sich darum
bemiiht, sich gesellschaftlich zu integrieren und durch die Fahrpriifung Mo-
bilitit und eine gewisse Unabhingigkeit von ihrem Mann zu erlangen. Hierin
durchbricht sie die traditionelle Frauenrolle ein kleines bisschen. Gleichzeitig
wird in dem Zitat eine gewisse Aufstiegs- bzw. Zielorientierung der Mutter
deutlich, denn sie habe sich immer bemiiht »dass wir vorankommenc. Die-
ses (familiale) »Vorankommen« beinhaltet »auch« Integration — verdeutlicht
durch die Aussage »dass wir unsern Platz hier in Schweiz finden«.

Xhemiles Eltern, das ist typisch fir das Milieu, aus dem Frauen dieser
»Taktik« stammen, legen grossen Wert auf eine Integration in die hegemo-
niale Gesellschaft. Diese Integration soll nicht nur, so die Vorstellung, aber
insbesondere auch durch Aus- und Weiterbildung erfolgen. Die Frauen ih-
rerseits orientieren sich entweder an den elterlichen Bildungswiinschen oder
tradieren elterliche Bildungsaspirationen, welche den Eltern selbst aufgrund
der Migrationssituation oder der Anerkennung von Bildungstiteln verwehrt
blieben. Die elterliche Bildungsorientierung und deren Aufstiegswille sind
habituell verankert. Anders als bei der »Taktik« des Typus 1 bestehen seitens
der Eltern dieser Frauen kaum genderstereotype Vorstellungen beziiglich der

https://dol.org/10:14361/9783839452186-013 - am 14.02.2026, 16:42:00. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839453186-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

162

Islam, Gender, Intersektionalitat

nachobligatorischen Ausbildung. So gilt die elterliche Bildungsaspiration fiir
ihre Kinder gleichermassen fir Madchen wie fiir Jungen.

Betrachtet man bei Xhemile die Tradierung der Berufe in der Familie vi-
terlicherseits, konnte man die These aufstellen, dass der Lehrberuf die grosst-
mogliche Anniherung an den Beruf des Vaters ist, Imamin stellt fiir sie als
Frau keine Option dar. Der Vater ist fiir Xhemile eine zentrale Identifikati-
onsfigur. Sie tradiert den Bildungsweg ihres Vaters und transformiert ihn in
den Lehrberuf. Als ilteste Tochter iibernimmt Xhemile eine Pionierrolle (dies
nicht nur im Bildungssystem), sie orientiert sich eindeutig nicht an der Mut-
ter — ihr Vorbild ist der Vater. Sie itbernimmt quasi die klassische Minner-
rolle, holt ihren Mann aus der serbischen Provinz und nicht umgekehrt. Auch
bei der Berufswahl zielt sie wie die Mehrheit der minnlichen angehenden
Lehrpersonen auf die Oberstufe.

Bei Frauen, bei denen die »Taktik« des zielstrebigen Aufsteigens rekon-
struiert werden konnte, wirken hinsichtlich des Herkunftsmilieus insbeson-
dere die Differenzdimensionen »Migrationshintergrund« und »class« intersek-
tionell. Aufgrund der Nichtanerkennung der Bildungsabschliisse der Eltern
in der Schweiz sind die Familien der Frauen zudem in einer 6konomisch pre-
kiren Situation (Intersektion »class« und »Migrationshintergrund«) und kénnen
sich gesellschaftlich nicht so positionieren (»class«), wie es ihnen zuvor mog-
lich war. Die Differenzdimension »Migrationshintergrund« wirkt insofern ein-
schrankend, dass die Eltern das Schulsystem unzureichend kennen und aus
diesem Grund und aufgrund anfinglich mangelnder Sprachkenntnisse ihre
Tochter in ihren Bildungsentscheidungen insbesondere hinsichtlich der ers-
ten frithen Selektionsschwelle nicht ausreichend unterstiitzen konnen.

b) Die Rolle der Religion und der Differenzkategorie »Muslimin«
hinsichtlich der Bildungsbiografie: »Expertin fiir Islam«

In diesem Kapitel wird nun zunichst kurz die religiose Sozialisation der Frau-
en beschrieben, die sich bei beiden analysierten Auspragungen nahezu iden-
tisch zeigte. Dann wird auf die Tradierung der religiosen Praxis, die sich bei
den beiden Ausprigungen unterschiedlich gestaltet, getrennt eingegangen,
um dann abschliessend wiederum auf die bei beiden Ausprigungen kongru-
ente Bedeutung der Differenzkategorie »Muslimin« in der Bildungsbiografie
einzugehen.

In Bezug auf die Wirkung der Differenzkategorie »Muslimin« in der Bil-
dungsbiografie lisst sich bei beiden Ausprigungen Ahnliches rekonstruieren:

https://dol.org/10:14361/9783839452186-013 - am 14.02.2026, 16:42:00. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839453186-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5 Bildungsbiografische »Taktiken« junger religios orientierter Secondas

Wihrend sich die Differenzkategorie »Muslimin« in der Mittelschule insbe-
sondere hinsichtlich einer zugeschriebenen Rolle der »Expertin fiir Islam«
manifestiert, verliert sie spiter im tertidren Umfeld nahezu komplett als Re-
levanz. Da sich die Frauen zum Zeitpunkt der Datenerhebung allesamt in ei-
ner tertidren Ausbildung befanden, kann tiber die Phase des (noch folgenden)
eigentlichen Berufseinstiegs keine Aussage erfolgen. Es besteht jedoch Grund
zu der Annahme, dass gerade bei Frauen, bei denen eine religise Selbstre-
prasentation als engagierte Muslima rekonstruiert werden konnte und welche
einen Hijab tragen, die Wirkmachtigkeit der Differenzkategorie »Muslimin«
aufgrund des spiteren Einstiegs in das Berufsfeld biografisch nach hinten
verschoben werden kénnte.

Die interviewten Frauen, bei denen die »Taktik« des zielstrebigen Auf-
steigens rekonstruiert werden konnte, waren in der Regel bereits als Kinder
durch Familienmitgliedschaft Teil eines religiésen Vereins*; ihre religiése So-
zialisation zeichnete sich durch starke Vereinsgebundenheit aus. Die Eltern
der Frauen waren oder sind zumeist in entsprechenden Vereinen aktiv; sie
verfiigten zudem innerhalb dieser iiber eine hohere soziale Stellung und wa-
ren teilweise sozial engagiert. So wie bspw. die Mutter von Maide: Sie ist
bis heute Leiterin einer Moschee-gebundenen Frauengruppe und organisiert
(Tanz-)Anlisse fiir junge Frauen aus der Moschee. Oder Hannans Mutter —
bei Hannan liess sich ebenfalls diese »Taktik« rekonstruieren — die kein offi-
zielles »Vereinsamt« in dem Sinne innehat, die aber durch grosses religises
Wissen und ihre langjihrige Mitgliedschaft insbesondere unter den Frauen
hohes Ansehen geniesst und ein Label fiir muslimische Spielsachen lanciert
hat, oder eben Xhemiles Vater, der ein engagierter Imam ist.

Die Frauen wurden von Kindsbeinen an in die jeweiligen religiosen Ver-
eine ihrer Eltern hineinsozilaisiert. Xhemile beschreibt ihre religiose Bildung
wie folgt:

»Es ist immer prasent gewesen, also die Religion, wir haben auch jeden
Samstag — Vormittags sind wir in die Moschee gegangen und haben den
Koran gelesen also ja — gelernt zu lesen und auch diverse andere Dinge
so..die Schrift und uns mit der Schrift auseinandergesetzt, mit Versformen
mit..dh ..ja es ist eigentlich immer ja es hat uns durch das ganze Leben
eigentlich begleitet« (Xhemile, A 183).

29  Daes sich beim Islam in der Schweiz nicht um eine 6ffentlich nicht anerkannte Reli-
gionsgemeinschaft handelt, missen die Muslim*innen, die sich organisieren wollen,
dies in Vereinen oder Stiftungen tun.

https://dol.org/10:14361/9783839452186-013 - am 14.02.2026, 16:42:00. - Open Acce

163


https://doi.org/10.14361/9783839453186-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

164

Islam, Gender, Intersektionalitat

Als Tochter des Imam wurde Xhemile mitunter auch durch einen langjédhrigen
formalen regelmissigen Religionsunterricht religios sozialisiert, sie vertritt
dementsprechend einen intellektuellen Zugang zum Islam und setzte sich in-
tensiv mit »der Schrift« auseinander, in Originalsprache.

Auspragung religiose Selbstreprasentation als pragmatische Muslima
Im Folgenden werden die religiose Praxis und die religiose Selbstreprisenta-
tion von Frauen wie Xhemile beschrieben, bei denen »die »Taktik« des ziel-
strebigen Aufsteigens gekoppelt mit einer religiosen Selbstreprisentation als
pragmatische Muslima rekonstruiert werden konnte.

Xhemiles Eltern lebten ihr eine konsequente religidse Praxis vor, bspw.
verrichteten sie ihr Gebet finfmal am Tag. Anders als in ihrer Kindheit iibt
Xhemile als erwachsene Frau ihre religiose Praxis pragmatisch aus:

»Das Freitagsgebet mache ich, den Rest schaffe ich wie nicht, aber vielleicht
tiberwinde ich mich auch nicht so wirklich..im Moment habe ich das Gefiihl,
ich bin so belastet, dass mir..dass ich nicht noch Zeit habe dafiir //mhm//
es ist einfach, ich kénnte es schon..ich kénnte es mir schon einrichten ir-
gendwie, wiirde es schon gehen, aber ich glaube ich vernachléssige es ein
bisschen so..konzentriere mich auf andere Dinge im Moment« (Xhemile, A
200).

Als Werkstudentin, die ihr Studium an der pidagogischen Hochschule mit
zwei verschiedenen Jobs finanzieren muss, ist Xhemile zeitlich sehr ausgelas-
tet. Aus der Aussage, dass sie das ein bisschen vernachlissige und sich »auf
andere Dinge im Moment« konzentriere, wird deutlich, dass im Moment der
Fokus auf diese »anderen Dinge« (es kann im Zusammenhang des Interviews
davon ausgegangen werden, das sie hier die Ausbildung meint) gegeniiber der
religiésen Praxis eine hohere Wichtigkeit erhilt.

Xhemile spricht einen weiteren Aspekt an, welcher das Verrichten der tig-
lichen Gebete erfordert, nimlich die aufzubringende Disziplin. Sie bringt dies
pragnant auf den Punkt, indem sie das Einhalten der religiésen Pflichten mit
dem Befolgen einer Diit vergleicht:

»Also ich bin immer noch religios (halbes Lachen), also der Glauben ist im-
mer noch vorhanden, ich bete nur nicht..ich bete jeden Freitag...(..)..finde
ich schade ich mochte eigentlich schon, ich nehme es mir immer vor, aber
soja..wie Diat halt, man nimmt es sich vor macht es zwei drei Mal, nachher

https://dol.org/10:14361/9783839452186-013 - am 14.02.2026, 16:42:00. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839453186-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5 Bildungsbiografische »Taktiken« junger religios orientierter Secondas

findet man immer etwas, (hebt Stimme) ich habe keine Zeit fiir das (halbes
Lachen) — Ausreden halt!« (Xhemile, A 201)

Xhemile beteuert, als ob ihr dies jemand absprechen wolle, sie sei, »immer
noch religiés« und doppelt nach, »also der Glauben ist immer noch vorhan-
den«, um dann gleich anzufiigen, dass sie »nur« nicht bete bzw. nur am
Freitag bete. Ebenfalls in der Aussage wird ein gewisses Bedauern dariiber
deutlich, dass dies nicht konsequenter gelingt, denn sie »mdchte eigentlich
schon«. Schliesslich bringt sie den Aspekt der erforderlichen Disziplin mit
ins Spiel. Als Begriindung fir ihre Inkonsequenz fithrt sie zwar zuerst die
(zeitliche) Belastung an, riumt jedoch umgehend ein, dass das letztlich
»Ausreden halt« seien. In ihrer Aussage zeichnet sich eine gewisse Pragmatik
ab, Xhemile impliziert zwar Bedauern (»schade«), dass es nicht gelingt,
konsequenter zu sein, dennoch hat das Beten fiir sie den Anstrich einer
(mithsamen) Pflicht, die konsequentes Handeln erfordert, wie eine Diit.

Typisch fiir Frauen, bei denen sich die »Taktik« in der Ausprigung der
Selbstreprisentation als pragmatische Muslima nachzeichnen liess, ist, dass
sie ihr zielstrebiges Aufstiegsprojekt der religiésen Praxis iiberordnen. Da sie
sehr glaubensgewiss sind, geht dies hiufig mit einem schlechten Gewissen
bzw. einem gewissen Bedauern einher. Neben ihrem engagierten Bildungs-
projekt, das oft zusitzlich mit einer Erwerbstatigkeit als Werkstudentin ein-
hergeht, bringen die interviewten Frauen gemdiss ihren Erzihlungen die Zeit
(und die Motivation) fiir eine konsequente religiése Praxis, wie bspw. fiir das
tigliche Gebet, nicht auf.

Bei diesen Frauen nimmt die religiose Praxis gegeniiber der Elterngenera-
tion ab — hierin unterscheiden sie sich deutlich von den Frauen, bei denen
dieselbe »Taktik« in der Auspragung der religiésen Selbstreprisentation als
engagierte Muslima rekonstruiert werden konnte: Letztere tradieren die reli-
giose Praxis und das elterliche Engagement in religiésen Vereinen.

Religion und religiose Praxis nutzen Frauen, bei denen diese »Taktik«
in der Ausprigung als pragmatische Muslima rekonstruiert werden konnte,
in erster Linie als personliche Ressource. Die religiose Vergemeinschaftung
dient allenfalls der Pflege von sozialen Beziehungen oder der Regenerierung
und Zerstreuung, wenn neben der Ausbildung gentigend Zeit bleibt. Gleich-
zeitig geniigen sie den eigenen (bzw. durch die Eltern geprigten) Anspriichen
als Muslima nicht, was sich besonders deutlich an der Aussage von Maide,
einer anderen Frau meines Samples zeigt. Maide bezeichnet sich in Abgren-

https://dol.org/10:14361/9783839452186-013 - am 14.02.2026, 16:42:00. - Open Acce

165


https://doi.org/10.14361/9783839453186-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

166 Islam, Gender, Intersektionalitat

zung zur Elterngeneration als »nicht so der Vorzeigemoslem« und bringt ihre
Priorititen folgendermassen auf den Punkt:

»Ich bin eigentlich nicht so der Vorzeigemoslem, aber... bei so Sachen helfe
ich sehr gerne und... Ich bin gerne dabei (..). Also aktiv..wie meine Mutter
nicht. Aber... Ich bekomme natiirlich immer mit von meiner Mutter, wann
gerade der ndchste Anlass ist, und so. Und in der Regel, wenn ich..gerade
gar nichts Brennendes habe, irgendwie fiir Priifungen lernen oder so, bin
ich eigentlich immer dabei« (Maide, A 166, 180).

Es lasst sich aus dem Gesagten rekonstruieren, dass ein »Vorzeigemoslem«
in der Deutung von Maide im Verein stark engagiert ist (wie ihre Mutter). Sie
hingegen ist beziiglich der Vereinsaktivititen pragmatisch eingestellt: Gerne
hilft sie ab und zu bei »so Sachen« mit, die sie »immer« von ihrer Mutter mit-
bekommt; gleichzeitig macht sie sogleich ihre Priorititen deutlich, nimlich,
dass sie dann »dabei« ist, wenn sie »gerade gar nichts Brennendes« habe,
»wie fiir Priifungen lernen oder so«. »Brennend« gegeniiber den religiésen
Vereinsaktivititen, resp. mit diesen konkurrierend, sind demnach insbeson-
dere Ausbildungsbelange.

Was schon bei Xhemile anklingt, sollte anhand des Zitats von Maide noch-
mals verdeutlicht werden: Im Zweifelsfall ordnen die interviewten Frauen mit
der Ausprigung der religiésen Selbstreprisentation als pragmatische Muslima
ihre Ausbildung der religiésen Praxis und einem Engagement im religiosen
Verein ihrer Eltern iiber. Diese Priorisierung ist jedoch nicht zu verwechseln
mit einer Bedeutungslosigkeit der jeweiligen Vereine in der Lebenswelt der
Frauen. Wie ich beobachten konnte, sind sie an den bedeutenderen Anlis-
sen ihrer Moscheevereine meistens prisent und helfen teilweise mit und/oder
tibernehmen im Auftrag der Eltern einige Aufgaben.

Die Pragmatik hinsichtlich der religiésen Selbstreprisentation kommt bei
Xhemile nicht nur hinsichtlich der religiésen Praxis, sondern auch in Bezug
auf ihre Ausbildung(-sinhalte) und ihre Berufsrolle zum Ausdruck. Im Lehr-
beruf lisst sie sich darauf ein, sich von religiésen Dogmen zu distanzieren.
So bereitet ihr der Gedanke an das zukiinftige Unterrichten der Evolutions-
theorie keine Schwierigkeiten:

»Adam und Eva, das ist so das Grundsystem und plétzlich, dass wir von den
Affen abstammen und solche Dinge..habe ich eigentlich nie geglaubt, aber...
ich muss ja das nachher spéter unterrichten (lacht), das ist wie..ich habe
mich nachher so fiir mich gesagt, ok..es.. man muss ja nicht seinen eige-

https://dol.org/10:14361/9783839452186-013 - am 14.02.2026, 16:42:00. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839453186-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5 Bildungsbiografische »Taktiken« junger religios orientierter Secondas

nen Glauben weitergeben... //mhm// einfach das wissenschaftlich und das,
was eigentlich...in den Biichern steht..und fiir das bin ich verpflichtet und
mehr muss ich ja nicht //mhm// also...ich kann mit dem leben, wenn ich den
anderen das muss, wenn ich das weitergebe, was ich gelesen habe, was ich
gelernt habe... //mhm// wenn das auch nicht mit meinem Glauben {iberein-
stimmt //mhm// diesen Kompromiss habe ich geschlossen fiir mich« (Xhe-
mile A 243-244).

Die Evolutionstheorie zu unterrichten, stellt die glaubensgewisse Xhemile
zwar vor das Dilemma, (spiter) etwas unterrichten zu miissen, das ihrem
Glauben diametral widerspricht: etwas an das sie selbst nicht glaubt. Hin-
sichtlich ihrer Berufsrolle kommt sie sachbezogen zum Schluss: »man muss
ja nicht seinen eigenen Glauben weitergeben«. Sie l6st ihr Dilemma unter der
zu Hilfenahme von Lehrmitteln, und indem sie das Wissenschaftliche fokus-
siert, das, was »in den Biichern steht« vermittelt. Mit Verweis auf ihre (pro-
fessionelle) Verpflichtung fiigt sie pragmatisch an »mehr muss ich ja nicht«.
Sie hat fiir sich diesen Kompromiss geschlossen, und »kann mit dem leben.«
Auch hier ordnet sie ihren Glauben ihrem Bildungsziel und ihrem professio-
nellen Berufsanspruch unter.

In einer Studie, welche die Vereinbarkeit von Religiositit mit dem Pro-
fessionalititsanspruch der Lehrer*innenbildung untersuchte, konnte bei ei-
nigen dezidiert gliubigen christlichen Studierenden dasselbe Dilemma, wie
Xhemile es beschreibt, rekonstruiert werden (Stienen/Biihler/Gasser/Tamcan
2011): das Dilemma, als professionelle Lehrperson Inhalte vermitteln zu miis-
sen, welche unter Umstinden dem eigenen Glauben wiedersprechen. Die Art,
wie dieses Dilemma von christlichen Studierenden gelst wurde, wurde in
erwihnter Studie typologisiert. Ein spezifischer Typus erinnert stark an Xhe-
miles Vorgehen: Diesem Typus von glaubensgewissen Studierenden gelang
es nimlich, den Anspruch der heutigen Lehrerinnen- und Lehrerbildung auf
wissenschaftliche Reflexivitit (die Gewissheiten kritisch befragt), als selbst-
verstindlichen Teil der Ausbildung und der Professionalitit als Lehrperson
anzunehmen und sich darauf einzulassen. Mittels wissenschaftlicher Refle-
xivitit waren diese Studierenden in der Lage, Distanz zum eigenen Glauben
einzunehmen, Spielriume auszuloten und - wie Xhemile — Kompromisse
einzugehen. Diese Kompromisse konnten sie einerseits (auch dies eine iden-
tische Strategie von Xhemile) durch das Beiziehen von standardisiertem Lehr-
buchwissen als Hilfestellung eingehen, »andererseits durch die Akzeptanz,
dass das eigene Glaubensbekenntnis, das als absolute Wahrheit angesehen

https://dol.org/10:14361/9783839452186-013 - am 14.02.2026, 16:42:00. - Open Acce

167


https://doi.org/10.14361/9783839453186-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

168

Islam, Gender, Intersektionalitat

wird, nicht von allen als solche betrachtet wird« (ebd.: 13). Im Kontext der
Schule zu missionieren bzw. den Glauben weiterzugeben, wurde von solchen
Studierenden »nicht nur als Neutralititspflicht, sondern grundsatzlich aus-
geschlossen« (ebd.), da es dem professionellen Anspruch an eine Lehrperson
nicht gentigt.

Bei Xhemile kann meines Erachtens dhnlich wie bei der zuvor geschilder-
ten Vorgehensweise eine Verkniipfung des Aufbaus eines wissenschaftlich-
reflexiven professionellen Habitus mit einem habituell verankerten, intellek-
tuellen Zugang zur Religiositit erkannt werden, der eine pragmatische Hand-
habung religiéser Glaubensinhalte im beruflichen Kontext zulisst.

Die pragmatische Handhabung religiéser Praxis zeigt sich bei Xhemile
auch hinsichtlich des Kopftuchtragens. Xhemiles Mutter hitte gerne, dass
ihre Tochter einen Hijab tragen wiirde. Wie ich beobachten konnte, tragt Xhe-
mile den Hijabjedoch nur situativ, nimlich ausschliesslich im Kontext religio-
ser Vergemeinschaftung oder in der Moschee. Sie begriindet dies wie folgt:

»(...) und das Kopftuch habe ich nicht an, das ist (lacht) meine Mutter hat-
te das gerne, aber (lacht) ich konnte mich immer wehren (lacht), dagegen
wehren, so...(...) ich finde es nicht einmal schlimm, also, also ich wiirde mich
schon sehen...im Kopftuch, a-aber ich stelle es mir..das Einzige, ha-, was ich
gesagt habe ist, ich habe doch nicht studiert so lange und habe dann am
Schluss nicht das machen kénnen, was ich mochte und ich denke das Kopf-
tuch wiirde mich daran hindern (..) weil ich mdchte eigentlich schon etwas
erreichen, jetzt habe ich..am Schluss hitte ich nachher fir Nichts studiert,
das Ganze..dann hitte ich mich fiir etwas Anderes entscheiden miissen, wo
das Kopftuch..ja..erlaubt ist, akzeptiert wird...« (Xhemile, A 203-204).

Xhemile spielt hier auf die in der Schweiz gingige Praxis an, dass Lehrper-
sonen im schulischen Kontext kein Kopftuch tragen diirfen. Diese ist auf den
Bundesgerichtsentscheid von 1997 (BGE 123 I 296) zuriickzufiithren®® (vgl. Kap.
2.1.3). Auch auf der Ebene der tertidren pidagogischen Bildungsinstitutio-
nen gilt dieses Urteil trotz eines moglichen, rechtlichen Handlungsspielraums
teilweise als richtungsweisend, dies zeigt sich bspw. in der an der Pidagogi-
schen Hochschule Bern (PHBern) gingigen Praxis, wonach Studierende in

30  Es handelt sich um das in Kapitel 2.1.3 beschriebene Urteil, bei dem eine konvertier-
te Genfer Primarlehrerin gegen den Genfer Staatsrat Beschwerde einlegte, der von ihr
verlangte, dass sie im Unterricht das Kopftuch ablege. Ihre Beschwerde wurde abge-
lehnt.

https://dol.org/10:14361/9783839452186-013 - am 14.02.2026, 16:42:00. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839453186-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5 Bildungsbiografische »Taktiken« junger religios orientierter Secondas

einem Praktikum kein Kopftuch tragen diirfen (Feldprotokoll 8.12.2016). An-
dere Hochschulen wiederum loten den rechtlichen Handlungsspielraum, den
dieses Urteil zuldsst, eher aus (vgl. bspw. PH Ziirich 2014). Der bei Xhemile re-
konstruierten »Taktik« des zielstrebigen Aufsteigens wiirde ein Entscheid fiir
das Tragen eines Hijabs diametral entgegenstehen: Sie ordnet, dies ein Kern-
stiick der »Taktik« in dieser Ausprigung, die religiése Praxis der Verfolgung
ihres Bildungsziels unter.

Die religidse Selbstreprisentation als pragmatische Muslima, die fiir diese
Ausprigung charakteristisch ist, zeichnet sich zusammenfassend durch zwei
zentrale folgende Aspekte aus: erstens durch eine Abnahme der Bedeutung
der religiésen Praxis auf der Generationsebene der Téchter im Vergleich zu
den Eltern und zweitens durch die pragmatische Unterordnung der religiésen
Praxis und religiosen Selbstreprisentation hinsichtlich der Bildungsbiogra-
fie. Die interviewten Frauen bedecken sich dementsprechend wie Xhemile in
aller Regel im Kontext der Ausbildung oder Berufsausiibung nicht. Die Ent-
scheidung, einen Hijab im Alltag zu tragen, konnte allenfalls ein nicht auszu-
schliessendes Zukunftsprojekt sein, kommt jedoch wihrend der Berufspha-
se nicht infrage — nicht zuletzt, um dem zielstrebigen bildungsbiografischen
Aufsteigen keine Hindernisse in den Weg zu legen.

Auspragung religiose Selbstreprasentation als engagierte Muslima
Im Folgenden werden die religiése Praxis und die religiése Selbstreprisen-
tation von Frauen, bei denen die »Taktik« des zielstrebigen Aufsteigens in
der Ausprigung der religiosen Selbstreprisentation als engagierte Muslima
rekonstruiert werden konnte, beschrieben. Dies soll anhand der prototypi-
schen Fallbeispiele von Sahar und Hannan exemplarisch verdeutlicht werden.
Sahar verfugt iiber eine vergleichbare religiose Sozialisation wie Xhemi-
le. Wie Xhemiles Eltern sind auch Sahars Eltern bildungs- und aufstiegsori-
entiert. Der Vater verfiigt iiber eine gymnasiale Bildung und eine Fachaus-
bildung in einem hochspezialisierten medizinischen Beruf und hat sich in
der Schweiz zum Berufsbildner hochgearbeitet, die Mutter verfiigt iiber ein
Medizinstudium mit Spezialisierung, konnte ihren Beruf in der Schweiz je-
doch wegen mangelnder Sprachkenntnisse und fehlender Anerkennung der
Ausbildung nicht ausiiben. Sie blieb infolgedessen zu Hause und kiitmmerte
sich um Kinder und Haushalt und berdt ihren Bekanntenkreis informell bei
medizinischen Problemen. Wie Xhemiles zeichnet sich auch Sahars religis-
se Sozialisation durch eine starke Vereinsgebundenheit aus. Sahars Eltern,

https://dol.org/10:14361/9783839452186-013 - am 14.02.2026, 16:42:00. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839453186-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

170

Islam, Gender, Intersektionalitat

insbesondere die Mutter, nehmen innerhalb der religiésen Gemeinschaft ei-
ne zentrale Rolle ein und die ganze Familie lebt eine konsequente religicse
Praxis. Sahar bedeckt sich wie ihre Schwestern — anders als Xhemile tradiert
sie die religiose Praxis ihrer Eltern weitgehend. Dies bildet den zentralen Un-
terschied zu Frauen, bei denen die »Taktik« in der Auspriagung der religiésen
Selbstreprisentation als pragmatische Muslima nachgezeichnet werden konn-
te: Frauen mit der Auspriagung der religiosen Selbstreprisentation als enga-
gierte Muslima tradieren nicht nur die religiose Orientierung der Eltern; das
elterliche Engagement im Religionsverein wird ebenfalls tradiert und nicht,
wie bei Frauen mit der Auspriagung der religiésen Selbstreprisentation als
pragmatische Muslima, abgeschwicht.

Bei diesen Frauen besteht seitens der Eltern eine hohe Erwartung an den
Bildungsweg ihrer Kinder. Diese elterliche Bildungsaspiration wird von den
Tochtern ibernommen und sie absolvierten, angespornt durch den tradierten
elterlichen Aufstiegswillen, das Gymnasium oder eine Mittelschule stets im
Hinblick auf ihr Bildungsziel: eine Tertidrbildung. Sahar umschreibt dies wie
folgt:

»Und deswegen hat es uns auch, es hat uns gepragt also irgendwie habe ich
schon das Cefiihl, dass es wegen meinen Eltern ist, warum ich dann auch
in die [spezielle Sekundarschule mit erhéhten Anforderungen]' ging oder in der
Schule gut war oder zum Bespiel dann auch am Gymnasium mich immeran-
gestrengt habe, weil ich einfach immer wusste, meine Eltern legen grossen
Wert darauf« (Sahar, A 22).

Dass die Eltern grossen Wert auf Bildung legten, sieht Sahar in der Retro-
spektive als prigend fiir ihre Bildungsbiografie an. Um den Stellenwert der
Bildung fiir den Vater weiter zu unterstreichen, beschreibt sie dessen Enga-
gement in Bildungsbelangen fur die Kinder wie folgt:

»Wenn es (..) um Bildung geht, dann wiirde er auch 1 0oo Franken ausge-
ben, wenn es irgendwie um Schulblicher geht oder sonst etwas geht, dann
kennterkeine Grenzenvon Geld oderirgendetwas sonst, dann sagterimmer

31 Der genaue Name des Schulmodells wird aus Anonymisierungszwecken nicht ge-
nannt. Da die Schulmodelle und deren Bezeichnungen in der Schweiz sogar innerhalb
der Kantone variieren, ist eine relativ genaue Zuordnung des Schulorts durch die Be-
zeichnung des Schulmodells moglich. Beim genannten Modell handelt es sich, allge-
mein formuliert, um eine spezielle Sekundarstufe mit erhéhten Anspriichen und An-
schluss ans Gymnasium.

https://dol.org/10:14361/9783839452186-013 - am 14.02.2026, 16:42:00. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839453186-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5 Bildungsbiografische »Taktiken« junger religios orientierter Secondas

Bildung kommt als erstes, auch wenn du fiir die Bildung nach China musst,
(lacht) 4hm, das kommt als erstes« (Sahar, A 22).

Fir den Bildungsweg ist kein Weg und kein (finanzieller) Aufwand zu scheu-
en, so die viterliche Haltung, sprichwortlich illustriert an der Aussage: »auch
wenn Du fiir die Bildung nach China musst«. Mit Sahars Ausfithrungen lisst
sich die elterliche Bildungsaspiration von Frauen, bei denen sich diese »Tak-
tik« rekonstruieren liess, exemplarisch verdeutlichen: Sie stellt einen habituell
verankerten Anspruch dar.

Sahars Bildungsweg fiihrte sie schliesslich - mit dem Blick auf Bourdieus
Habitustheorie wenig verwunderlich (Bourdieu 1983a, b) — ebenfalls in das
medizinische Berufsfeld, wo sie nun eine tertiire Ausbildung an einer héhe-
ren Fachhochschule absolviert. Anders als die Eltern von Zara unterschieden
Sahars Eltern bei ihren erwiinschten Bildungsaspirationen fiir ihre Kinder
nicht nach genderspezifischen Kriterien zwischen ihren Téchtern und Soh-
nen. Im Gegensatz zu Zara, die nach elterlichem Wunsch keine nachobliga-
torische Ausbildung absolvieren, sondern frith heiraten sollte, war es Sahars
Eltern ein grosses Anliegen, dass sie, wie auch ihre jiingeren Briider, die best-
moglichste Ausbildung absolvieren soll. Dies stellt einen deutlichen Unter-
schied zum familiiren Habitus von Frauen, bei denen die »Taktik« des Typus
eins rekonstruiert werden konnte, dar. Und diirfte nicht zuletzt mit einen
Grund darstellen, weshalb sich die Wirkmaichtigkeit der Differenzdimension
Gender hinsichtlich der Bildungsbiografie bei Sahar und Hannan nicht so ein-
schrinkend entfalten konnte, wie bei Frauen der »Taktik« des Typus eins (vgl.
hierzu ebenfalls Bourdieu 19824, b).

Auch Hannan wurde sehr dhnlich sozialisiert wie Sahar und Xhemile. Sie
stammt aus einem bildungs- und aufstiegsorientierten Elternhaus; ihr Vater
verfiigt iiber eine universitire Bildung in einem industriellen Beruf, ihre Mut-
ter studierte Kunst in einem aussereuropiischen Land. Der Vater hat sich in
der Schweiz zum Informatiker umschulen lassen, die Mutter illustriert musli-
mische Kinderbiicher. Wie Sahars und Xhemiles religiése Sozialisation zeich-
net sich auch diejenige von Hannan durch eine starke Vereinsgebundenheit
aus und stellt eine habituell verankerte, fraglose Selbstverstindlichkeit dar.
Wie die beiden anderen ist auch Hannan dusserst glaubensgewiss und ver-
fiigt tiber ein fundiertes, formales religitses Wissen, das sie von Kindsbeinen
an erworben hat. Anders als Xhemile tradiert sie jedoch die Handhabung der
religiésen Praxis der Eltern weitgehend. So stellt es fiir sie bspw. eine fraglo-

https://dol.org/10:14361/9783839452186-013 - am 14.02.2026, 16:42:00. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839453186-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

172 Islam, Gender, Intersektionalitat

se Selbstverstindlichkeit dar, dass sie die tiglichen Gebete verrichtet und wie
ihre Mutter und ihre altere Schwester, Hijab trigt:

»Also meine Schwester (..) als sie zuerst kam, also meine Eltern haben sie
gefragt, ob sie gerne ein Kopftuch tragen méchte oder nicht. Und sie sagte
damals, dass sie ein Kopftuch tragen mochte, weil sie wollte damals wie die
Mutter sein und die Mutter ist halt immer wie ein Vorbild //mhm// und al-
le wollen eigentlich sein wie die Mutter und ja sie sagte, dass sie gerne das
Kopftuch tragen mochte und ja und ich habe dann auch einfach getragen,
also das kam einfach so //mhm// wie automatisch also, es war wie automa-
tisch, ja« (Hannan, A 171-178).

Aus dem Zitat wird deutlich, wie das Tragen eines Hijabs fir Hannan eine
fraglose Konsequenz ihrer religiosen Sozialisation darstellte. In dem Aus-
druck »automatisch« spiegelt sich die habituelle Selbstverstindlichkeit.

Frauen, bei denen sich die »Taktik« des Typus zwei rekonstruieren liess
und sich als engagierte Muslima religios selbstreprisentieren, sind in der Re-
gel Hijab tragend. Anders als Frauen der »Taktik« des Typus eins, welche sich
im Dualen Berufsbildungssystem durch das Tragen des Hijabs mit wirkmichti-
gen Bildungsbarrieren konfrontiert sehen, sind die Bildungsbiografien von
Frauen der »Taktik« des Typus 2 intersektionell gesehen vergleichsweise we-
niger eingeschrankt. Sie konnen ihre berufliche Selbstverwirklichung im Ver-
gleich uneingeschrinkt ins Zentrum ihrer bildungsbiografischen Uberlegun-
gen setzen. So stellt es frith Hannans Ziel dar »einen Beruf erlerne[n], der mir
auch Spass macht und bei dem ich mir auch vorstellen kann, das auch mein
ganzes Leben zu tun« (Hannan, A 421-423). In Hannans Fall fand sie dieses
Ziel im Studium der Architektur.

Bemerkenswert hierbei ist, dass bei diesen Frauen, obwohl sie einen Hi-
jab tragen, die Differenzkategorie »Muslimin« keine vergleichbare Relevanz
als schulische Bildungsbarriere entfalten kann, wie dies in der Berufsbildung
(vgl. Typus 1) der Fall ist. Aufgrund des Zusammentreffens der sozialen Pra-
xis des Bedeckens mit unterschiedlichen institutionellen Strukturen des Bil-
dungssystems (Berufsbildung vs. Mittelschule, tertiirer Bereich) machen die
Frauen ganz unterschiedliche Erfahrungen im Zusammenhang des Kopftuch-
tragens und ihrer Bildungsbiografien. Wihrend bei Frauen, bei denen die
»Taktik« des Typus eins rekonstruiert werden konnte, die Frage der Bede-
ckung zur berufsbiografisch existenziellen Frage wird und sie sich zwischen
dem Tragen eines Kopftuchs und dem beruflichen Fortkommen entscheiden
miissen, kann die Differenzkategorie »Muslimin« im tertidren, schulischen

https://dol.org/10:14361/9783839452186-013 - am 14.02.2026, 16:42:00. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839453186-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5 Bildungsbiografische »Taktiken« junger religios orientierter Secondas

Umfeld, in dem sich Frauen der »Taktik« des Typus 2 bewegen, nicht anni-
hernd dieselbe Wirkmichtigkeit entfalten. Im Gegenteil: Sie entwickelt kaum
an berufsbiografischer Relevanz. Ausschlusserfahrungen werden von den in-
terviewten Frauen, die sich in einem tertidren Umfeld bewegen, laut ihren
Aussagen kaum gemacht. Die gesellschaftliche Marginalisierung der Mus-
lim*innen im Zuge des laufenden Islamdiskurses nehmen Hannan und Sahar
zwar sehr wohl wahr und problematisieren sie; die Differenzkategorie »Mus-
limin« hat jedoch aufgrund vorherrschender schulkultureller Sinnesordnung
(Budde 2012) wenig personliche Relevanz im tertidiren Umfeld. Sahar konsta-
tiert diesbeziiglich:

»Aha so, also ich personlich habe immer positive Erfahrungen gemacht, al-
so mir hat noch nie jemand gesagt ahm, dass so wieso..wieso ziehst du ein
Kopftuch an oder es istja mega komisch. Also etwas Negatives hat mir noch
nie jemand gesagt« (Sahar, A 25).

Die interviewten Frauen, bei denen die »Taktik« des zielstrebigen Aufstei-
gens in der Auspragung der religiosen Selbstreprisentation als emanzipierte
Muslima rekonstruiert werden konnte, die einen Hijab tragen, werden zwar
in der Offentlichkeit teilweise fiir ihr Kopftuch tragen angefeindet und ma-
chen Ausschlusserfahrungen. Sie tendieren dessen ungeachtet jedoch dazu,
diese zu bagatellisieren. Fiir Hannan geht diese Erfahrung gar soweit, dass
es fiir sie schwierig ist, itberhaupt nachzuvollziehen, dass andere Personen
einschneidende Ausschlusserfahrungen machen. Sie erlebte ihr schulisches
und Ausbildungsumfeld stets unterstiitzend:

»Und darum kann ich es auch nicht verstehen, wenn so andere sagen, es sei
u schlimm3? hier und //mhm// ja ich finde es noch schwierig //mhm// weil
ich es selber nicht sehe oder keine Ahnung« (Hannan, A 273-275).

In dem tertidren Umfeld, in dem sie sich bewegt, ist sie so weit davon ent-
fernt, dass sie es selbst »nicht sehe«. Falls sie jedoch dennoch angefeindet
wird, ist sie meist in der Lage, sich selbstbewusst fiir die habituell veranker-
te selbstverstindliche Religiositit zu wehren. Oder wie Sahar es ausdriickt:
»Wenn man Bildung hat, kann man sich immer wehren« (Sahar, A 26). Ge-
gebenenfalls werden Ausschlusserfahrungen, wie ich beobachten konnte, zu-
satzlich in der religiésen Gemeinschaft diskutiert und verarbeitet, resp. Stra-
tegien des Umgangs damit besprochen.

32 Umgangssprachliche schweizerdeutsche Wendung fiir »sehr schlimm«.

https://dol.org/10:14361/9783839452186-013 - am 14.02.2026, 16:42:00. - Open Acce

173


https://doi.org/10.14361/9783839453186-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

174

Islam, Gender, Intersektionalitat

Es stellt sich jedoch die Frage, wie die Situation sich dann nach dem Stu-
dium, bei dem gegeniiber der Lehre verzogerten Eintritt ins Berufsleben, dar-
stellen wird. Aufgrund der Altersbegrenzung meines Samples steht diese den
Frauen noch bevor. Erfahrungen mit der Differenzkategorie »Muslimin« the-
matisieren sie fast ausschliesslich im Rahmen der Zuschreibung einer Exper-
tinnenrolle »fiir Islam« seitens Lehrpersonen und Peers, die sie nicht zuletzt
aufgrund ihrer Permanenz im schulischen Alltag als sehr unangenehm emp-
fanden. Diese Art der Erfahrung mit der Differenzkategorie »Muslimin« teilen
alle interviewten Frauen, die sich zu »Taktik« 2 zuordnen liessen. Sie wird im
folgenden Kapitel beschrieben (Kap. »Expertin fiir Islamc, S. 178ft.).

Hannan und Sahar sind konsequent in der Handhabung ihrer religiosen
Praxen. Sie verrichten bspw. pflichtbewusst die tiglichen Gebete. Anders als
Mirjeta (»Taktik« 1), die sich ostentativ der Befolgung religioser Praxen zu-
wendet, verzichten sie jedoch auf demonstratives Befolgen religiéser Gebote:
Sie finden in ihrer Ausbildung und beruflichen Situation Wege, ihre habitu-
ell verankerte religiose Praxis konsequent zu verfolgen, indem sie versuchen,
Kompromisse zu finden, ohne in Konflikt mit ihren bildungs- und berufsbe-
zogenen Aktivititen zu kommen. So wiirde es bspw. fiir Hannan bei Kollisio-
nen von Unterrichts- und Gebetszeiten keine Option darstellen, eine Vorle-
sung fiir ein Gebet zu unterbrechen oder gar zu verschieben. Lieber betet sie
die verpassten Gebete zu Hause nach. Auch Sahar, die in einem Krankenhaus
arbeitet, verrichtet ihre tiglichen Gebete nach der Arbeit zu Hause:

»Und dann mache ich es so, wenn ich nach Hause komme, hole ich die, die
ich verpasst habe so wie nach. So mache ich das, weil es nicht moglich ist
dort, wo ich arbeite, (..) dass ich das Gebet mache. Weil wir nur eine halbe
Stunde Pause haben mit diesen Kleidern und der Ort und so, das ist wirklich
nicht //mhm// ideal, deswegen mache ich es jeweils, wenn ich nach Hause
komme, hole ich es so wie nach« (Sahar, A 23).

Ebenso wie die religiose Praxis wird auch das intensive elterliche Engage-
ment im religiésen Verein tradiert: Sie sind meist sogar in mehreren reli-
giosen Vereinen engagiert. Einerseits im elterlichen Verein, andererseits ver-
gemeinschaften sie sich auch in bildungsbezogenen Jugendorganisationen.
Sahar beschreibt die Mitglieder in ihrem Jugendverein wie folgt:

»Es haben fast alle — es gibt so viele von uns, die das Gymnasium gemacht
haben oderdransind und es gibt noch mehr, die an der Uni sind zum Beispiel
/Imhm// und bei unsist allen die Bildung sehr wichtig auch wenn wir Frauen

https://dol.org/10:14361/9783839452186-013 - am 14.02.2026, 16:42:00. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839453186-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5 Bildungsbiografische »Taktiken« junger religios orientierter Secondas

sind und Ménner, also bei uns ist die Bildung wirklich gleichberechtigt hier«
(Sahar, A 26).

An dieser Aussage lassen sich zwei Aspekte der religiésen Vergemeinschaf-
tung von Sahar verdeutlichen, die exemplarisch fiir die »Taktik« dieser Aus-
prigung sind: Einerseits vergemeinschaften sie sich im tertidren Umfeld mit
Muslim*innen, die denselben Bildungshintergrund aufweisen (bspw. in uni-
versitiren muslimischen Student*innengruppen oder in muslimischen Ju-
gendgruppen, in denen sich vorwiegend junge Gymnasiast*innen und Stu-
dent*innen treffen). Andererseits — so unterstreicht Sahar in dieser Aussage
- wird innerhalb dieser religitsen Vergemeinschaftung im tertidren Umfeld
hinsichtlich der Bildung nicht nach Genderaspekten unterschieden. Innerhalb
dieser religiosen Gruppen wird also die habituell verankerte Bildungsaspira-
tion von Frauen als »gleichberechtigt« zusitzlich bestirkt. Die Mitgliedschaft
und das Engagement in (bildungsbezogenen) religiésen Vereinen stellen eine
zusitzliche Ressource beim Verfolgen ihres Bildungsziels dar. Dadurch, dass
einerseits seitens der Elterngeneration und andererseits seitens der (religi6-
sen) Peers im tertidren Umfeld keine oder zumindest im Vergleich zu Frauen
der »Taktik« des Typus 1 wenig genderspezifische Vorbehalte hinsichtlich der
Bildungsbiografien bestehen, kann die Differenzdimension Gender aus inter-
sektioneller Sicht bei der »Taktik« des Typus zwei nicht dieselbe Wirkmach-
tigkeit entfalten, wie bei Frauen, bei denen die »Taktik« des Typus eins re-
konstruiert werden konnte.

Die religiose Selbstrepriasentation der Frauen zeichnet sich durch ein star-
kes Engagement in religidsen Vereinen (z.B. Offentlichkeitsarbeit) und/oder
zugunsten von religionsrelevanten Eigeninitiativen (wie Design von musli-
mischen Spielsachen, karitative Initiativen muslimischer Wohlfahrt etc.) aus.
Einige Frauen engagieren sich zusitzlich fir Themen, die mit jugendlichem
(religiosem) Lifestyle von jungen Muslim*innen zu tun haben. Sie vertreiben
bspw. Konsumgiiter, die in der Schweiz im 6ffentlichen Handel nicht einfach
zu finden sind (z.B. muslimische Mode oder Halal-Siissigkeiten etc.).

Dieses Engagement stellt die leitende Beschiftigung neben der Ausbil-
dung dar. Hannan engagiert sich bspw. neben der Vergemeinschaftung im
elterlichen Verein in verschiedenen muslimischen Vereinen dafiir, dass jun-
gen Musliminnen »casual-elegante« Mode, wie sie es nennt (Hannan, A 707),
zur Verfugung steht. Sie ist der Ansicht, dass es in der Schweiz keine »styli-
sche« Mode fiir junge Musliminnen zu kaufen gebe. Deshalb nihten sie und
ihre Schwestern jeweils gekaufte Kleider fiir sich so um, dass sie einerseits

https://dol.org/10:14361/9783839452186-013 - am 14.02.2026, 16:42:00. - Open Acce

175


https://doi.org/10.14361/9783839453186-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

176

Islam, Gender, Intersektionalitat

den muslimischen Kleidungsvorschriften entsprechen und andererseits ihren
modischen Anspriichen und verschiedenen »Styles« (Hannan, A 646) gerecht
wurden. Als sie merkte, dass viele modebewusste junge Glaubensschwestern
vor demselben Problem stehen wie sie, griindete sie kurzerhand mit ihrer
Schwester ein eigenes muslimisches Frauenmodelabel. Sie importierte bunte
Hijabs und stellte ihre erste Kollektion eigener Kleider an einem UMMAH-
Day* aus (Feldprotokoll 18.10.2014). Modische muslimische Kleidung fiir jun-
ge Frauen scheint in der Tat eine Marktliicke zu sein. So sind, wie ich beob-
achten konnte, an den meisten grosseren Anlissen von muslimischen Jugend-
vereinen Stinde zu finden, wo junge Frauen selbstgenihte oder importierte
Kleidung feilbieten®. Hannan geht noch einen Schritt weiter: Sie vertreibt
ihre Produkte an »Schwestern« nicht nur an Vereinsanlissen, sondern zu-
sdtzlich auf diversen Internetkanilen. So bietet ihr Label nicht nur auf einer
eigenen Website und einer Facebook-Seite Waren an, sondern setzt auch auf
Mittel wie Produkteplatzierung durch sog. Influencer®: Das Label engagierte
eigens eine sogenannte »Hijab-Bloggerin<*, die als Influencerin wirbt.

Sahar hingegen engagiert sich auf andere Weise fiir ihre Gemeinschaft.
Sie ist in der Offentlichkeitsarbeit fiir den elterlichen Religionsverein titig.
Thr Engagement beschreibt sie wie folgt:

33 Jahrliche Grossveranstaltung des Vereins 'UMMAH — Muslimische Jugend Schweiz«.
An den sog. »UMMAH-Days« werden einerseits Referate und Workshops abgehalten,
andererseits werden aber auch viele Dinge zum Kauf angeboten wie bspw. religidse
Schriften, junge muslimische Mode, muslimische Lifestyle-T-Shirts (z.B. mit dem Auf-
druck »Keep smiling — it's Sunnah« oder »| love my prophet«), »Halal«- Siisswaren,
muslimische Spielsachen und Kinderbiicher oder aber palastinensisches Olivendl etc.
(Feldprotokoll 18.10.2014).

34  AuchderIZRS (Islamischer Zentralrat Schweiz) nahm diese Marktliicke wahr und fiihr-
te zu diesem Zweck mehrere Jahre hintereinander die »Islamic Lifestyle and Fashion
Show« (ILFS) durch. Der Anlass wurde von Frauen fiir Frauen organsiert (»Sisters on-
ly!«). Diese Fashionshow genoss nicht nur unter Anhdngerinnen des IZRS regen Zulauf
(Feldprotokoll, 6.9.2015). Auch an diesen Anladssen konnte die gezeigte Mode teilweise
gekauft werden.

35  BeimInfluencer-Marketing werden gezielt Personen eingesetzt, die tiber eine hohe Pra-
senz und ein hohes Ansehen in sozialen Netzwerken und Medien verfiigen, um ein
Produkt so zu platzieren und zu vermarkten (vgl. Online Marketing Lexikon 2018).

36  »Hijab-Bloggerinnen« (Bezeichnung vgl. Hannan, A 637) sind junge bedeckte Frauen,
die Uber ihr Leben mit Hijab im Internet bloggen. Meist behandeln sie in erster Linie
Lifestyle-Themen.

https://dol.org/10:14361/9783839452186-013 - am 14.02.2026, 16:42:00. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839453186-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5 Bildungsbiografische »Taktiken« junger religios orientierter Secondas

»Also meine Mutter hat ja die Position, die (ich) vorher gesagt habe und ich
habe jetzt zusammen mit einer anderen (...). Wir zwei sind ah so zustindig
so ein wenig fir den interreligiésen Dialog. //Mhm// und wir haben dann
auch jeweils so Tabligh® - Veranstaltungen, also Tabligh heisst so wie, unse-
re-unsere Religion den anderen Menschen hier zu zeigen, vorstellen wer wir
sind, so ein wenig das, organisieren ich und sie zusammen so eine Veranstal-
tung und dann halten wir da wirklich so zum Beispiel zwei kleine Vortrage
dartiber, wer wir sind und tiber irgend ein Thema das gerade aktuell ist. (...)
Weil wir versuchen ganz stark mit diesen-diesen Veranstaltungen und dem
interreligiosen Dialog uns abzugrenzen von diesen Extremisten, das war so
die Botschaft« (Sahar, A 25).

Wie aus dem Zitat deutlich wird, ist Sahar im elterlichen Verein zusammen
mit einer anderen jungen Frau fur den »interreligiésen Dialog« zustindig.
Sie organisiert »Tabligh«- Veranstaltungen, die zum Ziel haben, die religiose
Gemeinschaft in der Offentlichkeit zu positionieren. Tabligh beinhaltet jedoch
gleichzeitig auch einen gewissen Missionsanspruch (vgl. hierzu auch Wiedl
2008: 35-36). Die »Botschaft« soll in erster Linie sein, zu vermitteln (und dafiir
zu werben), dass ihre Religionsgemeinschaft sich im interreligiésen Dialog
engagiert und sich dezidiert »von (...) Extremisten« abgrenzt. Es geht Sahar
also darum, sich dafiir zu engagieren, ihre Religionsgemeinschaft unter den
Bedingungen des gegenwirtigen islamkritischen Diskurses zu positionieren.

Die »Taktik« des zielstrebigen Aufsteigens in der Ausprigung der religio-
sen Selbstreprisentation als engagierte Muslima zeichnet sich zusammenfas-
send durch die folgenden Aspekte aus: Erstens durch eine Tradierung der reli-
giosen Praxis und der Aufstiegsorientierung der Elterngeneration und zwei-
tens durch ein starkes Engagement in religiésen Vereinen als zentrale Be-
schiftigung neben der Ausbildung. Sowohl die Tradierung der Bildungsaspi-
ration der Eltern, die bei ihren Kindern bei Bildungszielen nicht nach gen-
derspezifischen Kriterien unterscheiden, als auch die Vergemeinschaftung in
religiésen Vereinen bilden eine zusitzliche Ressource beim Verfolgen des Bil-
dungsziels. Die religiose Selbstreprisentation dieser Ausprigung befeuert al-
so die ohnehin schon durchschlagekriftige »Taktik« des zielstrebigen Aufstei-
gens zusitzlich.

37  Tabligh kann mit»Kommunizieren des Islams« (Wiedl 2008: 35) iibersetzt werden. Zur
Unterscheidung von Tabligh und Da'wa und deren Situierung im europiischen Kontext
vergleiche Wiedl (2008: 35-36).

https://dol.org/10:14361/9783839452186-013 - am 14.02.2026, 16:42:00. - Open Acce

177


https://doi.org/10.14361/9783839453186-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

178

Islam, Gender, Intersektionalitat

»Expertin fiir Islam«

Die dominante Manifestation der Differenzkategorie »Muslimin«, wie sie sich
in den bildungsbiografischen Erzihlungen der Interviewten prisentiert, va-
riiert in den Mittelschulen und in der Berufsbildung deutlich: Wihrend in der
Dualen Berufsbildung Differenz primar anhand sichtbarer religiéser Symbolik
(in erster Linie dem Hijab) konstruiert wird (vgl. Typus 1), wird Differenz in
der mittelschulischen, insbesondere in der gymnasialen Bildung mehr iiber
die Zuschreibung einer Expertinnenrolle, einer »Expertin fir Islam« seitens
der Lehrpersonen, aber auch der Peers hergestellt (vgl. Typus 2). Diese soll in
diesem Kapitel beschrieben werden.

Die interviewten Frauen, bei denen die »Taktik« des Typus des zielstrebi-
gen Aufsteigens rekonstruiert werden konnte, befinden sich wie erwihnt in
einem tertidren Ausbildungsgang oder streben einen solchen an und absol-
vierten mindestens eine Mittelschule. Die Manifestation der Differenzkate-
gorie »Muslimin« in Form eines zugeschriebenen Expertinnentums gestaltet
sich in den Bildungsbiografien der Frauen beider Ausprigungen religioser
Selbstreprisentation des Typus zwei vergleichbar und soll deshalb in diesem
Kapitel gemeinsam beschrieben werden.

Die Pidagogisierung von Differenz durch eine zugeschriebene Rolle ei-
ner »Expertin fir Islam« fithrt gemiss der Erzdhlungen der jungen Frauen
zu einer als permanent beschriebenen Erwartungshaltung seitens Lehrperso-
nen und Peers, gemiss dieser die in diese Rolle gedringten Frauen nicht nur
tiber simtliche religiésen, sondern auch tber jegliche, »dem Islam« und der
»arabischen Kultur« zugeschriebenen Belange (wie z.B. Midchenbeschnei-
dung oder aber auch weltpolitische Konflikte, sowie tagespolitische Ereignis-
se) Auskunft geben konnen sollten. Verstirkt in die Rolle einer »Expertin«
hineingedringt werden die Frauen jeweils, wenn gesellschaftspolitische Er-
eignisse oder Debatten, aber auch terroristische Anschlige die Tagespresse
dominieren. Velika, eine andere Frau meines Samples, bei welcher diese »Tak-
tik« nachgezeichnet werden konnte, bringt diese Art von Zuschreibung auf
den Punkt, indem sie ihre Rolle im Gymnasium hinsichtlich der Debatte um
die Minarettinitiative (»Initiative gegen den Bau von Minaretten«) beschreibt:

»Und dann plétzlich wo es aufgekommen ist, wo die Debatte aufgekommen
ist, bin ich sozusagen das Angriffsschild gewesen, weil alle das Cefiihl hat-
ten,jaich misste das doch alles wissen. Ich meine, ich kommejavondort. Ich
bin ja so jemand, ich bin ja Muslim[in], ich bin ja Ausldnder[in], ich miisste
es eigentlich wissen //mhm// und darum binich die ganze Zeit so mit Fragen

https://dol.org/10:14361/9783839452186-013 - am 14.02.2026, 16:42:00. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839453186-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5 Bildungsbiografische »Taktiken« junger religios orientierter Secondas

bombardiert worden. (..) Und dann, wo die Leute zuerst auf mich zugekom-
men sind und mich gefragt hatten, ja, was..was sagst denn du dazu? Und
stimmt das Gberhaupt, kann das iberhaupt sein, und was sagt der Koran
dazu? Ist es nicht so, dass Frauen unterdriickt werden? Und dann bin ich so
gewesen, woow, das stimmt also Uberhaupt nicht //mhm// und dannja..ha-
beich selberangefangen, mich einzulesen. Aber nicht weil ich gefunden ha-
be, ich will jetzt unbedingt, sondern eher weil ich gefunden habe, ich muss,
um zu wissen, was ich sagen muss« (Velika, A 50).

Velika beschreibt, wie sie wihrend des Abstimmungskampfs zum »Angriffs-
schild« wurde. In dem Ausdruck »Angriffsschild« spiegelt sich die Dynamik
der emotional aufgeladenen politischen Debatte im Vorfeld der Abstimmung,
die bis in das Klassenzimmer hineinreichte und deren (gegnerische) Argu-
mentationslinien sich iiber der Gymnasiastin entladen haben. Sie schildert,
wie die von ihr wahrgenommene Erwartungshaltung ihres schulischen Um-
felds dahingehend verlief, dass sie tiber alles dem Islam Zugeschriebene Aus-
kunft geben miisse, »weil alle das Geftihl hatten, ja ich misste doch alles wis-
sen«. Sie beschreibt die wahrgenommene Zuschreibung als »ich komme ja
von dort«. Dieses »von dort« ist jedoch in ihrer Aussage nicht niher definiert
und unterstreicht das Diffuse dieser Fremdverortung: Es gibt dieser Fremd-
verortung zufolge einen Ort, »von dort« kommen »Muslim*innenc. Es zeigt,
wie die intersektionell wirkende Differenzkategorie »Muslimin/Ausldnderin«
mit einem imaginiren, fremden Ort verbunden ist, von wo die »Expertin fiir
Islam« kommen soll. Wie Lingen-Ali und Mecheril feststellen, gehen Prozesse
der religiésen Fremdzuschreibungen oft mit territorialen Referenzen einher,
die »vermeintlich eindeutig« sind (Lingen-Ali/Mecheril 2016: 22). In dieser
Zuschreibungspraxis werden die Frauen »auf eine Herkunft festgelegt, de-
ren exotisierte Eigenart sie situativ reprasentieren miissen« (Purtschert 2012:
107). Reale Lebenswelten sowie der Umstand, dass Velika in der Schweiz ge-
boren und aufgewachsen ist, zihlen in der Fremdzuschreibung »ich komme
ja von dort« nicht. Lingen-Ali und Mecheril (2016: 19) sprechen hierbei von
»Praktiken der Ausgrenzung« (ebd.): »Die religios Andern sind different und
weil sie different sind, fraglos nicht am richtigen Platz« (ebd.). Religion wird
somit zur sozialen Deutungspraxis (vgl. ebd.) im padagogischen Feld.
Weiter prizisiert Velika die Fremdzuschreibung, indem sie ausfihrt, wie
sie in erster Linie als »so jemand« wahrgenommen wird und prazisiert dann,
»ich bin ja Muslim[in], ich bin ja Auslinder[in]«, um gleich auf die damit ver-
bundene Erwartungshaltung einzugehen, »ich miisste es ja eigentlich wis-

https://dol.org/10:14361/9783839452186-013 - am 14.02.2026, 16:42:00. - Open Acce

179


https://doi.org/10.14361/9783839453186-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

180

Islam, Gender, Intersektionalitat

sen. Velika beschreibt, wie sie von ihrem schulischen Umfeld »die ganze Zeit
so mit Fragen bombardiert« wurde und wie die Leute zu ihr kamen und von
ihr eine Expertise zu jeglichen, dem Islam zugeschriebenen Aspekten erwar-
teten. Sie stellten Fragen wie, »ja stimmt das itberhaupt« und »was sagt der
Koran dazu« und »ist es nicht so, dass Frauen unterdriickt werden?«. Letz-
tere Frage fithrte bei Velika dazu, dass sie sich nolens volens dazu entschloss
sich (intellektuell) zu wehren. Sie begann sich vertiefter einzulesen und be-
schreibt, dass es sich hierbei nicht um ein intrinsisches Bediirfnis handelte
(»nicht weil ich gefunden habe, ich will jetzt unbedingt«), sondern wie sie
sich gezwungen sah, die fremdzugeschriebene Expertinnenrolle anzuneh-
men und mehr noch - auszufiillen: Sie begann sich vermehrt einzulesen »um
zu wissen, was ich sagen muss«. Die zugeschriebene Rolle der »Expertin fiir
Islam« fithrte also bei Velika dazu, dass sie sich gezwungen sah, sich vermehrt
mit ihrer Religion auseinanderzusetzen. Die daraus folgende Akkumulierung
von Wissen sollte ihr letztlich dazu verhelfen, eine fremdzugeschriebene Rolle
auszufiillen, die sie sich gar nicht aussuchte:

»Ja. Sobald es um die arabische Kultur gegangen ist, bin ich pl6tzlich als Ex-
pertin betitelt worden (..) und von dem her haben sie mich immer auf das
angesprochen, und dann schauen sie dich auf einmal alle an. Was du jetzt
sagst //mhm// und dann..weisst du, du willst ja auch nichts Falsches sagen
//Imhm// aber es wird etwas von dir erwartet //mhm// aber ich meine, wenn
ich die anderen Frage, ja warum feierst du Weihnachten? Die wissen das
nicht einmal. Warum feierst du Ostern? Die haben keine Ahnung, was an
Ostern so wichtig ist //mhm// aber bei ihnen ist das vollkommen okay, wenn
sie das nicht wissen, aber, wenn ich etwas nicht weiss (lacht), dann, warum
denn nicht? Du bistja Muslim[in] //mhm// aber ich meine in meinem Freun-
deskreis wissen soviele nicht, weshalb man Ostern feiert. Zum Teil wissen sie
nicht einmal, dass Ostern einen viel... einen hoheren Feiertag ist als Weih-
nachten. Das wissen viele nicht //mhm// und dann finde ich, von mir wird
immer erwartet, dass ich alles weiss und begriinden kann. Aber sobald man
sie selber fragt, ist es vollkommen irrelevant //mhm// (...) ist dann so etwas
wie..aber Entschuldigung...das ist doch nicht fairl« (Velika, A 155).

Velika, deren Eltern in Siidosteuropa geboren wurden, sieht sich plétzlich
in der Rolle als »Expertin fir arabische Kultur« gedrangt. Aus ihrer Aussa-
ge »und dann schauen sie dich auf einmal alle an« wird auch der fordernde
(Rechtfertigungs-)Druck des Umfelds deutlich. Es wird nicht nur erwartet,
dass sie zu allem, das dem Islam und »der arabischen Kultur« zugeschrieben

https://dol.org/10:14361/9783839452186-013 - am 14.02.2026, 16:42:00. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839453186-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5 Bildungsbiografische »Taktiken« junger religios orientierter Secondas

wird, Auskunft geben kann, sondern auch eine Meinung haben soll. Die da-
mit einhergehende Erwartungshaltung fithrt, wie Velika beschreibt, zu einem
erhohten Anspruch an sich selbst, wenn sie beteuert »weisst du, du willst ja
auch nichts Falsches sagen«. In dieser Aussage wird eine gewisse Ohnmacht
deutlich, zu der eine solch zugeschriebene Rolle fithren kann. Es besteht ei-
nerseits der Erwartungsdruck des >Publikums« an die »Expertin« (»es wird et-
was von dir erwartet«) und anderseits die Angst davor, dass es als personliche
Unzulinglichkeit gewertet werden kénnte, wenn sie eine Auskunft nicht ge-
ben kann (oder auch nicht geben will). Darauf fithrt sie aus, was bei anderen
Frauen meines Samples ebenfalls oft thematisch wurde, nimlich die Unge-
rechtigkeit (»das ist doch nicht fair«), dass seitens der Lehrpersonen, aber
auch der Peers an sie ganz andere Anspriiche gestellt werden als an christ-
lich sozialisierte Schiiler*innen, bei denen es »okay« sei, wenn sie etwas nicht
wiissten. Bei ihr tauche indes, wenn sie etwas nicht wisse, gleich die Frage auf:
»Warum denn nicht? Du bist ja Muslim[in]«. Aus dieser Aussage wird deut-
lich, wie diese stereotypisierende Zuschreibung mit einem essenzialistischen
Religionsbegrift einhergeht, welcher den Blick auf die realen Lebenswelten
der jungen Frauen versperrt (vgl. hinsichtlich Kultur, Kalpaka 2006). Velika
beschreibt, wie viele ihrer christlich sozialisierten Freund*innen bspw. nicht
wiissten, weshalb man Ostern feiere und oft die zentralen Feiern des Chris-
tentums nicht kennen wiirden, wihrend von ihr erwartet wird »dass ich alles
weiss und begriinden kann«. Die Lebenswelten der christlich sozialisierten
Jugendlichen und ihr Verhiltnis zu Religion werden von den Lehrpersonen
hingegen als selbstverstindlich plural und pluralisiert angesehen. Von ihnen
wird nicht erwartet, dass sie auch nur Grundziige »ihrer Religion« — falls sie
iberhaupt einer solchen zugschreiben werden - kennen. Velika bemingelt,
dass verschiedene Anspriiche an sie und ihre Peers gestellt werden und schil-
dert, wie sie damit abgespeist wiirde, dass »es vollkommen irrelevant« sei,
wenn sie im Gegenzug dhnliche Fragen zum Christentum stelle. Der unglei-
che Anspruch an sie vs. ihre Peers empfindet sie als sehr ungerecht, fithrt er
doch zu einer Reproduktion gesellschaftlicher Ungleichheitsverhiltnisse im
schulischen Kontext.

Kalpaka (2006) beschreibt in ihrem Aufsatz Pidagogische Professionalitit in
der Kulturalisierungsfalle. Uber den Umgang mit >Kultur< in Verhéltnissen von Diffe-
renz und Dominanz die Wirkung von Kulturalisierung und die ausschliessen-
den Effekte eines statischen Kulturbegriffs im pidagogischen Kontext. Sie
legt dar, wie ein geschlossener statischer Kulturbegriff verhindert, dass Per-
sonen und ihre Handlungsgriinde differenziert wahrgenommen werden. Ei-

https://dol.org/10:14361/9783839452186-013 - am 14.02.2026, 16:42:00. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839453186-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

182

Islam, Gender, Intersektionalitat

ne solcher Kulturbegriff fithrt das Handeln von Schiilerinnen und Schiilern
monokausal auf Kultur zuriick, und dadurch wird »meistens verhindert, das
Handeln als Antwort auf erlebte Widerspriiche aufzufassen und weitere Fra-
gen beziiglich der erlebten Widerspriiche zu stellen, so dass bedeutsame Le-
bensbedingungen zum Teil unerkannt bleiben« (ebd.: 396). Analog dazu lisst
sich meines Erachtens die zugeschriebene Rolle als »Expertin fiir Islam« auf
einen geschlossenen Religionsbegriff zuriickfithren. Dass sich neben der von
Kalpaka georteten »Kulturalisierungsfalle« nun auch eine »Religiosisierungs-
falle« im pidagogischen Feld erdffnet zu haben scheint, erstaunt angesichts
des gesellschaftspolitischen, diskursiven Trends, dass Differenzen vermehrt
entlang religioser Grenzen konstruiert werden (Sokefeld 2011: 271), nicht.

Insbesondere die Allgegenwirtigkeit der Rollenzuschreibung einer »Ex-
pertin« fir Fragen, welche dem Islam zugeschrieben werden, seitens Lehr-
personen wird von den interviewten Frauen als irritierend beschrieben. Velika
schildert, wie sie im Unterricht permanent angesprochen worden ist; immer
und immer wieder habe es geheissen: »Was sagen Sie dazu, Frau Hoxha? Was
ist ihre Meinung dazu? Was sagt der Islam dazu?« (Velika, A 166). Auch Hann-
an beschreibt den Positionierungszwang im Unterricht als omniprisent in ih-
rer Mittelschulzeit: »es war eigentlich schon vom ersten Tag an so« (Hannan, A
838-839). Sei es bei politischen Ereignissen, welche dem Islam zugeschrieben
wurden, oder sei es, wenn im Deutschunterricht eine Lektiire, wie »Nathan
der Weise« von Lessing, anstand: »dann musste ich immer meinen Kommen-
tar abgeben« (Hannan, A 808). Sie erlebte die dauernde Adressierung durch
eine Lehrperson einerseits als Stichelei, andererseits aber auch als diffus. Sie
konnte deren Ziel und Absicht nicht recht einordnen:

»ich kannselbst nicht genausagen, ob es Interesse ist, oderauch ein bisschen
so sticheln, so ein bisschen //mhm// es war vielleicht so ein Mischmasch®®
halbes Lachen) //mhm// oder ob sie auch wollte, dass ich ein bisschen mehr
berReligion, iber meine Religion erzdhle im Unterricht oderich weiss auch
nicht« (Hannan, A 816-819).

Einige der Frauen beschreiben den permanenten Rechtfertigungszwang auch
als bewusste Provokation seitens der Lehrpersonen, so z.B. Velika:

»Wir hatten auch einen Deutschlehrer gehabt, (..) er hat es geliebt zu pro-
vozieren. Er hat..er hat es wirklich gerne gemacht gehabt. Und mich gera-

38 Umgangssprachlich fiir Gemisch.

https://dol.org/10:14361/9783839452186-013 - am 14.02.2026, 16:42:00. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839453186-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5 Bildungsbiografische »Taktiken« junger religios orientierter Secondas

de direkt angesprochen, dann bin ich sozusagen ganz allein gewesen. Und
plétzlich sind alle Stimmen laut geworden, damiterso ein bisschen...Diskus-
sion provozieren konnte. Und er einfach sozusagen nur zuschauen konnte«
(Velika, A54).

Velikas Schilderung lisst keinen Zweifel offen, dass die Lehrperson sie mit ih-
rer Vorgehensweise in eine fiir sie dusserst unangenehme Situation brachte.
Aus der Aussage »dann bin ich sozusagen ganz allein gewesen« wird offenbar,
dass dieser Positionierungszwang im pddagogischen Kontext als Ausschluss-
erfahrungen zu deuten ist — als Reproduktion des kollektiven gesellschaft-
lichen »Rechtfertigungsdrucks« (vgl. u.a. Baumann 2015: 17, Tunger-Zanetti
2013a: 224, Tunger-Zanetti 2013c, Schild 2010: 181), sich stindig als muslimi-
sche Frau rechtfertigen bzw. legitimieren zu miissen. Velika beschreibt er-
ginzend, wie es ihrem Deutschlehrer dadurch gelungen ist — quasi als pad-
agogischen Kniff auf Velikas Kosten —, in der Klasse eine Diskussion zu pro-
vozieren, der er nur noch zuschauen musste.

Obwohl fiir die Betroffenen meist sehr unangenehmen, ist davon aus-
zugehen, dass die Zuschreibung der Rolle einer »Expertin fiir Islam« durch
Lehrpersonen und Peers wohl kaum ausschliesslich in negativer Intention
vorgenommen wird. Das Pidagogisieren der Differenzkategorie »Muslimin«
in Form der Zuweisung einer Expertinnenrolle kann zumindest in gewissen
Kontexten sicherlich auch als (unbeholfene) »Form des Verstehen-Wollens«
(Kalpaka 2006: 396)* gedeutet werden, die ihrerseits in begegnungspidago-
gischen Ansitzen fusst. Mecheril und Thomas-Olalde betonen, dass »begeg-
nungspiddagogische Ansitze (..) immer jene Differenzen voraus[setzen], auf
die sie pidagogisch zu reagieren suchen, wodurch diese Ansitze zu einer
Praxis der Herstellung von Differenz werden« (Mecheril & Thomas-Olalde
2018, S. 194). Wie in den bildungsbiografischen Narrationen der jungen Frau-
en rekonstruiert werden konnte, werden durch solche Praxen gesellschaftliche
Ausschlusserfahrungen im padagogischen Kontext reproduziert.

Buchhardt (2014: 179) geht in Bezug auf eine ethnografische Schulfor-
schung in Dinemark davon aus, dass Religion von der Institution Schule (mit)
produziert wird, wie sie anhand ihrer Daten schliissig mittels der omnipri-
senten Dichotomie »Muslimness« vs. »Danishness/Christianess« analysiert.
Sie gelangt schliesslich zu dem Schluss:

39  Kalpaka geht zwar nicht im Speziellen auf die Differenzkategorie Religion ein, spricht
jedoch im padagogischen Kontext von »Kulturalisierung als eine Form des Verstehen-
Wollens« (2006: 396).

https://dol.org/10:14361/9783839452186-013 - am 14.02.2026, 16:42:00. - Open Acce

183


https://doi.org/10.14361/9783839453186-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

184

Islam, Gender, Intersektionalitat

»(..) the culturalized category of sreligion (..) not only functions as a
metaform of the concept of race (..) the culturalized category of sreli-
gion< may be explained as micro-identity politics (..) internalizing social
classification and social distribution.(...) >To be Muslim<and >to be Universal-
Christian-Danish<are indeed things you can learn in school« (Buchardt 2014:
180).

Wie die oben ausgefithrten Beispiele zeigen, wird in den biografischen
Erzihlungen der Frauen anhand der zugeschriebenen Rolle der »Exper-
tin fir Islam« die Konstruktion »Auslinder*in/Muslim*in« vs. »Schwei-
zer*in/Christ*in« deutlich. Die verschiedenen Anspriiche, die mit dieser
Kategorisierung einhergehen, kénnen wie Buchardt (ebd.) firr den dinischen
Kontext darlegt, meines Erachtens ebenso mit »micro-identity-politics«
erklirt werden, welche die gesellschaftliche soziale Klassifikation und soziale
Ungleichheit (re)produzieren.

c) »Taktik« gesellschaftlicher Selbstpositionierung

hinsichtlich der Bildungsbiografie: Agency durch Aneignung

des meritokratischen Prinzips
Die interviewten Frauen, bei denen die »Taktik« des zielstrebigen Aufsteigens
rekonstruiert werden konnte, erlangen mehr Handlungsfihigkeit durch eine
zielstrebige kompensatorische Aneignung des meritokratischen Leistungs-
prinzips (Becker/Hadjar 2017, Hadjar 2008, Solga 2005, Young 1961) — dies
bei beiden Ausprigungen religiéser Selbstreprisentation. Die »Taktik« des
zielstrebigen Aufsteigens zeigt sich besonders deutlich, wenn es zu struktu-
rellen Ausschlusserfahrungen kommt, die dann mittels Zielstrebigkeit und
Leistung kompensiert werden. Im Folgenden mochte ich nun exemplarisch
am Ubergang der ersten Selektionschwelle von Xhemile aufzeigen, wie sich
diese »Taktik« bildungsbiografisch manifestiert.

In der Rolle als Erstgeborene in der Migrationssituation konnte Xhemile
zunichst von ihren Eltern, die gerade erst daran waren, sich in der Berufs-
welt der Schweiz zu etablieren und das Schulsystem noch nicht kannten, kei-
ne grosse Unterstiitzung in schulischen Belangen erwarten. Sie war auf sich
allein gestellt. Als dltestes Kind der Familie im schweizerischen Schulsystem
kam ihr zudem eine gewisse Vorreiter*innenrolle zu:

»Und bis dann..ist einfach, ich bin die Alteste gewesen, ich habe gar keine
Ahnung gehabt, wie es weiter geht also — dass man ausgesondert wird...se-
lektioniert, Sek-Real, was ist das tiberhaupt und das ist mir gar nicht bewusst

https://dol.org/10:14361/9783839452186-013 - am 14.02.2026, 16:42:00. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839453186-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5 Bildungsbiografische »Taktiken« junger religios orientierter Secondas

gewesen und ich habe keine Ahnung gehabt..was muss ich machen dass
ich in die Sek oder was bringt mir die Sek und was ist Real //mhm// so bis
dort und es ist mir eigentlich so egal gewesen, also ni-nicht besonders an-
gestrengt« (Xhemile, A 55).

Aus dieser Aussage lisst sich schliessen, dass Xhemile die grosse Bedeutung
der ersten Selektionsschwelle im schweizerischen Schulsystem nicht bewusst
war. Aufgrund ihres fehlenden Bewusstseins der Bedeutung dieser Selekti-
onsschwelle hat sich Xhemile in der Folge nicht besonders angestrengt und
wurde zundichst in die Realschule eingestuft. Retrospektiv wird sie sich be-
wusst, dass es Wissen iiber das System braucht, um in der Schullaufbahn
erfolgreich zu sein. Sie konstatiert an anderer Stelle, dass es ihre Geschwister
diesbeziiglich viel leichter gehabt hitten, weil sie spiter von ihren Erfahrun-
gen und ihrem Wissen iiber die Institutionen, aber auch von autodidakti-
schen Lerntechniken profitieren konnten (z.B. A 159). Diese aus intersektio-
neller Sicht wirksame Bildungsbarriere an der ersten Selektionsschwelle ma-
nifestiert sich dhnlich wie bei Frauen der »Taktik« des Typus 1: Als junge Mad-
chen waren Xhemile wie Zara bei der ersten Selektionsschwelle am Ubergang
von der Primar- zur Sekundarstufe auf sich alleine gestellt und entschieden
sich fiir den Verbleib in der Realstufe (Intersektion der Differenzdimensionen
»class« und »Migrationshintergrund«). Wie bei Zara wirkte das Schulsystem bei
der ersten Selektionsschwelle zunichst hinsichtlich der gesellschaftlichen Po-
sition der Eltern in der Schweiz reproduktiv (vgl. Kronig 2005).

Anders als Zara hatte Xhemile jedoch bereits damals ein klares Berufsziel
vor Augen: Sie wollte Lehrerin werden. Ihre Familie befirwortete, anders als
bei Zara, dieses Bildungsziel zumindest ideell, auch wenn sie wenig prakti-
sche Unterstiitzung bieten konnten. Als Xhemile realisierte, dass sie in die
Sekundarschule eingestuft werden musste, wenn sie Lehrerin werden will,
strengte sie sich an und krempelte den Selektionsentscheid innerhalb von
zwei Monaten um:

»Und nachher, als es mir bewusst geworden ist, dass ich [die] Sek[undarstufe]
brauche,ja damitich Lehrerin werden kann..bin nachherin Sek also (...) nach
zwei Monaten nachher wieder in der Sek eingestuft, Math und 4h...Franzo-
sisch und Deutsch //mhm// das ist wirklich zligig gegangen, ich habe wirk-

https://dol.org/10:14361/9783839452186-013 - am 14.02.2026, 16:42:00. - Open Acce

185


https://doi.org/10.14361/9783839453186-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

186

Islam, Gender, Intersektionalitat

lich Vollgas gegeben, habe immer Sechser, Fiinfeinhalber*® gemacht (halbes
Lachen) —ja..« (Xhemile, A 57-59).

Das prototypische Element der »Taktik« des zielstrebigen Aufsteigens lasst
sich sehr deutlich anhand des zuvor aufgefithrten Zitats veranschaulichen:
Das Bildungssystem wirkt in den Bildungsbiografien dieser jungen Frauen in
Bezug auf die soziale Ungleichheit zunichst reproduktiv, insbesondere hin-
sichtlich der intersektionell wirkenden Differenzdimensionen »Migrationshin-
tergrund« und »class«. Mittels der »Taktik« des zielstrebigen Aufsteigens ge-
lingt es ihnen jedoch, mit im Vergleich zu privilegierten Lernenden ungleich
grosserem, kompensatorischen Arbeitsaufwand — mittels kompensatorischer
Aneignung des meritokratischen Prinzips (Becker/Hadjar 2017, Hadjar 2008,
Solga 2005, Young 1961) — Selektionsschwellen zu meistern.

Xhemile verfolgt ihr Bildungsziel konsequent, schon frith trifft sie ihre
Bildungsentscheidungen notfalls alleine, stets das Ziel vor Augen, Lehrerin zu
werden. Von der ersten Selektionsstufe an ordnet Xhemile all ihre Bildungs-
entscheidungen und -bemithungen einem einzigen Ziel unter: Lehrerin zu
werden. Auch spiter sieht sie den Grund einer gymnasialen Bildung einzig
durch ihr Berufsziel gerechtfertigt:

»Und ich habe einfach unbedingt in den Gymer* wollen, aber heute im
Nachhinein denke ich, es ist wahrscheinlich, also wenn ich nicht Leh-
rerin hatte werden wollen, wire es wirklich eine dumme Entscheidung
gewesen..unnétig...« (Xhemile, A 59).

Aus dem Zitat lisst sich die Zielorientiertheit rekonstruieren, die ebenfalls
pragend fir Xhemiles Bildungsbiografie war. Sie habe »einfach unbedingt in
den Gymer wollen«. Den Zweck einer gymnasialen Bildung sieht sie jedoch —
zumindest aus der Retrospektive einzig durch ihr Ziel, Lehrerin zu werden,
gerechtfertigt. Sie ist gar der Ansicht, dass es »wirklich eine dumme Ent-
scheidung ..unnotig« gewesen wire, das Gymnasium zu besuchen, hitte sie
es nicht fiir das Erreichen ihres Bildungsziels benétigt. Ein Interesse an All-
gemeinbildung »sui generis« gab es fir Xhemile in ihrer Bildungslaufbahn
demnach nicht. Es ging ihr einzig darum, zielstrebig ihr Bildungsziel zu er-
reichen und dafir traf sie die erforderlichen Bildungsentscheidungen.

40 Dieschweizerische numerische Schulnotenskala reichtvon1-6, wobei 6 die Hochstnote
darstellt.
41 Schweizerische umgangssprachliche Bezeichnung fiir Gymnasium.

https://dol.org/10:14361/9783839452186-013 - am 14.02.2026, 16:42:00. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839453186-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5 Bildungsbiografische »Taktiken« junger religios orientierter Secondas

Besonders deutlich lisst sich die »Taktik« des zielstrebigen Aufsteigens
nachzeichnen, wenn es zu bildungsbiografischen Ausschlusserfahrungen
kommt. Xhemile beschreibt ein Gesprich mit threm damaligen Schulleiter
iiber einen allfilligen Ubertritt ins Gymnasium wie folgt:

»Der Schulleiter hat mir dazumal gesagt gehabt, ich solle es nicht probieren
(..), weil es sei zu schwierig fiir mich und ich soll probieren lieber, ich solle
auch Englisch nicht nehmen, weil das seizuviel ((ware))) und das hat mich so
dannangespornt, weiterzumachen, weil das hat mich so genervt, dermassen
genervt, dass er so etwas sagt...(...) Er hat das Gefithl gehabt, ich-ich denke es,
ich weiss es nicht warum, aber so Migrantenkinder und (...) wahrscheinlich
schafft sie das nicht...(...) vielleicht hat es den Andern hat es..Mut weg...ih
also genommen...das schon mal zu probieren** und ich habe gedacht, nein,
dem zeige ich es mal!« (Xhemile, A 66-72, Unterstrichenes wurde laut betont
ausgesprochen).

Die Erfahrung, dass ihr der Schulleiter einen gymnasialen Ubertritt nicht zu-
traute, deutete Xhemile retrospektiv als Ausschlusserfahrung aufgrund von
Vorurteilen gegeniiber Lernenden mit »Migrationshintergrund«. Ihr ist be-
wusst, dass dies eine Erfahrung ist, von der sich Andere hitten entmutigen
lassen und davon abgesehen hitten, einen gymnasialen Ubertritt ins Auge
zu fassen. Xhemile jedoch begegnete Ausschlusserfahrungen im Schulsys-
tem mit verstirktem Einsatz und noch grosserer Zielstrebigkeit und liess
sich nicht beirren: »(...) und ich habe gedacht, nein, dem zeige ich es mall«.
Sie nahm diese Unterredung mit dem Schulleiter zum Ansporn und schaft-
te mittels kompensatorischer Aneignung des meritokratischen Prinzips (Be-
cker/Hadjar 2017, Hadjar 2008, Solga 2005, Young 1961) schliesslich die beste
Empfehlung fiir das Gymnasium, indem sie als Einzige ihrer Klasse die Ma-
ximalpunktezahl erreichte.

Bei Xhemiles Ubergang in das nachobligatorische Bildungssystem kann
meines Erachtens besonders deutlich aufgezeigt werden, wie Xhemile durch
die »Taktik« des zielstrebigen Aufsteigens aus einer subalternen Position
heraus mehr Handlungsfihigkeit (Agency) erlangen konnte. De Certeau
beschreibt treffend, innerhalb welcher Gegebenheiten eine »Taktik« zum
Zuge kommt, eine »Taktik« »muss mit dem Terrain fertigwerden, das ihr
so vorgegeben wird, wie es das Gesetz einer fremden Gewalt organisiert«
(De Certeau 1988: 89), in diesem Falle stellt dies die Konfrontation mit

42 Schweizderdeutsch umgangssprachlich fiir »versuchen«.

https://dol.org/10:14361/9783839452186-013 - am 14.02.2026, 16:42:00. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839453186-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

188

Islam, Gender, Intersektionalitat

einem »defizitorientierten, frith selektionierenden Bildungssystem« (Oes-
ter/Brunner 2015: IV) dar. Die »Taktik« des zielstrebigen Aufsteigens ist ein
Handlungsmuster, mittels dessen es Xhemile gelingt, aus einer subalternen
Position heraus mehr Agency zu erlangen, indem sie ihr Ziel nicht aus den
Augen verliert und preisgibt. Sie lasst sich nicht dahingehend tiberzeugen,
den gymnasialen Ubertritt gar nicht erst »zu probieren«. Es gelingt ihr, »im
Fluge die Moglichkeiten zu ergreifen, die der Augenblick bietet« (De Certeau
1988: 89), die etablierten Strukturen umzudeuten und fiir Uberraschungen
zu sorgen (maximale Punktzahl fiir den gymnasialen Ubertritt). De Certeau
zufolge sorgt eine »Taktik« »fiir Uberraschungen. Sie kann dort auftreten,
wo man sie nicht erwartet« (De Certeau 1988: 89).

In De Certeaus Sinne (1988: 89) besteht das konstitutive Element der
»Taktik« des zielstrebigen Aufsteigens in der kompensatorischen Aneignung
des meritokratischen Prinzips (Becker/Hadjar 2017, Hadjar 2008, Solga
2005, Young 1961). Trotz bestehender Bildungsungleichheiten besteht, wie
Becker/Hadjar (2017) aufzeigen, in westlichen Gesellschaften ein verbreiteter
Glaube an einen »meritokratischen, herkunftsunabhingigen Zugang zu
Bildung« (ebd.: 35). In der Vorstellung einer meritokratischen Gesellschaft
»wird die soziale Schichtung nach sozialer Herkunft scheinbar durch ei-
ne soziale Schichtung nach individueller Leistung ersetzt« (Becker/Hadjar
2017: 34). Hierbei legitimiert das Leistungsprinzip die Struktur der sozia-
len Ungleichheit, d.h. die ungleiche Verteilung von Bildung, Status und
Einkommen wird einzig durch die ungleiche Leistung von Individuen ge-
rechtfertigt (ebd.: 33-34). In dieser Vorstellung spiegelt sich nicht zuletzt
eine »liberale Ideologie individueller Freiheit und dem [sic!] Verstindnis
von Chancen- statt Ergebnisgleichheit wieder [sic!]« (ebd.: 36). Die Vorstel-
lung einer Chancengleichheit durch gleiche Leistung hilt — wie unzihlige
bildungssoziologische Studien verdeutlichen - einer empirischen Uberprii-
fung nicht stand (z.B. Kronig 2007, vgl. hierzu ausfithrlich Kapitel 3.3). Das
meritokratische Prinzip hat sich dennoch im Zuge der Bildungsexpansion
zu einem wirkmichtigen Legitimationsprinzip sozialer Ungleichheiten und
ungleicher Bildungschancen entwickeln konnen (Hadjar 2008, Solga 2005).

Xhemiles Zielstrebigkeit wirkt sich gar auf die Wahl ihres Freundeskrei-
ses aus. Der grosste Teil ihres Freundeskreises ist akademisch gebildet, sie hat
»einfach Kolleginnen, die auch studiert haben...ihm...oder einfach eine Fach-
hochschule gemacht haben« (Xhemile, A 226). Ihren Freundeskreis beschreibt
sie wie folgt:

https://dol.org/10:14361/9783839452186-013 - am 14.02.2026, 16:42:00. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839453186-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5 Bildungsbiografische »Taktiken« junger religios orientierter Secondas

»lch habe mich immer an solchen angehingt, die (...) zielorientiert gewesen
sind, zielstrebig gewesen sind, die etwas im Leben erreichen wollten« (Xhe-
mile, A 213).

Mit Schulkolleginnen, die andere Interessen hatten, als »etwas im Leben er-
reichenc, wollte sie jedoch nichts zu tun haben:

»lch wollte mich eigentlich nicht mit denen abgeben (halbes Lachen), sa-
gen wir es so, ein bisschen fies..ahm, weil sie haben andere Interessen ge-
habt, Schminken, Ausgang...Parties..ja und das habe ich nicht gewollt, al-
so..« (Xhemile, A 217).

Xhemiles strategisch anmutende Auswahl der Peers zeigt sich auch darin, mit
wem sie sich nicht »abgeben« wollte. In der Aussage schwingt eine gewisse
Scham mit - sie ist sich bewusst, dass die Beschreibung der Peers, von denen
sie sich abgrenzt, »ein bisschen fies« sei, beziehungsweise eine Zuschreibung
und Stereotypisierung, die mit einer Abwertung verbunden ist.

Wahrend der Ausbildungszeit schlug sich Xhemile mit Hilfsjobs in Reini-
gungsfirmen ohne die finanzielle Unterstiitzung ihrer Eltern durch, mit de-
nen sie aufgrund ihrer Partnerwahl im Zwist lag. Auch in dieser aufreibenden
Zeit verlor sie ihr Berufsziel nie aus den Augen und es gelang ihr selbst in die-
ser grossen Belastungsphase noch den Vorbereitungskurs zu absolvieren und
die Priifung an der Pidagogischen Hochschule zu bestehen:

»Wihrend des Vor[bereitungs]kurses..ah gerade nach der Hochzeit [habe
ich] Aufnahmeprifungen gehabt, eine eigene Wohnung in diesem Jahr ge-
sucht, einen Job — es ist wirklich so viel gewesen...ich habe nichts gelernt,
in der letzten Woche, eine Woche vor der Aufnahmepriifung habe ich an-
gefangen, alle zwolf Facher zu lernen //mhm// fiir die Priifung, es ist wirk-
lich schwer gewesen, ich bin wirklich um acht aufgestanden, bis um zwélfin

der Nacht habe ich gelernt... //mhm// bin schlafen gegangen und wieder am
nachsten Tag und das sieben Tage nacheinander habe ich das durchgezogen
und nachher die Prifungen bestanden« (Xhemile, A 286, Unterstrichenes
wurde laut betont ausgesprochen).

Aus der Aussage wird die Belastung deutlich, die Xhemile wihrend der Zeit
des Vorbereitungskurses und der anschliessenden Zulassungspriifung an die
Pidagogische Hochschule auszuhalten hatte. Doch durch ihre Zielgericht-
etheit war sie einmal mehr in der Lage, auch in einer schwierigen Ausgangs-
lage ihren Ehrgeiz und simtliche Krifte zu mobilisieren und sich mithilfe

https://dol.org/10:14361/9783839452186-013 - am 14.02.2026, 16:42:00. - Open Acce

189


https://doi.org/10.14361/9783839453186-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

190

Islam, Gender, Intersektionalitat

von Nachtschichten in einer Woche so vorzubereiten, dass sie die Priifung
bestand - stets das Ziel bzw. ihren Beruf vor Augen. Mit viel Arbeit, Diszi-
plin und Durchhaltewillen und mittels der oben beschriebenen Aneignung
des meritokratischen Prinzips hat sie es geschafft, obwohl sie als »Migran-
tenkind« (Xhemile, A 68), schwere strukturelle Hindernisse des Schulsystems
zu iiberwinden hatte.

Zentrales Element der »Taktik« des zielstrebigen Aufstiegs ist es, dass
die Frauen, welche sich diese »Taktik« zu Eigen machen, wie Xhemile, jegli-
chem (strukturellen) Widerstand mit der Intensivierung der Anstrengungen
zur Erreichung hoherer Leistung und der Fokussierung auf das Ziel begeg-
nen. Mehr Agency hinsichtlich ihres Bildungswegs erlangen die jungen Frauen
dadurch, dass es ihnen gelingt, mittels — im Vergleich zu privilegierten Ler-
nenden — ungleich grésserer Anstrengung aus ihren subalternen Positionen
heraus nach dem meritokratischen Prinzip die intersektionell wirkenden Bar-
rieren auszuhebeln und ihre habituell verankerte Bildungsaspiration in einer
tertidren Bildung umzusetzen. In der Koppelung dieser kompensatorischen
Aneignung des meritokratischen Prinzips mit der Ressource einer elterlichen
Bildungsaspiration, welche nicht nach genderspezifischen Kriterien unter-
scheidet, entwickelt diese »Taktik« hinsichtlich der untersuchten Bildungs-
biografien eine grosse Durchschlagskraft. Zusitzlich ist diese »Taktik« noch
durch eine ausgeprigte Zielfokussierung gekennzeichnet.

Zusammenfassung »Taktik« Typus 2

Die interviewten Frauen, bei denen die »Taktik« des Bildungszugangs durch
zielstrebiges Aufsteigen rekonstruiert werden konnte, erfahren aus einer in-
tersektionellen Sicht Einschrankungen ihrer Bildungsbiografie durch das Zu-
sammenspiel der Differenzdimensionen »Migrationshintergrund«, »class« und
Religion. Hinsichtlich der Berufsbiografie erweist sich die Differenzdimension
Gender jedoch als weniger wirkmichtig in dem intersektionellen Zusammen-
spiel als bei Frauen der »Taktik« des Typus 1. Dies zeigt sich insbesondere
anhand zweier Aspekte: Erstens kann die Differenzdimension Gender hin-
sichtlich der Bildungsbiografie bei den interviewten Frauen dieser »Taktik«
weniger Wirkmichtigkeit entfalten, da die Eltern in ihren Bildungsaspira-
tionen, die von den Tdchtern tradiert werden, nicht nach genderspezifischen
Kriterien unterscheiden. Die Eltern fordern ihre Téchter und ihre S6hne hin-
sichtlich ihrer Bildungsbiografie gleichermassen; sie verfechten bspw. nicht,
wie die Eltern von Frauen der »Taktik« 1 ein klassisches Rollenbild, nachdem

https://dol.org/10:14361/9783839452186-013 - am 14.02.2026, 16:42:00. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839453186-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5 Bildungsbiografische »Taktiken« junger religios orientierter Secondas

ihre Tochter frith heiraten sollen und deshalb keine gute Ausbildung beno-
tigen. Im Gegenteil: Sie erwarten von ihren Kindern — genderunabhingig —
einen gesellschaftlichen Aufstieg durch Bildung. Eine Vorstellung, die habi-
tuell bei den Téchtern verankert ist und tradiert wird. Zweitens kann bei den
Frauen, bei denen die »Taktik« 2 rekonstruiert wurde und die einen Hijab
tragen, die Differenzdimension Gender im Zusammenspiel mit Religion auf-
grund der vorherrschenden schulkulturellen Sinnesordnung (Budde 2012) im
tertidiren (und zuvor im mittelschulischen) Umfeld, in dem sich die Frauen
bewegen, nicht dieselbe berufsbiografisch einschrinkende Wirkmichtigkeit
entfalten wie in der Berufsbildung. Die Differenzkategorie »Muslimin« ma-
nifestiert sich in diesem Umfeld zwar in Form eines zugeschriebenen Exper-
tinnentums (»Expertin fir Islam«), macht jedoch keine einschneidende be-
rufsbiografische Umorientierung erforderlich, wie dies bei der »Taktik« 1 der
Fall ist.

Bei den Frauen der »Taktik« 2 konnten zwei unterschiedliche Auspri-
gungen religiéser Selbstreprisentation rekonstruiert werden: Es handelt
sich hierbei einerseits um die religidse Selbstreprasentation als »pragma-
tische Muslima« und andererseits um die religiose Selbstreprisentation als
»engagierte Muslima«: Wahrend bei der Ausprigung der religiosen Selbstre-
prasentation als »pragmatische Muslima« die Bedeutung der religiosen Praxis
gegeniiber der Elterngeneration abnimmt, wird bei der Ausprigung der
religiosen Selbstreprisentation als »engagierte Muslima« die religiése Praxis
der Eltern, insbesondere das Engagement in religiésen Vereinen, tradiert.

Die Ausprigungen unterscheiden sich insbesondere in der Art, wie die re-
ligiése Praxis ihrer Eltern weitergegeben wird, haben aber keinen sich gross
voneinander unterscheidenden Einfluss auf die Bildungsbiografie. Dies ist
insofern bemerkenswert, da bei Frauen, bei denen die religiose Selbstrepri-
sentation als »engagierte Muslima« rekonstruiert werden konnte und die ei-
nen Hijab tragen, keine vergleichbaren bildungsbiografischen Einschrinkun-
gen rekonstruiert werden konnten, wie in der Berufsbildung bei Frauen der
»Taktik« 1. Allerdings muss dieser Befund dahingehend relativiert werden,
dass den Befragten aufgrund ihres Alters der Berufseintritt nach dem tertii-
ren Ausbildungsgang noch bevor steht. Es ist nicht auszuschliessen, dass dort
dann intersektionell wirkende Barrieren auftreten kénnten, die in der schul-
kulturellen Sinnesordnung des tertidren Umfelds kaum Relevanz entwickeln
konnten.

Aus intersektioneller Sicht waren die jungen Frauen beider Ausprigun-
gen der »Taktik« 2, bildungsbiografisches Bestehen durch zielstrebiges Auf-

https://dol.org/10:14361/9783839452186-013 - am 14.02.2026, 16:42:00. - Open Acce

191


https://doi.org/10.14361/9783839453186-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

192

Islam, Gender, Intersektionalitat

steigen, in ihrer frithen Bildungsbiografie zwar belastet: Als junge Lernen-
de wurden sie durch strukturelle Barrieren im Bildungssystem insbesondere
aufgrund des Zusammenspiels »Migrationshintergrund«, »class« und (weniger
stark, aber auch durch Religion und Gender) benachteiligt. Bildungsbiografisch
zeigt sich das insbesondere hierin, dass sie als Lernende von Exponent*in-
nen des Bildungssystems in Selektionsentscheidungen hineinberaten wur-
den, die weder ihren kognitiven Fihigkeiten noch ihren Bildungswiinschen
und -zielen entsprechen. Ihre Eltern waren trotz hoher Bildungsaspiratio-
nen fiir ihre Tochter aufgrund fehlender Kenntnisse des Schulsystems und
der Bedeutung der frithen Selektion nicht in der Lage, sie zu unterstiitzen.
Die »Taktik« des zielstrebigen Aufsteigens erwies sich jedoch trotz dieser Bil-
dungsbarrieren als dusserst durchschlagekriftig: Konstitutives Element der
»Taktik« 2 ist es, dass jeglichem (auch strukturell bedingtem) Widerstand mit
der Intensivierung der Zielstrebigkeit und der Leistung begegnet wird. In De
Certeaus Sinne (1988: 89) besteht das zentrale Element der »Taktik« des ziel-
strebigen Aufsteigens in der Aneignung des meritokratischen Prinzips (vgl.
Becker/Hadjar 2017). Mehr Agency erlangen die jungen Frauen paradoxerweise
dadurch, dass sie sich dasjenige Prinzip aneignen, mittels dessen Bildungs-
ungleichheit in modernen Gesellschaften normativ gerechtfertigt wird (Solga
2005). Es gelingt ihnen, durch - im Vergleich zu privilegierten Lernenden —
ungleich grossere Anstrengung aus ihren subalternen Positionen heraus die
intersektionell wirkenden Barrieren auszuhebeln und ihre habituell veranker-
te Bildungsaspiration in einer tertidren Bildung umzusetzen. Sie eignen die
Deutung ihres »Moglichkeitsraums« (Holzkamp 1983) also mittels des meri-
tokratischen Prinzips an, wonach »die soziale Schichtung nach sozialer Her-
kunft scheinbar durch eine soziale Schichtung nach individueller Leistung
ersetzt« wird (Becker/Hadjar 2017: 34).

Die Aneignung des meritokratischen Prinzips in der Koppelung mit
der im Vergleich zur »Taktik« des Typus 1, 3 und 4 weniger wirkmachtigen
Wirkungsweise der Differenzkategorie »Muslimin« aufgrund der weniger
starken Manifestation der Differenzdimension Gender macht diese »Taktik«
2 zu einer, hinsichtlich der Bildungsbiografie dusserst effektiven »Taktik«.
Die Tradierung der elterlichen Bildungsaspiration, die nicht nach gender-
spezifischen Kriterien unterscheidet, bildet eine nicht zu unterschitzende,
zusitzliche Ressource beim Verfolgen des Bildungsziels. Die habituell ver-
ankerte religiose Praxis und der ebenfalls habituell verankerte, intellektuelle
Zugang zu Religion ermoglichen es den Frauen, eine reflexive Distanz zu
religiésen Dogmen einzunehmen, wenn der Zugang zu Bildung es erfordert

https://dol.org/10:14361/9783839452186-013 - am 14.02.2026, 16:42:00. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839453186-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5 Bildungshiografische »Taktiken« junger religios orientierter Secondas 193

(Bsp. Lehrer*innenbildung). Religion und religiése Praxis manifestieren sich
bei dieser »Taktik« in erster Linie als Ressource in Privatem und dienen nicht
(wie bei »Taktik« 1 und 3) der gesellschaftlichen Positionierung.

5.3 Typus 3: »Taktik« der religiosen Vergemeinschaftung

5.3.1 Esma

Esma (35) kam per Familiennachzug mit ihrer Mutter und ihren drei Ge-
schwistern aus einem Land aus Stidosteuropa in die Schweiz, wo der Vater
bereits seit Jahrzehnten als Gastarbeiter (»Saisonnier«) lebte und auf dem Bau
arbeitete. Esma betont, dass weder Krieg noch »das Finanzielle« sie in die
Schweiz gefithrt hitten, sondern dass sie als Familie zusammenleben woll-
ten. Eine Anekdote aus ihrer ersten Zeit als Schulkind in der Schweiz, die
Esma mir mehrmals erzihlte, ist, wie sie in der Schule »das erste Mal in mei-
nem Leben« mit der Thematik der Religionszugehorigkeit konfrontiert wur-
de. Nimlich als eine Lehrperson sie fragte, welcher Religion sie angehore und
Esma es nicht wusste. Sie sagte der Lehrperson, sie miisse ihren Vater fragen.
Sie ging also nach Hause und fragte ihren Vater, welcher Religion sie ange-
hére und dieser sagte: Wir sind Muslime. Der Lehrer habe selbstverstindlich
bereits Bescheid gewusst, es sei eine rhetorische Frage gewesen, erzihlt Es-
ma. Und da habe sie verstanden: Aha - ich habe einen anderen Glauben als
die Andern. Esmas erste Begegnung mit der Differenzkategorie »Muslimin«
fand also durch eine Lehrperson statt.

Esma stammt nicht aus einem besonders religiosen Elternhaus. Das el-
terliche, familiale Milieu war geprigt durch konservative, traditionelle Wer-
tehaltungen und Rollenbilder - religiose Praxis spielte fiir die Familie jedoch
eine untergeordnete Rolle. Im Gegenteil, die Eltern hitten nicht viel Ahnung
von Religion gehabt, erzihlt Esma, viel mehr als Ramadan und Fastenbrechen
hitte sie nicht vermittelt bekommen. Erst sehr viel spiter, inmitten einer exis-
tenziellen Ehe- und Lebenskrise begann sie, sich selbst intensiv mit Religion
auseinanderzusetzen.

Thr beruflicher Traum, so erzihlt Esma, sei immer gewesen, Dolmetsche-
rin zu werden. Fir die Eltern, die beide nur iiber geringe Schulbildung ver-
fiigten, war eine nachobligatorische Schulbildung ihrer Tochter undenkbar.
Sie waren der Ansicht, dass Esma sich nicht weiterbilden miisse, da sie so-
wieso bald heiraten und Kinder kriegen wiirde. Ihre Mutter war zeitlebens

https://dol.org/10:14361/9783839452186-013 - am 14.02.2026, 16:42:00. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839453186-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

