THORSTEN BENKEL, OLIVER DIMBATH UND MATTHIAS MIEITZLER

Einleitung:
Sepulkralkultur und Erinnerungsarbeit

»In the deep dark hills of eastern Kentucky
that’s the place, where I trace my bloodline.
And it’s there, I read on a hillside gravestone:

You will never leave Harlan alive.«

(Darrell Scott)

Die dunkle Verheiffung der Grabsteininschrift in der ersten Strophe des
Bluegrass-Folksongs You’ll Never Leave Harlan Alive von Darrell Scott
aus dem Jahr 1997 er6ffnet eine kleine Zusammenschau der Lebens-
erinnerung des Erzahlers aus einer amerikanischen Bergbauregion. Die
Strophen enden immer mit der Feststellung, dass es kein Entkommen
gibt — egal was man auch unternimmt, man wird zuriickkommen und
den Ort Harlan nicht lebend verlassen. Das ganze Lied umspannt sowohl
das biografische als auch das familiengenealogische Erinnern soweit das
sogenannte kommunikative Gedichtnis reicht. Da der Berichterstatter die
Prophezeiung bei der Erforschung seiner Herkunft auf einem Grabstein liest,
ist klar, dass es sich nicht nur um eine individuelle Angelegenheit handelt.
Die Inschrift scheint Gber seine Familie hinaus auch das gesamte Milieu
zu betreffen, dessen Angehorige offenbar die Muhsal des Kohlebergbaus
hinter sich lassen wollen, aber dann doch immer wieder zum Ursprung
zurtickkehren. Dieser Ursprung kann — bei ausschweifender Deutung — den
Zyklus des Lebens meinen, er kann aber auch pragmatisch den Umstand
bezeichnen, dass zu dieser Zeit die Arbeit in der Mine die einzige verlass-
liche Einkommensquelle war, deren diistere, schmutzige und gefahrliche
Plackerei nach jedem vergeblichen Ausbruchsversuch wieder aufgesucht
werden musste. Diese Aussicht auf Sicherheit, die Sehnsucht nach Licht und
Weite und die Erfahrung, dass doch alle zurtickkehren, scheint die Botschaft
an alle zu sein, die nach dem Sinn ihres Lebens suchen — sie steht auf dem

https://dol.org/10.5771/9783968218557-7 - am 20.01.2026, 01:22:24.



https://doi.org/10.5771/9783968218557-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Thorsten Benkel, Oliver Dimbath und Matthias Meitzler

Grabstein am Hiigel und orientiert die Erinnerung an die eigene Herkunft
ebenso wie die Herkuntft aller Vorfahren, die nicht weggekommen sind.!

Der Songtext und der darauf bezogene Interpretationsversuch illustrieren
den Zusammenhang zwischen Tod, Sterblichkeit und Erinnerung. Auf der
Hand liegt nun nicht nur der Vergangenheitsbezug, den Lebende mit Blick
auf ihre Verstorbenen herstellen, sondern auch die implizite Botschaft, die
Trauernde an eine unbestimmte Zukunft richten; denn Sepulkralkultur
ist nicht nur Bewaltigung, sondern auch weiter gefasstes Gedenken und
Mahnung. Uberfiihrt in Memorialkultur geht sie tber die unmittelbar
beendete Nahbeziehung hinaus und schaftt einen Rahmen, in dem spezi-
fisch ebenso wie generalisiert Sinn gewonnen werden kann — Sinn, der sich
nicht so sehr auf konkrete Personen richtet, die irgendwann nicht mehr
bekannt sind, sondern der sich vor allem auf soziale Gruppen, Milieus
usw. bezieht und der mithin sogar, heute vermutlich weniger als friher,
anthropologische Grundfragen schlechthin einbezieht.

Der vorliegende Band widmet sich diesem Zusammenhang, indem er
das Verhiltnis von Sterblichkeit und Gesellschaft erinnerungstheoretisch
weitet und dabei die Institutionen der Sepulkralkultur ebenso beriicksichtigt
wie mediale, medizinische, rechtliche und andere Verflechtungen, die von
dieser Relation tangiert werden bzw. pragend auf sie einwirken. Bevor wir
einen Uberblick tGber die Beitrage dieses Bandes geben, mochten wir in
sein Thema einfithren. Dies geschieht zunachst durch eine Klarung von
Begriffen und ihren Zusammenhingen. Entkoppelt man soziale Gedacht
nisse von sterblichen Subjekten, zeigt sich erstens, dass mit ihrer Uber-
subjektivitit bestimmte Formen einer >Uberwindung«des Todes untrennbar
verkniipft sind. So betrachtet, kann die Gesellschaft nicht sterben.> Anders
verhalt es sich, zweitens, mit dem individuellen, sozialen und gesellschaft-
lichen Umgang mit der Sterblichkeit. Dieser plant und organisiert durch
das Trauern oder Gedenken die Bezugnahmen auf das Dahingegangene,

1 Dieses Motiv erinnert freilich an die Rekonstruktion der taubenziichtenden Bergarbeiter
von Hans-Georg Soeffner (1992) — je dunkler, enger und tiefer, desto grofSer die Sehn-
sucht nach Ferne, Hohe und Freiheit.

2 Dies legen zum Beispiel Emile Durkheim (1984) mit seinen Forschungen zur Unsterb-
lichkeit der (Gruppen-)Seele sowie, von einer ganz anderen Erkenntnisposition aus-
gehend, Niklas Luhmann (1984) mit seinen Uberlegungen zur prinzipiellen Neubesetz-
barkeit gesellschaftlich relevanter Positionen nahe.

https://dol.org/10.5771/9783968218557-7 - am 20.01.2026, 01:22:24.



https://doi.org/10.5771/9783968218557-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Sepulkralkultur und Erinnerungsarbeit

um sie spater im Zusammenspiel mit bestehenden Einrahmungen bzw.
in der Orientierung an sich in neue Richtungen abzeichnende Tendenzen
zu instituieren. Die soziologische Erforschung der Formen und Inhalte
solcher Vergangenheitsbeziige bezieht sich bisher wesentlich auf punktuelle
Arbeiten zur empirischen Erkundung dieser Phainomene. Drittens ent-
werfen wir zur weiteren Systematisierung eine Dimensionierung dieses
Forschungsfeldes. Diese ermoglicht es, die hier versammelten Beitrige ein-
zuordnen und den Blick auf Bereiche an der Schnittstelle von Sterblichkeit
und Erinnerung zu lenken, in denen noch weitere Forschung zu leisten wire.

Soziale Gedachtnisse und der Tod

Man kann soziale Gedichtnisse als Ordnungsmomente begreifen, die
den Bezug auf Vergangenes organisieren. Entgegen dem oft alltagssprach-
lich naheliegenden Verstindnis besteht die Funktion des Gedachtnisses
somit nicht darin, ein Aufbewahrungsort zu sein, aus dem dann bei Bedarf
etwas — zum Beispiel eine Erinnerung — hervorgeholt werden kann. Das
Gedachtnis ist kein Schrank, kein Regal und auch nicht der Raum der
Aufbewahrung. Es ist vielmehr das Prinzip der Ordnung, nach dem auf
eine aus der Vergangenheit in die Gegenwart weisende Spur zugegriffen
werden kann. Die metaphorische Parallele zum Begriff des Archivs scheint
deshalb passend zu sein, weil sich das Archiv durch seine Organisation und
die Ermoglichung des Wiederfindens vom reinen Speicher unterscheidet
(vgl. Dimbath/Heinlein 2015: 42 £.). Das Gedachtnis lenkt, selektiert und
sortiert, und es hilft, diese gezielten Zugriffe nach situativer Relevanz
durchzufiihren. Sozial wird ein solches Ordnungsmoment, wenn es mit
gesellschaftlichem Wissen verbunden ist und fur alle mehr oder minder
in gleicher Weise funktioniert.

Wenn aber das Gedichtnis nur eine Ordnungsleistung bezeichnet, bleibt
die Frage offen, auf was sich diese Ordnung in welcher Weise bezieht. Indem
Gedichtnis Wissen erzeugt, das dafiir genutzt wird, in einer gegenwartigen
Situation Orientierung zu geben, geht es nicht in der Zeit zurtick. Es muss
auf Gegenwirtiges zugreifen, das in seiner Gegenwirtigkeit jedoch seine
Bedeutung oder Sinnhaftigkeit aus der Vergangenheit gewonnen hat. Diese
Bedeutung kann einerseits der routinierten und eingelebten Nutzungspraxis

https://dol.org/10.5771/9783968218557-7 - am 20.01.2026, 01:22:24.



https://doi.org/10.5771/9783968218557-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Thorsten Benkel, Oliver Dimbath und Matthias Meitzler

erwachsen und andererseits einem Bestand an Erinnerungen, die mit dem
jeweiligen Gegenstand verbunden sind. Da es zu den Grundoperationen des
Bewusstseins gehort, Gegenstinden Sinn beizumessen und zu den Grund-
operationen von Beziehungen, sich tiber diesen Sinn mit Hilfe von Zeichen-
systemen auszutauschen, entsteht neben einem individuellen Erfahrungs-
zusammenhang auch ein explizierbarer gesellschaftlicher Wissensvorrat.
Die Funktion von Gedachtnissen — hier im Plural — besteht darin, Verhalten
und Handeln in Bezug auf diesen Wissensvorrat zu orientieren (Dimbath/
Heinlein 2015).

Der Tod erhalt in diesem Zusammenhang eine besondere Bedeutung.
Er markiert, zumindest auf den ersten Blick, das definitive Ende: meines
Lebens, deines Lebens, unserer Beziehung. Konfrontiert mit einem solchen
Ende, das weder Aufschub noch Wiederherstellung zu dulden scheint,
entsteht infolge der emotionalen Betroffenheit die Motivation zu einer
besonderen Form der Sinnproduktion, welche ihre Gegenstinde exklusiv
mit Blick auf das bevorstehende Ende erzeugt. Dieses je subjektive Ende
steht grundsitzlich immerzu bevor; wer lebt, kann jederzeit sterben. Inso-
fern lauft diese Sinnproduktion hintergrindig immer schon mit, wenn
man enge soziale Bindungen pflegt: Die Sorge um deren Beendigung, sei
es durch den Tod, sei es durch eine personliche Entscheidung, ist implizit
stets prasent. Liegt ein Mensch dann tatsichlich im Sterben, verdichtet sich
diese Sinnproduktion und wird bewusst greifbar.

Fir den gedichtnisspezifischen Zugriff auf Erzeugnisse dieser Art ist
ihnen ein Index eingeschrieben — einerseits der der Endgiiltigkeit und
des Verlusts sowie andererseits der eines spezifischen institutionellen
Kontextes, welcher fiir solche Gegenstande reserviert ist. Insbesondere
dieser institutionelle Bezug tragt dafiir Sorge, dass die Krise des endgtiltigen
Verlusts durch Praktiken eines symbolischen Fortbestands wenigstens fir
eine gewisse Zeit gelindert wird. Sodann werden die Ritualisierungen
und zeremoniellen Abschiedsgesten, die dabei konstituiert werden, eben-
falls vergangen sein, und dies gilt im gesellschaftlichen Diskurs als »aus-
reichend« fir die sozial geordnete Weltverabschiedung von Hinterbliebenen.
In welcher Weise sich dies aber in der personlichen Erinnerung abbildet,
ist eine andere Frage.

10

https://dol.org/10.5771/9783968218557-7 - am 20.01.2026, 01:22:24.



https://doi.org/10.5771/9783968218557-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Sepulkralkultur und Erinnerungsarbeit

Erinnern als Trauern und Gedenken

Im Gegensatz zur je kontextabhangigen Orientierungsfunktion von sozialen
Gedachtnissen besteht der Vorgang des Erinnerns in einer bewussten,
gedanklichen, symbolischen (Re-)Konstruktion vergangener Erfahrungen.
Der Vorgang des Trauerns ist — unter anderem — eine spezifische Form dieses
Erinnerns (Benkel 2019). Es entztindet sich am emotionalen Schmerz des
Verlustes (Trauer) und erzeugt mit jedem Moment einer entsprechend
thematischen Reflexion einen neuen emotionalen Zustand, der mit einer
neuen Erfahrung verkniipft ist. Das wiederholte Durcharbeiten des eigenen
Erfahrungszusammenhangs ist mit Blick auf die Bewaltigung des Verlusts
beziehungsweise Traumas ambivalent. Es kann die Verlustemotion der
Trauer verstirken oder lindern. Festzuhalten ist aber, dass im Angesicht
des nahenden Todes ebendieser Vorgang antizipiert werden kann — einer-
seits als Abschiednehmen von einer sterbenden Person, andererseits als
Abschiednehmen des Sterbenden von den Hinterbleibenden sowie vom
eigenen Leben. Dieses Abschiednehmen ist ein Abschied von besonderer
Qualitat, da es kein Wiedersehen geben wird. Der Index des nahen Todes
legt einen starken Erinnerungsakzent nahe: In der Abschiedsphase einer
Beziehung erinnert man sich an gute — und bisweilen auch schlechte -
Zeiten, das sterbende Individuum mag sich demgegeniiber gesellschaft-
lich objektivieren und seine Relevanz fiir sein Bezugskollektiv bilanzieren.
Mitunter wird diese >Evaluationsaufgabe« explizit den Angehorigen tiber-
reicht, auf dass sie eine postmortale Imagekonstruktion erinnern, die sich
mit ihren eigenen biografischen Konzepten am besten verbinden lasst —
d.h., dass Deutungsmacht in eigener Sache abgegeben wird.

Die Vorstellung eines friedvoll erfillten Lebens, die durch Erinnerungs-
arbeit erreicht wird, kann durchaus religios fundiert sein. Mit dem Tod
mundet, so der uber viele Kulturen in unterschiedlichen Formen ver-
breitete Glaube, das Individuum in die Seele des Kollektivs ein (Durkheim
1984; Fields 1996), vor der es gegebenenfalls sogar Rechenschaft abzu-
legen hat. Dass dies ernst zu nehmen ist,davon zeugen sowohl Sterbesakra-
mente als auch die Hollenangst (Ebertz 2021; Hahn 2021). Mit anderen
Worten: Im Angesicht des Todes kann der Bedarf nach bestimmten Formen
bilanzierenden Erinnerns entstehen.

11

https://dol.org/10.5771/9783968218557-7 - am 20.01.2026, 01:22:24.



https://doi.org/10.5771/9783968218557-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Thorsten Benkel, Oliver Dimbath und Matthias Meitzler

Wenngleich der alltagssprachliche Gebrauch hier ungenau ist, konnte
man vom sepulkralen Erinnern das Gedenken unterscheiden. Gedenken
tragt ebenfalls den Index des Todes — allerdings fehlen ihm weite Teile der
Emotionalitit der Trauer. Gedenken erscheint noch expliziter als soziale
Gedachtnisfunktion, indem es die Gegenwirtigen auf verstorben Ver-
gangenes orientiert, um bestimmte mit diesem verbundene Sinnbezige
zu aktivieren. Diese Sinnbeziige haben Institutionencharakter; sie sollen
aktuelles Handeln orientieren, indem sie an Schicksale oder Leistungen
Verstorbener erinnern, die symbolisch typifizierend sozial wiinschenswerte
Botschaften insinuieren. Wem gedacht wird, der oder die ist mit einem spezi-
fischen, narrativen Aspekt seines oder ihres gewesenen Seins reprasentativer
Bestandteil des kollektiven Bewusstseins — und damit in gewissem Sinne
unsterblich geworden. Allerdings steht der gedenkende Rekurs, der diese
tber den Tod hinaus gewihrleistende Referenzialitit absichert, selbst vor
einem unsicheren Schicksal: Ob die Form Unsterblichkeit selbst unsterb-
lich ist, bleibt ungewiss.

Mit Blick auf individuelle und soziale Vergangenheitsbeziige wird deut-
lich, dass es unterschiedliche Akteurspositionen gibt, von denen das mori-
bunde, das trauernde oder das gedenkende Erinnern ausgehen kann. Im
Umtfeld des sich bilanzierend erinnernden Sterbenden erscheinen nun
sowohl die Abschied-Nehmenden als auch Akteurinnen und Akteure der
Begleitung und Betreuung Sterbender. Im Umfeld der Verstorbenen stehen
die Trauernden im Zentrum, und bei der langerfristigen Erinnerung an
(verdienstvolle) Verstorbene treten einerseits Spurensuchende und anderer-
seits gedachtnis- bzw. erinnerungspolitische Initiativen auf den Plan.

Aber wie kann man sich einen Zusammenhang zwischen dem Verlust-
erlebnis,dem (trauernden) Erinnern und etwaigen aus Trauer oder Erinnern
erwachsenden Aktivititen — bis hin zur Anfertigung von Kunstwerken —
vorstellen? In der sozialwissenschaftlichen Gedichtnisforschung gibt es
hierfiir den Vorschlag eines zirkularen Verstindnisses, der im Folgenden
skizziert werden soll (siehe hierzu insbesondere Dimbath 2021). Der Tod
ist dabei zunachst ein Ereignis, welches, solange es keine soziale Relevanz
entfaltet, ohne weitere Auswirkung eintreten kann. Erst wenn das Ableben
eines Individuums in einer sozialen Beziehung zur Kenntnis gelangt, kann
es >erlebt« werden — freilich nicht mehr durch den Verstorbenen oder die
Verstorbene, sondern durch die, fir die dieser Tod in irgendeiner Weise

12

https://dol.org/10.5771/9783968218557-7 - am 20.01.2026, 01:22:24.



https://doi.org/10.5771/9783968218557-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Sepulkralkultur und Erinnerungsarbeit

sinnhaft wird (siche auch Benkel/Meitzler 2021). Das Erlebnis des Todes
einer anderen Person kann nun zu Bewusstsein kommen oder nicht. Allen-
falls wenn der Tod konstatiert und mit Bedeutung verstehen bzw. der Ver-
lust reflektiert wird, erfahrt ein Individuum den Tod — als Ende einer
Beziehung ebenso wie als Ahnung des eigenen Todes. Der Tod wird nur
so zur Erfahrung, dass er nicht selbst >durchlebt, sondern bei anderen
bezeugt werden kann. Anhand dieser mittelbaren Erfahrung des Todes
oder von Toden wird das Bewusstsein in die Lage versetzt, sich an den Tod
zu erinnern — im Rahmen einer durch den Tod beendeten Beziechung wird
dieses Erinnern nicht allein den Moment des Todes oder die entsprechende
Benachrichtigung umfassen, sondern die gesamte durch den Tod beendete
Beziehung. Es entsteht neben den vielen je kontextabhangig evozierten
Beziehungserinnerungen eine weitere Erinnerung,’ die bestimmte situativ
assoziierte Momente der Beziehung zum Gegenstand hat. Dazu kann auch
das Ende der Beziehung gehoren, sofern es sich in zeitlicher und raumlicher
Nihe abspielte, sich also die erinnernde Person in »Todesnidhe« (Benkel
2017: 277) befunden hat.

Es ist zu vermuten, dass der Erinnerung an diese Beziehung im Kontext
der Trauer vorrangige Bedeutung zukommt. Auf Grundlage eines solchen
Erinnerns, das mit emotionaler Bewegtheit verbunden sein kann, werden
nun Formen der Bewiltigung ausgestaltet, die, wie in der Trauerforschung
umfassend beschrieben (siehe z.B. Jakoby 2014),in unterschiedliche Aktivi-
taten miinden konnen. Dabei entstehen Erzeugnisse wie immer wieder
erzahlte Geschichten, die irgendwann eine relativ stabile Form annehmen,
sepulkralkulturelle Einrichtungen bzw. Gegenstinde, Kunstwerke mit
Memorialcharakter usw. Diese Erzeugnisse sind allerdings nicht nur aus der
Abreaktion oder Losung einer emotionalen Krise entstanden. Sie dienen vor
allem der Objektivierung des Riickgriffs auf eine spezifische Beziehungs-
vergangenheit oder — im gesellschaftlich-politischen Zusammenhang — des
Ruckgriffs auf einen vermittels Hypostasierung zu erinnernden sozialen

3 Im Anschluss an Maurice Halbwachs’ (2006) soziologische Erinnerungstheorie ent-
stehen Erinnerungen immer nur infolge sozial-situativer Stimuli und nicht in einer
Gesamtgestalt. Die hier dargestellte Weiterfithrung dieser Uberlegung verlagert die um-
fassende Erinnerung etwa an die ganze Geschichte einer Bezichung auf den nach-
gelagerten Bereich der Erzeugnisse, genauer, der Erzahlung.

13

https://dol.org/10.5771/9783968218557-7 - am 20.01.2026, 01:22:24.



https://doi.org/10.5771/9783968218557-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Thorsten Benkel, Oliver Dimbath und Matthias Meitzler

Wert. Es sind letztlich die sozial wirksamen Erzeugnisse in Form von
Narrationen, Praktiken, materiellen Dingen bis hin zu institutionalisierten
Programmen, die als Sepulkralkultur empirisch erfahrbar und als Memorial-
kultur zukunftswirksam sein konnen. Die Verbindung von Sterblichkeit und
Erinnerung geht dabei weit Giber den Vergangenheitsbezug des Trauerns
um eine durch den Tod beendete Bezichung hinaus. Zirkuldr wird dieser
Zusammenhang, wenn die sepulkralkulturellen Erzeugnisse ihrerseits zum
Gegenstand weiterer Erlebnisse, Erfahrungen und Erinnerungen (auch
Dritter) werden und dies wiederum zur Entstehung neuer Erzeugnisse
fihrt. Genau hierin besteht beispielsweise ein Effekt von Friedhofen: Der
Tod eines Menschen tangiert nicht lediglich dessen Angehorige, sondern
er ermoglicht — tiber die Monumente, die in diesem Zusammenhang
errichtet werden — auch sepulkrale Erfahrungen Unbeteiligter, die mit
dem erinnerten Leben einzig durch die Wahrnehmung der Grabartefakte
in Kontakt kommen (Benkel 2013; Benkel/Meitzler 2013).

Dimensionierung zwischen Sepulkral- und Memorialkultur

Vor diesem Hintergrund lasst sich eine heuristische Tafel entlang zweier
Dimensionen entfalten: Die eine Dimension reprasentiert die Perspektive
von Erzeugnissen, die aus dem Erinnern entstanden und mit der Funktions-
bestimmung versehen sind, Erinnerungen auch in Zukunft zu stimulieren.
Solche Erzeugnisse lassen sich in drei Kategorien gliedern. Die erste Kategorie
umfasst materiale und immaterielle Gegenstande, also Dinge ebenso wie bei-
spielsweise Erzahlungen oder Dokumente. Die zweite Kategorie beinhaltet
habitualisierte Verhaltensweisen, wie sie in Praktiken oder Ritualen fest-
gelegt, aber nicht notwendig der bewusstseinsmafSigen Reflexion zugiang-
lich sind. Der dritten Kategorie sind schlieflich Programme zugeordnet —
explizite Ablaufregeln, die eigens dafiir geschaffen wurden, Erinnerungen
an bestimmte Inhalte in einer spezifischen Weise zu erzeugen.

Die andere Dimension ist damit insofern unmittelbar verbunden, als
Erzeugnisse in der Regel eine gesellschaftliche Funktion tibernehmen
bzw. auf die Ubernahme einer solchen Funktion hin her- oder eingestellt
werden. Im Zusammenhang mit Tod und Sterblichkeit lassen sich hier
zwei Funktionen unterscheiden. Die eine betrifft alles, was unmittelbar mit

14

https://dol.org/10.5771/9783968218557-7 - am 20.01.2026, 01:22:24.



https://doi.org/10.5771/9783968218557-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Sepulkralkultur und Erinnerungsarbeit

Tod, Sterben, Bestatten und Trauern zu tun hat. Man kann sie als Sepulkral-

funktion bezeichnen. Die andere bezieht sich nur mittelbar auf den Tod
und richtet sich in mehrfacher Weise auf dessen Uberwindung mit Blick
auf die Wirkungspotenziale, die eine verstorbene Person uiber deren Ver-
lusterfahrung hinaus in ihrer Nach- oder Folgewelt entfaltet. Dies kann
man als Memorialfunktion bezeichnen. Bezieht man diese beiden kategorial
ausdifferenzierten Dimensionen aufeinander, lasst sich eine Heuristik der
Assoziation von Erinnern und Sterblichkeit bilden, die der soziologischen
Analyse sechs Phinomenbereiche erschliefSt (Abb. 1):

Funktion
Sepulkral Memorial
Dinge Sepulkralobjekte Memorialobjekte
Erzeugnisse Praktiken Sepulkralpraktiken | Memorialpraktiken
Programme Sepulkralprogramme | Memorialprogramme

Abb. 1: Phinomenbereiche des Zusammenhangs von Erinnern und Sterblichkeit

Die meisten dieser Aspekte stehen im Zentrum eines Beitrags oder mehrerer
Beitrige dieses Bandes. Entsprechend lieen sich die Tabellenfelder mit
Beispielen fiillen — allerdings konnen Beispiele nur illustrativ verstanden
und die Felder um weitere Spielarten erginzt werden.

Im ersten Feld der Heuristik trifft die Ausprigung der Erzeugnis-
dimension der Dinge mit der Sepulkralfunktion zusammen. Hier geht es
um als Sepulkralobjekte zu bezeichnende Artefakte, die aus Erinnerung fir
das Erinnern an verstorbene Personen geschaffen wurden und entsprechend
zum Einsatz kommen, wenn durch den Tod beendete Beziehungen betrauert
werden. Beispiele hierfiir sind Grabstitten und die dort platzierten Arte-
fakte oder der aus menschlichen Uberresten hergestellte »Aschediamant«.

Am Schnittpunkt der Erzeugnisdimension mit der Memorialfunktion
und damit im zweiten Feld der Abbildung stehen Gegenstiande, die sich auf
verganglich Vergangenes — oft in Verbindung mit verstorbenen Individuen —
richten, aber an Werte erinnern, die mit Begebenheiten oder Leistungen
bzw. Schicksalen von Verstorbenen exemplarisch in Verbindung gebracht
werden und die im Zuge der Reflexion tber die Dinge auch in Zukunft
vergegenwirtigt werden sollen. Die Memorialfunktion ist somit immer
insofern politisch, als sie nicht nur den Belangen des Individuums dient,

15

https://dol.org/10.5771/9783968218557-7 - am 20.01.2026, 01:22:24.


https://doi.org/10.5771/9783968218557-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Thorsten Benkel, Oliver Dimbath und Matthias Meitzler

sondern auch auf die Gestaltung des kollektiven Zusammenbhalts zielt.
Insofern es um materiale Gegenstande geht, konnen die diesem Feld
zugeordneten Dinge als Memorialobjekte begriffen werden. Beispiele sind
in diesem Kontext Gedenkstatten, die an Tod und Opfer gemahnen, wie
etwa entsprechend erinnernde Kunstwerke — Romane, Gedichte, Gemalde,
Fotografien, Skulpturen oder auch Filme.

Die mittlere Zeile der Ubersicht beinhaltet die Erzeugnisdimension der
Praktiken, wobei das dritte Tabellenfeld die Kombination mit der Sepulkral-
funktion, also Sepulkralpraktiken, markiert. Hier stehen Rituale des Trauerns
im Mittelpunkt. Diese konnen in eingelebter Gewohnheit des in Trauer ver-
harrenden Individuums ebenso bestehen wie in Trauerritualen der (Klein-)
Gruppe. Zentral ist hierbei, dass diese Rituale keinen formalen Charakter
angenommen haben und nicht kulturell >ibertragbar<sind.

Erst im Schnittpunkt mit der Memorialfunktion (viertes Feld), wenn
es um Gedenken im Rahmen von Memorialpraktiken geht, erhalten sie
Kulturbedeutung, indem beispielsweise individuelle Trauerrituale kollektiv
kanalisiert werden — im christlichen Kontext waren das die Feiern um Aller-
heiligen, Allerseelen, den Totensonntag oder auch das Osterfest. Uber-
tragen auf einen politischen Wertzusammenhang, gilt hier jedoch auch der
verallgemeinerte Wertbezug im Hinblick auf eine erinnerungspolitische
Steuerung der Gegenwart und Zukunft — etwa im Sinne des Holocaust-
Gedenktages am 27. Januar. Der unmittelbare Bezug auf Verstorbene und
ihre Schicksale oder Leistungen erfolgt hier in einer eher abstrahierenden
Weise und ist zwar ein tblicher, keinesfalls aber notwendiger Bestandteil
einer so verstandenen Memorialpraxis.

In der letzten Zeile der Tabelle wird schlieflich die Erzeugnisdimension
der Programme zunichst — im Feld finf — mit der Sepulkralfunktion, im
Sinne von Sepulkralprogrammen,verbunden. Hier stehen alle im erweiterten
Sinne therapeutischen und édsthetischen bzw. alle institutionalisierungs-
fahigen >Einrichtungen<auf der Ebene von Skripten, Ritualen, aber auch
Vorgehensweisen im Mittelpunkt, welche Sterbenden und Trauernden im
Rickgriff auf Erinnerungen helfen sollen, mit dem bevorstehenden oder
eben zurickliegenden Ende einer Beziehung zurecht zu kommen. Dabei
geht es nicht nur um Therapien, sondern auch um die Akteurinnen und
Akteure, die — neben Sterbenden und Trauernden — an dem Geschehen
beteiligt sein konnen.

16

https://dol.org/10.5771/9783968218557-7 - am 20.01.2026, 01:22:24.



https://doi.org/10.5771/9783968218557-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Sepulkralkultur und Erinnerungsarbeit

Im Zusammenhang mit der Memorialfunktion — im sechsten Feld —
stehen als Memorialprogramme schlielich Aktivititen im Zentrum, die auf
die Nach- oder Folgewelt zielen und entweder als soziale Institutionen
ein Nachwirken tber den Tod hinaus organisieren oder als Handlungen
explizit auf die Initiierung des Erinnerns Dritter gerichtet sind. Diese
Programmierung organisiert zwar zukiinftiges Erinnern, kann dieses aber
nicht gegen zukiinftige Infragestellungen immunisieren. Die Persistenz von
Memorialprogrammen liegt grundsitzlich in den Handen der Angehorigen
der Folgewelt. Jede Form der Generativitat gehort hier ebenso dazu wie die
Regelung des Nachlasses beim Testieren oder der mit spezifischen Aktivi-
titen verbundene Wunsch,im>guten Gedachtnis<gehalten zu werden. In der
kulturell-kollektiven Form sind auch Memorialprogramme Institutionen,
die im Modus des organisierten Gedenkens zukinftige Gegenwarten mit
vergangenen Werthaltungen konfrontieren.

Tod und Sterblichkeit sind, das zeigt die hier vorgestellte Heuristik,
keinesfalls nur Gegenstand individueller oder gemeinsamer Verluster-
fahrung und Trauer. Sie schaffen tber die Reflexion des Verlusts hinaus
auch Anlasse zur Konstruktion sozialen Sinns durch die Generalisierung
(Sebald 2014) kollektiv verbindlichen Wissens, welches tberhaupt erst
der Verlusterfahrung erwachst. Anschliefend wird es entweder tiber eine
personalisierende oder kategorisierende Typisierung abstrahiert und in
unterschiedlichen Erzeugnisformen zur Orientierung sowohl Einzelner
als auch ihrer Gemeinschaften vorgehalten. Man kann also festhalten, dass
nur durch die Verlusterfahrung, die in der Regel mit Trauer verbunden
ist, ein Uber die verblichene Person hinausreichend generalisiertes und
stets mit Erzeugnissen — als Erinnerungsstimuli — verbundenes Gedenken
moglich wird. Gedenken besteht somit als soziales Gedachtnismoment in
einem Erinnern an hochgradig selektive, spezifische und typisierte Wissens-
bestinde, die mit bestimmten Eigenschaften bzw. Erfahrungen verbunden
sind, welche wiederum bestimmten Verstorbenen zugeschrieben werden
oder im sozialen Austausch mit ihnen gemacht wurden. (Sie mogen sich
mitunter auch nur so anfithlen, als seien sie auf diese Weise erlangt worden.)
Gedenken ist damit, wollte man eine mathematische Metapher heranziehen,
eine gedachtnistheoretisch begriindete >Ableitung« der Verlusterfahrung.
Eine Soziologie des Gedenkens wird somit ihren Weg tiber diese Verlust-
erfahrung nehmen. Sie kann empirische Beztige fallbezogen zwischen den

17

https://dol.org/10.5771/9783968218557-7 - am 20.01.2026, 01:22:24.



https://doi.org/10.5771/9783968218557-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Thorsten Benkel, Oliver Dimbath und Matthias Meitzler

Erzeugnissen des Sepulkralen und des Memorialen analysieren und dabei
Einsichten dartiber gewinnen, in welchem MafSe gesellschaftliches Wissen
auf dem Weg der Verlusterfahrung generiert, habitualisiert, typifiziert und
zuletzt institutionalisiert wird — Kulturvergleiche inbegriffen.

Beitrage dieses Bandes

Die hier versammelten Beitridge setzen sich aus je unterschiedlichen
theoretischen sowie empirischen Perspektiven mit Vergangenheitsbeziigen
im Kontext von Tod und Gesellschaft auseinander. Sie sind in drei Gruppen
untergliedert. In der ersten Rubrik stehen Aufsatze, die sich aus sozial- und
gesellschaftstheoretischer Sicht grundlegend mit Aspekten des sozialen
Erinnerns bzw. Gedenkens unter thanatosoziologischen Vorzeichen befassen.
Die zweite Abteilung behandelt spezifische Diskurse zu Sterben, Tod und
Trauer, die per se entsprechende Vergangenheitsbeziige aufweisen oder
sie in der empirischen Praxis der beteiligten Akteur*innen nahelegen. Im
letzten Abschnitt finden sich Beitrage einerseits zum Gedenken gesellschaft-
licher Problemkonstellationen und andererseits Arbeiten, die sich mit der
Perpetuierung sozialer Ungleichheitsverhiltnisse tiber den Tod hinaus
beschiftigen.

Der Beitrag von Thorsten Benkel geht Erinnerungen (nicht nur) an
Verstorbene im Sinne einer Fahndung nach ihren Moéglichkeiten und
Grenzen nach, insofern die beiden beteiligten Strainge — Gedéachtnis und
Abschiednahme — eng miteinander verbunden sind. Erinnerungen und
vor allem Erinnerungsverlusten werden Mnemotechniken wie die Foto-
grafie gegentibergestellt, die im hier verfolgten lethalistischen Kontext als
ambivalente Garanten postmortaler Referenzen entpuppt werden. Dies
gilt ebenso fiir erinnernde Riickgriffe auf bedeutende historische Begeben-
heiten, die sich nicht losgelost von der Verginglichkeit der involvierten
Akteure denken lassen und damit stets im Horizont der Auflosbarkeit
sozialer Beziehungsformen stehen.

Jan Ferdinand setzt sich mit Jan Assmanns kulturwissenschaftlicher
Thanatologie und dessen Ausfithrungen zum Zusammenhang von Sterb-
lichkeit und kulturellem Gedachtnis auseinander. Dabei geht es ihm um
eine kritische Beleuchtung der Assmann’schen Abkehr von Maurice Halb-

18

https://dol.org/10.5771/9783968218557-7 - am 20.01.2026, 01:22:24.



https://doi.org/10.5771/9783968218557-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Sepulkralkultur und Erinnerungsarbeit

wachs’ Konzeption des kollektiven Gedachtnisses. Im Kern wird die Frage
diskutiert,ob Assmann etwas Weiterfiihrendes im Ausgang von Halbwachs
bereitstellt, inwieweit er sich dabei vorrangig normativ-religioser Vor-
stellungen bedient, die sich der begrifflichen Argumentation und Nach-
vollziehbarkeit weitgehend entziehen, und inwiefern dies gewinnbringend
fur die (sozial-)wissenschaftliche Gedachtnisforschung ist.

Im Text von Oliver Dimbath wird das Problem der Unsterblichkeit aus
gedachtnissoziologischer Perspektive diskutiert. Nach einer Klarung unter-
schiedlicher Bedeutungen dieser Vorstellung geht es um die Frage ihrer
Konstruktion sowohl aus der Sicht der oder des Handelnden als auch aus
der Sicht des durch die Institutionalisierung entsprechenden Erinnerns
Unsterblichkeit verleihenden Kollektivs. Beide Zugange sind insofern auf-
einander verwiesen, als sich das Individuum in seinem weltlichen Tun mit
der Aufforderung konfrontiert sehen kann, Leistungen zu erbringen, die
der sozialen Gruppe auch in Zukunft noch so nitzlich sind, dass sie diese
Leistungen auf dem Wege einer personalen Zurechnung fiir erinnerungs-
wirdig erachtet. Unsterblichkeit bedeutet in diesem Zusammenhang ein
Weiterleben in der Erinnerung nachfolgender Generationen.

Im Lichte der Individualisierungstheorie nimmt Matthias Meitzler in
seinem Beitrag Vergangenheitsbeziige auf zeitgendssischen Friedhofen
unter die Lupe. Neben seiner pragmatischen Funktion als Statte der Auf-
bewahrung bzw. Ausblendung toter Korper kann der Friedhof auch und vor
allem als>Gedachtnisraum«betrachtet werden. Moderne Grabarrangements
lassen erkennen, dass der unter dem Schlagwort der Individualisierung
verhandelte soziokulturelle Strukturwandel inzwischen auch diesen (ver-
meintlich abseitigen) Bereich der sozialen Welt erfasst und verandert hat.
Auf der Grundlage von umfangreichem (insbesondere fotografischem)
Datenmaterial wird herausgearbeitet, dass Verstorbene an ihren Grabern
heutzutage verstarkt unter Pramissen der postmortalen Konstruktion von
Identitat und Individualitt erinnert werden.

Auch der Artikel von Leonie Schmickler nimmt sich dem personalisierten
Totengedenken im sepulkralen Kontext an, wenngleich der Blick weg vom
Friedhof und hin zu einem spezifischen Segment der Bestattungsbranche
geht: Gemeint ist die Herstellung von Edelsteinen aus Bestandteilen von
Totenasche. Solche Erinnerungsartefakte werden weniger als Prestige-
objekte, sondern vielmehr als materielle Form der Unverganglichkeit mit

19

https://dol.org/10.5771/9783968218557-7 - am 20.01.2026, 01:22:24.



https://doi.org/10.5771/9783968218557-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Thorsten Benkel, Oliver Dimbath und Matthias Meitzler

hohem symbolischem Wert vermarktet und auch von vielen Kund*innen in
diesem Sinne gedeutet. Anhand von Interviews mit Diamantbesitzer*innen
wird nachgezeichnet, welchen Stellenwert Materialitat und Prasenz fir die
Trauer und das Gedenken der Befragten haben.

Die beiden nachfolgenden Texte thematisieren den erinnernden Umgang
mit Sterben. Sarah Peuten widmet sich dem Konzept der sogenannten
>Wiirdezentrierten Therapiec und damit verbundenen Vorstellungen eines
gelingenden Erinnerns. Nachdem sie die Grundpfeiler dieses Ansatzes vor-
gestellt hat, folgt eine diskursanalytische Einordnung. Dabei geht es zum
einen um die Frage, inwiefern zeitgendssische hospizlich-palliative Ideale
des >Sterbenmachens<zum Ausdruck kommen. Zum anderen werden die
normativen Vorgaben dieses Therapiemodells hinsichtlich der Art und der
Inhalte des Erinnerns herausgearbeitet und kritisch beleuchtet.

Ausgehend von ethnografischen Erkundungen in einem Vorbereitungs-
kurs fir ehrenamtliche Sterbebegleiter*innen konzentriert sich Melanie
Pierburg auf die dort entfaltete Bedeutung von Erinnerung als biografische
Ressource.Im Mittelpunktsteht eine Feldvignette,in der mitdem sogenannten
>Lebenswappenc«eine didaktisch gerahmte Erinnerungsform vorgestellt und
die hinsichtlich der vorfindlichen Sinn- und Bedeutungsproduktionen —im
Rickgriff auf Hubert Knoblauchs Konzept des kommunikativen Gedacht-
nisses — interpretiert wird.

Mit der paradoxen Temporalitit von Schwangerschaften im Allgemeinen
und pranatalen Verlusten im Besonderen befasst sich der Beitrag von Laura
Volkle und Nico Wettmann. Anhand sozialtheoretischer Uberlegungen, die
u.a. an die zeitsoziologischen Implikationen des Schiitz’schen Werkes
angelegt sind, rekonstruieren sie Schwangerschaften als Werdensprozesse,
die einem verwobenen Hin- und Her zwischen unterschiedlichen zeitlichen
Beztigen und einer Gleichzeitigkeit von Vergangenheits-, Gegenwarts- und
Zukunftsbezigen unterliegen. Diese paradoxe Temporalitit endet jedoch
nicht mit dem Tod des Ungeborenen. Auch bei einem Schwangerschafts-
verlust kann die Formierung einer Person in unterschiedlichen zeitlichen
Beziigen fortgesetzt, nachgeholt und reformuliert werden. Der Status der
pranatalen Entitét ist somit weiterhin durch Diskontinuititen gepragt, die
sich im Erinnern, Fantasieren und Vergessen der (Nicht-)Eltern offenbaren.

Am Beispiel der Gedenkstatte Buchenwald analysiert Ekkehard Coenen
die dort vorliegende spezifische Verbindung zwischen den Lebenden und

20

https://dol.org/10.5771/9783968218557-7 - am 20.01.2026, 01:22:24.



https://doi.org/10.5771/9783968218557-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Sepulkralkultur und Erinnerungsarbeit

den Toten, welche sich in erster Linie aus der Erinnerung an das Toten und
dessen Umstande konstituiert. Dabei zeigt er zum einen auf, dass Erinnern
und Vergessen mit Materialitit und kommunikativem Handeln verbunden
sind. Wie an die Getoteten erinnert wird und welche Form das Verhaltnis
zwischen den Lebenden und den Toten annimmt, hingt maflgeblich von
der Infrastruktur der Gedenkstatte ab und ist das Ergebnis von sozialen
Aushandlungsprozessen.

Um Rekurse auf das Téten geht auch der filmwissenschaftlich angelegte
Beitrag von Carsten Heinze, der sich mit dem Spannungsverhaltnis zwischen
den Orten des Todes und Uberlebenden am Beispiel von dokumentarischen
Filmen beschiftigt. Dabei werden zum einen grundsatzliche Uberlegungen
zur Gattung des dokumentarischen Films sowie zu seinen Moglichkeiten
und Grenzen im Rahmen des Erinnerns (und Vergessens) angestellt. Anhand
konkreter Filme, die Burgerkriege und Genozide im 20. Jahrhundert zum
Thema haben, wird zum anderen exemplarisch untersucht, welche Bilder
diese Filme fiir Ereignisse finden, die aus ethischen Griinden unabbildbar
sind, und welche Rolle dabei die tiberlebenden Zeitzeug*innen spielen.

Einen Blick auf das altigyptische Totengedenken wirft der Text von
Lara Weiss. Am Beispiel von Sepulkralpraxen zur Zeit von Tutanchamun
werden die in Grabstatten manifestierten Artefakte der Totenerinnerung im
Hinblick auf eine nach Momenten sozialer Ungleichheit ausdifferenzierte
Praxis betrachtet. Griber und Nekropolen erscheinen vor diesem Hinter-
grund als Manifestationen altagyptischer Sozialstruktur, wobei der Erhalt
gesellschaftlicher Machtverhaltnisse auch im Jenseits gewahrleistet werden
soll, de facto aber die Erinnerung an soziale Stratifikation und Ordnung
auch fiir die nachfolgenden Generationen uberliefert.

Am Ende steht der Beitrag von Christoph Nienhaus, der aus Perspektive
der Rechtssoziologie einige Schlaglichter auf die erinnerungsstiftende und
-bewahrende Wirkung der erbrechtlichen Institute der Rechtsnachfolge und
der Testierfreiheit wirft. Fir die Erblasser*innen liegt in der Ausgestaltungs-
weise des eigenen Nachlasses und der postmortalen Distribution von Auf-
gaben und Besitztiimern die letztmalige Moglichkeit zur Einflussnahme auf
das eigene Fremdbild. Zugleich ergibt sich fur die Erben hieraus nicht nur
die Verantwortung fir die Nachlassverwaltung und die Konfrontation mit
den eigenen Erinnerungen, sondern ebenso die Ubernahme spezifischer
Rollenerwartungen, denen ein gewisses Konfliktpotenzial innewohnt.

21

https://dol.org/10.5771/9783968218557-7 - am 20.01.2026, 01:22:24.



https://doi.org/10.5771/9783968218557-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Thorsten Benkel, Oliver Dimbath und Matthias Meitzler

Dieser Band geht zuriick auf die am 10. und 11. Mérz 2021 an der Uni-
versitit Passau ausgerichtete und von den Herausgebern des vorliegenden
Bandes organisierte Konferenz zum Thema Sterblichkeit und Erinnerung.
Soziale Gedichtnisse am Lebensende,die pandemiebedingt in digitaler Form
veranstaltet wurde. Es handelte sich zugleich um die Jahrestagung des
Arbeitskreises »Gedéachtnis — Erinnern — Vergessen« der Sektion »Wissens-
soziologie« der Deutschen Gesellschaft fiir Soziologie.

Literatur

Benkel, Thorsten (2013): Die Verwaltung des Todes. Anndberungen an eine Soziologie
des Friedbofs, 2. Aufl., Berlin.

Benkel, Thorsten (2017): »Strukturen der Sterbenswelt. Uber Korperwissen und
Todesnihec, in: Keller, Reiner/Meuser, Michael (Hg.): Alter(n) und vergangliche
Korper, Wiesbaden, S. 277-301.

Benkel, Thorsten (2019): »Mitbestimmte Trauer. Soziologie einer Sinnkonstruktion,
in: ders./Meitzler, Matthias/Preuf$, Dirk: Autonomie der Trauer. Zur Ambivalenz
des sozialen Wandels, Baden-Baden, S. 19-74.

Benkel, Thorsten/Meitzler, Matthias (2013): Szunbilder und Abschiedsgesten. Soziale
Elemente der Bestattungskultur, Hamburg.

Benkel, Thorsten/Meitzler, Matthias (2021): »Befristung, Befiirchtung, Befreiung.
Reflexionen zur Reflektierbarkeit des Lebensendes, in: dies. (Hg.): Wisserns-
soziologie des Todes, Weinheim/Basel, S. 9-24.

Dimbath, Oliver (2021): »Gewaltgedachtnisse. Theoretische Untersuchungen zu
Vergangenheitsbeziigen gewaltsam Uber- und Unterlegenerc, in: Leonhard,
Nina/Dimbath, Oliver (Hg.): Gewaltgedichtnisse. Analysen zur Prisenz ver-
gangener Gewalt, Wiesbaden, S. 17-37.

Dimbath, Oliver/Heinlein, Michael (2015): Geddchtnissoziologie, Paderborn.

Durkheim, Emile (1984): Die elementaren Formen des religidsen Lebens, Frankfurt
am Main.

Ebertz, Michael N. (2021): »Die >wahre Holle< — auch nicht mehr das, was sie war?
Soziologische Anmerkungen zu einer religidsen und kulturellen Metapher,
in: Dimbath, Oliver/Friedrich, Lena M./Gebhardt, Winfried (Hg.): Die Holle
der Spétmoderne. Soziologische Studien zum Bedeutungswandel ewiger Verdamm-
nis, Bielefeld, S. 51-68.

22

https://dol.org/10.5771/9783968218557-7 - am 20.01.2026, 01:22:24.



https://doi.org/10.5771/9783968218557-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Sepulkralkultur und Erinnerungsarbeit

Fields, Karen E. (1996): »Durkheim and the Idea of Soul«, in: Theory and Society 25,
Heft 2, S.193-203.

Hahn, Alois (2021): »Unendliches Ende. Hollenvorstellungen in soziologischer
Perspektives, in: Dimbath, Oliver/Friedrich, Lena M./Gebhardt, Winfried (Hg.):
Die Holle der Spatmoderne. Soziologische Studien zum Bedeutungswandel ewiger
Verdammnis, Bielefeld, S. 23-50.

Halbwachs, Maurice (2006): Das Geddchtnis und seine sozialen Bedingungen, Frankfurt
am Main.

Jakoby, Nina R. (2014): »Die Zeit heilt alle Wunden? Erinnern und Vergessen
im Kontext soziologischer Trauerforschung, in: Dimbath, Oliver/Heinlein,
Michael (Hg.): Die Sozialitit des Erinnerns. Beitrage zur Arbeit an einer Theorie
des sozialen Geddchtnisses, Wiesbaden, S. 183-197.

Luhmann, Niklas (1984): Soziale Systeme. Grundrif§ einer allgemeinen Theorie, Frankfurt
am Main.

Sebald, Gerd (2014): Generalisierung und Sinn. Uberlegungen zur Formierung sozialer
Gedichtnisse und des Sozialen, Konstanz.

Soeftner, Hans-Georg (1992): Die Ordnung der Rituale. Die Auslegung des Alltags 2,
Frankfurt am Main.

23

https://dol.org/10.5771/9783968218557-7 - am 20.01.2026, 01:22:24.


https://doi.org/10.5771/9783968218557-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Esistdas g eddbfifﬁ!ié :

das unserfoben atisrmacht

2026, 01:22:24.,


https://doi.org/10.5771/9783968218557-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

