STEFAN BLANK

Verstandigung
und Versprechen

Sozialitat bei
Habermas und Derrida

[transcript]



https://doi.org/10.14361/9783839404560
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Verstindigung und Versprechen

14,02.2026, 14:13:18.


https://doi.org/10.14361/9783839404560
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Stefan Blank (Dr. phil.) arbeitet zur franzésischen und deutschen Sozial-
philosophie. Er unterrichtet Philosophie, Geschichte, Politik und Deutsch
am Gymnasium.

14,02.2026, 14:13:18. op


https://doi.org/10.14361/9783839404560
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

STEFAN BLANK
Verstandigung und Versprechen

Sozialitit bei Habermas und Derrida

[transcript]

14,02.2026, 14:13:18.


https://doi.org/10.14361/9783839404560
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Die freie Verfiigbarkeit der E-Book-Ausgabe dieser Publikation wurde ermdglicht
durch den Fachinformationsdienst Philosophie.

FACHINFORMATIONSDIENST
PHILOSOPHIE

Die Arbeit wurde geférdert duch ein Promotionsstipendium des Ev. Studienwerks
Villigst.

Zugl. Diss. Freie Universitit Berlin 2004

Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek

Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der Deutschen
Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Daten sind im Internet iiber
http://dnb.d-nb.de abrufbar.

Dieses Werk ist lizenziert unter der Creative Commons Attribution-ShareAlike 4.0 Lizenz
(BY-SA). Diese Lizenz erlaubt unter Voraussetzung der Namensnennung des Urhebers
die Bearbeitung, Vervielfiltigung und Verbreitung des Materials in jedem Format oder
Medium fiir beliebige Zwecke, auch kommerziell, sofern der neu entstandene Text unter
derselben Lizenz wie das Original verbreitet wird.

(Lizenz-Text: https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/deed.de)

Die Bedingungen der Creative-Commons-Lizenz gelten nur fiir Originalmaterial. Die
Wiederverwendung von Material aus anderen Quellen (gekennzeichnet mit Quellenan-
gabe) wie z.B. Schaubilder, Abbildungen, Fotos und Textausziige erfordert ggf. weitere
Nutzungsgenehmigungen durch den jeweiligen Rechteinhaber.

Erschienen 2006 im transcript Verlag, Bielefeld
© Stefan Blank

Umschlaggestaltung: Kordula Rockenhaus, Bielefeld
Lektorat und Satz: Stefan Blank

Druck: Majuskel Medienproduktion GmbH, Wetzlar
Print-ISBN 978-3-89942-456-0

PDEF-ISBN 978-3-8394-0456-0
https://doi.org/10.14361/9783839404560
Buchreihen-ISSN: 2702-900X

Buchreihen-eISSN: 2702-9018

Gedruckt auf alterungsbestindigem Papier mit chlorfrei gebleichtem Zellstoff.

14,02.2026, 14:13:18. op


https://doi.org/10.14361/9783839404560
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Inhalt

Danksagung
Einleitung

1. Habermas’ Modell sprachpragmatisch erliuterter
Vergesellschaftung
1.1 Das gesellschaftstheoretische Projekt
1.2 Soziale Integration in postkonventionellen Gesellschaften
1.2.1  Zwei Grundmodi sozialer Handlungskoordinierung
1.2.2  Bedeutung und Geltung, Handeln und Diskurs
1.2.2.1 Tllokutionirer Erfolg
1.2.2.2 Geltungsanspruch und Situationsbezug
1.2.2.3 Dimensionen kritisierbarer Geltung
1.2.3  Die Reproduktion der Lebenswelt
1.3 Die Erkldrungslast des Modells elementarer Vergesellschaftung
in der Theorie des kommunikativen Handelns

2. Gehalt und Normativitit bei Habermas
2.1 Basaler Gehalt: Der problemldsende Sprachgebrauch
2.1.1  Wingert und Gadamer iiber die Unvorhersehbarkeit
von Erfahrung
2.2 Begriindete Normativitit: Normenreguliertes Handeln und
kritisierbare Geltungsanspriiche
2.2.1 Die Ontogenese normenregulierten Handelns
2.2.1.1 Gebrauch bedeutungsidentischer Symbole
nach Mead und Wittgenstein
2.2.1.2 Die Ausdifferenzierung der Weltbeziige und des
Kommunikationsmediums
2.2.1.3 Objektive Welt, Neuterperspektive und
generalisierte Normgeltung

14,02.2026, 14:13:18.

11

19
19
27
28
33
35
40
42
46

55

61
68

73

80
84

85

89

93


https://doi.org/10.14361/9783839404560
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

222

Die Phylogenese kritisierbarer Geltungsanspriiche

2.2.2.1 Rituelle Praktiken konstituieren die Identitdt der Gruppe
2.2.2.2 Die Aufspaltung des Kommunikationsmediums
2.2.2.3 Die Entstehung des Begriffs eines

kritisierbaren Geltungsanspruchs

2.3 Resiimee: Zum Verhéltnis von Naturalismus und Instrumentalismus

3. Normativitit und Gehalt bei Derrida
3.1 Gehalt in Termini sich zeitigender Strukturen

3.1.1
3.12
3.1.3
3.14
3.15

Die Strukturalitét der Struktur

Die Einheit der strukturalen Struktur
Strukturalitit, Intentionalitdt und Gebrauch
Gehalt ohne Standardverwendung
Resiimee: Struktur im Gebrauch

3.2 Normativitit in Termini der Alteritit

3.2.1
322
323
324
3.2.5

Wiederholung als normative Bindung an des Besondere
Bindung ohne Gehalt

Empfang des Anspruchs

Freigebigkeit des Versprechens

Restimee: Dimension und Rationalitéit des Sozialen

4. Habermas und Derrida iiber elementare Vergesellschaftung
4.1 Spezifitdt oder Unbegrenztheit elementarer sozialer Praxis
4.2 Drei Folgeprobleme bei Habermas
4.3 Anspriiche erheben oder im Anspruch stehen
4.4 Normativitit als Regulierung oder als Bindung
4.5 Eine normative Grundlegung der Kritik?

Verzeichnis der verwendeten Siglen

Literaturverzeichnis

14,02.2026, 14:13:18.

97
100
103

107
119

125
132
132
146
149
155
160
162
164
169
176
181
185

191
193
196
200
204
210

213
215


https://doi.org/10.14361/9783839404560
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Fiir meine Eltern

14,02.2026, 14:13:18.


https://doi.org/10.14361/9783839404560
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

14,02.2026, 14:13:18.


https://doi.org/10.14361/9783839404560
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Danksagung

Der folgende Text stellt die leicht gekiirzte Fassung meiner Dissertation dar, die
am Fachbereich Philosophie und Geisteswissenschaften der Freien Universitit
Berlin angenommen wurde. Ich habe vielfdltige Unterstiitzung erfahren, fiir die
ich mich bedanken will.

Sybille Kramer danke ich herzlich fiir die Aufnahme in den Kreis ihrer Dok-
torandinnen und Doktoranden. Sie hat meinem Projekt in ihrem Arbeitsbereich
an der FU Berlin einen sehr fruchtbaren institutionellen Kontext gewahrt. Die
Diskussionen mit den Teilnehmerinnen und Teilnehmern ihres Kolloquiums und
der Arbeitsgruppen zum Begriff des Performativen sowie zur Philosophie der
Medien haben mir wichtige Anregungen gebracht. Daran ankniipfend haben ins-
besondere viele Gespriche mit Oliver Lerone Schultz geholfen, die philosophi-
schen Leitlinien des Vorhabens zu kldren. Mit David Lauer hatte ich nicht nur an
der FU sondern dartiber hinaus im Kontext der Kolloquien von Evian das lehrrei-
che Vergniigen zusammenzuarbeiten. Dieter Mersch danke ich fiir seine Bereit-
schaft zur Beurteilung der Arbeit und fiir seine interessierten Fragen an den Dis-
putanten.

Der kontinuierliche Fortgang der Arbeit wurde durch ein Doktorandenstipen-
dium des Evangelischen Studienwerkes Villigst ermdglicht. Im Kreis der Stipen-
diatinnen und Stipendiaten habe ich dariiber hinaus eine sehr erfreuliche Auf-
nahme gefunden.

In der Abfassung und Fertigstellung des Textes waren Daniel Blank, Isabel
Haber, Konrad Heumann, Anna Krewani, Katrin Nolte, Katja Roggensack, Anne
Rohwedder, Bettina Schmitt und Florian Schuhwerk eine gro3e Hilfe. K. Heu-
mann darf ein Gutteil der Verantwortung dafiir zugeschrieben werden, dass sich
der Gedanke an eine Promotion in mir entwickelt hat. Isabel Haber habe ich fiir
ungezéhlte Gespriche tiber den Charakter und die Erscheinungsformen des Sozi-
alen zu danken.

14,02.2026, 14:13:18.


https://doi.org/10.14361/9783839404560
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

10 | DANKSAGUNG

Uberhaupt nicht gibe es diese Arbeit ohne Elfie und Bernhard Blank sowie
Georg Bertram.

Georg Bertram stand mir in jeder Phase als Freund klarend und ermunternd
zur Seite, in entscheidenden Momenten hat er mir geholfen, die Spur zu halten.
In den sich nunmehr tiber fast zwei Jahrzehnte erstreckenden Gespriachen und
Diskussionen wurde er mir zum akademischem Lehrer, dem ich die wichtigsten
meiner philosophischen Orientierungen verdanke.

Meine Eltern haben meine Studien in umfassender Weise und mit liebevoller
Grofiztigigkeit ermdglicht. Thnen widme ich dieses Buch.

14,02.2026, 14:13:18.


https://doi.org/10.14361/9783839404560
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Einleitung

Die Integritdt des gesellschaftlichen Zusammenhangs ist ein besonderes Gut. Wir
konnen sie nur dann als wertvoll ansehen, wenn wir sie zugleich als unverdufer-
lich verstehen. Wenn wir den gesellschaftlichen Zusammenhang als etwas auf-
fassen, dessen Eigenrecht als solches verletzt werden kann, gilt er uns als eine
Grofe, deren Rang unabhingig von den Kalkiilen unserer Zweckverfolgung ist.
Von der Integritét gesellschaftlicher Verhéltnisse zu sprechen, besagt, sie als ei-
nen Wert an sich selbst anzusehen. Sie ist nichts, was seinen Wert von anderswo
her, in bezug auf ein Wiinschen und Wollen oder aus der Wertschopfung eines
Austauschs beziehen kénnte.

In unserer Umgangssprache ist dieser Zusammenhang niedergelegt. Wir sa-
gen, jemand handle sozial und bezeichnen damit ein Handeln, das nicht auf den
eigenen Vorteil bedacht ist. Wenn wir jemanden als sozial beschreiben (etwa:
»Der hat eine soziale Ader<), dann verbinden wir damit, dal3 er in seinem Handeln
einen Blick fiir die Situation seiner Gegeniiber hat und daB er auf diese Riicksicht
nimmt. Im umgangssprachlichen Sinne ist jemand sozial, wenn er ein Gefiihl da-
fir hat, daB8 er zusammen mit seinen Gegeniibern Teil eines gemeinschaftlichen
Kontextes ist, der einen achtsamen Umgang erfordert.

Sozial zu sein gilt dann als eine hinreichende Handlungsmotivation: Jemand
tut etwas, einfach weil er eine soziale Ader hat. Die jeweiligen Handlungen wer-
den als Anerkenntnisse der Tatsache aufgefafit, dal wir soziale Wesen sind und
es bedarf keiner weiteren Begriindung fiir jenes Handeln mehr. Die alltigliche
Rede vom Sozial-Sein impliziert, dal wir verstehen, was mit der Integritit des
gesellschaftlichen Zusammenhangs gemeint ist. Sie behauptet das Soziale als ein
Phianomen sui generis.

Damit gebrauchen unsere alltagssprachlichen Wendungen den Begriff des
Sozialen in einem anspruchsvollen Sinn. Dieses Verstindnis des Sozialen bildet
den Gegenstand der vorliegenden Studie. Nach einem solchen anspruchsvollen
Verstindnis des Sozialen sind gesellschaftliche Wesen nicht deswegen sozial,

14,02.2026, 14:13:18.


https://doi.org/10.14361/9783839404560
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

12 | EINLEITUNG

weil sie mit ihrem Sozial-Sein bestimmte Ziele verbinden. Die Sozialitit gesell-
schaftlichen Daseins geht nicht zuriick auf Kalkiile, mittels derer die vergesell-
schafteten Gegeniiber den sozialen Zusammenhang herstellen. Aus der Perspek-
tive eines anspruchsvollen Begriffs des Sozialen gilt der klassische Gedanke, Ge-
sellschaft beruhe auf einem urspriinglichen Vertrag zwischen den gesellschaftli-
chen Individuen, als eine 6konomistisch verkiirzte Vorstellung, in der gesell-
schaftliche Verhiltnisse nach dem Vorbild eines Produktions- und Konsumtions-
prozesses modelliert werden.

Demgegeniiber geht es im folgenden um einen Begriff des Sozialen, dem un-
sere Sozialitit als irreduzibel gilt. Unser Eingelassensein in soziale Verhiltnisse
stellt demnach eine untilgbare Dimension unseres Standes in der Welt dar, die
nicht auf andere Dimensionen zuriickgefithrt werden kann. In philosophischen
Termini wird diese Dimension {liblicherweise als der Bereich des Normativen be-
zeichnet. Wenn wir uns im alltagssprachlichen Sinne sozial verhalten, dann ori-
entieren wir uns an einer Idee davon, was wir voneinander erwarten kénnen, weil
wir Teil eines sozialen Zusammenhangs sind. Wir orientieren uns dann nicht an
prognostischen sondern an normativen Erwartungen.

Wenn wir uns in normativen Verhiltnissen auf andere beziehen, akzeptieren
wir bestimmte Erwartungen oder Anspriiche als bindend, weil sie aus der Situa-
tion resultieren, dafl wir in soziale Verhéltnisse eingelassen sind. In der kanti-
schen Tradition spricht man davon, da3 ein normativ gebundenes Handeln ein
Handeln aus Pflicht ist. Wir handeln aus Pflicht, wenn wir uns von unserer Hand-
lung nichts weiter versprechen, als daf sie dem Anspruch des Normativen ge-
recht wird. Die pflichtartige Orientierung an normativen Verhéltnissen bindet das
Handeln in einer eigenartigen Weise.

Sofern wir also das Soziale als eine irreduzible Dimension unseres Weltver-
hiltnisses ansehen, charakterisieren wir unsere sozialen Beziige wesentlich als
normative Beziige. Das ist keine triviale Feststellung. Vielmehr ist damit die Fra-
ge aufgeworfen, wie wir das Soziale als eine solchermaflen irreduzible Di-
mension einsichtig machen kénnen. Inwiefern stehen wir als die geistigen We-
sen, als die wir uns begreifen, von Grund auf in normativen Verhéltnissen? Der
Gegenstand der vorliegenden Studie ist also ndher zu bestimmen als die Beschaf-
fenheit der normativen Beziige, in denen wir in der irreduziblen Dimension des
Sozialen stehen.

Der Weg, der hier beschritten wird, fithrt durch das Werk von zwei Autoren:
Jirgen Habermas und Jacques Derrida. Die Behandlung gerade dieser beiden Au-
toren bietet sich an, weil sie in dem beschriebenen anspruchsvollen Verstindnis
des Sozialen iiberein kommen. Sie gehen davon aus, daB3 die Sozialitit so tief in
unsere Daseinsweise eingelassen ist, dal wir keinen angemessenen Begriff un-
seres Weltverhéltnisses gewinnen konnen, wenn wir nicht von Anfang an be-
riicksichtigen, dal wir als normativ Gebundene in sozialen Bezligen leben. Ha-
bermas und Derrida sind der Meinung, daB3 in der neuzeitlich-cartesianischen

14,02.2026, 14:13:18.


https://doi.org/10.14361/9783839404560
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

EINLEITUNG | 13

Tradition das Mifverstindnis liegt, die Frage nach unserem Verhiltnis zur Welt
als eine vorrangig erkenntnistheoretische Frage aufzufassen. Wir sind ihnen zu-
folge nicht primdr Erkennende, die sich dariiber hinaus auch noch sozial organi-
sieren. Beide Autoren verfechten, dal wir eine Erlduterung dessen, was es fiir
uns heifit, erkennende Wesen zu sein, nur im Zusammenhang mit einer Erldute-
rung dessen geben konnen, was es fiir uns heifit, soziale Wesen zu sein.

Hinsichtlich der Erlduterung dieses Zusammenhangs teilen Habermas und
Derrida eine weitere wichtige Festlegung. Sie halten es fiir zwingend, in die Ana-
lyse der Normativitit unserer sozialen Beziige den Sachverhalt einzubeziehen,
daB wir miteinander sprechen. Genauer gesagt sind sie der Meinung, daf} es aus-
sichtsreich ist, die Analyse unserer sozialen Beziige bei einer Erdrterung der
Weise anzusetzen, wie die Sprache mit unserem Denken und Handeln in der
Welt verwoben ist. Sie gehen davon aus, dal3 die Irreduzibilitdt unserer normati-
ven sozialen Beziige damit zusammenhingt, dal wir uns aufeinander als auf Ver-
stehende beziehen. Dal} wir sprachliche Wesen sind, heiit demnach, dafl wir uns
die Welt verstehend erschliefen. Damit ist Grundbestimmung des Gegenstands
der vorliegenden Arbeit um einen dritten und letzten Aspekt erweitert. Es geht
um die Frage, wie die wesentlich normativen Beziige von sozialen Wesen, die
Sprache haben, so zu erldutern sind, dafl der irreduzible Status ihrer Sozialitét
geklart wird.

Es muf} vor dem Hintergrund der gegenwartigen Diskussionen in der Fachphilo-
sophie als ungewohnlich gelten, die Frage nach der irreduziblen Sozialitdt in
Auseinandersetzung mit Habermas und Derrida zu erdrtern. Zwar ist der in der
Offentlichkeit beinahe zur Gegnerschaft stilisierte Mangel an Verstindigung, auf
den ich hier nicht mehr niher einzugehen brauche', mindestens im Feld der poli-
tischen Meinungsduflerungen einer Art Habermas-Derridascher Roadcompany
gewichen.” Aber auch in Habermas’ und Derridas jiingeren AuBerungen, die eine
personliche Wertschitzung signalisieren, bleiben die philosophischen Differen-

1 Vgl hierzu Ulrich Raulffs Artikel anldBlich der Verleihung des Frankfurter Ador-
no-Preises an Derrida: »Akute Zeichen fiebriger Dekonstruktion. Die Frankfurter
Schule und ihre Gegenspieler in Paris: Eine Verkennungsgeschichte aus gegebenem
AnlaB«, in: Stiddeutsche Zeitung vom 21.9.2001 (Nr. 218), S. 18; sowie den inte-
ressanten Artikel von Waltraud Naumann-Bayer: »Annéherungen an Derrida oder
Wer spit kommt, den belohnt das Lesen, in: DZPhil, Bd. 42 (1994), H. 1, S. 15-33,
in dem sie die Perspektive einer Philosophin aus der DDR auf die nach 1989 vorge-
fundene Situation der franzosisch-deutschen Diskursverwerfungen beschreibt.

2 Ich beziehe mich auf die spektakulédre Serie von Artikeln zum Verhéltnis von Euro-
pa zu den USA, die am 31.5.2003 von verschiedenen Autoren in einigen der be-
kanntesten européischen Tageszeitungen verdffentlicht wurde und die nach tiberein-
stimmender Darstellung der meisten Medien auf eine Initiative von Habermas
zuriickging. Habermas® Artikel erschien in der Frankfurter Allgemeinen Zeitung
und wurde von Derrida mitunterzeichnet, der einige persénliche Worte voranstellte.

14,02.2026, 14:13:18.


https://doi.org/10.14361/9783839404560
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

14 | EINLEITUNG

zen markiert.’ Eine fruchtbringende Rezeption hat zwischen den beiden nicht
stattgefunden.’

3 So sagt Derrida in einem Interview, von Th. Assheuer nach seinem Verhiltnis zur
zweiten Generation der Frankfurter Schule gefragt: »Es ist wahr, und dartiber freue
ich mich, Habermas und ich finden uns hiufig auf derselben Seite, und wir sind so-
lidarisch angesichts dringender politischer Fragen. [...] Aber ich frage Sie: Verweist
diese unmittelbare politische Solidaritidt zwischen Habermas und mir all die wohl-
bekannten und schwerwiegenden philosophischen Differenzen, auf die Sie anspie-
len [...] in den Rang bloBer Mifverstandnisse?« (In: »Ich mifitraue der Utopie, ich
will das Un-Mégliche. Ein Gesprich mit dem Philosophen Jacques Derrida tiber die
Intellektuellen, den Kapitalismus und die Gesetze der Gastfreundschaft.« Interview
mit Th. Assheuer, Die Zeit, vom 5.3.1998 (Nr. 11), S. 47-49, hier S. 49.) Habermas
hat in einem kurzen Artikel zur Adorno-Preis-Verleihung an Derrida (Jiirgen Ha-
bermas: »Adorno-Preis an Jacques Derrida. Der Erbstreit zwischen Philosophie und
Religiong, in: Stiddeutsche Zeitung vom 22.9.2001 (Nr. 219), S. 15) seine Einschit-
zung wiederholt, Derrida sei an einem nachmetaphysischen Messianismus interes-
siert, diese anders als in Der philosophische Diskurs der Moderne allerdings mit ei-
ner freundlichen Bewertung verbunden. In einer jiingsten AuBerung (Jiirgen
Habermas: »Kulturelle Gleichbehandlung — und die Grenzen des Postmodernen Li-
beralismus«, in: DZPhil, Bd. 51 (2003), H. 3, S. 367-394) macht Habermas einen
neuen Zug, indem er Zweifel anklingen 146t, ob die Differenzen zwischen seiner
und Derridas Position so tiefgreifend sind, wie es gew6hnlich wahrgenommen wird.
Habermas stellt in Frage, ob Christoph Menke Derridas Intuitionen richtig trifft,
wenn er einerseits die Dekonstruktion als eine »Einiibung in das BewuBtsein der
Endlichkeit, indem sie der Philosophie die verborgene paradoxe Natur ihres eigenen
Tuns vor Augen fiihrt« (S. 372) versteht und andererseits eine eindeutig anti-
universalistische Position in bezug auf den Begriff der Gleichheit bezieht (S. 371).
Habermas ist in diesem Punkt nach meinem Dafiirhalten zuzustimmen, denn die Be-
tonung einer besonderen Performativitit als eines hervorzuhebenden Grundzuges in
Derridas Arbeit, die Menke mit H.-D. Gondek und B. Waldenfels teilt, ist irrefiih-
rend. Vgl. Andrea Kern/Christoph Menke: »Einleitung: Dekonstruktion als Philoso-
phie, in: dies. (Hg.), Philosophie der Dekonstruktion, Frankfurt/Main: Suhrkamp
2002, S. 7-17; sowie Chrirstoph Menke: »Konnen und Glauben. Die Moglichkeit
der Gerechtigkeit«, ebd. S. 243-263; sowie: Hans-Dieter Gondek/Bernhard Walden-
fels: »Derridas performative Wende«, in: dies. (Hg.), Einsédtze des Denkens. Zur
Philosophie von Jacques Derrida, Frankfurt/Main: Suhrkamp 1997, S. 7-18.

4 Auch wenn man Habermas hinsichtlich einiger Beobachtungen an Derridas Arbeit,
die er in Der philosophische Diskurs der Moderne (Jirgen Habermas: Der philoso-
phische Diskurs der Moderne. Zwolf Vorlesungen, Frankfurt/Main: Suhrkamp
1985, im folgenden zitiert unter der Sigle PdM) darstellt, zustimmen wollte, halte
ich es fiir eindeutig, da3 seine Gesamteinschitzung auf einer zu schmalen Kenntnis
von Derridas Arbeiten beruht, was sich insbesondere im »Exkurs zur Einebnung des
Gattungsunterschieds zwischen Philosophie und Literatur« (in: J. Habermas: PdM,
S. 219-247) zeigt. H.-D. Gondek hat die Einwénde, die Habermas in PdM gegen
Derrida vorbringt, eingehend diskutiert und zuriickgewiesen in: »Die Universalien
der Sprache und ihre Parasiten«, in: Zeitmitschrift. Journal fiir Asthetik, Nr. 3
(Sommer 1987), S. 86-105. Gondek bringt des weiteren vor, dal Habermas aus sei-
nem vorrangigen Interesse am Begriff der Geltung heraus der »Frage der Bedeu-
tungsexplikation« (S. 91) sowie der Erlduterung des Begriffs des Verstehens einen
zu geringen Stellenwert zuweist. Mit dem hier im Abschnitt 2.1 vorgebrachten
Einwand gegen Habermas’ Erlduterung sprachlichen Gehalts teile ich Gondeks Ein-

14,02.2026, 14:13:18.


https://doi.org/10.14361/9783839404560
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

EINLEITUNG | 15

Mit Blick auf die bescheidene Zahl an Aufsétzen, die sich explizit mit dem
Verhiltnis von Habermas und Derrida befassen, fillt auf, dafl es mit einer Aus-
nahme keine ernsthaften Versuche gibt, Néhe und Ferne ihres Denkens auf dem
Wege einer systematischen Diskussion ihrer Sprachtheorien zu eruieren.’ In die-
ser Hinsicht liegen keine Arbeiten vor, an die das hier in Angriff genommene
Vorhaben systematisch ankniipfen kénnte. Das liegt sicherlich auch daran, daf3
erst in jlingster Zeit Arbeiten zu Derridas Sprachtheorie entstanden sind, die die-
se systematisch auch zur Tradition der analytischen Philosophie in Beziehung
setzen.® Erst dadurch ist Derridas Position systematisch in einer Weise greifbar
geworden, dafl man sie mit Positionen, die — wie diejenige von Habermas — vor
einem selbstverstindlichen Hintergrund angloamerikanischer Philosophie argu-
mentieren, in Verbindung bringen kann.

Mit James Bohman, der die erwihnte Ausnahme bildet, teilt die hier (in Ka-
pitel 2) ausgearbeitete Kritik an Habermas’ Sprachtheorie die Auffassung, dafl
Habermas’ unbefriedigender Begriff des welterschlieBenden Sprachgebrauchs
ein Indiz fiir weiterreichende Probleme in seinem Ansatz ist.” Seine Einschéitzung
hingegen, daf Derrida eine unpragmatistische und differenz-metaphysische

schitzung, dal Habermas auf diese Frage keine befriedigende Antwort gibt. Aller-
dings halte ich Gondeks Analyse der Griinde, die in Habermas’ Systematik zu die-
ser Schwachstelle filhren, fur unzutreffend. Das Problem bei Habermas liegt nicht
darin, daB3 dieser auf den Zusammenhang von Bedeutung und Geltung fixiert ist,
sondern darin, daf3 er diesen nicht konsequent ausbuchstabiert.

Derridas langste explizite Einlassungen zu Habermas sind die mehrseitigen Fufino-
ten in »Afterword: Toward an Ethics of Discussion« in: Jacques Derrida, Limited
Inc., Evanston (Ill.): Northwestern University Press 1988, S. 156-158 und in
Mémoires. Pour Paul de Man, Paris: Galilée 1988, S. 225-227.

5 Martin J. Matustik dementiert explizit, dal dies eine fruchtbare Perspektive sein
konnte. Vgl. Martin J. Matustik: »Derrida and Habermas on the Aporia of the Poli-
tics of Identity and Difference: Towards Radical Democratic Multiculturalism, in:
Constellations, Bd. 1 (1995), H. 3, S. 383-398, hier S. 390.

6 Wie in Kapitel 3 drei ndher ausgefiihrt, halte ich mich in dieser Hinsicht insbeson-
dere an die Arbeiten von Georg W. Bertram (vgl. unten S. 125f.). Vgl. auch Samuel
C. Wheeler III: Deconstruction as analytic philosophy, Stanford (Cal.): Stanford
University Press 2000. Richard Rortys wirkméchtige Rezeption Derridas hat in die-
ser Hinsicht eine eher ungliickliche Rolle gespielt, weil er zwar auf die Nahe Derri-
das zum Beispiel zu Donald Davidson hingewiesen hat, aber mit seiner Kategorisie-
rung Derridas in Kontingenz, Ironie und Solidaritdt als eines privaten Ironisten der
Wahrnehmung Vorschub geleistet hat, der Versuch einer im analytischen Sinne sys-
tematischen Rezeption Derridas sei ein sinnloses Unterfangen. Vgl. Richard Rorty:
Kontingenz, Ironie und Solidaritit, Frankfurt/Main: Suhrkamp 1989, S. 33f. und S.
202-228. Im selben Sinne: R. Rorty: »Habermas, Derrida and the functions of philo-
sophy, in: Revue internationale de Philosophie, Nr. 194 (1995), H. 4, S. 437-459.

7 Vgl. James Bohman: »Two Versions of the Linguistic Turn: Habermas and Post-
structuralism, in: Maurizio Passerin d’Entréves/Seyla Benhabib (Hg.), Habermas
and the Unfinished Project of Modernity. Critical Essays on »The Philosophical
Discourse of Modernity<, Cambridge (UK): Polity Press 1996, S. 197-220. Vgl. zu
dieser Frage des weiteren unten Abschnitt 2.1.

14,02.2026, 14:13:18.


https://doi.org/10.14361/9783839404560
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

16 | EINLEITUNG

Sprachtheorie verfechte®, halte ich, wie in Kapitel 3 dargelegt, fiir falsch. Meines
Erachtens ist von Derrida gerade zu lernen, wie eine Erlduterung der Sprache an-
gelegt sein muf, um sie als eine Praxis endlicher Wesen verstédndlich zu machen.
Hinsichtlich der sprachtheoretischen Vorhaben ist noch Iris M. Youngs Vor-
schlag zu erwihnen, Habermas’ Begriff der Gewéhr fiir die Giiltigkeit der in ei-
nem Sprechakt erhobenen Anspriiche im Sinne von Derridas Begriff der Gabe zu
erldutern.’ Meine Uberlegungen setzen zu Teilen an einem #hnlichen Punkt an,
allerdings sehe ich dabei keine Néhe, sondern gerade eine tiefgreifende Differenz
zwischen Habermas und Derrida."

Die meisten Autoren, die sich mit dem Verhiltnis von Habermas und Derrida
beschiftigen, haben die politische Anndherung insofern vorweggenommen, als
sie Derrida unmif3verstindlich in die Tradition eines (in einem weiteren Sinne)
emanzipatorischen Philosophierens stellen.!! Allerdings werden auch Zweifel
vorgebracht, ob Habermas’ und Derridas Begriffe des Politischen nicht so unter-
schiedlich angelegt sind, daf3 in dieser Hinsicht keine N#he ihrer philosophischen
Konzepte zu sehen ist.'> Vor dem Hintergrund der zu konstatierenden Unter-
schiedlichkeit der Ansitze laufen in der einen oder anderen Weise alle Vor-
schldge, die Habermas und Derrida in ein produktives Verhéltnis zueinander zu
setzen wollen, darauf hinaus, sie als einander ergidnzende Komplemente zu be-
handeln. Insbesondere wird Habermas nahegelegt, es sich von der Derrida-Lévi-
nasschen >Ethik des Anderen«< aufgeben zu lassen, ndher auszuarbeiten, wie eine
universalistische Moral hinreichend differenzsensibel sein kann, um modernen,

8 Vgl. J. Bohman: »Two Versions of the Linguistic Turn: Habermas and Poststruc-
turalisme, S. 205ff.

9 Vgl Iris »Asymmetrical Reciprocity: On Moral Respect, Wonder, and Enlarged
Thought, in: Constellations, Bd. 3 (1997), H. 3, S. 340-363, hier 356ft.

10 Vgl. unten Abschnitt 4.3.

11 In diesem Sinne duBlern sich: Richard J. Bernstein: »An allegory of modernity/post-
modernity: Habermas and Derrida« in: Gary B. Madison (Hg.), Working through
Derrida, Evanston (Ill.): Northwestern University Press 1993, S. 204-229; Marie
Fleming: »Critical Theory between Modernity and Postmodernity«, in: Philosophy
Today, Bd. 41 (1997), H. 1 (Spring), S. 31-39; David C. Hoy: »Splitting the Differ-
ence: Habermas’s Critique of Derrida«, in: Passerin d’Entréves/Benhabib (Hg.),
Habermas and the Unfinished Project of Modernity (1996), S. 124-146; Terry Hoy:
»Derrida: Postmodernism and Political Theory«, in: Philosophy & Social Criticism,
Bd. 19 (1993), H. 3/4, S. 243-260; Albert van Zyl: »The dilemma of grounding in
the Modernity-Postmodernity debate«, in: South African Journal of Philosophy, Bd.
14 (1995). H. 4, S. 168-174.

12 Vgl. Andreas Niederberger: »Zwischen Ethik und Kosmopolitik. Gibt es eine politi-
sche Philosophie in den Schriften Jacques Derridas«, in: Allgemeine Zeitschrift fiir
Philosophie, Bd. 27 (2002), H. 2, S. 149-170; Thomas Bedorf: »Man kann’s nicht
allen Recht machen — Anmerkungen zum Verstindnis der Menschenrechte bei Der-
rida und Habermas«, in: Handlung, Kultur, Interpretation, Bd. 10 (2001), H. 2, S.
273-291.

14,02.2026, 14:13:18.


https://doi.org/10.14361/9783839404560
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

EINLEITUNG | 17

pluralistischen Gesellschaften angemessen zu bleiben."? Gleichzeitig geht mit der
These einer Komplementaritit die Idee einher, dafl das Habermassche Projekt ei-
ner kritischen Gesellschaftstheorie den Rahmen abgeben kann, in dem Derridas
Uberlegungen bereichernde Wirkung entfalten sollen.'

Das Verhiltnis von Habermas und Derrida wird in der vorliegenden Untersu-
chung in der Auseinandersetzung mit einer systematischen Frage eruiert. Das
Ziel dieser Auseinandersetzung liegt darin, herauszuarbeiten, wie wir unsere ir-
reduzible Sozialitit vom Zusammenhang zwischen normativen Beziigen und
sprachlichen Praktiken her verstehen konnen. Aus dem Blickwinkel dieses sys-
tematischen Interesses wird dargestellt und diskutiert, welche Beitrige Habermas
und Derrida zur Beantwortung der Frage leisten.

Das Kapitel 1 arbeitet den Ansatzpunkt der Untersuchung heraus. Es soll ei-
nen Baustein der Theorie des kommunikativen Handelns sichern, an dem im wei-
teren die Vereinbarkeit von Habermas’ und Derridas Philosophie zu erortern ist.
Diesen Baustein bezeichne ich als Modell elementarer Vergesellschafiung. Das
erste Kapitel kldrt den Begriff eines solchen Modells und arbeitet die Funktion
heraus, die es in Habermas’ Theorie erfiillt.

In Kapitel 2 diskutiere ich Habermas’ sprachpragmatische Erlduterung der
Normativitit unserer sozialen Beziige. Das Kapitel hat zwei Teile. Im ersten Teil
bringe ich einen Einwand gegen Habermas’ Erlduterung sprachlichen Gehalts
und gegen die resultierende Bestimmung des Verhiltnisses von Normativitdt und
Gehalt vor. Im zweiten Teil vollziehe ich in einer Lektiire des fiinften Kapitels

13 Dieser Vorschlag ist in Deutschland insbesondere durch einen Aufsatz von Axel

Honneth prominent geworden. Vgl. Axel Honneth: »Das Andere der Gerechtigkeit.
Habermas und die ethische Herausforderung der Postmoderne«, in: DZPhil, Bd. 42
(1994), H. 2, S. 195-220. Ein spédteres Heft der DZPhil versammelt einige Reaktio-
nen auf Honneths Text. Hier duBern sich kritisch zu Honneths Vorschlag: Simon
Critchley: »Habermas und Derrida werden verheiratet«, in: DZPhil, Bd. 42 (1994),
H. 6, S. 1025-1036 und Willem van Reijen: »Derrida — Ein unvollendeter Haber-
mas?«, in: DZPhil, Bd. 42 (1994), H. 6, S. 1037-1044). Im gleichen Sinne: Diana
Coole: »Habermas and the Question of Alterity«, in: Passerin d'Entréves/Benhabib
(Hg.), Habermas and the Unfinished Project of Modernity (1996), S. 221-244; M. J.
Matustik: »Derrida and Habermas on the Aporia of the Politics of Identity and Dif-
ference«; R. J. Bernstein: »An allegory of modernity/postmodernity« und 1.M.
Young: »Asymmetrical Reciprocity».
Demgegeniiber zieht Terry Hoy in Betracht, daf eine bestimmte Néhe von Haber-
mas und Derrida besser erkennbar wird, wenn man Derrida stirker von Kant her
liest. Vgl. T. Hoy: »Derrida: Postmodernism and Political Theory.« Diesem Vor-
schlag folge ich insofern, als ich mit Derrida einer Erlduterung der Irreduzibilitéit
des Sozialen gebe, die an die Kantische Auffassung des Eigenrechts der praktischen
Vernunft ankniipft.

14 D. Coole: »Habermas and the Question of Alterity«, S. 221; Honneth legt in »Das
Andere der Gerechtigkeit« seine Argumentationsstrategie auf diesen Vorschlag hin
an; skeptischer ist A. Niederberger: »Zwischen Ethik und Kosmopolitik«, S. 165ff.

14,02.2026, 14:13:18.


https://doi.org/10.14361/9783839404560
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

18 | EINLEITUNG

der Theorie des kommunikativen Handelns nach, in welchem systematischen
Kontext Habermas die Bestimmung dieses Verhéltnisses entwickelt.

In Kapitel 3 stelle ich dar, wie Derrida das Verhéltnis von Normativitit und
sprachlichem Gehalt konzipiert. Auch dieses Kapitel hat zwei Teile, wovon sich
der erste Derridas Erlduterung sprachlichen Gehalts widmet und der zweite sei-
nem damit verbundenen Verstdndnis normativer Beziige.

Entsprechend der Unterschiedlichkeit der Formen, in denen sich Habermas’
und Derridas Arbeiten priasentieren, gehen die beiden Kapitel verschieden vor.
Die in systematischer Form prisentierte Theorie von Habermas diskutiere ich
nahe am Text, um die Schwierigkeiten, die ich sehe, in der Genese der Systema-
tik nachvollziehbar zu machen. Von den Arbeiten Derridas halte ich in meiner
Darstellung einen gréBeren Abstand und verfolge weniger einzelne Argumentati-
onsziige, als daB ich sie in ein tibersichtliches Bild zu ordnen versuche. Der Ar-
gumentationsgang der Abschnitte wird in kurzen Einleitungen zu Beginn eines
jeden Abschnitts dargestellt.

Kapitel 4 zieht das Restimee. Als solches stellt es heraus, wie sich nach dem
Durchgang durch Habermas’ und Derridas Arbeiten der Begriff eines Modells
elementarer Vergesellschaftung darstellt. AbschlieBend gehe ich auf die Frage
ein, wie das Verhiltnis der beiden Philosophien beschrieben werden kann.

Ich komme zu dem Ergebnis, dal Habermas’ Theorie keinen Rahmen fiir ei-
ne Rekonstruktion unserer irreduziblen Sozialitdt abgeben kann. Demgemal ist
es keine sinnvolle Mafligabe, Derrida hinsichtlich der Frage nach der Sozialitit
sprachlicher Wesen der Habermasschen Theorie beiordnen zu wollen. Derrida
gibt auf diese Frage eine weitreichend andere Antwort als Habermas, die nach
dem Ergebnis meiner Untersuchung als plausibler gelten mufl. Wenn wir die Ir-
reduzibilitdt sozialer Beziige sprachlicher Wesen konsequent aus dem Zusam-
menhang von Sprachlichkeit und Normativitit entwickeln, so fiihrt dies zu einem
anderen Begriff der Normativitdt, als Habermas ihn in Anschlag bringt. Die
Normativitét sozialer Beziige liegt nicht darin, dal Normen sozialitétskonstituie-
rend funktionieren, indem sie die sozialen Beziige in einer bestimmten Weise re-
gulieren. Wir stehen vielmehr {iberhaupt nur dort in sozialen Beziigen, wo wir
uns in diesem Bezogensein als durch einen Anspruch gebunden verstehen. Die
Idee einer konstitutiven Selbstregulierung, die mit dem Erheben von Anspriichen
und der Richtigkeit der Weise unserer jeweiligen Selbstbindung in Zusammen-
hang gebracht wird, riumt dem vorgéngig aktiven Selbst einen Vorrang ein, der
in eine Reduktion des Sozialen miindet. Die Irreduzibilitidt des Sozialen konnen
wir nur denken, wenn wir unsere normativ gebundene Praxis als eine Praxis unter
Bedingungen eines empfangenen Anspruchs verstehen, die sich zwischen Aktiv
und Passiv hilt.

14,02.2026, 14:13:18.


https://doi.org/10.14361/9783839404560
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Habermas’ Modell sprachpragmatisch

erlauterter Vergesellschaftung

1.1 Das gesellschaftstheoretische Projekt

Jurgen Habermas hat sein Modell elementarer Vergesellschaftung im Rahmen
eines umfassenden Theorieprojekts entwickelt: dem Entwurf einer kritischen Ge-
sellschaftstheorie, die ihre normativen Grundlagen ausweisen kann.' Das ver-
zweigte Habermassche Werk, das verschiedene Bestandteile von eigensténdiger
theoretischer Bedeutung besitzt, findet in diesem Projekt sein Organisationsprin-
zip. Daher stellt trotz Habermas’ unverminderter Schaffenskraft seine Theorie
des kommunikativen Handelns den wesentlichen Bezugspunkt fiir die Auseinan-
dersetzung mit seinem Werk dar. Dort hat er Aufbau und Umrif} einer Gesell-
schaftstheorie dargestellt — vielleicht eher skizziert als ausgefiihrt —, deren Ziel-
setzung im angezeigten Sinne dreifach ist: Sie hat erstens eine empirische Theo-
rie der Gesellschaft zu sein, die zweitens normativ gehaltvoll und damit féhig zur
Kritik der beschriebenen Verhiltnisse ist und die drittens reflexiv hinsichtlich ih-
rer maf3gebenden normativen Ausgangspunkte ist.

Eine Gesellschaftstheorie in diesem Sinne hat zum einen natiirlich einen Beg-
riff von Gesellschaft zu entwickeln, der zutreffende Analysen der im Blick der
Theorie stehenden Gesellschaften ermoglicht. Dartiber hinaus soll sie in der Lage
sein, in ihren Beschreibungen Mif3stdnde und Probleme in den betrachteten Ge-
sellschaften zu benennen. Kritisch verdient die Theorie dann genannt zu werden,
wenn sie das Vermogen besitzt, zwischen >pathologischen< und >gesunden Zu-

1 Vgl Jirgen Habermas: Theorie des kommunikativen Handelns, Frankfurt/Main:
Suhrkamp 1988 (ich zitiere nach der ersten 1. Auflage der Taschenbuchausgabe;
Originalausgabe: Frankfurt/Main: Suhrkamp 1981), Bd. 1, S. 7. Im folgenden zitiert
unter der Sigle TkH.

2 Vgl.J. Habermas: TkH, Bd. 1, S. 112.

14,02.2026, 14:13:18.


https://doi.org/10.14361/9783839404560
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

20 | HABERMAS’ MODELL ELEMENTARER VERGESELLSCHAFTUNG

standen einer Gesellschaft zu unterscheiden. Des weiteren soll die von der Theo-
rie geleistete Kritik ihrerseits zu den Ressourcen zdhlen, die in der Anstrengung,
gesellschaftliche Mifstinde abzubauen, herangezogen werden kénnen. Der Beg-
riff von Gesellschaft, den eine normativ gehaltvolle Gesellschaftstheorie zur Ver-
fugung stellt, soll also ebensowohl als eine Grundlage fiir empirische Analysen
dienen, wie eine Hintergrundfolie fiir politische Programme abgeben, die auf ei-
ne wiinschenswerte gesellschaftliche Entwicklung zielen. Eine kritische Theorie
der Gesellschaft ist eine emanzipatorische Theorie.’

Habermas schlie3t sich damit der Zielsetzung gesellschaftstheoretischer Ar-
beit an, der Max Horkheimer in seinem Aufsatz iiber »traditionelle und kritische
Theorie« klassische Gestalt gegeben hat.* Aber die Kritische Theorie der ersten
Generation der Frankfurter Schule hat, so Habermas, an der »Schwierigkeit, iiber
ihre eigenen normativen Grundlagen Rechenschaft zu geben, [...] von Anbeginn
laboriert«’. Diese >normativen Grundlagen¢, von denen Habermas fordert, daB
eine kritische Gesellschaftstheorie iiber die eigenen Auskunft geben miisse, sind
die normativ relevanten Pramissen der Theorie. Die normative Orientierung der
Gesellschaftstheorie ist dabei auf den Konstruktionsebenen der Theorie zu su-
chen, die dem in ganzer Komplexitét entfalteten Gesellschaftsbegriff vorherge-
hen. Hier sind die Fragen angesiedelt, denen Habermas’ philosophisches Inte-
resse gilt. Es kann als seine wichtigste philosophische Uberzeugung angesehen
werden, da3 es fiir die Darstellung eines angemessenen Gesellschaftsbegriffs
notwendig ist, iber einen normativ gehaltvollen Vernunfibegriff zu verfiigen, der
in erfahrungswissenschaftlicher Forschung fruchtbar und tiberpriifbar gemacht
werden kann und sich dadurch als ein nachmetaphysischer Vernunftbegriftf aus-

3 Vgl z.B. Wolfgang Detel: »System und Lebenswelt bei Habermas, in: Stefan Miil-
ler-Dohm (Hg.), Das Interesse der Vernunft. Riickblicke auf das Werk von Jiirgen
Habermas seit »Erkenntnis und Interesse(, Frankfurt/Main: Suhrkamp 2000, S. 175-
195, bes. S. 175f. Einer der Kommentare, denen es fraglich scheint, ob Habermas
dieser Intention gerecht wird ist: J. Schmidt: »Offensive Critical Theory? Reply to
Honneth, in: Jay Bernstein (Hg.), The Frankfurt School. Section 6: Jirgen Haber-
mas, London, New York: Routledge 1994, S. 56-64.

4 Vgl. Max Horkheimer: »Traditionelle und kritische Theorie, in: ders., Gesammelte
Schriften. Band 4: Schriften 1936-1941. Hrsg. v. Alfred Schmidt u. Gundelin
Schmid Noerr, Frankfurt/Main: Fischer 1988, S. 162-225; Rolf Wiggershaus: Die
Frankfurter Schule. Geschichte, Theoretische Entwicklung, Politische Bedeutung,
Miinchen: Hanser 21987, S. 13: »Seit Horkheimers Aufsatz iiber Traditionelle und
kritische Theorie (1937) wurde >kritische Theorie« zur hauptséchlichen Selbstetiket-
tierung der Theoretiker des Horkheimerkreises. Das war zwar auch ein Tarnbegriff
fiir marxistische Theorie, aber mehr noch ein Ausdruck dafiir, da3 Horkheimer und
seine Mitarbeiter sich nicht mehr mit der marxistischen Theorie in ihrer orthodoxen
Form identifizierten, die auf die Kritik des Kapitalismus als eines dkonomischen
Systems mit davon unabhingigem Uberbau fixiert war — sondern mit dem Prinzi-
piellen der marxistischen Theorie. Dieses Prinzipielle bestand in der konkreten Kri-
tik entfremdeter und entfremdender gesellschaftlicher Verhéltnisse.«

5 J. Habermas: TkH, Bd. 1, S. 500.

14,02.2026, 14:13:18.


https://doi.org/10.14361/9783839404560
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DAS GESELLSCHAFTSTHEORETISCHE PROJEKT | 21

weist. Hier liegt der Ausgangspunkt fiir seine Beschéftigung mit der Sprach- und
Kommunikationstheorie.

Habermas’ gesellschaftstheoretisches Projekt unterscheidet sich von dem der
dlteren Kritischen Theorie sowohl durch die explizit zweistufige Theoriearchi-
tektur wie durch die sprachtheoretische Fundierung seines Vernunftbegriffs. Ha-
bermas selbst sieht letzteres als den wichtigen Schritt {iber Horkheimer und
Adorno hinaus an. Die architektonische Konstruktion, eine handlungstheoreti-
sche mit einer systemtheoretischen Ebene in einer Gesellschaftstheorie zu ver-
binden, versteht er als ein Marxsches Erbe, das ihm auch durch die Frankfurter
Schule vermittelt wurde.® Den entscheidenden Abstand sieht Habermas in der
Weise, wie der normative Grund der Kritikfunktion der Gesellschaftstheorie ge-
legt wird. Der von Habermas propagierte Paradigmenwechsel von der Subjekt-
philosophie zu einer Philosophie der Intersubjektivitit kommt an dieser Stelle
zum Tragen.

Die normativen Grundlagen seiner Gesellschaftstheorie entfaltet Habermas
von dem Theorieelement her, das hier ein Modell elementarer Vergesellschaf-
tung genannt wird. Es geht um die »Bedingungen sozialer Ordnung, soweit diese
auf der analytischen Ebene einfacher Interaktionen liegen«’, d.h. es geht um Fra-
gen, die auf der handlungstheoretischen Stufe der Habermasschen Theorie liegen.
Da die in diesem Kapitel folgende Darstellung und die im néchsten Kapitel un-
ternommene Diskussion sich auf diesen Teil des Habermasschen Werks be-
schrinken, will ich einen kurzen Uberblick iiber das Gesamt seiner Gesell-
schaftstheorie geben.

In der Einleitung der Theorie des kommunikativen Handelns sagt Habermas von
der Soziologie, sie entstehe »als Theorie der biirgerlichen Gesellschaft; ihr fallt
die Aufgabe zu, den Verlauf und die anomischen Erscheinungsformen der kapi-
talistischen Modernisierung vorbiirgerlicher Gesellschaften zu erkliren.«® Haber-
mas nimmt sich dieser iiberkommenen Aufgabe an. Genauer noch stellt er sich
der Aufgabe in der Form, wie er sie in den Werken der bedeutenden Soziologen
der kurzen Soziologiegeschichte (Habermas denkt hier natiirlich besonders an die
von ihm ausgiebig besprochenen Autoren Marx, Weber, Mead, Durkheim und
Parsons) ausgeprigt sieht: als der Aufgabe, eine Theorie der gesellschaftlichen
Rationalisierung zu schreiben.’” Diese Grundentscheidung ist aus unterschiedli-

6 Ebd., S.222.

7  Jirgen Habermas: »Erlduterungen zum Begriff des kommunikativen Handelns«, in:
ders., Vorstudien und Erginzungen zur Theorie des kommunikativen Handelns,
Frankfurt/Main: Suhrkamp: 1984, S. 571-606, hier S. 571. »Erlduterungen zum Be-
griff des kommunikativen Handelns« im folgenden zitiert unter der Sigle EBkH,
Vorstudien und Ergdnzungen im folgenden zitiert unter der Sigle VE.

8 J. Habermas: TkH, Bd. 1, S. 21.

J. Habermas: TkH, Bd. 1, S. 457.

O

14,02.2026, 14:13:18.


https://doi.org/10.14361/9783839404560
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

22 | HABERMAS’ MODELL ELEMENTARER VERGESELLSCHAFTUNG

chen Quellen gespeist, die ich hier nur kurz anfiihren mochte. Ich sehe vor allem
drei Grundiiberzeugungen Habermas’, die diese Entscheidung motivieren.

Zum einen ist es das Interesse des Aufkldrers. Will man im Kontext der
»anomischen kapitalistischen Modernisierung’ eine Genealogie der modernen
Rationalitit entwickeln, die an einem Universalismus der Vernunft festhilt, so
steht man prinzipiell vor der Alternative, entweder die Geschichte einer fort-
schreitenden Rationalisierung zu erzihlen oder aber davon auszugehen, dafB3 ur-
spriinglich vorhandene Vernunftpotentiale zunehmend verschiittet wurden (oder
man verkniipft die beiden Moglichkeiten, was auf den gewissermaflen maximal
hoffnungslosen Universalismus hinauslauft'®).!" Obgleich Habermas keinen
Zweifel daran 148t, daB3 er die Verhiltnisse in den modernen kapitalistischen Ge-
sellschaften in nennenswerten Teilen fiir pathologisch hilt, will er dennoch kei-
nesfalls eine Verfallsgeschichte erzdhlen. Sein zentrales Argument gegen diese
Formen von Vernunftgeschichten ist, daB sie eine aporetische Struktur haben und
damit letztlich die MaBstdbe ihrer Vernunftkritik nicht ausweisen konnen. Seine
— freilich sehr unterschiedlich gearteten — Oppositionen gegen Heidegger und
gegen Adorno stimmen in diesem Punkt {iberein.'> Die Theorie einer in gesell-
schaftlichen Praktiken sich entwickelnden Vernunft, die an der Hoffnung der Zu-
nahme der Miindigkeit der handelnden Subjekte festhilt, muf3 daher eine Theorie
der gesellschaftlichen Rationalisierung sein.

Zum zweiten ist Habermas der Uberzeugung, daB man die Entwicklung
ebensowohl der menschlichen Gesellschaften wie der Rationalitdt ihrer Aktoren
als eine Differenzierungsgeschichte schreiben muf3. Kants epochale Leistung be-
steht fiir Habermas besonders darin, die Eigenstdndigkeit differenter und nur
noch formal zusammenstimmender Rationalitidtsformen des modernen Bewuf3t-
seins und damit eine Differenzierung als Rationalisierung dargestellt zu haben.
Differenzierung als Rationalisierung aufzufassen geht mit dem Optieren gegen
Verfallsgeschichten zusammen. Man konnte es als typisch fiir solche Verfallsge-
schichten ansehen, den Verlust einer organischen Ganzheit zu beklagen und allen

10 In der Habermasschen Rekonstruktion trifft auf Adorno und auch auf den Horkhei-
mer der »Dialektik der Aufkldrung« beides zusammen zu. Sie verkniipfen seines Er-
achtens die Entwicklung der abendldndischen Vernunft unlsbar mit deren Autode-
struktion. Auch Derrida trifft ein analoger Vorwurf. Man konnte sagen, da3 Haber-
mas’ Der philosophische Diskurs der Moderne die besprochenen Autoren insbeson-
dere nach diesem Kriterium beurteilt. Vgl. J. Habermas: PdM, Kap. V und VII.

11 Foucault z.B. wihlt hier einen anderen Weg und ist deswegen nicht mit der genann-
ten Alternative konfrontiert. Indem er eine »Geschichte der Wahrheitsspiele« (Mi-
chel Foucault: Der Gebrauch der Liiste. Sexualitdt und Wahrheit 2, Frankfurt/Main:
Suhrkamp 1989, S. 13ff.) nachzeichnen will, ohne eines der Spiele als wahrer als
die anderen auszuzeichnen, kann er alternative Rationalitdtsformen zulassen und
muB nicht entweder eine Fortschritts- oder eine Verfallsgeschichte schreiben. Vgl.
zu dieser Frage Jozef Keulartz: Die verkehrte Welt des Jiirgen Habermas, Hamburg:
Junius 1995, S. 21ff.

12 Vgl. zu Adorno J. Habermas: TkH, Bd. 1, Kap 5; zu Heidegger J. Habermas: PdM,
Kap. V.

14,02.2026, 14:13:18.


https://doi.org/10.14361/9783839404560
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DAS GESELLSCHAFTSTHEORETISCHE PROJEKT | 23

dadurch moglicherweise fiir Rationalititserweiterungen gewonnenen Spielraum
als von diesem Verlust gezeichnet zu erachten.'® Tatséichlich stellen Differenzie-
rungsprozesse Theorien der Gesellschaft, die insbesondere die Mechanismen ge-
sellschaftlicher Integration erkldren konnen miissen, vor Schwierigkeiten. Je
mehr eine Gesellschaft von Unterschieden durchgezogen ist, um so schwieriger
scheint es zu sein, ihren Zusammenhang zu erkldren. Mit Habermas lautet die
Antwort, dal aus gesellschaftlicher Differenzierung ebenso ein Problemdruck
entsteht, der zu einer Rationalisierung und damit Effektivierung der gesellschaft-
lichen Integration zwingt, wie jene Differenzierung aber auch die Moglichkeit
dieser Rationalisierung erst schafft.

Zum dritten erscheint die Option dafiir, gesellschaftliche Entwicklung als Ra-
tionalisierungsprozef3 zu sehen, als eine Konsequenz aus Habermas’ besonderem
Naturalismus bzw. Materialismus. Habermas ist davon iiberzeugt, da} jegliche
Entwicklung auch des menschlichen Geistes zuletzt aus dessen Auseinander-
setzung mit der Welt, in die er gestellt ist, resultiert. Diese Prémisse versieht die
Habermasschen Genealogien stets mit evolutionstheoretischen Anteilen.'* Es ist
einleuchtend, dafl ein evolutiondr gefarbter Naturalismus Entwicklungsge-
schichten als Rationalisierungsgeschichten schreibt, denn dies ist der Grundge-
danke des Evolutionismus schlechthin.'” Auf Habermas® Auffassung von Diffe-
renzierungsprozessen im Zusammenhang mit dem naturalistischen Zug seines
Denkens komme ich spéter zuriick.

Gesellschaftliche Entwicklung als einen Rationalisierungsproze zu be-
schreiben bedeutet fiir Habermas, sie als einen Prozel3 zu rekonstruieren, in dem
die materielle Reproduktion dieser Gesellschaften zunehmend erfolgreich und
die symbolische Reproduktion zunehmend reflexiv vonstatten geht. Die beiden
Integrationsformen von Gesellschaft lassen sich analytisch differenzieren.'®

Habermas konzipiert die Rationalisierung der materiellen Reproduktion als
die Ausdifferenzierung systemisch integrierter Bereiche, deren Integration unab-
hingig von Aktorintentionen vor sich geht. Auf der Systemebene der Gesell-
schaft werden Handlungsfolgen funktional integriert. Der fiir den Begriff der Sys-

13 Man konnte dies als einen Zug ansehen, den die Dialektik der Aufkldrung mit
Lukacs’ Theorie des Romans teilt.

14 Hier eine Stelle, die den Evolutionismus als eine Konsequenz aus dem Universalis-
mus beschreibt: »Die universalistische Position zwingt zu der mindestens im Ansatz
evolutionstheoretischen Annahme, dafl sich die Rationalisierung von Weltbildern
tiber Lernprozesse vollzieht.« J. Habermas: TkH, Bd. 2, S. 103.

15 Wenngleich >Rationalisierung¢ hier zundchst nur den schwachen Sinn von >Zunah-
me von Problemlosungskapazititen< haben kann. Vgl. J. Habermas: »Einleitung:
Realismus nach der sprachpragmatischen Wende«, in: ders., Wahrheit und Recht-
fertigung. Philosophische Aufsitze, Frankfurt/Main: Suhrkamp 1999, S. 7-64, hier
S. 37ff. Wahrheit und Rechtfertigung im folgenden zitiert unter der Sigle WR.

16 Dies ist das explizite Thema der »Zweiten Zwischenbetrachtung< der TkH. (Bd. 2,
S. 173ff.)

14,02.2026, 14:13:18.


https://doi.org/10.14361/9783839404560
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

24 | HABERMAS’ MODELL ELEMENTARER VERGESELLSCHAFTUNG

temintegration paradigmenbildende Bereich moderner Gesellschaften ist der ka-
pitalistische Markt.

Demgegeniiber vollzieht sich die symbolische Reproduktion durch die sozi-
ale Integration von Handlungsabsichten. Dies ist die Ebene der Lebenswelt: des
intuitiven, impliziten (und propositional nicht als Ganzem thematisierbaren), ho-
listisch strukturierten Hintergrundwissens der Aktoren, das den symbolisch vor-
strukturierten Horizont ihres Handelns ausmacht. Die Rationalisierung der sym-
bolischen Reproduktion vollzieht sich als die Ausdifferenzierung unterschiedli-
cher struktureller Komponenten des Verstindigungsmediums sowie des Weltbil-
des der Aktoren, die dabei in die Lage versetzt werden, zu den Bestandteilen der
Lebenswelt einen reflexiven Abstand zu gewinnen. Die Aktoren lernen, zwischen
der dufBleren »objektiven< Welt von Gegenstinden und Ereignissen, der inneren
»subjektiven< Welt ihrer Meinungen und Empfindungen und der »sozialen< Welt
legitim geordneter Beziehungen zu anderen Aktoren zu unterscheiden. Genauer:
Sie lernen, verschiedene Einstellungen zu bestimmten Bereichen ihrer Wirklich-
keit einzunehmen. Die Differenzierung ist nach Habermas also nicht als eine in-
haltliche Kategorisierung von Gegenstandsbereichen zu verstehen, sondern als
die formale Unterscheidung verschiedener Einstellungen, in denen tiberhaupt et-
was zu einem Teil der gedeuteten Welt eines Aktors werden kann. Das Verfiligen
tiber diese drei >formalen Weltbegriffe« hilt Habermas fiir die entscheidende Er-
rungenschaft des modernen Bewuftseins. Aktoren konnen damit zwischen ihrer
Sicht auf die Dinge und Beziehungen und der Sicht anderer auf dieselben Dinge
und Beziehungen unterscheiden und lernen dabei, daB3 ihre eigenen Meinungen
ebenso wie diejenigen anderer fehlbar sind. Das lebensweltliche Hintergrund-
wissen wird also im ProzeB seiner Reproduktion zugleich einer reflexiven Prii-
fung unterworfen — und genau deshalb kann von ihm gesagt werden, daf3 es zu-
nehmend rational reproduziert wird.

Habermas’ Zentalbegriff des kommunikativen Handelns fafit das Rationali-
titspotential lebensweltlicher Handlungskoordinierung. Die Untersuchung dieses
Rationalitdtspotentials nimmt den Weg einer formalpragmatischen Sprachana-
lyse. Die Untersuchung der Rationalitdt lebensweltlicher Handlungskoordinie-
rung kann nach Habermas deshalb den Weg einer Analyse der Struktur unseres
Sprachgebrauchs nehmen, weil Sprache als Medium der Handlungskoordinie-
rung fungiert. Als solches hat sie fiir die in einem lebensweltlichen Horizont
Agierenden quasitranszendentalen Status. Die Darstellung und Diskussion von
Habermas® Modell elementarer Vergesellschaftung, die ich in den ersten beiden
Kapiteln gebe, dreht sich insbesondere um die Frage, ob Habermas den Zusam-
menhang von Sprache, Aktorrationalitidt und Sozialitéit plausibel konzipiert. Ich
werde im zweiten Kapitel auf Probleme seiner Sprachtheorie zu sprechen kom-
men, in deren Konsequenz auch sein Modell elementarer Vergesellschaftung ei-
ner Revision unterzogen werden muf.

14,02.2026, 14:13:18.


https://doi.org/10.14361/9783839404560
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DAS GESELLSCHAFTSTHEORETISCHE PROJEKT | 25

Damit sind, freilich sehr knapp, die theoretischen Grundziige des Habermasschen
Projekts dargestellt. Habermas® Gesellschaftstheorie konzipiert die Entwicklung,
die insbesondere die abendldndischen vorbiirgerlichen Gesellschaften hin zu mo-
dernen kapitalistischen Gesellschaften genommen haben, als einen Rationalisie-
rungsprozefB. In diesem Prozef haben sich zwei Formen gesellschaftlicher Integ-
ration voneinander differenziert: die systemische Ebene funktionaler Integration
von Handlungsfolgen (v.a. im Marktgeschehen und mit Einschrénkungen im bi-
rokratischen Verwaltungshandeln) und die lebensweltliche Ebene sprachvermit-
telter Integration von Handlungsabsichten. Habermas beschreibt die zweistufige
Konstruktion biindig: »Die Formel, daB Gesellschaften systemisch stabilisierte
Handlungszusammenhéinge sozial integrierter Gruppen darstellen, bedarf gewil3
der genaueren Explikation; fiirs erste steht sie fiir den heuristischen Vorschlag,
die Gesellschaft als eine Entitdt zu betrachten, die sich im Laufe der Evolution
sowohl als Lebenswelt wie als System ausdifferenziert.«'” Die gesellschaftliche
Rationalisierung besteht zu einem wichtigen Teil in dieser Differenzierung.

Auch die Rationalisierung der lebensweltlichen Handlungskoordinierung be-
schreibt Habermas wesentlich als einen Differenzierungsprozef3: Mit dem Ausei-
nandertreten von objektiver, subjektiver und sozialer Welt verfiigen Aktoren tiber
formale Weltbegriffe, die es ihnen ermdglichen, das sprachliche Medium der
Verstindigung in einer Weise zu gebrauchen, die die Reproduktion des lebens-
weltlichen Hintergrundwissens reflexive, und das heifit zunehmend rationale Zii-
ge annehmen 146t. Es ist dieser ProzeB der Rationalisierung der Lebenswelt, auf
den bezogen Habermas die Moglichkeit einer kritischen Gesellschaftstheorie
ausweisen will. Die normativen Grundlagen seiner Gesellschaftstheorie weist er
in der Analyse des sprachvermittelten Mechanismus lebensweltlicher Hand-
lungskoordinierung aus. Als eine kritische Gesellschaftstheorie erweist sich die
Theorie des kommunikativen Handelns in Habermas’ Auseinandersetzung mit
den Verhéltnissen in den modernen kapitalistischen Gesellschaften. Die Kritik,
die er auf der Grundlage seiner Theorie formuliert, bezieht sich auf das Verhilt-
nis der System- zur Lebensweltebene der Gesellschaft. Die beiden prominentes-
ten kritischen Thesen behaupten einerseits eine »Kolonialisierung der Lebens-
welt¢ durch das System und andererseits, dal im Zuge der gesellschaftlichen
Modernisierung das Gleichgewicht zwischen den unterschiedlichen Rationalitéts-
formen gestort wurde. Beide Thesen beziehen sich direkt (im ersten Fall) oder

17 J. Habermas: TkH, Bd. 2, S. 228. (Herv. im Orig.)

14,02.2026, 14:13:18.


https://doi.org/10.14361/9783839404560
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

26 | HABERMAS’ MODELL ELEMENTARER VERGESELLSCHAFTUNG

indirekt (im zweiten Fall) auf das Verhéltnis der zwei unterschiedenen Integrati-
onsmechanismen.'®

18 Vgl. zur Diskussion dieser kritischen Thesen Maeve Cooke: Language and Reason:
A Study of Habermas’s Pragmatics, Cambridge (Mass.): MIT Press 1994, S. 132-
149. Language and Reason im folgenden zitiert unter der Sigle LaR. Cookes Buch
gibt eine gute Ubersicht iiber Habermas® Sprachtheorie und eine eingehende Dis-
kussionen verschiedener Fragen. Allerdings scheint sie die Punkte, die die Gegens-
tainde meiner Habermas-Diskussion im zweiten Kapitel sind und die mich dazu fiih-
ren, Habermas letztlich einen instrumentalistischen Naturalismus in der Sprachtheo-
rie zuzuschreiben, nicht weitreichend problematisch zu finden. Dementsprechend
treffen Cookes Einwénde die Probleme in Habermas’ Theorie nach der hier vorge-
gelegten Lesart nicht voll.

14,02.2026, 14:13:18.


https://doi.org/10.14361/9783839404560
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

SOZIALE INTEGRATION | 27

1.2 Soziale Integration in postkonventionellen
Gesellschaften

Der Begriff der Vergesellschaftung bezieht sich nach dem hier zugrundegelegten
Verstindnis auf den Prozef, in dem sich die sozialen Gegeniiber als Individuen
in Gesellschaft und die Gesellschaft als eine Struktur von Verhiltnissen zwischen
Individuen ausbilden. Die Rede von einem Modell elementarer Vergesellschaf-
tung bringt zum Ausdruck, dafl die Analyse des Vergesellschaftungsprozesses
sich auf die Beschreibung eines elementaren ProzeBbestandteils stiitzt, der als
hypothetischer Ausgangspunkt bzw. als der Kern dieses Prozesses aufgefaf3t
wird.!

In Jirgen Habermas’ Theorie des kommunikativen Handelns erfiillt die Be-
schreibung des Mechanismus kommunikativer Handlungskoordinierung als einer
elementaren Verstindigungssituation die Funktion eines solchen Modells. Nach
Habermas besteht die Vergesellschaftung sozialer Gegeniiber in der »>Reproduk-
tion der Lebenswelt<. Diese Reproduktion kommt zustande durch und vollzieht
sich als kommunikative Handlungskoordinierung. Die selbstgestellte Aufgabe,
die Moglichkeit sozialer Ordnung aufzukliren, will Habermas bewiltigen, indem
er den Mechanismus kommunikativer Handlungskoordinierung analysiert, um
diesen Wegs die Bedingungen zu erldutern, unter denen Vergesellschaftung sozi-
aler Gegeniiber als Reproduktion der Lebenswelt moglich ist. Habermas will »er-
kldren, welchen Bedingungen ein kommunikatives Einverstindnis genligen muf.
Das Modell, an dem ich mich dabei orientieren will, sind elementare Paare von
AuBerungen, die jeweils aus dem Sprechakt eines Sprechers und der affirmativen
Stellungnahme eines Hérers bestehen.«? Habermas® Modell elementarer Verge-
sellschaftung beschreibt also eine Situation, in der ein Alter und ein Ego es un-
ternehmen, sich um willen der Koordinierung ihrer Handlungen zu versténdigen.
Ich werde im ersten Kapitel eine Darstellung dieses Habermasschen Theo-
riestiicks geben, durch die herausgearbeitet wird, welche Erklarungsleistung das
Modell elementarer Vergesellschaftung in der Theorie des kommunikativen
Handelns zu erbringen hat. Zu diesem Zweck werden diejenigen Konzepte der
Habermasschen Theorie vorgestellt und erldutert, die zum Verstindnis dieses
Modells notwendig sind. Der Abschnitt 1.3 resiimiert diese Erérterungen, indem

1 Eine biindige und klare Bestimmung des Status eines solchen Theoriebausteins in
Habermas® Theorie des kommunikativen Handelns gibt der Sache nach Johannes
Weil} in: »Die Bindungseffekte kommunikativen Handelns. Einige skeptische Be-
merkungen, in: Axel Honneth/Hans Joas (Hg.), Kommunikatives Handeln. Beitra-
ge zu Jurgen Habermas’ »Theorie des kommunikativen Handelns«. Dritte, erweiterte
und aktualisierte Auflage, Frankfurt/Main: Suhrkamp 2002, S. 433-454, besonders
S. 433-438. Der Text wurde in der dritten Ausgabe neu aufgenommen.

2 J. Habermas: TkH, Bd.1., S. 398.

14,02.2026, 14:13:18.


https://doi.org/10.14361/9783839404560
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

28 | HABERMAS’ MODELL ELEMENTARER VERGESELLSCHAFTUNG

die theoriearchitektonische Funktion des Modells und die resultierende Erkli-
rungslast herausgestellt werden.

1.2.1 Zwei Grundmodi sozialer Handlungskoordinierung

Zu den Grundaufgaben jedes Versuchs, eine Gesellschaftstheorie hervorzubrin-
gen, gehort es nach Habermas® Verstdndnis, zu erkldren, wie soziale Ordnung
moglich ist. Fiir theoretische Ansitze, die den Begriff intentionalen Handelns als
einen ihrer Grundbegriffe wihlen, nimmt diese Aufgabe die Form an, erkldren zu
konnen, wie die Gesellschaftsmitglieder ihre Handlungen dauerhaft aufeinander
abstimmen konnen. Es muf} erklart werden, wie es den gesellschaftlichen Akto-
ren im Verfolgen ihrer je individuellen Handlungspldne moglich ist, ihre Hand-
lungen so aneinander anzuschlieBen, daf} sich stabile Muster der Handlungskoor-
dinierung ausbilden.

Damit riickt die Analyse von Mechanismen der Handlungskoordinierung, oder
in anderen Termini gesprochen, die Form der sozialen Integration ins Zentrum
des Interesses.3 Der Begriff eines Mechanismus der Handlungskoordinierung be-
zieht sich auf die Form sozialen Handelns, betrachtet im Hinblick auf die Er-
moglichung von stabiler sozialer Ordnung. Denn die Weise, in der Aktoren ih-
re Handlungen aneinander anschlieBen, kann nicht von Fall zu Fall eine andere
sein. Es miissen sich formale Eigenschaften der Koordinierungsweisen angeben
lassen, in bezug auf die die Stabilitdt der Handlungsvernetzung erkldrt werden
kann. Diese Analyse hat Habermas im Konzept seiner »Universalpragmatik< vor-
gelegt. Bevor ich mich Habermas’ im engeren Sinne sprachtheoretischen Analy-
sen zuwende, ist es zweckméfig nachzuvollziehen, wie er den Begriff des kom-
munikativen Handelns im Feld handlungstheoretischer Grundpositionen veror-
tet.*

Vorausgesetzt ist die bereits erwéhnte begriffliche Entscheidung, Sinn als
Grundbegriff zuzulassen. Sinn ist das Korrelat von Intentionalitit, wird gemeint
und verstanden. Wenn Sinn zu den Grundbegriffen einer Theorie gehort, so gilt
es fir den Gegenstandsbereich der Theorie als konstitutiv, sinnstrukturiert zu
sein.

Mit der Einfithrung des Sinnbegriffs ist die Abgrenzung gegen empiristisch
orientierte, verhaltenswissenschaftliche Theorien vollzogen. Handlungstheorien

3 Vgl. zum Begriff der Integration von Gesellschaften: Bernhard Peters: Die Integra-
tion moderner Gesellschaften, Frankfurt/Main: Suhrkamp 1993. Peters diskutiert
Habermas’ Begriffe der Integration aus der Perspektive eines kritischen Schiilers.

4 Habermas hat die seines Erachtens gegebenen handlungstheoretischen Optionen des
Ofteren systematisch dargestellt. So wihlt er in der Theorie des kommunikativen
Handelns zur Einfithrung des Begriffs des kommunikativen Handelns eine abgren-
zende Diskussion mit konkurrierenden Begriffen sozialen Handelns. Wesentliche
Zige seiner Position bleiben von einer so frithen Darstellung wie in Zur Logik der
Sozialwissenschaften bis zur zusammenfassenden Darstellung in EBKH erhalten.

14,02.2026, 14:13:18.


https://doi.org/10.14361/9783839404560
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

SOZIALE INTEGRATION | 29

grenzen sich grundbegrifflich gegen empiristische Verhaltenstheorien dadurch
ab, daf} sie das beobachtbare Verhalten in bezug auf Intentionen erkldren, die den
Aktoren zugeschrieben werden. Eine Handlung 148t sich dann »als die Realisie-
rung eines Handlungsplans verstehen, der sich auf eine Situationsdeutung
stiitzt.« Wihrend der Gegenstand von Verhaltenstheorien die beobachtbaren Re-
gelmifigkeiten von Verhalten sind, ist der Gegenstand einer Handlungstheorie
das Verstandnis von Aktorintentionen in Handlungszusammenhéngen.

Allerdings ist damit noch nicht eindeutig bestimmt, welche explanatorische
Funktion dem Sinnverstehen einzelner Individuen zukommt. So gehért in der
Luhmannschen Systemtheorie Sinn zu den zentralen Begriffen; dennoch greift
die Luhmannsche Erkldrung sozialer Ordnung nicht auf die Intentionen individu-
eller Aktoren, also darauf, wie diese Aktoren ihr Tun verstehen und was sie da-
mit wollen, zuriick.

Die Differenz zwischen Gesellschaftstheorien, in denen intentionales Han-
deln erkldrungsrelevant ist, und systemfunktionalistischen Gesellschaftstheorien
wie der Theorie Luhmanns liegt in der Rolle, die intentionalen Subjekten in die-
sen Theorien zukommt. Systemtheorien fassen Gesellschaft als von subjektlosen
Strukturen hervorgebracht auf, wihrend handlungstheoretisch beschrieben wird,
wie der gesellschaftliche Zusammenhang oder, wie weiter oben formuliert, die
soziale Ordnung aus einer Koordinierungsleistung von Handlungsabsichten ent-
steht, die die gesellschaftlichen Subjekte selbst vollbringen. Soziale Ordnung
entsteht nach einer systemischen Erkldrung, indem innerhalb eines irreduzibel
tiberindividuellen Zusammenhangs Handlungsfolger funktional integriert wer-
den, wihrend nach Auffassung von Handlungstheorien Handlungsabsichten rati-
onal koordiniert werden.

Habermas® Gesellschaftstheorie zeichnet sich, wie dargelegt, dadurch aus,
daB sie sowohl auf die systhemtheoretische wie auf die handlungstheoretische
Begriffsstrategie zuriickgreift. Die Arbeitsteilung zwischen den begrifflichen
Strategien ist dabei hinsichtlich der Frage nach der M6glichkeit sozialer Ordnung
eindeutig: Diese Frage muBl zuerst handlungstheoretisch beantwortet werden.
Zwar ist es nach Habermas flir Gesellschaften — eines bestimmten Differenzie-
rungsgrades — wesentlich, daf} sie, wie er es ausdriickt, ihr materielles Substrat
auf der Basis systemischer Integration reproduzieren. Die Spezifitét aber, dal} sie
sich als menschliche Gesellschaften reproduzieren, erkldrt Habermas auf der
handlungstheoretischen Ebene. Die Rationalitdt der Koordinierung von Hand-
lungsabsichten ist das privilegierte handlungstheoretische Thema der Theorie des
kommunikativen Handelns.

Als néchste grundbegriffliche Weichenstellung bestimmt Habermas die Un-
terscheidung zwischen der Modellierung der Handlungskoordinierung als Ein-
fluBnahme oder als Einversténdnis.

5 J. Habermas: EBkH, S. 573.

14,02.2026, 14:13:18.


https://doi.org/10.14361/9783839404560
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

30 | HABERMAS’ MODELL ELEMENTARER VERGESELLSCHAFTUNG

Einflul nehmen Aktoren aufeinander, wenn sie, durch welche Mittel auch
immer, bestimmte Reaktionen ihres Gegeniibers hervorzurufen versuchen, in den
paradigmatischen Féllen durch Gratifikationen oder Gewalt bzw. Gewaltandro-
hung. EinfluBnehmend versuchen Aktoren die Motivationen der Handlungen ih-
rer Gegeniiber abzuschitzen, um die Randbedingungen von deren Handeln so zu
verdndern, dafl unter den dann gegebenen Bedingungen Alters Handlungsziele
mit denen von Ego so zusammenstimmen, daf ihre Handlungen aneinander an-
schlieBbar werden. In einem schlichten Fall droht Ego Alter Strafen an, falls die-
ser seinen Wiinschen oder Befehlen nicht Folge leistet, wobei er darauf baut, daf3
Alters Motiv, Schmerzen o0.4. zu vermeiden, vordringlich genug ist, um ihn sei-
nen Wiinschen oder Befehlen Folge leisten zu lassen. Alters Folgeleisten schlief3t
dann bruchlos an Egos Befehlen oder Wiinschen an.

Habermas charakterisiert EinfluBnahme, die in erfolgsorientierter Einstellung
unternommen wird, als einen Modus der Handlungskoordinierung, der auf ex-
ternen’ bzw. empirischen’ Motivationen beruht. Diese Charakterisierung bezieht
sich darauf, da3 die Koordination zustande kommt, ohne daf3 Alter und Ego sich
dariiber ins Benehmen setzen, warum sie jeweils wollen, was sie wollen. Im Ge-
gensatz zu den innerlichen Beweggriinden fiir ein Handeln sind also dessen
Randbedingungen &uferlich. Diese Differenz erhilt ihre grofie Bedeutung durch
die unterschiedlichen Relationen, in denen einmal das zielgerichtete Handeln zu
seinen Randbedingungen und das andere Mal ein Set von Beweggriinden zu einer
Handlungsabsicht steht. Handlungskoordinierung qua EinfluBnahme stiitzt sich
einzig auf die zweckrationale Relation der Mittelwahl bei gegebenen Randbedin-
gungen: Ego versucht, Alters Mittelwahl zu verstehen, um dann seinerseits Mittel
zu wihlen, die wiederum Alters Mittelwahl in der Weise beeinflussen, daf3 letzt-
lich Alters Handeln mit Egos Zwecken vereinbar ist.

Auch die Handlungskoordinierung qua EinfluBnahme verdient rational ge-
nannt zu werden. Die Rationalitit einfluvermittelter Handlungskoordinierung
reduziert Aktoren allerdings auf zweckverfolgende Mittelwahler und -wé#hlerin-
nen. Aktoren begegnen dabei ihren Gegeniibern nicht anders als physischen Ge-
genstdnden in ihrer Umwelt, auf die sie instrumentell einzuwirken versuchen.
Die einzige Dimension dieser Rationalitét ist der mogliche Erfolg des Handelns.
Habermas’ zentraler Einwand dagegen, diese Modellierung von Handlungskoor-
dinierung als die grundlegende Weise zu betrachten, in der soziale Gegeniiber
aneinander anschliefen, besagt, daf3 sie die Vielschichtigkeit menschlicher Hand-
lungszusammenhinge unterbietet. Letztlich resultiert fiir Habermas aus einem
solchen Modell zweckrational motivierter Handlungskoordinierung eine Reduk-
tion der sozialen Dimension unserer Weltverhdltnisse auf ein je individuelles
Weltverhiltnis. Die Eigenwertigkeit der normativen Beziige, in denen wir als so-
ziale Wesen stehen, wird damit verfehlt.

Handlungskoordinierung qua Einverstindnis geniigt anspruchsvolleren Be-
dingungen. Denn von Einverstindnis kann erst gesprochen werden, wenn Alter

14,02.2026, 14:13:18.


https://doi.org/10.14361/9783839404560
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

SOZIALE INTEGRATION | 31

und Ego wechselseitig die Beweggriinde des jeweils anderen als mogliche Be-
weggriinde fiir das eigene Handeln gepriift haben. Habermas spricht davon, dafl
Handlungskoordinierung qua Einverstidndnis in »verstdndigungsorientierter Ein-
stellung« vollzogen wird, wihrend Gegeniiber in >erfolgsorientierter Einstellung¢
nach Einflufnahme auf den Anderen trachten. Eine fiir Habermas unverzichtbare
Pramisse besteht darin, daB diese Unterscheidung nicht nur analytisch, sondern
empirisch ist. Aktoren sollen stets se/bst unterscheiden kénnen, ob sie in verstin-
digungs- oder erfolgsorientierter Einstellung handeln.®

In der Verstindigung geht es nicht nur darum, ob das, was mein Gegeniiber
will, irgendwie zu dem paBt, was ich will oder von mir passend gemacht werden
kann; sondern es geht darum, warum mein Gegeniiber etwas tut und darum, ob
ich das tiberzeugend finde, so dal3 ich es als einen neuen Beweggrund auch fiir
mich selbst in Betracht ziehe. Auf dem Wege solchen wechselseitig priifenden
Nachvollzugs stellen Alter und Ego ihr gemeinsames Handeln auf eine neue
Grundlage. Neu darf diese Grundlage genannt werden erstens, weil sie ein neues
Set von Beweggriinden darstellt, das mindestens einmal mehr als vordem tiber-
dacht wurde und zweitens, weil es ein geteiltes Set von Beweggriinden ist. Alter
und Ego wissen nicht nur fiir sich selbst, was sie warum tun, sondern sie wissen
voneinander, was das jeweilige Gegeniiber warum tut und sie wissen gemeinsam,
was als das zugrundeliegende Set von Beweggriinden der nunmehr méglichen
Handlungskoordinierung gelten darf.” Alter und Ego teilen dann eine gemein-
same Situationsdefinition.®

6 Auf die Notwendigkeit des Status als einer empirischen Unterscheidung geht Ha-
bermas ndher ein in: »Entgegnung«, in: Honneth/Joas (Hg.), Kommunikatives Han-
deln (2002), S. 327-405, hier S. 366. Vgl. Cookes Diskussion dieser und der damit
zusammenhingenden Frage des parasitiren Status strategischen Sprachgebrauchs in
M. Cooke: LaR, S. 19-27.

7 »Einverstindnis bedeutet, da} die Beteiligten ein Wissen als giiltig, d.h. als inter-
subjektiv verbindlich akzeptieren.« J. Habermas: EBkH, S. 574.

8 Diese Explikation der Differenz zwischen Einflufnahme und Einverstandnis scheint
mir geeignet, Andreas Dorschels Kritik an dieser Unterscheidung standzuhalten.
Dorschel stellt darauf ab, dafi die Entgegensetzung von rationalen Motivationen, die
im Falle verstandigungsorientierter Handlungskoordinierung zum Tragen kommen
sollen, zu empirischen Motivationen, die im Falle der Koordinierung durch Einfluf3-
nahme relevant sind, unplausibel ist. Dem stimme ich zu. Wenn man aber, wie hier
versucht, die Habermassche Unterscheidung hinsichtlich eines strukturell beschreib-
baren groferen Reichtums der in der Koordinierung in Betracht kommenden Hand-
lungsgriinde bestimmt, kann die Unterscheidung in ihrer Funktion fiir die Theorie
des kommunikativen Handelns erhalten und die von Dorschel aufgezeigten Unplau-
sibilitdten vermieden werden. Erst wenn die Handlungsgriinde in ihrem vollen Um-
fang — und nicht zugeschnitten auf die Frage der Mittelwahl — in Betracht kommen,
wird es moglich, sich tiber eine gemeinsame Situationsdefinition zu verstédndigen.
Vgl. Andreas Dorschel: »Handlungstypen und Kriterien. Zu Habermas’ »>Theorie
des kommunikativen Handelns««, in: Zeitschrift fiir philosophische Forschung, Bd.
44 (1990), H. 2, S. 220-252, hier S. 232ff.

14,02.2026, 14:13:18.


https://doi.org/10.14361/9783839404560
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

32 | HABERMAS’ MODELL ELEMENTARER VERGESELLSCHAFTUNG

Das kooperative Herstellen eines geteilten Sets von gemeinsam gewufiten
Beweggriinden zeichnet solches Handeln als kommunikatives Handeln aus.
Handlungskoordinierung, die einzig auf zweckrationalen Erwdgungen beruht,
heiflt strategisch. Begriffe kommunikativen Handelns geben also an, auf welcher
Grundlage die Kooperation der Aktoren zustande kommt, d.h. da3 sie »die Ein-
verstindnisbedingungen spezifizieren, unter denen Interaktionsteilnehmer ihre
Handlungspliine ausfiihren konnen.«’ Um seinen Handlungsbegriff niher zu kon-
turieren, grenzt Habermas ihn gegen zwei andere Begriffe kommunikativen Han-
delns ab: gegen den Begriff des normenregulierten und den Begriff des dra-
maturgischen Handelns.'® Die Unterschiede zwischen den drei Handlungsbegrif-
fen liegen in der Weise, wie die Einverstindnisbedingungen spezifiziert werden.

Normenreguliertes Handeln heif3t solches Handeln, in dem die Vereinbarkeit
von Handlungspldnen unterschiedlicher Aktoren durch gemeinsam anerkannte
Handlungsnormen gewdhrleistet sein soll. Dieser Handlungsbegriff ist zwei Ein-
winden ausgesetzt: Zum einen entsteht das Bild einer Gesellschaft von in nor-
mativer Hinsicht génzlich gleich sozialisierter Aktoren. Die Individualitit des
einzelnen wird dadurch begrenzt auf eine internalisierte Kenntnis geltender ge-
sellschaftlicher Normen. Zum zweiten — und das ist der von Habermas zur Ab-
grenzung seines Begriffs kommunikativen Handelns hervorgehobene Einwand —
ist impliziert, dal Handlungsmotivationen sich in der Dimension des Normativen
erschopfen. Dies sicht Habermas als eine unterkomplexe Bestimmung der Ein-
verstdndnisbedingungen an; dhnlich wie im Konzept strategischer Handlungsko-
ordinierung, wenngleich in anderer Weise, wird der Reichtum der menschlichen
Weltbeziige unterboten.

Der Begriff dramaturgischen Handelns'' konzipiert nach Habermas eine Ver-
stindigung, die dadurch zustande kommt, daf3 ein Aktor »in seinem Publikum ein
bestimmtes Bild, einen Eindruck von sich hervor[ruft], indem er seine Subjekti-
vitdt mehr oder weniger gezielt enthiillt. Jeder Handelnde kann den offentlichen
Zugang zur Sphére seiner eigenen Absichten, Gedanken, Einstellungen, Wiin-
sche, Gefiihle usw., zu der nur er einen privilegierten Zugang hat, kontrollieren.
Im dramaturgischen Handeln machen sich die Beteiligten diesen Umstand zu-
nutze und steuern ihre Interaktion {iber die Regulierung des gegenseitigen Zu-
gangs zur eigenen Subjektivitit.«'> Anders als im normenregulierten Handeln ist
hier also eine differenzierte Individualitit konzipiert. Der Begriff dramaturgi-
schen Handelns ist aber mit einem der Schwiche des Begriffs normenregulierten
Handelns komplementdren Problem behaftet: In seiner analytischen Perspektive
konnen institutionelle Ordnungen, innerhalb derer Aktoren Normen folgen, nicht

9 Habermas: EBKH, S. 576.

10 J. Habermas: TkH, Bd. 1, S. 126-152; EBKH, S. 575-595.

11 Diesen hat insbesondere Ervin Goffman ausgearbeitet. Vgl.: ders.: Wir spielen alle
Theater. Die Selbstdarstellung im Alltag, Miinchen: Piper 1969.

12 J. Habermas: EBkH, S. 581.

14,02.2026, 14:13:18.


https://doi.org/10.14361/9783839404560
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

SOZIALE INTEGRATION | 33

berticksichtigt werden. Auch im Begriff des dramaturgischen Handelns wird also
die Handlungssituation der Aktoren verkiirzt gefaf3t.

Habermas’ Ausfithrungen, die der abgrenzenden Charakterisierung seines ei-
genen Handlungsbegriffs dienen, zielen darauf, deutlich zu machen, daf3 das
zentrale handlungstheoretische Desiderat in einem Handlungsbegriff besteht, der
angemessen alle Dimensionen berticksichtigt, in denen sich Aktoren auf sich und
ihre Welt beziehen. Nur dann namlich wird auch ein umfassender Begriff der Ra-
tionalitdt zu geben sein. Im zweckrationalen Handeln der strategischen Hand-
lungskoordinierung ist alles Handeln nach dem Vorbild des erfolgsorientierten
Einwirkens in die physische oder objektive Welt modelliert. Normbefolgung
oder das Umgehen mit dem subjektiven Befinden eines Gegeniibers sind als
Handlungsmotivationen nicht vorgesehen. Der Begriff normenregulierten Han-
delns 14Bt nur noch das Verhiltnis der Handelnden zu den Normen derjenigen
Gemeinschaft, in der sie leben, als handlungsorientierend zu, wihrend der Beg-
riff des dramaturgischen Handelns den Blick auf das Verhiltnis zur je eigenen
bzw. der subjektiven Innenwelt der anderen verengt, ohne institutionelle Wirk-
lichkeiten einzubeziehen. Mit der Ausarbeitung des Begriffs des kommunikati-
ven Handelns stellt Habermas sich die Aufgabe, das Verhiltnis dieser unter-
schiedlichen Weltbeziige angemessen zu fassen. Ermoglicht werden soll dies
durch eine Analyse der wesentlichen Vermittlungsinstanz, die die Handlungsko-
ordinierung intentionaler Aktoren nach Habermas strukturiert: der Sprache.

1.2.2 Bedeutung und Geltung, Handeln und Diskurs

Habermas® Sprachtheorie setzt mit der Idee an, daBB Sprache das Medium der
Verstindigung ist: »Konnten wir nicht auf das Modell der Rede Bezug nehmen,
wiren wir nicht imstande, auch nur in einem ersten Schritt zu analysieren, was es
heif3t, daB sich zwei Subjekte miteinander verstindigen. Verstindigung wohnt als
Telos der menschlichen Sprache inne.«'* Der erste dieser beiden Sitze stellt die
methodologisch bedeutsamste Primisse der Habermasschen Gesellschaftstheorie
dar. Sie besagt — wie vor dem Hintergrund des oben Ausgefiihrten verstidndlich
wird —, dal kommunikative Handlungskoordinierung wesentlich durch Sprache
vermittelt ist. Daraus folgt, dal die Beantwortung der Frage nach der Moglich-
keit sozialer Ordnung von einer Analyse der sprachlichen Verstindigung ausge-
hen muB3. Der Status des zweiten der beiden Sitze ist wesentlich unklarer, insbe-
sondere ist fraglich, ob die erste These der Stiitzung durch die zweite bedarf, was
Habermas zu glauben scheint. Im nichsten Kapitel werde ich gegen die Triftig-
keit dieses Zusammenhangs argumentieren; dies wird interessant, wenn man mit
Habermas die Uberzeugung teilt, daB Vergesellschaftung konstitutiv mit Sprach-
lichkeit zusammenhingt, aber nicht der Ansicht ist, dal die Sprache von be-
stimmten Funktionen her verstanden werden kann, die sie erfiillt.

13 J. Habermas: TkH, Bd. 1, S. 387.

14,02.2026, 14:13:18.


https://doi.org/10.14361/9783839404560
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

34 | HABERMAS’ MODELL ELEMENTARER VERGESELLSCHAFTUNG

Weshalb soll Sprache fiir die Handlungskoordinierung intentionaler Aktoren
konstitutiv sein? Weil, so antwortet Habermas, Sprachlichkeit fiir Intentionalitit
iiberhaupt konstitutiv ist.'* In der Frage danach, wie intentionale Aktoren ihre
Handlungen koordinieren, ist ein Begriff der Intentionalitit vorausgesetzt. Wenn
fur diesen gilt, da zu seiner Erlduterung auf den Begriff der Sprache zuriickge-
griffen werden muf3, so folgt dasselbe fiir den Begriff der Handlungskoordinie-
rung, denn dann sind die zu koordinierenden Handlungsplédne sprachlich struktu-
riert. Dieser Zusammenhang ist flir Habermas nicht nur mit Blick auf Hand-
lungskoordinierung interessant: Habermas will insgesamt die Rationalitdt der in-
tentional handelnden Aktoren ausgehend vom »Rationalitétspotential sprachli-
cher Verstindigung«'® analysieren. Seiner Maxime folgend, grundbegriffliche
Entscheidungen in einer kritischen Aufnahme é&lterer Theoriebildung zu plausi-
bilisieren, fithrt Habermas vor, daf sich der Ansatz, Sozialitit im Zusammenhang
mit Sprachlichkeit zu analysieren, in der Theoriegeschichte des 20. Jahrhunderts
mit Blick auf jeden der beiden Begriffe motivieren 146t.

Habermas zeichnet zum einen Meads Aufweis nach, dall die Genese der Ak-
torindividualitit an intersubjektive Kommunikation gebunden ist.'® Zum anderen

14 So begriindet Habermas schon 1970 in den »Vorlesungen zu einer sprachtheoreti-
schen Grundlegung der Soziologie« seine »erste begriffsstrategische Entscheidung«
mit dieser These: »Ich gehe also davon aus, da3 es so etwas wie eine reine oder vor-
gingige Sprecherintention nicht gibt; Sinn hat oder findet immer einen symboli-
schen Ausdruck; Intentionen miissen stets, um zu Klarheit zu gelangen, eine symbo-
lische Form annehmen und gezuBert werden konnen. Diese AuBerung kann Element
einer natlirlichen Sprache oder sprachliches Derivat sein [...]. Der Ausdruck kann
auch extraverbal sein, also die Gestalt einer Handlung oder einer leibgebundenen
Expression (Miene, Geste), einer kiinstlerischen oder einer musikalischen Darstel-
lung annehmen. Dabei unterstelle ich, daf3 ein extraverbal ausgedriickter Sinn prin-
zipiell und anndherungsweise mit Worten wiedergegeben werden kann: whatever
can be meant can be said.« (J. Habermas: »Vorlesungen zu einer sprachtheoreti-
schen Grundlegung der Soziologie, in: ders.: VE, S. 11-126, hier S. 11f.) Dem Zi-
tat ist eine gewisse Unentschlossenheit abzulesen, denn der erste Satz formuliert
eindeutiger als die folgenden, wo sprachunabhéngige Intentionen als vielleicht »un-
klar¢, doch als moglich erscheinen und der extraverbale Sinn womdglich nur »anné-
herungsweise< sprachlich eingeholt werden kann, was auf die Moglichkeit eines
extraverbalen Sinniiberschusses zu verweisen scheint. Diese Unentschlossenheit
wird nach der im zweiten Kapitel dargelegten Lesart von Habermas’ Theorie damit
erklért, da3 Habermas in der Erlduterung der Konstitution sprachlicher Gehalte zu-
letzt doch der Auseinandersetzung eines einsam intendierenden Aktors mit der ob-
jektiven Welt ein Privileg gegeniiber der Auseinandersetzung von Aktoren mitein-
ander in ihrer sozialen Welt einrdumt.

15 J. Habermas: TkH, Bd. 2, S. 272.

16 Dieser Zusammenhang ist auch auf einer anderen Linie, von Heidegger zu Gada-
mer, fiir Habermas orientierend gewesen; Habermas sieht in diesem Theoriestrang
aber richtige und dringend abzulehnende Ideen verquickt, so daf seine Auseinan-
dersetzung mit diesen Autoren stets abgrenzenden und kritisch-abweisenden Cha-
rakter hat. Vgl. J. Keulartz: Die verkehrte Welt des Jiirgen Habermas, insbesondere
das zweite (S. 29ff.) und das fiinfte Kapitel (S. 218ff.).

14,02.2026, 14:13:18.


https://doi.org/10.14361/9783839404560
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

SOZIALE INTEGRATION | 35

hat, wie hinldnglich bekannt, auch die philosophische Beschéftigung mit der
Sprache den Zusammenhang zwischen Sprechen und sozialem Handeln heraus-
gearbeitet. Der herausragende Bezugspunkt, an den Habermas explizit anschlieft,
ist Wittgenstein mit seinem Pléddoyer dafiir, in der Beschiftigung mit der Sprache
die Weise und die Zusammenhinge zu untersuchen, in denen wir sprachliche
Ausdriicke gebrauchen. Wittgenstein macht deutlich, dal wir Sprache nicht un-
abhingig von den Lebensformen verstehen konnen, in denen sie gesprochen
wird.

Habermas’ sprachtheoretische Arbeiten kniipfen an diesen Theoriestrang an,
als deren fortgeschrittensten Exponenten er (jedenfalls zum Zeitpunkt des Er-
scheinens der Theorie des kommunikativen Handelns) die Sprechakttheorie von
Austin und Searle erachtet.'” Seine Weiterfiihrung der Sprechakttheorie 148t sich
von der Idee leiten, daB wir die Bedeutung einer AuBerung im Zusammenhang
mit der Geltung erldutern miissen, die fiir sie beansprucht werden kann. Haber-
mas fafit diese Idee in die These, dafl etwas zu duBern heifit, Geltungsanspriiche
zu erheben.'® Die daran anschlieBenden bedeutungstheoretischen Analysen bringt
er auf die Formel, da3 man »einen illokutionidren Akt [versteht], wenn man weil3,
was ihn akzeptabel macht und welche Folgen sich fiir die weitere Praxis ergeben,
wenn er akzeptiert wird.«'* Im folgenden gilt es, die Eigenart dieser Konzeption
herauszuarbeiten.

1.2.2.1 lllokution&rer Erfolg

In der grundlegenden Abhandlung »Was heifit Universalpragmatik?« prasentiert
Habermas einen argumentativen Dreischritt.” Mit der Sprechakttheorie stellt er
zunichst fest: »Jede AuBerung muB, damit sie in einer gegebenen Situation ver-
standen werden kann, wenigstens implizit eine bestimmte Beziehung zwischen
dem Sprecher und seinem Gegenspieler herstellen und zum Ausdruck bringen.«*'
Er schliet sich im zweiten Schritt der sprechakttheoretischen Analyse der von
ihm so genannten >Doppelstruktur der Rede« an, nach der jede Sprechhandlung
einen propositionalen und einen illokutiven Bestandteil hat. Dabei ist es der illo-
kutive Bestandteil, auf den die Stiftung der Bezichung zwischen Sprecher und
Horer zuriickgefiihrt wird. Die Analyse der bindenden illokutiven Kraft aber —
und das ist Habermas’ abschlieBender Punkt, mit dem er tiber die Sprechakttheo-
rie Austins und Searles hinauszugehen beansprucht — sei bis dato nicht befriedi-

17 J. Habermas: »Was heif3t Universalpragmatik?«, in: ders., VE, S. 353-440, hier, S.
362. »Was heilit Universalpragmatik?« im folgenden zitiert unter der Sigle UPmk.

18 J. Habermas: UPmk, S. 428ff.

19 J. Habermas: »Rationalitit der Verstandigung. Sprechakttheoretische Erlduterungen
zum Begriff der kommunikativen Rationalitit«, in: ders., WR, S. 102-137, hier S.
134.

20 J. Habermas: UPmk, Teil »ll«, der mit der Sprechakttheorie befaf3t ist.

21 J. Habermas: UPmk, S. 396. (Herv. im Orig.)

14,02.2026, 14:13:18.


https://doi.org/10.14361/9783839404560
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

36 | HABERMAS’ MODELL ELEMENTARER VERGESELLSCHAFTUNG

gend ausgefiihrt worden. Habermas® Vorschlag einer Klarung besagt, daf mit je-
der Sprechhandlung auf drei universale, einer kognitiven Uberpriifung fihige
Geltungsanspriiche Bezug genommen wird. Was ist damit gemeint?

Eine der Beobachtungen, von denen Austins Uberlegungen ihren Ausgang
nehmen, ist, daB man nicht von jeder AuBerung sinnvoll sagen kann, daB sie
entweder wahr oder falsch sei, z.B. nicht von der AuBerung: »Konntest Du mir
bitte den Zucker holen?« Dennoch kann auch hinsichtlich dieser und #hnlicher
AuBerungen, fiir die es offensichtlich wesentlich ist, daB mit dem Sagen auch et-
was getan wird — hier: die AuBerung einer Bitte —, eine ungefihr analoge Unter-
scheidung eingefiihrt werden.”* Austin spricht davon, daB solche Sprechhandlun-
gen gliicken oder mifigliicken konnen; diesen Begriff des Gelingens eines
Sprechakts erweitert Habermas im Begriff des illokutiondren Erfolgs. In der
Analyse des Begriffs des illokutiondren Erfolgs soll nun gezeigt werden, woher
das Potential von Sprechhandlungen riihrt, eine Beziehung zwischen Sprecher
und Horer herzustellen. Habermas spitzt den Punkt, an dem seine Analyse iiber
die Austins (und auch Searles) hinausgehen soll, in der Frage zu, wie »das Enga-
gement des Sprechers, von dem die Annehmbarkeit seiner AuBerung spezifisch
abhingt«®, zu erldutern ist.

Zunichst besteht der illokutionére Erfolg einer Sprechhandlung darin, daf3 sie
sinnvoll ist und dal der Horer sie versteht. Hierflir konnen sprechakttypische Be-
dingungen angegeben werden.?* Unsinnig ist es z.B., jemandem zu befehlen, daf
er den Eiffelturm gebaut haben soll. Ebenso kann man nicht jemandem etwas
versprechen, was derjenige gar nicht will. Dann verwandelt sich das vermeintli-
che Versprechen am ehesten in eine Drohung, als Versprechen ist die Sprech-
handlung aber gescheitert. An diesem Beispiel ist nun deutlicher zu sehen, was es
heiflen soll, da3 es zum illokutioniren Erfolg einer Sprechhandlung gehért, daf3
der Horer sie akzeptiert. Denn im Fall des zur Drohung mutierten Versprechens
wird der Horer verstehen, da3 ihm etwas in Aussicht gestellt wird, aber er wird,
was der Sprecher tut, nicht als ein Versprechen annehmen. Habermas’ Vorschlag
der Analyse der Begriffe des illokutiondren Erfolgs und der illokutiven Kraft von
Sprechhandlungen besagt im ersten Schritt, dal die Reaktion des Hérers — und
das heif3it seine akzeptierende oder ablehnende Stellungnahme — mit einbezogen
werden muB.” In gewisser Weise ist das freilich bereits eine Konsequenz aus der
allgemeinen Rede davon, daB es fiir Sprechhandlungen wesentlich ist, eine Be-
ziehung zwischen Sprecher und Horer zu stiften. Habermas gibt aber ein enger

22 John L. Austin: Zur Theorie der Sprechakte. (How to do Things with Words). Deut-
sche Bearbeitung von Eike v. Savigny, zweite Auflage, Stuttgart: Reclam 1979.

23 J. Habermas: UPmk, S. 431.

24 John R. Searle: Sprechakte. Ein sprachphilosophischer Essay, Frankfurt/Main:
Suhrkamp 1971, 3. Kapitel.

25 Tllokutionir erfolgreich ist eine AuBerung nur im Fall der Annahme; 148t ein Horer
seine Akzeptanz vorerst dahingestellt, ist die AuBerung illokutionsr zwar noch nicht
gescheitert, aber eben auch noch nicht erfolgreich.

14,02.2026, 14:13:18.


https://doi.org/10.14361/9783839404560
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

SOZIALE INTEGRATION | 37

gefalites Argument dafiir, weshalb die Analyse des Begriffs des illokutiondren
Erfolgs diese Beziehungsebene beriicksichtigen muB. Ich will Habermas® Uber-
legung in »Was heiflt Universalpragmatik?« etwas detaillierter verfolgen, weil
dort in gewissen Hinsichten deutlicher als in der Theorie des kommunikativen
Handelns niedergelegt ist, was fiir die Art der Bezichungsstiftung charakteris-
tisch ist, die nach Habermas im kommunikativen Handeln liegt.

In einer Umdeutung von Searles >essential rules¢, in denen der Terminus
»count as an attempt for< der Formulierung der jeweils spezifischen >wesentli-
chen< Bedingung fir das Gelingen eines illokutiven Aktes immer vorangeht,
stellt Habermas zunichst fest: »Die wesentliche Voraussetzung fiir das Gelingen
eines illokutiven Aktes besteht darin, da3 der Sprecher jeweils ein bestimmtes
Engagement eingeht, so daB sich der Horer auf ihn verlassen kann. Eine Aufe-
rung kann dann und nur dann als ein Versprechen, eine Behauptung, Aufforde-
rung oder Frage »zdhlen<, wenn der Sprecher ein Angebot macht, das er, sofern
der Horer es akzeptiert, »wahrzumachen« bereit ist — der Sprecher muf3 sich »en-
gagieren¢, d.h. zu erkennen geben, daf er in bestimmten Situationen bestimmte
Handlungskonsequenzen ziehen wird. Die Art der Obligationen macht den Inhalt
des Engagements aus.«** Die Formulierung hebt auf das Engagement des Spre-
chers ab. Die Perspektive des Horers ist dabei noch nicht beriicksichtigt; es ist
noch kein Ansatz zur Beantwortung der Frage gemacht, ob es etwas Interessantes
dariiber zu sagen gibt, warum eigentlich der Horer ein solches Sprechaktangebot
akzeptieren konnte.

Der Begriff des illokutiondren Erfolges kann in einer Analyse, die einzig auf
den Akt des Sprechers gerichtet ist, nicht erhellt werden. Illokutionérer Erfolg ist
nach Habermas als ein Phdnomen anzusehen, das als Moment einer Beziehung
von Sprecher und Hoérer verstanden werden muB3. Er besteht als ein Zug in der
Beziehung zwischen ihnen — eben in einer akzeptierenden Reaktion des Horers
auf eine Handlung des Sprechers. Als solcher kann er nur in der Perspektive von
Teilnehmern an einer Sprechhandlungsinteraktion verstanden werden. Dabei be-
steht der »Erfolg< zu einem Teil genau darin, die Beziehung zwischen Sprecher
und Hoérer (wieder-) herzustellen. Dies hebt Habermas im ersten Schritt seiner
Uberlegung heraus.

Der zweite Schritt des Arguments besteht nun in der Beschreibung der Struk-
tur, die die Dynamik der Beziehungsstiftung zwischen Sprecher und Horer trans-
portiert.

Habermas’ allgemeine Beschreibung einer Sprechhandlung war: Der Spre-
cher engagiert sich und fiir dieses Engagement muf3 er eine Verantwortung tiber-
nehmen. Nun ist es Sprechhandlungen aufgrund ihrer »Doppelstruktur< eigen, da3
sie nicht nur wie alle Handlungen als ein bestimmtes Engagement verstanden
werden konnen, sondern sie driicken zugleich auch aus, als welches Engagement
sie verstanden werden sollen. So sagen sie aus, daf sie als ein Versprechen, eine

26 J. Habermas: UPmk, S. 430f. (Herv. im Orig.)

14,02.2026, 14:13:18.


https://doi.org/10.14361/9783839404560
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

38 | HABERMAS’ MODELL ELEMENTARER VERGESELLSCHAFTUNG

Behauptung, ein Gestidndnis etc. vom Sprecher intendiert sind. Mit dem Engage-
ment wird also auch die jeweilige Verantwortung spezifiziert. Habermas erldu-
tert, da3 sie sich zum einen auf bestimmte sprechakttypische Verpflichtungen in
bezug auf Handlungskonsequenzen und zum anderen auf einen sprechakttypin-
differenten Anspruch bezieht, nach dem die AuBerung in der gegebenen Situation
korrekt war und die Situation angemessen bestimmt hat. Es ist dieses zweite
Moment des Sprecherengagements, das Habermas von der Sprechakttheorie un-
beriicksichtigt sicht. In dessen Analyse besteht die Pointe des Habermasschen
Konzepts kommunikativer Handlungskoordinierung.

Was die zuerst genannten sprechakttypischen Handlungsverpflichtungen
sind, kann man sich leicht am schon behandelten Beispiel des Versprechens, aber
auch z.B. an einem Befehl klar machen. Wenn Ego Alter etwas versprochen und
Alter das Versprechen akzeptiert hat, dann hat sich Ego damit verpflichtet, das
Versprochene auch tatsdchlich einzuhalten. Wenn Ego Alter einen Befehl erteilt
und Alter das akzeptiert, dann hat sich Alter verpflichtet auszufiihren, was Inhalt
des Befehls war. Auf dieser Ebene ist illokutiondrer Erfolg »insofern handlungs-
relevant, als mit ihm eine koordinationswirksame interpersonale Beziehung zwi-
schen Sprecher und Hoérer hergestellt wird, die Handlungsspielrdume und Inter-
aktionsfolgen ordnet und iiber generelle Handlungsalternativen AnschluB3-
moglichkeiten fiir den Horer eroffnet.«*” Dieser Erfolg hingt freilich davon ab,
daB der Horer das Angebot tatsdchlich akzeptiert. Es kommt nun also darauf an
zu zeigen, daB3 es zur Natur von Sprechhandlungen gehort, die Moglichkeit sol-
cher Akzeptanz zu befordern. Die Pointe der Rede von einer illokutiven Kraft
von Sprechakten liegt nach Habermas genau darin, dal sie die Mdoglichkeit der
Beforderung von Beziehungsstiftung bezeichnet: »Die illokutive Kraft eines ak-
zeptablen Sprechakts besteht also darin, daf sie einen Horer dazu bewegen kann,
sich auf die sprechhandlungstypischen Verpflichtungen des Sprechers zu verlas-
sen.«** Wieso aber, »wenn die illokutive Kraft nicht einfach eine suggestive Wir-
kung hat,«** kann ein Sprechakt einen Hérer dazu veranlassen sich auf den Spre-
cher zu verlassen? Damit ist die angezielte Frage erreicht, namentlich wodurch
ein Horer motiviert sein kann, das Beziehungsangebot anzunehmen, das eine an
ihn gerichtete Sprechhandlung bedeutet.

Habermas gibt auf diese Frage eine Antwort, von der im zweiten Kapitel ge-
zeigt werden soll, daf} sie den Priamissen seines Projekts nicht gentigt. Halt man
den Fragefokus scharf darauf gerichtet, wie nach Habermas derjenige Prozef
zwischen Alter und Ego in Gang kommt, der eine Motivation Alters hervorbrin-
gen soll, sich auf Ego zu verlassen, so ist zu sagen: dieser Prozef} setzt ein, weil
Ego sich berechtigt fiihlt, gegeniiber Alter eine Forderung zu erheben. Habermas
hat die Frage nach der Motivation Alters so formuliert, dal es offensichtlich

27 J. Habermas: TkH, Bd. 1, S. 398.
28 J. Habermas: UPmKk, S. 432. (Im Orig. kursiv)
29 Ebd.

14,02.2026, 14:13:18.


https://doi.org/10.14361/9783839404560
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

SOZIALE INTEGRATION | 39

nicht hinreicht, darauf hinzuweisen, da3 Ego mit dem Eingehen eines Engage-
ments qua Sprechhandlung sich Verpflichtungen auferlegt. Zwar darf dieses
Moment nicht aus den Augen verloren werden, Habermas aber beschreibt es inte-
ressanterweise nicht als denjenigen Zug des Sprechens, der spezifisch fiir das
Motivationspotential von Sprechhandlungen wére. Habermas’ Analyse besagt,
daB in der kommunikativen Handlungskoordinierung der Sprecher mit einer
Sprechhandlung die Forderung erhebt, der Horer moge anerkennen, da Ego
sich, indem er die AuBerung macht, in einer noch niher zu charakterisierenden
Weise korrekt verhilt. Und die Motivation Alters, auf Egos Sprechhandlung ak-
zeptierend zu reagieren, rithrt nach Habermas daher, daf} er iiberpriifen kann, ob
Ego sich in seinem AuBern tatsichlich korrekt verhalten hat. Die Idee ist also,
daB Alter von Ego aufgefordert wird anzuerkennen, da Egos AuBerung korrekt
ist und Alter daher das Sprechaktangebot akzeptieren moge, wobei es die Beson-
derheit einer solchen in eine Sprechhandlung eingebauten Forderung ist, Alter
sozusagen darauf zu verweisen, dal3 er sich nicht einfach blindlings auf Ego ver-
lassen muB, sondern mit der Kraft der eigenen Vernunft tiberpriifen kann, ob die
AuBerung tatsichlich korrekt ist. Ego fordert Anerkennung fiir korrekte Sprech-
handlungen und motiviert Alter zur Annahme des in der Forderung transportier-
ten Angebots, indem er implizit rational einschétzbare Garantien dafiir gibt, daf3
er die Korrektheit der Sprechhandlung ausweisen kann.*® Alters Motivation ent-
springt also seinem kognitiven Vermdgen und mittelbar aus der Uberzeugung,
mit Ego eine verniinftige Ubereinkunft erzielen zu kénnen. Die prominente Ha-
bermassche Beschreibung dieses intersubjektiven Sprechhandlungsverhiltnisses
lautet: Ego erhebt mit seiner AuBerung Geltungsanspriiche, deren Anerkennung
er von Alter fordert. Die Gewdhr, die der Sprecher dafiir gibt, diese Geltungsan-
spriiche einlosen zu kénnen, bringt die rationale Motivation Alters hervor, das
Sprechaktangebot zu akzeptieren.’’

30 Sybille Kramer kondensiert den hier liegenden reduktiven Zug des Habermasschen
Modells in der SchluBformulierung ihrer Habermasdarstellung in Sprache, Sprech-
akt, Kommunikation: »Zu sprechen heif3t, recht haben zu kénnen.« Sybille Kramer:
Sprache, Sprechakt, Kommunikation. Sprachtheoretische Positionen des 20. Jahr-
hunderts, Frankfurt/Main: Suhrkamp 2001, S. 91. In diesem Sinne spricht auch Ste-
phen K. White von einer Verkiirzung des Subjektbegriffs auf »cognitive and juridi-
cal aspects». Stephen K. White: »Foucaults Challenge to Critical Theory«, in: The
aesthetics of the critical theorists: studies on Benjamin, Adorno, Marcuse, and
Habermas. Hrsg. v. R. Roblin, Lewiston u.a.: Edwin Mellen Press 1990 (= Ameri-
can Political Science Review, Bd. 80 (1986), H. 2), S. 440-475, hier S. 451.

31 Um den Haupttext nicht zu sehr zu spreizen, sei in einer FuBnote die von Habermas
gewihlte Begrifflichkeit hervorgehoben. Es geht dabei zum einen um »>einldsbare
Forderungen<. Zum anderen geht es um Anspriiche, deren Berechtigung verfochten
werden kann. Habermas gibt selbst den Hinweis, dal man sich diese Anspriiche
nach dem Modell von Rechtsanspriichen vorstellen soll. Uberraschenderweise hat
man also ein Set von Ausdriicken vor sich, die ohne jede Modifikation zur Be-
schreibung privatvertraglicher Beziehungen gebraucht werden konnen. Uberra-
schend ist dies deswegen, weil Habermas ja antritt, nachzuweisen, daf} die Verhilt-

14,02.2026, 14:13:18.


https://doi.org/10.14361/9783839404560
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

40 | HABERMAS’ MODELL ELEMENTARER VERGESELLSCHAFTUNG

Um welche Geltung geht es dabei, d.h. in welcher Weise kann eine AuBerung
in diesem Sinne korrekt oder unkorrekt sein?

1.2.2.2 Geltungsanspruch und Situationsbezug

Wir hatten oben von den sprechakttypischen Verpflichtungen, die — zur Erinne-
rung — »Handlungsspielraume und Interaktionsfolgen ordne[n] und {iber gene-
relle Handlungsalternativen Anschlufméglichkeiten fiir den Hérer eréffne[n]«,
einen sprechakttypindifferenten Anspruch unterschieden. Dessen Analyse soll
erkldren, weshalb Sprechhandlungen das Potential innewohnt, den Hérer zu mo-
tivieren, ein Sprechaktangebot anzunehmen und sich damit auf den Sprecher zu
verlassen. In der Interaktion zwischen den Gegeniibern tritt dieser Anspruch als
die Forderung auf, der Horer moge akzeptieren, dal die AuBerung als korrekt
gelten kann; genauer: »Ein Sprecher macht einen kritisierbaren Anspruch gel-
tend, indem er sich mit seiner AuBerung zu mindestens einer »Welt< verhilt und
dabei den Umstand, da3 diese Beziehung zwischen Aktor und Welt grundsétzlich
einer objektiven Beurteilung zuginglich ist, nutzt, um sein Gegeniiber zu einer
rational motivierten Stellungnahme herauszufordern.«*® Dieses Geltendmachen
eines kritisierbaren Anspruchs hinsichtlich des Verhaltens zu einer Welt, welches
einer AuBerung innewohnt, nennt Habermas das Erheben eines Geltungsan-
spruchs: »Ein Geltungsanspruch ist dquivalent der Behauptung, da3 die Bedin-
gungen fiir die Giiltigkeit einer AuBerung erfiillt sind.«**

Sprechakte, die kommunikativer Handlungskoordinierung dienen, werden in
Situationen getitigt, deren Bewiltigung eine Abstimmung des Handelns von im
elementaren Fall zwei sozialen Gegeniibern erfordert. Vor dem Hintergrund, daf3
Handlungen sich grundsitzlich »als die Realisierung eines Handlungsplans ver-
stehen [lassen], der sich auf eine Situationsdeutung stiitzt«’’, erfiillen Sprechakte
ihre handlungskoordinierende Aufgabe in einer Alter zur Akzeptanz von Egos
Angebot motivierenden Weise genau dadurch, daB sie der Kldrung der Situati-
onsdeutung dienen. Die Forderung des Sprechers, die nach der Habermasschen
Darstellung die Beziehungsstiftung zum Hoérer in Gang setzt, bezieht sich auf den
Anspruch, daB in der AuBerung die Handlungssituation, in der Alter und Ego
sich befinden, zutreffend wiedergegeben ist: Sprecher erheben »reziprok den An-
spruch [...], daB ihre AuBerungen mit der Welt (der objektiven, der sozialen oder

nisse zwischen gesellschaftlichen Gegeniibern gerade nicht nach dem Muster pri-
vatrechtlich gesicherter vertraglicher Ubereinkiinfte beschrieben werden konnen.
Mit der in der vorliegenden Arbeit geleisteten Auseinandersetzung mit Habermas
wird demgemal auch verfolgt, wo Habermas sich nicht weit genug vom individua-
listischen Rationalismus klassischer Vertragstheorien entfernt.

32 J. Habermas: TkH, Bd. 1, S. 398.

33 J. Habermas: EBKH, S. 588.

34 J. Habermas: TkH, Bd. 1, S. 65.

35 J. Habermas: EBkH, S. 573.

14,02.2026, 14:13:18.


https://doi.org/10.14361/9783839404560
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

SOZIALE INTEGRATION | 41

der subjektiven Welt) zusammenpassen».>® Motivierend soll das Erheben dieses
Anspruchs deswegen sein, weil Ego Alter dadurch prinzipiell die Moglichkeit er-
offnet, auf die angebotene Situationsdeutung EinfluB zu nehmen, indem er
bestreiten kann, da} die gemeinsame Situation zutreffend wiedergegeben ist.
Kommunikative Handlungskoordinierung wird also durch den Umstand ermdg-
licht, daB3 sprachliche Aussagen stets kritisierbar, resp. begriindbar und also die in
Sprechakten vorgebrachten Situationsdeutungen grundsitzlich einer argumenta-
tiven Beurteilung zuginglich sind. Diese Beurteilung findet in entsprechenden
»Diskursen« statt. Da »Geltungsanspriiche [...] intern mit Griinden verkniipft
sind«’’, besteht ein intrinsischer Zusammenhang zwischen kommunikativem
Handeln und argumentativem Diskurs.

Es ist der Nachweis dieses Zusammenhangs, der die Mdoglichkeit einer Ge-
sellschaftstheorie erdffnen soll, die ihre normativen Grundlagen ausweisen kann.
Denn die Grundintuition, eine Gesellschaftstheorie auf das Fundament einer
Theorie des Verstindigungshandelns zu stellen, soll in der Analyse des Sinnes
eingelost werden, den argumentative Auseinandersetzungen fiir sprach- und
handlungsfahige Aktoren haben. Sich auf Argumentationen einzulassen, hat
demnach fiir Sprecher den Sinn, eine an rationalen MaBstiben orientierte Eini-
gung in Streitfragen herzustellen. Im Anschlul an Apel gibt Habermas eine Ana-
lyse des normativen Gehalts diskursiver Rede. Die Apel-Habermassche Uberle-
gung besagt, dal} ein Sprecher sich auf eine Argumentation nur dann einlassen
kann, wenn er kontrafaktisch unterstellt — d. h.: durchaus im klaren Bewul3tsein
dartiber, dafl bestimmte dieser Unterstellungen in der aktuellen Argumenta—
tionssituation nicht zutreffen —, daf} einige fiir das Funktionieren argumentativen
Austauschs notwendige Bedingungen erfiillt sind. Die verschiedenen von Apel
und Habermas benannten Bedingungen bedeuten zusammengenommen, daf3 ar-
gumentierende Sprecher unterstellen miissen, dafl die Gespréchsteilnehmer wil-
lens und fahig sind, zur Bewertung der Streitpunkte die besten Griinde sowohl
anzufiihren wie auch als solche zu erkennen. Damit ist vor allem auch unterstellt,
daB Griinde, die kontingenterweise — also z.B. aufgrund der besonderen kultu-
rellen Situation oder personlicher Préaferenzen — fiir einzelne Diskutanten nahe-
liegen, in ihrer Partikularitit erkannt und eingeschitzt werden. Teilnehmer von
Argumentationen gehen also nach Habermas davon aus, daf} in diskursiven Aus-
einandersetzungen eingeschriankte Sichtweisen prinzipiell liberwunden werden
konnen; er nennt das die kontexttranszendierende Kraft von Geltungsanspriichen.
Damit werden »[k]ontrafaktische Voraussetzungen [...] zu sozialen Tatsachen,
mit der Konsequenz, daf3 »dieser kritische Stachel [...] einer sozialen Realitit, die
sich iiber verstindigungsorientiertes Handeln reproduzieren muf}, im Fleisch
sitzt.«*®

36 J. Habermas: TkH, Bd. 2, S. 192.

37 J. Habermas: TkH, Bd. 1, S. 405. (Herv. im Orig.)

38 J. Habermas: »Motive nachmetaphysischen Denkens«, in: ders., Nachmetaphysi-
sches Denken. Philosophische Aufsitze, Frankfurt/Main: Suhrkamp 1988, S. 35-60,

14,02.2026, 14:13:18.


https://doi.org/10.14361/9783839404560
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

42 | HABERMAS’ MODELL ELEMENTARER VERGESELLSCHAFTUNG

Allerdings miissen die Gegeniiber nicht um jeder qua Verstindigung zu errei-
chenden Handlungskoordinierung willen Diskurse iiber die Berechtigung der
vom Sprecher erhobenen Geltungsanspriiche er6ffnen. Das wiirde auch die je-
weiligen Handlungsverldufe unmittelbar 1ahmen. Damit kommunikative Hand-
lungskoordinierung iiberhaupt empirisch relevant sein kann, mufl eine explizit
diskursive Uberpriifung der Geltungsanspriiche im bei weitem {iberwiegenden
Teil der Fille unnétig sein. Habermas unterscheidet daher die diskursive »Einl6-
sung< von Geltungsanspriichen von einer >Gewéhre, die der Sprecher mit jedem
Sprechaktangebot dafiir iibernimmt, daf er die erhobenen Geltungsanspriiche
einlosen konnte: »Ein Sprecher kann einen Horer zur Annahme eines Sprechakt-
angebotes, wie wir nun sagen konnen, rational motivieren, weil er aufgrund eines
internen Zusammenhanges zwischen Giiltigkeit, Geltungsanspruch und Einlo-
sung des Geltungsanspruchs die Gewihr dafiir iibernehmen kann, erforderlichen-
falls tiberzeugende Griinde dafiir anzugeben, die einer Kritik des Hérers am Gel-
tungsanspruch standhalten. So verdankt ein Sprecher die bindende Kraft seines
illokutiondren Erfolges nicht der Giiltigkeit des Gesagten, sondern dem Ko-
ordinationseffekt der Gewdhr, die er dafiir bietet, den mit seiner Sprechhandlung
erhobenen Geltungsanspruch gegebenenfalls einzulosen.«” Die koordinie-
rungseffektive Gewdhr ist also gewissermaflen die Statthalterin des Vermogens
intentionaler Aktoren, ihr Handeln zu unterbrechen und in den Diskurs iibertreten
zu koénnen.

1.2.2.3 Dimensionen kritisierbarer Geltung

In Abschnitt 1.2.1 war herausgearbeitet worden, daB Habermas einen Begriff so-
zialen Handelns als Desiderat ansieht, der die Rolle der verschiedenen Weisen, in
denen Aktoren sich auf ihre Welt inklusive ihrer selbst beziechen, angemessen er-
fassen wiirde. Wie stellt sich nun nach Habermas der Situationsbezug, den
sprech- und handlungsfihige Individuen in kommunikativer Handlungskoordi-
nierung sollen umfassend ins Spiel bringen kénnen, genau dar?

Habermas unterscheidet zwischen drei Weisen, in denen Aktoren sich auf ih-
re Welt bezichen: eine objektivierende, eine expressive und eine normenkon-
forme. Thnen entsprechen die >formalen Weltbegriffe< der objektiven, subjektiven
und sozialen Welt. Diese Dreiteilung selbst motiviert Habermas mit unterschied-
lichen Argumenten, die die Funktionen sprachlicher Verstindigung, die Grund-
einstellungen von Individuen, die Kritisierbarkeit von AuBerungen und daran an-

hier S. 55. (Nachmetaphysisches Denken im folgenden zitiert unter der Sigle NMD.)
Dieses Konzept der Idealisierung ist Gegenstand einer ausgreifenden Diskussion.
Vgl. deren Darstellung und kritische Fortfithrung bei Sebastian Knell: »Wahrheits-
anspruch und Idealisierungs, in: Zeitschrift fiir philosophische Forschung, Bd. 53
(1999), H. 2., S. 214-235.

39 J. Habermas: TkH, Bd. 1, S. 406. (Herv. im Orig.)

14,02.2026, 14:13:18.


https://doi.org/10.14361/9783839404560
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

SOZIALE INTEGRATION | 43

schlieBend die Klassifikation von Sprechhandlungen betreffen.** Die Konsonanz,
die er zwischen den jeweiligen Antworten findet, sieht er als eine starke Evidenz
fiir die Richtigkeit der Unterscheidung an.*!

Die Ausbildung der formalen Weltbegriffe versteht Habermas — wie in Ab-
schnitt 1.1 bereits kurz umrissen — als die Grundlage der gesellschaftlichen Rati-
onalisierung in der Moderne. Dabei darf diese Ausdifferenzierung formaler
Weltbegriffe nicht mit der Unterscheidung von Gegenstandsbereichen vermengt
werden: Formale Weltbegriffe miissen auf Aktoreinstellungen bezogen werden.*?
Die wissenschaftstheoretische Rede von Gegenstands- oder Objektbereichen
setzt bereits voraus, dafl Bestandteile der Welt als Erkenntnisobjekte distanziert
sind. Ebendiese Distanzierung hingt aber, so Habermas, davon ab, da8 Aktoren
sich auf Gegensténde als unbeteiligte Beobachter beziehen. Erst wenn ein Aktor
zwischen einer objektiven Welt der Gegenstdnde und Ereignisse und einer sozi-
alen Welt der legitim geordneten Beziechungen unterscheidet, konne er sich auf
einen Gegenstand in der Weise beziehen, daf fiir ihn selbst keine unmittelbaren
Handlungskonsequenzen folgen. Habermas hebt die Ausbildung einer solchen
Einstellung in Abgrenzung zu einem mythischen Weltverstandnis hervor, in wel-
chem demnach zwischen legitimen Verhaltenserwartungen sozialer Gegeniiber —
d.i.: geltenden Normen — einerseits und Handlungskonsequenzen in der natiirli-
chen Umwelt — d.i. empirische Kausalitdt — andererseits kein systematischer Un-
terschied gemacht wird (womit auch die Differenzierung zwischen der sozialen
und der subjektiven Welt nicht moglich ist).

Die Unterscheidung betrifft also nicht die Frage, um was fiir einen Typ von
Objekt es sich bei einem Gegenstand handelt, sondern die Frage, in welcher
Grundeinstellung sich ein Aktor auf den Ausschnitt seiner Welt bezieht, zu dem

40 J. Habermas: EBKH, S. 599.

41 Diese Habermassche Dreiteilung ist verschiedentlich auch von solchen Autoren als
zu grob kritisiert worden, die grundsétzlich die Vorstellung differenzierter Rationa-
litatsformen teilen. Vgl. z.B. Martin Seel: Die Entzweiung der Kunst. Zum Begriff
der dsthetischen Rationalitét, Frankfurt/Main: Suhrkamp 1985, S. 12ff.; ders.: »Die
zwei Bedeutungen der ykommunikativen« Rationalitit. Bemerkungen zu Habermas’
Kritik der pluralen Vernunft«, in: Honneth/Joas (Hg.), Kommunikatives Handeln
(2002), S. 53-72; Albrecht Wellmer: »Was ist eine pragmatische Bedeutungstheo-
rie? Variationen tiber den Satz: »Wir verstehen einen Sprechakt, wenn wir wissen,
was ihn akzeptabel macht«, in: Honneth u.a. (Hg.), Zwischenbetrachtungen (1989),
S. 318-370, bes. S. 3671f.

42 Die Plausibilitit dieser Konzeption ist in der Rezeption schon friih stark bezweifelt
worden. Vgl. z.B. Bernhard Waldenfels: »Rationalisierung der Lebenswelt — ein
Projekt. Kritische Uberlegungen zu Habermas® Theorie des kommunikativen Han-
delns«, in: ders., In den Netzen der Lebenswelt, Frankfurt/Main: Suhrkamp 1985, S.
94-119; Thomas McCarthy: »Uberlegungen zur >Rationalisierung¢ in der Theorie
des kommunikativen Handelns«, in: ders., Kritik der Verstindigungsverhiltnisse,
Frankfurt/Main: Suhrkamp 1989 (1. Aufl. der Taschenbuchausgabe), S. 566-579;
Georgia Warnke: »Habermas, Art And Aesthetic Reflection: David Ingram’s »Ha-
bermas And The Dialectic Of Reason«, in: Praxis International, Bd. 8 (1988), S.
91-98.

14,02.2026, 14:13:18.


https://doi.org/10.14361/9783839404560
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

44 | HABERMAS’ MODELL ELEMENTARER VERGESELLSCHAFTUNG

er den Gegenstand rechnet — d.h. es geht darum, in welcher Weise tiberhaupt et-
was zu einem Teil dieses Wirklichkeitsausschnitts des Aktors werden kann. Des-
halb spricht Habermas von formalen Begriffen von Welten; er will hervorheben,
daB Aktoren damit Wirklichkeitsbereiche auf kategoriale Weise unterscheiden.
Aktoren konnen sich sehr wohl auf dieselben Gegenstéinde in unterschiedlicher
Weise beziehen — aber sie beziehen sich dann auf sie als auf Bestandteile unter-
schiedlicher Welten. Die drei Paare von Grundeinstellungen und formalen Wel-
ten sind also: die auf Eingriff oder Erkennen gerichtete objektivierende Einstel-
lung gegeniiber der Welt von Ereignissen und Dingen; die auf die jedem Aktor je
privilegiert zugiangliche Welt der Empfindungen und Meinungen gerichtete ex-
pressive Einstellung; und die normenkonforme Einstellung, in der ein Aktor sich
nach den geteilten, generalisierten und also normativen Verhaltenserwartungen
der Mitglieder seiner Gruppe richtet.**

Diese Geltungsdimensionen von Sprechaktangeboten erschlieft Habermas
noch in einer anderen Weise. Dabei setzt er daran an, daf es fiir Geltungsansprii-
che wesentlich ist, kritisierbar zu sein, und untersucht, welche verschiedenen
Moglichkeiten es gibt, eine AuBerung zu bestreiten. Seine These muf3 dann sein
und ist es, daB AuBerungen prinzipiell in drei Weisen kritisiert werden kénnen.

Habermas wihlt das Beispiel eines Professors, der einen Seminarteilnehmer
bittet, ihm ein Glas Wasser zu holen.** Wir konnen die AuBerung des Dozenten
als den kommunikativen Versuch verstehen, die anschlieBende Handlung des
Studenten auf seinen Wunsch, ein Glas Wasser zu bekommen, abzustimmen.
Akzeptiert der Student die Bitte, hat er sich dazu verpflichtet, ein Glas Wasser zu
besorgen. Akzeptiert er nicht, dann hat er im Rahmen einer kommunikativen
Verstindigung mit dem Professor drei Méglichkeiten, die Giiltigkeit des Sprech-
aktangebotes zu bestreiten. Er kann den Professor darauf hinweisen, da3 er ihn
nicht wie einen seiner Angestellten behandeln kann. Dann nimmt der Seminarist
auf die soziale Welt legitim geordneter Bezichungen Bezug und bestreitet, daf3
der Professor gerechtfertigter Weise von ihm erwarten kann, fiir ihn etwas zu ho-
len. Bestreiten kann er aber auch, daf3 der Professor wirklich ein Glas Wasser ha-
ben und ihn nicht etwa nur demiitigen will. Dann bezieht er sich auf die sub-
jektive Welt des Professors und bestreitet die Wahrhaftigkeit der AuBerung. Zu-
letzt kann er auch die im Gesagten implizierten Aussagen tiber die objektive
Welt bestreiten, z.B. indem er in Zweifel zieht, dal ein Wasserhahn tiberhaupt in
erreichbarer Nihe zu finden ist.

Zwar nehmen Sprechakte offensichtlich in unterschiedlich betonter Weise auf
die verschiedenen Geltungsdimensionen Bezug. So ist in einer einfachen Aus-
sage, dal dieser Baum dort griin sei, der Bezug auf die objektive Welt wesentlich

43 Eine Habermassche Formulierung schldgt vor, »die Auflenwelt in eine objektive
und in eine soziale Welt zu differenzieren, und die Innenwelt als einen Komplemen-
tarbegriff zu dieser Aulenwelt einzufiihren.« (J. Habermas: TkH, Bd. 1, S. 376)

44 ]. Habermas: TkH, Bd. 1, S. 411.

14,02.2026, 14:13:18.


https://doi.org/10.14361/9783839404560
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

SOZIALE INTEGRATION | 45

stirker hervorgehoben als der ebenfalls implizierte Anspruch, dafl eine derartige
Bemerkung in der gegebenen Situation nicht unangebracht ist. Sprechakte lassen
sich nach Habermas danach unterscheiden, welche Art von Geltungsanspruch ein
Sprecher in betonter Weise mit ihnen erhebt. Aber die Betonung einer Geltungs-
dimension, auf die hin die Giiltigkeit der AuBerung beurteilt werden soll, macht
nur unauffilliger, daB die AuBerung stets auch in bezug auf die beiden restlichen
Geltungsdimensionen hin beurteilbar ist. So ist die Rede von einem griinen Baum
wihrend eines ehelichen Spazierganggesprachs iiber die verbliebene Hoffnung,
eine drohende Scheidung abzuwenden, durchaus dahingehend angreifbar, daf sie
unangebracht ist, d.h. die Normen des tiblichen Umgangs unter Eheleuten ver-
letzt. Wann immer ein Sprecher eine Sprechhandlung vollzieht, so Habermas’
These, erhebt er die drei Geltungsanspriiche der Wahrheit, Richtigkeit und
Wabhrhaftigkeit, mit denen er sich auf die Situationsdimensionen der objektiven,
sozialen und subjektiven Welt bezieht. AuBerungen erméglichen Verstindigung
zwischen Aktoren hinsichtlich aller drei Dimensionen, die deren Situationsbezug
besitzt.

Ich habe diese These hier aus dem fiir die Habermassche Sprachtheorie
grundlegenden Zusammenhang zwischen der Bedeutung und der Geltung einer
AuBerung entwickelt. Auf die Mehrdimensionalitit sprachlicher Akte kann man
aber auch stoflen, indem man danach fragt, wozu diese Akte eigentlich dienen.
Habermas verweist hier auf das funktionalistische Organonmodell der Sprache
von Karl Biihler.* Biihler hatte im Rahmen einer semiotischen Sprachtheorie
zwischen der Darstellungs-, der Ausdrucks- und der Appellfunktion unterschie-
den, die jedem sprachlichen Akt zukommen sollen. Habermas gibt diese Funkti-
onsanalyse hiufig so wieder, da8 wir sprachliche Zeichen gebrauchen, um uns /
mit einem Gegeniiber / iiber etwas zu verstindigen.*® Seine Unterscheidung der
Situationsdimensionen im Bezug auf Grundeinstellungen hatte nach den grund-
legenden Weisen gefragt, in denen verschiedene Bereiche unserer Wirklichkeit
fiir uns sinnvoll sind. Die Uberlegung zur dreifachen Kritisierbarkeit von AuBe-
rungen bezog sich auf die Weise, wie sprachliche Ausdriicke hinsichtlich dieser
Wirklichkeitsbereiche Geltung entfalten. Mit dem Biihlerschen Organonmodell
stellt Habermas eine intuitive Uberlegung dariiber an, wozu wir sprachliche Au-
Berungen einsetzen. Systematisch gesehen, ist dies die Habermassche Aus-
gangsiiberlegung. Denn die sprachtheoretischen Anstrengungen der Theorie des
kommunikativen Handelns behalten stets »das Problem im Auge, wie die Hand-
lungen mehrerer Aktoren mit Hilfe des Verstdndigungsmechanismus aneinander
angeschlossen, d.h. in sozialen R&umen und historischen Zeiten vernetzt werden
konnen. Fiir diese kommunikationstheoretische Fragestellung ist das Organon-

45 Karl Biihler: Sprachtheorie, Jena: Fischer 1934. Vgl. Robert E. Innis: »Karl Biih-
ler, in: M. Dascal u.a. (Hg.), Sprachphilosophie: Ein internationales Handbuch
zeitgendssischer Forschung. 2 Halbbinde, Berlin u. New York: de Gruyter 1992,
Bd. 1, S. 550-562, hier S. 551-556.

46 J. Habermas: TkH, Bd. 1, S. 413 u.6.

14,02.2026, 14:13:18.


https://doi.org/10.14361/9783839404560
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

46 | HABERMAS’ MODELL ELEMENTARER VERGESELLSCHAFTUNG

modell von Karl Biihler reprisentativ.«*’ So will Habermas denn auch »die drei
wichtigsten analytischen Bedeutungstheorien in Bithlers Modell so eintragen, daf3
sie die Kommunikationstheorie von innen, iiber die formale Analyse von Ver-
wendungsregeln sprachlicher Ausdriicke, und nicht von auflen, iiber eine kyber-
netische Reformulierung des Ubertragungsvorgangs prizisieren.«*® Habermas
versucht fiir die Handlungs-, wie fiir die Bedeutungstheorie rekonstruierend zu
zeigen, inwiefern die jeweils fruchtbaren aber vereinseitigenden Anséitze der Se-
mantik der Wahrheitsbedingungen, des Intentionalismus, sowie des postwitt-
gensteinschen Pragmatismus in ihrer eigenen Logik darauf verweisen, auf die
schon von Biihler entworfene Systematik hin weiterentwickelbar zu sein. Tat-
sdchlich steht aber Biihlers funktionalistische Fragestellung Habermas® sprach-
theoretischem — in ein gesellschaftstheoretisches Projekt eingebunden — Ansatz
an nichsten. Die am »illokutioniren Lexikon«*’ ablesbaren Weltbeziige werden
ebenso wie das durch die mehrfache Kritisierbarkeit von AuBerungen ersichtliche
Rationalitétspotential sprachlicher Verstdndigung fiir Habermas durch die Rolle
interessant, die sie im gesellschaftstheoretischen Projekt spielen konnen. Der
Ausgangspunkt bei der Frage nach der Funktion, und damit nach einem Orga-
nonmodell der Sprache bezeichnet allerdings auch den instrumentalistischen Zug
in Habermas’ Sprachdenken. Im zweiten Kapitel werde ich deutlich zu machen
versuchen, daf dies in Verkniipfung mit einem bestimmten Naturalismus zu einer
Verzerrung von Habermas’ Konzept elementarer Vergesellschaftung fithren muf3,
weil die intersubjektivistischen Elemente seiner Sprachtheorie letztlich doch hin-
ter der Orientierung an einem intentional auf die Welt bezogenen Aktor zu-
ricktreten.

1.2.3 Die Reproduktion der Lebenswelt

In diesem letzten Abschnitt des ersten Kapitels ist nun zu erldutern, inwiefern der
elementare Mechanismus verstédndigungsbasierter Handlungskoordinierung nach
Habermas ein »Prinzip der Vergesellschaftung«™ ist.

Wir hatten gesagt, dal es in der Analyse des kommunikativen Handelns
»nicht nur um formale Merkmale sozialen Handelns iiberhaupt« geht, »sondern
um Mechanismen der Handlungskoordinierung, die eine regelhafte und stabile
Vernetzung von Interaktionen ermoglichen. Muster von Interaktionen bilden sich
nur heraus, wenn die Handlungssequenzen, zu denen verschiedene Aktoren bei-
tragen, nicht kontingent abreiBen, sondern nach Regeln koordiniert sind.«’' Die

47 J. Habermas: TkH, Bd. 1, S. 372. Habermas macht allerdings auch deutlich, da3
Biihlers eigener Theorierahmen teilweise wesentlich andere Akzentuierungen be-
wirkt, als Habermas sie vornimmt.

48 J. Habermas: TkH, Bd. 1, S. 373.

49 Ebd., S. 430.

50 Ebd., S. 453.

51 J. Habermas: EBkH, S. 571.

14,02.2026, 14:13:18.


https://doi.org/10.14361/9783839404560
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

SOZIALE INTEGRATION | 47

bislang gegebene Darstellung der Regeln des Koordinationsmechanismus bleibt
als eine Antwort auf die Frage nach der Moglichkeit sozialer Ordnung nun so-
lange unvollstindig, wie nicht erldutert ist, in welcher Weise eine bestehende so-
ziale Ordnung aus den regelhaft koordinierten Interaktionen hervorgeht. Worin
besteht die durch Verstindigung hervorgebrachte soziale Ordnung? Habermas’
Antwort lautet: Gesellschaft, insofern sie durch die musterbildende Vernetzung
von Handlungen und das heift insofern sie durch soziale Integration hervorge-
bracht ist, besteht als Lebenswelt. Vergesellschaftung, die sich als kommunika-
tive Handlungskoordinierung vollzieht, bestreitet die Reproduktion der Lebens-
welt. Was heif3t das?

Intentionales Handeln wird in der Habermasschen Theorie als die Verwirkli-
chung von Handlungsplédnen auf der Grundlage von Situationsdeutungen ver-
standen. Beld3t man es bei dieser knappen Bestimmung sinngeleiteten Verhal-
tens, entsteht das Bild von Aktoren, die sich von Situation zu Situation wie durch
den schwarzen Raum eines leeren Universums bewegen. Solche Aktoren wiirden
von Moment zu Moment je das Gesamt ihrer Handlungsumgebung wie etwas
vordem Unbekanntes neu zu bestimmen haben. Dieses Bild entspricht nicht unse-
rem Selbstverstindnis.

Unsere alltdgliche Erfahrung ist vielmehr, daff wir mit dem bei weitem tiber-
wiegenden Teil unserer Umgebung und unseres Selbst vertraut sind. Die meisten
unserer interaktiven oder einsamen Praktiken sind wohl eingeiibt und werden un-
problematisch vollzogen. Aktoren finden »den Zusammenhang zwischen objek-
tiver, sozialer und subjektiver Welt, dem sie jeweils gegeniiberstehen, bereits in-
haltlich interpretiert vor. Wenn sie den Horizont einer gegebenen Situation iiber-
schreiten, konnen sie nicht ins Leere treten; sie finden sich sogleich in einem an-
deren, nun aktualisierten, jedoch vorinterpretierten Bereich [...] wieder. In der
kommunikativen Alltagspraxis gibt es keine schlechthin unbekannten Situatio-
nen. Auch neue Situationen tauchen aus einer [immer schon vertrauten] Lebens-
welt auf».”> Die Lebenswelt ist also der Ort, an dem die Regeln gespeichert sind,
wie wir bestimmte Situationen auffassen und in ihnen handeln konnen. Wir ken-
nen uns in unserer Welt im GroBen und Ganzen recht gut aus, wir handeln stets
vor dem Hintergrund eines solchen Weltverstindnisses. Dieser Hintergrund — das
Sich-Verstehen auf den Umgang mit der Welt, mit sozialen Gegeniibern und
auch mit uns selbst — ist unsere Lebenswelt. Nach der Habermasschen Analyse
setzt sie sich zusammen aus drei »strukturellen Komponenten«: einem »Wissens-
vorrat, aus dem sich die Kommunikationsteilnehmer, indem sie sich iiber etwas
in einer Welt verstdndigen, mit Interpretationen versorgen«, den »legitimen Ord-
nungen, tiber die die Kommunikationsteilnehmer ihre Zugehorigkeit zu sozialen
Gruppen regeln und damit Solidaritdt sichern« und den »Kompetenzen, die ein

52 J. Habermas: TkH, Bd. 2, S. 191. (Herv. im Orig.) Ich habe zwei Bestimmungen so
ausgelassen bzw. umgestellt, da3 die von Habermas nur vorldufig eingefiihrte und
dann wieder korrigierte Erlduterung der Lebenswelt als »>kultureller Wissensvorrat<
(J. Habermas: TkH, Bd. S. 203ff.) nicht erscheint.

14,02.2026, 14:13:18.


https://doi.org/10.14361/9783839404560
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

48 | HABERMAS’ MODELL ELEMENTARER VERGESELLSCHAFTUNG

Subjekt sprach- und handlungsfihig machen, also instandsetzen, an Verstandi-
gungsprozessen teilzunechmen und dabei die eigene Identitit zu behaupten.«™
Diese »Komponenten der Lebenswelt< bezeichnet Habermas als Kultur, Gesell-
schaft und Person.**

53 J. Habermas: TkH, Bd. 2, S. 209.

54 In der Theorie des kommunikativen Handelns scheint mir der Begriff der Lebens-
welt in besonderer Weise klarungsbediirftig. Da dementsprechend der Versuch einer
Darstellung der Habermasschen Konzeption stirker als die vorhergehenden Ab-
schnitte interpretatorische Entscheidungen erfordert, sei hierauf ausdriicklich hin-
gewiesen.

Simone Dietz hat in Lebenswelt und System: widerstreitende Ansétze in der Gesell-
schaftstheorie von Jirgen Habermas, Wiirzburg: Kénigshausen und Neumann 1993,
Schwierigkeiten dieser Konzeption sorgfiltig nachgezeichnet. Dabei macht sie ei-
nerseits grundbegriffliche Probleme deutlich, die ebenso die zweistufige Konstruk-
tion von Habermas’ Gesellschaftstheorie wie die Bestimmung von deren getrennten
Ebenen »System« und >Lebenswelt« selbst betreffen. Andererseits fiihrt sie textnah
vor, wie Habermas an vielen Stellen auf ein ad hoc eingefiihrtes Vokabular zurtick-
greifen muB, um seine Uberlegungen kohirent erscheinen zu lassen. Mit der Grund-
linie ihrer Kritik stimme ich allerdings nicht iiberein. Gerade beziiglich des Begriffs
der Lebenswelt resultieren die Schwierigkeiten daraus, dal Habermas’ Pragmatis-
mus zuletzt doch instrumentalistische Ziige trigt. Dietz teilt in dieser Hinsicht Ha-
bermassche Pramissen und so folgen auf treffsichere Symptombenennungen zu Tei-
len falsche Problemdiagnosen und zuletzt irrefithrende Verbesserungsvorschlige.
Einen wesentlichen Einwand gegen Dietz sehe ich darin, daB3 sie das Bestehen sym-
bolischer Gebilde nicht in den richtigen Zusammenhang mit symbolischen Prakti-
ken bringt.

Eine sehr interessante und weniger skeptische Linie der Kritik an Habermas’ Be-
stimmungen zu System und Lebenswelt erdffnet James Bohman in: »System and
Lifeworld«. Habermas and the Problem of Holism, in: Philosophy & Social Criti-
cism, Bd. 15 (1989), H. 4, S. 381-401. Bohman will zeigen, dal die Schwierigkei-
ten in Habermas’ Begriffen von System und Lebenswelt daher rithren, daf3 er sie
jeweils als Totalitdten bestimmt, statt sie holistisch zu analysieren. Gleichzeitig
schliefit er sich grundsétzlich der Habermasschen Position an, daf jede kritische
Gesellschaftstheorie eine Unterscheidung zwischen einer System- und einer Hand-
lungsebene braucht.

Ich will in Kiirze zwei Punkte anmerken.

Zum einen bleibt es in den Habermasschen Texten undeutlich, um was fiir eine Art
Seiendes es sich bei der Lebenswelt handelt. Hier stehen mindestens zwei unter-
schiedliche Konzepte nebeneinander.

Die Lebenswelt wird eingefiihrt als ein Hintergrundwissen von Sprechern. Haber-
mas schlieit sich hier Searles Argumentation an, da3 wir die Bedeutung eines Aus-
drucks nur vor dem Hintergrund trivial erscheinender, weil unbefragt als giiltig er-
achteter Hintergrundiiberzeugungen verstehen koénnen. Dieses Verstindnis der
Lebenswelt als einem Wissen kritisiert Habermas dann als eine kulturalistische
Verkiirzung, die ibersieht, dall zur Lebenswelt wesentlich auch legitim geordnete,
solidarische Gruppenzugehorigkeiten sowie die jeweilige Personlichkeit der Akto-
ren selbst zdhlen miissen. Legitime Ordnungen und Personlichkeiten konnen hin-
sichtlich dieses Lebensweltbegriffs als >objektivierte symbolische Gegenstande«
aufgefat werden. Mir scheint es im Habermasschen Theorierahmen, in dem Ver-
stindigung gerade nur dort als moglich gilt, wo wir uns nicht in objektivierender

14,02.2026, 14:13:18.


https://doi.org/10.14361/9783839404560
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

SOZIALE INTEGRATION | 49

Wie héngt nun die Reproduktion der Lebenswelt mit den Strukturen kommu-
nikativer Handlungskoordinierung genau zusammen?

Die Konstruktion dieses Zusammenhangs kann nach dem bislang Gesagten
nicht iiberraschen, denn auf den ersten Blick ist deutlich, dal das Dreierschema
der Geltungsanspriiche und der formalen Weltbegriffe demjenigen der Kompo-
nenten korrespondieren soll. Die formalen Weltbegriffe stellen, wie oben bereits
ausgefiihrt, die Geltungsdimensionen dar, innerhalb derer Aktoren sich auf ihre
Welt beziehen und in denen sie dabei im Vollziehen von Sprechhandlungen den
Anspruch auf die Giiltigkeit der Weise ihres Weltbezugs erheben. Kommunika-
tive Handlungen zu vollziehen impliziert nach der Theorie des kommunikativen
Handelns, die Geltungsanspriiche der Wahrheit, Richtigkeit und Wahrhaftigkeit

Einstellung auf die Welt beziehen, nicht einfach, eine Erlduterung eines solchen
Begriffs »objektivierter symbolischer Gegensténde< zu geben.

Dabei muB3 die Komplikation im Auge behalten werden, dal Habermas’ Gebrauch
der Ausdriicke »Wissen¢, »Kultur< und >kulturelles Wissen< uneinheitlich ist. Zu Tei-
len spricht er so, als sei alles, was in der Lebenswelt wissensformig ist, dem kultu-
rellen Wissen zuzurechnen, dann aber werden Solidaritidten und Personlichkeit doch
auch wieder in Begriffen des Wissens erldutert (Vgl. J. Habermas: TkH, Bd. 2, S.
204f., S. 589.). Analoge Verwirrungen finden sich immer wieder in seinen Bestim-
mungen der Lebensweltverhiltnisse und sie weisen meines Erachtens auf kategoria-
le Konfusionen in seiner Behandlung des Verhiltnisses von Kognitivem und Prag-
matischem hin.

Die Unterscheidung des Begriffs der Lebenswelt als einem Hintergrundwissen von
einem Begriff der Lebenswelt, der auf die Eigenstandigkeit der Komponenten einer-
seits legitim geordneter, solidarischer Beziehungen und andererseits der Personlich-
keiten abhebt, steht weiter im Zusammenhang mit der Frage, wie die Lebenswelt
iiberhaupt ein Gegenstand sozialwissenschaftlicher Theorie sein kann. Habermas ist
der Ansicht, da3 der »aus der Teilnehmerperspektive entwickelte kommunikations-
theoretische Begriff der Lebenswelt [...] nicht unmittelbar fiir theoretische Zwecke
brauchbar« ist (J. Habermas, TkH, Bd. 2, S. 206f.) Er schldgt deswegen einen me-
thodischen Perspektivenwechsel vor, der mittels einer »Analyse der Form narrativer
Aussagen« erreicht werden soll (J. Habermas: TkH, Bd. 2, S. 207). Dieser theoreti-
sche Zug ist umstritten, sowohl hinsichtlich der Bedeutung eines solchen Perspekti-
venwechsels (und der Frage, ob Habermas’ Vorschlag tiberhaupt einen solchen mit
sich bringt), wie auch hinsichtlich der Konsequenzen fiir den Lebensweltbegriff.
Hier vor allem setzt auch Dietz mit ihrer Kritik an (vgl. S. Dietz: Lebenswelt und
System, S. 87-116).

Der zweite Punkt, auf den ich hinweisen will, ist mein Umgang mit Habermas’ dop-
peldeutiger Verwendung des Ausdrucks »Gesellschaft«. Unter Gesellschaft versteht
Habermas einerseits ein zweistufiges Gebilde, das sich aus System und Lebenswelt
zusammensetzt. Die Lebenswelt ist dabei als eine Ebene von Gesellschaft betrach-
tet, die durch die Ebene des Systems ergéinzt wird. Auf der anderen Seite spricht
Habermas von Gesellschaft als von einer Komponente der Lebenswelt. In der Theo-
rie des kommunikativen Handelns wird diese Terminologie der »strukturellen
Komponenten der Lebenswelt, Kultur, Gesellschaft und Person« (J. Habermas:
TkH, Bd. 2, S. 209) eingefiihrt. Ich werde von Gesellschaft nur im Sinne des zwei-
stufigen Gesellschaftskonzeptes sprechen. Zur Bezeichnung der Habermasschen
Lebensweltkomponente, greife ich auf die Ausdriicke zurtick, mittels derer Haber-
mas die »Gesellschaftskomponente« erldutert.

14,02.2026, 14:13:18.


https://doi.org/10.14361/9783839404560
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

50 | HABERMAS’ MODELL ELEMENTARER VERGESELLSCHAFTUNG

zu erheben. Formale Weltbegriffe und Geltungsanspriiche strukturieren also un-
ser lebensweltliches kommunikatives Handeln: »Die Weltkonzepte und die kor-
respondierenden Geltungsanspriiche bilden das formale Geriist, mit dem die
kommunikativ Handelnden die jeweils problematischen, d.h. einigungsbediirfti-
gen Situationskontexte in ihre als unproblematisch vorausgesetzte Lebenswelt
einordnen .«

Habermas’ Rede vom Einordnen der jeweils aktuellen Situationskontexte in
die Lebenswelt ist ein wenig irrefithrend, denn tatsédchlich tauchen Handlungssi-
tuationen aus dem unproblematischen Hintergrund der Lebenswelt ja erst auf und
werden nicht in diese bewuf3t eingeordnet. Aber die Formulierung gibt den dop-
pelten Hinweis, daB zum einen die Ordnung der Lebenswelt derjenigen der
Weltkonzepte entsprechen mufl und da3 zum anderen das geordnete Bewiltigen
von Situationen in der Lebenswelt Niederschlag findet. Natiirlich hidngt beides
zusammen. Wenn wir uns fragen, wie es iiberhaupt zustande kommt, dal wir uns
auf unseren Alltag verstehen, so kann die Antwort nur lauten: Indem wir uns
durchs Leben schlagen und zurechtkommen. Die Habermasschen Triaden von
Weltkonzepten, Geltungsanspriichen und Lebensweltkomponenten (die weniger
Habermas’ Erfindung sind, als sie an Einteilungen ankniipfen, die zwischen
Durkheim und Parsons Gestalt angenommen haben) bringen die eine Idee zum
Ausdruck, daf} sich im Laufe einer sozialen Evolution unser Zurechtkommen mit
der Welt in einer dreiteiligen Struktur organisiert hat: Wir lernen zielgerichtet
eingreifend die uns umgebende Welt kennen, lernen interagierend mit unseren
sozialen Gegeniibern umzugehen und entwickeln uns dabei zu den Personlich-
keiten, die wir sind.

Daher 146t sich Habermas auf jeden Fall in folgender, bedingter Weise zu-
stimmen: Wenn es richtig ist, dal Aktoren in einem derart dreifach differenzier-
ten Weltbezug stehen, dann muf} ihr Vorverstindigtsein auf Handlungssituatio-
nen unmittelbar an diese Weltbezugsdifferenzierung anschlu8fihig sein, denn nur
dann kénnen wir {iberhaupt von einem Vorverstindigtsein sprechen. Das ist frei-
lich auch deswegen keine tiberraschende Konsequenz, weil umgedreht der Ver-
zicht auf die Annahme einer irgendwie transzendental gesicherten Kenntnis des
Aktors von der Welt nur den Weg offen ldBt zu sagen, daf} ein solches Vor-
verstiandigtsein genau in gelingenden Handlungsvollziigen hervorgebracht wird.
Die Auffassung eines irreduziblen Zusammenhangs zwischen einerseits einem
bestimmten Angewiesensein auf ein lebensweltliches Hintergrundverstindnis fiir
gelingende Handlungsvollziige und andererseits der Reproduktion dieses Hinter-
grundverstédndnisses in gelingenden Handlungsvollziigen, ist im Habermasschen
Theorierahmen zwingend.>

55 J. Habermas: TkH, Bd. 1, S. 107.

56 Die von Dietz vorgebrachten Einwénde gegen eine hier vorliegende Zirkularitdt ma-
chen deutlich, daf3 sie die pragmatistische Programmatik nicht hinreichend eruiert.
(Vgl. S. Dietz: Lebenswelt und System, S. 96)

14,02.2026, 14:13:18.


https://doi.org/10.14361/9783839404560
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

SOZIALE INTEGRATION | 51

Warum aber soll die Reproduktion der Lebenswelt gerade in kommunikati-
vem — und nicht z.B. in instrumentellem — Handeln vonstatten gehen? >’ Und wel-
che besonderen Konsequenzen ergeben sich daraus?

Die Reproduktion der strukturellen Komponenten der Lebenswelt kann des-
halb einzig in kommunikativem Handeln vonstatten gehen, weil nur im kommu-
nikativen Handeln in geeigneter Weise alle Weltbeziige ins Spiel gebracht wer-
den. Die in Abschnitt 1.2.1 referierte Erdrterung alternativer Handlungsbegriffe
hat dies verdeutlicht. Habermas erértert, wie einzig das mehrdimensionale kom-
munikative Handeln in der Lage ist, die Reproduktion der unterschiedenen Kom-
ponenten der Lebenswelt zu tragen. Dartiber hinaus zielt er aber insbesondere auf
den folgenden Punkt: Wenn die Reproduktion der Lebenswelt in modernen Ge-
sellschaften in kommunikativem Handeln vollzogen wird, dann 148t sich unter
Berufung auf die Freisetzung des Rationalitédtspotentials sprachlich vermittelter
Handlungskoordinierung behaupten, daBl der Proze3 der Vergesellschaftung stets
auch ein Rationalisierungsprozef3 ist.

In dieser Hinsicht ist die bis hier gegebene Darstellung von Habermas’ Kon-
zept der Reproduktion der Lebenswelt noch nicht spezifisch genug. Der fiir Ha-
bermas wesentliche Unterschied zwischen dem Hervorbringen eines Vorverstin-
digtseins in der Welt durch ein blofes >Zurechtkommen< und der Reproduktion
der Lebenswelt im kommunikativen Handeln liegt im kritischen Potential der
letzteren.

Im Zentrum kommunikativer Handlungskoordinierung steht das mehr oder
weniger explizite Anerkennen von Geltungsanspriichen. Dieses Anerkennen
miissen wir nach Habermas als einen reflexiven Akt verstehen. Damit aber er-
langt der lebensweltliche Hintergrund in der Situationsbewiltigung kommunika-
tiv handelnder Aktoren in einer zwingend mit ihrem reflexiven Vermogen ver-
mittelten Weise Relevanz. Den Unterschied zu einem Vorverstindigtsein, das
ohne die Vermittlung eines solchen reflexiven Aktes konzipiert wird, sicht Ha-
bermas darin, daB8 »die Lebenswelt ihre prijudizierende Gewalt iiber die kommu-
nikative Alltagspraxis in dem Maf verliert, wie die Aktoren ihre Verstindigung
eigenen Interpretationsleistungen verdanken«.® Der Ausdruck jprijudizierende
Gewalt« zeigt an, worum es Habermas geht: Die Moglichkeit von Aktoren, auf
ihren gesellschaftlichen Kontext in umfassend rationaler Weise Einflul zu neh-
men, d.h.: sich fiir dessen verniinftige Verdanderung einzusetzen, hingt davon ab,
daB ihr gesellschaftliches Handeln nicht vollstdndig durch den lebensweltlichen
Hintergrund ihres Handelns determiniert wird. Eine kritische Gesellschaftstheo-
rie, die die handelnden Aktoren als auf eine lebensweltliche Eingebundenheit an-

57 Auch dies ist ein problematisches Theorem, das in der Theorie des kommunikativen
Handelns u.a. mit der umstrittenen Unterscheidung der symbolischen Reproduktion
der Lebenswelt von der Reproduktion ihres materiellen Substrats in Zusammenhang
steht. Vgl. z.B. die Kritik bei B. Peters: Die Integration moderner Gesellschaften, S.
133ff.

58 J. Habermas: TkH, Bd. 2, S. 203.

14,02.2026, 14:13:18.


https://doi.org/10.14361/9783839404560
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

52 | HABERMAS’ MODELL ELEMENTARER VERGESELLSCHAFTUNG

gewiesen siecht, muf3 deutlich machen, wie in die Reproduktion der Lebenswelt
im Handeln jener Aktoren der kritische Zug einer reflexiven Riickwendung auf
die eigenen Handlungsvoraussetzungen eingeht. Nach Habermas wurzelt diese
reflexive Schleife im Zusammenhang von Bedeutung und Geltung, der kommu-
nikative Handlungskoordinierung ermoglicht.*

Es ist an dieser Stelle wichtig, den Zusammenhang der Begriffe der gesell-
schaftlichen Rationalisierung und der aus Verstindigungsakten hervorgehenden
Reproduktion der Lebenswelt genau zu fassen. »Prozesse gesellschaftlicher Rati-
onalisierung [...] vollziehen sich«, so Habermas, »eher an den implizit gewuflten
Strukturen der Lebenswelt als, wie es Weber nahelegt, an den explizit gewuliten
Handlungsorientierungen.«*® Von gesellschaftlicher Rationalisierung spricht Ha-
bermas, um langfristige, sozialevolutiondre Verdnderungen von gesamtgesell-
schaftlicher Reichweite zu bezeichnen. In diesem Sinne besteht der entschei-
dende Rationalisierungsfortschritt moderner Gesellschaften in der Ausdifferen-
zierung der strukturellen Komponenten der Lebenswelt, denn: »Die Strukturen
der Lebenswelt legen die Formen der Intersubjektivitdt moglicher Verstindigung
fest.«®!

Im selben Sinne spricht Habermas aber auch von der Freisetzung des Ratio-
nalitdtspotentials sprachlicher Verstindigung, von dem wir wissen, dafl es von
der Ausdifferenzierung der formalen Weltbegriffe und den ihnen korrespondie-
renden Geltungsanspriichen abhingt. Tatsidchlich miissen diese auf unterschiedli-
chen Ebenen angesiedelten Differenzierungsprozesse als Momente ein und des-
selben Vorgangs verstanden werden. Denn wie aus dem bislang Gesagten er-
sichtlich ist, kann von »strukturellen Komponenten der Lebenswelt< nur im Zu-
sammenhang mit Verstdndigungspraktiken, in denen sich ein nach verschiedenen
Geltungsdimensionen strukturiertes Weltverhéltnis von Aktoren ausprégt, sinn-
voll gesprochen werden.”” Nun hat man, selbst wenn man wie Habermas der

59 Im Lichte dieses Kerngedankens der Habermasschen Theorie mag auch die Néhe zu
einem Heideggerianischen Vokabular, die ich zu Beginn dieses Abschnitts gewahlt
habe, irrefithrend erscheinen. Es geht fiir die gesellschaftstheoretische Ambition ge-
wissermallen ums Ganze, wenn Habermas darauf insistiert, daf3 sich unser Verhalt-
nis zu unserem lebensweltlichen Hintergrund verdndert, wenn wir diesen in reflexi-
ven Verstdndigungsprozessen aktualisieren und fortschreiben. Man kann dies als die
Weichenstellung ansehen, wo sich In-der-Welt-Sein und kommunikative Reproduk-
tion der Lebenswelt scheiden. Habermas widerspricht aus dieser Sicht Heideggers
Theorem von der Zweitrangigkeit der Auslegung gegeniiber dem Verstehen und
versucht es als einen sozialevolutioniren Fortschritt zu erweisen, wenn — wieder in
Heideggerschen Termini gesprochen — auslegendes Verstehen zu einem konstituti-
ven Moment von allem Verstehen des Daseins wird. Vgl. Martin Heidegger: Sein
und Zeit, Tiibingen: Niemeyer '°1986, §§ 32f.

60 J. Habermas: TkH, Bd. 1, S. 452.

61 Ebd., Bd.2,S.192.

62 Das heilit auch, daB die Reproduktion der Lebenswelt qua kommunikativem Han-
deln nur in dem Mafe moglich ist, wie diese Ausdifferenzierungen vorliegen, da
kommunikatives Handeln selbst nur in diesem MaBl moglich ist.

14,02.2026, 14:13:18.


https://doi.org/10.14361/9783839404560
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

SOZIALE INTEGRATION | 53

Meinung ist, dal sich Prozesse gesellschaftlicher Rationalisierung an Lebens-
weltstrukturen ablesen lassen, die Frage noch nicht beantwortet, wie sich die
Prozesse eigentlich vollziehen bzw. was in dem Zusammenhang eigentlich unter
»sozialevolutiondr< zu verstehen ist. Die Antwort auf diese Frage muf3 lauten, daf3
bestimmte Verdnderungen in den Weisen der Handlungskoordinierung in der Art
Muster ausbilden, dafl von einer verinderten Struktur des lebensweltlichen Hin-
tergrunds gesprochen werden kann, der als solcher wiederum den Rahmen fiir die
Verstandigungspraktiken abgibt.

Habermas trifft in obigem Zitat also nicht genau den Punkt, wenn er »implizit
gewuBlte Strukturen der Lebenswelt« mit »explizit gewullten Handlungsorientie-
rungen« kontrastiert, denn die Rede von Lebenswelt soll ja gerade besagen, dafl
unser Handeln von einer Vielzahl von Orientierungen geprigt ist, die nicht im
Denken oder Sprechen bewuBt expliziert werden, sondern eben im Handeln ihren
Ausdruck finden. Deswegen verficht Habermas richtigerweise auch nicht die
These, daB sich die Reproduktion der Lebenswelt in Diskursen vollziehe, son-
dern in kommunikativer Verstindigung. Und von einem kommunikativ erzielten
Einverstiandnis gilt wiederum, daf} es keineswegs sprachlich explizite Form ha-
ben muB; es geniigt, wenn in verstindigungsorientierter Einstellung ein Kommu-
nikationsangebot gemacht wird, dessen implizierte Geltungsanspriiche von einem
Gegentiber akzeptiert werden, sei es in einer expliziten sprachlichen Reaktion
oder unmittelbar im anschlieBenden Handeln.®

Die Unterscheidung, die Habermas im Blick hat, ist keine kategoriale (wie
auch das an der Stelle verwendete >eherc anzeigt), sondern betrifft die unter-
schiedlich grole Reichweite von Verdnderungen im lebensweltlichen Hinter-

63 Wenn ich mich mit meiner Freundin darauf geeinigt habe, nach dem Duschen stets
FlieBen und Armaturen abzutrocknen, um spétere aufwendige Reinigungsaktionen
uberfliissig zu machen, dann geht diese Praxis schlieflich unter anderem als eine
Einschitzung der Auswirkungen der Kalkhaltigkeit des Berliner Wassers und an-
gemessener Umgangsweisen damit im Rahmen einer ordentlichen Haushaltsfiih-
rung in meine Lebenswelt ein. Dies wird in verschiedenen Situationen auch auf3er-
halb meines eigenen Haushaltes mein Handeln orientieren. Zwar wird diese Praxis
zweifelsohne noch von anderen Berlinerlnnen und weiteren Menschen geteilt. Sie
hat aber offensichtlich dennoch nicht dieselbe Reichweite wie die Unterscheidung
zwischen Personen, Gruppenzugehdrigkeiten und Annahmen tiber die Welt. Diese
letzteren Unterscheidungen im lebensweltlichen Hintergrund zu treffen oder nicht,
hat in ungleich mehr Fillen Auswirkungen auf das Handeln von Aktoren, als die
Selbstverstindlichkeit eines bestimmten Umgangs mit kalkhaltigem Wasser. Den-
noch geht aus dem Konzept einer Reproduktion der Lebenswelt hervor, dafl auch
solche weitreichenden Verdnderungen im lebensweltlichen Hintergrund nicht an-
ders als iiber Verdnderungen von Handlungsweisen entstanden sein kénnen. Wenn
Habermas also gesellschaftliche Rationalisierungsprozesse an Lebensweltstrukturen
festmachen will, mufl man dies als einen Hinweis darauf verstehen, dafl von gesell-
schaftlicher Rationalisierung um der Pridgnanz des Begriffs willen nur hinsichtlich
groferer Zeitrdume und Verdnderungen des lebensweltlichen Hintergrundes von
sehr grofer Reichweite gesprochen werden sollte, die sich im Zuge der Reprodukti-
on der Lebenswelt ergeben haben.

14,02.2026, 14:13:18.


https://doi.org/10.14361/9783839404560
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

54 | HABERMAS’ MODELL ELEMENTARER VERGESELLSCHAFTUNG

grund. Im SchluBkapitel dieser Arbeit werde ich darauf zuriickkommen, daf3 die-
se Uberlegung letztlich besagt, dal Habermas® Begriff der Lebenswelt keiner
pragmatistischen Erlduterung fahig ist. Man kann die Lebenswelt als dem Inbe-
griff unseres verstehenden Standes in der Welt nicht fiir den »gleichsam [...]
transzendentale[n] Ort« halten, »an dem sich Sprecher und Horer begegnen; wo
sie reziprok den Anspruch erheben kénnen, daBl ihre AuBerungen mit der Welt
(der objektiven, der sozialen oder der subjektiven Welt) zusammenpassen; und
wo sie diese Geltungsanspriiche kritisieren und bestitigen, ihren Dissens austra-
gen und Einverstindnis erzielen kénnen«® — und sie gleichzeitig als aus unseren
konkreten Verstehensvollziigen je hervorgehend ansehen. Die Vorstellung einer
im sozialevolutiondren Prozel3 rationalisierten Quasitranszendentalitdt ist nicht
vereinbar mit den Prdmissen des Pragmatismus, der den Bestand der Strukturie-
rung unseres Verstehens von uns selbst, den anderen und der uns umgebenden
Welt als stets in unseren jeweiligen Verstehensvollziigen liegend auffafit.

64 J. Habermas: TkH, Bd. 2, S. 192.

14,02.2026, 14:13:18.


https://doi.org/10.14361/9783839404560
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DIE ERKLARUNGSLAST DES MODELLS | 55

1.3 Die Erkldarungslast des Modells elementarer
Vergesellschaftung in der Theorie des
kommunikativen Handelns

Das vorliegende erste Kapitel dient einer Darstellung von Anlage und Funktion
des Modells elementarer Vergesellschaftung, wie es in Habermas® Theorie des
kommunikativen Handelns entwickelt wird. Diese Darstellung soll hier abschlie-
Bend resiimiert werden, indem die Erkldrungsleistung betrachtet wird, die das
Modell in der Habermasschen Konstruktion zu erbringen hat.

Um es zunichst verkiirzt zu formulieren: Als Modell elementarer Vergesell-
schaftung fungiert in Habermas’ Ansatz die Analyse einer Situation, in der zwei
Gegeniiber ihre Handlungen auf dem Wege kommunikativer Verstandigung ko-
ordinieren. Diese Modellierung einer elementaren Verstandigungssituation bildet
das Zentrum der Erklarung der sozialen Integration von Gesellschaften. Nach
Habermas vollzieht sich soziale Integration in modernen Gesellschaften als Re-
produktion einer in sich differenzierten Lebenswelt qua kommunikativem Han-
deln. Dabei ist die ausdifferenzierte Struktur der Lebenswelt selbst als das Er-
gebnis eines Prozesses gesellschaftlicher Rationalisierung zu verstehen, der in
eben dem MaB3 zum Tragen kommt, wie soziale Integration kommunikativ erzielt
wird. Die kritische Diagnostik, die die Theorie des kommunikativen Handelns als
Gesellschaftstheorie leisten soll, bezieht sich nun auf die »Moglichkeit von Lern-
prozessen, die mit einem historisch bereits erreichten Lernniveau erdffnet wor-
den ist».! Der Prozess der gesellschaftlichen Rationalisierung bildet den Bezugs-
punkt fiir die MaBstidbe der Kritik sowie fiir die Charakterisierung der kritikwiir-
digen gesellschaftlichen Phinomene. So kann die kritische Gesellschaftstheorie
die Erlduterung der normativen Grundlagen wie die plausible Konzeptualisierung
der empirischen Verhéltnisse in einem Zug leisten.

Die Erklarungsleistung, die das Modell elementarer Vergesellschaftung zu
erbringen hat, liegt also in den sprachpragmatisch begriindeten Erlduterungen des
Zusammenhangs der Gesellschaftlichkeit von Individuen, des Begriffs der Ratio-
nalitdt und der Moglichkeit einer Kritik gesellschaftlicher Verhiltnisse. Die zu
erbringende Erklarungsleistung 146t sich als fiinf Prémissen darstellen, denen das
Modell geniigen muf3.

Um den von Habermas systematisch formulierten Anspriichen zu gentigen,
mul sein Modell elementarer Vergesellschaftung

1. einen Begriff der Rationalitit entwerfen, der den vollen Reichtum der
menschlichen Weltbeziige falit;
2. den normativen Gehalt dieses Rationalititsbegriffs aufzeigen;

3. die Ansatzpunkte der Gesellschaftskritik sichtbar machen, die auf der aus-
gewiesenen normativen Grundlage formuliert werden kann;

1 Ebd, S. 562.

14,02.2026, 14:13:18.


https://doi.org/10.14361/9783839404560
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

56 | HABERMAS’ MODELL ELEMENTARER VERGESELLSCHAFTUNG

4. der theoriearchitektonischen Anforderung entsprechen, eine Gleichur-
spriinglichkeit der Begriffe der objektiven Welt, der Intersubjektivitit und
der Individualitit zu konzipieren und

5. den Begriff sprachlichen Gehalts aus dem Zusammenhang zwischen Be-
deutung und Geltung explizierbar machen, wie er sich am Mechanismus
kommunikativer Handlungskoordinierung rekonstruieren 146t.

Ich will diese fiinf Primissen und die Weise, wie ihnen die Theorie des kommu-
nikativen Handelns gerecht werden soll, als eine Zusammenfassung des vorlie-
genden Kapitels nochmals kurz erldutern.

Rationalitdit ohne Verengung. Der Begriff des kommunikativen Handelns ist mit
dem Anspruch versehen, ein umfassendes Konzept der Rationalitit sprach- und
handlungsfihiger Aktoren zu begriinden. Als rational gelten grundsitzlich dieje-
nigen Bezugnahmen von Aktoren auf die Welt, die der Begriindung féhig und
dementsprechend kritisierbar sind. Ankniipfend an die Tradition der Vernunft-
theorie, deren herausragendes Griindungsdokument Kants drei Kritiken darstel-
len, konzipiert Habermas einen mehrdimensionalen Rationalititsbegriff. Es geht
ihm darum auszuweisen, daf} die Moglichkeit begriindeten und damit rationalen
Handelns und Sprechens sich tiber die ganze Breite des menschlichen Daseins er-
streckt, das sich als Verhéltnis zwischen sozialen Gegeniibern in einer materialen
Welt, deren Beschaffenheit von ihnen unabhéngig ist, herstellt. Die Ausarbeitung
eines Rationalititsbegriffs gleichurspriinglich mit der Frage nach der Moglichkeit
sozialer Ordnung in Angriff zu nehmen, versteht Habermas als Abkehr vom Pa-
radigma der Subjektphilosophie und als Hinwendung zu einer Philosophie der In-
tersubjektivitét.

Was Rationalitét sei, soll dabei unter Bezug auf die sprachlich vermittelten
sozialen Praktiken der Rationalitit besitzenden Individuen bestimmt werden
konnen. Es soll gezeigt werden, da3 die Rationalitét dieser Praktiken im Zusam-
menhang mit der Struktur der Sprache erldutert werden muf, die die Aktoren
sprechen. Die Analyse des Mechanismus kommunikativer Handlungskoordinie-
rung, welcher als Modell elementarer Vergesellschaftung fungiert, leistet genau
das: Sie zeigt die Rationalitdtsstrukturen von Aktoren, fiir die es konstitutiv ist,
daB ihre Verhiltnisse zur duBleren Welt, zu ihren sozialen Gegeniibern und zu
sich selbst je durch einander und zwar im Medium der Sprache vermittelt sind.
So wird diese Aktorrationalitét dahingehend erldutert, da3 Aktoren mit dem ih-
nen zurechenbaren Sprechen und Handeln kritisierbare Geltungsanspriiche hin-
sichtlich der Wahrheit (bzw. Wirksamkeit), der Richtigkeit und der Wahrhaftig-
keit erheben.

Normativer Gehalt des Rationalen. Dieser Rationalitdtsbegriff hat einen normati-
ven Gehalt. Zum einen liegt er darin, da Aktoren in mehreren Dimensionen

14,02.2026, 14:13:18.


https://doi.org/10.14361/9783839404560
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DIE ERKLARUNGSLAST DES MODELLS | 57

»nicht nicht lernen kénnen».” Daraus ergibt sich fiir Habermas das Bild einer in
sich differenzierten Rationalitit, deren mehrdimensionale Entwicklung nicht
durch Systemzwinge beschriankt sein soll.

Vor allem aber hat kommunikative Rationalitdt »in dem Sinne einen »norma-
tiven< Gehalt, wie jene pragmatischen Regeln normativ sind, die allgemein fiir
die Verstdndigung von sprach- und handlungsfihigen Subjekten iiber etwas in
der Welt eine konstitutive Rolle spielen. Sie dhneln transzendentalen Bedingun-
gen insofern, als wir uns beim verstindigungsorientierten Sprachgebrauch gewis-
sen allgemeinen Présuppositionen nicht entzichen kénnen. Andererseits sind sie
nicht im strengen Sinne transzendental, weil wir (a) auch anders als kommunika-
tiv handeln koénnen und weil (b) die Unausweichlichkeit idealisierender Unter-
stellungen nicht auch schon deren faktische Erfiillung impliziert.«’ Gemif der
Habermas(Apel-)schen Analyse miissen Sprecher, wenn sie es unternehmen, sich
mit einem Gegeniiber zu verstindigen, notwendig bestimmte Idealisierungen hin-
sichtlich der Moglichkeit von Verstindigung vornehmen. Sie miissen zum Bei-
spiel unterstellen, daf alle Gespréchsteilnehmer mit denselben sprachlichen Aus-
driicken dieselben Bedeutungen verbinden, da3 im Austausch von Griinden zur
Prufung der Giiltigkeit eines erhobenen Anspruchs alle Teilnehmer freien Zu-
gang zum Gespréich haben, daBl fiur die Prifung nichts anderes als das bessere
Argument den Ausschlag gibt, dal kein Argument unterdriickt wird usf. Die Ide-
alisierungen bringen insgesamt zum Ausdruck, daf3 eine gemeinsame diskursive
Priifung der Begriindung von Geltungsanspriichen die je gegebenen Kontexte zu
iberschreiten immer geeignet ist und Einigung daher prinzipiell méglich — wenn
kommunikative Rationalitéit sich entfalten kann und nicht durch &uBlere Verhilt-
nisse beschnitten wird.* Damit geht aus der Analyse dieser notwendigen kontra-
faktischen Idealisierungen, die im verstindigungsorientierten Handeln operativ
wirksam sind, hervor, »daBl Subjekte, sofern sie nur kommunikativ handeln,
normativ gehaltvollen Rationalitdtsbeschrankungen — und in diesem Sinne einer
objektiven Vorzugsordnung — unterliegen.«’

Maglichkeit der Kritik. Die Rede von einer dem kommunikativen Handeln kor-
respondierenden Vorzugsordnung oder von einem jkritischen Stachel in der sozi-
alen Realitit® zeigt an, daB das Modell elementarer Vergesellschaftung fiir Ha-
bermas auch den Verankerungspunkt seiner kritischen Ambition darstellt. Dies
gilt auf zwei Ebenen: zum einen in bezug auf den Anspruch der Theorie, die Un-
terscheidung zwischen angemessenen und pathologischen Entwicklungen der un-
tersuchten Gesellschaften legitimieren und das heiit die MaBstibe der Kritik

2 J. Habermas: »Entgegnungy, S. 347.

Ebd., S. 346.

4 Vgl. M. Cooke: LaR, S. 30ff;; J. Habermas: »Motive nachmetaphysischen Den-
kens, S. 55.

5 J. Habermas: »Entgegnung, S. 346.

6 Siehe Abschnitt 1.2.2.2

9%}

14,02.2026, 14:13:18.


https://doi.org/10.14361/9783839404560
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

58 | HABERMAS’ MODELL ELEMENTARER VERGESELLSCHAFTUNG

ausweisen zu konnen; und zum anderen in bezug auf die Beschreibungskraft der
Theorie, die Phanomene sichtbar zu machen, an denen sich pathologische Ent-
wicklungen sollen ablesen lassen.

Hinsichtlich der ersten Frage macht Habermas in einer Antwort auf Schna-
delbach’ deutlich, daB die Theorie des kommunikativen Handelns genau deswe-
gen eine kritische Theorie sein kann, weil sie am normativen Gehalt kommuni-
kativen Handelns partizipiert. Den Grund dafiir sicht Habermas darin, daf »der
verstdndigungsorientierte Sprachgebrauch als der origindre Modus von Sprach-
verwendung unerldBlich ist fiir den hermeneutischen Zugang des Sozialwissen-
schaftlers zu seinem Gegenstandsbereich«, daB wir des weiteren »eine AuBerung
nicht verstehen konnen, ohne Griinde zu kennen, die fiir deren Stichhaltigkeit an-
gefiihrt werden konnten« und dafl wir zuletzt »solche Griinde nicht verstehen
konnen, ohne — wenigstens implizit — deren Stichhaltigkeit zu beurteilen; deshalb
verlangen kommunikative Handlungen (von Laien und von Wissenschaftlern in
dhnlicher Weise) im Ansatz rationale Deutungen».® Eine sozialwissenschaftliche
Theorie unterscheidet also legitimerweise zwischen angemessenen und patholo-
gischen gesellschaftlichen Verhéltnissen, weil sie methodologisch auf ein zwi-
schen Rationalem und Irrationalem unterscheidendes Vorgehen verpflichtet ist.
Eine recht verstandene Gesellschaftstheorie ist dieser Habermasschen Erldute-
rung zufolge immer eine kritische Theorie.

Auch die Bestimmung der Phianomene, an denen die Gesellschaftskritik an-
setzen mul3, geschieht in der Theorie des kommunikativen Handelns in bezug auf
das Modell elementarer Vergesellschaftung. Habermas setzt seine Gesellschafts-
kritik dort an, wo der Mechanismus kommunikativer Handlungskoordinierung
darin beeintrichtigt wird, die Reproduktion der Lebenswelt zu bewerkstelligen
und wo in der Folge »Lernpotentiale< nicht ausgeschopft werden. Die zentralen
Thesen behaupten eine s>kulturelle Verarmung der Lebenswelt¢, eine >Fragmen-
tierung des AlltagsbewuBtseins< und eine >Kolonialisierung der Lebenswelts,
wobei die Kolonialisierungsthese die grundlegende ist. Habermas deutet in der
Theorie des kommunikativen Handelns nur an, welche gesellschaftlichen Prob-
lemstellungen nach diesem Muster erklirt werden sollen.” Die BezugsgroBe ist
aber stets das Konzept kommunikativer Vergesellschaftung. An dieser Stelle ist
aber wiederum wichtig, die Leistung dieses Modells genau zu bestimmen. Denn
Habermas® Erkldrung, wie es zu den Pathologien moderner Gesellschaften
kommt, beruht gerade darauf, Gesellschaft nicht nur als einen kommunikativ in-
tegrierten Zusammenhang zu verstehen, sondern als ein Gebilde, in welchem
kommunikative und systemische Integration zusammen bestehen. Die Leistung

7 Vgl. J. Habermas: »Entgegnung, S. 345-349.

8 Ebd., S. 347.

9 In den Abschnitten tiber Verrechtlichung im Klientenverhéltnis, in welchem Biirger
Empfinger sozialstaatlicher Unterstiitzungsleistungen werden, sowie in den knap-
pen Bemerkungen im Schluflkapitel tiber die »Aufgaben einer kritischen Gesell-
schaftstheorie«; vgl. J. Habermas: TkH, Bd. 2, S. 530-548, bzw. 562-582.

14,02.2026, 14:13:18.


https://doi.org/10.14361/9783839404560
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DIE ERKLARUNGSLAST DES MODELLS | 59

des Modells elementarer Vergesellschaftung besteht hier darin, den theoretischen
Hintergrund zu liefern, vor dem die Problematiken der Phdnomene, an denen
Kritik dann ansetzt, iberhaupt erst sichtbar werden.

Individuierung durch Vergesellschaftung in einer objektiven Welt. Demgegen-
iiber obliegt es wiederum ganz der Analyse des Begriffs kommunikativen Han-
delns, den theoriearchitektonischen Anspruch einzuldsen, eine Gleichurspriing-
lichkeit der Begriffe der objektiven Welt, der Intersubjektivitdt und des Indivi-
duums zu plausibilisieren. Die Reproduktion der strukturellen Komponenten der
Lebenswelt — des Individuums, der legitim geordneten interpersonellen Bezie-
hungen und des kulturellen Wissens — vollzieht sich im kommunikativen Han-
deln. Die Sozialisation von Individuen, die soziale Integration der Gesellschaft
und die Uberlieferung kulturellen Wissens werden als Prozesse analysiert, die im
Zuge einer zunehmenden gesellschaftlichen Rationalisierung immer weitreichen-
der durch kommunikatives Handeln getragen sind. Diesen Erkldrungsanspruch
versucht Habermas in der rekonstruierenden Aneignung und durch die Verbin-
dung der Theorien von Mead und Durkheim einzulosen. Mit Mead will er zeigen,
daB sich »Individuierung durch Vergesellschaftung«'® vollzieht und wie sich in
diesem Prozef auch der Begriff der objektiven Welt erst ausbildet. Mit Durkheim
soll gezeigt werden, wie Meads lediglich ontogenetische Erklarung des Prozesses
kommunikativer Vergesellschaftung so durch eine phylogenetische Perspektive
ergidnzt werden kann, daf} erkennbar wird, wie das Verfiigen tiber die Differen-
zierung zwischen Begriffen einer objektiven, einer sozialen und einer subjektiven
Welt genau in dem MaBe erfolgt, wie sich kommunikatives Handeln als Modus
der Vergesellschaftung durchsetzt.

Zusammenhang von Bedeutung und Geltung. Thre spezifische Pragung erhilt Ha-
bermas’ Gesellschaftstheorie, indem sie eine elementare Verstindigungssituation
als den Keim des Vergesellschaftungsprozesses ansetzt. Es ist die elaborierte Re-
flexion auf die Sprache, von der Habermas sich erhofft, die »Aporien der Sub-
jektphilosophie« vermeiden zu konnen. Der intrinsische Zusammenhang zwi-
schen der Bedeutung einer AuBerung oder dem Gehalt, den wir einer AuBerung
im Verstehen zuweisen, und der Geltung, die fiir die AuBerung beansprucht wer-
den kann, verweist nach Habermas die Gesellschaftsanalyse auf die Sprachtheo-
rie. Fiir die Sprachtheorie resultiert der Anspruch, einen Sprachbegriff zu konzi-
pieren, der den Zusammenhang von Bedeutung und Geltung klért. Fiir Habermas
heiflt das auch zu kléren, in welchem Sinne Sprache von ihrem Ort im Vergesell-
schaftungsproze8 her zu verstehen ist. Denn das Rationalitdtspotential, das
sprachliche Verstindigung bietet, kann im Rahmen des Versuchs, durch eine

10 So der Titel der neben dem Kapitel in der Theorie des kommunikativen Handelns
einschlagigen Abhandlung: J. Habermas: »Individuierung durch Vergesellschaf-
tung. Zu G. H. Meads Theorie der Subjektivitit«, in: ders.: NMD, S. 187-241.

14,02.2026, 14:13:18.


https://doi.org/10.14361/9783839404560
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

60 | HABERMAS’ MODELL ELEMENTARER VERGESELLSCHAFTUNG

Verweltlichung der Vernunft ein nachmetaphysisches Denken in Szene zu set-
zen, nicht wieder im Sinne eines {iberhistorisch gegebenen Vermogens aufgefaft
werden. Demgemédl erfordert es der pragmatistische Ansatz von Habermas’
Sprachtheorie, dafl aus dem Modell elementarer Vergesellschaftung auch hervor-
geht, wie der Umgang mit Gehalten etabliert und fortgesetzt wird. Habermas’
Theorie hat als eine ihrer Pramissen, daf3 sich die Konstitution sprachlichen Ge-
halts in bezug auf die Modellierung einer elementaren Verstindigungssituation
erldutern 146t. Es mufB} verstdndlich gemacht werden, wie der Umgang mit
sprachlichen Gehalten damit zusammenhingt, da3 wir als soziale Wesen norma-
tive Bindungen ausbilden.

Meine im folgenden Kapitel unternommene kritische Auseinandersetzung mit
Habermas® Modell elementarer Vergesellschaftung setzt an diesem Anspruch an.
Ich komme dabei zu dem Ergebnis, dal die angebotene Erlduterung der Konsti-
tution von Gehalten dem Selbstanspruch der Theorie nicht gerecht wird. Die
Auseinandersetzung mit Derrida im dritten Kapitel ist von dieser Diagnose ge-
leitet, indem ich versuche deutlich zu machen, inwiefern Derridas Theorie in die-
sem grundlegenden Punkt Habermas’ Forderungen besser erfiillt. Dies wirft zu-
letzt die Frage auf, ob und wie dann das Habermassche Theorieprojekt zu modi-
fizieren ist.

14,02.2026, 14:13:18.


https://doi.org/10.14361/9783839404560
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2. Gehalt und Normativitat bei Habermas

Das erste Kapitel dieser Arbeit diente der Darstellung eines Theoriestiicks aus
Habermas’ Theorie des kommunikativen Handelns, welches, so meine terminolo-
gische Festlegung, die Funktion eines Modells elementarer Vergesellschaftung
erfiillt. Habermas beschreibt die Situation zweier Gegeniiber, die auf kommuni-
kativem Wege eine Koordinierungsleistung erbringen, derer es zu einer gemein-
samen Bewiltigung eines situativen Handlungserfordernisses bedarf — das ist das
Modell kommunikativen Handelns. In einem zweiten Schritt arbeitet er heraus,
weshalb wir uns vorstellen konnen, dafl der Bestand moderner Gesellschaften im
Kern auf dem Vollzug solcher elementarer Handlungskoordinierungen beruht.
D.h., Habermas will zeigen, inwiefern (in postkonventionalen, »modernen< Ge-
sellschaften) die Entstehung eines Individuen ebenso hervorbringenden wie in-
tegrierenden gesellschaftlichen Zusammenhangs von der sprachlichen Vermitt-
lung sozialen Handelns abhéngt. Deshalb ist die Beschreibung der elementaren
Situation kommunikativer Handlungskoordinierung in Habermas’ Umril} einer
Gesellschaftstheorie nicht nur ein Modell des kommunikativen Handelns, son-
dern dariiber hinaus ein Modell fiir Akte elementarer Vergesellschaftung.

Das vorstehende erste Kapitel hat sich weitgehend einer kritischen Diskus-
sion der dargestellten Zusammenhénge enthalten. Dies liegt nicht darin begriin-
det, daB keine Ansatzpunkte fiir eine Kritik an Habermas’ Analysen zu finden
wiren. Eher verhilt es sich umgekehrt: Jeder der zahlreichen Theoriebestandteile
der Theorie des kommunikativen Handelns hat die Wiirdigung eingehender kriti-
scher Diskussionen erfahren und meistens sind auch fundamentale Einwénde
vorgebracht worden.' Gerade deshalb wurde im ersten Kapitel der hiesige Unter-

1 René Gortzen hat es sich zur Aufgabe gemacht, die Entwicklung des Habermass-
chen Werks und seiner Rezeption bibliographisch zu begleiten. In der einleitenden
Bemerkung zu: »Habermas: Bi(bli)ographische Bausteine. Eine Auswahl, in: Miil-
ler-Dohm (Hg.), Das Interesse der Vernunft (2000), S. 543-597, hier S. 543, stellt er
fest, daB3, nshme »man den Umfang der Sekundirliteratur als MalBstab, [...] Haber-

14,02.2026, 14:13:18.


https://doi.org/10.14361/9783839404560
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

62 | GEHALT UND NORMATIVITAT BEI HABERMAS

suchungsgegenstand im komplexen Habermasschen Theoriegebilde zunéchst in
der Weise herausgeschilt, in der das Theoriestiick in einer auf Problematisierung
verzichtenden Darstellung moglichst grofle Plausibilitdt entfalten konnen sollte.
Wie sich im folgenden zeigen wird, legt die Darstellung damit insbesondere auch
jene Konzepte bereit, mit denen aus meiner Sicht Schwierigkeiten verbunden
sind. Der in dieser Darstellung greifbar gewordene Begriff eines Modells
elementarer Vergesellschaftung aber bleibt fiir die gesamte Arbeit, d.h. auch fiir
den sich mit Derrida beschiftigenden Teil, leitend.

Das nachstehende zweite Kapitel unternimmt die kritische Auseinanderset-
zung mit Habermas’ Modell elementarer Vergesellschaftung. Dabei steht im Fo-
kus, in welchem Verhiltnis bei Habermas die Erlduterung sprachlichen Gehalts —
oder »Bedeutung« — zur Erlduterung der basalen Normativitit sozialer Beziige
stehen. Die Konzentration auf diesen Zusammenhang hat einen doppelten Grund.
Zum einen muf} er als der zentrale theoretische Zug von Habermas’ Unterfangen
gelten, elementare Vergesellschaftung sprachpragmatisch zu analysieren. Zum
anderen lassen sich Unterschiede und Parallelen von Habermas und Derrida an
diesem Punkt aufschlufireich erdrtern. Der prima facie nur méBige Erfolgsaus-
sichten besitzende Versuch, Habermas und Derrida systematisch fruchtbar auf-
einander zu beziehen, kann sich zumindest auf die Beobachtung stiitzen, daf} in
deren jeweiligem Nachdenken iiber gesellschaftliche Verhiltnisse die Sprache
eine zentrale Stellung einnimmt.

Die leitende These meiner Kritik der Habermasschen Sprachtheorie besagt,
daB Habermas einen »finalistisch«® verengten Begriff des Sozialen vorstellt, weil
er nicht konsequent genug einen sprachpragmatistischen Ansatz verfolgt.> Dabei

mas und Heidegger in einem Atemzug als die weltweit bedeutendsten Philosophen
des zwanzigsten Jahrhunderts genannt werden [miifiten].« An gleicher Stelle kiin-
digt er eine mehrbiandige Bibliographie zu Habermas’ Werk und seiner Rezeption
an, die zum Zeitpunkt der Fertigstellung dieser Arbeit allerdings noch nicht erschie-
nen ist. Einen reichen Uberblick iiber die Rezeption der Theorie des kommunikati-
ven Handelns bieten Gortzens Bibliographien in »Bibliographie zur Theorie des
kommunikativen Handelns«, in: Honneth/Joas (Hg.), Kommunikatives Handeln. (1.
Aufl. 1986), S. 406-416, sowie deren Fortschreibung in der dritten, erweiterten Auf-
lage dieses Buchs (2002). Dort finden sich auch Verweise auf anderweitig erschie-
nene Habermas-Bibliographien Gortzens.

2 Josph Vogl: »Einleitung«, in: ders. (Hg.), Gemeinschaften. Positionen zu einer
Philosophie des Politischen, Frankfurt/Main: Suhrkamp 1994, S. 7-27, hier S. 21.

3 Habermas’ Begriff des Sozialen ist aus unterschiedlichen Richtungen als verengt
kritisiert worden. Prominent geworden sind die Einwénde von Hans Joas. Joas sieht
bei Habermas im Situationsbezug des Handelns das kreative Moment getilgt, was
weitreichende Folgen fiir die Bestimmung sowohl von Individualitit wie von Sozia-
litit habe. Meine Einwénde stehen dieser Linie der Kritik nahe. Vgl. Hans Joas:
»Die ungliickliche Ehe von Hermeneutik und Funktionalismus«, in: Honneth/ders.
(Hg.), Kommunikatives Handeln (2002), S. 144-176. Vgl. auch A. Dorschel:
»Handlungstypen und Kriterien«, W. Detel: »System und Lebenswelt bei Haber-
masy.

14,02.2026, 14:13:18.


https://doi.org/10.14361/9783839404560
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

GEHALT UND NORMATIVITAT BEI HABERMAS | 63

verstehe ich unter einem solchen pragmatistischen Ansatz ein sprachtheoreti-
sches Programm, das es sich zur Aufgabe macht, seine Grundbegriffe in bezug
auf Praktiken in der Weise zu erldutern, da3 zum einen verstindlich wird, wie
diese Praktiken sich als sprachliche qualifizieren, und zum anderen der metho-
dologischen Maflgabe Folge geleistet ist, da3 die eingefiithrten theoretischen
Grundbegriffe nicht unabhéngig von dieser sprachlichen Praxis erldutert werden
konnen. In einem solchen Programm gibt es also einen explanatorischen Primat
von Praktiken (zu denen notwendig sprachliche und nichtsprachliche gehoren);
deshalb wird es pragmatistisch genannt.* Der Mangel an Pragmatismus in Haber-
mas’ Theorie 148t sich als ein naturalistischer Intentionalismus charakterisieren.
Damit ist gemeint, dall Habermas’ Begriff des Sozialen, d.h. das Bild, das er von
unserem Bezug zu und unserem Verwiesensein auf unsere gesellschaftlichen Ge-
geniiber zeichnet, insbesondere deswegen eine eingeengte Vorstellung des Sozi-
alen abgibt, weil die Weise, wie Aktoren sich auf die Welt beziehen, letztlich als
diesen Gegeniiberverhédltnissen vorgéngig verstanden werden muf. Damit ver-
letzt Habermas explizit formulierte Selbstanspriiche an seine Theorie. Den Grund
dafiir, daB Habermas hier dem eigenen Anspruch nicht gerecht wird, sehe ich
darin, daf es ihm nicht gelingt, seine naturalistischen Anspriiche mit seinen
pragmatistischen in Einklang zu bringen. Plakativ gesprochen heifit das, da3 der
von ihm propagierte »schwache Naturalismus«’ fiir seinen erklirten Pragmatis-
mus letztlich doch zu stark ist. Methodologisch gesehen heifit es, dal Habermas
die Aufgabe, eine Geschichte davon zu erzéhlen, wie sich die sprechende Spezies
Mensch in der Evolution des Naturwesens Mensch entwickelt hat, als funda-
mentaler ansieht als die Aufgabe, eine Erlduterung dessen zu geben, wodurch
Praktiken sich als sprachliche qualifizieren.®

Der Ausdruck jnaturalistischer Intentionalismus< weist also weniger auf die
sprachtheoretischen Verhéltnisse als auf deren Konsequenzen fiir den Soziali-
tatsbegriff. Die korrespondierende sprachtheoretische Charakterisierung wire die
eines naturalistischen Instrumentalismus. Habermas’ Bild der Sprache verbleibt
letztlich im Bann von Werkzeugtheorien der Sprache. Obgleich sicherlich das
ganze Projekt einer Universalpragmatik im Zusammenhang mit der im zwan-

4 Diese Charakterisierung eines pragmatistischen Programms folgt Brandom. Vgl.
Robert B. Brandom: Expressive Vernunft. Begriindung, Représentation und diskur-
sive Festlegung, Frankfurt/Main: Suhrkamp 2000, Einleitung. Expressive Vernunft
im folgenden zitiert unter der Sigle ExVn.

5 Vgl J. Habermas: »Einleitung: Realismus nach der sprachpragmatischen Wende,
S. 371t

6  Peters Dews hat — mit Habermas’ Zustimmung — die These vertreten, daf3 sich diese
Priferenz als ein Zug eines spezifisch materialistischen Denkens ausweisen lasse.
Vgl. Peters Dews: »Naturalismus und Anti-Naturalismus bei Habermas«, in:
DZPhil, Bd. 49 (2001), H. 6, S. 861-871; Habermas pflichtet bei in »Einleitung:
Realismus nach der sprachpragmatischen Wende«, S. 39, Anm. 41. Vgl. auch Wil-
liam Outhwaite: »Rekonstruktion und methodologischer Dualismus«, in: Miiller-
Dohm (Hg.), Das Interesse der Vernunft (2000), S. 218-241.

14,02.2026, 14:13:18.


https://doi.org/10.14361/9783839404560
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

64 | GEHALT UND NORMATIVITAT BEI HABERMAS

zigsten Jahrhundert weithin ausgearbeiteten Kritik an einem instrumentalisti-
schen Bild der Sprache auf den Weg gebracht wurde’, tradiert Habermas doch
wesentliche Ziige dieser Vorstellung. Instrumentalistische Theorien der Sprache
bestimmen den Begriff der Sprache zwar auch in einem Zusammenhang mit dem
Begriff des Handelns, allerdings nicht im Sinne eines pragmatistischen Pro-
gramms, wie es oben charakterisiert wurde. Instrumentalistische Sprachtheorien
gehen von der Konstellation aus, daB3 ein Aktor mit der Welt konfrontiert ist und
in seinem Umgang mit der Welt Sprache in der Art eines Werkzeugs beniitzt. Die
problematische Voraussetzung dieser Vorstellung liegt darin, dafl der fundamen-
tale Bezug eines solchen Aktors auf die Welt sich unabhingig von einer Be-
schreibung der sprachlichen Praktiken dieses Aktors erliutern lassen muf. Ubli-
cher Weise wird John Locke als wichtigster Bezugspunkt dieser Tradition ange-
geben.® Es soll hier natiirlich nicht behauptet werden, daB Habermas seine
Theoriestrategie in dieser Weise beschreiben wiirde. Das Gegenteil ist der Fall,
denn nach Habermas ist als Grundkonstellation ein trianguldres Verhéltnis zweier
Aktoren in der Welt anzusehen, so daB3 deren Verstindigung miteinander ihrem
Handeln in der Welt gleichurspriinglich ist. Entgegen dieser Selbstbeschreibung
soll jedoch gezeigt werden, dall Habermas die theoretischen Gewichte in diesem
trianguldren Verhiltnis so verteilt, dal doch ein instrumentalistisches Sprachbild
resultiert.

Ich wihle in den beiden materialen Abschnitten des folgenden Kapitels un-
terschiedliche Vorgehensweisen. Im Abschnitt 2.1 stelle ich systematisch einen
Einwand gegen Habermas’ Erlduterung des Begriffs der Bedeutung vor. Im Ab-
schnitt 2.2 verfolge ich demgegeniiber in einem close reading eine Kritik der Ar-
gumentation im fiinften Kapitel der Theorie des kommunikativen Handelns, das
der Frage des Verhiltnisses von Normativitit und sprachlichem Gehalt gewidmet
ist. Die textnahe Diskussion hat einen doppelten Zweck. Einerseits geht es darum
nachzuzeichnen, wo Habermas in der Erlduterung des Zusammenhangs von
sprachlichem Gehalt und der basalen Normativitit sozialer Verhéltnisse eigenen
Pramissen nicht gerecht wird. Andererseits handelt es sich um eine symptomati-
sche Lektiire, die die Motivationslage ersichtlich machen will, aus der heraus
Habermas seine Theorie in dieser Weise anlegt. Zusammengenommen geht es al-
so darum zu klédren, wo in der Erlduterung des Zusammenhangs von Normativitit
und Gehalt andere Wege gegangen werden sollten, als Habermas sie vorschligt.
Diese Erorterungen des fiinften Kapitels der Theorie des kommunikativen Han-
delns werden durch eine ndhere Kldrung ihres systematischen Status eingerahmt.
Diese systematischen Uberlegungen sind so auf die Einfithrung zum Abschnitt
2.2 und das Restimee des zweiten Kapitels (2.3) verteilt, daB3 zunéchst der Pros-

7 Wegweisend waren hier auch die Arbeiten Apels. Vgl Karl-Otta Apel: Transforma-
tionen der Philosophie. 2 Bde, Frankfurt/Main: Suhrkamp 1976.

8 Vgl. Gerhard Streminger: »John Locke«, in: Dascal u.a. (Hg.), Sprachphilosophie
(1992), 1. Halbband, S. 308-320; R.B. Brandom: ExVn, S. 226f.

14,02.2026, 14:13:18.


https://doi.org/10.14361/9783839404560
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

GEHALT UND NORMATIVITAT BEI HABERMAS | 65

pekt der zu verhandelnden theoriearchitektonischen Fragen aufgespannt wird, um
abschliefend zusammenzutragen, was der Durchgang durch Habermas’ verwin-
kelte Argumentation in diesem Horizont erbracht hat. Diese Rahmung soll nach-
vollziehbar machen, in welcher Weise sich die systematischen Fragen in der
Auseinandersetzung mit diesem Habermasschen Argumentationsstiick erarbeiten
lassen.

Mein zugrundeliegender Einwand setzt am — von Habermas verfochtenen — Pri-
mat des problemlosenden gegeniiber dem welterschlieBenden Sprachgebrauch
an.” Habermas operiert mit der Vorstellung, daB wir in der Welt mit bestimmten
Problemen konfrontiert sind, unabhéngig von der Weise, in der wir uns diese
Welt erschliefen. Habermas nennt als Leitlinie fiir einen »schwachen Naturalis-
muss, daB3 »unsere« — im Rahmen soziokultureller Lebensformen moglichen —
Lernprozesse vorgédngige »evolutiondre Lernprozesses, die ihrerseits die Struktu-
ren unserer Lebensformen hervorgebracht haben, in gewisser Weise fortset-
zen».'” Der darin angesetzte Evolutionismus fithrt den Begriff von durch die
Welt gestellter Probleme mit sich, die bewiltigt werden miissen.'' Die fiir meine
Argumentation zentrale These ist, daB3 in diesem Begriff durch die Welt gestellter
Probleme das Verhiltnis der Aktoren zur Welt gegeniiber dem Verhiltnis der
Aktoren zueinander privilegiert wird. Hier liegt eine Bestimmung der Welt als
ein Problem vor, fiir die es wesentlich ist, daf3 die Hinsicht, der Welt als Problem
zu begegnen, und dariiber hinaus die Bestimmung, um welches Problem es sich
handelt, nicht in der Interaktion der Aktoren hervorgebracht wird: »Wie Peirce
und der Pragmatismus mit Recht betonen, haben wirkliche Probleme stets etwas
Objektives; wir werden mit Problemen, die auf uns zukommen, konfrontiert.
Diese haben selbst eine situationsdefinierende Kraft und nehmen sozusagen un-

9 Habermas’ Unterscheidung zwischen problemldsenden und welterschlieBendem
Sprachgebrauch ist verschiedentlich kritisiert worden. So wurde in allen Beitréagen,
die in der DZPhil (Bd. 41 (1993), H. 3) einen »Schwerpunkt« zum Begriff der
WelterschlieBung bildeten, in der einen oder anderen Weise versucht, diesen Begriff
gegen Habermas’ Fassung abzusetzen. Vgl. in diesem Band insbesondere: Nikolas
Kompridis: »Uber WelterschlieBung: Heidegger, Habermas und Dewey« (S. 525-
538); James Bohman: »WelterschlieBfung und radikale Kritik« (S. 563-574); Joa-
chim Renn: »Kommunikative ErschlieBung der subjektiven Welt. Die existentielle
Genese als dialogische Reflexion einer expressiven Sprache«, (S. 539-561). Auch
Hans Joas hilt diese Unterscheidung fiir einen Teil des Problems von Habermas’
verkiirztem Begriff des Sozialen. Vgl. H. Joas: »Die ungliickliche Ehe von Herme-
neutik und Funktionalismus«, S. 150ff.

10 J. Habermas: »Einleitung: Realismus nach der sprachpragmatischen Wende, S. 37.

11 Habermas sicht das Problem, daB in der Linie dieses Arguments einem Imperativ
der Selbsterhaltung ein womoglich zu hoher Stellenwert eingerdumt wird. Vgl. J.
Habermas: »Handlungen, Sprechakte, sprachlich vermittelte Interaktionen und Le-
benswelt, in: ders., Nachmetaphysisches Denken (1988), S. 63-104, hier S. 104.

14,02.2026, 14:13:18.


https://doi.org/10.14361/9783839404560
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

66 | GEHALT UND NORMATIVITAT BEI HABERMAS

seren Geist nach ihrer eigenen Logik in Anspruch.«'? Nur wenn man in dieser
Weise den Gehalt von Situationen als unabhéngig vom Verstehen der Handeln-
den auffafit, kann man der Rede, daf} »evolutiondre Lernprozesse fortgesetzt wer-
den¢, Sinn zuweisen. Die Vorstellung ist, dafl die Aktoren gar nicht anders kon-
nen, als mit einem bestimmten ihnen gestellten Problem umzugehen, d.h., daB sie
in Situationen mit einem bestimmten Handlungsdruck gestellt sind. Zwar sind die
Weisen, in denen die Aktoren mit solchen Problemen umgehen, dann wesentlich
von der sprachlichen Strukturierung ihrer Interaktion geprédgt, doch ist diese
sprachliche Strukturierung fiir den Gehalt ihrer Interaktion explanatorisch zweit-
rangig.

Habermas reproduziert das instrumentalistische Bild, nach dem Sprache ihre
Rolle darin findet, in der Konfrontation von Aktoren mit der Welt eingesetzt zu
werden. Intentionalistisch ist dieses Bild deswegen, weil die Aktoren eine Be-
zugnahme auf die Welt als einem Problem unabhingig davon leisten konnen
miissen, daf} sie sich miteinander ins Verhiltnis setzen, und das heifit, unabhén-
gig von einer sprachlich strukturierten Interaktion. Die Intentionalitdt des Prob-
lemlosens gebraucht die Sprache — wihrend in einem konsequent pragmatisti-
schen Vokabular davon zu sprechen wire, dall es sprachliche Praktiken sind, in
denen sich eine Intentionalitit ausbildet, indem sprachliche mit nichtsprachlichen
Praktiken so verwoben sind, dafl die Aktoren einen problemlésenden Umgang
mit der Welt etablieren.

Im Anschluf an meine Ausfiihrungen zur Erkldrungslast, die das Modell
elementarer Vergesellschaftung in der Theorie des kommunikativen Handelns zu
tragen hat, werde ich diesen Einwand n#her diskutieren (2.1). Das Modell ele-
mentarer Vergesellschaftung miifite im Rahmen der Theorie des kommunikativen
Handelns eine Erkldrung der Konstitution sprachlicher Gehalte bereitstellen. Die-
ser Anspruch ist zundchst zu erldutern und zu begriinden. Dann wird zu zeigen
sein, dafl der Anspruch nicht erfiillt wird. In der Habermasschen Modellierung
einer elementaren Situation kommunikativer Handlungskoordinierung ist vor-
ausgesetzt, dal Alter und Ego zum Zwecke der Verstindigung auf sprachliche
Gehalte zuriickgreifen konnen. Aus dem Modell geht nicht hervor, da3 diese Ge-
halte im gleichen Zuge konstituiert wiirden. Zur weiteren Klérung des Punktes,
um den es dabei geht, diskutiere ich einen Versuch von Lutz Wingert, Habermas’
Gedanken durch eine verfeinerte Argumentation zu verteidigen. In der Kontras-
tierung von Wingerts Begriff der Erfahrung mit dem in bestimmter Hinsicht ana-
log motivierten Erfahrungsbegriff von Gadamer wird deutlich, inwiefern Ha-
bermas’ Sprachtheorie die irreduzible Offenheit, die weltliche Situationen fiir
sprachliche Wesen haben, nicht fassen kann (2.1.1). Damit gelingt es Habermas

12 J. Habermas: »Vom pragmatischen, ethischen und moralischen Gebrauch der prak-
tischen Vernunft, in: ders., Erlduterungen zur Diskursethik, Frankfurt/Main: Suhr-
kamp 1991, S. 100-118, hier S. 118. Erlduterungen zur Diskursethik im folgenden
zitiert unter der Sigle ED.

14,02.2026, 14:13:18.


https://doi.org/10.14361/9783839404560
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

GEHALT UND NORMATIVITAT BEI HABERMAS | 67

nicht, den Aspekt der idealitétstiftenden Strukturiertheit gehaltvoller und raum-
zeitlich situierter Praktiken mit deren irreduziblem Vollzugscharakter zu verssh-
nen. Im dritten Kapitel dieser Arbeit versuche ich darzulegen, dal Derrida eine
plausible Fassung dieses spannungsvollen Verhiltnisses anzubieten hat.

Die Abschnitte 2.2 und 2.3 widmen sich den Konsequenzen, die sich fiir Ha-
bermas’ Modell hinsichtlich des Verhéltnisses von sprachlichem Gehalt und dem
Begriff des Normativen ergeben. Deren Restimee vorgreifend, sei als Ergebnis
genannt, dall der Instrumentalismus von Habermas’ Sprachtheorie letztlich den
angestrebten Ausweis einer eigenwertig rationalen Sozialitit nicht zuldBt, weil
Habermas keine tatsichlich soziale Rationalitit konzipiert.

14,02.2026, 14:13:18.


https://doi.org/10.14361/9783839404560
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

68 | GEHALT UND NORMATIVITAT BEI HABERMAS

2.1 Basaler Gehalt: Der problemldésende
Sprachgebrauch

Die Leitlinie meiner im folgenden entfalteten Kritik an Habermas’ Modell ele-
mentarer Vergesellschaftung ist es nachzuzeichnen, dal Habermas den pragma-
tistischen Ansatz seiner Sprachtheorie nicht konsequent verfolgt. Einen sprach-
pragmatischen Ansatz zu verfolgen heifit nach dem hier zugrundegelegten Ver-
standnis zunichst, den Untersuchungsgegenstand Sprache als ein Phinomen an-
zusehen, das wesentlich in einer sozialen Praxis besteht. In seinem Artikel {iber
»Meaning and Communication« in der Routledge Encyclopaedia of Philosophy
bestimmt Simon Blackburn das Verhiltnis von Sprache, Kommunikation und
Bedeutung wie folgt: »The two fundamental facts about language are that we use
it to mean things and we use it to communicate. So the philosophy of language
tries to explain what it is for words and sentences to mean things and also what it
is for us to communicate by using them.« Obschon nun »it cannot be accidental
that meaning and communication go together, sei es doch »quite easy to see them
as fundamentally distinct». Eine solche Trennung kennzeichne représentationa-
listische Ansitze von Bedeutungstheorien. Blackburn stellt solchen Auffassun-
gen einen zweiten Typ von Bedeutungstheorien gegeniiber: »An alternative ap-
proach seeks to link the two more closely, seeing representation as itself only
possible through the use of terms of a common language, used in communica-
tion.«' Damit ist eine Charakterisierung von Gebrauchstheorien der Bedeutung
gegeben, die sich insbesondere ausgehend von Wittgensteins Spétwerk entwi-
ckelt haben und an deren Tradition auch Habermas ankniipft.

In Abgrenzung zu reprisentationalistischen Sprachtheorien erkldren Ge-
brauchstheorien das Phidnomen, daB wir mit sprachlichen Ausdriicken Bedeu-
tungen verbinden, nicht dadurch, daf sich die sprachlichen Ausdriicke auf einen
Gegenstand oder eine Entitét jenseits der Sprache beziehen (den sie eben in ir-
gendeiner Weise reprisentieren)?, sondern in bezug auf die Weise, in der Spre-
cher im kommunikativen Umgang miteinander Gebrauch von den sprachlichen
Ausdriicken machen.

Sprachpragmatische Ansitze, die Bedeutung und Kommunikation in einen
engen Zusammenhang riicken, sind in der Folge mit dem Anspruch konfrontiert,

1 Simon Blackburn: »Meaning and Communication, in: Routledge Encyclopaedia of
Philosophy. General Editor: E. Craig, London, New York: Routledge 1998, Vol. 6,
S.212f.

2 Demgemaf spricht Ruth Sonderegger in einem Aufsatz, in welchem sie Parallelen
der Kritik aufzeigt, die einerseits in der Wittgensteintradition und andererseits von
Derrida an représentationalistischen Theorien getibt wird, von »Gegenstandstheo-
rien der Bedeutung». Vgl. Ruth Sonderegger: »A Critique of Pure Meaning: Witt-
genstein and Derridag, in: European Journal of Philosophy, Bd. 5 (1997), H. 2, S.
183-209.

14,02.2026, 14:13:18.


https://doi.org/10.14361/9783839404560
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DER PROBLEMLOSENDE SPRACHGEBRAUCH | 69

fur ihre Beschreibung von Kommunikation nicht voraussetzen zu diirfen, da3 die
Bedeutung der in der Kommunikation verwendeten sprachlichen Ausdriicke fiir
die Kommunizierenden bereits verfiigbar wire. Vielmehr miissen sie Kommuni-
kation so beschreiben, daf daraus hervorgeht, wie Bedeutung im Kommunizieren
konstituiert wird. Dies resultiert aus der grundlegenden Idee, daB3 sprachliche
Gehalte ein notwendig soziales Phinomen sind. Kommunikation kann dann nicht
mehr beschrieben werden als ein Austausch von sprachlich gefafiter Information
zwischen Sprechern, denn dann miifite es diesen Sprechern moglich sein, auch
unabhingig von oder vorgingig vor der kommunikativen Praxis iiber die sprach-
lich gefa3te Information zu verfiigen. Dann aber wére Sprache nicht mehr we-
sentlich sozial, sondern wiirde nur (gelegentlich) in sozialen Zusammenhéngen
Verwendung finden.

Gegenstandstheorien oder repréisentationalistische Theorien der Bedeutung
konzipieren demgegeniiber einen Sprachbegriff, nach dem sprachliche Gehalte
kein wesentlich soziales Phanomen sind. Wenn sprachliche Ausdriicke ihre Be-
deutung durch die Intentionen erhalten, die Sprecher mit ihnen ausdriicken wol-
len, oder wenn die Bedeutung von Sitzen und den Ausdriicken, aus denen die
Sétze aufgebaut sind, als durch die Bedingungen bestimmt aufgefalt werden, un-
ter denen die Sitze wahr sind, werden Sitze und die Ausdriicke, aus denen sie
aufgebaut sind, als bedeutungstragend aufgefait unabhingig davon, dal von ih-
nen ein kommunikativer Gebrauch gemacht wird. Auch an solche Bedeutungs-
theorien kann die Frage gestellt werden, wie eigentlich dasjenige als gehaltvoll
zustande kommt, was den sprachlichen Ausdriicken ihre Bedeutung verleiht, also
z.B. Sprecherintentionen und Wahrheitsbedingungen von Sétzen. Freilich wird in
diesen Theoriezusammenhéngen nicht danach gefragt, wodurch sich bestimmte
Praktiken qualifizieren, sprachliche Gehalte zu konstituieren — denn es sind ja
genau nicht Praktiken, denen diese theoretische Rolle zugeschrieben wird. Die
Frage nach der Spezifikation gehaltskonstituierender Praktiken richtet sich an
sprachpragmatische Theorien.

Habermas bringt seine Bedeutungstheorie auf die Formel, daB wir »eine
Sprechhandlung [verstehen], wenn wir die Art von Griinden kennen, die ein
Sprecher anfithren konnte, um einen Hoérer davon zu iiberzeugen, dal er unter
gegebenen Umstinden berechtigt ist, Giiltigkeit fiir seine AuBerung zu beanspru-
chen — kurz: wenn wir wissen, was sie akzeptabel macht».* Diese Formel bringt
die sprachtheoretische Grundlage von Habermas’ Modell elementarer Vergesell-
schaftung zum Ausdruck. Wie im ersten Kapitel dargestellt, schafft das Theorem
der mehrdimensionalen Verkniipfung der Bedeutung eines Ausdrucks mit dem
Anspruch auf Giiltigkeit, der mit der kommunikativen AuBerung des Ausdrucks
verbunden ist, die Basis fiir die Theorie der Reproduktion der Lebenswelt durch
kommunikatives Handeln. Eine Reproduktion der Lebenswelt durch kommuni-

3 J. Habermas: »Handlung, Sprechakte, sprachlich vermittelte Interaktionen und Le-
benswelt«, S. 80f. (Herv. im Orig.)

14,02.2026, 14:13:18.


https://doi.org/10.14361/9783839404560
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

70 | GEHALT UND NORMATIVITAT BEI HABERMAS

katives Handeln soll genau deswegen moglich sein, weil das Verstehen von Aus-
driicken daran gekoppelt ist, da3 Griinde dafiir gegeben werden kénnen, warum
der Ausdruck in der Bedeutung verwendet werden sollte, in dem er in einer Au-
Berung verwendet worden ist. Dies ist Habermas’ Erlduterung der Grundlage von
Sozialitdt (in postkonventionellen Gesellschaften) tiberhaupt, die Praktiken
kommunikativen Handelns qualifizieren sich damit als die elementaren sozialen
Praktiken. Nach Habermas gilt also, daB die elementaren sozialen Praktiken ge-
nau aufgrund ihrer sprachlichen Strukturierung dazu geeignet sind, Sozialitdt zu
stiften.* Im Rahmen einer pragmatistischen Sprachtheorie, d.h. unter der Voraus-
setzung, daf3 sprachliche Praktiken ihrerseits wesentlich soziale Praktiken sind,
ergibt sich, daB3 aus kommunikativer Handlungskoordinierung gleichurspriinglich
Sprachlichkeit und Sozialitdt entspringen. Das Modell elementarer Vergesell-
schaftung muf} also auch verstdndlich machen, wieso bestimmte Praktiken als
sprachliche Praktiken aufzufassen sind und wie es vor sich geht, da darin
sprachliche Ausdriicke auftreten, denen Gehalte zugewiesen werden.

Vergegenwirtigen wir uns noch einmal die Grundbestimmung von Haber-
mas’ Modell elementarer Vergesellschaftung. Beschrieben wird eine Situation, in
der zwei soziale Gegeniiber sich umwillen der gemeinsamen Bewiltigung eines
situativen Handlungsbedarfs dariiber verstindigen, wie sie ihre Handlungen ko-
ordinieren wollen. Der Witz von Habermas’ bedeutungstheoretischer Grundfor-
mel besteht darin, daf3 sie zeigen soll, da3 die Fahigkeit zu sprechen die Féhigkeit
impliziert, eine auf rationalen Begriindungen basierende Kooperation herzustel-
len.

Akzeptiert ein Gegeniiber ein Sprechaktangebot nicht, ist der Dissensfall ein-
getreten. Jetzt machen die Gegeniiber von einer fundamental bedeutenden Féhig-
keit rationaler Wesen Gebrauch: Sie unterbrechen ihr Handeln und treten, so der
Habermassche Terminus, in den Diskurs iiber.’ In diesen Diskursen wird dann er-
ortert, ob die Sprechhandlung, wie beansprucht, in Ordnung war oder nicht. Da-
bei geschieht zweierlei: Die Gegeniiber kliren, wie sie die jeweilige AuBerung
aufgefaBt haben und ob es in Ordnung war, die entsprechend aufgefaBte AuBe-
rung in der gegebenen Situation zu machen. Wenn eine Diskussionsleiterin einen

4 Um MiBverstindnissen vorzubeugen, sei noch einmal wiederholt, dal Habermas
nicht behauptet, alle Akte kommunikativen Handelns seien tatséchlich explizit
sprachlich vermittelt. Vertreten wird von ihm, daf3 alle solche Akte auf einer sprach-
lichen Ebene rekonstruiert werden konnten. Vertreten wird von ihm ferner, daf3 sich
die Spezifik kommunikativen Handelns erst ausbilden kann, wenn sich das Kom-
munikationsmedium zu einer grammatisch und modal differenzierten Sprache aus-
gebildet hat. Daraus folgt, dal kommunikative Handlungskoordinierung wesentlich
sprachlich strukturiert ist. Deswegen kann Habermas so vorgehen, diesen Mecha-
nismus am Modellfall von Paaren von Sprechaktangeboten und den entsprechenden
Stellungnahmen zu analysieren. Vgl. TkH, Bd. 1, S. 387 und Bd. 2, S. 39-47.

5 Sybille Kramer hélt es fiir Habermas’ vielleicht grofiten Verdienst, sein Augenmerk
auf die Fahigkeit rationaler Wesen gelegt zu haben, ihr Handeln unterbrechen zu
konnen. Vgl. S. Kramer: Sprache, Sprechakt, Kommunikation, S. 74.

14,02.2026, 14:13:18.


https://doi.org/10.14361/9783839404560
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DER PROBLEMLOSENDE SPRACHGEBRAUCH | 71

Diskussionsteilnehmer auffordert, doch bitte sachlich zu bleiben, und der Disku-
tant erwidert, er habe doch ersichtlich sachlich gesprochen, dann kénnen die
Meinungen sowohl dariiber auseinandergehen, was es heif3it, zu einer Diskussion
sachlich beizutragen, wie auch bei einem geteilten Verstindnis dessen, was es
heif3t, sachlich zu sein, Dissens dariiber bestehen kann, ob der monierte Diskus-
sionsbeitrag die entsprechenden Kriterien erfiillt hat oder nicht.® So kénnte die
Diskussionsleiterin den Diskutanten darauf hinweisen wollen, dall die von ihm
angefiihrten Fakten hinsichtlich der personlichen Verhéltnisse eines Opponenten
nichts zur Sache tun, wihrend der Diskutant darauf abstellen konnte, daf3 er in
ruhigem Ton und sich an Sachverhalten, statt an seinen momentanen Gefiihlen
orientierend, gesprochen habe. In diesem Fall drehte sich die Verstindigung um
die Frage, was die Gegeniiber jeweils unter »sachlich bleiben< verstehen. Strittig
wire, ob das relevante Kriterium fiir »sachlich bleiben< eher darin bestiinde, nur
unmittelbar zur verhandelten Frage in Beziehung stehende Sachverhalte anzufiih-
ren, oder sachorientiert statt emotionsgeleitet zu sprechen. Der Dissens konnte
aber auch so aussehen, dafl die Diskussionsleiterin den Diskutanten ermahnen
wollte, weniger aggressiv im Ton zu sein, wihrend der Diskutant den angeschla-
genen Ton noch als durchaus moderat ansah. Dann herrschte Einigkeit tiber das
relevante Kriterium — in diesem Fall also »nicht aggressiv sprechen< —, strittig
wire aber, wie die AuBerung in der Hinsicht dieses Kriteriums zu bewerten ist. In
einem ndchsten Schritt miiite hier eine ndhere Kldrung dessen erfolgen, was es
heift, in einer Diskussion in aggressivem Ton zu sprechen.

Kommunikative Handlungskoordinierung anstrebende Gegeniiber stehen also
im Dissensfall vor der Aufgabe, in begriindender Rede eine Einigung tiber die
strittige AuBerung zu erzielen. Sie bewiltigen diese Aufgabe, indem sie versu-
chen, sich gegenseitig durch eine Kldrung ihres jeweiligen Sprach- und Weltwis-
sens nachvollziehbar zu machen, warum die fragliche AuBerung in Ordnung
bzw. nicht Ordnung war.” Dabei steht immer gleichzeitig zur Debatte, wie eine
bestimmte AuBerung zu verstehen ist, und welche Rolle die AuBerung in der In-
teraktion der Kommunizierenden hat. Von diesem diskursiv einldsbaren Zusam-
menhang zwischen Bedeutung und Geltung her ist nach Habermas der Begriff
sprachlichen Gehalts zu verstehen.

6 Dissens kann natiirlich noch in weiteren Hinsichten bestehen, z.B. dariiber, ob die
Diskussionsleiterin in der Situation iiberhaupt berechtigt ist, die Diskutanten in ei-
ner solchen Weise zu ermahnen. Die hier vorgetragene Uberlegung gilt aber fiir alle
Arten von Diskursen, die sich moglicherweise an solche Dissense anschlie3en, in
gleicher Weise.

7 Die Verwobenheit von Sprach- und Weltwissen ist eine unterdessen weithin akzep-
tierte These, die urspriinglich von Donald Davidson vorgebracht wurde. Vgl. Do-
nald Davidson: »Der Begriff des Glaubens und die Grundlage der Bedeutung, in:
ders., Wahrheit und Interpretation, Frankfurt/Main: Suhrkamp 1990, S. 204-223,
und fiir Habermas’ Aufnahme der These z.B. J. Habermas: »Handlungen, Sprechak-
te, sprachlich vermittelte Interaktionen und Lebenswelt«, S. 81.

14,02.2026, 14:13:18.


https://doi.org/10.14361/9783839404560
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

72 | GEHALT UND NORMATIVITAT BEI HABERMAS

Das entscheidende Problem dieser Erlduterung besteht darin, daf in der dis-
kursiven Kldrung die Zusammenhénge im Sprach- und Weltwissen nur explizit
gemacht, nicht aber konstituiert werden. In Habermas’ Konzeption einer auf der
Moglichkeit von Begriindungspraktiken beruhenden Handlungskoordinierung
mul} vorausgesetzt werden, dafl die Gegeniiber tiber das strittige Sprach- und
Weltwissen schon verfiigen. Nach dem oben zu den Anforderungen an sprach-
pragmatische Ansitze Ausgefiihrten bleibt damit aber eine Erklarungsliicke: Ha-
bermas spezifiziert den Mechanismus kommunikativer Handlungskoordinierung
nicht in der Weise, daf} verstindlich wiirde, wie dabei die sprachlichen Ausdrii-
cke zu ihrer Bedeutung kdmen. Vielmehr ist in Habermas’ Modell elementarer
Vergesellschaftung vorausgesetzt, daB3 die zu Verstindigungszwecken gebrauchte
Sprache bereits Bedeutung hat. Anders formuliert: In der Situation kommunika-
tiver Handlungskoordinierung miissen die Gegeniiber in gewisser Weise immer
schon wissen, woriiber sie reden, denn was sie nach Habermas tun, besteht in der
Begriindungen liefernden Explikation dessen, was sie als Sprach- und Weltwis-
sen schon mitgebracht haben. Weil aber die Situation kommunikativer Hand-
lungskoordinierung das Habermassche Modell elementarer Vergesellschaftung
ist — und als solches erkldren soll, wie die Konstitution der Lebensweltbestand-
teile zustande kommt —, muf aus ihm hervorgehen, wie sich das Sprach- und
Weltwissen der Gegeniiber bildet. Das aber ist bislang noch nicht deutlich ge-
worden.

Dies wird erst verstidndlich, wenn man kommunikative Handlungskoordinie-
rung als die Bewiltigung situativer Problemlagen betrachtet. Nach der Systema-
tik der Habermasschen Theorie bildet sich das Sprach- und Weltwissen der Akto-
ren aus, indem es sich im Losen von durch die Welt gestellten Problemen, so ein
von Habermas hédufig verwendeter Terminus, >bewédhrt<. Dies ist moglich, weil
die Gegeniiber in gewissem Sinne tatsdchlich immer schon wissen, worum es
geht: Es geht um die Bewiltigung eines konkreten Problems, vor das sie sich ge-
stellt sehen. Der Gehalt dieses Problems muf} als gegeben vorausgesetzt werden,
damit die bedeutungsverbiirgenden Diskurse iiberhaupt in Gang kommen koén-
nen. Auf dem Boden dieses Gehalts bekommt die diskursethisch erlduterte Nor-
mativitit festen Grund unter den Fiien.

Die verhandelte Situationsdefinition darf nach Habermas in letzter Instanz
nicht eine im welterschlieBenden Sprachgebrauch zu verhandelnde Frage sein.
Die fir Habermas’ Theorie basalen Situationen sind vielmehr durch ein Problem
soweit bestimmt, dal Aktoren sich auf sie ohne weitere welterschlieBende Inter-
pretation im Modus des problemlssenden Sprachgebrauchs richten kénnen.® Auf

8 John McCumber hat in »Critical Theory and Poetic Interaction«, in: Praxis Interna-
tional, Bd. 5 (1985), S. 268-282, darauf hingewiesen, daf} in Habermas’ Modell der
Gehalt von Situationen als vorgéngig geklart gelten mufl. McCumber interessiert
sich zwar nicht fiir die Frage der Erlduterung sprachlichen Gehalts, aber er kommt
zu dem auch von mir verfochtenen Ergebnis, dal Habermas die Vielfiltigkeit all-

14,02.2026, 14:13:18.


https://doi.org/10.14361/9783839404560
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DER PROBLEMLOSENDE SPRACHGEBRAUCH | 73

diese Vorstellung bezieht sich der hier vorgebrachte Einwand. Die Idee, dal Si-
tuationen aufgrund der durch sie gestellten Probleme in der Art bestimmt wiren,
daB sie als Bewihrungsinstanz fiir die Generativitdt der sprachlichen Welter-
schlieBung dienen konnte, ist noch eine Spielart des Mythos des Gegebenen.’

Es ist instruktiv, an dieser Stelle auf Uberlegungen einzugehen, die Lutz
Wingert in jlingster Zeit zur Frage der Konfrontation der Welt mit dem Wissen
von Aktoren angestellt hat.

2.1.1 Wingert und Gadamer liber die Unvorhersehbarkeit
von Erfahrung

Nach dem von mir vorgebrachten Einwand gegen Habermas’ Bedeutungstheorie
konnen wir einen Sprechakt nur dann auf der Basis unseres Wissens dariiber ver-
stehen, was ihn akzeptabel macht, wenn wir vorgéngig schon den gebrauchten
sprachlichen Ausdriicken Bedeutungen zuweisen konnen, die letztlich bezogen
sind auf den Gehalt von Problemen, die uns die Welt aufgibt. Die Gehalte unse-
res Sprach- und Weltwissens werden im Habermasschen Modell nicht in der In-
teraktion der sozialen Gegeniiber bestimmt, sondern die Gegeniiber unternechmen
ihre Verstindigung im Lichte des Gehaltes der Probleme, die als in der Hand-
lungssituation zu bewéltigen angenommen sind. Diese Probleme miissen also als
gegeben verstanden werden, denn sie sind es, auf die die Konstitution sprachli-
cher Gehalte letztlich zuriickgeht. Damit steckt in Habermas’ pragmatistischer
Sprachtheorie an zentraler Stelle eine empiristische Fehlkonzeption.

In den Auseinandersetzungen um das Verhéltnis des welterschlieBenden zum
problemlésenden Sprachgebrauch fithrt Habermas die Rede einer >Bewidhrung«
von Sprachspielen um der Verteidigung einer realistischen Intuition willen an.
Die sprachpragmatischen Modellierungen sollen dem Anspruch geniigen, dem
Gedanken, da3 die Welt, in der wir leben, zu Teilen génzlich unabhéngig von uns
so ist, wie sie ist, Sinn zuweisen zu konnen — es soll die Moglichkeit der Objekti-
vitédt unserer sprachlichen Gehalte denkbar sein.

Lutz Wingert hat sich mit Bezug auf Habermas der Frage nach der Moglich-
keit »epistemisch niitzliche[r] Konfrontationen mit der Welt« gewidmet.'® Er
konzediert Habermas, »von einer epistemisch informativen Relation zwischen
uns und der Welt zu reden«, wendet aber ein, dal dessen »halbherzig distan-
zierte[r] Sprachgebrauch [...] eine Verlegenheit« verrate. Meiner Darstellung
nach rithrt diese Habermassche Zaghaftigkeit von dem unbewdltigten Problem,

tiglicher, »poetisch¢«-kreativer sprachlich vermittelter Interaktionen nicht fassen
kann.

9 Vgl. Wilfrid Sellars: Der Empirismus und die Philosophie des Geistes, Paderborn:
Mentis 1999, S. 74.

10 Lutz Wingert: »Epistemisch niitzliche Konfrontationen mit der Welt?«, in:
ders./Klaus Giinther (Hg.), Die Offentlichkeit der Vernunft und die Vernunft der
Offentlichkeit. Festschrift fiir Jiirgen Habermas, Frankfurt/Main: Suhrkamp 2001,
S. 77-105. Im folgenden zitiert unter der Sigle EpnK.

14,02.2026, 14:13:18.


https://doi.org/10.14361/9783839404560
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

74 | GEHALT UND NORMATIVITAT BEI HABERMAS

wie innerhalb einer pragmatistischen Sprachtheorie die M6glichkeit der Objekti-
vitét sprachlicher Gehalte plausibel zu verteidigen ist.

Wingert stellt zundchst Davidsons starken Einwand gegen die Idee episte-
misch gehaltvoller Konfrontationen mit der Welt vor. Davidson zufolge ist diese
Idee unhaltbar, weil relevant in einer solchen Konfrontation nur etwas sein kann,
was aussageformig ist, und genau das soll ja auf die Welt qua Voraussetzung
nicht zutreffen. Wingert akzeptiert diesen Einwand, sieht in ihm aber eine wich-
tige Unterscheidung miBachtet, die die Verteidigung einer schwachen Version
der Konfrontationsidee erméglicht. Wingert unterscheidet zwischen der Form der
sprachlichen Darstellung und dem darin Dargestellten als dem /nhalt von Aussa-
gen, die Griinde fiir oder gegen die Wahrheit bzw. Falschheit von Uberzeugun-
gen liber die Welt unter Berufung auf Konfrontationen mit der Welt zum Aus-
druck bringen. Dabei gelte, dal3 die »Voraussetzung, da3 die sprachliche Dar-
stellung das Dargestellte nicht schon zu etwas Sprachlichem macht«'!, Teil unse-
res lebensweltlichen Realismus ist und in diesem Zusammenhang unter Verweis
darauf verteidigt werden konne, daf3 skeptizistisches Zweifeln am Realismus der
alltiglichen Sprachspiele seinerseits rechtfertigungsbediirftig sei.'* Als besonders
interessante Kandidaten fiir solches Dargestellte diskutiert Wingert nun Erfah-
rungen von Unverfiigbarem, die es nahelegen, als Erfahrungen einer geistunab-
hiangigen Welt aufgefalit zu werden.

Wingert steht in seinem Aufsatz der von ihm bei Habermas diagnostizierten
Unentschiedenheit allerdings nicht nach, und dies scheint mir in unserem Zu-
sammenhang lehrreich. Die von ihm verfolgte Frage betrifft unmittelbar den hier
gegen Habermas erhobenen Einwand, indem er eruiert, inwiefern es in »hand-
lungsvermittelten Erfahrungen«, die auch notwendig intersubjektiv nachpriifbar
sein miissen'”, einen Umgang mit einer geistunabhiingigen Welt gibt, der relevant
fiir unser Sprach- und Weltwissen ist. Wingerts Uberlegungen betreffen also die
Frage, wie ein Begriff von durch die Welt aufgeworfenen Problemen einzuschit-
zen ist, nach dem handelnde Aktoren solchen Problemen etwas fiir ihr Sprach-
und Weltwissen Konstitutives entnehmen konnen.

Wingerts Strategie entspricht derjenigen Seite von Habermas’ Schwanken,
auf der Habermas klar zugesteht (aber systematisch nicht einholt), dal der prob-
lemlssende stets auf den welterschlieBenden Sprachgebrauch verwiesen bleibt.'*
Wingert strebt an, die epistemische Niitzlichkeit von Konfrontationen mit der
Welt im Begriff einer »Erfahrungswelt« auszuweisen, »die sich in Widerfahrnis-

11 L. Wingert: EpnK, S. 91.

12 Diese Uberlegungen geben den Kern von Habermas’ jiingeren Ausfiihrungen zum
Wahrheitsbegriff in Wahrheit und Rechtfertigung wieder. Vgl. J. Habermas: »Wahr-
heit und Rechtfertigung. Zu Rortys pragmatischer Wende, in: ders.: WR, S. 230-
270, hier S. 240 - 265.

13 L. Wingert: EpnK, S. 92 und 97.

14 Z.B. J. Habermas: »Handlungen, Sprechakte, sprachlich vermittelte Interaktionen
und Lebenswelt, S. 103f.

14,02.2026, 14:13:18.


https://doi.org/10.14361/9783839404560
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DER PROBLEMLOSENDE SPRACHGEBRAUCH | 75

sen bemerkbar macht« und darin »nicht fundierend, sondern korrigierend ist.« So
restimiert er abschlieend: »Die Welt widerspricht uns nicht; das konnen nur an-
dere urteilsfdhige Wesen. Aber sie widersteht uns. Indem wir die Erfahrung mit
ihr und den Einspruch anderer gegen die Auswertung der Erfahrung ernst neh-
men, kénnen wir diesen Widerstand zum sprechen bringen.«'> Wingert will also
einerseits nicht sagen, daB die Welt uns in irgendeiner Weise antworten wiirde
(um sich nicht dem Vorwurf eines naiven Empirismus oder eines Begriffsrealis-
mus auszusetzen), will aber doch nicht darauf verzichten, den informativen Um-
gang mit der Welt mittels der Gesprachsmetapher zu charakterisieren. Diese Un-
entschiedenheit seiner Argumentation schldgt sich im zentralen Begriff der »Er-
fahrung als Widerfahrnis< nieder. Erfahrungen als Widerfahrnisse aufzufassen
besagt nach Wingert, »das passive Ausgesetztsein des Erfahrungssubjekts als ei-
ne Unverfiigbarkeit dariiber zu verstehen, ob sich gewisse kognitive Erwartungen
des Erfahrungssubjekts erfiillen. Erfahrungen sind Widerfahrnisse. In ihnen wi-
derfahrt mir, daf sich meine kognitiven Erwartungen dariiber, was der Fall ist,
erfiillen oder auch nicht erfiillen.«'® Diese Erlduterung der Passivitit des Erfah-
rungssubjekts (welche jede realistische Position in Anschlag bringen muB) greift
die Rede von der »spontanen Unvermeidlichkeit< von sinnlichen Wahrnehmun-
gen auf und erklirt deren Bedeutung im Zusammenhang mit den kognitiven Er-
wartungen des Erfahrungssubjekts. Wingert skizziert die Vorstellung, daB wir als
rationale Aktoren kognitive Erwartungen haben, aber nicht dariiber verfiigen, ob
diese erfiillt werden oder nicht, sondern qua unserer spontanen und unvermeidli-
chen Wahrnehmungen dem ausgesetzt sind, in unseren Erwartungen enttiuscht
oder bestitigt zu werden.

Die Aufgabenteilung zwischen der Spontaneitdt der Wahrnehmung und den
vorhandenen kognitiven Erwartungen ergibt aber weder einen plausiblen Begriff
eines Widerfahrnisses noch einen, der Wingerts Strategie tragen konnte. Zu-
néchst ist es ungewohnlich, etwas als ein Widerfahrnis zu bezeichnen, das meine
Erwartungen bestétigt. Wenn mir etwas widerféhrt, bin ich tiberrascht, und iiber-
rascht wird man von Unerwartetem. Das schliefit nicht aus, da3 mir nach einer
Weile des Nachdenkens klar wird, daB ich das, was mir passiert ist, auch hitte
absehen konnen. Zunichst aber hat es nicht dem entsprochen, was ich abgesehen
habe, und deswegen hat es bestimmten Erwartungen, die ich in der Erfahrungs-
situation gehegt hatte, widersprochen. Das ist der Sinn der Rede von einem pro-
positional strukturierten »Einzugsbereich«, in dem wir Widerstinde zum Spre-
chen bringen.'” Wingert sieht selbst den epistemischen Nutzen von Konfronta-
tionen in einer kritischen Funktion, darin also, daf3 ich auf Widerstinde stof3e, wo
ich keine erwartet habe. Deswegen geht es insgesamt um den Fall enttiuschter
Erwartungen. Der springende Punkt an einem Widerfahrnis ist dann aber, daf3 ich

15 L. Wingert: EpnK, S. 105.
16 Ebd., S. 94.
17 Ebd., S. 101.

14,02.2026, 14:13:18.


https://doi.org/10.14361/9783839404560
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

76 | GEHALT UND NORMATIVITAT BEI HABERMAS

meine Hinsichten auf die Welt umordnen muf}, und nicht, wie Wingert will, daf3
ich in einer dieser Hinsichten bestitigt oder enttduscht werde. Wenn ich davon
spreche, dal mir etwas widerfahren ist, spreche ich von einer Irritation einer
Weise, wie ich die betreffenden Dinge gesehen habe, und nicht davon, daf3 ich
jetzt tiber die betreffenden Dinge besser Bescheid weil. Darin genau liegt der
Unterschied zwischen dem, etwas gelernt zu haben, und dem, daB3 einem etwas
widerfahren ist. Wingert will vermeiden, einen Begriff der Erfahrung in An-
schlag zu bringen, nach dem die Welt auf die von uns gestellten Fragen Antwor-
ten gibt und er hat die richtige sprachliche Intuition, daf} dies im Begriff des Wi-
derfahrnisses gefaf3t ist. Mit der Bindung von Widerfahrnissen an scheinbar im
vorhinein gehegte kognitive Erwartungen verfehlt er aber seinen Anspruch. Denn
mit diesen Erwartungen sind die Hinsichten, in denen Welt in unseren Erfahrun-
gen zur Geltung kommt, genau in der Weise einer Frage fixiert.

Wingert verengt den Erfahrungsbegriff, wenn mit den sinnlichen Wahrneh-
mungen sozusagen nur dem physiologischen Teil des Erfahrungssubjekts Spon-
taneitit zugestanden wird. Die Spontaneitit, die es rechtfertigt, unsere Erfahrun-
gen mit der Welt als Widerfahrnisse aufzufassen, muf3 sich auch auf der Ebene
der Auswirkungen auf unser Sprach- und Weltwissen eintragen lassen. Und das
heifit, daf die Unverfiigbarkeit der Welt in unseren Erfahrungen in der Weise
Wirkung zeitigt, da3 nicht einfach einzelne kognitive Erwartungen bestitigt oder
dementiert werden, sondern daf3 sich in solchen Erfahrungen stets auch die kog-
nitive Ordnung in Frage gestellt findet, in bezug auf die wir bestimmte Erwar-
tungen gehegt haben. In einer mir widerfahrenden Erfahrung wird mir von nie-
mandem gesagt, in welcher Weise ich sie als Dementi eines einzelnen Aspekts
meines Uberzeugungssystems nehmen sollte. Tatséchlich ist Wingerts Punkt ab-
solut zutreffend, daf} eine Erfahrung machen heifit, ein Widerfahrnis in einer be-
stimmten Weise zu verstehen und damit auf bestimmte Uberzeugungen zu bezie-
hen. In diesem erfahrenden Verstehen aber hat sich bereits das System meiner
Hinsichten auf die Welt verdndert, d.h., zu diesem Verstehen gehort wesentlich
ein kreatives Moment. Wingert wiederholt in der Zuweisung der Spontaneitit an
die sinnliche Wahrnehmung im Gegensatz zu den stabilen kognitiven Erwartun-
gen genau die Habermassche Trennung des kreativen Sprachgebrauchs der Welt-
erschliefung vom bedeutungsstabilen Sprachgebrauch des Problemlosens.

Es ist aufschluBBreich, Wingerts Aufnahme des Erfahrungsbegriffs der von
Gadamer in Wahrheit und Methode gegeniiberzustellen. Denn einerseits ist ihre
Behandlung des Erfahrungsbegriffs in gewissen Ziigen analog.'® Andererseits
mull Gadamer in dieser Frage aus Habermas’ Perspektive der Heideggerschen
Linie der Hermeneutik zugerechnet werden, die den welterschlieBenden gegen-
iiber dem problemldsenden Sprachgebrauch iiberbetont. So 148t sich am Ver-

18 H.-G. Gadamer: Wahrheit und Methode. Grundziige einer philosophischen Herme-
neutik, Tiibingen: Mohr ¢1990.

14,02.2026, 14:13:18.


https://doi.org/10.14361/9783839404560
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DER PROBLEMLOSENDE SPRACHGEBRAUCH | 77

gleich von Wingert und Gadamer ersehen, welchen Preis die Habermassche Ent-
gegensetzung hat.

Bei Gadamer sind wie bei Wingert die Uberlegungen zum Erfahrungsbegriff
bezogen auf eine Struktur von Vorverstindnissen, die Gadamer Vorurteile nennt.
Bezogen auf diese Vorstruktur stimmen Wingert und Gadamer darin {iberein, dafl
Erfahrung nicht fundierend ist, sondern >korrigierend«, wie Wingert sagt, oder
wesentlich >negierend< nach Gadamers Bestimmung. Gadamer ist aber konse-
quenter darin, einen den (schlichten) Begriff der experimentellen Erfahrung
uibersteigenden Erfahrungsbegriff zu entwerfen. Er schliefit aus der These, daf3
wir nicht — wie es im Experiment den Anschein hat — in Erfahrungen Antworten
erhalten, die zu weiteren Grundsteinen in einem Wissensgebdude werden kon-
nen, in einer lingeren Uberlegung schlieBlich darauf, daB Erfahrung wihre
Vollendung nicht in einem abschlieBenden Wissen [hat], sondern in jener Offen-
heit fiir Erfahrung, die durch die Erfahrung selbst freigespielt wirdy.'® Da Gada-
mer den holistischen Charakter unseres Sprach- und Weltwissens, von dem auch
Wingert und Habermas sprechen, in der Bestimmung des Erfahrungsbegriffs
ernst nimmt, kann es fiir ihn die isolierte Enttduschung oder Bestitigung einer
Erwartung nicht geben, da »die Erfahrung, die einer macht, sein ganzes Wissen
verdndert».?’ Gadamer bestreitet, daB eine wiederholte Erfahrung noch im Voll-
sinne eine Erfahrung ist und weist damit auf den Punkt, da3 mit der stabilen Per-
spektive erfahrungsleitender kognitiver Erwartungen das Moment der Sponta-
neitit der Erfahrung verschwindet: Der »Begriff der Erfahrung [...] meint nicht
nur Erfahrung im Sinne einer Belehrung, die sie {iber dieses oder jenes gewéhrt.
Er meint Erfahrung im ganzen.«*'

Wingert dagegen interessiert sich, trotz seiner Anspielung auf das versto-
rende Moment von Erfahrungen im Begriff des Widerfahrnisses, einzig fiir jenen
Bezug von Erfahrung und Wissen, der unmittelbar tiber den Begriff propositio-
naler Wahrheit vermittelt ist.** Er nimmt zwar auch die Auswirkungen in den
Blick, die Erfahrungen auf unser Hintergrundwissen haben. So sieht er eine dritte
Dimension des epistemischen Nutzens der Konfrontation mit der Welt in der
»Artikulation von Uberzeugungen«® und kommt damit sowohl thematisch wie
auch terminologisch der Frage der WelterschlieBung nahe, hinsichtlich derer sich
Heidegger unter anderem mit der »Rede« als »Artikulation der Verstindlichkeit«
beschiftigt.** Aber auch diese Artikulation von Hintergundwissen beschreibt er

19 Ebd, S. 361.

20 Ebd., S. 359.

21 Ebd., S. 361.

22 L. Wingert: EpnK, S. 99: »Der erste und primire epistemische Nutzen der Konfron-
tation besteht darin, daf3 sie Erfahrungen produzieren kann, die den Inhalt von prima
facie Griinden dafiir liefern, bestimmte Uberzeugungen iiber die Welt fiir wahr bzw.
falsch zu halten.«

23 Ebd., S. 103.

24 M. Heidegger: Sein und Zeit, § 34. Heidegger bespricht in diesem Paragraphen die
Gleichurspriinglichkeit der Existenzialien der Rede, der Befindlichkeit und des Ver-

14,02.2026, 14:13:18.


https://doi.org/10.14361/9783839404560
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

78 | GEHALT UND NORMATIVITAT BEI HABERMAS

s0, als ob ich mir nur vor Augen fithren wiirde, welche Ordnung die in mir vor-
findlichen Uberzeugungen immer schon hatten: »Wenn ich im Zuge einer routi-
nemadBigen path-finder-Mission als galaktischer Tourist den Mars besuche, mag
ich verbliifft feststellen, daf3 Felsen rosten konnen. Der unerwartete Anblick ros-
tender Felsen kann mir allererst klarmachen, was ich bislang geglaubt hatte und
was diesen Anblick so unerwartet sein 146t — eben dall nur Artefakte wie Autos
oder eingebaute Eisenstangen in Kletterfelsen rosten konnen.«*

Das Beispiel ist originell, aber unplausibel interpretiert. Um Felsen in einer
Widerfahrniserfahrung iiberhaupt spontan zuzuschreiben, daf3 sie rosten, muf} ich
einen sehr klaren Begriff vom Rosten als einem bestimmten Oxidationsvorgang
haben. Dann aber liegt es ziemlich fern, daB ich tatsichlich eine Uberzeugung
hatte, daBB nur Artefakte rosten kénnen, und nicht auch schon als galaktisch un-
beleckter Erdling bereit gewesen wire, manche Stiicke der Steinsammlung mei-
nes Nachbarn als rostend zu beschreiben. Es ist wohl wahrscheinlich, daf} ich das
Rosten mehr mit Autos oder Eisentrigern in Verbindung gebracht habe als mit
Felsen. Aber da gibt es nun viel Naheliegenderes, was mir, Felsen und Artefakte
verbindend, aufgehen koénnte und was eben mit dem Umgang zu tun hat, den ich
im Alltag mit Rost hatte. So konnte in mir die Erwartung eines ganz unbekannten
Gefiihles einer Bergbegehung entstehen, wo ich ndmlich auf einem Grund laufe,
der von der pordsen Rutschigkeit ist, wie ich sie von den rostenden Fliche des
einen oder anderen modernen Freiluftkunstwerks meiner Heimatstadt kenne. Da-
bei konnte mir unmittelbar und mit einer gewissen Furcht deutlich werden, daf3
ich nicht stiirzen sollte, weil der Grund metallisch hart sein wird und weil ich im
Falle einer Verletzung am rostenden Fels Gefahr laufe, mir eine Blutvergiftung
zuzuziehen, wie ich sie mir beim letzten Versuch geholt habe, mein Auto von
den Rostflecken zu befreien. Man kann auf vielerlei Ideen kommen angesichts
vormals Ungesehenem, und dabei kann es durchaus sein, da3 einem klarer wird,
wovon man {iberzeugt ist. Aber diese Kldrung besteht nicht einfach nur darin,
dafl man sich bewuf3t macht, was vorher nicht bewuf3t war. Klarer wird auch, was
es eigentlich heifit, von diesem oder jenem tiberzeugt zu sein. Wingert unter-
schldgt den Aspekt, daf3 in Prozessen, in denen, ausgehend von einer Widerfahr-
niserfahrung, Uberzeugungen artikuliert werden, auch Elemente meines Hinter-
grundwissens in einer neuen Weise verkniipft werden. Das Bild, das er gibt, be-

stehens als der existenzial basalen Phinomene des In-der-Welt-Seins. Expliziert
wird, welche Rolle die Rede als »existenzial-ontologische[s] Fundament der Spra-
che« fiir die Erschlossenheit der Welt hat. Wie bekannt, geht es Heidegger genau
darum zu zeigen, daf} diese Artikulation nicht auf das Formulieren von wahren oder
falschen Aussagen reduziert werden kann. Insofern 143t sich Wingerts andersartige
Verwendung des Ausdrucks >Artikulation< als Abhebung gegen Heidegger verste-
hen, die sich zuletzt gegen dessen Unterbewertung des Begriffs propositionaler
Wahrheit richtet. Aber selbst wenn letzterer Widerstand berechtigt ist, ist erstere
Frage — ob Artikulation auf das Formulieren wahrheitsfihiger Aussagen reduzierbar
ist — noch nicht vom Tisch. In diesem Sinne argumentiere ich hier.
25 L. Wingert: EpnK, S. 101. (Herv. im Orig.)

14,02.2026, 14:13:18.


https://doi.org/10.14361/9783839404560
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DER PROBLEMLOSENDE SPRACHGEBRAUCH | 79

schrinkt sich auch hier darauf, bestimmte kognitive Erwartungen als von be-
stimmten Erfahrungen korrigiert darzustellen. Von der Idee, dafl die Welt uns
wie ein Gespréchspartner antwortet, hat er sich, wenn {iberhaupt, nicht weit ge-
nug entfernt.

Der Ausgangspunkt der Beschéftigung mit Wingerts Diskussion epistemisch
niitzlicher Konfrontationen mit der Welt war die Weise, in der in Habermas’
Modell elementarer Vergesellschaftung die Welt in Erscheinung tritt. Dabei ist
die hier vertretene These, dall in Habermas’ Modell die elementare Verstindi-
gung kommunikativer Handlungskoordinierung unter der Voraussetzung stattfin-
det, daB der Gehalt der Handlungssituation bereits durch ein Problem definiert
ist, um dessen Bewiltigung willen die Verstdndigung tiberhaupt statt hat. Zu-
sammen mit der Privilegierung des problemlésenden Sprachgebrauchs fiihrt dies
dazu, dal Habermas’ Erkldrung des Zustandekommens sprachlicher Gehalte das
instrumentalistische Bild eines Aktors reproduziert, der mit der Welt konfrontiert
ist und die Sprache als ein Werkzeug zur Bewiltigung der durch die Welt ge-
stellten Aufgaben einsetzt.

Wingert setzt unmittelbar an der Frage an, wie wir uns die Relevanz der Welt
fiir unser Sprach- und Weltwissen denken sollen, und er argumentiert zweifellos
subtiler als Habermas. Die Auseinandersetzung mit ihm sollte verdeutlichen, daf3
eine befriedigende Position genau das Verhiltnis von problemlésendem und
welterschlieBendem Sprachgebrauch in Interaktionssituationen anders als Ha-
bermas konzipieren muf}. Wingert bringt gute Griinde dafiir vor, daf} in unserem
alltaglichen Handeln und Sprechen der Begriff einer geistunabhéngigen Welt fiir
die von uns gegebenenfalls vorzubringenden Rechtfertigungen — im Sinne zwei-
felsbezogener Begriindungen — eine wichtige Rolle spielt. Damit verteidigt er die
realistische Intuition, an der auch Habermas unbedingt gelegen ist und die auch
hier verfochten werden soll. Wingerts Konzeption der Weise, in der Konfrontati-
onen mit der Welt epistemisch niitzlich sein kénnen, krankt aber an den selben
Punkten wie die von Habermas. Die folgenden Untersuchungen zu Habermas
gelten demgemill auch der Moglichkeit, der realistischen Intuition im Rahmen
eines tatsdchlich pragmatistischen Programms zu entsprechen. Es soll untersucht
werden, ob die verschiedentlich kritisierten Verengungen von Habermas’ Sozia-
litatsbegriff vermieden werden kénnen, wenn man im Verfolg der realistischen
Intuition einen anderen Weg einschligt, als Habermas ihn wihlt.

14,02.2026, 14:13:18.


https://doi.org/10.14361/9783839404560
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

80 | GEHALT UND NORMATIVITAT BEI HABERMAS

2.2 Begrindete Normativitat: Normenreguliertes
Handeln und kritisierbare Geltungsanspriiche

In Kapitel V der Theorie des kommunikativen Handelns entwickelt Habermas
seine These von der Rationalisierung der Lebenswelt auf dem Wege theoriege-
schichtlicher Rekonstruktionen fort. Dabei fiihrt er Ergebnisse zweier vorange-
gangener Kapitel zusammen. Im zweiten Kapitel hatte er in Auseinandersetzung
mit Weber den Rahmen der Rationalisierungsthese dargestellt, wihrend das dritte
Kapitel sich ausschlieBlich einer sprachtheoretisch fundierten Reformulierung
des Begriffs sozialen Handelns gewidmet hatte. Diese beiden Stringe werden
nun im fiinften Kapitel verkniipft. Habermas will »die soziale Evolution [...] un-
ter Gesichtspunkte der Rationalisierung« bringen, um »theoretische Ansétze von
Mead und Durkheim mit dem Ziel aufeinander [zu] beziehen, hypothetisch einen
Ausgangszustand zu konstruieren, an dem sich ablesen 14Bt, was die Umstellung
auf ein institutionell zunédchst eng umschriebenes kommunikatives Handeln fiir
den Hominisationsproze3 bedeutet, und warum die sprachliche Vermittlung die-
ses normengeleiteten Handelns den Anstof3 zur Rationalisierung der Lebenswelt
gegeben haben konnte.«' Ziel ist es also, eine sozialevolutionire Genealogie
kommunikativer Vergesellschaftung zu schreiben, die das Zusammenspiel
sprachlichen Gehalts und normativer Beziige oder, wie Habermas sagt, von Be-
deutung und Geltung als den entscheidenden Zug kommunikativer Handlungs-
koordinierung und als den Motor des gesellschaftlichen Rationalisierungsprozes-
ses ausweist.

Habermas verfolgt zwei Argumentationslinien, die mit den beiden Stichwort-
gebern Mead und Durkheim verbunden sind und die sich teilweise tiberlagern.
Zum einen analysiert er, wie die Kompetenz des Gebrauchs bedeutungsidenti-
scher Symbole und der propositionalen Sprache mit der Kompetenz normenre-
gulierten Handelns zusammenhéingt. Habermas folgt Mead darin, daB8 er diese
Analyse phylogenetisch anheben 148t und hinsichtlich der Kompetenz zu nor-
menreguliertem Handeln auf der Ebene der Ontogenese abschlieft.” Zum anderen
greift Habermas auf Konzepte von Durkheim zuriick, um die von Mead ausgelas-
sene Rekonstruktion der Phylogenese des sprachlich vermittelten normenregu-

1 J. Habermas: TkH, Bd. 2, S. 132. (Herv. im Orig.)

2 Habermas kritisiert auch den methodischen Bruch in dieser Analyse und greift auf
Durkheim genau deswegen zuriick, um die von Mead offengelassene Erklarungslii-
cke zu schlieen. Er bleibt Meads Vorgehen aber darin treu, daf er den »Mechanis-
mus der Einstellungsiibernahme« sowohl in der phylogenetischen Erklarung der
Entstehung des Gebrauchs gehalttragender Symbole wie in der ontogenetischen Re-
konstruktion des Erwerbs der Kompetenz zu normenreguliertem Handeln in An-
schlag bringt. Impliziert ist also die These — die ich nicht gesondert diskutiere, son-
dern hier nur als diskussionswiirdig markieren will —, daf die Ontogenese menschli-
cher Individuen zumindest teilweise die Phylogenese der menschlichen Gattung
wiederholt.

14,02.2026, 14:13:18.


https://doi.org/10.14361/9783839404560
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

NORMENREGULIERTES HANDELN UND KRITISIERBARE GELTUNGSANSPRUCHE | 81

lierten Handelns nachzureichen. Diese Erorterungen sollen klédren, wie sich die
Form der sozialen Integration mit der Entstehung des kommunikativen Handelns
verdndert, und finden ihren Abschlufl in einem Gedankenexperiment, das die
»Logik dieses Formwandels [...] am fiktiven Grenzfall einer total integrierten Ge-
sellschaft«’ erkliren soll. Diese Diskussionen entfalten die entwicklungslogische
Rekonstruktion der begrifflichen Zusammenhinge, denn es geht Habermas nicht
um eine empirische Darstellung und kausale Erkldrung einer Phylogenese und
bestimmter Ontogenesen, sondern darum, gattungs- und individuumsgeschichtli-
che Entwicklungsstufen auszuzeichnen, deren Abfolge als ein Lern- bzw. Ratio-
nalisierungsprozeB beschrieben werden kann. *

Systematisch gesehen, bilden zwei Thesen die Angelpunkte von Habermas’
Argumentation. Die fiir den Status der Analyse der Kompetenzen sprachlichen
Regelfolgens und normenregulierten Handelns entscheidende Feststellung lautet:
»Normengeleitetes Handeln setzt die grammatische Rede als Kommunikations-
medium voraus.«’ Die fiir die phylogenetische Erzihlung von der Entstehung des
kommunikativen Handelns leitende These besagt, »daf3 sich der Begriff eines kri-
tisierbaren Geltungsanspruchs einer Assimilation der Wahrheit von Aussagen an
die (zunichst keineswegs kritisierbare) Geltung von Normen verdankt.«°

Der Gegenstand beider Thesen ist das Verhiltnis von Sprache und Normati-
vitdt. Mit der ersten These ist gesagt, daB3 normintegrierte Gesellschaften stets
Gesellschaften sprachlicher Wesen sind. Die zweite These gibt eine Erléduterung
dessen, was geschehen muf3, damit das als notwendig aufgefa3te parallele Beste-
hen von Sprache und Normativitit den Effekt zeitigt, die sprachlich vermittelte
Interaktion zu einem Motor gesellschaftlicher Rationalisierung zu machen. Wenn

3 So die Uberschrift des Abschnitts 3.(2) des fiinften Kapitels der TkH.

4  Es geht fiir Habermas mit Mead darum, »Interaktionsstufen zu unterscheiden, um

diese in ihren Strukturen von innen, d.h. aus der Perspektive eines Teilnehmers auf-
zukldren und so zu hierarchisieren, da3 die Emergenz der jeweils hoheren Interakti-
onsstufe im Sinne eines intern nachvollziehbaren Lernprozesses verstanden werden
kann.« (J. Habermas: TkH, Bd. 2, S. 72.)
Die fiir Habermas wichtige Unterscheidung von Entwicklungslogik und Entwick-
lungsdynamik ist nicht ohne Schwierigkeiten, wird von mir aber nicht niher bespro-
chen. Habermas halt das Konzept der Entwicklungslogik selbst fiir weiter klarungs-
bediirftig. Vgl. J. Habermas: »Moralbewuftsein und kommunikatives Handeln, in:
ders., MoralbewuBtsein und kommunikatives Handeln, Frankfurt/Main: Suhrkamp
61996, S. 127-206, hier, S. 180f. (Moralbewufstsein und kommunikatives Handeln
im folgenden zitiert unter der Sigle MBkH.) Vgl. die kritische Diskussion bei Piet
Strydom: »Collective Learning: Habermas’s Concessions and their theoretical
Implications, in: Philosophy & Social Criticism, Bd. 13 (1987), H. 3, S. 265-281.

5 J. Habermas: TkH, Bd. 2, S. 96.

6 Ebd., S.109. Beide These finden sich im »Exkurs zu den drei Wurzeln kommunika-
tiven Handelns« (S. 97-111) und damit nicht in den Abschnitten, die die an Mead
bzw. Durkheim orientierten Entwicklungsgeschichten entfalten. Es gehort zu den
Eigenheiten dieses Kapitels der TkH, da3 Habermas die systematischen Erorterun-
gen so iiber die Abschnitte verteilt, daf3 nicht leicht zu sehen ist, wie die Systematik
eigentlich gedacht sein soll.

14,02.2026, 14:13:18.


https://doi.org/10.14361/9783839404560
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

82 | GEHALT UND NORMATIVITAT BEI HABERMAS

sozialevolutiondr einmal der Zustand eingetreten ist, daB3 sich die Geltungsweise
wahrer Aussagen und diejenige handlungsregulierender Normen assimiliert ha-
ben, dann ist flirderhin alle Giiltigkeit des Normativen auf das Prinzip der Wahr-
heit verwiesen. Normativitit ist ab diesem Moment ein durch rationale Nach-
priifbarkeit charakterisiertes Phanomen. Oder anders: Wir kénnen den Begriff
einer Norm dann nicht mehr unabhéngig von der kritisierbaren und begriindbaren
Behauptung verstehen, die Norm sei zu Recht in Geltung. Damit wére der Anlaf3
zu jenen reflexiven Verstdndigungsvorgingen gegeben, auf die Habermas den
gesellschaftlichen Rationalisierungsprozef3 zurtickgehen sieht.

Die beiden leitenden Thesen stehen allerdings in einem spannungsreichen
Verhiltnis zueinander. Denn einerseits treibt Habermas einigen Aufwand, um
deutlich zu machen, dal Mead zu Unrecht die Bedeutung eines ausdifferenzier-
ten Kommunikationsmediums fiir die Entstehung der Kompetenz zu normenre-
guliertem Handeln iibergangen hat. Habermas fiihrt vor, dafl die Kompetenz,
normative Bezlige auszubilden, nicht ohne die Kompetenz denkbar ist, eine
grammatisch bzw. modal differenzierte Sprache sprechen zu kénnen. Anderer-
seits soll dieser Zusammenhang aber doch nicht so verstanden werden, daf die
Ausbildung eines Verstindnisses des Normativen unmittelbar mit dem Grundzug
behauptbarer sprachlicher Gehalte — als Verstandenes der Begriindung féhig und
bediirftig zu sein — verwoben ist. Zwar bringt Habermas die Kompetenz zu nor-
mativ reguliertem Handeln in unmittelbaren Zusammenhang mit der Sprachkom-
petenz, aber es soll doch eines weiteren Entwicklungsschrittes bediirfen, damit
sich Normativitit und Sprache sozusagen wechselseitig an ihren Grundbestim-
mungen teilhaben lassen: der Bindungskraft und dem Spiel des »Gebens und
Verlangens von Griinden».’

Diese Spannung verschirft sich noch, wo Habermas deutlich macht, daf3 die
Sprache genau deswegen eine Voraussetzung normenregulierten Handelns dar-
stellt, weil erst mit dem Gebrauch eines differenzierten Kommunikationsmedi-
ums die Moglichkeit und Notwendigkeit entsteht, die instinktgesteuerte Integra-
tion der Artengemeinschaft von Speziesexemplaren auf den normativen Modus
der Integration einer Gesellschaft von Individuen umzustellen. Dieser Haber-
masschen Uberlegung zufolge, miiiten normative Beziige genau in dem Mafe

7  So die von Brandom gewihlte Formulierung, um Sellars’ Rede vom »space of rea-
sons< zu paraphrasieren. Vgl. R.B. Brandom: ExVn, S. 17. Habermas hat Sellars
frith rezipiert. So widmet er ihm in den 1970 gehaltenen »Vorlesungen zu einer
sprachtheoretischen Grundlegung der Soziologie« einen mehrseitigen Abschnitt, in
dem er allerdings, wie auch in der Theorie des kommunikativen Handelns, Sellars’
beriihmte Formulierung, nicht erwéhnt. In seinem Beitrag zur Bioethikdebatte ge-
braucht er den Ausdruck, um die Besonderheit des »kulturelle[n] Gattungsvermo-
gen[s] der Vernunft« zu charakterisieren. Vgl. J. Habermas: »Die Zukunft der
menschlichen Natur. Der Streit um das ethische Selbstverstindnis der Gattung, in:
ders., Die Zukunft der menschlichen Natur. Auf dem Weg zu einer liberalen Euge-
nik? Frankfurt/Main: Suhrkamp 2001, S. 66.

14,02.2026, 14:13:18.


https://doi.org/10.14361/9783839404560
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

NORMENREGULIERTES HANDELN UND KRITISIERBARE GELTUNGSANSPRUCHE | 83

entstehen, wie die sprachliche Distanzierung einer dann verstandenen Welt das
instinktgeregelte Verhalten in einer Umwelt ersetzt.

Unter der Agide seiner beiden leitenden Thesen entsteht fiir Habermas also
der theoriestrategische Zwang, einen wesentlichen Zusammenhang von Sprache
und Normativitit herauszuarbeiten, zugleich aber in Onto- und Phylogenese die
Sprache und die Normativitit des Handelns unabhéngig voneinander einzufiih-
ren.

Die folgenden Abschnitte dieses Kapitels zeichnen nach, dafl dies zu keiner
konsistenten Position fiihrt. Dabei trage ich an Habermas nicht von auBlen Erkli-
rungsanspriiche heran, sondern verfolge, ob Habermas sowohl die wesentliche
Unabhingigkeit von Sprache und Normativitdt wie auch deren internen Zusam-
menhang erldutern kann, ohne sich zu widersprechen. Das Ergebnis ist, dal3 Ha-
bermas hier scheitert und damit den Pramissen seines Theorieprojektes nicht ge-
recht wird.

Habermas arbeitet im Grunde heraus, dal wir uns als normativ gebundene
Wesen genau insoweit verstehen miissen, als wir uns an Gehalten orientieren, das
heif3it genau insoweit, als wir uns verstehend auf die Welt beziehen. Es sind vor-
gingige Theorieentscheidungen, die ihn hindern, diesen Schlufl zu ziehen. Im
Resiimee des vorliegenden zweiten Kapitels werde ich umreifien, inwiefern es
seine naturalistische Motivation ist, die ihn gegen die Vorstellung argumentieren
1a6t, unser sprachlich strukturierter Weltbezug sei, wie Brandom es ausdriickt,
normativ »bis auf den Grund«®,

Habermas’ Argumentationsstrategie stiitzt sich in den entsprechenden Ab-
schnitten des fiinften Kapitels der Theorie des kommunikativen Handelns vor al-
lem auf zwei Konzepte mit komplementidren Funktionen. Zum einen unterschei-
det er zwischen der Normativitit des sprachlichen Regelfolgens und jener des
Befolgens von Handlungsnormen bzw. zwischen jRationalititsnormen< und
»Handlungsnormen<.” Dies macht es ihm vorderhand méglich, besonders auf der
ontogenetischen Ebene Verhiltnisse zu beschreiben, in denen Aktoren eine Spra-
che sprechen, die als ein Regelfolgen aufgefalit wird, ohne ihnen aber zuschrei-
ben zu miissen, iiber die Kompetenz zu normenreguliertem Handeln zu verfiigen.
Zum anderen spielt Meads Konzept der symbolisch vermittelten Interaktion eine
wesentliche Rolle.'” Damit ist eine Interaktionskoordinierung beschrieben, die

[e e}

Vgl. z.B. R.B. Brandom: ExVn, S. 92.
9 Vgl. J. Habermas: »Von Kant zu Hegel. Zu Robert Brandoms Sprachpragmatik«,
in: ders.: WR, S. 138-185, hier S. 148.
10 Hans Joas hat Habermas’ Gebrauch dieses Konzepts als Mead nicht angemessen
kritisiert. Er kommt aus dieser Perspektive zu einer &hnlichen Diagnose wie der hier
gegebenen. Auch er hilt sowohl »Habermas® Lokalisierung des Orts der Normge-
nese« wie auch die Konstruktion einer evolutiondren Stufenabfolge von symbolisch
und sprachlich vermittelter Interaktion fiir unplausibel. Allerdings halte ich gegen-
iiber dem SchluB, den Joas zieht, Habermas’ Uberlegungen fiir stichhaltiger. Joas
schreibt: »Auch vor der symbolischen Durcharbeitung des Motivationspotentials
miissen wir eine normative Regulation der zur kollektiven Verfolgung instinktmé-

14,02.2026, 14:13:18.


https://doi.org/10.14361/9783839404560
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

84 | GEHALT UND NORMATIVITAT BEI HABERMAS

zwar schon auf gehalthabende Symbole gestiitzt, aber noch nicht mit dem
Gebrauch einer »grammatisch differenzierten< Sprache verkniipft sein soll. Dieser
Begriff wird auf der phylogenetischen Ebene herangezogen, um gesellschaftliche
Verhiltnisse zu beschreiben, in denen noch nicht im Vollsinn eine Sprache ge-
sprochen wird, die aber doch schon normativ integriert sind. Meine nachstehen-
den Erorterungen verfolgen Habermas’ Argumentationsschritte am Leitfaden
dieser beiden Konzepte und zeichnen nach, in welcher Weise sie zu Inkonsisten-
zen fiithren.

2.2.1 Die Ontogenese normenregulierten Handelns

Habermas hilt Meads Sozialpsychologie fiir den theoriegeschichtlich entschei-
denden Schritt weg von einer am Begriff der Zwecktitigkeit ausgerichteten So-
ziologie hin zur »kommunikationstheoretischen Grundlegung der Sozialwissen-
schaften«''. Zweifellos sieht Habermas auch den naturgeschichtlich interessierten
Pragmatismus von Mead als vorbildgebend an, wenn er in der Rekonstruktion
der Fragestellung von dessen Kommunikationstheorie »die in Wirbeltiersozieta-
ten verbreitete »Gebdrdensprache«« mit Mead »als evolutiondre Ausgangslage«
ansieht, von der aus »eine Sprachentwicklung, die zundchst zur signalsprachli-
chen Stufe symbolisch vermittelter Interaktion und dann zur propositional aus-
differenzierten Rede fiihrt, erklirt werden soll.'* Vorab ist nochmals wichtig an-
zumerken, da3 mit der Rede von »Erklidrungenc hier und im weiteren stets nur die
begriffliche Rekonstruktion einer Entwicklungslogik gemeint ist und keine Aus-
sagen lber die empirischen Randbedingungen gemacht werden, die eine solche
Entwicklung induziert haben konnten. Es handelt sich also nicht um Erkldrungen
im kausalen Sinne, sondern um Erkldrungen im Sinne rationaler Rekonstruktio-
nen.

Die im folgenden unternommene Auseinandersetzung mit Habermas’ an
Mead orientierter Argumentation ist, wie einleitend dargestellt, von der Frage ge-
leitet, ob Habermas darin die Entstehung von Normativitét in ein plausibles Ver-
hiltnis zur Entstehung des Umgangs mit gehaltvollen Zeichen bringt. Habermas

Big nahegelegter Ziele notwendigen Handlungen unterstellen.« Damit scheint mir
aber der von Habermas zurecht betonte und von Joas mit Mead auch bestitigte
Bruch zwischen den Integrationsformen einer instinktgesteuerten Artengemein-
schaft und einer normintegrierten Gesellschaft von Individuen unterboten. Eine
normorientierte Integration hat genau insoweit statt, als Handlungsorientierungen
nicht mehr »instinktmaéssig nahegelegt«, sondern Bestandteil eines Motivhaushalts
sind, der qua symbolischer Durchstrukturierung eine Ordnung eigenen Rechts aus-
bildet. Vgl. Hans Joas: »Einleitung: Neuere Beitrage zum Werk G.H. Meads, in:
H. Joas (Hg.), Das Problem der Intersubjektivitit. Neuere Beitrage zum Werk G.H.
Meads, Frankfurt/Main: Suhrkamp 1985, S. 7-25, hier S. 19f.

11 Vgl. die Uberschrift des ersten Unterkapitels des Kapitels V der Theorie des kom-
munikativen Handelns.

12 J. Habermas: TkH, Bd. 2, S. 15. (Herv. i. Orig.)

14,02.2026, 14:13:18.


https://doi.org/10.14361/9783839404560
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

NORMENREGULIERTES HANDELN UND KRITISIERBARE GELTUNGSANSPRUCHE | 85

gibt grundséitzlich zwei unterschiedliche Quellen der Normativitét an, von denen
die eine die Normen der Rationalitit und die andere die Normen des Handelns
speisen soll. Habermas’ Erlduterungen laufen darauf hinaus, dal den Rationali-
titsnormen die Normativitdt des regelgeleiteten Gebrauchs bedeutungsidenti-
scher Symbole zugrunde liegt, wihrend den Handlungsnormen ihre bindende
Kraft zunédchst auf dem Wege einer Verinnerlichung der normativ gehaltvollen
Identitét des Kollektivs zuwéchst.

Diese Unterscheidung von sprachlichen Rationalitidtsnormen und Handlungs-
normen spielt in Habermas’ Argumentation auch dahingehend eine wichtige Rol-
le, als sie einem seiner beiden Hauptkritikpunkte an Meads Theorie zugrunde
liegt, ndmlich der Unvollstindigkeit von Meads Analyse der Bedingungen, unter
denen aus der Kompetenz zu symbolisch vermitteltem Handeln die Kompetenz
zu normenreguliertem Handeln entstehen kann. Ich komme auf diese Frage im
folgenden wiederholt zu sprechen.

2.2.1.1  Gebrauch bedeutungsidentischer Symbole nach Mead und
Wittgenstein

Formen symbolisch vermittelter Interaktion entwickeln sich nach Mead (immer
in Habermas’ Darstellung) auf der Basis von reizgesteuertem Verhalten, in wel-
chem, wie z.B. im Fall kdmpfender Hunde, bestimmte Haltungen oder »Gestenc
(Knurren, Ansetzen zum Sprung etc.) des einen zu verhaltensauslosenden Reizen
fiir einen anderen Organismus werden. Bezogen auf den »funktionalen Stellen-
wert, den ein solches Verhalten »in einem System von Verhaltensweisen ein-
nimmt« — gedacht ist bei diesen Systemen an »die bekannten Funktionskreise tie-
rischen Verhaltens: Nahrungssuche, Paarung, Angriff und Verteidigung, Brut-
pflege, Spielverhalten usw.« —, lassen sich den fraglichen Gesten aus der Per-
spektive des beobachtenden Wissenschaftlers Bedeutungen zuweisen.”” Uber
diese »natiirlichen Bedeutungen« verfiigen die agierenden Organismen nicht
selbst. Erst mit dem »Ubergang von der gestenvermittelten zur symbolisch ver-
mittelten Interaktion« vollziehe sich nach Mead »eine Semantisierung natiirlicher
Bedeutungen». Konnte den Gesten nur aus der Perspektive der beobachtenden
Wissenschaftler Bedeutung zugewiesen werden, soll mit der Entstehung eines
Gebrauchs bedeutungsidentischer Symbole diese Bedeutung fiir »eine Verstindi-
gung zwischen den Interaktionsteilnehmern zuginglich« werden: »Mead verfolgt
[...] die Entstehung sprachlicher Kommunikationsformen am Leitfaden einer
sukzessiven Umwandlung der objektiven oder natiirlichen Bedeutung systemisch
geordneter Zweck-Mittel-Relationen, die zwischen beobachtbaren Verhaltensre-
aktionen bestehen, in eine Bedeutung, die diese Verhaltensweisen fiir die betei-

13 Ebd, S. 18.

14,02.2026, 14:13:18.


https://doi.org/10.14361/9783839404560
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

86 | GEHALT UND NORMATIVITAT BEI HABERMAS

ligten Organismen selbst gewinnen. Symbolische Bedeutung entsteht aus einer
Subjektivierung oder Verinnerlichung objektiver Sinnstrukturen.«'*

Habermas rekonstruiert zundchst, wie Mead diesen Semantisierungsprozef3
mittels des Mechanismus einer »Einstellungsiibernahme« erklirt."® Ziel dieser
Rekonstruktion ist es, den schrittweisen Erwerb der Konzepte, die den Gebrauch
bedeutungsidentischer Symbole ermdglichen, so nachzuzeichnen, daf er als ein
sich stufenweise vollziehender Lernprozef3 erscheint. Die sich verhaltenden Or-
ganismen erwerben demnach die neuen Konzepte, indem sie die Perspektive ih-
rer Gegeniiber einnehmen. In Gang gehalten wird der Prozel — einer »darwinis-
tisch ansetzende[n] Uberlegung« Meads folgend — dadurch, »daB der Anpas-
sungsdruck, den die Beteiligten in komplexeren Interaktionen, ob nun unter dem
Zwang zur Kooperation oder erst recht im Fall von Konflikten, aufeinander aus-
iiben, eine Pramie auf erhohte Reaktionsgeschwindigkeiten aussetzt. Dabei sind
diejenigen Interaktionsteilnehmer im Vorteil, die lernen, nicht nur die Gesten ei-
nes anderen im Licht der eigenen, instinktiv verankerten Reaktionen zu deuten,
sondern schon die Bedeutung der eigenen Gesten im Licht der zu erwartenden
Reaktionen des anderen verstehen.«'®

Habermas bringt in seine Rekonstruktion von Meads Theorie an verschiede-
nen Stellen Korrekturen ein, folgt ihm aber im Grundsétzlichen. Hinsichtlich
meiner im vorliegenden Unterabschnitt leitenden Frage nach dem Zusammen-
hang der Entstehung von sprachlichem Gehalt und normativen Beziigen ist nun
von besonderem Interesse, da3 er eine »Prizisierung von Meads Bedeutungsthe-
orie mit Hilfe von Wittgensteins Konzept der Befolgung einer Regel«'” unter-
nimmt. Dabei ist der springende Punkt, da3 Habermas diese Erlduterungen zu
den Bedingungen des regelfolgenden Gebrauchs bedeutungsidentischer Symbole

14 Alle Zitate: J. Habermas: TkH, Bd. 2, S. 19.
Ohne hier ndher darauf einzugehen, will ich darauf hinweisen, dal sich an dieser
Stelle die von mir in Habermas’ Bedeutungstheorie verfolgte Problematik darin &u-
Bert, daB3 die Konsequenz der Tatsache verwischt wird, da3 auch hier die »natiirli-
chen Bedeutungen« auf der Grundlage gegebener >semantischer Bedeutungen< zu-
stande kommen: Es handelt sich um Zuschreibungen der bereits sprachmichtigen
Beobachter. Das stellt Habermas zwar fest, erzéhlt die Geschichte aber dann doch
so, als ldgen die »natiirlichen Bedeutungen« irgendwie vor und konnten internalisiert
werden. Es liegt aber nichts anderes vor, als ein Verhalten von Organismen. Zweck-
Mittel-Relationen in einem Systemzusammenhang, die als internalisierbare Bedeu-
tungen aufgefalit werden, gibt es nur aus der Perspektive bestimmter Beschreibun-
gen. (Es sei denn, man vertrite eine realistische Position in einem sehr starken Sin-
ne, die selbst Funktionszusammenhénge als existierende Entitdten ansehen wollte.
Das ist aber mit Sicherheit nicht Habermas’ Absicht.) Die unbeantwortete Frage ist
also: Auf welcher Grundlage werden diese Beschreibungen moglich?

15 J. Habermas: TkH, Bd. 2, S. 21ff.

16 Ebd., S. 24. Diesen Erklarungsansatz hilt Habermas im Gegensatz zu einem ande-
ren auf der selben Seite erwahnten fiir aussichtsreich.

17 So die Uberschrift des dritten Abschnitts des zweiten Unterkapitels im Kapitel fiinf
der TkH.

14,02.2026, 14:13:18.


https://doi.org/10.14361/9783839404560
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

NORMENREGULIERTES HANDELN UND KRITISIERBARE GELTUNGSANSPRUCHE | 87

nicht zugleich als Erlduterung der Bedingungen des Regelfolgens im normenre-
gulierten Handeln verstanden wissen will.

In den Abschnitten, die den Préizisierungen zur Meadschen Bedeutungstheo-
rie folgen, begriindet Habermas, dal aus der Kompetenz zu regelgeleitetem
Gebrauch von Symbolen zum Zwecke der Vermittlung der Interaktion erst auf
der Basis eines grammatisch und modal ausdifferenzierten Kommunikationsme-
diums und damit ausdifferenzierter Weltbeziige die Kompetenz zu normenregu-
liertem Handeln entstehen kann. Bei genauer Betrachtung ergibt sich allerdings,
dal diese Bedingung, die normenreguliertes Handeln auszeichnen soll, auch im
Gebrauch bedeutungsidentischer Symbole erfiillt sein muB3. Ich werde zunéchst
im vorliegenden Unterabschnitt nachvollziehen, wie Habermas mit Wittgenstein
das Konzept sprachlichen Regelfolgens erldutert.

In Absetzung von der behavioristischen Meadinterpretation von Charles Mor-
ris hebt Habermas hervor, daf3 die »bedeutungskonstante Verwendung desselben
Symbols [...] nicht nur an sich gegeben, sondern fiir die Symbolbenutzer selbst
erkennbar sein« muB.'® Ein Symbol hat — im Gegensatz zur >Geste< — eine Be-
deutung, die die Benutzer des Symbols kennen, genauer: von der die Symbolbe-
nutzer wissen, daf} ihr Gegeniiber dieselbe Bedeutung mit dem Symbol verbinden
sollte, wie sie selbst es tun. Denn: »Eine identische Bedeutung liegt dann vor,
wenn Ego weil}, wie Alter auf eine signifikante Geste reagieren miifite; es geniigt
nicht zu erwarten, daB Alter in einer bestimmten Weise reagieren wird.«'® Der
Unterschied zwischen einer Erwartung in dem Sinn, dal wir davon ausgehen,
daB dies oder jenes eintreten wird und der Erwartung, bei der wir davon ausge-
hen, jemand sollte dieses oder jenes angemessener Weise tun, ist der Unterschied
zwischen einer prognostischen und einer normativen Erwartung. Die prognosti-
sche Erwartung stiitzt sich auf Meinungen tiber die objektive Welt, wihrend sich
die normative Erwartung auf in der sozialen Welt intersubjektiv geltende Regeln
bezieht. Ein solcher Regel- bzw. Geltungsbezug konstituiert den bedeutungs-
identischen Gebrauch von Symbolen: »Die bedeutungskonstante Verwendung
desselben Symbols« und damit die »Identitdt der Bedeutung kann nur durch die
intersubjektive Geltung einer Regel, die die Bedeutung eines Zeichens >konven-
tionell< festlegt, gesichert werden. Insofern bedeutet der Ubergang von der ges-
tenvermittelten zur symbolisch vermittelten Interaktion zugleich die Konstituie-
rung regelgeleiteten Verhaltens, eines Verhaltens, das in Begriffen der Orientie-
rung an Bedeutungskonventionen erkldrt werden kann.« Zwar »bezieht sich der
Begriff der Regelkompetenz keinesfalls nur auf die Fahigkeit, symbolische Au-
Berungen in kommunikativer Absicht hervorzubringen und zu verstehen; er ist
gleichwohl ein Schliissel fiir unser Problem, weil sich an der Féhigkeit, einer Re-
gel zu folgen, kliren 14Bt, was wir mit der Identitit einer Bedeutung meinen.«*

18 J. Habermas: TkH, Bd.2, S. 31.
19 Ebd., S. 28. (Herv. im Orig.)
20 Ebd., S. 31f. (Herv. im Orig.)

14,02.2026, 14:13:18.


https://doi.org/10.14361/9783839404560
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

88 | GEHALT UND NORMATIVITAT BEI HABERMAS

Deswegen will Habermas »an Wittgensteins Analyse des Regelbegriffs erinnern«
und zwar mit dem systematischen Interesse, »den Zusammenhang von identi-
scher Bedeutung und intersubjektiver Geltung, d.h. von Regelbefolgung und kri-
tischen Ja/Nein-Stellungnahmen zu RegelverstoBen aufzukliren.«*!

Wittgensteins Regelanalyse® zeigt, dal mit der Rede von Regeln, denen ein
Handeln folgt, nicht empirische RegelmiBigkeiten gemeint sein kénnen, denn
»[nJicht jede Ungleichférmigkeit zeigt einen RegelverstoB an«, so daf gilt: »Man
mulB} die Regel kennen, wenn man feststellen will, ob jemand von der Regel ab-
weicht.« Genauso impliziert die Kenntnis einer Regel die Fahigkeit, neue und
zwar prinzipiell unbegrenzt viele Anwendungsfélle hervorzubringen. Dieser As-
pekt der Regelkompetenz erldutert die Bedingung, dafl Symbolbenutzer selbst die
Bedeutung eines Symbols angeben kdnnen miissen, wenn zurecht von der Iden-
titdt von dessen Bedeutung gesprochen werden soll: Es sind die Regeln des
Gebrauchs symbolischer Bedeutungen, die die »Einheit in der Mannigfaltigkeit
ihrer exemplarischen Verkorperungen, ihrer verschiedenen Realisierungen oder
Erfiillungen herstellen«® und damit die Identitit der Symbolbedeutung konstitu-
ieren. Sie missen gekannt und angewendet werden konnen, wenn bedeutung-
sidentischer Gebrauch von Symbolen méglich sein soll.

Ebenso wichtig wie die Unterscheidung zwischen Regeln und RegelméBig-
keiten ist fiir Habermas Wittgensteins originelles und beriihmtes >Privatspra-
chenargument¢, daB »man nicht der Regel >privatim¢ folgen« kann.** Wir kénn-
ten, so Wittgenstein, wenn wir alleine wiren, nicht unterscheiden, ob wir nur
glauben, einer Regel zu folgen, oder ob wir der Regel tatséchlich folgen. Diese
Unterscheidung wird erst stabil in einer Situation, in der es ein Gegeniiber gibt,
das dariiber befinden kann, ob wir tatséchlich einer Regel folgt oder es nur glau-
ben. »Die Pointe dieser Uberlegung ist«, kommentiert Habermas, »daB A nicht
sicher sein kann, ob er iiberhaupt einer Regel folgt, wenn nicht eine Situation be-
steht, in der er sein Verhalten einer grundsétzlich konsenstihigen Kritik durch B
aussetzt. Wittgenstein will zeigen, daf3 die Identitdt und die Geltung von Regeln
systematisch zusammenhéngen. [...] Ohne diese Moglichkeit der gegenseitigen
Kritik und einer zu Einverstandnis fithrenden wechselseitigen Belehrung wire die

21 Ebd, S.31.

22 Die Frage des Regelfolgens wird in einem grofen Komplex von Paragraphen in
Wittgensteins Philosophischen Untersuchungen diskutiert. G. P. Baker und P. M. S.
Hacker haben den zweiten Band ihres sehr bekannt gewordenen »Analytical com-
mentary« diesem Komplex gewidmet, den sie in den Paragraphen 185-242 bestim-
men. Vgl. Gordon P. Baker u. Peter M.S. Hacker: An analytical commentary on the
Philosophical Investigations, Bd. 2: Wittgenstein: rules, grammar and necessity,
Oxford: Basil Blackwell 1985.

23 J. Habermas: TkH, Bd. 2, S. 32.

24 L. Wittgenstein: Philosophische Untersuchungen, §202, in: ders., Tractatus logico-
philosophicus, Tagebiicher 1914-1916, Philosophische Untersuchungen (Werkaus-
gabe, Bd. 1), Frankfurt/Main 91993, S. 345. Bei Habermas zitiert in TkH, Bd. 2, S.
33.

14,02.2026, 14:13:18.


https://doi.org/10.14361/9783839404560
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

NORMENREGULIERTES HANDELN UND KRITISIERBARE GELTUNGSANSPRUCHE | 89

Identitit von Regeln nicht gesichert. [...] Mit der Analyse des Begriffs >einer Re-
gel folgenc« fithrt Wittgenstein den Nachweis, dafl die Identitit von Bedeutungen
auf die Fahigkeit zuriickgeht, intersubjektiv geltenden Regeln zusammen mit
mindestens einem weiteren Subjekt zu folgen; dabei miissen beide iiber die
Kompetenz sowohl zu regelgeleitetem Verhalten wie auch zur kritischen Beur-
teilung dieses Verhaltens verfiigen.«*’

Bedeutung und Geltung hidngen nicht nur zusammen, sondern ihr Zusam-
menhang impliziert die M6glichkeit der Kritik. Aufgrund dieses Zusammenhangs
hegt Habermas, wie im ersten Kapitel dargestellt, die Hoffnung, daf} eine sprach-
pragmatische Grundlegung der kritischen Gesellschaftstheorie die Moglichkeit
er6ftnet, ihre normativen Grundlagen ausweisen zu konnen. Allerdings ist an der
besprochenen Stelle aus dem fiinften Kapitel der Theorie des kommunikativen
Handelns wichtig, daB diese Uberlegung noch nicht den Zusammenhang zwi-
schen der intersubjektiven Bindung an Handlungsnormen und der Kritisierbar-
keit von Geltungsanspriichen erkldren soll. Im ndchsten Argumentationsschritt
will Habermas zeigen, warum auf dieser Entwicklungsstufe die Moglichkeit zu
normenreguliertem Handeln noch nicht angesetzt werden kann. Auf dieser Stufe
handele es sich nimlich noch um den Gebrauch von Symbolen, die zwar schon
einen identischen Gehalt hitten, aber deren Gebrauch noch nicht grammatisch
und modal differenziert sei, so da3 dieser Gebrauch noch nicht zur symbolischen
Durchstrukturierung der Handlungsmotivationen fiihre, die fiir normenreguliertes
Handeln vorausgesetzt werden miisse. Ich werde im folgenden Abschnitt Haber-
mas’ Erorterung der notwendigen Ausdifferenzierung des Kommunikationsme-
diums besprechen. Im darauffolgenden Abschnitt werde ich dann bezogen auf die
ontogenetische Erkldarung der Entstehung der Kompetenz zu normenreguliertem
Handeln deutlich machen, daB3 eine Ausdifferenzierung der Weltbeziige auch
schon fiir den Gebrauch bedeutungsidentischer Symbole vorausgesetzt werden
muB. Das heif3it, daB wir genau in dem MafBe, wie wir in der Welt verstehend mit
Gehalten umgehen, die Welt als einen Sinnzusammenhang mit unterschiedlichen
Strukturdimensionen auffassen, auf die wir uns in verschiedenen »Weltbeziigen«
als auf unterschiedliche Momente unseres Standes in der Welt beziechen. Eine
Ebene eines zwar mit Gehalten umgehenden, aber undifferenziert-eindimensio-
nalen Verhaltens, wie Habermas die Entwicklungsstufe symbolisch vermittelter
Interaktion konzipiert, kann es nicht geben.

2.2.1.2 Die Ausdifferenzierung der Weltbezlige und des
Kommunikationsmediums

Wihrend Habermas hinsichtlich Meads Theorie dariiber, wie der Gebrauch be-
deutungsidentischer Symbole sich entwickelt haben konnte, nur Prizisierungen
fiir notwendig halt, sieht er in Meads Erklérung der Genese des normenregulier-

25 J. Habermas: TkH, Bd. 2, S. 33f. (Herv. im Orig.)

14,02.2026, 14:13:18.


https://doi.org/10.14361/9783839404560
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

90 | GEHALT UND NORMATIVITAT BEI HABERMAS

ten Handelns als der nédchst hoheren gesellschaftlichen Entwicklungsstufe zwei
wesentliche Versdumnisse.

Der erste Einwand ist methodologischer Natur. Mead beschréinke sich darauf,
auf der Ebene der Ontogenese in einer Sozialisationssituation nachzukonstruie-
ren, wie der Erwerb der Kompetenz zu normenreguliertem Handeln verstanden
werden kann. Dabei setze er voraus, da} sich bereits eine durch Normen integ-
rierte Gemeinschaft gebildet hat, die hinter der Autoritdt der sozialisatorischen
Instanz der Normvermittlung — gewdhnlich die Eltern — steht. Mead gebe aber
keine phylogenetische Erkldrung dafiir, wie der Ubergang von einer instinktge-
bundenen zu einer normbasierten Vergesellschaftung erfolgt sein kann.

Der zweite Einwand bezieht sich darauf, dal Mead den notwendigen Verin-
derungen des Kommunikationsmediums zu wenig Beachtung geschenkt habe.
Die Ersetzung der instinktgebundenen Verhaltenssteuerung durch eine normen-
regulierte ist nach Habermas erst dann méglich, wenn mit der grammatischen
und modalen Ausdifferenzierung des Symbolgebrauchs eine sprachliche Durch-
strukturierung auch der Handlungsmotivationen eingesetzt hat. Die Kernthese
dieser Habermasschen Uberlegung lautet: »Normengeleitetes Handeln setzt die
grammatische Rede als Kommunikationsmedium voraus.«*® Zunichst ist dem-
nach zu kldren, worum es bei der Diskussion um die Struktur der Handlungsmo-
tivationen von Aktoren geht. Hinsichtlich der Beschaffenheit der Handlungsmo-
tivationen stellt sich die Frage, wie diese strukturiert sein miissen, damit sich das
Aktorhandeln von angeborenen Programmen, die bestimmte Umweltreize mit
bestimmen Verhaltensreaktionen verkniipfen, unabhingig machen kann. Dies
soll nach Habermas eben dann moglich sein, wenn zwei wesentliche Bedingun-
gen erfiillt sind. Einerseits miissen die Aktoren {iber ein Kommunikationsme-
dium verfiigen, das hinreichend differenziert ist, um einen »gleichzeitig situati-
onsbeziiglichen und situationsiiberschreitenden« Gebrauch von ihm machen zu
konnen.”” Andererseits soll sich im Gebrauch dieses Kommunikationsmediums
ein Selbstbezug der Aktoren ausbilden, der eine symbolische Strukturierung
aufweist. Habermas’ Gedanke ist es dabei, den Selbstbezug als einen unter ande-
ren Weltbeziigen aufzufassen, die sich im Gebrauch des Kommunikationsmedi-
ums erst ausdifferenzieren und deswegen auch von seiner Struktur geprégt sind.

Habermas gibt — zu Teilen unter Bezug auf Tugendhat — insbesondere zwei
Griinde dafiir an, warum erst ein auf sprachliches Niveau ausdifferenziertes
Kommunikationsmedium es den Aktoren ermdglicht, die Instinktbindung ihrer
Verhaltensregulierung zu iiberwinden. Zum einen bediirfe es singuldrer Termini,
um »auf Gegenstinde Bezug nehmen [zu konnen], die rdumlich und zeitlich von
der Sprechsituation entfernt sind, um Sachverhalte auch unabhingig vom Kon-
text, gegebenenfalls in zeitlicher und ontischer Modalisierung wiederzugeben.«*

26 Ebd., S. 96.
27 Ebd, S. 47.
28 Ebd.

14,02.2026, 14:13:18.


https://doi.org/10.14361/9783839404560
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

NORMENREGULIERTES HANDELN UND KRITISIERBARE GELTUNGSANSPRUCHE | 91

Mit dieser Moglichkeit, sich auf Situationen zu beziehen, in denen man sich au-
genblicklich nicht befindet, entsteht das Konzept einer unabhéngig von den eige-
nen unmittelbar vollzogenen Interaktionen gegebenen Realitdt, d.h. der formale
Begriff einer objektiven Welt. Wenn Aktoren in der Lage sind, sich auf ihre
Umwelt als auf eine objektive Welt zu beziehen, ist nach Habermas eine notwen-
dige Voraussetzung fiir die Ablosung von einer instinktgebundenen Verhaltens-
regulierung erfiillt.

Diese Uberlegung gehort in einen weiteren Zusammenhang. Die Plausibilitiit
der These, dal die Umformung der instinktgebundenen Verhaltensregulierung
die Ausbildung des Konzepts einer objektiven Welt voraussetzt, beruht darauf,
daB3 ein Aktor gleichsam einen Abstand zwischen sich und die Welt bringen mu8,
um sich einen Handlungsraum erst zu erdffnen. Diese Idee hat eine lange Tradi-
tion, in die sich so unterschiedliche Autoren wie Herder, Humboldt, Heidegger,
Gehlen oder eben auch Mead eintragen lassen.” In Habermas® Systematik ist die
Ausbildung des Konzepts der objektiven Welt tatsdchlich aber nur ein Moment
des umfassenderen Prozesses der Ausdifferenzierung der formalen Weltkon-
zepte. Deswegen ist die zweite Eigenschaft, auf Grund derer ein ausdifferenzier-
tes Kommunikationsmedium die Umstellung der Verhaltensregulierung und da-
mit der Handlungskoordinierung erméglicht, die grundlegendere.

Ein ausdifferenziertes Kommunikationsmedium stellt ndmlich die Mittel fiir
eine pragmatische Modalisierung des Weltbezugs bereit. Aktoren miissen diffe-
renzieren konnen, ob sie sich auf Situationsbestandteile als einen Teil der objek-
tiven, der sozialen oder ihrer Innenwelt beziehen, und dies wird in dem Mal
moglich, in dem das Kommunikationsmedium Indikatoren zur Verfiigung stellt,
die diese verschiedenen Bezugsweisen bezeichnen. Dies ist der ProzeB, in wel-
chem die Intentionalitdt der Aktoren entsteht und sich ihr Handlungswillen bil-
det. So stellt Habermas fest: »Mit der Ausdifferenzierung der Grundmodi ge-
winnt das sprachliche Medium der Verstindigung die Kraft, den Willen zurech-
nungsfihiger Aktoren zu binden.« Und mit Blick auf die sich damit er6ffnende
Moglichkeit zu kommunikativer Handlungskoordinierung fiigt er an: »Ego kann
diese illokutive Kraft auf Alter ausiiben, sobald beide in der Lage sind, ihr Han-
deln an Geltungsanspriichen zu orientieren.« *°

Die Bedeutung der pragmatischen Modalisierung des Kommunikationsmedi-
ums arbeitet Habermas zunichst nicht so klar heraus wie die Rolle, die die Ent-
stehung singuldrer Termini, die Herausbildung des Irrealis und der zeitlichen In-
dizierung spielen. In seinem Argumentationsgang nehmen die Uberlegungen
dazu — im Abschnitt 1.(4) des fiinften Kapitels — den Platz einer allgemein ge-
haltenen Darstellung ein, wie insgesamt die symbolische Durchstrukturierung der

29 Vgl. hierzu z.B. J. Habermas: »Die befreiende Kraft der symbolischen Formgebung.
Ernst Cassirers humanistisches Erbe und die Bibliothek Warburge, in: ders., Vom
sinnlichen Eindruck zum symbolischen Ausdruck, Frankfurt/Main: Suhrkamp 1997,
S. 9-40, hier S. 16.

30 Beide Zitate: J. Habermas: TkH, Bd. 2, S. 46. (Herv. im Orig.)

14,02.2026, 14:13:18.


https://doi.org/10.14361/9783839404560
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

92 | GEHALT UND NORMATIVITAT BEI HABERMAS

Handlungsmotivationen aufzufassen ist und wie sie mit der sprachlichen Ausdif-
ferenzierung zusammenhingt. Diese ungleichgewichtig stirkere Beachtung der
Rolle des Konzepts einer >entsozialisierten< Realitdt verstehe ich als ein Sym-
ptom dessen, dafl Habermas zuletzt doch den Status der Sprache aus der instru-
mentalistischen Konstellation eines Aktors heraus versteht, der mit den Gege-
benheiten der objektiven Welt konfrontiert ist.

Aus der These, dafl erst die symbolische Durchstrukturierung der Hand-
lungsmotivationen, die auf den Gebrauch eines ausdifferenzierten Kommunikati-
onsmediums zuriickgeht, die Ablosung von der Instinktbindung der Verhaltens-
regulierung ermdglicht, gewinnt Habermas nun ein Argument, weshalb dieser
Ablosungsprozell mit der Umstellung der symbolisch vermittelten Interaktion auf
ein normenreguliertes Handeln einhergehen muf.

Setzt man ndmlich voraus, da3 die Ablésung vom instinktregulierten Ver-
halten qua symbolischer Durchstrukturierung der Handlungsmotivationen statt
gefunden hat, dann kann die Entstehung des normenregulierten Handelns als
notwendige Einfithrung eines neuen Mechanismus der Handlungskoordinierung
erklart werden. Denn der Mechanismus symbolisch vermittelter Interaktion zer-
bricht, wenn die Handlungsmotivationen der Aktoren symbolisch durchstruktu-
riert sind: »Anhand sprachanalytischer Uberlegungen zur kommunikativen Ver-
wendung von Propositionen kann man sich klarmachen, wie [...] der signal-
sprachliche Mechanismus der Handlungskoordinierung gestort und die Grund-
lage der symbolisch vermittelten Interaktion erschiittert wird. In dem MalBle, wie
die Interaktionsteilnehmer sprachlich iiber eine objektive Welt verfiigen, auf die
sie sich mit Propositionen beziechen oder in die sie zielgerichtet intervenieren
konnen, lassen sich ihre Handlungen nicht mehr iiber Signale koordinieren.«’'
Der Mechanismus der symbolisch vermittelten Interaktion soll darauf beruhen,
daB im Gebrauch eines Symbols gerade noch kein nach formalen Welten diffe-
renzierter Situationsbezug statt hat, sondern Aussagen iiber die objektive Welt
stets mit Handlungsaufforderungen verkniipft sind. Lost sich diese Verkntipfung
im Zuge der Ausdifferenzierung des Kommunikationsmediums, kann der Sym-
bolgebrauch auch nicht mehr verhaltenssteuernd wirken: »Nur solange die de-
skriptiven mit den expressiven und imperativen Bedeutungskomponenten ver-
schmolzen sind, haben Signale eine verhaltenssteuernde Kraft. Mit der Stufe der
symbolisch vermittelten Interaktion zerbrechen zwar die Funktionskreise tieri-
schen Verhaltens, aber die Signale bleiben an Verhaltensdispositionen und Ver-
haltensschemata gebunden. Dieser Einbettung verdanken Signale eine bindende
Kraft, die ein funktionales Aquivalent fiir die Ausloserwirkung von Gesten dar-
stellt. Auf der Stufe propositional ausdifferenzierter, im engeren Sinne sprachli-
cher Kommunikation geht diese Art von Motivation verloren.«’> Habermas
schlieft daraus, daB die »Regulierung des Handelns durch Normen [...] als Lo-

31 Ebd., S. 50.
32 Ebd., S. 50f. (Herv. im Orig.)

14,02.2026, 14:13:18.


https://doi.org/10.14361/9783839404560
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

NORMENREGULIERTES HANDELN UND KRITISIERBARE GELTUNGSANSPRUCHE | 93

sung eines Problems aufgefafit werden [kann], das auftritt, sobald die signal-
sprachliche Koordinierung von Handlungen nicht mehr funktioniert.«*>

Habermas présentiert also ein dreigliedriges Entwicklungsschema. Ausge-
hend von einer noch ganz instinktgebundenen, gestensprachlichen Verhaltens-
steuerung unter Artgenossen (1), entsteht die symbolisch vermittelte Interaktion,
in der die Aktoren zwar schon die Kompetenz zum Gebrauch bedeutungsidenti-
scher Symbole haben, aber ihr Handeln letztlich doch auf Basis von »Verhaltens-
dispositionen und Verhaltensschemata< aneinander anschlielen (2). Die Kompe-
tenz zu normenreguliertem Handeln bildet sich aus, wenn dieser Mechanismus
im Zuge der Ausdifferenzierung des Kommunikationsmediums seine Wirkung
verliert (3). Damit ist die Ebene kommunikativer Handlungskoordinierung be-
treten.

2.2.1.3 Objektive Welt, Neuterperspektive und generalisierte
Normgeltung

Habermas’ Uberlegungen zur Bedeutung eines ausdifferenzierten Kommunikati-
onsmediums gelten der Analyse von Bedingungen, unter denen sich das symbo-
lisch vermittelte zum normenregulierten Handeln entwickeln kann. Die Analyse
der Kompetenz normenregulierten Handelns und der korrespondierenden Kon-
stitution einer geteilten sozialen Welt legitim geregelter Beziehungen treibt Ha-
bermas mit Mead zunichst auf der Ebene der Ontogenese fort. Dabei gilt, wie im
Falle der Ausbildung der Kompetenz zum Gebrauch bedeutungsidentischer
Symbole, der Mechanismus der Einstellungsiibernahme als das Movens der
Lernentwicklung. Habermas kommt es darauf an zu zeigen, wie sich aus der Per-
spektive eines Kindes stufenweise die Interaktionsformen veréindern, wenn die
Kompetenz zu normenreguliertem Handeln erworben wird. Das Kind muf} dabei
ein Verstidndnis dafiir erwerben, da3 Normen (a) situationsunabhingig und (b)
fiir alle Mitglieder seiner Gemeinschaft gleichermaflen gelten und daf3 der Sinn
der Normgeltung darin besteht, da3 man (c) Normen befolgen wollen soll, weil
(d) der verpflichtende Charakter von Normen letztlich auf ihrer Zustimmungsfé-
higkeit beruht.

Die einzelnen Rekonstruktionsschritte miissen uns hier nicht alle im Detail
interessieren. Die wesentlichen Punkte stellen sich wie folgt dar.** In der Interak-
tion mit den Eltern versteht das Kind zunéchst das wechselseitige Befolgen von
Imperativen als eine gegenseitige Befriedigung von Bediirfnissen und gewinnt
das Konzept eines >Verhaltensmusters<. Diese Verhaltensmuster kénnen zwar
schon situationsiibergreifend, d.h. bei rdumlicher und zeitlicher Variation, ange-
wendet werden, sind aber noch an die jeweiligen Autoritdtspersonen gebunden.
Solche Verhaltensmuster versteht das Kind als mit der kombinierten Willkiir sei-

33 Ebd., S. 52f.
34 Vgl. ebd., S. 53-65.

14,02.2026, 14:13:18.


https://doi.org/10.14361/9783839404560
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

94 | GEHALT UND NORMATIVITAT BEI HABERMAS

nes eigenen und des Willens seines sozialisierenden Gegeniibers ausgestattet.
Dieses Konzept einer iiberpersénlichen Willkiir muf3 nun sozial verallgemeinert
werden, damit das Kind das Konzept einer fiir alle Mitglieder seiner Gemein-
schaft geltenden Norm erwirbt. Allerdings wird als Geltungsgrund der Normen
zunéchst bloB eine verallgemeinerte Willkiir verstanden, d.h. ein einfacher Impe-
rativ eines Gruppenwillens, dem durch die vereinigte Sanktionsmacht dieser
Gruppe Geltung verschafft wird.

In der Erkldrung des Lernschritts zur sozialen Generalisierung der Normgel-
tung kommt die Ausdifferenzierung der Weltbeziige ins Spiel. Interessanterweise
ist auch hier die Entstehung des Konzepts einer objektiven Welt von zentraler
Bedeutung:

Wir sind bisher davon ausgegangen, dal Ego und Alter, wenn sie miteinander agieren,
genau zwei kommunikative Rollen, ndmlich die des Sprechers und des Horers, tiber-
nehmen. Dem entsprechen koordinierte Teilnehmerperspektiven, wobei die reziproke
Verschriankung der austauschbaren Perspektiven eine Struktur beschreibt, die dem Ver-
standnis von Handlungssituationen zugrunde liegt. Ferner haben wir angenommen, daf3
die Konstituierung einer Welt von Objekten zumindest eingesetzt hat; das Kind muf an-
satzweise eine objektivierende Einstellung gegeniiber wahrnehmbaren und manipulier-
baren Gegenstdnden einnehmen konnen, wenn es intentional handeln sowie Aufforde-
rungen und Absichtserkldrungen verstehen soll. Dem entspricht die Perspektive eines
Beobachters, die allerdings nun erst in den Bereich der Interaktion eingefithrt wird. So-
bald diese Bedingung [...] erfiillt ist, kann Ego die kommunikative Rolle von Alter in
die Kommunikationsrollen eines Alfer Ego, des teilnehmenden Gegeniibers, und eines
Neuter, des bei der Interaktion anwesenden Gruppenmitgliedes, aufspalten. Damit wer-
den die Kommunikationsrollen von Sprecher und Hérer an der Position eines unbetei-
ligten Dritten relativiert, und zwar als Rolle der ersten, und der zweiten, angesprochenen
und stellungnehmenden Person.*®

Habermas ist der Meinung, daf3 das Verstdndnis der Allgemeingiiltigkeit von
Normen auf die Fahigkeit zurtickgeht, die Perspektiven von Ego, Alter-Ego und
Neuter koordinieren bzw. ineinander transformieren zu koénnen. Die Neuter-
perspektive versteht er als die Anwendung der Perspektive, die wir als Beobach-
ter auf die objektive Welt haben, auf soziale Verhiltnisse. Dann namlich kann
Ego »die reziproke Verkniipfung von Teilnehmerperspektiven vergegenstindli-
chen, d.h. gegeniiber der Interaktion von A und B eine objektivierende Einstel-
lung einnehmen, und das System der zwischen ihm und B verschrankten Hand-
lungsperspektiven von den besonderen Situationen, in denen sich die beiden
Aktoren A und B begegnet sind, abheben. A begreift, dall jeder, der Egos und
Alters Perspektive einnehmen wiirde, dasselbe Perspektivensystem einnehmen

35 Ebd., S. 58f. (Herv. im Orig.)

14,02.2026, 14:13:18.


https://doi.org/10.14361/9783839404560
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

NORMENREGULIERTES HANDELN UND KRITISIERBARE GELTUNGSANSPRUCHE | 95

miite. Unter dieser Bedingung kann auch der Begriff eines konkreten Verhal-
tensmusters zum Konzept der Handlungsnorm verallgemeinert werden. «*°

In der Entstehung dieses Perspektivensystems sieht Habermas also eine Er-
rungenschaft, die das normenregulierte Handeln tiber das symbolisch vermittelte
Handeln hinausheben soll. Ich werde nun zunidchst deutlich machen, weshalb,
Habermas’ eigenen Ausfiihrungen folgend, dieses Perspektivensystem und damit
auch die Ausdifferenzierung der Weltbeziige bereits fiir den Gebrauch bedeu-
tungsidentischer Symbole vorausgesetzt werden muf3. Dabei wird deutlich, daf3
Habermas® Versuch, in ontogenetischer Perspektive den Unterschied zwischen
Sprach- bzw. Rationalitdtsnormen einerseits und Handlungsnormen andererseits
herauszuarbeiten, unplausibel ist. Vielmehr legen Habermas’ Analysen nahe, daf3
der verpflichtende Charakter von Normen auf der Grundlage eines mit dem
Spracherwerb gewonnenen basalen Normativititsverstindnisses erfolgt.

Nach Habermas’ These erwirbt das Kind mit der Integration der Beobachter-
perspektive — d.h. des formalen Weltkonzepts der objektiven Welt — in das Sys-
tem von Handlungsperspektiven das Verstindnis fiir die Allgemeinheit von
Normen. Uberwunden werden soll dabei eine Partikularitit, die sich darin aus-
driickt, dafl das Kind die Norm noch nicht als eine Regel versteht, die fiir alle
Mitglieder seiner Gemeinschaft Geltung hat, sondern nur als ein Verhaltensmus-
ter, welches die Verhaltenserwartungen zweier Interaktionspartner — die seiner
Bezugsperson und seine eigenen — miteinander konditional verkniipft. Die sozi-
alkognitive Ausgangssituation sicht Habermas dadurch gekennzeichnet, daf das
Kind die kommunikativen Rollen von Sprecher und Horer iibernehmen kann. Mit
dieser Beschreibung der Ausgangssituation kniipft Habermas an die Erorterungen
zur Entstehung der symbolisch vermittelten Kommunikation an. Diese sollte sich
gegeniiber einer »Gestensprache« genau dadurch auszeichnen, daB sich die kom-
munikativen Rollen von Sprecher und Hoérer ausbilden. Die in dieser Ankniip-
fung implizierte Parallelisierung der Onto- und der Phylogenese wird von Ha-
bermas zwar nicht explizit gemacht, doch ist aus dem Kontext der Uberlegung
deutlich, daBl herausgearbeitet werden soll, worin ein normenreguliertes Handeln
iiber die symbolisch vermittelte Interaktion hinaus entwickelt ist. Wir kénnen
nun die vorstehenden Darstellungen (in den Abschnitten 2.2.1.2 und 2.2.1.3) von
Habermas® Argumentationsgang so zusammenfassen, daf die Ausdifferenzierung
des Kommunikationsmediums und, damit zusammenhidngend, der Weltbeziige
deswegen eine Voraussetzung fiir die Kompetenz zu normenreguliertem Handeln
ist, weil (a) eine Ablosung der Verhaltensregulierung von der urspriinglichen In-
stinktgebundenheit nur auf dieser Grundlage mdoglich ist und weil (b) die Integ-
ration des Bezugs auf eine Welt objektiver Gegebenheiten in das System der
Handlungsperspektiven die Voraussetzung fiir ein Verstdndnis von Normen als
allgemein geltenden Regeln schafft.

36 Ebd., S.59. (Herv. im Orig.)

14,02.2026, 14:13:18.


https://doi.org/10.14361/9783839404560
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

96 | GEHALT UND NORMATIVITAT BEI HABERMAS

Diese Analyse palit aber nicht mit Habermas’ Beschreibung der symbolisch
vermittelten Interaktion zusammen. Nach dieser Beschreibung stellt die symbo-
lisch vermittelte Interaktion einen Mechanismus der Handlungskoordinierung
dar, der sich gegeniiber der »Gebidrdensprache« (hoch entwickelter Wirbeltiere)
durch den Gebrauch bedeutungsidentischer Symbole auszeichnet, aber sich von
der Stufe des normenregulierten Handelns dadurch unterscheiden soll, daf
Kommunikationsmedium und Weltbeziige noch ginzlich undifferenziert sind.
Dabei hat Habermas in seiner »Prézisierung von Meads Bedeutungstheorie mit
Hilfe von Wittgensteins Konzept der Befolgung einer Regel« entwickelt, daf3 der
Gebrauch bedeutungsidentischer Symbole die Kompetenzen sowohl zu regelge-
leitetem Verhalten wie zur Kritik solchen Verhaltens unter Bezug auf eine Regel
voraussetzt. Habermas hat mit Wittgenstein darauf abgehoben, da3 gerade die
Kritik eines regelgeleiteten Verhaltens das Verstidndnis fiir die allgemeine Gel-
tung einer Regel voraussetzt und nicht auf ein Verstdndnis von RegelméBigkeiten
reduziert werden kann.

Wenn aber weiter gilt, was Habermas mit Mead in ontogenetischer Perspek-
tive entwickelt hat: da3 das Verstindnis fiir die Allgemeingiiltigkeit einer Regel
voraussetzt, dafl ein objektivierender Bezug auf eine Welt manipulierbarer Ge-
genstinde ausdifferenziert und ins Spiel gebracht ist, dann muf} riickgeschlossen
werden, daB3 auch die Kompetenz zum Gebrauch bedeutungsidentischer Symbole
nur entwickelt werden kann, wenn die Ausdifferenzierung von Kommunikati-
onsmedium und Weltbeziigen eingesetzt hat. Dafl wir im Gebrauch von Symbo-
len Gehalte verstehen, besagt nach Habermas’ Analyse, daB wir in unterschiedli-
chen Situationen und unabhéngig davon, wer das Symbol gebraucht, in der Lage
sind, einen regelgerechten von einem abweichenden Gebrauch zu unterscheiden.
Das ist genau die Fahigkeit, deren Ontogenese Habermas hinsichtlich des nor-
menregulierten Handelns erst durch die Ausdifferenzierung der Weltbeziige er-
moglicht sieht.

Dies fiihrt zu dem eigentlich plausiblen Ergebnis, dafl diese Ausdifferenzie-
rung der Weltbeziige in dem MalBe fortschreitet, wie Aktoren sich an Gehalten
orientieren. Im Habermasschen Theorierahmen folgt des weiteren, dal mit der
Orientierung an Gehalten auch eine Differenzierung des Kommunikationsmedi-
ums einsetzt. Auch dies ist eine plausible Vorstellung, denn sie besagt, dafl die
Entstehung des Umgangs mit Gehalten zugleich eine Generativitit der Verkniip-
fungsmoglichkeiten mit sich bringt. Wenn wir Gehalte ausbilden, beginnen wir
unmittelbar, auch mit den verschiedenartigen Bezugsmoglichkeiten auf die Situ-
ationen, in die wir gestellt sind, umzugehen. Die Einfithrung der symbolisch
vermittelten Interaktion als einer Zwischenstufe erweist sich so als unplausibel
und unnétig. Habermas miifite in seiner Konstruktion davon ausgehen, daf3 sich
die Identitit der Bedeutung von Symbolen in genau dem MaBe ausbildet, wie
sich auch das Kommunikationsmedium und die Weltbeziige auszudifferenzieren
beginnen.

14,02.2026, 14:13:18.


https://doi.org/10.14361/9783839404560
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

NORMENREGULIERTES HANDELN UND KRITISIERBARE GELTUNGSANSPRUCHE | 97

Damit erweist sich Habermas’ Strategie, die Ausbildung der Kompetenz zu
regelgeleitetem Gebrauch von Symbolen von der des Befolgens von Handlungs-
normen zu unterscheiden als nicht tragfihig. Habermas will zeigen, da} eine
Ausdifferenzierung von Kommunikationsmedium und Weltbeziigen erst fiir das
Verstindnis von Handlungsnormen vorausgesetzt werden mul3. Bei genauerer
Betrachtung seiner Rekonstruktion dieses Kompetenzgewinns zeigt sich aber,
dafl — immer den Mafigaben der Habermasschen Theorie selbst folgend — das
Verstdndnis fiir die Regelallgemeinheit von Sprachnormen und von Handlungs-
normen sich zusammenhéngend entwickeln muf3. Zieht man weiter in Betracht,
dal Habermas plausibel dargelegt hat, weshalb die Umstellung einer instinktge-
bundenen Verhaltenssteuerung auf eine normative Handlungskoordinierung die
Ausdifferenzierung des Kommunikationsmediums voraussetzt, dann liegt der
SchluB3 nahe, daf3 es die sprachlichen Praktiken sind, die als das basal normative
Phénomen in den Interaktionen von Aktoren angesehen werden miissen.

2.2.2 Die Phylogenese kritisierbarer Geltungsanspriiche

In den Abschnitten 2.2.1.3 und 2.2.1.4 habe ich Schwierigkeiten verfolgt, die
sich in Habermas’ Darstellung der Entwicklung der Kompetenz zu normenregu-
liertem Handeln ergeben. Ich habe gezeigt, inwiefern seine Analyse der Bedin-
gungen, unter denen sich ein symbolisch vermitteltes Handeln zu einem normen-
regulierten entwickeln kann, mit seiner Rekonstruktion von Meads Darstellung
der Schritte, in denen sich der Erwerb der Kompetenz zu normenreguliertem
Handeln in der kindlichen Sozialisation vollzieht, nicht konsistent zusammen-
stimmt.

Habermas miiBte in seinen Uberlegungen zur Bedeutung der symbolischen
Durchstrukturierung der Handlungsmotivationen zeigen, warum das Regelfolgen
beim Gebrauch bedeutungsidentischer Symbole o/hne symbolisch durchstruktu-
rierte Handlungsmotivationen méglich sein soll, das Regelfolgen des normenre-
gulierten Handelns aber nicht. Dies gelingt ihm nicht. Sein Argument, das sich
auf das Verstidndnis der Allgemeingiiltigkeit einer Regel bezieht, ist nicht triftig.
Habermas kann nicht plausibel machen, warum wir im Fall der Handlungsnor-
men die Allgemeingiiltigkeit der Regel nur verstehen kdnnen, weil wir iiber ein
ausdifferenziertes Kommunikationsmedium verfiigen, im Fall der Sprachregeln
aber deren Giiltigkeit verstehen konnen, ohne eines entsprechend ausdifferen-
zierten Kategoriengefiiges zu bediirfen.

Im vorliegenden Abschnitt werde ich nun die phylogenetische Erzahlung dis-
kutieren, die Habermas entwickelt, um die Zirkularitit von Meads Theoriearchi-
tektonik zu vermeiden. Ich werde nachzeichnen, daf} sie analoge Schwierigkeiten
aufwirft wie die Erklarung auf der ontogenetischen Ebene. Wieder geht es um die
Unterscheidung zweier sozialevolutiondrer Stufen mit Blick auf die Rollen von
symbolisch vermittelter und normenregulierter Interaktion. In Frage steht dabei,
ob Habermas plausibel eine Stufe, auf der die gesellschaftliche Integration von

14,02.2026, 14:13:18.


https://doi.org/10.14361/9783839404560
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

98 | GEHALT UND NORMATIVITAT BEI HABERMAS

symbolisch vermittelter Interaktion getragen wird, von einer nichsten Stufe un-
terscheiden kann, auf der das normenregulierte Handeln — dann n@mlich als
kommunikatives Handeln — selbst die fiir die Integration notwendigen »Energien
gesellschaftlicher Solidaritit«’” hervorbringt.

Worin besteht — um es nochmals deutlich zu machen — nach Habermas die
Zirkularitdt von Meads Vorgehen und was miissen die phylogenetischen Erorte-
rungen leisten, um diesen Fehler zu vermeiden?

Wie im letzten Abschnitt dargestellt, erldutern Mead und, ihm folgend, Ha-
bermas die Genese der Kompetenz zu normenreguliertem Handeln in bezug auf
die kindliche Sozialisation. In dieser Analyse ist vorausgesetzt, da} es bereits
Erwachsene gibt, die die Perspektive eines »verallgemeinerten Anderen< einneh-
men konnen, die also miteinander eine normintegrierte Gemeinschaft bilden. Um
die Entstehung dieser Gemeinschaft und der Perspektive des »Generalized Other«
zu erkldren, kann nun ersichtlich nicht wieder auf die Erkldrung des Kompetenz-
erwerbs im Rahmen der Sozialisation zuriickgegriffen werden, ohne zirkulédr zu
argumentieren.

Genau so verfidhrt — nach Habermas’ Vorwurf — aber Mead. Unbeantwortet
bleibt dabei also die Frage, wie sich im Verlauf der sozialen Evolution so etwas
wie Gruppenidentititen als eine symbolisch strukturierte Groflie herausgebildet
haben.”® Um diese phylogenetische Erklirungsliicke zu schlieBen, will Habermas
zwei Fragen erortern: Zum einen strebt er an, »die Phdnomene aufzusuchen, an
denen sich die Struktur von Gruppenidentititen aufkliren 14B8t«*’ und zum ande-
ren will er den Zusammenhang zwischen der symbolisch vermittelten Interaktion
und einer »aller Normgeltung vorausliegende[n] Autoritdt des »verallgemeinerten
Anderen«*® kliren. Beide Fragen verhandelt Habermas im Riickgang auf Durk-
heims Theorie der Religion. Verstindlich gemacht werden soll — um auch dies zu
wiederholen —, wie sich der Entwicklungsschritt von einer pranormativen gesell-
schaftlichen Integration unter Bedingungen symbolisch vermittelter Interaktion
zu einer sprachvermittelten kommunikativen Vergesellschaftung auf der Grund-
lage normenregulierten Handelns vollzogen haben koénnte.

Habermas 146t sich dabei von zwei zusammenhingenden Ideen leiten, die er
mit bzw. an Durkheim entwickelt. Einerseits sollen rituelle Praktiken, die den
Kern des Religiésen bilden, fiir die fraglichen Gruppenidentititen konstitutiv

37 Ebd., S. 96.

38 DaB die Gruppenidentititen auf dem Gebrauch von Symbolen aufruhen, unterschei-
det sie demnach von der Weise, in denen Artengemeinschaften héherer Tierspezies
eine Einheit bilden. Vgl. J. Habermas: TkH, Bd. 2, S. 73: »Die Teilnehmer an sym-
bolisch vermittelten Interaktionen kénnen sich aus Exemplaren einer tierischen Spe-
zies mit angeborener artspezifischer Umwelt erst in dem Mafe in Angehorige eines
Kollektivs mit Lebenswelt verwandeln, wie sich die Instanz eines verallgemeinerten
Anderen, wir kénnen auch sagen: ein Kollektivbewuftsein oder eine Gruppenidenti-
tét ausbildet.«

39 J. Habermas: TkH, Bd. 2, S. 73.

40 Ebd., S. 73f.

14,02.2026, 14:13:18.


https://doi.org/10.14361/9783839404560
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

NORMENREGULIERTES HANDELN UND KRITISIERBARE GELTUNGSANSPRUCHE | 99

sein. Auf ihren »religiose[n] Symbolismus«*' geht jene protonormative Autoritit
zuriick, die der Gruppe als der Instanz eines verallgemeinerten Anderen zu-
kommt (vgl. 2.2.2.1). Andererseits formuliert Habermas, ausgehend von der Be-
obachtung, daBl sich bereits in den frithesten Stammesgesellschaften die Tren-
nung eines sakralen von einem profanen Bereich nachweisen lasse, die These ei-
ner »Aufspaltung des Kommunikationsmediums».*> Wihrend im profanen Be-
reich unter umweltlichem Anpassungsdruck bereits die Ausbildung der proposi-
tional strukturierten Sprache stattfinde, bleiben die rituellen Praktiken im gegen
den Anpassungsdruck abgeschotteten sakralen Bereich als Formen symbolisch
vermittelter Interaktion bestehen und garantieren die AnschluBfahigkeit der in-
strumentell orientierten profanen Handlungen (vgl. 2.2.2.2).

Die These von der Aufspaltung des Kommunikationsmediums bildet den
Ausgangspunkt fiir die Erklarung der Entstehung des Begriffs eines kritisierbaren
Geltungsanspruchs und gibt damit die Grundlage fiir die sprachpragmatische Er-
klirung des Ubergangs von der symbolisch vermittelten Interaktion zum normen-
regulierten Handeln ab. Habermas legt diese Erklirung so an, daf3 die Ausbildung
von propositionalen Gehalten unabhéngig vom >normativen Hintergrund< des
kommunikativen Handelns bleiben soll. Propositionale Gehalte bilden sich nach
diesem Theorem in einem instrumentellen Umgang mit der Natur aus, der im
yprofanen Bereich< des gesellschaftlichen Lebens angesiedelt ist und deshalb
(zundchst) mit der Reproduktion der normativen Grundlagen der gesellschaftli-
chen Reproduktion nichts zu tun hat. Der mit solchen profanen propositionalen
Sprechakten verbundene Geltungsanspruch besitzt nach Habermas keine origi-
ndre normative Signifikanz. Diese kommt ihm erst nach einer Verschmelzung
mit der Normativitit zu, deren Herkunft die rituelle Praxis im sakralen Bereich
ist (vgl. 2.2.2.3)

Nach der hier entwickelten Lesart dient diese Konstruktion letztlich dazu, ei-
ne >schwach« naturalistische Verteidigung des philosophischen Realismus zu er-
moglichen. Gegen diese Argumentationsstrategie erhebe ich zunéchst den Ein-
wand, daf} ihr zentrales Konzept einer protonormativen rituellen Integration im
Habermasschen Theorierahmen inkonsistent ist. Hat man sich die Motivation und
die Konsequenzen der Habermasschen Argumentationsstrategie klargemacht,
wird deutlich, da3 die Notwendigkeit fiir die aufwendige Erkldrung der Entste-
hung eines kritisierbaren Geltungsanspruchs einem Systemzwang geschuldet ist.
Verzichtet man im Gegensatz zu Habermas darauf, die Normativitét der Hand-
lungsnormen unabhingig von der der sprachlichen Normen einzufiihren, ergibt
sich, da3 die »rationalen Bindungskrifte< von kritisierbaren Geltungsanspriichen
nicht erst ein Resultat eines sozial-evolutiondren Zusammenwachsens zunichst
getrennter gesellschaftlichen Bereiche sind, sondern sprachlichen Praktiken not-
wendig zugehoren. In sprachliche Praktiken verwickelt zu sein heif3t, mit den »in-

41 Ebd, S. 84.
42 Ebd, S. 87.

14,02.2026, 14:13:18.


https://doi.org/10.14361/9783839404560
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

100 | GEHALT UND NORMATIVITAT BEI HABERMAS

teraktionsfolgenrelevanten Verbindlichkeiten< umzugehen, die konstitutiv fiir
diese Praktiken sind (vgl. 2.3).

2.2.2.1 Rituelle Praktiken konstituieren die Identitat der Gruppe

Die von Mead offengelassene Frage ist, wie der Ubergang zwischen Artenge-
meinschaften von Exemplaren einer tierischen Spezies zu normenintegrierten
Gesellschaften von Individuen zu erkldren ist. Diese Erkldarung will Habermas
unter Riickgriff auf das Entwicklungsschema der Kommunikationsformen geben,
nach welchem der erste Schritt heraus aus der instinktgebundenen Verhaltensre-
gulierung mit der Ausbildung einer symbolisch vermittelten Interaktion gemacht
ist, an den sich als zweiter Schritt deren Fortentwicklung zum sprachlich vermit-
telten kommunikativen Handeln anschlief3t.

Habermas greift hier auf Durkheims Analysen der Phylogenese eines »Kol-
lektivbewuBtseins< zuriick. Nach dieser Durkheimschen Analyse entstehen bzw.
reproduzieren sich die Identitdten frither Stammesgemeinschaften in den kulti-
schen Handlungen gemeinsam begangener Riten. Mit Blick auf die Erklarung der
Genese kommunikativer Vergesellschaftung ist dabei zweierlei von Bedeutung.
Zum einen zeichnet Habermas nach, wie Durkheim im Laufe seiner Arbeit von
einer subjektphilosophischen Auffassung zu einer angehend pragmatistischen
und »nicht positivistischen Deutung des KollektivbewuBtseins« gelangt.* Hier
schlieft Habermas nicht direkt systematisch an, sondern thematisiert den Punkt
eher als einen weiteren Beleg dafiir, dafl subjektphilosophische Grundbegriffe in
gesellschaftstheoretische Aporien fithren (was Durkheim zwar nicht explizit dis-
kutiert, aber seine Werkgeschichte sozusagen exemplifiziert). Von Belang ist der
pragmatistische Zug von Durkheims Analyse fiir Habermas aber besonders des-
wegen, weil Durkheim deutlich macht, daf3 es sich bei den Riten um eine beson-
dere Form des Gebrauchs von Symbolen handelt. Damit bietet Durkheim eine
Analyse dessen, wie in symbolisch vermittelter Interaktion eine Instanz entstehen
kann, die die Integration der Gruppe trégt. Das ist also eine Instanz, die genau die
Strukturstelle von Meads »Generalized Other< einnimmt. So besteht Habermas’
Vorschlag darin, »Durkheims kollektive Identitit an den Platz von Meads >ver-
allgemeinertem Anderen<« zu riicken, denn dann biete »es sich an, den Symbo-
lismus der frithesten Stammesreligionen im Lichte der Meadschen Konstruktion
des Ubergangs von der symbolisch vermittelten zur normengeleiteten Interaktion
zu betrachten».* Die Gruppe konstituiert sich nach Durkheims Vorstellung durch
den kollektiven Bezug auf heilige Objekte, die in den rituellen Praktiken zu
Symbolen werden.*’

43 Ebd, S. 81.

44 Ebd,, S. 86.

45 Vgl. J. Habermas: TkH, Bd. 2, S. 82: »Bei Totemtieren oder -pflanzen dréingt sich
der symbolische Charakter ohnehin auf: sie sind, was sie bedeuten. Tabuvorschrif-
ten verhindern, daf} sie wie profane Dinge behandelt, z.B. als Nahrung konsumiert

14,02.2026, 14:13:18.


https://doi.org/10.14361/9783839404560
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

NORMENREGULIERTES HANDELN UND KRITISIERBARE GELTUNGSANSPRUCHE | 101

Habermas rekonstruiert die rituelle Praxis als Form gesellschaftlicher Integ-
ration auf der Schwelle zur Integration durch kommunikatives Handeln. Es geht
darum, den »religiése[n] Symbolismus als Mittel fiir eine spezielle Form der
symbolisch vermittelten Interaktion« zu erweisen, wodurch gezeigt wiirde, daf
»die rituelle Praxis, [...] einer kommunikativ vollzogenen Kommunion« dient
und darin die Identitit der Gruppe stiftet und trigt. *° Nachdem Habermas einige
von Durkheims Beschreibungen der rituellen Praktiken wiedergegeben hat, ent-
faltet er den Kern dieser Uberlegung folgendermaBen:

Man sieht die strukturellen Ahnlichkeiten, die zwischen rituellen Handlungen und sym-
bolisch vermittelten, {iber Signale gesteuerten Interaktionen bestehen. Die Paldosym-
bole besitzen eine Bedeutung, die noch nicht modal differenziert ist, und sie verfligen in
der Art von Signalen iiber eine verhaltenssteuernde Kraft. Andererseits haben die ritu-
ellen Handlungen ihre adaptiven Funktionen verloren; sie dienen der Herstellung und
Erhaltung einer kollektiven Identitéit, dank deren die Interaktionssteuerung von einem
genetischen, im einzelnen Organismus verankerten Programm auf ein intersubjektiv ge-
teiltes Programm umgestellt werden kann. Dieses Programm kann erst gesendet werden,
wenn die kollektive Einheit einer Kommunikationsgemeinschaft gesichert ist. Die
Gruppe kann sich als Kollektiv dadurch konstituieren, da3 der Motivhaushalt der asso-
ziierten Einzelnen symbolisch erfafit und tiber diese/lben semantischen Gehalte struktu-
riert wird. Der tiberwiegend apellativ-expressive Charakter der Riten deutet darauf hin,
daf3 Instinktreste symbolisch aufgesogen und sublimiert werden — vielleicht auf der
Grundlage von Ritualisierungen, die bei Tieren charakteristischerweise im Bereich ge-
fiihlsambivalenter Ubersprungshandlungen auftreten.*’

Die in rituellen Praktiken wirksame Verhaltenssteuerung beruht auf der Signal-
wirkung der modal noch nicht differenzierten Paldosymbole. Diese verhaltens-
steuernde Kraft soll nun im Dienst der Gruppenintegration stehen, da der rituelle
Symbolismus gleichzeitig zu einer homologen Durchstrukturierung des Motiv-
haushaltes der Einzelnen fiihren soll. Die einheitliche Semantik des Heiligen, qua
der die Einzelnen ihre Handlungsantriebe artikulieren und sich damit von ihrer
genetisch-instinktiven Steuerung 16sen konnen, soll also die substiantielle Iden-
titdt der Gruppe verbiirgen.

werden. Alle sakralen Gegenstdnde, ob nun Fahnen, Embleme, Schmuck, Tatowie-
rungen, Ornamente, Abbildungen, Idole oder natiirliche Objekte und Ereignisse tei-
len diesen Status. Sie figurieren als Zeichen mit einer konventionellen Bedeutung,
wobei alle denselben semantischen Kern haben; sie reprisentieren die Macht des
Heiligen, sind j>kollektive Ideale, die sich an materielle Gegenstinde geheftet ha-
ben«.« Im letzten Satz zitiert Habermas Durkheim aus: »Le dualisme de la nature
humaine et ses conditions sociales.« In: Scientia, XV (1914), S. 206-221.

46 J. Habermas: TkH, Bd. 2, S. 84.

47 Ebd., S. 88. (Herv. im Orig.) Habermas verweist nach dem letzten Satz in einer
Anmerkung auf Irindus Eibl-Eibesfeld: Grundrif3 der vergleichenden Verhaltensfor-
schung, Miinchen: Piper 1967.

14,02.2026, 14:13:18.


https://doi.org/10.14361/9783839404560
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

102 | GEHALT UND NORMATIVITAT BEI HABERMAS

Die Schwierigkeit dieser phylogenetischen Erzéhlung 148t sich am Auftau-
chen des Ausdrucks >Kommunikationsgemeinschaft« festmachen Einerseits
macht Habermas klar, da} es eine die Identitdt der Gruppe stiftende Einheitlich-
keit kulturell erworbener Handlungsmotivationen nur dann geben kann, wenn es
sich um eine kommunikativ integrierte Gruppe (eine >Kommunikationsgemein-
schaft<) handelt, wobei Habermas, wie systematisch fiir ihn notwendig, den Ter-
minus >kommunikative Integration< gewohnlich fiir eine nach dem Modell
sprachlich vermittelten Handelns analysierbare Integration reserviert. Anderer-
seits soll in rituellen Praktiken die Konstitution einer Gruppenidentitit aber ge-
rade noch nicht durch eine Form der Handlungskoordinierung erfolgen, die nach
dem Modell einer durch sprachliche Akte vermittelten Interaktion analysierbar
wire: Es kommt an der Stelle darauf an, daB rituelle Praktiken eine Form symbo-
lisch vermittelter Interaktion sind, die sich noch nicht auf ein differenziertes
Kommunikationsmedium stiitzt.. Habermas greift auf Durkheims Theorie der Re-
ligion zurtick, um die s.E. von Mead hinterlassene Erklarungsliicke zu fiillen, und
das heifit zu zeigen, wie unter den Bedingungen eines noch nicht ausdiffe-
renzierten Kommunikationsmediums eine Instanz entstehen kénnte, die in Meads
ontogenetischer Erklarung des Erwerbs der Kompetenz zu normenreguliertem
Handeln die Rolle des »Generalized Other« spielen kann. Habermas’ Erklarungs-
ansatz steht dabei aber in direktem Widerspruch zu der vorher entwickelten The-
se, daf genau eine symbolische Durchstrukturierung der Handlungsmotivationen
nur durch ein ausdifferenziertes Kommunikationsmedium, d.h. im Gebrauch ei-
ner grammatischen Sprache, und noch nicht auf dem Niveau eines symbolisch
vermittelten Handelns moglich ist.*®

Im oben zitierten Abschnitt habe ich einen weiteren Gesichtspunkt bislang
unberticksichtigt gelassen. Es ist Habermas’ knapper Hinweis darauf, daf3 die ri-
tuellen Praktiken keine adaptiven Funktionen mehr erfiillen sollen. Damit ist auf
Habermas’ Theorem der »Aufspaltung des Kommunikationsmediums< verwiesen.

48 Vgl. z.B.: J. Habermas: TkH, Bd. 2, S. 40: Eine Signalsprache [i.e. der Gebrauch
bedeutungsidentischer Symbole — SB] greift noch nicht auf die Impulse und das
Verhaltensrepertoire {iber. Solange die motivationalen Grundlagen und das Reper-
toire der Verhaltensweisen nicht symbolisch durchstrukturiert sind, bleibt die sym-
bolische Handlungskoordinierung in eine vorsprachlich funktionierende, letztlich
auf Instinktresiduen gestiitzte Verhaltensregulation eingebettet.« (Herv. im Orig.);
vgl. auch S. 42f.: »Die Bildung von Identitéiten und die Entstehung von Institutionen
kann man sich nun so vorstellen, da3 der auBersprachliche Kontext der Verhaltens-
dispositionen und der Verhaltensschemata gewissermafien sprachlich durchdrungen,
d.h. symbolisch durchstrukturiert wird. Wéahrend bis dahin nur die Instrumente der
Verstandigung in Signale, in Zeichen mit konventionell festgelegten Bedeutungen
umgearbeitet worden sind, durchdringt der Symbolismus auf der Stufe normengelei-
teten Handelns auch die Motivationen und das Verhaltensrepertoire; er schafft
gleichzeitig subjektive Orientierung und tibersubjektive Orientierungssysteme, ver-
gesellschaftete Individuen und gesellschaftliche Institutionen. Dabei fungiert die
Sprache als Medium nicht der Verstindigung und der Uberlieferung kulturellen
Wissens, sondern der Sozialisation und der sozialen Integration.« (Herv. im Orig.)

14,02.2026, 14:13:18.


https://doi.org/10.14361/9783839404560
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

NORMENREGULIERTES HANDELN UND KRITISIERBARE GELTUNGSANSPRUCHE | 103

2.2.2.2 Die Aufspaltung des Kommunikationsmediums

Durkheim habe, so referiert Habermas, durch ethnologische Studien, in denen
ihm die Bedeutung der rituellen Praktiken fiir den religiosen Symbolismus deut-
lich geworden sei, Abstand von seiner bewuBtseinsphilosophischen Sicht auf das
Religiose gewonnen. Durkheim habe allerdings aus seinen vorhergehenden Ar-
beiten als einen wichtigen Ausgangspunkt den Befund {ibernommen, dall schon
die idltesten menschlichen Gemeinschaften die Trennung eines sakralen von ei-
nem profanen Bereich aufweisen wiirden.

Diesem Befund gibt Habermas nun eine sprachtheoretisch folgenreiche Deu-
tung. Habermas vertritt ndmlich die These, dal im Bereich des profanen Han-
delns eine Ausdifferenzierung des Kommunikationsmediums stattfindet, wahrend
die Kommunikation im sakralen Bereich von diesem Ausdifferenzierungsprozef3
abgeschirmt wird. Diese These soll ndher verstandlich machen, wie die Entwick-
lung einer ausdifferenzierten Sprache der Motor fiir die Rationalisierung der ge-
sellschaftlichen Integrationsformen werden konnte.

Nach einem Stichwort aus der Uberschrift des fraglichen Abschnitts muB die
Phylogeneseerzdhlung die Entstehung eines >normativen Hintergrundes des
kommunikativen Handelns«< plausibilisieren. Habermas veranschlagt in der Ent-
stehungsgeschichte des kommunikativen Handelns einen Zustand, in der die
Ausdifferenzierung des Kommunikationsmediums zunéchst ein Integrationsdefi-
zit zur Folge hat: »In dem MaBle, wie sich Objektwahrnehmung und teleologi-
sches Handeln ausbilden, werden aus der Signalsprache propositionale Bestand-
teile ausdifferenziert, die spéter die explizite Form von Aussage- und Absichts-
sdtzen annehmen. Wir haben gesehen, daf3 ein Sprecher mit der kommunikativen
Verwendung dieser Sitze signalsprachliche Bindungseffekte nicht ersetzen
kann.«* Diese Uberlegung hatte Habermas schon in der Auseinandersetzung mit
Mead vorgebracht, um zu folgern, dafl das normenregulierte Handeln sich als ein
Mechanismus entwickelt, der dieses Integrationsdefizit iiberwindet. Dort hatte
Habermas allerdings zunichst verfochten, daf die Ausdifferenzierung des Kom-
munikationsmediums eine notwendige Bedingung fiir die Ablésung der Verhal-
tenssteuerung von ihrer instinktiven Grundlage ist. Diese Ablosung werde in der
symbolisch vermittelten Interaktion noch nicht vollzogen. Die Schwierigkeiten
dieser Rekonstruktion, die ich in bezug auf den Begriff eines Gebrauchs bedeu-
tungsidentischer Symbole bereits diskutiert habe, kehren beztiglich des Theorems
von der Aufspaltung des Kommunikationsmediums wieder. Dieses Theorem
fiihrt Habermas — in direktem Anschlufl an die letzten zitierten Sitze — wie folgt
ein:

Ich vermute deshalb eine Aufspaltung des Kommunikationsmediums, die der Absonde-
rung des sakralen vom profanen Lebensbereich entspricht: der religiose Symbolismus,

49 J. Habermas: TkH, Bd. 2, S. 87. (Herv. im Orig.)

14,02.2026, 14:13:18.


https://doi.org/10.14361/9783839404560
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

104 | GEHALT UND NORMATIVITAT BEI HABERMAS

der einen normativen Konsens ermdoglicht und damit die Grundlage fiir eine rituelle
Handlungskoordinierung bietet, ist jener archaische Teil, der von der Stufe der symbo-
lisch vermittelten Interaktion iibrigbleibt, wenn Erfahrungen aus dem Bereich eines
immer stiarker propositional strukturierten Umgangs mit wahrnehmbaren und manipu-
lierbaren Gegenstinden in die Kommunikation einschiefen. Die religiosen Symbole
sind aus den Funktionen der Anpassung und der Realitdtsbewéltigung ausgeklinkt und
dienen speziell dazu, die Verhaltensdispositionen und Antriebsenergien, die sich von
angeborenen Programmen 16sen, an das Medium der symbolischen Kommunikation an-
zuschlieBen.”

Die Vorstellung ist demnach, daB3 es im profanen Bereich einen instrumentellen
Umgang mit der Welt gibt, in welchem sich propositionale Gehalte ausdifferen-
zieren. Dieser instrumentelle Umgang mit der Welt muf3 aber notwendig inner-
halb gesellschaftlicher Verhiltnisse stattfinden, wenn Habermas den Pramissen
seiner (und hier auch Meads) Theorie treu bleiben will’' — obwohl eben dieser
Ausdifferenzierungsvorgang (zunichst) desintegrierende Folgen haben soll. Also
mull erkldart werden, woher der gesellschaftliche Zusammenhalt noch riithren
kann. Genau dies erklirt die Aufspaltungsthese: Der Zusammenhalt der Gruppe
wird durch die rituellen Praktiken versichert; und damit der sakrale Bereich nicht
in den desintegrierenden Sog der Ausdifferenzierung gerit, wird er durch Tabu-
vorschriften u.d. gegeniiber dem Rationalisierungsdruck abgeschirmt.

Dieses Abspaltungstheorem macht aber Habermas’ Phylogeneseerzédhlung
widerspriichlich. Einerseits sollen die vorsprachlichen, rituellen Praktiken einen
»normativen Konsens< hervorbringen. Dadurch eben konnen sie den »normativen
Hintergrund¢< einer Handlungskoordinierung im profanen Bereich stellen, die
durch rein instrumentell gebrauchte Sprechakte vermittelt ist und deswegen
selbst keine integrierenden Bindungskrifte hervorbringt. Andererseits aber hat
Habermas klargemacht, dal die Regulierung des Handelns durch Normen nur
solchen Akteuren mdoglich ist, die schon iiber eine differenzierte Sprache verfii-
gen. Der normative Konsens soll also vorsprachlich erzeugt und gleichzeitig eine
normative Regulierung von Interaktionen nur unter der Bedingung einer ausdiffe-
renzierten Sprache tiberhaupt moglich sein. Habermas belastet hier seine Erkla-
rungsstrategie mit zwei unvereinbaren Forderungen. Dies soll noch etwas ge-
nauer nachvollzogen werden.

Im Rahmen des Versuchs, Durkheims Theorie des Religiosen dafiir zu nut-
zen, die phylogenetische Erkldrungsliicke in der Meadschen Theoriearchitektur
zu fiillen, empfiehlt Habermas einen erneuten Riickgriff auf Meads Analysen des

50 Ebd.

51 Habermas hat Meads und Durkheims BewuBtsein davon, da3 »der Funktionskreis
instrumentellen Handelns [...] sich nicht unabhéngig von den Strukturen der Zusam-
menarbeit analysieren« (TkH, Bd. 2, S. 71) 146t — und damit nicht unabhéngig von
der Weise, wie die soziale Regelung der Gruppenaktivititen erfolgt —, explizit ge-
gen eine Heideggersche Ignoranz dieses Zusammenhangs hervorgehoben.

14,02.2026, 14:13:18.


https://doi.org/10.14361/9783839404560
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

NORMENREGULIERTES HANDELN UND KRITISIERBARE GELTUNGSANSPRUCHE | 105

Zusammenhangs von Kommunikation und Integration. Dadurch soll begreiflich
werden, wie »sich die am religiosen Symbolismus festgemachten Energien ge-
sellschaftlicher Solidaritdt verzweigen und als moralische Autoritit sei es den In-
stitutionen oder den Personen mitteilen».’® Die Distribution der rituell produzier-
ten Solidaritdtsressource soll nur durch den Gebrauch des Mediums einer Spra-
che bewerkstelligt werden konnen, d.h. »allein durch kommunikatives Handeln
hindurch.«™ Diese — in Habermas® Theorie zentrale — These eines Zusammen-
hangs zwischen kommunikativem Handeln und der Reproduktion gesellschaftli-
cher Solidaritit soll fiir sich genommen hier keinesfalls bestritten werden, sie 148t
sich allerdings nicht in konsistenter Weise zusammen mit dem phylogenetischen
Theorem der Aufspaltung des Kommunikationsmediums verfechten.

Denn dieses Theorem soll der Erkldrung dienen, wie sich das kommunikative
Handeln als Modus der Vergesellschaftung erst entwickelt haben konnte. Die
Trennung der Bereiche bezieht sich in Habermas’ sprachtheoretischer Deutung
eben darauf, daB im sakralen Bereich die Ausdifferenzierung des Kommunikati-
onsmediums noch nicht stattgefunden hat (und genau deshalb soll hier der gesell-
schaftliche Zusammenhalt gestiftet werden koénnen), wéhrend sich im profanen
Bereich zwar schon ein propositionaler Sprachgebrauch ausgebildet hat, der aber
ein Gebrauch von Sprache genau in dem Male ist, als er eine je individuelle und
darin beziiglich der gesellschaftlichen Integration defizitdre Praxis des instru-
mentellen Umgangs mit Welt ist. Wenn Habermas die rituell erzeugten Bin-
dungsenergien in einer sprachlich vermittelten kommunikativen Praxis an Insti-
tutionen und Personen weitergegeben sehen will, dann dementiert er, dal3 es ei-
nen phylogenetischen Entwicklungsschritt gegeben haben kann, in dem das
sprachlich vermittelte Handeln nicht selbst schon als interaktionsfolgenrelevantes
kommunikatives Handeln angesehen werden mufl. Wenn jene Verzweigung von
Energien gesellschaftlicher Solidaritit im Sprachgebrauch innerhalb des profanen
Bereichs statt hat, dann heif3t das genau, da3 dieser Sprachgebrauch bereits Funk-
tionen der gesellschaftlichen Integration erfiillt. Er kann dann nicht mehr als rein
instrumentell beschrieben werden, wie es das Aufspaltungstheorem vorsieht. Wie
im néchsten Abschnitt ausfiihrlicher zu zeigen ist, geht daraus hervor, da} die
These von der Aufspaltung des Kommunikationsmediums fiir die Erklarung der
Entstehung des Begriffs eines kritisierbaren Geltungsanspruchs unnétig ist.

Bevor die Frage der Entstehung des Begriffs eines kritisierbaren Geltungsan-
spruchs zum Thema wird, will ich die bisherige Argumentation dieses Abschnitts
nochmals zusammenfassen und darauf zuspitzen, dal Habermas keine Erklarung
fiir die Konstitution normativer Verhéltnisse anbietet.

Der systematische Stellenwert des Theorems von der Aufspaltung des Kom-
munikationsmediums bezieht sich auf den Zusammenhang von Sprache, Norma-
tivitdt und gesellschaftlicher Integration. Die Frage ist kurz gesagt: Wie entwi-

52 J. Habermas: TkH, Bd. 2, S. 96.
53 Ebd.

14,02.2026, 14:13:18.


https://doi.org/10.14361/9783839404560
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

106 | GEHALT UND NORMATIVITAT BEI HABERMAS

ckeln sich Artengemeinschaften tierischer Speziesexemplare zu Gesellschaften
menschlicher Individuen? Die erste Antwort, die Habermas darauf gibt, lautet: In
dem MaB, wie die Gemeinschaft durch Normen reguliert wird. Habermas argu-
mentiert hier, dafl die Ablosung einer instinktgebundenen Verhaltenssteuerung in
dem Mafe vollzogen ist, wie der Erwerb der Kompetenz zu normenreguliertem
Handeln voranschreitet. Die zweite Antwort, die Habermas gibt, lautet: In dem
MaB, in dem sich ein sprachlich differenziertes Kommunikationsmedium entwi-
ckelt. Dafiir hat Habermas insbesondere das zweigliedrige Argument vorge-
bracht, dal (a) erst das Verfiigen iiber singuldre Termini und die sprachlichen
Mittel »zeitlicher und ontischer Modalisierungen« die Distanz zur Umwelt schaf-
fe, die eine Transformation des Reiz-Reaktion-Schemas in das Muster te-
leologischen Handelns ermdglicht, und daB (b) der so entstandene Begriff der ob-
jektiven Welt die Voraussetzung fiir die Ausbildung einer Neuterperspektive
darstellt, deren Integration in das duale Perspektivsystem von Sprecher und Ad-
ressat den Begriff einer allgemeinen Normgeltung hervorbringt.

Die damit von Habermas analysierte Bedingung fiir eine befriedigende Erkla-
rung der Phylogenese menschlicher Gesellschaften ist also, daB3 sie die gleichur-
spriingliche Entwicklung der beiden spezifischen Eigenschaften dieser Gesell-
schaften — Normativitdt und Sprachlichkeit — in einen plausiblen Zusammenhang
bringt. Das gelingt im Aufspaltungstheorem offensichtlich nicht. Diesem Theo-
rem kommt genau insoweit Erkldrungskraft zu, wie eine phylogenetische Ent-
wicklungsstufe angenommen wird, auf der einerseits im sakralen Bereich Nor-
mativitdt entsteht und andererseits im profanen eine ausdifferenzierte Sprache.
Erklarungskréftig wire dabei also nicht die Erlduterung des gleichurspriinglichen
Zusammenhangs von Normativitit und Sprachlichkeit, sondern die Differenz von
deren Herkunft. Damit verfehlt Habermas die selbstgestellte Bedingung an eine
triftige Erklarung der Phylogenese normenregulierter gesellschaftlicher Integra-
tion.>*

54 Bei genauerer Lektiire 146t sich auch am Text der entsprechenden Abschnitte aus
dem fiinften Kapitel der Theorie des kommunikativen Handelns deutlich ablesen,
dafl Habermas mit der eigenen Konstruktion nicht wohl ist. Keinesfalls an allen
Stellen gesteht er den rituellen Praktiken zu, im Vollsinne normative Praktiken zu
sein. Den vielen Stellen, an denen Habermas geradewegs von einem rituell produ-
zierten und reproduzierten normativen Konsens spricht (vgl. z.B. TkH, Bd. 2, S. 84,
85, 86, 90, 95, 96, 97), stehen auch vorsichtigere Formulierungen gegeniiber. So
nennt er die fragliche Gruppenidentitét auch einen »im Kern normativen, zwar vor-
sprachlichen aber symbolisch vermittelten Konsens« (TkH, Bd. 2, S. 83, meine
Herv.), bzw. sieht darin nur einen »archaische[n] Kern des Normativen« (TkH, Bd.
2, S. 74). Analoge und in Zusammenhang stehende Widerspriichlichkeiten in Ha-
bermas’ Sprachgebrauch gibt es beziiglich des Begriffs des Konsenses. So spricht er
einerseits von »jenem rituell geschiitzten normativen Konsens, den Durkheim ana-
lysiert hat« (TkH, Bd. 2, S. 108) als von einem »zwar vorsprachlichen aber symbo-
lisch vermittelten Konsens« (TkH, Bd. 2, S. 83) und hélt andererseits die Fahigkeit,
einen Konsens erzielen zu konnen, doch fiir eine strikt an die Ausdifferenzierung
der Sprache gebundene Errungenschaft: »[...] erst auf sprachlichem Niveau kann

14,02.2026, 14:13:18.


https://doi.org/10.14361/9783839404560
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

NORMENREGULIERTES HANDELN UND KRITISIERBARE GELTUNGSANSPRUCHE | 107

2.2.2.3 Die Entstehung des Begriffs eines kritisierbaren
Geltungsanspruchs

Habermas’ Erkldrung der Entstehung des Konzepts eines kritisierbaren Gel-
tungsanspruchs fiithrt weiter in die sprachtheoretischen Probleme, die seine Stra-
tegie aufwirft. Wie bereits deutlich geworden ist, geht Habermas davon aus, daf3
die propositionalen Gehalte einer grammatisch differenzierten Sprache entstehen,
ohne dal ein derart gehaltvoller Sprachgebrauch unmittelbar Bindungseffekte
zwischen den Sprechenden hervorbringen wiirde. Die Ausdifferenzierung eines
propositionalen Sprachgebrauchs im Bereich der profanen gesellschaftlichen
Praxis hiangt mit der Entwicklung einer instrumentellen Einstellung der Aktoren
zusammen; deren instrumentelles Handeln kann aber die fiir eine gemeinschaftli-
che Interaktion notwendigen Koordinierungsleistungen nicht tragen. Gegen den
desintegrierenden Rationalisierungsdruck kann — der Habermasschen Erkldrung
folgend — die gesellschaftliche Integritidt nur gewahrt werden, indem der sakrale
Bereich, in welchem rituelle Praktiken die gesellschaftlichen Bindungskrifte
hervorbringen, davon abgeschirmt wird. Aus Habermas’ Erklarungsstrategie re-
sultiert deshalb die Aufgabe zu zeigen, wie in der sprachlich vermittelten Inter-
aktion soziale Bindungskrifte ansédssig werden konnen.

Da Habermas die ausdifferenzierte Sprache und die gruppenintegrierende
Normativitit getrennt hat, mul er im weiteren gesondert verstdndlich machen,
wie es moglich ist, da3 die sprachliche Vermittlung des sozialen Handelns in jene
zentrale Position riickt, die fiir die Architektonik der Theorie des kommunikati-
ven Handelns pragend ist. Damit steht die phylogenetische Erkldarung des Beg-
riffs an, der in der Theorie des kommunikativen Handelns das entscheidende
Scharnier zwischen der Sprach- und der Handlungstheorie bildet: der Begriff ei-
nes kritisierbaren Geltungsanspruchs.

Die Phylogenese des Konzepts eines kritisierbaren Geltungsanspruchs soll
erkldren, wie es zustande kommt, dal Sprechakte »eine auch unabhéngig von
normativen Kontexten wirksame illokutiondre Kraft«*® entfalten, die in der Lage
ist, gesellschaftliche Bindungen zu produzieren. Die Grundidee von Habermas’
Erklarung besagt, »daB sich der Begriff eines kritisierbaren Geltungsanspruchs
einer Assimilation der Wahrheit von Aussagen an die (zunéchst keineswegs kriti-
sierbare) Geltung von Normen verdankt.«*

Im Rahmen der Erlduterung seines Theorems einer »Versprachlichung des
Sakralen< geht Habermas nochmals auf die sprechakttheoretische Analyse von

Einverstindnis die Form eines kommunikativ erzielten Konsenses annehmen.«
(TkH, Bd. 2, S. 113, Herv. im Orig.)

55 Ebd., S.112.

56 Ebd., S.109. Vorausgesetzt ist, wie dargestellt, dafl die Geltung der Normen auf die-
ser frithen Stufe der sozialen Evolution in rituellen Praktiken im sakralen Bereich
gestiftet wird, wihrend sich Aussagen mit einem Anspruch auf Wahrheit im profa-
nen instrumentellen Umgang mit der Natur ausdifferenzieren.

14,02.2026, 14:13:18.


https://doi.org/10.14361/9783839404560
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

108 | GEHALT UND NORMATIVITAT BEI HABERMAS

Sprechhandlungen zuriick. Ziel der Diskussion im »Exkurs zu den drei vor-
sprachlichen Wurzeln kommunikativen Handelns«’’ ist es nachzuzeichnen, wie
»sich die grammatische Rede von der Signalsprache durch die Ausdifferenzie-
rung und hoherstufige Zusammenfiigung jener assertorischen, appellativen und
expressiven Bestandteile unterscheidet, die zundchst eine Einheit bilden«®, um
auf dieser Grundlage deutlich machen zu konnen, in welcher Weise die jeweili-
gen Bestandteile »vorsprachlich verwurzelt sind.«’’ Dabei gilt nach Habermas,
daB sich fiir yKognitionen< und »Expressionen< »aus der Verhaltensforschung be-
kannte vorsprachliche Korrelate« angeben lassen. Fiir die »Obligationenc, die auf
der Ebene »normenregulierten Handelns aufgespalten [werden] in die intersub-
jektive Anerkennung bestehender Normen einerseits, in normenkonforme Hand-
lungsmotive andererseits«®, sieht Habermas nicht in analoger Weise Korrelate,
die sich auch bei Lebewesen aufzeigen lieBen, die nicht denselben evolutiondren
Stand erreicht haben wie der Mensch. Auch die Obligationen haben aber nach
der Habermasschen Phylogeneseerzihlung eine vorsprachliche Wurzel, wenn-
gleich keine Wurzel, die nicht schon die Differenzierung einer Ebene von Gehal-
ten der Verstidndigung voraussetzte.

Die Wurzel, die dem normenregulierten Handeln einen »Kontakt mit einer,
wenn auch nicht symbolfieien, so doch vorsprachlichen Realitit« sichern soll,
besteht nach Habermas in dem »KollektivbewuBtsein«, das der »paldosymbolisch
gestiitzte normative Konsens und die von ihm getragene kollektive Identitit«®!
hervorbringen. An dieser Stelle zahlt sich gewissermal3en Habermas’ Bemiihung
aus, die Stufe der symbolisch vermittelten Interaktion von jener des sprachlich
vermittelten kommunikativen Handelns zu unterscheiden. Indem Habermas auch
fur die »Obligationen< und damit fiir alle drei Kategorien, in die er die Gehalte
einteilt, die in unserem Handeln und Denken liegen — Kognitionen, Obligationen
und Expressionen als die Korrelate zu den propositionalen, illokutiondren und
expressiven Bestandteilen von Sprechhandlungen —, naturgeschichtliche Bezugs-
groBBen angeben kann, steht die Vereinbarkeit eines kantianisch-transzendentalis-
tischen Konstruktivismus mit einem nichtszientistischen Darwinismus in Aus-
sicht.®? Einerseits verindert sich demnach unser Bezug zur Welt grundlegend,
wenn wir uns mittels einer grammatisch differenzierten Sprache verstandigen,
andererseits bleibt aber, indem wir auf den phylogenetischen Herkunftsort unse-

57 Ebd., S.97-117.

58 Ebd., S. 99.

59 Ebd., S.97.

60 Ebd., S.99.

61 Ebd., S.97. (Herv. im Orig.)

62 Vgl. zur Bedeutung dieser Vereinbarkeit fiir Habermas’ Arbeit seine Antworten auf
einige Fragen der Herausgeber in: »Postscript. Some concluding remarks«, in:
Mitchell Aboulafia/Myra Bookman/Catherine Kemp (Hg.), Habermas and Pragma-
tism. London u. New York: Routledge 2002, S. 222-233, hier S. 227.

14,02.2026, 14:13:18.


https://doi.org/10.14361/9783839404560
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

NORMENREGULIERTES HANDELN UND KRITISIERBARE GELTUNGSANSPRUCHE | 109

res Kategoriensystems deuten konnen, sozusagen der sichere Stand eines Natur-
wesens in einer realen Welt im Blick.

Dieser theoretische Zug ist allerdings mit zwei Schwierigkeiten behaftet. Ei-
nerseits kommt Habermas mit der direkten Riickfithrung seiner wichtigsten kate-
gorialen Ordnung auf eine vorsprachliche Ordnung einem Reduktionismus nahe,
von dem er spiter in Wahrheit und Rechtfertigung klarmacht, dafl er dringend
vermieden werden muB.*® Vor allem aber wird verkannt, da3 es Gehalte der Ver-
standigung nur gibt, wo wir in normativen Beziigen stehen.

Habermas hatte mit Wittgenstein geklirt, dal von identischen Gehalten nur
dort die Rede sein kann, wo die Fahigkeit angesetzt wird, einen unrichtigen
Gebrauch gehalttragender Symbole als solchen zu kritisieren. Obschon also auch
der Gebrauch ritueller Symbole kritisierbar sein muf}, hilt Habermas eine von
diesem Sachverhalt unabhingige Erklarung des Zusammenhangs einerseits der
Kritisierbarkeit von gehaltvermittelter Verstdndigung und andererseits der nor-
mativen Signifikanz dieser Verstandigung fiir notwendig. Dies soll die Erklarung
der Entstehung eines kritisierbaren Geltungsanspruchs leisten.

Diese Erklarung beruht auf dem Theorem der Aufspaltung des Kommunika-
tionsmediums und vollzieht sich in drei Schritten. Zunichst soll gezeigt werden,
dal3 die rituell konstituierte Geltung von Normen nicht kritisiert werden kann.
Dann verficht Habermas, dal demgegeniiber der Sinn von assertorischen Sprech-
akten nur verstanden werden kann, wenn sie als Behauptungsakte aufgefalit wer-
den, mit denen die Vorstellung verbunden wird, dafl Ego mit ihnen einen von Al-
ter kritisierbaren Geltungsanspruch auf die Wahrheit der gemachten Aussage
erhebt, den er gegebenenfalls bereit ist, mit Griinden zu verteidigen. Dieser Gel-
tungsanspruch soll soweit allerdings ohne normative Relevanz sein. Diese zwei
zunéchst getrennten Geltungsdimensionen sollen dann, so der dritte Schritt der
Erklarung, im Zuge der durch die Lernprozesse im profanen Bereich erzwunge-
nen Rationalisierung des sakralen Bereichs im Konzept eines normativ signifi-
kanten und kritisierbaren Geltungsanspruchs verschmelzen. Mein Einwand gegen
die Erkldrung richtet sich — wie in den beiden vorhergehenden Abschnitten be-
reits deutlich wurde — gegen die Idee einer rituell konstituierten Geltung von

63 J. Habermas: »Einleitung: Realismus nach der sprachpragmatischen Wende, S. 38.
Dort spricht Habermas davon, daf3 sein »>schwacher Naturalismus«< sich mit der »pau-
schalen Voraussetzung« begniige, »dal die organische Ausstattung und die kulturel-
le Lebensweise von homo sapiens einen jnatiirlichen< Ursprung haben und grund-
sitzlich einer evolutionstheoretischen Erklirung zuginglich sind.« Uber eine
pauschale Voraussetzung geht die Theorie kommunikativen Handelns in den oben
zitierten Stellen hinaus. Man kann das ganze Problem, das die Beschreibung der
Ebene einer vorsprachlichen, symbolisch vermittelten Interaktion aufwirft, mit
Blick auf diese Passagen in Wahrheit und Rechtfertigung darin sehen, daf3 das dabei
gebrauchte Vokabular sowohl Anschlufl an die normative Teilnehmerperspektive
der Lebenswelt wie auch an die Perspektive einer evolutionistisch-funktionalen Er-
kldrung bieten soll. Das verletzt Habermas’ methodologische Maligabe von »ge-
trennt gehaltenen theoretischen Perspektiven». (»Einleitung: Realismus nach der
sprachpragmatischen Wende, S. 39)

14,02.2026, 14:13:18.


https://doi.org/10.14361/9783839404560
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

110 | GEHALT UND NORMATIVITAT BEI HABERMAS

Normen, die sprachlich nicht eingeholt und deswegen nicht kritisierbar ist. Aber
auch in dem Gedanken, da3 man einen assertorischen Sprechakt nur verstehen
kann, wenn man weil}, dal3 er einen Adressaten zur Kritik berechtigt, liegt in der
Rede von der notwendig mitverstandenen Berechtigung zur Kritik eine petitio
principii. Hier wird die Normativitdt im Verhéltnis von Alter und Ego schon mit-
geflihrt, die dem Erkldrungsgang nach doch erst aus dem sakralen Bereich im-
portiert werden muf. Zunchst ist also Habermas’ Uberlegung beziiglich der feh-
lenden Kritisierbarkeit rituell etablierter Normen zu diskutieren.

Am Beispiel der institutionell gebundenen Sprechhandlung des Verheiratens er-
lautert Habermas eingangs, was es heif3t, dal die Bindungskraft eines Sprechakts
auf dem normativen Kontext und nicht auf einer illokutionédren Kraft beruht. Den
Akt des Verheiratens kann man sich demnach typischerweise in eine Zeremonie
eingebettet denken. Die Erfiillung der festgelegten Rahmenbedingungen sorgt da-
fiir, daB3 die Zeremonie als eine EheschlieBung gilt. Da3 das Zeremoniell folgen-
reich ist, hdngt daran, daB3 in »Stammesgesellschaften [...] der institutionelle
Komplex der Verwandtschaftsbeziehungen mit einer im sakralen Bereich veran-
kerten moralischen Autoritit ausgestattet [ist]. Die Institution der Ehe entlehnt
ihre Geltung jenem rituell geschiitzten normativen Konsens, den Durkheim ana-
lysiert hat. Das zeigt sich unmittelbar am zeremoniellen Charakter der Trauung —
auch dann, wenn sie expressis verbis durchgefiihrt wird.« Der Punkt, den Haber-
mas deutlich machen will, ist, da3 »die Giiltigkeit der Zeremonie von der Erfiil-
lung einer geltenden Norm abhéingt.«** Nun nimmt er die Frage auf, wie die Gel-
tung dieser Norm unter den skizzierten Bedingungen verstanden wird, und will
zeigen, daf} die Normgeltung unter diesen Bedingungen nicht kritisierbar ist.

Das Verstandnis der Normgeltung will Habermas aufkléren, indem er eruiert,
wie ein Satz verstanden wird, der genau den Geltungsanspruch einer Norm zum
Ausdruck bringt; das ist im fraglichen Abschnitt der Theorie des kommunikativen
Handelns der Beispielsatz (8), der lautet: »es ist geboten, da3 h in S». Habermas
bringt nun folgendes Argument vor:

Den darin auftretenden Ausdruck >es ist geboten< verstehen wir im Sinne des von Durk-
heim anthropologisch eingefiihrten Begriffs der Normgeltung. Wir brauchen hier nicht
weiter zu analysieren, was es heifit, daf die moralische Autoritit einer bestehenden In-
stitution dem sogenannten KollektivbewuBtsein >entstammt¢; es gentigt, daran zu erin-
nern, dafl in diesem Stadium die Sollgeltung von Normen noch nicht im Sinne eines
posttraditionalen Verstidndnisses von Normen, also eines Einverstidndnisses interpretiert
werden kann, das sich in Form der intersubjektiven Anerkennung eines kritisierbaren
Geltungsanspruchs herstellt. Man kann sich einen Kontext vorstellen, wo der Satz (8)
im Sinne einer autoritativen, nicht auf Kritisierbarkeit angelegten AuBerung verwendet
wird. Den Satz (8) versteht man freilich dann nicht, wenn man nicht weif3, daf sich der

64 J. Habermas: TkH, Bd. 2, S. 108.

14,02.2026, 14:13:18.


https://doi.org/10.14361/9783839404560
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

NORMENREGULIERTES HANDELN UND KRITISIERBARE GELTUNGSANSPRUCHE | 111

Adressat dem Gebot widersetzen und die zugrundeliegende Norm verletzen kann. Wohl
konnen sich die Interaktionsteilnehmer, sobald sie sich iiberhaupt in einer grammati-
schen Sprache verstindigen, in verschiedener Weise auf die Geltung von Normen beru-
fen und die illokutionédre Kraft des Normativen nach verschiedenen Hinsichten differen-
zieren, beispielsweise etwas einrdumen, delegieren, erlauben, bereuen oder jemanden
autorisieren, bestrafen, auszeichnen usw. Die Kritisierbarkeit von Handlungen mit Be-
zug auf geltende Normen setzt aber noch keineswegs die Moglichkeit voraus, die Gel-
tung der zugrundeliegenden Normen selbst zu bestreiten.*®

Dieses Argument ist nicht triftig und seine Unschliissigkeit riihrt daher, daf3 in
Habermas® phylogenetischer Erklarung der Entstehung kommunikativer, nor-
menregulierter Handlungskoordinierung das Verhiltnis von Sprache und Norma-
tivitdt nicht konsistent bestimmt wird.

Wenn man sich, wie Habermas es vorsieht, vorstellt, dal ein Hauptling &u-
Bert, in der gegebenen Situation S sei h geboten (zum Beispiel: der Regengottheit
nach dem Einfahren der Ernte ein Kornbiindel zu opfern), dann ist der ent-
scheidende Punkt in Habermas’ Argument, was es hinsichtlich der Kritisierbar-
keit dieser AuBerung zu sagen gibt. Habermas legt nahe, da} diese AuBerung als
»autoritative« nicht kritisierbar ist. Damit aber zieht er in instruktiver Weise
zweierlei zusammen, was unterschieden werden muf}: die Kritisierbarkeit der
Norm und die Kritisierbarkeit des regulativen Sprechakts. Selbst wenn es richtig
ist, daB es fiir die Adressaten dieser AuBerung nicht im Bereich des Denkbaren
lage, die Notwendigkeit des rituellen Opfers und damit die Giiltigkeit dieser
Norm zu dementieren, so miissen sie doch zwingend in der Lage sein, den Akt
des Hauptlings als eine Auferung kritisieren zu kénnen. Denn es gehort zu den
Bedingungen fiir das Verstehen einer AuBerung, unterscheiden zu kénnen, ob sie
regelgerecht ausgefiihrt wurde oder nicht. So miissen die Adressaten zum Bei-
spiel unterscheiden konnen, ob ihrer Meinung nach da tatsdchlich der Hauptling
zu ihnen spricht oder nicht. Falls nein, werden sie die AuBerung als ungiiltig an-
sehen und wahrscheinlich deutliche Kritik an dem anmaflenden Sprecher tiben.
Ebenso miissen die Adressaten verstehen, welche Umstinde nach Ansicht des
Hauptlings die Anwendung der Norm angebracht sein lassen, wenn sie verstehen
sollen, auf welche Norm der Héuptling Bezug nimmt. Das heif3it, sie miissen un-
terscheiden konnen, ob bestimmte Umstidnde erfiillt sind oder nicht, und wiren
gegebenenfalls in der Lage, die falsche Bestimmung der — dann realiter unange-
messenen — Normanwendung zu kritisieren, selbst wenn das mit Blick auf gege-
bene Herrschaftsformen vielleicht nicht geschieht. Das Verstehen des regulativen
Sprechakts setzt also seine Kritisierbarkeit voraus.

Das Kritisieren eines regulativen Sprechakts hinsichtlich seiner normativen
Angemessenheit fillt auch nicht zusammen mit der Kritisierbarkeit einer Hand-
lung, die die Norm verletzt, die in jenem Sprechakt zum Ausdruck gebracht wird.
Denn die Kritik einer Handlung in bezug auf eine Norm, die auch nach Haber-

65 Ebd., S. 108f. (Herv. im Orig.)

14,02.2026, 14:13:18.


https://doi.org/10.14361/9783839404560
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

112 | GEHALT UND NORMATIVITAT BEI HABERMAS

mas auf dieser Entwicklungsstufe méglich ist, bezieht sich nicht auf den sprach-
lichen Akt der Bezugnahme auf die geltende Norm, sondern eben auf eine Hand-
lung.%

Habermas’ Argument impliziert die Vorstellung, dafl die Geltung der Norm
in der >autoritativen AuBerung« des Hiuptlings gestiftet wird. Wenn derart der
regulative Sprechakt mit der Stiftung der Normgeltung zusammenfiele, schiene
er unter Bedingungen einer rituellen Vergesellschaftung tatséchlich nicht kriti-
sierbar. Das ist aber natiirlich auch nach der Habermasschen Konstruktion nicht
der Fall. Die Autoritit, die der AuBerung Wirkmacht verschafft, griindet in der
gemeinschaftlichen rituellen Praxis. Was Habermas die »geltende Norm« nennt —
in unserem Beispiel: nach der Ernte ein Opfer zu bringen —, muB einen der AuBe-
rung vorgingigen Bestand haben.

Dal} die mit einem Sprechakt vollzogene Bezugnahme auf eine Norm als sol-
che auch unter Bedingungen ritueller Integration kritisierbar sein muf3 klart ni-
her, inwiefern normenreguliertes Handeln eine grammatische Sprache voraus-
setzt. Die Intentionalitit eines sich an Regeln bindenden Aktors bedarf deswegen
der sprachlichen Konstitution, weil damit die Voraussetzung geschaffen ist, daf3
der Automatismus eines Reiz-Reaktion-Schemas durch ein unterbrechend-dis-
tanzierendes Nein aufgehoben werden kann. Indem die sprachliche Verarbeitung
der Beziige des Aktors zu sich selbst sowie zu der Situation, in der er sich befin-
det, moglich wird, entsteht fiir den Aktor die Moglichkeit, eine Handlungsoption
nicht zu ergreifen, weil er sie fiir unangemessen hilt.”” In der Befolgung einer
Norm ist also die notwendig sprachlich strukturierte Bewertung der Situations-
angemessenheit der Norm impliziert. Habermas sieht dies auch, wenn er an einer
anderen Stelle von einer notwendigen »sprachlichen Aktualisierung und Kanali-
sierung« der rituell etablierten Autoritét spricht:

Fingieren wir einmal den Grenzfall einer total integrierten Gesellschaft. Die Religion
erschopft sich darin, eine bestehende rituelle Praxis in Begriffen des Heiligen auszule-
gen; ohne streng kognitive Gehalte hat sie noch nicht den Charakter eines Weltbildes
angenommen. Im Sinne eines kulturellen Determinismus sichert sie die Einheit des Kol-

66 Die Kritik der Handlung stellt desweiteren selbst einen sprachlichen Akt dar, der
Bezug auf eine Norm nimmt. In diesem Sinne dienen die von Habermas aufgefiihr-
ten verschiedenen Weisen der Bezugnahme auf eine Norm teilweise der Bewertung
von Handlungen, die in den Regelungsbereich der Norm fallen. Habermas unter-
schldgt aber, da3 auch diese verschiedenen Weisen der sprachlichen Bezugnahme
als solche wiederum kritisierbar sein miissen, wenn sie verstanden werden sollen.

67 Habermas weif sich auf der Linie dieses Gedankens in einer langen Tradition anth-
ropologischen Nachdenkens tiber die Bedeutung der Sprache: »Von Herder tiber
Nietzsche bis zu Heidegger und Gehlen ist das »Nein-Sagen-Koénnen« als anthropo-
logisches Monopol immer wieder hervorgehoben worden. Auf diese Einsicht stiitzt
sich auch die von Popper und Adorno in verschiedenen Versionen vertretene kriti-
zistische These, dafl zuverldssige Erkenntnis nur auf dem Wege der Negation von
Aussagen zu gewinnen sei.« (TkH, Bd. 2, S. 114.)

14,02.2026, 14:13:18.


https://doi.org/10.14361/9783839404560
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

NORMENREGULIERTES HANDELN UND KRITISIERBARE GELTUNGSANSPRUCHE | 113

lektivs und unterdriickt weitgehend Konflikte, die aus Machtbeziehungen und 6ko-
nomischen Interessen entstehen konnten. Diese kontrafaktischen Annahmen bestimmen
einen Zustand der sozialen Integration, fiir den die Sprache nur minimale Bedeutung
hat. Der vorgingige Wertekonsens bedarf natiirlich der sprachlichen Aktualisierung und
Kanalisierung in Handlungssituationen; aber die Verstdndigungsleistungen bleiben so
sehr auf eine instrumentelle Rolle beschriinkt, da8 der EinfluB, den die Struktur der
Sprechhandlungen fiir Art und Zusammensetzung der kulturellen Uberlieferung hat,
vernachléssigt werden darf.*®

An dieser Stelle ist gesagt, dal von der Konstitution einer handlungsleitenden
Normativitit genau insoweit gesprochen werden kann, wie jener »vorgingige
Wertekonsens« sprachlich eingeholt wird. Deswegen kann nicht umstandslos von
einer im rituellen Bereich konstituierten Normativitit gesprochen werden, wie
Habermas es tut. Dies heif3t nicht, die Bedeutung ritueller Praktiken fiir die Kon-
stitution der Gruppenidentitit leugnen zu wollen, sondern es bedeutet, daf3 diese
Praktiken nur insoweit eine normativ bedeutsame Instanz hervorbringen, als sie
in die Reichweite sprachlichen Verstehens kommen. Erst dann kénnen sich die
personalen Identititen der Aktoren soweit von der Gruppenidentitit differenzie-
ren, daf sie tiberhaupt als Handelnde, denen ein Regelfolgen zugeschrieben wer-
den kann, in Betracht kommen.” Und erst dann kann der Zusammenhang zwi-
schen rituell etablierten Autoritdtsverhiltnissen und dem, was daraus in einer ge-
gebenen Situation als ein von einer Norm gebotenes Verhalten folgt, hergestellt
werden.

Solange es dieses sprachlichen Vermittlungsschrittes noch nicht bedarf, hangt
die Identitdt der Gruppe auch noch nicht von in regelgeleitetem Zeichengebrauch
etablierten Gehalten als dem gemeinschaftsstiftenden Bezugspunkt ab. Insoweit
aber die Regelung des koordinierten Verhaltens nicht mehr durch anderweitig
(genetisch-instinktiv) vorgingig abgestimmte Reaktionen auf unmittelbare Reize
zustande kommt, sondern auf einer Ebene des Verstandenen, bedarf es einer
sprachlichen ErschlieBung derjenigen gemeinsam anerkannten Autoritit, die die
AnschluBfahigkeit der einzelnen Handlungen versichern soll.

Habermas erfaf3t diesen Zusammenhang nicht nur, wenn er von der Notwen-
digkeit einer sprachlichen Aktualisierung und Kanalisierung des Wertekonsenses
spricht, sondern insbesondere auch in der Rolle, die er religiosen Weltbildern zu-
spricht. Er schlieit sich zwar Durkheims These von den >sakralen Wurzeln der
Moral¢ an, betont aber, »dal3 der religiose Ursprung der Institutionen erst dann
einen nicht-trivialen Sinn gewinnt, wenn wir die religiose Weltdeutung als Ver-
bindungsglied zwischen kollektiver Identitdt auf der einen und Institutionen auf

68 Ebd., S. 133. (Herv. im Orig.)

69 Wie dargestellt hilt Habermas es fiir ein wichtiges Versdumnis Meads, diesen Zu-
sammenhang der Differenzierung von sozialer, subjektiver und objektiver Welt mit
der Ausdifferenzierung des Verstindigungsmediums nicht beachtet zu haben.

14,02.2026, 14:13:18.


https://doi.org/10.14361/9783839404560
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

114 | GEHALT UND NORMATIVITAT BEI HABERMAS

der anderen Seite in Betracht ziehen.«’® Dabei geht es genau um die Rolle, die
die Sprache spielt: »Fiir eine Analyse des Zusammenhangs zwischen normativem
Konsens, Weltbild und Institutionensystem ist aber vor allem interessant, daf3 die
Verbindung durch die Kandle sprachlicher Kommunikation zustande kommt.
Wiéhrend die rituellen Handlungen auf vorsprachlichem Niveau stehen, sind reli-
giose Weltbilder ans kommunikative Handeln angeschlossen. Aus Weltbildern,
und seien sie noch so archaisch, speisen sich die in Alltagskommunikationen
eingehenden Situationsdeutungen».”' Aktoren beziehen sich also dann auf die
Welt nicht mehr als auf Reaktionen auslosende Reize, wenn sie unter bezug auf
Weltdeutungen beginnen, sich handelnd in Situationen und das heiflt in einer
sprachlich gedeuteten Welt zu verstehen. Aus obiger Diskussion von Habermas’
Uberlegung zur Bezugnahme auf eine geltende Norm durch eine autoritative Au-
Berung hatte sich ergeben, dal die Bezugnahme auf eine Norm stets nur ver-
stiandlich ist, wenn die Situationsangemessenheit verstanden (und damit auch kri-
tisiert) werden kann. Von einer Normenregulierung des Handelns kann nur ge-
sprochen werden, wenn ein spezifischer Zusammenhang zwischen der Norm und
der Situation hergestellt wird. Religiose Weltbilder entstehen als die Instanz, die
diesen VermittlungsprozeB3 trigt (hier das oben zunichst verkiirzte Zitat vollstin-
dig): »Aus Weltbildern, und seien sie noch so archaisch, speisen sich die in All-
tagskommunikationen eingehenden Situationsdeutungen; und nur iiber diese Ver-
standigungsprozesse konnen sich Weltbilder ihrerseits reproduzieren. Dieser
Riickkoppelung verdanken sie die Form kulturellen Wissens, eines Wissens, das
sich ebenso auf kognitive wie auf sozialintegrative Erfahrungen stiitzt.«”> Kurz:
In dem Malle, wie eine Lebenswelt entsteht, greift der Mechanismus normenre-
gulierten Handelns und 16st die instinktgebundene Verhaltenssteuerung ab. Dann
kann erklirt werden, »wie die Institutionen ihre Geltung aus den religiésen Quel-
len gesellschaftlicher Solidaritdt schopfen«, wenn wir ndmlich »beriicksichtigen,
dall die profane Alltagspraxis iiber sprachlich differenzierte Verstindigungs-
prozesse lduft und zu einer Spezifizierung von Geltungsanspriichen fiir si-
tuationsangemessene Handlungen im normativen Kontext von Rollen und Insti-
tutionen nétigt. Das kommunikative Handeln ist die von Durkheim nicht hinrei-
chend beachtete Verzweigungsstelle fiir die Energien gesellschaftlicher Solida-
ritiit.«”

In diesen Passagen kommt Habermas also zu demselben Ergebnis, wie es
oben als eine Kritik an einer spéteren Stelle in Theorie des kommunikativen Han-
delns ausgearbeitet wurde: Dal} von einer normativ integrierten Gemeinschaft nur
genau insoweit gesprochen werden kann, wie die Integrationsform sprachlich
eingeholt ist. Im direkten Vergleich der beiden Passagen 148t sich auch der Punkt

70 J. Habermas: TkH, Bd. 2, S. 89.
71 Ebd., S. 90.

72 Ebd.

73 Ebd.

14,02.2026, 14:13:18.


https://doi.org/10.14361/9783839404560
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

NORMENREGULIERTES HANDELN UND KRITISIERBARE GELTUNGSANSPRUCHE | 115

genau angeben, an dem Habermas’ >Gedankenexperiment< falsch angelegt ist
und der auch die Erkldrung kritisierbarer Geltungsanspriiche fehlleitet. Diese
Fehlkonzeption liegt in der Veranschlagung eines Zustands, in welchem (wie
schon oben zitiert) die Religion »noch nicht den Charakter eines Weltbildes an-
genommen« hat, so daBl ein Zustand der sozialen Integration vorliege, »fiir den
die Sprache nur minimale Bedeutung hat«, und dementsprechend die Versténdi-
gungsleistungen »so sehr auf eine instrumentelle Rolle beschrinkt [bleiben], da3
der EinfluB}, den die Struktur der Sprechhandlungen fiir Art und Zusammenset-
zung der kulturellen Uberlieferung hat, vernachlissigt werden darf.«™ In einem
solchen Zustand konnte es nach Habermas’ eigenen Pridmissen keine normativ
signifikanten Phinomene geben. Es gébe keinen Weg, aus den rreligiésen Solida-
ritdtsressourcen< zu schopfen, und das heiflit: Es gibe iiberhaupt keinen Grund,
eine irgendwie durch rituelle Praktiken integrierte Gemeinschaft zu sehen. Ha-
bermas kann auch in nicht konsistenter Weise verfechten, dafl die Struktur der
Sprechhandlungen fiir die kulturelle Uberlieferung vernachlissigbar sein kann,
denn die kulturelle Uberlieferung entsteht genau in dem MaBe, wie die Struktur
der Sprechhandlungen Relevanz gewinnt und wie sich Weltbild und Lebenswelt
auszubilden beginnen.

Damit kann ich zuriickkehren zu der von Habermas angebotenen Erkldrung
der Entstehung eines kritisierbaren Geltungsanspruchs. Ausgehend von der Fest-
stellung, daB3 Habermas eingangs die Unterscheidung zwischen der Kritisierbar-
keit eines regulativen Sprechakts und der Kritisierbarkeit der Norm, auf die sich
der Sprechakt bezieht, tibersieht, habe ich zu zeigen versucht, daf3 sich diese Er-
klarung auf eine unzutreffende Entsprachlichung der rituellen Praktiken und eine
unzutreffende Entnormativierung des assertorischen Sprachgebrauchs stiitzt. Erst
diese Verengungen lassen es iiberhaupt notwendig erscheinen, eine gesonderte
Erklarung fiir die Entstehung des Konzepts kritisierbarer Geltungsanspriiche zu
geben. Auch am zweiten Schritt der Erklarung 148t sich das ablesen. Nachdem
Habermas vermeintlich gezeigt hat, dal im »Ausgangszustand der soziokulturel-
len Entwicklung« rituell eine Normgeltung konstituiert wird, die nicht kritisierbar
ist, will er den wahrheitsorientierten Sprachgebrauch im profanen Bereich als
dasjenige Komplement ausweisen, das in die Fusion das Merkmal der Kritisier-
barkeit mitbringt. Wieder stellt er sich die Frage, welche Bedingungen erfiillt
sein miissen, damit ein Satz verstanden wird, der den Geltungsanspruch des ent-
sprechenden Sprechakts — diesmal also eines assertorischen — zum Ausdruck
bringt. Es handelt sich um den Satz: »es ist der Fall (ist wahr), dal p». Fiir diesen
Satz gelte, dal man ihn nicht versteht,

wenn man nicht weif3, dafl ein Sprecher diesen Satz nur in der Rolle eines Proponenten
und das heiflt mit der Bereitschaft tibernechmen kann, >p< gegen die Einwénde von Op-
ponenten zu verteidigen. Einerseits konnte der Anspruch auf propositionale Wahrheit

74 Ebd., S. 133.

14,02.2026, 14:13:18.


https://doi.org/10.14361/9783839404560
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

116 | GEHALT UND NORMATIVITAT BEI HABERMAS

die Struktur eines Geltungsanspruchs, der berechtigterweise eingeldst werden kann, je-
ner Art von Anspriichen entlehnt haben, die sich auf giiltigen Normen stiitzen; anderer-
seits muB} er sogleich in einer radikalisierten, ndmlich auf Begriindung angelegten Ver-
sion auftreten.”

Diese Formulierung spiegelt prizise, dafl die Erkldrung der Entstehung des Kon-
zepts eines kritisierbaren Geltungsanspruchs uneindeutig ist. Einerseits ist gesagt,
daB ein assertorischer Sprechakt nur verstanden werden kann, wenn verstanden
wird, daB3 er berechtigterweise kritisiert bzw. verteidigt werden kann. Dieser As-
pekt der Berechtigung, der auf ein Verhiltnis zu einem Gegeniiber verweist, ist
immer impliziert, wenn etwas dariiber ausgesagt werden soll, wie die Dinge in
der objektiven Welt liegen. Assertorische Sprechakte besitzen also notwendig
und — wenn man genetisch sprechen will — von Anfang an eine intersubjektiv re-
levante normative Dimension. Dennoch soll hier gesagt sein, dal der Aspekt, daf3
assertorische Aussagen »auf Begriindungen angelegt sind¢, unabhéingig vom As-
pekt der Berechtigung zu sehen ist. Nur wenn das der Fall wire, hétten assertori-
sche Sprechakte etwas von der »zunichst keineswegs kritisierbaren Geltung von
Normen< zu empfangen. Habermas miifite hier den Begriff der Begriindbarkeit
von dem der Berechtigung zu einer Behauptung als einem intersubjektiv binden-
den Verhéltnis und damit von ihrer Kritisierbarkeit trennen. Damit verfehlt Ha-
bermas aber, was er an Wittgensteins Diktum, dall der Regel folgen und der Re-
gel folgen glauben nicht dasselbe sind, als die Pointe herausgestellt hatte: da3 wir
Umgang mit Gehalten nur haben kénnen, wo wir uns auf bindende Gebrauchs-
weisen verpflichten lassen, hinsichtlich derer wir uns als kritisierbar verstehen.

Auch in dieser Uberlegung erweist sich also die Trennung des Moments der
Normativitdt von dem des sprachlichen Gehalts als kiinstlich. Wir verfiigen tiber
einen Begriff der Wahrheit und korrespondierend ein Konzept der objektiven
Welt nur in dem MaBle, wie wir in der Lage sind, assertorische Sprechakte auszu-
fuhren, die notwendig eine normative Signifikanz aufweisen.

Dieses Ergebnis bedeutet, da3 es im Habermasschen Theorierahmen keiner un-
abhingiger Erklarungen fiir einerseits die Konstitution identischer Gehalte und
andererseits die Entstehung normativ signifikanter Geltungsanspriiche bedarf.
Kommunikationsteilnehmer werden zu Subjektivitit besitzenden Aktoren, wenn
sie beginnen, in ihrer Kommunikationspraxis mit Gehalten umzugehen. Und mit
Gehalten gehen sie um, wenn die Perspektive er6ffnet ist, daBl sie sich wechsel-
seitig in ihrer Kommunikationspraxis hinsichtlich der Richtigkeit dieses Um-
gangs mit Gehalten kritisieren konnen. Auf der Grundlage dieser wechselseitigen
Bindung an Richtigkeiten erwerben die Aktoren die Féhigkeit, bestimmte Ver-
héltnisse in ihrer Gruppe als Autoritdtsverhdltnisse zu verstehen, aus denen Fol-
gen fiir die Angemessenheit ihres Handelns in bestimmten Situationen erwach-

75 Ebd., S. 109. (Herv. im Orig.)

14,02.2026, 14:13:18.


https://doi.org/10.14361/9783839404560
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

NORMENREGULIERTES HANDELN UND KRITISIERBARE GELTUNGSANSPRUCHE | 117

sen. Sie erwerben damit die Kompetenz zu normenreguliertem Handeln. Obige
Diskussion sollte verdeutlichen, da3 von einer Normgeltung nur genau insoweit
gesprochen werden kann, wie der sprachliche Vermittlungsproze$3 reicht. Damit
miissen die Regeln, die die Sprechhandlungen normieren nicht in eins fallen mit
jenen, die zum Beispiel das angemessene Verhalten gegeniiber einem Schwager
bestimmen; sie lassen sich mindestens anhand der Bereiche, die sie regulieren,
gut unterscheiden. Deutlich ist aber, dafl die Bestimmung der Gehalte der Kom-
munikation und die Regulierung des Handelns durch Normen untrennbar mitein-
ander verwoben sind. Wir konnen uns in bestimmten Situationen nur an be-
stimmte Regeln binden, weil wir diese Situationen ebenso wie das Bestehen von
Regeln in der Sprache auffassen, die ihrerseits durch einen basal normativen Be-
zug der Sprechenden aufeinander konstituiert wird.

Mit diesem Ergebnis ist man gewissermal3en wieder am Ausgangspunkt an-
gelangt, denn es reformuliert tatséchlich nur einen Anspruch, den Habermas
selbst an seine Theorie stellt. Allerdings hat sich erwiesen, dafl Habermas in der
Ausarbeitung seiner Theorie diesen Anspruch einzulosen nicht in der Lage ist.

Das in der Theorie des kommunikativen Handelns préasentierte Modell ele-
mentarer Vergesellschaftung muf3, so wurde oben gesagt, die gleichurspriingliche
Konstitution sprachlicher Gehalte und des sozialen Zusammenhangs erkléren.
Wie dargelegt, erflillt Habermas’ Fassung einer elementaren Verstindigungssitu-
ation diesen Anspruch nicht, weil Habermas den Gehalt der Situation letztlich als
durch das Problem gegeben sieht, um dessen Bewiltigung willen die Handlungen
der Aktoren koordiniert werden miissen. Entsprechend konstruiert Habermas die
Phylogenese des kommunikativen Handelns derart, da3 sich die sprachlichen
Gehalte, die in der Verstindigung (dann auch in modalisierter Form) verhandelt
werden, aus einem rein instrumentellen, Anpassungsleistungen erbringenden
Umgang mit (den sich ergebenden Problemen in) der objektiven Welt herausbil-
den.

In dieser Konstruktion werden die Konstitution von Sozialitit und von
sprachlichen Gehalten als zwei getrennte Fragen behandelt. Es wird also keine
notwendig gleichurspriingliche Konstitution beschrieben. Eine der theoriekon-
struktiven Konsequenzen besteht darin, dal Habermas sich gezwungen sieht, ei-
ne gesonderte Erklarung fiir die im Begriff des kritisierbaren Geltungsanspruchs
gefalite normative Relevanz sprachlicher Verstindigung zu geben. Die Kritik an
dieser Erklarung hat zu dem Ergebnis gefiihrt, dal das Theorem von der Aufspal-
tung des Kommunikationsmediums in genau diesem Punkt in die Irre fiihrt. Bei
genauerer Betrachtung zeigt sich, dal Habermas die mit dem Erwerb der Kompe-
tenz zu normenreguliertem Handeln verbundene Ausdifferenzierung der sozialen
(wie auch der subjektiven und der objektiven) Welt in dem Mal fortschreiten
sieht, wie ein sprachlich vermitteltes Handeln entsteht. Damit ist zwar noch keine
ndhere Beschreibung gegeben, wie man sich nun genau die Konstitution der
sprachlichen Gehalte vorstellt. Aber immerhin 146t sich so dingfest machen, daf3
Habermas die an ein Modell elementarer Vergesellschaftung selbstgestellten An-

14,02.2026, 14:13:18.


https://doi.org/10.14361/9783839404560
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

118 | GEHALT UND NORMATIVITAT BEI HABERMAS

spriiche dann wird erfiillen kénnen, wenn er die Konstitution sprachlicher Gehal-
te nicht langer als ein zunéchst normativ indifferentes Losen objektiver Probleme
ansieht. Dabei ist es gar nicht notwendig, von dem tiberkommenen pragmatisti-
schen Gedanken abzuriicken, daB Probleme stets etwas Objektives haben.”® Es ist
aber entscheidend hinzuzufiigen, daB3 auch die Objektivitit von Problemen wie
alle sonstige Objektivitit auch ein notwendig intersubjektives Phanomen ist.

76 Vgl. J. Habermas: »Vom pragmatischen, ethischen und moralischen Gebrauch der
praktischen Vernunft, in: ders.: ED, S. 100-118, hier, S. 118.

14,02.2026, 14:13:18.


https://doi.org/10.14361/9783839404560
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

RESUMEE: NATURALISMUS UND INSTRUMENTALISMUS | 119

2.3 Resiimee: Zum Verhaltnis von Naturalismus und
Instrumentalismus

In der Theorie des kommunikativen Handelns findet an zwei Stellen eine aus-
fithrliche Beschéftigung mit der Erlduterung sprachlichen Gehalts statt. Die erste
»Zwischenbetrachtung«, die das dritte Kapitel der Theorie des kommunikativen
Handelns bildet, fihrt Habermas® Universalpragmatik ein, die den sprachprag-
matischen Hintergrund fiir den Begriff des kommunikativen Handelns abgibt. Im
fiinften Kapitel werden ausfiihrliche Uberlegungen zur Genese sprachlich ver-
mittelter Interaktion angestellt. Ich will meine Auseinandersetzung mit diesen
beiden Habermasschen Theoriestiicken aus systematischer Perspektive restimie-
ren, indem ich von der Frage ausgehe, wie sich deren Verhiltnis nach dem bis-
lang Gesagten darstellt.

Die Diagnose, die ich im ersten Abschnitt dieses Kapitels gegeben habe, lau-
tete: Habermas’ Modell elementarer Vergesellschaftung miifite kldren, wie die
Gehalte des kommunikativen Handelns durch den Mechanismus kommunikativer
Handlungskoordinierung konstituiert werden, leistet dies aber nicht. Wenn das
Verstehen von AuBerungen zuriickgefithrt werden soll auf die Mdoglichkeit,
Griinde fiir die Richtigkeit der mit den AuBerungen erhobenen Anspriiche geben
zu konnen, dann mul vorausgesetzt werden, da3 die Gegeniiber den Gehalt der-
jenigen Ausdriicke, mittels derer sie jene Griinde vorbringen, bereits verstehen.
Ohne die spezielle Rahmung, die Habermas dieser Erlduterung im Begriff des
kommunikativen Handelns gibt, wiére hier ein Regre3 der Rechtfertigungen nicht
zu vermeiden.' Diese Rahmung besteht darin, daB kommunikative Handlungsko-
ordinierung dort nétig wird, wo soziale Gegentiber ihre Handlungen aufeinander
abstimmen miissen, um gemeinsam eine Situation zu bewiltigen. Als
RegreBstopper fungiert in diesem Modell die »situationsdefinierende Kraft«? ob-
jektiver Probleme, durch die letztlich festgelegt ist, was den Gehalt der ge-
meinsam zu erzielenden Situationsdefinition ausmacht. Deswegen kénnen wir
uns in der Konfrontation mit der Welt lernend der Objektivitit der Gehalte unse-
rer Verstandigung versichern. Allerdings resultiert ein instrumentalistisches Bild
der Sprache, denn daB3 wir mit sprachlichem Gehalt umgehen, wird nicht in be-
zug auf unser Interagieren mit sozialen Gegeniibern expliziert, sondern vorrangig
mit Blick auf die sprachlich strukturierte Konfrontation mit der Welt.

Ein kurzer Vergleich mit dem Ansatz Robert Brandoms verdeutlicht, daf3
Habermas’ Pragmatismus in diesem Punkt den Paradigmenwechsel zu einer Phi-
losophie, die nicht am AktorbewuBtsein, sondern an intersubjektiven Verhélt-
nissen ansetzt, noch nicht vollzogen hat. Brandoms zentraler Gedanke ist, daf}

1 Vgl unten Abschnitt 3.2.2 zum von Wittgenstein aufgeworfenen Problem des Re-
gelregresses.

2 J. Habermas: »Vom pragmatischen, ethischen und moralischen Gebrauch der prak-
tischen Vernunft«, S. 118.

14,02.2026, 14:13:18.


https://doi.org/10.14361/9783839404560
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

120 | GEHALT UND NORMATIVITAT BEI HABERMAS

wir unseren Praktiken Gehalte zuweisen kdénnen, insoweit wir in unserem wech-
selseitigen Umgang miteinander diejenigen Normen etablieren, in bezug auf die
wir bestimmen, welche Verpflichtungen und Berechtigungen sich aus den Gehal-
ten ergeben, die wir den Praktiken zuweisen.’ Der hier wichtige Zug Brandoms
(der freilich, wie diese Formulierung schon deutlich macht, in Brandoms Fassung
dieses Gedankens auch die Frage der Zirkularitét seiner Erlduterung aufwirft) be-
steht darin, daB3 die Zuweisung von Gehalten zu Praktiken einzig in bezug auf die
Weise expliziert wird, in der soziale Gegeniiber sich wechselseitig normativ bin-
den. Dadurch wird erreicht, daf jede gehalthabende Interaktion als das Moment
einer Konstitution von Gehalt verstanden werden kann und muf3. Dies ist aber
nur moglich, weil die >Autoritit(, wie Brandom sagt®, die hinter den gehaltver-
biirgenden sprachlichen Normen steht, niemand anderes ist, als wir selbst — wih-
rend es in Habermas’ Konstruktion letztlich die Beschrinkungen sind, die die
Welt uns qua zu losender Probleme auferlegt. Die Konstitution von Gehalt kann
nur dann von der Interaktion sozialer Gegeniiber her erldutert werden, wenn sie
unmittelbar in Zusammenhang mit der Weise gebracht wird, in der diese Gegen-
tiber sich normativ aneinander binden. Das ist nach meinem Dafiirhalten aus Ha-
bermas’ Verfehlen des eigenen Anspruchs zu lernen.

Im fiinften Kapitel der Theorie des kommunikativen Handelns stellt Haber-
mas eine Erklarung vor, wie sich der Umgang mit gehalthabenden Symbolen und
schlieBlich der Gebrauch von Sprache entwickelt haben koénnte. Man kann diese
Erorterungen als eine Antwort auf die Frage nach der Konstitutionsweise von
Gehalt verstehen. Bedenkt man nun, wie diese Erorterungen systematisch ange-
legt sind, bestitigt sich die Diagnose des Instrumentalismus. Denn Habermas
expliziert hier die Konstitution von Gehalt im Rahmen einer evolutionistischen
Genealogie. Aus dieser Perspektive ist das erklarungsbediirftige Phinomen, wie
die »Subjektivierung oder Verinnerlichung objektiver Sinnstrukturen«’ zustande
kommt. Die Annahme, daf es eine funktionale Kontinuitdt zwischen gehaltlosem
Verhalten und gehaltvollem Handeln gibt, ermoglicht es dieser genealogischen
Erzihlung, aus der Perspektive unserer je gedeuteten Welt den Ubergang von
Verhiltnissen, in der Gehalt noch nicht in der Welt und Welt daher nur eine
Umwelt ist, zu den Verhéltnissen sich in Lebenswelten verstehender Subjekte zu
beschreiben. Dies ist die Voraussetzung fiir die »Hintergrundannahme [...], daf3
sich die natiirliche Evolution der Arten — in Analogie zu unseren eigenen, auf so-
ziokultureller Entwicklungsstufe moglich gewordenen Lernprozessen — als eine
Folge von »Problemlgsungen< verstehen 14Bt, die zu immer komplexeren Ent-
wicklungsstufen mit jeweils hoheren Lernniveaus gefiihrt haben.«® Die Haber-

Brandom gibt den Umrif} seines Modells im dritten Kapitel von ExVn.

R.B. Brandom: ExVn, S. 261.

J. Habermas: TkH, Bd. 2, S. 18.

J. Habermas: »Einleitung: Realismus nach der sprachpragmatischen Wende«, S. 39.
(Herv. im Orig.)

AN AW

14,02.2026, 14:13:18.


https://doi.org/10.14361/9783839404560
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

RESUMEE: NATURALISMUS UND INSTRUMENTALISMUS | 121

massche Erlduterung sprachlichen Gehalts ist durch diese funktionalistische
Rahmung geprégt, die in einer instrumentalistischen Sprachtheorie resultiert.

Exkurs zur Debatte zwischen Habermas und Brandom. Ich will mit einem kurzen
Umweg der Frage nachgehen, wieso Habermas diese Theoriestrategie wihlt, die
letztlich zur Folge hat, die Eigenwertigkeit einer normativ verstandenen Soziali-
tdt zu reduzieren.

Habermas’ kleine Debatte mit Brandom legt es nahe, den Grund hierfiir in
dem Versuch zu sehen, gleichzeitig einen Universalismus und einen Naturalis-
mus zu verfechten. Habermas’ Optieren fiir einen Universalismus riihrt von sei-
nem Interesse an der Verteidigung einer kognitivistischen Moraltheorie, das ihn
aber auch auf eine universalistische Position in der Wahrheitstheorie festlegt.
Sein Naturalismus kann, nach der zitierten Bemerkung von Dews, als durch eine
materialistische Tradition motiviert verstanden werden, die diese Verkniipfung
vorgezeichnet hat” Die Kombination des Interesses an einer Aufklirung des
Standes des Menschen als eines Naturwesens mit dem Eintreten fiir den Univer-
salismus legt ihn dann auf eine Sprachtheorie fest, die mit einem naturalistisch
fundierten Realismus zusammengeht. Dies zeigt sich an den beiden Hauptein-
winden, die er gegen Brandom vorbringt. Der erste Einwand besagt, da3 Bran-
doms Position in einen unhaltbaren Begriffsrealismus fiihre, und der zweite, daf3
Brandom dahin komme, weil er nicht zwischen Regeln des Geistes und Normen
des Handelns unterscheide.®

Brandoms Behauptung »Die Normen sind unsere Normen«’ und sein gleich-
zeitiges Beharren, aller Umgang mit Gehalten sei durch und durch normativ,
kann fiir Habermas entweder nur in einen Antirealismus oder zu der begriffs-
realistischen Auffassung fiihren, daB auch die Welt selbst schon normativ struk-
turiert ist. Denn wenn wir Normativitdt als das Spezifikum der Kultur hervor-
bringenden menschlichen Gemeinschaftsformen auffassen und nicht die natura-
listische Hintertiir einer Erklarung des Zusammenhangs zwischen den kulturellen
Gehalten und der materialen Welt der Natur offenlassen, ist aus Habermas’ Per-
spektive die realistische Intuition nicht mehr verstdndlich zu machen — oder nur
noch, wenn wir auch mit der Welt wie mit unseresgleichen umgehen konnten.
Das Interessante an dieser Auseinandersetzung liegt in sprachtheoretischer Hin-
sicht darin, da3 Habermas keinen Zweifel daran 1463t, da3 wir hinsichtlich der Er-
lauterung sprachlicher Gehalte ein gewisses Privileg des instrumentell-prob-

7 Die Frage, wie diese Kombination unter nachmetaphysischen Verhiltnissen ver-
fochten werden kann, ist das Thema von »Einleitung: Realismus nach der sprach-
pragmatischen Wende«, das WR erdffnet.

8 J. Habermas: »Von Kant zu Hegel. Zu Robert Brandoms Sprachpragmatike, S.
166f. zum Begriffsrealismus und S. 148f. zur Einebnung der Differenz zwischen
Rationalitits- und Handlungsnormen. Die Einebnung dieser Differenz kritisiert
ebenfalls Lutz Wingert in: »Genealogie der Objektivitdt. Zu Robert B. Brandoms
expressiver Vernunft«, in: DZPhil, Bd. 48 (2000), H. 5, S. 738-761.

9 R.B. Brandom: ExVn, S. 885.

14,02.2026, 14:13:18.


https://doi.org/10.14361/9783839404560
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

122 | GEHALT UND NORMATIVITAT BEI HABERMAS

lemlosenden Umgangs mit der Welt verteidigen miissen, wenn wir nicht entwe-
der den Realismus oder den Naturalismus aufgeben wollen. Dies fiihrt wie nach-
gezeichnet dazu, daB3 Habermas die angezielte Gleichurspriinglichkeit von Aktor-
rationalitit und Sozialitit nicht konzipieren kann. Normative Verhiltnisse
bleiben explanatorisch stets nachgeordnet.

Habermas’ Auseinandersetzung mit Brandom hat noch eine weitere Pointe,
die einen Hinweis darauf gibt, welcher Weg eingeschlagen werden muf}, wenn
die realistische Intuition verteidigt werden soll, ohne die Irreduzibilitit des Sozi-
alen zu gefahrden. Habermas legt implizit hinsichtlich eines Problems, das an-
dere Kommentatoren in Brandoms Theorie ausgemacht haben, eine eher wohl-
wollende Lesart vor. Die Frage betrifft den von Brandom erhobenen Erklarungs-
anspruch, der sich zum Beispiel in seiner Formulierung von >Objektivitatsbewei-
sen< niederschligt.'

Sebastian R6dl hat die These verfochten, daf der Inhalt von Brandoms Posi-
tion nicht mit der Weise in Einklang zu bringen ist, in der Brandom sie verficht.
Brandom frage in Making it explicit »nach dem Wesen geistigen Gehalts«, wobei
»Behauptungen, Meinungen, Wahrnehmungen [...] darin iiberein [kommen], daf3
sie semantischen oder intentionalen Gehalt haben. Auch Handlungen haben Ge-
halt, weil sie Ausdruck eines Wollens sind. Gehalt ist, was geistiges Leben als
solches ausmacht.« Als den Inhalt von Brandoms Theorie sieht Rodl die These:
»Geistiger Gehalt ist normative Praxis.« Der Anspruch, den Brandom mit seiner
Theorie verbinde, besage: »Sie erklirt ein ritselhaftes Phanomen.« Und die The-
se, die Rodl diesbeziiglich verficht, ist schlieBlich: »Das Verstdndnis von Philo-
sophie des Geistes als Erkldrung und das Verstdndnis des Geistes als wesentlich
normativ stehen in einem Widerspruch.«"'

Rodls Verstindnis von Erkldrung ist, dafl jene Phanomene der Erkldrung be-
diirfen, die in einem bestimmten Weltbild rétselhaft sind. In diesem Sinne ist fiir
ein Weltbild, nach dem die Welt aus den natiirlichen Gegebenheiten und Vor-
géngen besteht, die insbesondere in Begriffen der Naturwissenschaft beschrieben
werden konnen, geistiger Gehalt ein rétselhaftes Phanomen, das der Erkldrung
bedarf. Der Punkt, den R&dl jetzt gegen Brandom vorbringt, ist, dal Brandom ei-
nerseits normative Beziige als etwas beschreibt, das ausschlieflich denen zu-
ginglich ist, die in diesen Beziigen stehen, andererseits aber doch eine Erkldrung

10 Zum Erkldrungsanspruch vgl. Sebastian Knell: »Eine deflationistische Theorie der
Intentionalitét? Brandoms Analyse de-re-spezifizierender Einstellungszuschreibun-
geng, in: DZPhil, Bd. 48 (2000), H.5, S. 790-806 und vor allem Sebastian Rodl:
»Normativitdt des Geistes versus Philosophie als Erklarung. Zu Brandoms Theorie
des Geistes«, in: DZPhil, Bd. 48 (2000), H. 5, S. 762-779. Zur Frage der Objektivi-
titsbeweise vgl. Georg W. Bertram: Die Sprache und das Ganze. Entwurf einer an-
tireduktionistischen Sprachphilosophie. Habilitationsschrift, Hildesheim 2003, S.
227-237. Die Sprache und das Ganze im folgenden zitiert unter der Sigle SpG.

11 Alle Zitate: S. Rodl: »Normativitit des Geistes versus Philosophie als Erklarung,
S. 762. (Herv. im Orig.)

14,02.2026, 14:13:18.


https://doi.org/10.14361/9783839404560
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

RESUMEE: NATURALISMUS UND INSTRUMENTALISMUS | 123

des Normativen anstrebt, nach der dieses auf natiirliche Phidnomene riickfithrbar
sein miifite. Aber beides zugleich kann nicht gehen.

Habermas sieht diese Spannung in Brandoms Theorie nicht, und das riihrt of-
fenbar daher, daf} dieselbe Spannung in seiner eigenen Theorie herrscht. Vor die-
sem Hintergrund ist deutlich, da8 Habermas’ Unterscheidung zwischen Rationa-
litdts- und Handlungsnormen den Zweck hat, die Regeln, denen der Geist unter-
worfen ist, einer naturalistischen Erkldrung zugénglich zu machen und dennoch
gleichzeitig die Normen des Handelns als irreduzibel behaupten zu kénnen. Eine
solche Position liefe aber auf einen individualistischen Intentionalismus hinaus,
denn dann wire das Vermogen geistiger Wesen, sich intentional auf die Welt zu
beziehen, unabhingig von den normativen Beziigen aufgefafit, die sie zu sozialen
Wesen machen.

Mit Rodl 146t sich sagen, dal Habermas damit eine Kluft zwischen der auch
fiir unsere sozialen Verhiltnisse prigenden Normativitit und einer natiirlichen
Verankerung unserer Rationalitit aufgemacht hat, die zu einer widerspriichlichen
Position fithren muf3: »Das menschliche Leben soll wesentlich Normen unterlie-
gen, und diese Normen sollen von Menschen selbst eingesetzt sein. Ich mdchte
zeigen, daf} sich diese beiden Thesen nicht vereinigen lassen, denn sie widerspre-
chen einander. Wenn das menschliche Denken und Handeln wesentlich normati-
ven Begriffen unterliegt, dann gibt es keine Kluft, die Natur und Norm vonein-
ander trennt.«'> Rédls Pointe besteht darin, daB dies gerade nicht die Position ei-
nes reduktiven Naturalismus ist, sondern einen Naturalismus zu denken aufgibt,
der die Natur nicht fiir das unproblematisch in nicht-normativen Begriffen zu Er-
kldrende hilt: »Das vindiziert nicht den szientistischen Naturalismus, sondern
zeigt, daf} dieser den Begriff der Natur nur schlecht versteht. Man hat dem Szien-
tismus schon zu viel zugegeben, wenn man Norm und Natur einander ent-
gegensetzt.«'

Eine mogliche Konsequenz aus diesen Uberlegungen lautet also, daB hin-
sichtlich der Theoretisierung geistigen Gehalts und damit verbunden normativer
Verhiltnisse Erklarungsanspriiche fehl am Platze sind. Es kdme dann darauf an,
einen Realismus zu verfechten, der an die phanomenologische Einsicht ankniipft,
daB die Frage der Erkenntnis in gewisser Weise nachgeordnet ist, weil wir immer
schon in der materialen Welt »sind«. Autoren wie Seel oder Bertram verstehen
John McDowells Philosophie als einen Ansatz, der in diese Richtung weist.'* Fiir

12 Sebastian Rodl: »Norm und Natur, in: DZPhil, Bd. 51 (2003), H. 1, S. 99-114, hier
S. 99.

13 S. Rodl: »Norm und Natur, S. 99. Vergleiche zu Putnams analoger Habermasdi-
agnose unten S.194f., Anm. 5.

14 Bertram hat in Die Sprache und das Ganze einen eigenstidndigen Entwurf eines >an-
tireduktionistischen< Realismus umrissen, der unter anderem McDowell als vor-
bildgebend nennt. Vgl. G.W. Bertram: SpG, Teil V; ebenso: Georg W. Bertram u.
Jasper Liptow: »John McDowells nicht-szientistische Naturalisierung des Geistes.«
In: Philosophische Rundschau. Bd. 50 (2003), S. 220-241; Martin Seel kniipft in
dieser Intention an McDowell an in »Medien der Realitit und Realitit der Medien.«

14,02.2026, 14:13:18.


https://doi.org/10.14361/9783839404560
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

124 | GEHALT UND NORMATIVITAT BEI HABERMAS

Habermas miifite dies heiflen, daB3 er auf die evolutionistische Rahmung seiner
Sprachtheorie verzichten mufl. Wo die evolutionidre Kontinuitit die Leitlinie dar-
stellt, 148t sich der miBliche Funktionalismus der Sprachtheorie nicht vermeiden.

Das folgende Kapitel bringt mit Derrida nochmals kldrende Einwénde dage-
gen vor, die Sprache von bestimmten Funktionen her zu verstehen. Dabei wird
mit Derrida auch ein Weg absehbar, auf dem die von Habermas formulierten Be-
dingungen an eine pragmatistische Sprachtheorie, die das Verstindnis einer irre-
duziblen Sozialitdt ermdglicht, erfiillt werden konnen.

(in: Sybille Kramer (Hg.): Medien, Computer, Realitit. Wirklichkeitsvorstellungen
und Neue Medien, Frankfurt/Main: Suhrkamp 1998, S. 247-268, hier S. 248ff.) und
in Asthetik des Erscheinens (Miinchen, Wien: Hanser 2000, S. 76ff.). Rodl verweist
in »Natur und Norm« zwar nicht auf McDowell, aber seine auf Aristoteles zuriick-
gehende Argumentation fiir einen nicht-szientistischen Naturbegriff wie auch die
gesamte Stofrichtung seiner Uberlegungen kniipfen der Sache nach bruchlos an
McDowell an.

14,02.2026, 14:13:18.


https://doi.org/10.14361/9783839404560
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Normativitat und Gehalt bei Derrida

Der Versuch, die Grundlagen der Sozialitit durch die Modellierung einer Situa-
tion elementarer Vergesellschaftung aufzukléren, stellt sich in der Perspektive
der Arbeiten Jacques Derridas in wesentlichen Hinsichten anders dar als in Ha-
bermas’ Theorie des kommunikativen Handelns. In nuce sind die Differenzen in
einer Formulierung Derridas gefafit, die im folgenden als die Grundbestimmung
eines Derridaschen Begriffs elementarer Vergesellschaftung gelten soll. Nach
dieser Bestimmung muf} fiir eine basale Sozialitéit gelten, daB sie sich »am Ort
einer unauffindbaren Situation, die immer auf ein anderswo, auf etwas anderes,
auf eine andere Sprache, auf den Anderen im allgemeinen verweist, geformt
[hat]».' Derrida teilt mit Habermas die Idee, daB soziale Beziige unhintergehbar
normativ sind; vergesellschaftet zu sein heif3t, je auf den Anderen als auf ein An-
erkennung beanspruchendes und Anerkennung gewéhrendes Gegeniiber verwie-
sen zu sein. Beide Autoren stimmen programmatisch auch darin tiberein, daf fiir
dieses Verhiltnis die Sprache eine irreduzible Rolle spielt. Aber Derrida zeichnet
sowohl von der Sprache als auch von dem sozialen Bezogensein ein grundlegend
anderes Bild als Habermas, mit der zwingenden Folge, daB auch der Zusammen-
hang von Sprache und Sozialitit von Derrida grundlegend anders verstanden
wird.

Die Spezifitit der Derridaschen Konzepte und ihre Unterschiedenheit von
Habermas’ Theorie 148t sich im Anschluf3 an die Formulierung aus Die Einspra-
chigkeit des Anderen insbesondere an zwei Punkten festmachen, die die folgende
Darstellung anleiten werden. Zum einen geht es um die Rolle der Sprache, die
Derrida dadurch kennzeichnet, daf3 sie immer auf eine »andere Sprache« verweist.

1 J. Derrida: »Die Einsprachigkeit des Anderen oder die Prothese des Ursprungs«, in:
Anselm Haverkamp (Hg.), Die Sprache der Anderen. Ubersetzungspolitik zwischen
den Kulturen, Frankfurt/Main: Fischer 1997, S. 15-41, hier S. 24. Teiliibersetzung
von: J. Derrida: Le monolinguisme de I’autre ou la prothése d’origine, Paris: Galilée
1996. »Die Einsprachigkeit des Anderen« im folgenden zitiert unter der Sigle EA.

14,02.2026, 14:13:18.


https://doi.org/10.14361/9783839404560
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

126 | NORMATIVITAT UND GEHALT BEI DERRIDA

Derrida z&hlt damit nicht wie Habermas das Verfiigen iiber eine gemeinsame
Sprache (oder ersatzweise moglicher Ubersetzungsleistungen) zu den Vorausset-
zungen des Sozialen. Dies geht darauf zuriick, da3 Derrida iiberhaupt den Begriff
des Verfiigens tiber eine Sprache als verfehlt ablehnt. Ich werde die Darstellung
von Derridas Sprachphilosophie von der Frage her entwickeln, wie in ihr die
Einheitlichkeit des Sprachlichen erldutert wird. Ich werde versuchen, das Derri-
dasche Sprachbild anhand der Auskiinfte zu skizzieren, die es dariiber gibt, worin
das Sprechen einer Sprache besteht, was dessen Zusammenhang ausmacht und
inwiefern ihm eine bestimmte Rolle in den Verhaltungen sozialer Gegeniiber zu-
kommt. Eine wichtige Idee Derridas besteht darin, dal Sprache als eine sich zei-
tigende Struktur verstanden werden muf3. Sprache — und tatséchlich in der Folge
alle Formen von Strukturierung — liegt nicht als eine jeweils abgegrenzte Struktur
vor, wie es z.B. Saussures Rede von einer synchronischen Sprachwissenschaft
nahezulegen scheint.” Sie kann auch nicht von der Abgrenzung einer Einheit
»diese Sprache« gegen eine andere Einheit >jene Sprache< her verstanden werden.
Das Bestehen der sprachlichen Struktur muf3 von den jeweiligen Bezugnahmen
sprachlicher Zeichen aufeinander verstanden werden, die in deren Gebrauch imp-
liziert sind. Derrida hat diese Zusammenhénge in vielfiltiger Weise mit dem
Begrift der différance und dariiber hinaus mit einer Vielzahl weiterer Ausdriicke
in Verbindung gebracht, auf die ich nicht ndher eingehen werde (z.B. Supple-
ment, Dissemination, Marge, Parergon, Pharmakon etc.). Mit Blick auf diese
Konzepte Derridas 148t sich die Differenz der Sprachtheorien darauf zuspitzen,
dal Derrida den Zusammenhang von Bedeutung und Geltung vollig anders mo-
delliert als Habermas.

Dies hingt natiirlich mit Derridas Begriff normativer Verhéltnisse zusam-
men. Hier 146t sich der Unterschied zu Habermas von der Formulierung her ent-
wickeln, dall normative Verhiltnisse vom >Ort einer unauffindbaren Situationc
herstammen. Derrida verficht im Gegensatz zu Habermas, dafl wir den Geltungs-
sinn des Normativen in keiner Weise auf eine Aktivitdt von Aktoren zurtickfiih-
ren koénnen, selbst wenn diese in der »verfliissigten< Form, ndmlich der von Spre-
chern notwendig priasupponierten Moglichkeit einer Teilnahme an einem hinrei-
chend idealen praktischen Diskurs gedacht wird. Nach Derrida kénnen wir die
Normativitét in den Verhiltnissen sozialer Gegeniiber demnach nicht auf die Si-
tuation einer faktischen Stiftung zuriickfithren. Es wurde stets als ein Topos der
poststrukturalistischen Theorien wahrgenommen, daf} sie den Begriff eines iiber
sich verfiigenden Subjekts zuriickgewiesen haben. Der entscheidende Punkt fiir
ein an Derrida geschultes Verstindnis des Sozialen liegt nun darin zu verstehen,
daB diese Distanz zur Idee der Subjektautonomie nicht etwa ein Dementi des
normativen Sichbindenkénnens bedeutet, sondern da3 es genau aus einer anderen

2 Vgl. Ferdinand de Saussure: Grundfragen der allgemeinen Sprachwissenschaft, Ber-
lin: de Gruyter °1967, S. 93ff.

14,02.2026, 14:13:18.


https://doi.org/10.14361/9783839404560
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

NORMATIVITAT UND GEHALT BEI DERRIDA | 127

Erlduterung — so die hier verfochtene These — einer tatsdchlich fundamental an-
gesetzten normativen Gebundenheit resultiert.’

Meine Ausfiihrungen zu Derrida stiitzen sich wesentlich auf die Lesart der
Derridaschen Theorie, die Georg W. Bertram in den letzten Jahren ausgearbeitet
hat.* Ich will vorab vier Punkte herausheben, die die Spezifitit von Bertrams
Lesart umreiflen. Zum einen rekonstruiert Bertram Derridas Arbeiten systema-
tisch als einen Theoriezusammenhang. Er fiithrt damit den Nachweis, daB man die
Dekonstruktion nicht als ein nur »performativ< einholbares Denkunternechmen
verstehen muf}, sondern daB sich dieses Denken in Termini der Auseinanderset-
zung mit der philosophischen Tradition darstellen 148t. Die besondere Weise, wie
Bertram Derrida in der Landschaft der philosophischen Theoriebildung verortet,
ist der zweite bemerkenswerte Punkt. Bertram gelingt es, tibergreifende Problem-
stellungen herauszuarbeiten, die fiir die hermeneutische ebenso prigend sind wie
fir die sprachanalytische Tradition und die sich auch als zentrale Gegensténde
von Derridas Philosophie ausweisen lassen. Dabei handelt es sich natiirlich ins-
besondere um Themen, die im zwanzigsten Jahrhundert die Sprachphilosophie
bewegt haben: die Idealitdt sprachlichen Gehalts, den Charakter des Verstehens,
die Spezifitdt sprachlicher Praktiken, die Intersubjektivitit sprachlicher Wesen
und deren normative Dimension. Damit zusammenhéngend — dies ist der dritte
Punkt — betont Bertram einen Zug Derridas, der zwar systematisch im Grunde
zwingend ist, aber dennoch von Derrida selbst selten explizit thematisiert wird.
Es handelt sich dabei darum, die Dekonstruktion als eine pragmatistische Philo-
sophie zu verstehen (in einem nicht engen Sinne, in dem auch der Heidegger von
Sein und Zeit oder Hegel pragmatistische Philosophen sind’). Obschon es ziem-

3 Ein jiingstes Zeugnis der Auseinandersetzung mit der Frage, wie wir unsere Hand-
lungsfihigkeit unter der Pramisse verstehen sollen, daf3 die Idee eines sich in seiner
Selbstgesetzgebung transparentes Subjekt irrefithrend ist, stellen Judith Butlers am
Frankfurter Institut fiir Sozialforschung gehaltene Adorno-Vorlesungen dar. Vgl.
Judith Butler: Kritik der ethischen Gewalt, Frankfurt/Main: Suhrkamp 2003.

4 Vgl. Georg W. Bertram: Hermeneutik und Dekonstruktion. Konturen einer Ausei-
nandersetzung der Gegenwartsphilosophie, Miinchen: Fink 2002. Im folgenden zi-
tiert unter der Sigle HuD. Ders.: »Das Denken der Sprache in Heideggers Sein und
Zeit«, in: Allgemeine Zeitschrift fiir Philosophie, Bd. 26 (2001), H. 3, S. 177-198.
Ders.: »Ubergangsholismus. Holismus, Verinderung und Kontinuitdt in den
Sprachphilosophien von Davidson und Derrida«, in: Zeitschrift fiir philosophische
Forschung, Bd. 56 (2002), H. 3, S. 68-93. Ders.: »Wem gilt die Kritik der De-
konstruktion?«, in: Allgemeine Zeitschrift fiir Philosophie, Bd. 24 (1999), H. 3. S.
221-241. Ders.: »Dekonstruktion als Phanomenologie der Zeicheny, in: Eliane Es-
coubas/Bernhard Waldenfels (Hg.), Deutsche und Franzgsische Phéanomenologie.
Paris: L’Harmattan u. Offenburg: Dokumente 2000, S. 581-608. Ders.: »Die De-
konstruktion der Normen und die Normen der Dekonstruktion«, in: Andrea.
Kern/Christoph Menke (Hg.), Philosophie der Dekonstruktion, Frankfurt/Main:
Suhrkamp 2002, S. 289-310. Ders.: SpG.

5 Vgl. Robert B. Brandom: »Heideggers Kategorien in »Sein und Zeit«, in: DZPhil,
Bd. 45 (1997), S. 531-549 und ders.: »Einige pragmatistische Themen in Hegels I-
dealismus, in: DZPhil, Bd. 47 (1999), S. 355-381.

14,02.2026, 14:13:18.


https://doi.org/10.14361/9783839404560
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

128 | NORMATIVITAT UND GEHALT BEI DERRIDA

lich offensichtlich ist, dal Derridas Denken gerade darauf angelegt ist, nicht das
Bestehen von Strukturen, die Existenz von Entititen oder eine Uberzeitlichkeit
von Bedeutungen in einem Jenseits unseres Standes in der Welt vorauszusetzen,
wurden diese Motive selten damit in Zusammenhang gebracht, da3 Derrida stets
dariiber spricht, wie wir verstehen sollen, was wir in der Welt fun.® Die Ursache
dafiir liegt sicherlich in Derridas gleichzeitiger Opposition gegen den (aus seiner
Sicht naiven) Begriff der Handlungsautonomie, die z.B. Habermas (aber auch
Verteidiger wie Rorty) dazu gebracht hat, Derrida als einen spétheideggeriani-
schen Denker eines »Seinsgeschehens< anzusehen, der die weltlichen Praktiken
von Handlungssubjekten fiir theoretisch irrelevant hélt. Derridas Arbeiten der
letzten eineinhalb Jahrzehnte haben hier zu verinderten Einschitzungen gefiihrt.”
Bertram hat dementsprechend den plausiblen Weg eingeschlagen, z.B. Derridas
zeichentheoretische Uberlegungen stets als Erlduterung einer Zeichenpraxis zu
verstehen. Diese Interpretation hat er allerdings mit der Anstrengung verbunden,
Derridas Auseinandersetzung mit dem Geschehenscharakter unseres Tuns in die
systematischen Erlduterungen einzubeziehen. Darin liegt dann der vierte hervor-
zuhebende Punkt der Bertramschen Lesart, der allerdings kaum mehr nur als eine
Derrida-Lesart aufgefafit werden kann. Bertram schlédgt vor, den fiir jeden Begriff
des Geistigen, der Vernunft oder der Rationalitidt unverzichtbaren Begriff einer
bestimmten Transzendenz in Begriffen normativer Bindungen zwischen sozialen
Gegeniibern zu erldutern. Uns als verniinftig zu verstehen heifit, unser Geistig-
sein an Maf}stdbe gebunden zu sehen, die uns nicht zu Gebote stehen. In diesem
Sinne spricht z.B. Habermas von der situationstranszendierenden Kraft von Gel-
tungsanspriichen. Genau an der Stelle folgt Bertram Derrida in der Auseinander-
setzung mit dem leitenden Gedanken von Emmanuel Lévinas: daB vor aller Er-
kenntnismoglichkeit eine Ethik liege, die vom unvordenklichen Anspruch des
Anderen herriithrt.® Bertrams Leistung besteht hier darin zu zeigen, wie dieser
Gedanke seinen Ort auch in der Perspektive der Hermeneutik und der postwitt-
gensteinianischen Sprachphilosophie in der Erlduterung eines Geistigseins hat,
fiir das Sprache wesentlich ist.”

Ruft man einen der bekanntesten Ansatzpunkte der Sprachphilosophie Derridas
in Erinnerung, so erhdlt man eine Ahnung, wie weitreichend sich Derridas und

6  Explizit erldutert Ruth Sonderegger den pragmatistischen Grundzug von Derridas
Sprachphilosophie in: »A Critique of Pure Meaningy.

7 Insbesondere Gesetzeskraft hat zu dieser Wahrnehmungsverdnderung beigetragen,
aber auch Texte wie Falschgeld oder Politik der Freundschaft. Vgl. dazu H.-D.
Gondek und B. Waldenfels: »Derridas performative Wende».

8 Emmanuel Lévinas: Totalitdt und Unendlichkeit. Versuch iiber die Exterioritit,
Freiburg: Alber 1993; ders.: Jenseits des Seins oder anders als Sein geschieht, Frei-
burg: Alber 1998.

9 Fiir die bei Bertram Gadamer, Davidson, Sellars, McDowell und Brandom einste-
hen.

14,02.2026, 14:13:18.


https://doi.org/10.14361/9783839404560
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

NORMATIVITAT UND GEHALT BEI DERRIDA | 129

Habermas® Denken voneinander unterscheiden. Ich spreche von Derridas Auf-
nahme des Saussureschen Diktums, »daf} es in der Sprache nur Verschiedenhei-
ten gibt«, das jener unmittelbar weiter zuspitzt: »Mehr noch: eine Verschieden-
heit setzt im allgemeinen positive Einzelglieder voraus, zwischen denen sie be-
steht; in der Sprache aber gibt es nur Verschiedenheiten okne positive Einzelglie-
der.«'® Derrida entwickelt den Begriff der différance'’, seiner wahrscheinlich be-
kanntesten Wortschopfung, ausgehend von der Frage, wie ein Begriff der Dif-
ferenz beschaffen sein mufB, der auf die Voraussetzung unterschiedener positiver
Einzelglieder verzichtet und wie vor diesem Hintergrund das Bestehen einer
strukturalistisch erlduterten Sprache und ihrer Elemente aufzufassen ist. Man
kann die Differenz zwischen den Philosophien von Habermas und Derrida daher
rithrend verstehen, dafl Derrida sich um den positiven Stand, auf welchem die
Erkenntnis der Welt, das Soziale unserer Gemeinschaften und die Einheit unseres
Selbst (um hier der Habermasschen Dreiteilung zu folgen) moglich sind, nicht in
der Weise sorgt, wie Habermas dies tut. Derrida arbeitet an diesen Gegenstdnden,
aber er bringt zum Ausdruck, daf er die Frage danach, wie Erkenntnis, Gemein-
schaft und Selbst madglich seien, fiir nicht sehr hilfreich hélt. So gibt er in dieser
Hinsicht hiufig die Auskunft, daB man es stets ebenso mit einer Unméglichkeit
wie mit einer Méglichkeit dieser Phinomene zu tun hat.'” Die Analyse von Er-

10 F. de Saussure: Grundfragen, S. 143. (Herv. im Orig.) Derrida zitiert die Stelle in:
»Die différance, in: ders., Randgénge der Philosophie, 2., {iberarb. Aufl, Wien:
Passagen 1999, S. 31-56, hier S. 39. »Die différance« im folgenden zitiert unter der
Sigle Dif.

11 Der Ausdruck »différance< benennt nach meiner Auffassung in gleicher Weise wie
alle anderen Termini des Derridaschen Vokabulars mehr oder weniger klar gefafite
Begriffe. Ich halte Versuche, wie Gasché sie unternommen hat, diese Konzepte als
ihrem Wesen nach als etwas anderes als Begriffe auszuweisen, fiir unverstindlich.
Diese Bemiihungen, anhand von Derridas Vokabular dessen Denken als irgendwie
fundamental antimetaphysisch zu beschreiben, laufen letztlich genau auf die Aus-
zeichnung einer Metasprache hinaus. Die Unmoglichkeit einer génzlich unabhingi-
gen Metasprache ist ein wichtiges Resultat der epistemologischen Debatten des
zwanzigsten Jahrhunderts. Nicht zuletzt hat Derrida selbst solche Auszeichnungen
als ein Kennzeichen theoretischer Naivitdt herausgearbeitet. Fiir einen Sonderstatus
zentraler Termini Derridas tritt z.B. ein: Rudolphe Gasché: Inventions of Differen-
ce. On Jacques Derrida, Cambridge (Mass.) u.a.: Harvard University Press 1994, S.
6f. Gasché argumentiert hier unter anderem gegen Richard Rorty, der diese Auffas-
sung verschiedentlich kritisiert hatte. Vgl. Richard Rorty: »Deconstruction and Cir-
cumvention, in: ders., Essays on Heidegger and others. Philosophical Papers Vo-
lume 2, Cambridge (Mass.): Cambridge University Press 1991, S. 85-106, hier S.
102f. und ders.: Kontingenz, Ironie, und Solidaritit, S. 205.

12 Eine sehr prominente Verwendung des Begriffs des Unmoglichen ist Derridas Rede
von der Unméglichkeit der Gabe. Vgl. J. Derrida: Falschgeld. Zeit geben I, Miin-
chen: Fink 1993, bes. Kap. 1. Beziiglich der Gegensténde der vorliegenden Arbeit
wichtige Stellen zum Verhéltnis von Moglichkeit und Unmoglichkeit finden sich in
J. Derrida: Gesetzeskraft. Der mystische Grund der Autoritdt, Frankfurt/Main:
Suhrkamp 1991, z.B. S. 30f., S. 68ff. Falschgeld im folgenden zitiert unter der Sig-
le FG.

14,02.2026, 14:13:18.


https://doi.org/10.14361/9783839404560
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

130 | NORMATIVITAT UND GEHALT BEI DERRIDA

moglichungsbedingungen fithrt nach Derrida auf nichts, das uns Auskunft iiber
einen sicheren Grund geben konnte, auf dem unsere weltlichen Verhiltnisse ru-
hen.

Aus der Perspektive Derridas laufen Versuche wie der von Habermas, situa-
tionstranszendierende Mechanismen in unseren Praktiken als Moéglichkeitsbedin-
gungen stabiler Verhiltnisse auszuweisen, gerade darauf hinaus, die gesuchten
unverfiigbaren Bezugspunkte zu kassieren. Derrida stimmt mit Habermas darin
tiberein, daf wir die Bestimmung dessen, was unser je konkretes Tun und Den-
ken tibersteigt, aus der Perspektive genau dieses je aktuellen Tuns und Denkens
vornehmen miissen. (Das ist eine andere Formulierung fiir Derridas Pragmatis-
mus.) Analysen, nach denen in diesem Tun dessen eigene Ermoglichungsbedin-
gungen notwendig je erfiillt sind (wie in Habermas’ Konzept von den in der dis-
kursiven Verstindigung je operativ wirksamen Idealisierungen), konzipieren aber
zuletzt doch eine Selbstgeniigsamkeit dieser Praktiken: dieses Tun stiftet selbst
den Grund, auf dem es zu stehen kommt. Derrida hilt dagegen die Frage, wie aus
der Perspektive unserer weltlichen Situationen die Bezugspunkte transzendenter
Mafstidbe — derer wir bediirfen, um als verniinftig gelten zu kénnen — als Versi-
cherungen unseres verniinftigen Verhaltens verstindlich gemacht werden kon-
nen, fiir falsch gestellt."”” Thm geht es darum zu zeigen, daB wir unsere weltliche
Situation je als verstindlich erfahren, gerade weil in unserem Tun Bezugspunkte
einen Ort haben, die uns je unverfiigbar sind. Ein sinnvoller Stand in der Welt
ruht nach Derrida nicht auf der notwendigen Projektion von Positivitdten, die
durch eine abgegrenzte Identitit selbstgeniigsam sind; sondern er entwickelt sich
in den Strukturen, in denen es nur »Verschiedenheiten ohne positive Einzelglie-
der¢ gibt. Die Zusammenhénge, die auf vielen Ebenen unser Tun und Denken in
der Welt strukturieren, beruhen nach Derrida nicht auf ihrer gegebenen oder pro-
jizierten Abgeschlossenheit. Sondern sie bestehen als Beziige, die wir zwischen
ihren Elementen herstellen, weil uns unser Bezogensein auf unsere sozialen Ge-
geniiber als unverfiigbar aufgegeben ist. Was uns zu >rationalen Aktoren< macht,
liegt in diesem Beziehen, in dem wir denkend, handelnd, empfindend usf. Ande-
res als ein Unterschiedenes aufnehmen und damit umgehen. Die Aktivitit, die in
diesem Beziehen liegt, ist uns vielmehr aufgegeben, als dal wir sie hervorbrin-
gen.

Die Gliederung der folgenden Ausfiihrungen orientiert sich an den Fragen, die im
letzten Kapitel beziiglich des in Habermas’ Theorie des kommunikativen Han-
delns entwickelten Modells elementarer Vergesellschaftung aufgeworfen wur-
den. Die Uberlegungen sind in zwei Abschnitte unterteilt. Die Zweiteilung der

13 Wie Habermas’ >ontologische Unterstellung einer objektiven Welt¢, einer umfas-
send »inklusiven Gemeinschaft« oder die kohdrente Erzéhlung einer Lebensge-
schichte, die mich zu der Person macht, die ich bin, es leisten sollen. Vgl. J. Ha-
bermas: »Richtigkeit versus Wahrheit«, S. 293ff.

14,02.2026, 14:13:18.


https://doi.org/10.14361/9783839404560
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

NORMATIVITAT UND GEHALT BEI DERRIDA | 131

Darstellung ergibt sich daraus, dal im Zentrum der Auseinandersetzung mit Ha-
bermas der Zusammenhang der Konstitution sprachlichen Gehalts mit normati-
ven Verhiltnissen stand. Demgemil3 verhandelt der erste Abschnitt Derridas
Konzeption sprachlichen Gehalts und der zweite Derridas Erldauterung normati-
ver Verhéltnisse. Das nédchsten Kapitel, welches diese Arbeit abschlie3t, bildet
ein Resiimee, in dem ich eruiere, wie ein Derridasches Modell elementarer Ver-
gesellschaftung zum Projekt der kritischen Gesellschaftstheorie ins Verhéltnis
gesetzt werden mub.

14,02.2026, 14:13:18.


https://doi.org/10.14361/9783839404560
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

132 | NORMATIVITAT UND GEHALT BEI DERRIDA

3.1 Gehalt in Termini sich zeitigender Strukturen

3.1.1 Die Strukturalitat der Struktur

In einem der ersten von ihm in den USA gehaltenen Vortrage stellt Derrida die
Frage nach der Beschaffenheit von Strukturen, bzw. nach der »Strukturalitit der
Struktur, als einen privilegierten Einsatzpunkt fiir seine Arbeit dar.' Ein Begriff
der Struktur, so Derrida, habe seit je in der abendlidndischen Philosophie und
Wissenschaft eine Rolle gespielt, in seiner spezifischen Problematik und Spreng-
kraft sei er aber erst in »unserer Epoche« in Erscheinung getreten, welche Derrida
durch einen vorldufigen Verweis auf Nietzsche, Freud und Heidegger umreif3t.
Die verdnderte Auffassung bestehe in einer »Dezentrierung als Denken der
Strukturalitit der Struktur».” Mit >Dezentrierung< bezeichnet Derrida den Zug der
betreffenden Auffassungen, Strukturen ohne ein Zentrum oder Prinzip zu denken,
von dem die Einheit der Struktur abhéngt. Wo auch schon in der fritheren Geis-
tesgeschichte strukturale Beschreibungen eine Rolle gespielt hitten, seien diese
stets in bezug auf ein den Status der jeweiligen Zusammenhinge sicherndes
Zentrum charakterisiert worden. Insofern seien strukturale Bestimmungen in die-
sem Rahmen des Denkens, dem das Sein als die erfiillte Prisenz oder sich selbst
gleiches Ewig-Seiendes gegolten habe (Derrida fiihrt in einer Klammer als Bei-
spiele unter anderem » Transzendentalitit, BewuBtsein, Gott, Mensch« an®), letzt-
lich stets auf ein solches (selbst)prisentes Sein reduziert worden. Derridas Uber-
legung besagt nun, daf} ein solcher Begriff eines Zentrums von Struktur, dem es
zufdllt, die Einheit des Seins zu stiften, zu Widerspriichen fiihrt, genauer, daf3
»der Begriff der zentrierten Struktur [...] auf widerspriichliche Weise koharent«*
ist. Von diesem Zentrum miisse ndmlich gelten, dall es nicht wie die Struktur als
ein Beziehungszusammenhang verstanden werden kann: »Man hat immer ge-
dacht, dal} das seiner Definition nach einzige Zentrum in einer Struktur genau
dasjenige ist, das der Strukturalitit sich entzieht, weil es sie beherrscht. Daher
148t sich vom klassischen Gedanken der Struktur paradoxerweise sagen, daf3 das
Zentrum sowohl innerhalb der Struktur als auch auferhalb der Struktur liegt. Es
liegt im Zentrum der Totalitdt, und dennoch hat die Totalitit ikr Zentrum an-
derswo, weil es ihr nicht angehort.«’ Wie, so Derridas Frage, konnen wir den
klassischen Begriff der Struktur so reformulieren, daf3 wir ihn nicht abhéngig von
einer externen Begrenzung ihrer Strukturalitdt denken? Was heifit es, eine Struk-

1 J. Derrida: »Die Struktur, das Zeichen und das Spiel im Diskurs der Wissenschaften
von Menschen, in: ders., Die Schrift und die Differenz, Frankfurt/Main: Suhrkamp
1971, S. 422-442, hier S. 422. Die Schrift und die Differenz im folgenden zitiert un-

ter der Sigle SD.
2 Ebd, S.424.
3 Ebd.
4 Ebd, S. 423.
5 Ebd. (Herv. im Orig.)

14,02.2026, 14:13:18.


https://doi.org/10.14361/9783839404560
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

GEHALT IN TERMINI SICH ZEITIGENDER STRUKTUREN | 133

tur durch und durch struktural zu denken?® Drei Anhaltspunkte, wie diese Frage
nach Derrida zu beantworten ist, finden sich in dem bereits Ausgefiihrten: Zum
einen geht es um eine Erlduterung in Termini von Beziehungen. Strukturen sind
Beziehungsgefiige. Zum zweiten findet in einem Denken, das auf die Strukturali-
tit von Beziehungsgefiigen abstellt, der Begriff einer irgendwie letzt- und damit
selbstbegriindeten Instanz keinen Platz. Zum dritten gilt es zu bedenken, welche
Plausibilitit im klassischen Begriff der Struktur zu seiner »widerspriichlichen
Kohérenz« fiihrt. Derrida signalisiert mit diesem Ausdruck, dafl sich auch ein
Denken der Strukturalitit nicht {iber die Spannung erheben kann, wie sie aus dem
Verhéltnis von Struktur und Zentrum entspringt. Auch eine durch und durch
struktural gedachte Struktur kann nicht den Platz eines selbstbegriindeten Ur-
sprungs einnehmen.

Ein vierter Hinweis liegt in einer anderen Formulierung, die die Funktion des
Strukturzentrums erklart: »Dieses Zentrum hatte nicht nur die Aufgabe, die
Struktur zu orientieren, ins Gleichgewicht zu bringen und zu organisieren — es
148t sich in der Tat keine unorganisierte Struktur denken —, sondern es sollte vor
allem dafiir Sorge tragen, daB3 das Organisationsprinzip der Struktur dasjenige in
Grenzen hielt, was wir das Spiel der Struktur nennen konnten. Indem das Zent-
rum einer Struktur die Kohdrenz des Systems orientiert und organisiert, erlaubt
es das Spiel der Elemente im Innern der Formtotalitit.«’ Derrida geht davon aus,
daB die Strukturalitdt eines Beziehungszusammenhangs immer eine bestimmte
Bewegung — Derrida sagt hier >Spiel« — der Elemente, die zueinander in diesem
Zusammenhang stehen, impliziert. Strukturalitit wird so verstanden, daB3 sie die-
ser Bewegung Raum und — wie fiir eine Bewegung notwendig — Zeit gibt, bzw.
ist es genauer zu formulieren, daB3 sie mit dieser Bewegung Raum und Zeit er6ff-
net. Dieser vierte Punkt steht in direktem Zusammenhang mit dem dritten. Inso-
fern die Idee eines Strukturzentrums in der Form eines Seins als Priasenz gedacht
wird, ist darin Bewegung (oder Werden) ausgeschlossen. Die Vorstellung von
Selbstgegenwirtigkeit, auf die Derrida dabei zielt, enthebt einer rdumlichen und
zeitlichen Situiertheit. Aber wie meine Rede davon, dal3 die mit der Strukturalitét
verbundene Bewegung Raum und Zeit »er6ffnet¢, anzeigt, wird auch Derridas Er-
lauterung der Strukturalitdt eine bestimmte Unvordenklichkeit der rdumlichen
und zeitlichen Verhéltnisse einrdumen.

6 Manfred Frank schldgt in seiner im deutschen Sprachraum sehr bekannt geworde-
nen, einfithrenden Vorlesungsreihe Was ist Neostrukturalismus? vor, die »ldee ei-
ner nicht-geschlossenen und de-zentralen Struktur als »Keimgedanke[n]«< des Neo-
strukturalismus« zu verstehen. Vgl. Manfred Frank: Was ist Neostrukturalismus?
Frankfurt/Main: Suhrkamp 1983, 4. Vorlesung, darin insbesondere S. 76ff.

7 J. Derrida: »Die Struktur, das Zeichen und das Spiel«, S. 422.

14,02.2026, 14:13:18.


https://doi.org/10.14361/9783839404560
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

134 | NORMATIVITAT UND GEHALT BEI DERRIDA

Differenz und Differenzierung.® Derrida hat die Auseinandersetzung mit der Fra-
ge nach der Strukturalitit der Struktur und deren Zusammenhang mit der Er-
lauterung sprachlichen Gehalts, wie hinldnglich bekannt, insbesondere an einem
einschlégigen Punkt aufgenommen: an Saussures Cours de linguistique généra-
le.” Der Weg von Derridas Erorterungen ist hiufig dargestellt worden, so daB ich
mich hier auf die fiir mich wichtigsten Punkte konzentriere und versuche, einen
Argumentationsgang zu rekonstruieren, den Derrida selbst nie in dieser Gestalt
gegeben hat.

Die Eingangsfrage dieser Erdrterungen kann folgendermafBen formuliert wer-
den: Was folgt fiir den Begriff der Differenz, wenn wir mit Saussure die Sprache
als ein System verstehen, dessen Elemente differentiell bestimmt werden, so daf
es in diesem System nur »>Verschiedenheiten ohne positive Einzelglieder< geben
kann? In der Auseinandersetzung mit dieser Frage entwickelt Derrida seinen
Begrift der »différance<. In der Rezeption von Derridas Arbeiten und in diesen
Arbeiten selbst gibt es eine Fiille von unterscheidbaren Verwendungsweisen die-
ses Ausdrucks, die die unterschiedlichsten Aspekte von Derridas Denken ellip-
tisch auf den Begriff der différance bringen. Ohne diesen Vorgehensweisen iiber-
schldgig ihre Berechtigung abzusprechen, halte ich es doch fiir hilfreich, einen
anderen Weg zu wihlen.'’ Ich werde den Ausdruck in einem sehr eingeschrink-
ten Sinn und auch darin nur moglichst selten gebrauchen. Im Rahmen dieser me-

8 Die Entscheidung, »différance<, >Spur< und »Wiederholungc« als drei Begriffe darzu-
stellen, die Grundziige von Derridas Erlduterung sprachlichen Gehalts fassen, folgt
G.W. Bertram: HuD, Kapitel II.1.

9 Vgl. zum Verhiltnis dieser Vorlesungsnachschriften zur Position, die sich etwa aus
Saussures Notizen und Briefen ergibt: Johannes Fehr: »Saussure: Zwischen Lingu-
istik und Semiologie. Ein einleitender Kommentar, in: Ferdinand de Saussure: Lin-
guistik und Semiologie. Notizen aus dem Nachlaf3. Texte, Briefe und Dokumente.
Gesammelt, tibersetzt und eingeleitet v. J. Fehr, Frankfurt/Main: Suhrkamp 1997, S.
17-228.

10 Es ist offensichtlich, da3 Derridas Stil als philosophischer Schriftsteller eine Form
bewuBter Reflexion auf die theoretische Arbeit darstellt. Mit Derrida muf3 man ge-
nauer sagen, daB} sich die Ebenen von >Stil< und >Theorie« nicht stabil trennen lassen
(was auch ein philosophischer Gemeinplatz ist). Insofern mufl weder bei ihm noch
in der Rezeption zwangsliufig die Vielfiltigkeit der Verwendungsweisen von Aus-
dricken wie »différance<, »Supplementc, >Schrift« etc. als eine Ungenauigkeit ver-
standen werden. Als solche weisen sie zunéchst darauf hin, da3 Derrida die Vorstel-
lung von >Theoriearchitektonike, d.h. die Idee Beherrschung sachlicher Fragen auf
der methodologischen Ebene der Theoriekonstruktion, fiir keine sehr weitreichende
Idee hilt. Dem soll hier nicht widersprochen sein. Da meine Darstellung aber dem
Schema folgt, Derridas Uberlegungen als Antworten auf bestimmte Fragen zu er-
lautern, scheint es mir hilfreich, den »disseminierenden< Reichtum der vielen mogli-
chen Ankniipfungen an den Begriff der différance recht radikal zu beschneiden.
Wie immer in theoretischen Zusammenhdngen, ist damit nur einer von ver-
schiedenen Wegen der Erlduterung ihrer Struktur beschritten. Mein Ziel ist es, die-
sen Weg flir mich und die potentiellen Leserlnnen nachvollziehbar zu beschreiten.
Derrida deckt ein solches Vorgehen, da er stets auch auf die Notwendigkeit des me-
taphysischen Glaubens an iiberschaubare Denkwege hingewiesen hat.

14,02.2026, 14:13:18.


https://doi.org/10.14361/9783839404560
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

GEHALT IN TERMINI SICH ZEITIGENDER STRUKTUREN | 135

thodischen Beschriankung verstehe ich »>différance« als den Begriff derjenigen
vorgingigen Bewegung der Differenzierung, die ein struktural erlduterter Diffe-
renzbegriff mit enthalten muB3. Dies sei im folgenden Abschnitt erldutert.

Nach der Saussureschen Idee bestimmt sich der Gehalt der sprachlichen Ele-
mente, ndmlich der Zeichen, als ein »Wert< in einem Systemzusammenhang. Die-
ser Wert kommt den Zeichen von der Stelle her zu, die sie in einem System der
Sprache einnehmen, welches wiederum als eine Struktur von Abgrenzungen be-
steht. Einer der wichtigsten Aspekte von Saussures Leistung bestand darin, die
Systematizitit der Sprache so in Anschlag gebracht zu haben, daB} dies eine Dis-
tanzierung vom reprasentationalistischen Sprachbild zur Folge hatte. Nach der
reprasentationalistischen Vorstellung, die das Zeichen nach der Maxime des »ali-
quid stat pro aliquo« verstanden hatte, ist der Gehalt eines sprachlichen Zeichens
durch dasjenige AuBersprachliche bestimmt, auf das das Zeichen verweist. Dem-
nach ist fiir die Bestimmung dieses Gehalts einzig diese Reprisentationsbe-
ziehung von Bedeutung, sein systematisches Eingebundensein in den Zusam-
menhang mit anderen Zeichen spielt hier keine Rolle. Mit dieser Vorstellung
bricht Saussure und zwar so, daf} er es ziberhaupt ablehnt, die Bestimmung des
sprachlichen Zeichens in bezug auf eine auBersprachliche Instanz zu verstehen.''
Derrida schlie3t sich Saussure an, buchstabiert diesen Ansatz aber in einigen
Hinsichten konsequenter aus als Saussure und viele seiner Nachfolger. Ein erster
wichtiger Punkt betrifft, wie gesagt, den Begriff der Differenz.

Unter Differenzen verstehen wir {iblicherweise Unterschiede zwischen gege-
benen Instanzen, z.B. zwischen einem Fuf3ball und einer Birne oder auch einem
Y und einem Z. Dieser Begriff scheint klar, aber er kann als Erlduterung der Dif-
ferenzen, die zwischen den Elementen des Sprachsystems liegen sollen, nicht
umstandslos verwendet werden. Denn hier soll ja gelten, da3 die Einzelglieder
nur qua der Differenzen zu anderen Einzelgliedern zu solchen werden; sie sollen
nicht als einfach Gegebenes gedacht werden. Da das System mit seinen Einzel-
gliedern und Differenzen, wie Derrida treffend sagt, »nicht vom Himmel gefallen
ist«'?, miissen wir uns eine Entstehung oder Produktion von ihnen denken. An
dieser Stelle wird nun die schon beziiglich Saussure angesprochene Vorausset-
zung relevant, daB die Sprache von nichts AuBersprachlichem abhingen soll."
Diese zweite Voraussetzung verhindert, dal wir die fragliche Produktion von
Differenzen irgendeiner Instanz auflerhalb der sprachlichen Struktur zuschreiben
konnten. Wie die differentielle Struktur des Sprachlichen beschaffen ist, soll von
nichts abhingen, das von dieser Strukturalitdt einfach unberiihrt wire und das

11 Dal} Saussures Beharren auf einer Autonomie des Sprachlichen fiir die Sprachtheo-
rie des zwanzigsten Jahrhunderts ein hochst bedeutender Schritt war, hat sehr klar
Sybille Kramer herausgearbeitet in: Sprache, Sprechakt, Kommunikation, 1. Kapi-
tel: »Ferdinand de Saussure. Sprache als Zeichensystem, hier besonders S. 20f.

12 J. Derrida: Dif, S. 40.

13 Sonderegger spricht von Derridas Kritik an »Gegenstandstheorien der Bedeutung:.
Vgl. R. Sonderegger: »A Critique of Pure Meaning, S. 183ff.

14,02.2026, 14:13:18.


https://doi.org/10.14361/9783839404560
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

136 | NORMATIVITAT UND GEHALT BEI DERRIDA

von der »Gegenwart eines Mittelpunktes aus die textuelle Bewegung und Ver-
raumlichung der Differenzen zusammenfafit und bestimmt«'*. Wie oben schon
kurz geschildert, fiihrt Derrida vor, da8 der Verzicht auf eine die Struktur be-
stimmende Instanz notwendig ist, um die Strukturalitit der Struktur konsequent
zu denken.

Was folgt, ist einerseits, dafl zu jedem Zeitpunkt, zu dem wir eine sprachliche
Struktur betrachten, immer schon Differenzierungen stattgefunden haben. Was
aber andererseits ebenfalls folgt, ist, daf stets, wenn wir Sprache gebrauchen, um
mittels ihrer differenzierend irgend etwas zu bestimmen, immer schon Differen-
zierung stattgefunden hat. Dies lduft nur bei oberflachlicher Betrachtung einfach
auf eine Genealogie des Sprachgebrauchs als eines Differenzen fortpflanzenden
und variierenden Tuns hinaus. Auf eine solche Genealogie kann die Uberlegung
deswegen nicht hinauslaufen, da wir zu solchen Betrachtungen iiber die Sprache
der Sprache selbst bediirfen. Wir miissen im Erzéhlen einer solchen Genealogie
stets schon eine Differenzierung als wirksam denken, die die Genealogiebemii-
hung in einen Regref treibt. Wir kénnen uns also schlechterdings keinen Begriff
eines Ausgangspunktes denken, an dem die Differenzierungen begonnen haben:
»Die Vorstellung eines ersten Mals ist es, die an sich ritselhaft wird.«'*

Das Resultat ist nach Derrida deswegen ein anderes: In jedem Sprach-
gebrauch wird einer derartigen vorgéngigen Differenzierung stattgegeben. Zwar
miissen wir in jedem Zeichengebrauch eine vorgingig differenzierende Bewe-
gung ansetzen, wir sind mit diesem Verhéltnis aber stets nur im Zeichen kon-
frontiert. Derrida hat zur Charakterisierung dieses Verhiltnisses auch von einer
konstitutiven »Nachtriglichkeit des Sinns« gesprochen.'¢ Damit ist ein Doppeltes
gesagt: Zum einen stellen die Differenzen, die es uns ermdglichen, Sinn zu ver-
stehen, immer schon Effekte von Differenzierung dar. Sinn verstehend konnen
wir niemals so etwas wie den Ursprung des Sinns erfassen. Zum anderen bezie-
hen wir uns auf Differenzen aber auch stets als auf sinnvolle. Wo wir mit Diffe-
renzen umgehen, tun wir das in einem Horizont des Sinns. Derrida legt Wert dar-
auf, daB} die différance, also die vorgéingige Differenzierung nicht wieder in ein
jenseitiges Reich verlegt wird. Obwohl es offensichtlich nicht richtig wire, dieser
Vorgingigkeit Phanomencharakter zuzusprechen, begegnet sie uns doch nur in
phianomenal verortbaren Zeichenvorkommnissen. Tatsdchlich wirkt der Status,
der damit der Differenzierung als eines Implikats struktureller Verhiltnisse zuge-
sprochen wird, merkwiirdig. Wir sind dann gehalten, uns iiber die Differenzie-

14 J. Derrida: Positionen, Wien u. Graz: Bohlau 1986, S. 50.

15 J. Derrida: »Freud und der Schauplatz der Schrift«, in: ders.: SD, S. 310. (Herv. im
Orig.)

16 Vgl. u.a. J. Derrida: » BUCH-AUSSERHALB. Vorreden / Vorworte, in: ders., Dis-
semination, Wien: Passagen 1995, S. 9-68, hier, S. 28.

14,02.2026, 14:13:18.


https://doi.org/10.14361/9783839404560
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

GEHALT IN TERMINI SICH ZEITIGENDER STRUKTUREN | 137

rung Rechenschaft geben zu sollen, wissend, da3 wir dies erschopfend sicherlich
nie tun konnen.'’

Auf diese vorgédngige Differenzierung bezieht sich Derrida, wenn er vom
»Spiel der Struktur« spricht oder eben von der >différance<.'® Damit hebt Derrida
einen Punkt hervor, der hinsichtlich des Begriffs der Struktur moglicherweise
tiberraschend ist: Strukturen — zumindest wenn wir der Traditionslinie des Struk-
turalismus folgen und insbesondere (aber nicht notwendig ausschlieBlich'®) diffe-
rentielle Bezichungen als konstitutiv fiir Strukturen ansehen — konnen nicht sta-
tisch sein. Insofern ist die landldufige Assoziation von Strukturen mit festge-
legten (>kristallinen<) Verhéltnissen irrefithrend. Wir miissen in Strukturen stets
eine Bewegung der Differenzierung wirksam denken. Dieses »Spiel< hat Konse-
quenzen fiir die Weise, wie das Zustandekommen und das Bestehen des Struk-
turzusammenhangs als ein Ganzes zu verstehen ist. Ich werde in diesem Ab-
schnitt mit den Begriffen der Differenzierung, der Spur und der Wiederholung
die Puzzlestiicke zusammentragen, auf die bezogen im nichsten Abschnitt Kon-
sequenzen fiir den Begriff eines struktural erlduterten sprachlichen Gehalts gezo-
gen werden.

Die Rede von einer vorgéngigen Bewegung der Differenzierung in jeder
Struktur bezieht sich insbesondere auf drei Aspekte®: auf die schon angespro-
chene Dynamik oder Kraft, sowie auf zeitliche und auf rdumliche Verhiltnisse.
Der rdaumliche Aspekt verweist unmittelbar darauf, da8 nach Derrida die raum-
zeitliche Verortung von gehalthabenden Zeichen irreduzibel ist.?' Ich komme
darauf unten néher zu sprechen, und will den Punkt hier nur kurz verstindlich
machen. Derrida spricht von einem »Intervall«, das ein Zeichen von dem trennen
muB, »was es nicht ist«*?, d.h. von den anderen Zeichen, von denen es sich diffe-
renziert. Man kann sich diesen Sachverhalt — Derridas Diskussion in Gram-

17 Man kann diesen Gedanken ebenso mit der hermeneutischen wie mit der phanome-
nologischen Tradition in Verbindung bringen. Phanomenologisch scheint er mir in-
sofern, als allein mit abstrakten Bestimmungen der différance nicht beizukommen
ist. Es gilt auch, sich ein Verstdndnis von >der Sache selbst< an immer wieder and-
ren Zusammenhdngen in immer wieder neuer Weise zu erarbeiten. Hermeneutisch
scheint er mir, insofern er unsere Weise, Sinnzusammenhénge zu flechten, mit der
Zeitlichkeit eines endlichen Wesens in Beziehung bringt.

18 Vgl. zum grammatikalischen Hintergrund des Neologismus und dem Umstand, daf3
es sich aufgrund der franzésischen Aussprache insbesondere um einen Neographis-
mus handelt, die Anmerkung des Ubersetzers, in: J. Derrida: »Cogito und Geschich-
te des Wahnsinns«, in: ders.: SD, S. 53-101, hier S. 99, Anm. 31 (Anm. d. Ubers.),
sowie J. Derrida: Positionen, S. 41.

19 Vgl. Bertram: SpG, insbesondere S. 62ff.

20 J. Derrida: Dif, S. 40ff., vgl. G.W. Bertram: HuD, S. 89ff.

21 Der klassische Ort, an dem Derrida diesen Punkt ausfiihrlich diskutiert, ist Die
Stimme und das Phdnomen. (Erste Auflage der Neuiibersetzung, Frankfurt/Main:
Suhrkamp 2003.)

22 J. Derrida: Dif, S. 42.

14,02.2026, 14:13:18.


https://doi.org/10.14361/9783839404560
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

138 | NORMATIVITAT UND GEHALT BEI DERRIDA

matologie und an anderen Stellen folgend® — leicht an der Schrift plastisch ma-
chen. Ein Schriftzeichen kénnen wir nur von einem anderen unterscheiden, wenn
es rdumlich von ihm getrennt ist. Es bedarf eines gewissen Raums, der das Zwi-
schen der Differenzierung ero6ffnet. Das »Intervall< betrifft aber auch das zeitliche
Verhiéltnis, das Derrida unter anderem als »Umweg, Aufschub, Verzogerung«
charakterisiert. ** Hier lieBe sich an die Differenzierung von Lauten denken. Um
den einen Laut vom anderen unterscheiden zu kénnen, gehen wir von einem Laut
zum anderen iiber und miissen, um der Differenz eine gewisse Stabilitit zu ge-
ben, wieder zuriickkehren, um uns dann sogleich wieder einem anderen Zeichen
zuzuwenden usf. In dieser Weise hat sich die Bestimmung von Zeichen immer
schon als ein rdumlicher und zeitlicher Proze vollzogen.”

In den letzten Formulierungen habe ich um der leichteren Verstindlichkeit
willen eine aktivische Darstellungsform gewihlt. Dies mufl zurechtgeriickt wer-
den, um nicht einen wesentlichen Punkt zu verfehlen. Die Er6ffnung von Zeit-
lichkeit und Raumlichkeit, in deren Dimensionen Differenzierungen je stehen,
geht nicht auf eine Aktivitit von Zeichennutzern zuriick. Zwar ist sie von dieser
Aktivitdt auch nicht einfach unabhéngig, wenn gelten soll, da3 die vorgingige
Differenzierung nicht selbst phdnomenalen Charakter hat, sondern als ein Impli-
kat der Phanomenalitit der Zeichen, die wir gebrauchen, Relevanz erhilt. Aber
als eine zentrale Bestimmung der Strukturalitédt dieser Struktur kann sie nicht auf
die Aktivitdt einer strukturunabhingigen Instanz zuriickgehen. Insofern miissen
wir der Differenzierung selbst eine Art Kraft oder Aktivitdt zuschreiben. Unser
Umgang mit Zeichen ist daher richtigerweise als etwas anzusehen, »was zwi-
schen dem Aktiv und Passiv verharrt».?® Diese Redeweise ist mit Blick auf unser
Verhiéltnis zur Sprache keinesfalls ungewohnlich. Tatsdchlich kann man diese
Feststellung auch als einen der wichtigsten Grundbausteine von Habermas’ Pro-
gramm ansehen, der dann gerne vom quasi-transzendentalen Status der Sprache
spricht.”” DaB der Gedanke sich bei Derrida in charakteristischer Weise anders
ausnimmt als bei Habermas, hiangt — aus der Perspektive Derridas betrachtet —
unter anderem daran, da3 Habermas nicht ernst macht mit der Strukturalitit der
sprachlichen Struktur. Das >quasi< bei Habermas bezieht sich darauf, daf die
Sprache einen weltlichen Ort hat und ihrerseits in einer Abhingigkeit zu unserer
Verwendung der Sprache steht. So gerahmt, darf man die Sprache nach Haber-
mas durchaus als eine Transzendentalie verstehen. Genau dies dementiert Der-
rida, wenn er uns in einer in Aktivitidt und Passivitdt gemischten Position gegen-

23 Vgl. J. Derrida: Grammatologie, Frankfurt/Main: Suhrkamp 1974, S. 28f.; ders.:
»Platons Pharmazie«, in: ders.: Dissemination, S. 69-190, hier S. 115.

24 ]. Derrida: Dif, S. 36.

25 J. Derrida: Grammatologie, S 118: »Das gesprochene Wort ist also in einem be-
stimmten unerhoérten Sinn in der Welt, ist in dieser Passivitit verwurzelt, die von
der Metaphysik als das Sinnliche (sensibilité) schlechthin bezeichnet wird.«

26 J. Derrida: Dif, S. 37. (Herv. im Orig.)

27 Vgl. z.B. J. Habermas: TkH, Bd. 2, S. 190.

14,02.2026, 14:13:18.


https://doi.org/10.14361/9783839404560
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

GEHALT IN TERMINI SICH ZEITIGENDER STRUKTUREN | 139

tiber der Sprache sieht. Als eine transzendentale Bedingung angenommen, ist die
Sprache doch wieder einzig als Erméglichungsbedingung unseres aktiven Ver-
haltens in der Welt betrachtet. Derrida beharrt darauf, daB die Sprache nicht nur
in ihrer systemischen Ganzheit unserem verfiigenden Zugriff entzogen ist, son-
dern daB in jedem Gebrauch sprachlicher Zeichen sich die vorgéngige Differen-
zierung unserem Zugrift entzieht und uns jeweils in die Position einer von Passi-
vitdt gezeichneten Aktivitdt oder einer Aktivitdt in der Passivitdt bringt. Der in
jedem Zeichengebrauch implizierten vorgingigen Differenzierung, so konnen
wir restimieren, kommt eine eigene Kraft zu.

Das Zeichen als Spur von Spuren. In der Grammatologie stellt Derrida den Auf-
takt seiner Erdrterungen des Begriffs der Spur unter die Uberschrift »Die Bri-
sur».?® Dem Abschnitt ist eine briefliche Mitteilung vorangestellt, aus der hervor-
geht, dafl es ihm beziiglich des Ausdrucks >brisure< darauf ankommt, daf3 er die
Bedeutungen von »Differenz« und von >Artikulation«< vereint, die nach Auskunft
des Briefautors im Robert als »zersplitterter, zerbrochener Teil« und als »schar-
nierartige Verbindung [...] Gelenk« *° erldutert werden. Damit ist die Rolle sehr
genau markiert, die der Begriff der Spur spielt. Der Begriff des Zeichens als einer
Spur bezieht sich auf die Sprache als einer Instanz der Artikulation, die als eine
aus der Bewegung der Differenzierung entstandene Struktur besteht.

Derrida scheint hier unmittelbar Saussure zu folgen, den er auch sogleich an-
fithrt. Tatsdchlich trifft dies aber in einer wichtigen Hinsicht nicht zu, denn in der
Bestimmung des theoretischen Ortes dieser Artikulation folgt Derrida viel eher
Heidegger als Saussure. (Demgeméf 148t sich am Begriff der Spur gut studieren,
wie Derrida das strukturalistische mit dem Heideggerschen Erbe zusammen-
fithrt.) Nach Saussure bildet sich die differentielle Struktur der Sprache als die
Ebene aus, auf der sich die beiden »gestaltlosen Massen«’® der Gedanken und der
Lautbilder aneinander artikulieren. Bei Heidegger hingegen artikuliert die Spra-
che — im Gebrauch des besonderen Zeuges »>Zeichen< — den Bewandtniszusam-
menhang, als welchen wir uns die Welt im Umgang mit zuhandenem Zeug tiber-
haupt erschlieBen.’’ Der wesentliche Unterschied zwischen diesen beiden Vor-
stellungen liegt darin, in welcher Weise die Zeichen hier ein Scharnier bilden.
Bei Saussure stellt das System der Zeichen den Zusammenhang zwischen zwei
innerpsychischen« Instanzen her, wihrend diese Instanzen bei Heidegger ihre
Rolle bezogen auf das Verhiltnis des Umgangs mit der materiellen Welt zur E-
bene des Verstehens und des Sinns spielen. Obwohl Saussure zunéchst darauf
Wert legt, daBB das Zeichen immer auch faktisch ein materielles und soziales
Vorkommnis ist, geht durch das Verlegen der Artikulation ins Innerpsychische

28 J. Derrida, Grammatologie, S. 114.

29 Ebd.

30 F.de Saussure: Grundfragen,. S. 134.

31 M. Heidegger: Sein und Zeit, §34. Vgl. hierzu: G.W. Bertram: »Das Denken der
Sprache in Heideggers Sein und Zeit».

14,02.2026, 14:13:18.


https://doi.org/10.14361/9783839404560
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

140 | NORMATIVITAT UND GEHALT BEI DERRIDA

der Aspekt verloren, daf} dies ein Vorgang ist, der immer im Umgang mit der
materiellen Welt vonstatten geht. Anders als in Heideggers Konstruktion tritt bei
Saussure wieder das repridsentationalistische Problem auf, dafl vollig ungeklart
bleibt, wie eigentlich das »Denkenc als ein innerpsychischer Vorgang tiberhaupt
etwas mit der Welt zu tun bekommt. Heideggers >Verstehen« ist demgegeniiber
als titiges ErschlieBen der Welt als eines Bewandtniszusammenhangs materialen
Tuns konzipiert, das — wie es dann Heideggers Name fiir dieses sinnverarbei-
tende Verhalten gerafft fallt — als solches immer schon in der Welt ist. Der Beg-
riff der Spur ist also der Begriff des fiir die Intelligibilitdt des Daseins mundaner
Wesen charakteristischen Zusammenhangs zwischen Materialitdt und Idealitét,
die Spur ist »die Eroffnung der urspriinglichen AuBerlichkeit schlechthin, das rit-
selhafte Verhiltnis des Lebendigen zu seinem Anderen und eines Innen zu einem
AuBen».*?

Ist auch die Theoriestelle an Heidegger orientiert, an der Derrida das Zeichen
als Spur als artikulierendes Scharnier einfiihrt, in welchem ein Ineinander von
Idealitdt und Materialitit statt hat, so resultiert die genaue Bestimmung der Funk-
tionsweise dieses Scharniers doch aus der strukturalen Betrachtungsweise des
sprachlichen Zusammenhangs. Was eine Spur ist, mu3 vom Bestehen der Spra-
che als eines Differenzgefiiges her erldutert werden.

Mit Blick auf die differentielle Bestimmung von Zeichen tritt ein Aspekt von
Spuren besonders hervor: Sie verweisen auf Abwesendes. Eine Spur wird zur
Spur nur dadurch, daB sie an sich die Spur von etwas anderem trégt, das sie selbst
nicht ist. Jenseits dieses Bezugs ist sie keine Spur mehr. Sie ist somit ein »Anwe-
send-Abwesende[s]».*

Diese Bestimmung entspricht dem ersten Augenschein nach der traditionellen
Auffassung des Zeichens, wonach dieses seinen Gehalt durch jenes erhilt, auf
das es verweist und das (meistens) in der Situation des Zeichengebrauchs nicht
anwesend ist. Die strukturale Erlduterung des Zeichens nimmt diese Bestimmung
zwar auf, gibt ihr aber einen verinderten Sinn und radikalisiert sie. Eine Spur
wird zu einem Zeichen durch eine Markierung, durch die sie auf ein Abwesendes
verweist, das sie markiert hat. In diesem Sinne sprechen wir von einer Bremsspur
auf dem Asphalt, die auf den Versuch einer instantanen Verlangsamung eines

32 J. Derrida: Grammatologie, S. 124. Daf} Derrida hier vom »Lebendigen« spricht,
verweist darauf, daf3 er die Auszeichnung des Sinnverstehens nicht an Unterschei-
dungen wie Tier vs. Mensch oder Natur vs. Kultur binden will. Vgl. dazu insbeson-
dere J. Derrida: Vom Geist. Heidegger und die Frage, Frankfurt/Main: Suhrkamp
1988 (darin unter anderem das Kapitel VI zum Verhiltnis der Tierheit zu Heideg-
gers Begriff der Welt); dazu: Francoise Dastur: »Fiir eine »privative Zoologie< oder
Wie nicht sprechen vom Tier«, in: H.-D. Gondek/B. Waldenfels (Hg.): Einsétze des
Denkens, S. 153-182.

33 J. Derrida: Grammatologie, S. 124. Diese Passagen der Grammatologie hat Detlef
Thiel naher kommentiert in: »Urschrift. Systematische und historische Bemerkun-
gen zu Derridas Motiv der archi-écriture«, in: Gondek/Waldenfels (Hg.), Einsétze
des Denkens (1997), S. 60-98.

14,02.2026, 14:13:18.


https://doi.org/10.14361/9783839404560
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

GEHALT IN TERMINI SICH ZEITIGENDER STRUKTUREN | 141

Autos verweist oder auch von den Falten in Mick Jaggers Gesicht, in denen vier-
zig Jahre Rock’n’Roll ihre Spuren hinterlassen haben. Was uns die strukturale
Bestimmung des Zeichens nun lehrt, ist, daB wir eine Spur als Spur nur lesen
konnen, wenn wir sie von anderen Markierungen unterscheiden konnen. Wir
miissen z.B. die besondere Schwirze des Asphalts von anderen Schwirzungen —
dem dunklen Streifen einer entfernten Fahrbahnmarkierung oder dem Reifenab-
rieb eines standesgemaf ausgefiihrten Kick-Downs — unterscheiden kénnen, denn
nur dann erkennen wir eine Bremsspur. Noch schwieriger wird es mit der Spu-
rung in Mick Jaggers Gesicht, in dem wir zwar vielleicht meinen, einiges tiber
ein ereignisreiches Leben lesen zu konnen, in dem aber die Bestimmung dessen,
worauf genau dessen Spurung verweist, ein noch viel ausgeprigteres Differenzie-
rungsvermogen erfordern wiirde. Ein Scheitern ist dabei nicht ausgeschlossen
und das ist lehrreich, denn wenn die Differenzierung der Spurung in bestimmten
Hinsichten miBlingt (sehen wir Spuren von Drogen? von zu wenig Schlaf? von
ubertriebener Mimik?), konnen wir Mick Jaggers gezeichnetes Gesicht hinsicht-
lich dieser Aspekte (die mehr als das fortgeschrittene Alter sehen lieBen) nicht
als Zeichen verstehen.

Ein Zeichen wird also nicht dadurch zum Zeichen, daf3 es die Spur eines ab-
wesenden Referenten an sich trigt. Sondern es wird dadurch zum Zeichen, dafl
diese Spur als eine Abgrenzung gegen andere Zeichen verstanden wird. Im Falle
sprachlicher Zeichen ist dies noch wesentlich deutlicher als im Fall von nicht-
sprachlichen Zeichen, die in einen Deutungszusammenhang gestellt werden. Ein
gedrucktes A wird insbesondere durch die Differenzen zu anderen gedruckten
Buchstaben, den Bs, Cs, Ds etc. zu einem Zeichen (und zwar nicht nur durch die
Gestalt des Buchstabens: auch die Unterschiede der Typen, des Papiers, der
Druckfarbe etc. tragen dazu bei, daf3 es das bestimmte Zeichen ist, das es ist). Ein
Zeichen wird dadurch zum Zeichen, dafl an ihm wahrzunehmen ist, daf es nicht
all die anderen Zeichen ist, in deren Zusammenhang es seine Bestimmung er-
fahrt. Diese anderen Zeichen sind es, deren Abwesenheit am Zeichen die Spuren
hinterldBt, die es fiir uns zum Zeichen machen. Das Zeichen besteht als eine Spur
der anderen Zeichen, die selbst solche Spuren sind: es besteht als eine Spur von
Spuren.34 In diesem Begriff erldutert Derrida also, wie wir es verstehen konnen,
daB die sprachlichen Elemente sowohl nur als Verschiedenheiten bestehen, wie
sie doch von dieser Welt sind. Zeichen sind als >zuhandenes Zeug< stets ma-
terialiter Spuren; ebenso weist ihr Bestehen dadurch, dall wir diese Materialitit
stets als von Abwesenheit markiert verstehen, iiber diese Materialitit hinaus. Thr
Zeichen-Sein kann nicht auf ein blofles Vorliegen eines bestimmten Materials re-
duziert werden. In diesem Uberstieg besteht das Ineinander von Materiellem und
Ideellem, auf das der Begriff der Spur verweist.

Sprachliche Zeichen sind mit der Abwesenheit aber noch in einem weiteren
wichtigen Sinn verbunden, an dem Derridas pragmatistischer Zug klar hervortritt.

34 Vgl. Bertram, HuD, S. 97f..

14,02.2026, 14:13:18.


https://doi.org/10.14361/9783839404560
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

142 | NORMATIVITAT UND GEHALT BEI DERRIDA

Ein sprachliches Zeichen verweist ndmlich stets auch auf eine Zeichengebrau-
chende. Wenn wir etwas als ein sprachliches Zeichen gebrauchen, nehmen wir es
als etwas auf, das ein des Verstehens fahiges Wesen hervorgebracht hat. Derrida
ist davon stets ausgegangen, aber er hat sich vor allem gegen eine mit dieser
Feststellung immer wieder verbundene andere These gewandt: dafl der Gehalt
des Zeichens von der Intention bestimmt sei, die die Zeichengebrauchende mit
dem Zeichen verbindet. Er hat in diesem Sinne eine Unabhingigkeit des Zei-
chens von der Zeichengebrauchenden betont. Ich sehe es als ein Symptom fiir die
tiefgreifende Ungeklartheit des Verhiltnisses von Intention und sprachlichem
Gehalt an, da3 Derrida trotz seiner intensiven Auseinandersetzung mit der Frage,
was es denn heiflt, das Verstehen eines Zeichens mit einem Zeichengebrauch in
Verbindung zu bringen, immer wieder als Theoretiker eines selbstlaufig-jenseiti-
gen Zeichenuniversums, das keine Subjekte mehr kennt, angegriffen wurde.* Ich
werde unten noch néher auf den Status des zeichengebrauchendes Subjekts ein-
gehen. An dieser Stelle mag der Hinweis hinreichen, daf aus der Perspektive ei-
ner konsequent strukturalen Erlduterung des Zeichens und des sprachlichen Ge-
halts die Intention des Zeichengebrauchenden eine unter anderen Instanzen ist,
der als auBlerhalb der sprachlichen Struktur Stehender das Vermogen zugeschrie-
ben wurde, die Beschaffenheit der Struktur bestimmen zu kénnen.

Derrida macht deutlich, dafl das Zeichen stets in einer komplexen Beziehung
zur Zeichengebrauchenden steht. In einem zunéchst sehr einfachen Sinne, dessen
komplexere Erlduterung das Thema des néchsten Kapitels ist, kommen alle Zei-
chen von Zeichengebrauchenden. Dann aber — und das soll hier im Zusammen-
hang mit der Spur besonders hervorgehoben werden — sind die Zeichen auch stets
tiber diesen Zeichengebrauch hinaus. Es ist unter anderem ein Effekt der Materi-
alitdt des Zeichens (neben seiner Sozialitit, siehe unten), dal Zeichen von ande-
ren Zeichenbenutzern aufgegriffen werden kénnen und zwar auch, wenn die Zei-
chengebrauchenden den Zeichenaufnehmenden lédngst nicht mehr présent sind
oder auch gar nie waren. Dies gilt z.B. auch tiber den Tod der Zeichengebrau-
chenden hinaus. Zeichen sind also stets Hinterlassenschaften von Zeichengebrau-
chenden. Zeichen verweisen auf Zeichengebrauchende als auf Abwesende: Sie
sind, nach der viel zitierten Formulierung Derridas, »ihrem Wesen nach testa-
mentarischy.*®

35 Selbst Manfred Frank kommt am Ende seiner zustimmenden Rekonstruktion von
Derridas Auseinandersetzung mit Husserls Intentionalitdtsbegriff (in: M. Frank:
Was ist Neostrukturalismus?, S. 535ff.) zu dem Schluf3, daf3 Derridas Kritik der In-
dividualitét zu radikal ausfalle, weil sie allen Sinn vollstindig von aller Individuali-
tit trenne. Dieser Vorwurf trifft nicht zu. Derridas Uberlegung fragt danach, wie wir
die stets implizierte Beziehung von Individualitdt oder Singularitdt und Sinn verste-
hen sollen, wenn keines von beiden auf das andere zuriickfiihrbar ist. Wie Bertram
klar macht, ist genau diese Frage die Einsatzstelle fir den Begriff der Normativitét.

36 J. Derrida: Grammatologie, S. 120.

14,02.2026, 14:13:18.


https://doi.org/10.14361/9783839404560
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

GEHALT IN TERMINI SICH ZEITIGENDER STRUKTUREN | 143

Das Zeichen als Spur von Spuren ist in diesem doppelten Sinne von Abwe-
senheit markiert. Als testamentarisches markiert es, dal es im Bezug auf eine
Zeichengebrauchende steht, die auch in Situationen einer Aug-in-Auge-Kommu-
nikation nicht dartiber verfiigen kann, wie ihr Zeichengebrauch verstanden wird
(so wie das Verfassen eines Testaments nicht determinieren kann, ob und wie es
vollstreckt wird) und die in diesem Sinne im Zeichen prinzipiell als Abwesende
markiert ist. Als Scharnier ist die Spur von Spuren das Ineinander von Materiel-
lem und Ideellem. Es ist eine materiale Marke, die zu einem Zeichen durch die
Spuren wird, die wir an ihm verstehend aufnehmen, wenn wir es als dieses und
nicht jenes andere Zeichen gebrauchen.”’ Erliuterungsbediirftig ist nun noch, was
es denn heif3t, dafl wir ein Zeichen als dieses und nicht jenes Zeichen gebrauchen.
Denn wenn es richtig ist, dal wir Zeichen als differenzierte immer nur in der
Dimension der Zeit als durch Differenzierung gegebene verstehen konnen, dann
mufB jeder neue Zeichengebrauch seinerseits als eine weitere Differenzierung
aufgefalit werden. So kdnnen wir zwar verstehen, dafl Zeichen je aus Differenzie-
rungen hervorgehen, nicht aber, inwiefern wir in diesen Proze3 der Differenzie-
rung ein Moment der Stabilitét einfithren konnen, das es uns erst ermoglichte, ein
Zeichen tatsdchlich als dieses und nicht jenes aufzunehmen. Ohne dieses stabili-
sierende Moment konnten wir tatsdchlich tiberhaupt nicht von einem dynami-
schen Bestehen des Zeichensystems als einer Struktur sprechen.

37 So kurz formuliert, kann es scheinen, als ob ein sprachliches Zeichen nur in einem
iibertragenen Sinne markiert ist, weil man meinen konnte, da} wir die Spuren der
Zeichen aneinander gar nicht bemerken kénnen. Man konnte als Spuren im eigentli-
chen Sinn insbesondere Marken ansehen, die in ihrer Gestalt in einer Ahnlichkeits-
beziehung zu dem stehen, womit wir das Zeichen in Verbindung bringen. Hier liegt
es nahe, an Tierspuren zu denken, um dann z.B. zu argumentieren, daf der Tatzen-
abdruck eines Nasenbédren dadurch zu einem Zeichen wird, dall die Tatze des ent-
sprechenden Bidren genau in den Abdruck pafit. Diese Erlduterung hat mehrere
Schwierigkeiten, insbesondere erklért sie aber das charakteristische Phdnomen ge-
rade nicht: da3 wir den Tatzenabdruck als Zeichen eines Nasenbdren verstehen
konnen, auch wenn wir im Moment der Entdeckung nicht die Moglichkeit haben,
die Tatze zum Zwecke des Vergleichs in den Abdruck zu stellen. Wenn wir in die-
sem Sinne Spuren lesen, dann haben wir allerhand Merkmale zur Hand, mittels de-
rer wir den Nasenbirentatzenabdruck von der Spur einer Milchkuh, eines Wolfes,
eines Waschbéren etc. unterscheiden. Wenn wir die Bodenvertiefung als eine Spur
sehen, dann sehen wir in dem Abdruck nicht die Gestalt des Nasenbéren, sondern
wir sehen, inwiefern sich seine Spur von der einer Kuh, eines Wolfes und auch von
der seines Verwandten, des Waschbiren unterscheidet — und es wire denkbar, dal3
wir beigebracht bekommen, Spuren von Nasenbéren zu lesen, ohne jemals einen
Nasenbidren gesehen zu haben. Wenn wir den Abdruck als Spur lesen, sehen wir an
ihm gerade das, worin er sich von anderen Spuren unterscheidet, und das heif3t, daf
wir diese distinktiven Eigenschaften der Bodenvertiefung als die Spuren von ande-
ren Spuren sehen. Genauso verhilt es sich mit den sprachlichen Zeichen, die in der
gleichen Weise als ein Zeichen markiert sind, wie andere Zeichen (wenngleich sie
dariiber hinaus in komplexeren Relationen stehen).

14,02.2026, 14:13:18.


https://doi.org/10.14361/9783839404560
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

144 | NORMATIVITAT UND GEHALT BEI DERRIDA

Wiederholung. Derridas Verlegung der Gelenkstelle zwischen Ideellem und Ma-
teriellem in die Momente des Zeichengebrauchs, wie sie im Begriff der Spur ge-
fa3t ist, bringt eine weitere fiir seine Sprachtheorie wesentliche Festlegung mit
sich. Sie betrifft die Bestimmung der Identitdt des sprachlichen Zeichens und
damit die Frage nach dem Verhiltnis von Allgemeinheit und Besonderheit des
sprachlichen Gehalts. Zu den Phinomenen, an denen sich die Frage entziindet,
was sprachlicher Gehalt sei, gehort die Erfahrung, daB der Gebrauch sprachlicher
Zeichen mit demselben Gehalt verbunden wird, auch wenn er zu unterschiedli-
chen Zeiten, an unterschiedlichen Orten und durch verschiedene Personen ausge-
fuhrt wird. Wenn ich zum Beispiel zur Verteidigung meines alten Volleyballs sa-
ge: »Der Ball ist rund!«, dann verstehen meine Gegeniiber diese Aussage zwar
nicht in genau dem Sinne, in dem wir in Sepp Herbergers Sentenz: »Der Ball ist
rund« die Tiefe eines Trainerwissens horen. Aber es gibt doch auch Uberein-
stimmendes in den Verstdndnissen, die wir von den beiden Aussagen entwickeln
(daB von Spielgeriten die Rede ist, die wesentlich nicht eckig sind) und das ist
erklarungsbediirftig.

Wir konnen den Begriff des sprachlichen Gehalts nicht erldutern, ohne diesen
Aspekt seiner Allgemeinheit zu berticksichtigen. Derridas konsequentes Denken
der Strukturalitéit, das wir bereits hinsichtlich der Aspekte der Bewegung der Dif-
ferenzierung und dem Ineinander von Materiellem und Ideellem verdeutlicht ha-
ben, nimmt auch beziiglich der Frage nach dem Verhéltnis von Allgemeinem und
Besonderem Abstand zu iberkommenen Vorstellungen. Derrida wendet sich hier
gegen den Gedanken, dafl die Identitdt des einzelnen Zeichenvorkommnisses
durch eine dem Zeichengebrauch vorgéingige Form gesichert ist. Manfred Frank
hat plastisch vorgefiihrt, dal diese Idee der Vorgingigkeit der sprachlichen
Form, die eine bestimmte Einheitlichkeit ihres Sinns garantieren soll, zum Tradi-
tionsbestand der Sprachphilosophie gehért und ebenso von Husserl wie z.B. von
Searle geteilt wird, mit denen sich Derrida in dieser Hinsicht auseinandersetzt.*®
Bei Husserl ist es der in der phdanomenologischen Reduktion geschaute eidetische
Sinn, bei Searle ist es das sprachkonstitutive Regelwerk, die die Allgemeinheit
des Sinns garantieren und die den raumzeitlichen Gebrauch des sprachlichen
Zeichens zu einer blofen Instantiierung dieser Formen macht. Aus der Perspek-
tive Derridas trennen Konstruktionen dieser Art Ideelles und Materielles in einer
Weise, die unverstdndlich macht, wie eigentlich diese Formen zustande kommen.

Derrida setzt dem den Gedanken entgegen, dal3 es eine besondere Form der
Differenzierung ist, aus der die Allgemeinheit der sprachlichen Gehalte hervor-
geht: die Wiederholung.** Ein Zeichen zu wiederholen heift demnach, ein Ver-
schiedenes (i.e. das eigene Zeichen) als ein (in den relevanten Hinsichten dem
anderen Zeichen) Gleiches zu nehmen. Derrida macht damit deutlich, daf} die

38 M. Frank: Was ist Neostrukturalismus?, S. 520ff.
39 DaB die Wiederholung als eine bestimmte Form der Differenzierung zu verstehen
ist, hat Bertram herausgearbeitet. Vgl. G.W. Bertram: HuD, S. 99ff.

14,02.2026, 14:13:18.


https://doi.org/10.14361/9783839404560
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

GEHALT IN TERMINI SICH ZEITIGENDER STRUKTUREN | 145

Reproduktion von gleichen Zeichen nicht nach dem Modell einer Stanze verstan-
den kann, die immer gleiche, einer Schablone entsprechende Stiicke aus einem
Blech schneidet. Denn in diesem Modell bleibt ausgeblendet, dal der Sinn von
Zeichenverstindnissen immer in Raum und Zeit zustande kommt. Die Schablone,
der nach diesem Modell unser Zeichengebrauch gehorcht, muf3 als von diesem
Zeichengebrauch unberiihrt gedacht werden. Die Aufgabe besteht aber darin,
verstdndlich zu machen, wie die Allgemeinheit aus unserer Sprachpraxis auch
hervorgeht. Unser Sprachverstehen kann deswegen nicht als ein Mechanismus
gedacht werden, der den rechten Griff zur rechten Zeit ins jenseitige Schablonen-
regal regelt. Die Allgemeinheit des Gehalts beruht nicht auf vorliegenden Schab-
lonen, sondern sie geht hervor aus den Zeichengebrauchen, die wir als die Wie-
derholung eines Zeichens aufnehmen. So sagt Derrida, die ideale Allgemeinheit
des Zeichengehalts hinge »voll und ganz von der Moglichkeit von Akten einer
Wiederholung ab. Sie wird durch sie konstituiert.«*’

Es ist sinnvoll, diesen Gedanken noch etwas weiter zu beleuchten. Man kann
die Uberlegung von der anfangs eruierten Frage her, wie das Bestehen von Struk-
turen zu verstehen sei, nochmals aufnehmen. Dort wurde gesagt, Derrida hebe
hervor, dal} Strukturen nicht als statische Gebilde bestehen kdnnen, sondern ei-
nen dynamischen Charakter haben. Gesagt wurde auch, dal3 es keine Instanz jen-
seits der Struktur geben kann, die gerade dadurch das Bestehen der Struktur si-
chert, daf3 sie selbst der Strukturalitit entzogen ist. Hinsichtlich der strukturalen
Erlduterung des Zeichens ergab sich das Bild, dafl unsere Zeichengebriuche ei-
nen Zusammenhang von raumzeitlichen Ereignissen bilden, in denen Zeichen als
Spuren von Spuren gebraucht werden, die aus einem Differenzierungsprozef3
hervorgegangen sind. Dabei miissen wir jeden einzelnen Zeichengebrauch so
verstehen, daf in ihm je schon eine Differenzierung stattgehabt hat, der er nach-
traglich ist.

Das so gezeichnete Bild hat sich darin als unvollstédndig erwiesen, dal noch
nicht verstdndlich zu machen war, wie durch das Differenzierungsgeschehen be-
griindet ist, daB wir ein Zeichen als dieses bestimmte Zeichen gebrauchen. Denn
so weit kann ein Zeichen immer auf eine prinzipiell unbegrenzte Anzahl von Dif-
ferenzierungen bezogen werden, die seine Identitéit alleine nicht verstandlich ma-
chen. Deswegen zeichnet Derrida eine besondere Form des differenzierenden
Bezugnehmens aus: die Wiederholung von Zeichen. Demnach besagt nun die
Antwort auf die Frage, wie aus der prinzipiell unbegrenzten Menge moglicher
Abgrenzungen heraus ein Zeichen als dieses bestimmte aufgefalit werden kann,
daB die Individuierung der Zeichen durch eine besondere Sorte von Beziigen zu-
stande kommt: wenn ein Zeichen als eine Wiederholung eines anderen Zeichens
gebraucht wird. Ich gebrauche ein Zeichen in der Art, daB ich es als eine wieder-
holende Aufnahme eines anderen Zeichens verstehe — liber alle raumzeitlichen
Unterschiede hinweg, die sich an diesen Zeichen zweifellos auch markieren lies-

40 J. Derrida: Die Stimme und das Phinomen, S. 73.

14,02.2026, 14:13:18.


https://doi.org/10.14361/9783839404560
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

146 | NORMATIVITAT UND GEHALT BEI DERRIDA

sen. Der entscheidende Punkt dabei ist, dal} in dieser Weise der strukturelle Zu-
sammenhang zustande kommt. Dem Wiederholen ist keine Struktur vorgéngig,
die es zu einem Wiederholen machen wiirden. Das Bestehen der Struktur liegt
vielmehr in differenzierend-wiederholenden Beztigen. Die Strukturalitdt der
Struktur muf3 aus diesen Bewegungen heraus gedacht werden. Es handelt sich
dabei — in einer verwandten Terminologie — um einen »Holismus ohne Gan-
zes». !

Eine der Konsequenzen dieser Konzeption besteht darin, da8 die Frage nach
einem Kriterium, wann eine Wiederholung als Wiederholung gelten kénne, nicht
sinnvoll ist. Ein Kriterium bestiinde stets wieder in einer vorgidngigen Form, der
ein Zeichengebrauch als eine Wiederholung zu entsprechen hitte. Wir kdnnen al-
so hinsichtlich der Gehalte, die wir Zeichengebrdauchen zuschreiben, nicht den
Unterschied machen zwischen solchen, die einen bestimmten Gehalt wiederholen
und anderen, die das nicht tun. Mit Derrida kénnen wir hingegen sagen, daf3 im-
mer, wenn wir einem Zeichengebrauch einen Gehalt zuschreiben, dieser Gehalt
durch Wiederholung konstituiert ist oder, wie Sonderegger diesen Punkt falit: »a
history of usage cannot start with a definition, but with the history of usage it-
self.«*

3.1.2 Die Einheit der strukturalen Struktur

Zur weiteren Verdeutlichung von Derridas Erlduterung sprachlichen Gehalts ist
es sinnvoll zu bedenken, welches Bild sich nun von der Einheit der Struktur er-
gibt. Hierfiir ist ein Rekurs auf zwei weitere Begriffspaare, die durch Saussure
geprdgt wurden, hilfreich: auf die Unterscheidungen zwischen langue und parole
und zwischen diachronischer und synchronischer Sprachbetrachtung. Derrida
hélt diese Unterscheidungen aus aufschluBireichen Griinden fiir unhaltbar.

Die Unterscheidungen von langue und parole sowie von diachronischer und
synchronischer Sprachbetrachtung hingen eng zusammen. Ich konzentriere mich
hier auf den Zusammenhang der beiden Unterscheidungen und gehe auf die Ver-
schiedenheit ihrer Funktionen nicht ndher ein. Thr Zusammenhang besteht darin,
daBl eine Analyse der parole als der gesprochenen Sprache beriicksichtigen muf,
daB im Sprechen die Sprache sich stetig wandelt. So scheint es zwingend, von
dieser Historizitét der Sprache absehen zu miissen, wenn man sie als ein System
betrachten will. In diesem Sinne schldgt Saussure vor, einen zeitlichen Schnitt
vorzunechmen und als das System der Sprache diejenige Struktur anzusehen, die
sozusagen im Standbild des Gesamts der sozialen Sprachpraxis sichtbar wird.
DaB3 die Sprache sich wandelt, ist damit nicht bestritten, aber der Gedanke des
zeitlichen Schnitts bringt denjenigen Begriff hervor, der nach Saussure den ei-

41 Vgl. Martin Seel: »Fiir einen Holismus ohne Ganzes«, in: Bertram/Liptow (Hg.),
Holismus in der Philosophie (2002), S. 30-40.
42 R. Sonderegger: »A Critique of Pure Meaning, S. 205, Anm. 10.

14,02.2026, 14:13:18.


https://doi.org/10.14361/9783839404560
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

GEHALT IN TERMINI SICH ZEITIGENDER STRUKTUREN | 147

gentlichen Gegenstand der Sprachwissenschaft fafit: die Sprache als differentiel-
les System.

Aus den dargelegten Uberlegungen Derridas ergeben sich verschiedene Ein-
winde. Der vielleicht grundsétzlichste liegt darin, dafl nach Derrida eine Struk-
tur, die als ein differentielles Gefiige besteht, als ein irreduzibel zeitliches Pha-
nomen angesehen werden mu. Wo wir im Unterschiedenen immer die Bewe-
gung eines je vorangegangenen Unterscheidens mitverstehen, geht aus der Diffe-
rentialitét selbst die Zeitlichkeit hervor. Das heift aber, da3 wir den Begriff eines
differentiellen Systems nicht vom Gedanken eines zeitlichen Schnitts her gewin-
nen kénnen. Man kann diesen Einwand so verstehen, daf3 auf der Basis einer der
Zeitlichkeit enthobenen Struktur der Begriff der Differenz nicht mehr verstand-
lich zu machen ist. Man kann die Betonung aber auch darauf legen, da3 der Zu-
sammenhang zwischen den Elementen der Struktur unverstindlich wird, wenn
man den dynamischen Aspekt tilgt. Diesem dynamischen Aspekt kann man dabei
in zwei Richtungen nachgehen: beziiglich des Begriffs der Einheit der Struktur
und beziiglich ihrer Konstitution. Hinsichtlich der Frage der Konstitution ist aus
der Perspektive Derridas der wichtigste Anhaltspunkt, da3 Saussure das, was er
fiir das Entscheidende an der Sprache zu halten scheint, zu weit weg vom tat-
sdchlichen Gebrauch der Sprache riickt. Wie auch immer die langue/parole-Un-
terscheidung im einzelnen erldutert wiirde, immer miifite entweder die langue so
weit von der parole betroffen — man konnte auch sagen: kontaminiert — werden,
daB die Unabhéngigkeit der langue nicht mehr gegeben wire, oder aber die lan-
gue ist so weit unabhingig von der parole, daf die Beschaffenheit ihres Wechsel-
spiels nicht mehr zu verstehen ist, das doch die Wandelbarkeit der Sprache erkla-
ren soll. Derridas Schluf} aus dieser Zwickmiihle ist, daB man die Systematizitét
der Sprachpraxis nicht in der Weise, wie es die langue/parole-Unterscheidung
tut, als eine Unterscheidung einer Struktur von partikuldren Handlungen konzi-
pieren darf. Nur dann kann man die Konstitution der Sprachstruktur denken.

Ein Gewinn des Konzepts eines zeitlichen Schnitts liegt nun auch darin, da3
ein Begriff der Einheit des sprachlichen Systems aus ihm hervorgeht. Denn der
Gedanke besagt, dal wir das sprachliche System in jedem dieser stillgestellten
Momente in einem bestimmten Zustand vor uns haben, dessen Struktur wir ana-
lysieren konnen. Alles, was dann als ein Element zu dieser Struktur gehort — was
in ihrem System eine Funktion hat —, gehort zur Einheit der Sprache. Dieser Beg-
riff entspricht der Vorstellung eines Schnitts durch eine Gesteinsformation, die
wir in ihrer Ganzheit vor uns bringen konnen, um ihre Elemente und deren Zu-
sammenhang freizulegen. Indem das Sprachgeschehen aus der Zeit gehoben
wird, scheint es wohl umgrenzt zu sein.

Derrida hat vehement dagegen argumentiert, die sprachliche Struktur in ir-
gendeinem Sinne als klar umgrenzt anzusehen. Im Anschlufl an die Erlduterun-
gen zur Wiederholung ist aber auch jenseits der Kritik an der Abgegrenztheit der
Sprache absehbar, da3 Derrida den Gedanken der Einheit der sprachlichen Struk-
tur von der Bewegung der Beziige der Elemente aufeinander her denken will.

14,02.2026, 14:13:18.


https://doi.org/10.14361/9783839404560
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

148 | NORMATIVITAT UND GEHALT BEI DERRIDA

Was die sprachliche Struktur zu einem zusammengehorigen Gefiige macht, riihrt
daher, dafl wir ihre Elemente zueinander in Beziechung setzen. Ein wenig kollo-
quial gesprochen, kénnte man sagen, da3 die Einheit des Sprachlichen von innen
heraus funktioniert. Ob etwas zu unserer sprachlichen Struktur gehort oder nicht,
ist zu keinem Moment im vorhinein klar; aber das heif3t nicht, dal} es unklar blie-
be, sondern es heifit, daB es genau in der Weise, wie die Elemente zueinander in
Beziehung gesetzt werden oder nicht, geklért wird. Die Einheit der Sprache be-
stimmt sich nicht von irgendwelchen Réndern her, denn die gibt es nicht. Sie be-
stimmt sich aus der Bewegung von differenzierend-wiederholenden Bezugnah-
men heraus.

Bertram hat auf eine wichtige Konsequenz dieser Erliuterung hingewiesen.*
Der Punkt betrifft die Bestimmtheit der Differenzen. Derridas Begriff der Diffe-
renz, wie er sich im Zusammenhang mit den Begriffen der différance, der Spur
und der Wiederholung erldutern 148t, konzipiert eine Bestimmtheit der Differen-
zen, die nicht an die Fixierbarkeit einer bestimmten Strukturstelle des Zeichens
im Zeichensystem gebunden ist. Bei Saussure ergibt sich die Bestimmtheit des
Zeichens durch die Gesamtheit der Differenzbeziehungen, die es im Rahmen des
Zeichensystems ausbildet. Dieser Begriff der Gesamtheit der Differenzen steht
zur Verfiigung, weil das Saussuresche Zeichensystem als synchrones statisch ge-
dacht ist.** Nach Derrida resultiert die Bestimmtheit dagegen aus den Beziigen, in
die das Zeichen im Gebrauch wiederholend und differenzierend gestellt ist. Der
Ort eines Zeichens im Zeichensystem ergibt sich im Zeichengebrauch als eine
»Selbstverortung durch Differenzierung«*’. Der Gedanke, daB die Elemente eines
Systems »selbstverortend< funktionieren, ist von weitreichender Bedeutung. Mit
ihm wird insbesondere ein Dilemma dementiert, das strukturalen oder holisti-
schen Ansétzen zugeschrieben werden koénnte. Wenn ndmlich die These ver-
fochten wird, dal} Elemente eines Ganzen nur hinsichtlich dieses Ganzen ihre
Bestimmtheit erlangen, dann scheint zu folgen, dafl das Ganze in jedem Moment

43 Vgl. G.W. Bertram: HuD, S. 107ff.

44 Bertram geht an dieser Stelle davon aus, daB Saussure die Unterscheidung von Sig-
nifikant und Signifikat einfiihren mufl, um die Bestimmtheit der Differenzen und
damit des Zeichens tiberhaupt durch die Korrelation zweier Strukturen zu garantie-
ren. (G.W. Bertram: HuD, S. 107) Tatsédchlich scheint es sehr rétselhaft, warum
Saussure diese Unterscheidung aufbringt, die doch prima facie so ganz dem repré-
sentationalistischen Muster zu gehorchen scheint, mit dem sein Ansatz im Ganzen
entschlossen bricht. Und zutreffend scheint mir auch, dafl man in Saussures Modell
mit einem génzlich formalen Begriff der Differenz auskédme (im Sinne von »ist an-
ders als¢, wie Bertram es faflt). Allerdings kann Saussure auch unabhingig vom
Begriff material bestimmter Differenzen die Bestimmung des Zeichens fassen. Auf
jeder der beiden sich aneinander artikulierenden Ebenen sind unabhingig voneinan-
der sowohl Lautbild wie Gedanke durch die Gesamtheit der Differenzen bestimmt,
in denen sie in jedem Moment stehen. Erst wenn man wie Derrida den Begrift der
Gesamtheit der Differenzen fiir irrefithrend hélt, kann man die Bestimmtheit der
Differenzen nicht mehr wie Saussure denken.

45 G.W. Bertram: HuD, S. 108.

14,02.2026, 14:13:18.


https://doi.org/10.14361/9783839404560
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

GEHALT IN TERMINI SICH ZEITIGENDER STRUKTUREN | 149

verfiigbar sein muf3, um ein einzelnes Element bestimmen zu kénnen. Das ist in
vielen Fillen — wie zum Beispiel dem der Sprache oder dem von Habermas’ Le-
benswelt offensichtlich unplausibel. Der Begriff der Bestimmtheit eines Ele-
ments aus der Bewegung ihrer Bestimmung heraus erdffnet hier ein Versténdnis,
in dem gleichzeitig der holistische Charakter von Element-Ganzen-Beziehungen
und die Unverfiigbarkeit des Ganzen als solchem versténdlich wird.*®

3.1.3 Strukturalitit, Intentionalitit und Gebrauch

Wenn ich an der Freien Universitit startend Richtung Osloer Strafle die Berliner
U-Bahn beniitze, werde ich gewdhnlich in zunehmendem Maf3e mit einem eben-
so gesellschaftlich wie sprachlich signifikanten Phanomen konfrontiert. Es be-
steht darin, daB sich in die sprachlichen Laute, die durch den Waggon schwirren,
immer mehr solche mischen, die mir unverstindlich sind, weil sie in mir fremden
Sprachen artikuliert werden. Diese Situation einer Mischung von Verstehen und
Nichtverstehen erfihrt nicht selten auf den letzten Stationen durch den Wedding
hindurch eine Zuspitzung. Dann nimmt der Anteil junger Leute zu, die eine zu-
néchst irritierende sprachliche Praxis ausgebildet haben: Sie wechseln oftmals
mitten im Satz die Sprache, fligen ein Wort oder einen Satzteil in einer neuen
Sprache ein, springen zuriick in eine andere Sprache oder fithren die Un-
terhaltung in der eingesprengten Sprache auch fiir eine Weile fort. Bei néherer
Betrachtung erweist sich diese Situation aber als nicht besonders ungewdhnlich.
So hat z.B. ein Basketballfan, dem wir keine besonderen Sprachkenntnisse im
tiblichen Sinn zuschreiben miissen, keine Schwierigkeiten, den Satz zu verstehen:
»Bei seinem zweiten NBA-Einsatz wurde Nowitzki bei einem Rebound vom her-
aneilenden Center der Lakers touchiert und kam so ungliicklich auf, da3 der seit
der EM nicht ganz ausgeheilte Knochel ihn fiir drei Wochen auf die Bank zwin-
gen wird< — obwohl der Satz einen recht bunten Mischmasch aus verschiedenen
Sprachen, verschiedensprachlichen Kiirzeln und elliptischen Wendungen dar-
stellt. Tatsdchlich ist unsere alltagssprachliche wie fachsprachliche Praxis durch-
zogen vom Umgang mit >fremden« Sprachzeichen.

In Die Einsprachigkeit des Anderen entwickelt Derrida Uberlegungen zur
uneinheitlichen Einheit der Sprache, die herangezogen werden kénnen, um den
Begrift des Gebrauchs von Zeichen niher zu klaren. Oben habe ich ausgefiihrt,
daB Derrida mit der Rede vom testamentarischen Charakter der Spur deutlich
macht, dal im Verstindnis sprachlicher Zeichen impliziert ist, das Zeichen als
eine Hinterlassenschaft eines Zeichengebrauchenden aufzufassen. Derrida betont
allerdings, dal3 dies nicht bedeutet, dall der Gehalt des Zeichens durch die Inten-
tionen zu erldutern wire, die der Zeichengebrauchende in diesem Gebrauch hatte.

46 Vgl. zu dieser Frage auch: Michael Esfeld: »Was besagt semantischer Holismus?
Zwei Moglichkeiten der Konzeptualisierung, in: Bertram/Liptow (Hg.), Holismus
in der Philosophie (2002), S. 41-58.

14,02.2026, 14:13:18.


https://doi.org/10.14361/9783839404560
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

150 | NORMATIVITAT UND GEHALT BEI DERRIDA

Gebrauch und Entscheidung. Am Begriff des Gebrauchs 148t sich zunéchst deut-
lich machen, was — unter anderem — Derrida veranlafit haben konnte, seine prag-
matistische Seite eher als eine implizite Selbstverstdndlichkeit mitzufiihren, als
sie zu betonen.

In einer Erlduterung des Begriffs des Gebrauchs kann als Grundversténdnis
einer Gebrauchssituation angesetzt werden, dal jemand etwas gebraucht. Um
meinen Fahrradsattel hoher zu stellen, nehme ich einen Schraubenschliissel zur
Hand, wie ich einen Fiiller zur Hand nehmen um einen Brief zu schreiben. Ana-
log konnte man davon sprechen, daf3 ich den Ausdruck »Komm rein!« gebrauche,
um einen Gast in meine Wohnung zu bitten. Derrida wiirde hier nicht widerspre-
chen, aber er macht darauf aufmerksam, daf diese Erlduterung zu MiB3verstand-
nissen einlddt. Das Mifverstdndnis bestiinde darin, Subjekt — derjenige, der etwas
gebraucht — und Objekt — das, was gebraucht wird — in einer Gebrauchssituation
fiir gegeben zu erachten und ihr Verhiltnis in der Beschreibung »jemand ge-
braucht etwas< hinreichend erfafit zu sehen. Derrida macht demgegeniiber darauf
aufmerksam, dafl wir von Gebrauch im Sinne eines intentionalen Tuns nur dann
sprechen konnen, wenn in ihm eine Entscheidung liegt, die immer auch anders
hitten ausfallen kénnen (mit der Rohrzange das Fahrrad traktieren, den Brief als
SMS verschicken, »Hereinspaziert!« sagen), und daB dies auch den Begriff einer
gegebenen Situation differenzierungsbediirftig macht. Bei einer Entscheidung
handelt es sich nicht einfach darum, daf3 ein jemand eine Festlegung trifft und
etwas entscheidet. Sondern die Entscheidung hat immer ein konstituierendes
Moment, denn entschieden wird stets {iber die gesamte Konstellation: »In other
words, if there is a decision, it presupposes that the subject of the decision does
not yet exist and neither does the object. [...] Every time I decide, if a decision is
possible, I invent the who, and 1T decide who decides what; at this moment the
question is not he who or the what but rather that of the decision, if there is such
a thing.”*” Entschieden wird nicht einfach etwas von jemandem, sondern in der
Entscheidung stellt sich erst die Konstellation von jemandem im Bezug auf etwas
her. So stellt sich mein Verhéltnis zu meinem Fahrrad anders dar, wenn ich mich
an ihm mit dem groben Universalinstrument einer Rohrzange zu schaffen mache,
als wenn ich darauf achte, den passenden Schliissel zu gebrauchen, um genauer
arbeiten zu kénnen und nicht die entsprechende Mutter zu ruinieren. Man kénnte
sagen, in einer solchen Entscheidung manifestiert sich, ob ich mich als einen
mehr oder weniger handwerklich interessierten und begabten Menschen sehe.
Das ist allerdings nicht genau genug gesprochen. Denn es sind solche Situatio-
nen, in denen sich dieses Verstindnis von mir herstellt. Und dementsprechend
wire der Griff zum neugekauften Maulschliissel nicht nur einfach ein Griff zum
passenden Werkzeug, sondern ein Zug in einem mehr oder weniger bewuliten

47 J. Derrida: »Remarks on Deconstruction and Pragmatism«, in: Chantal Mouffe
(Hg.), Deconstruction and Pragmatism, London u. New York: Routledge 1996, S.
77-88, hier S. 84.

14,02.2026, 14:13:18.


https://doi.org/10.14361/9783839404560
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

GEHALT IN TERMINI SICH ZEITIGENDER STRUKTUREN | 151

VeranderungsprozeB3 meiner selbst als eines Heimwerkenden. Derrida zielt dar-
auf ab, daB wir die Entscheidung, die in einer Gebrauchssituation liegt, nie ein-
fach auf bestimmte Dispositionen, Gewohnheiten oder Regeln zuriickfiihren
konnen, denen wir folgen. Sondern der >Wahn der Entscheidung<*® liegt darin,
dal3 wir uns selbst nicht als eine einfach entscheidungsleitende GroBe in jedem
Gebrauch voraussetzen konnen (und deswegen die Entscheidung immer im
strengen Sinne ungeleitet ist). Wir werden erst genau im Gebrauch zu denen, die
sich zu diesem oder jenem Gebrauch entscheiden. Und auch das, was wir
gebrauchen, erhilt seine Bestimmung, als was wir es gebrauchen, erst durch die-
se Entscheidung.” Wenn also im Rahmen dieser Arbeit von Gebrauch (Zeichen-
gebrauch, Sprachgebrauch etc.) die Rede ist, dann stets in dem Sinne, daf} die
Gebrauchskonstellation nicht eine einfach instrumentelle ist, sondern die Situati-
on weltartikulierender Praktiken.

Betrachtet man nun den Fall des Sprachgebrauchs, so ist Derridas These, dal3
es weder intentionale Aktoren als Subjekte des Sprechens, noch Sprache als das
Objekt des Sprechens vor diesem Sprechen selbst gibt, nicht ungewéhnlich.
Auch in der analytischen Tradition ist die These verbreitet, da3 Intentionalitit
und Sprachlichkeit nicht unabhingig voneinander erldutert werden kénnen und
sie gehort, wie dargestellt, auch zu Habermas® Ausgangsfestlegungen.”® In Die
Einsprachigkeit des Anderen macht Derrida nun deutlich, daf3 sich die These ei-
ner Gleichurspriinglichkeit von Intentionalitit und Sprache nur verfechten 146t,
wenn man Sprache und das intentionale Subjekt im erlduterten Sinne nicht als
Einheiten mit fester Begrenzung auffa3t. Wie ist das zu verstehen?

Gebrauch und Ichkonstitution. Derrida setzt die Uberlegung bei der Frage nach
den Bedingungen biographischen Erzédhlens an und geht dabei von seiner biogra-
phischen Konstellation eines, wie er sagt, >Franko-Maghrebiners< aus, d.h. eines
im Maghreb aufgewachsenen Frankophonen (Derrida war neunzehn, als er zum

48 Vgl. zu Derridas Aufnahme dieses Ausdrucks von Kierkegaard J. Derrida: Geset-
zeskraft, S. 54. Uberhaupt ist Gesetzeskraft ein Referenztext fiir die Frage des Han-
delns und des notwendigen Verantwortens intentionalen Tuns. Dazu unten mehr.

49 Was Derrida von Heidegger unterscheidet, dessen Verstehens- und Zeuganalyse
man hier paraphrasiert sehen konnte, ist, dal Derrida es ablehnt, hinsichtlich dieser
Entscheidung grundlegend zwischen eigentlichem und uneigentlichem Entscheiden
zu differenzieren. Auch hier beharrt Derrida darauf, dal das Ineinander von Ent-
fremdung und Emanzipation, das in jeder Entscheidung vorliegt, nicht von einem
fiktiven Punkt ohne alle Entfremdung her gedacht werden kann. Daf} uns Emanzipa-
tion als eine Pflicht aufgegeben ist, rithrt gerade nicht von der Option eines mog-
lichst ungebrochenen Beisichseins her, sondern von der Art, wie wir auf unsere Ge-
geniiber bezogen sind — ndmlich normativ, wie ich unten naher ausfithre. Vgl. zur
Frage der Emanzipation ebenfalls J. Derrida: »Remarks on Deconstruction and
Pragmatism, S. 82f.

50 Vgl. Brandoms biindige Darstellung verschiedener programmatischer Optionen,
diesen Zusammenhang zu konzipieren in R.B. Brandom: ExVn, Kap. 3.1, besonders
S. 228ff.

14,02.2026, 14:13:18.


https://doi.org/10.14361/9783839404560
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

152 | NORMATIVITAT UND GEHALT BEI DERRIDA

ersten Mal nach Frankreich reiste). Er schildert im Hinblick auf Texte eines
ebenfalls franko-maghrebinischen Kollegen, die von Analogem berichten, wie er
sich stets gleichermafen in der Sprache besonders zu Hause gefiihlt und doch
immer auch genau an der Sprache erlebt habe, daB3 ihm ein ungebrochener Bezug
auf ein Eigenes (wie z.B. eine »>Muttersprache() nicht moglich war.”’ Wenn es
nun aber auch Menschen mit franko-maghrebinischer Herkunft, die in auffallen-
der Weise in einer gewissen Zwischensprachlichkeit sozialisiert sind, moglich ist,
eine Identitit als selbstbestimmt handelndes Individuum auszubilden, dann kann
der Fall ihrer Subjektwerdung — so kénnen wir Derridas Argument explizieren —
nicht von vollig anderer Art sein, als andere Weisen, in denen Subjekte ihre Iden-
titdten ausbilden.

In einem fiir Derrida typischen Argumentationszug macht er klar, daf dieser
scheinbare Ausnahmefall geeignet ist, Einblick in den Zusammenhang von Sub-
jektwerdung und Sprache zu gewihren. Der erste Schritt seines Arguments be-
sagt — wie aus dem seither Entwickelten erwartbar —, dal die Sprache nie als ein
wohlabgegrenzter Regelzusammenhang, der von einem >richtigen< Mutter-
sprachler als die Ausprdgung seiner Sprachkompetenz erlernt wiirde, vorliegt.
Der Grund fiir die prinzipielle Unbegrenztheit der Sprache liegt in der Struktura-
litdt ihrer Struktur: ihr Bestehen als ein Zusammenhang héngt nicht an einer der
Strukturalitit entzogenen Begrenzung, sondern liegt in den differenzierend-wie-
derholenden Bezugnahmen zwischen ihren Elementen. Als solche bietet die
Sprache keine widentifikatorische Modalitit«’> in der Art, daB ein Ich in dem
Mafe, in dem es die Rolle des »Ich<-Sagens erlernt, zu sich findet, indem es >sei-
ne< Sprache erlernt. Im Gegenteil, die Muttersprache schreibt in die Sprechenden
eine »aktive Teilung«™ ein — wo die Ausbildung der Identitit intentionaler We-
sen wesentlich mit dem Gebrauch von Sprache verkniipft ist, ist in diese Identitét

51 In Algerien waren ihm, da des Arabischen nicht méchtig, viele alltdgliche Ankniip-
fungen nicht moglich; in Frankreich wiederum wurde er, ebenso durch Aussehen
wie durch Sprache erkennbar, als aus Algerien stammend angesehen und behandelt.
Derridas biographische Konstellation ist noch in weiteren Hinsichten gebrochen: als
Jude in einer vornehmlich muslimisch gepragten Umgebung; als Bewohner eines
arabischen Landes, das von einem europdischen Staat kolonialisiert ist; als Kind in
einer sozialen Gruppe, die soweit assimiliert war, dall der Kontakt zu ihrer Tradition
und der Sprache ihrer Vorfahren weit in den Hintergrund getreten ist, die aber auch
von den hegemonialen Gruppen der Kulturen sowohl des Heimatlandes wie der Ko-
lonialmacht, an welche sie sich assimiliert hat, als Au3enstehende behandelt wird.
In der Zeit des Vichy-Regimes erlitt er in Algerien die antijiidische Repression mit
der Aberkennung der franzosischen Staatsbiirgerschaft; nach der Unabhéingigkeit
Algeriens sah sich seine Familie gezwungen, Algerien zu verlassen. Vgl. zur Bio-
graphie insbesondere: G. Bennington u. J. Derrida: Jacques Derrida. Frank-
furt/Main: Suhrkamp 1994.

52 J. Derrida: EA, S. 24.

53 Das originale Zitat in: Abdelkébir Khatibi: Du bilinguisme, Denoél 1985, bei Der-
rida: EA, S. 16.

14,02.2026, 14:13:18.


https://doi.org/10.14361/9783839404560
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

GEHALT IN TERMINI SICH ZEITIGENDER STRUKTUREN | 153

in gleicher Weise die Unverfligbarkeit der Differenzierungsbewegung einge-
zeichnet, wie in die Sprache.

Eine Aneignung der Sprache, die diese zu meiner Sprache machen wiirde,
kann es nach Derrida nicht geben, denn am Sprachlichen erfahren wir gerade
dessen Unverfiigbarkeit, und das heif3t, da3 wir nie eine Sprache als unsere Spra-
che im Sinne einer ungebrochen Einheit stiftenden sprachlichen Heimat erfahren.
Die Weise, in der das Bestehen des sprachlichen Zusammenhangs und der Iden-
titdt von Sprechern verkniipft sind, kénnen wir nicht auf das faktische Erlernen
der Regeln einer Sprache oder iiberhaupt auf eine faktische Spracherfahrung zu-
riickfithren. Die Ausbildung einer Identitét »situiert sich in einer nicht situierba-
ren Erfahrung der Sprache — im weiteren Sinne des Wortes —, die weder einspra-
chig noch zweisprachig, noch mehrsprachig ist. Weder eins noch zwei, noch
zwei + n. Auf jeden Fall gab es vor dieser fremdartigen, dieser unheimlichen Si-
tuation einer nicht-nennbaren Sprache kein denkbares oder denkendes Ich.«**
Unten wird ndher auf den Charakter dieser Situation, in der die Unverfiigbarkeit
des Gegentibers ein Versprechen bedeutet, einzugehen sein. An dieser Stelle soll
das Augenmerk darauf liegen, dal wir Sprache nicht in dem Sinne gebrauchen
konnen, daBl wir tiber ihre Gehalte verfiigen konnten. Der sprachliche Zusam-
menhang bildet sich vielmehr von einer Differenzierungsbewegung her.

Wir kénnen in diesem Sinne nie »unsere< Sprache haben, weil wir nie die
Grenze ziehen konnten, wo eine Sprache aufhort und die néchste beginnt: »Es ist
unmoglich, die Sprachen abzuzéhlen - das wollte ich sagen. Es gibt keine Ab-
zdhlbarkeit [comptabilité] der Sprachen, weil die Einheit der Sprache, die sich al-
ler arithmetischen Abzihlbarkeit entzieht, niemals bestimmt ist.«’® Sprachlichen
Strukturen eignet eine konstitutive Offenheit, die es unsinnig macht, sie als die-
ses oder jenes Set von Regeln beschreiben zu wollen, deren Beherrschung den

54 J. Derrida: EA, S. 24. (Herv. im Orig.)

55 Ebd., S. 25. (Herv. im Orig.) Bertram hat darauf aufmerksam gemacht, dafl Derrida
hier in vergleichbarer Weise wie Davidson argumentiert, wo dieser sich gegen die
Annahme von sprachlichen Inkommensurabilititen wendet, und daf3 in der Folge
beide auch in der These iibereinstimmen, dafl es »so etwas wie eine Sprache gar
nicht gibt, sofern eine Sprache der Vorstellung entspricht, die sich viele Philoso-
phen und Linguisten von ihr gemacht haben.« (Donald Davidson: »Eine hiibsche
Unordnung von Epitaphen, in: Eva Picardi/Joachim Schulte (Hg.), Die Wahrheit
der Interpretation. Betrige zur Philosophie Donald Davidsons, Frankfurt/Main:
Suhrkamp 1990, S. 203-228, hier: S. 227.) Vgl. D. Davidson: »Was ist eigentlich
ein Begriffsschemay, in: ders., Wahrheit und Interpretation, Frankfurt/Main: Suhr-
kamp 1990, S. 261-282; ebenso: G.W. Bertram: »Ubergangsholismus«. Auch Ror-
tys und Kriamers Auseinandersetzung mit Davidson und Derrida riicken diese Paral-
lelitdt in den Blick. Intensiv hat sich S.C. Wheeler mit dem Verhiltnis von
Davidson und Derrida auseinandergesetzt. Vgl. Samuel C. Wheeler III: Deconstruc-
tion as Analytic Philosophy, Kapitel 1-4 (wobei Wheeler einleitend bemerkt, von
Rorty auf die Spur der Verwandtschaft der postanalytischen Philosophie mit der
Dekonstruktion gebracht worden zu sein).

14,02.2026, 14:13:18.


https://doi.org/10.14361/9783839404560
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

154 | NORMATIVITAT UND GEHALT BEI DERRIDA

Erwerb einer Sprachkompetenz ausmachte.*® In einer prignanten Formulierung
hat Derrida gefaf3t, daB wir Subjekte, denen Intentionalitdt und Identitit zuge-
schrieben werden kann, stets nur in bezug auf die Sprache werden, in der wir uns
unsere Lebensgeschichte erzdhlen und eine Anamnese unserer selbst unterneh-
men; und daf3 dies dennoch nicht heif3t, dal uns eine Sprache oder mehrere Spra-
chen zu Gebote stiinden: »Und es ist vielleicht das, weswegen man schreibt, und
das, weswegen man sich um Geschichte und Genealogie kiimmert. Ein be-
stimmter genealogischer und anamnestischer Trieb finde seine Triebfeder, seine
Kraft und seine Zuflucht in diesem doppelten Gesetz, in der Doppeltheit, der
Doppelziingigkeit dieser Zugehorigkeitsklausel: 1. Man spricht immer nur eine
Sprache oder, besser, ein einziges Idiom. 2. Man spricht nie eine einzige Sprache.
Es gibt kein reines Idiom.«”’

Im Rahmen der vorliegenden Arbeit ist es von besonderem Interesse, hervor-
zuheben, daf3 Derridas Argumentation fiir pragmatistische Sprachtheorien ein
Warnschild aufstellt. Diese Warnung betrifft die Gefahr eines sprachtheoreti-
schen Instrumentalismus, die auch dann besteht, wenn keine schlicht intentiona-
listische Position bezogen wird.”® Sie besagt, daB jeder Versuch, die differentielle
Strukturalitdit um der Festschreibung einer ausweisbaren Einheitlichkeit des
Sprachlichen willen zu reduzieren, die Konsequenz zeitigt, die Sprachpraxis
letztlich nach dem instrumentalistischen Gebrauchsmodell von jemand gebraucht
etwas auffassen zu miissen. Und das gilt selbst dann, wenn man die ontogeneti-
sche Bedeutung der Sprache zugesteht. Man kann den Punkt so fassen, da3 der
Zusammenhang von Sprachpraxis, Sprachstruktur und Intentionalitit verloren
geht, wenn man ihn von seinen Resultaten her zu verstehen versucht. Die Resul-
tate wiren dann einerseits der intentionale und autonome Aktor und andererseits
eine als wohlgeordnete und abgrenzbare Struktur betrachtete Sprache. Wo die in

56 Sybille Krdmer und Hans Julius Schneider haben in unterschiedlichen Zusammen-
hingen deutlich gemacht, da3 die Vorstellung, das Sprechen einer Sprache bestiinde
im Besitz einer bestimmten Kompetenz, auf eine Form eines Bedeutungs-
platonismus oder, wie Kriamer sagt, einer »Zwei-Welten-Ontologie« hinauslduft.
Vgl. S. Krémer: Sprache, Sprechakt, Kommunikation, besonders Kap. 6; Hans Juli-
us Schneider: »Die sprachphilosophischen Annahmen der Sprechakttheorie«, in:
Dascal u.a. (Hg.), Sprachphilosophie (1992), S. 761-775. Vgl. auch Sybille Krimer
und Eckhard Ko6nig (Hg.): Gibt es eine Sprache hinter dem Sprechen?, Frank-
furt/Main: Suhrkamp 2002.

57 J. Derrida: EA, S. 17. Eine ausfiihrlichere Interpretation dieser Stellen gebe ich in:
»Der Andere ist einzig. Versprochen! Kommentar zu Derridas »Le monolinguisme
de ’autre ou la prothése d’origine<.« »Der Andere ist einzig. Versprochen! Kom-
mentar zu Derridas >Le monolinguisme de 1’autre ou la prothése d’origine«, in
Thomas Bedorf/Stefan A.B. Blank (Hg.), Jenseits des Subjektprinzips. Korper —
Sprache — Praxis, Magdeburg: Scriptum Verlag 2002, S. 35-53.

58 Das fithrt zum Beispiel dazu, daB Habermas® Versuch, sich von Searle abzusetzen,
indem er diesem einen Riickfall in den Intentionalismus vorwirft, in dieser Hinsicht
nichts hilft. Vgl. J. Habermas: »Bemerkungen zu John Searles: >Meaning, Commu-
nication and Representation«, in: ders., NMD, S. 136-149.

14,02.2026, 14:13:18.


https://doi.org/10.14361/9783839404560
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

GEHALT IN TERMINI SICH ZEITIGENDER STRUKTUREN | 155

ihrer Einheit abgegrenzte Sprache durch einen in seiner Spontaneitit autonomen
Aktor bezogen wird, resultiert das Bild, da der Aktor im Verfolg seiner qua Au-
tonomie gesetzten Zwecke die Sprache als Mittel gebraucht.

Als ein paradigmatischer Fall einer solchen Betrachtungsweise kénnen Theo-
rien gelten, die die Sprache von einem Lernvorgang her erldutern wollen. Wenn
die Sprachkompetenz in bezug auf den Prozel3 des Spracherwerbs erlautert wird,
muf der Bestand der Sprachstruktur als durch die Elterngeneration gesichert gel-
ten, wihrend der noch fehlerhafte Gebrauch derjenigen, die die Sprachkompetenz
erst erwerben miissen, fiir die Sprachstruktur keine Bedeutung haben soll. Die
Unterscheidung zwischen der richtigen und der (noch) fehlerhaften Sprachpraxis
muB also unabhéngig von faktischen Sprachpraxis sein, an der lernende wie
kompetente Sprecher teilhaben. Umgekehrt steckt in der den Lernenden zu-
geschriebenen Disposition, lernen zu kénnen, ein latenter Intentionalismus. Die
wesentliche Eigenschaft des Lernenkdnnens mufl nidmlich dem Spracherwerb
vorausgesetzt werden und kann nicht anders verstanden werden denn als ein
Keim zu der Fahigkeit, sich intentional auf etwas zu beziehen, die vom Umgang
mit der Sprache nur noch entfaltet wird. Sobald die Fliigel eines solchen Geistes
sich ausgebreitet haben, ist die Sprache nur mehr ein Werkzeug, das vielleicht
einen besonderen Status unter den anderen Werkzeugen des >coping« zugespro-
chen bekommt, aber von der gleichen Art ist.

Derridas Uberlegung zeigt an, daB die Frage der Strukturalitit der Struktur
auf eine spezifische Verwicklung intentionaler Aktoren in sprachliche Verhilt-
nisse fithrt. Indem die Struktur ihren Bestand in Sprachpraktiken hat, in denen
differenzierend-wiederholend Zeichen als Spuren gebraucht werden, ist geklart,
daB3 die Sprache als Struktur nicht eine quasi-gottliche, selbsttragende Entitt ist.
Indem aber Sprecher auch nicht dergestalt iiber i#re Sprache verfiigen, daB sie sie
in einem instrumentalistischen Sinne gebrauchen konnten, weist Derrida den
Sprechern doch zugleich eine wesentlich passive Position zu. Dall Sprecher einer
Sprache zu sein, heifit, auf die eigene Anamnese verpflichtet zu sein, macht deut-
lich, daB3 in allem Verstehen immer auch etwas mit uns geschieht. In sprachliche
Verhiéltnisse verwickelt zu sein, bringt uns in eine spezifisch unverfiigbare Situa-
tion.

3.1.4 Gehalt ohne Standardverwendung

Die hier gegebene Darstellung von Derridas Sprachphilosophie hat die Weise in
den Vordergrund geriickt, in der nach Derrida sprachliche Zeichen als Elemente
eines Strukturzusammenhangs Gehalt haben. Dabei wurde immer wieder betont,
daB dieser Zusammenhang keines Verankerungspunktes bedarf, um als Struktur
bestehen zu konnen. Die Gefahr eines Auseinanderfallens des Zusammenhangs
besteht nicht, weil seine Kohédrenz aus der differenzierend-wiederholenden Be-
wegung resultiert, in der Elemente aufeinander bezogen sind. Ein wichtiger Ge-
winn dieser Konzeption liegt darin, da3 der Sprachgebrauch sowohl durch Mo-

14,02.2026, 14:13:18.


https://doi.org/10.14361/9783839404560
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

156 | NORMATIVITAT UND GEHALT BEI DERRIDA

mente der Aktivitit als auch durch solche der Passivitét charakterisiert wird. Im
folgenden Abschnitt 3.2 dieser Arbeit wird dieses Verhiltnis »zwischen Aktiv
und Passiv¢, wie Derrida sagt, in Zusammenhang mit der basalen Sozialitdt der
Sprache gebracht.

Dies vorbereitend ist es sinnvoll, auf den Ausgangspunkt der prominent ge-
wordenen Kontroverse zwischen Derrida und John R. Searle einzugehen.”” Man
kann als die Grundfrage dieser Auseinandersetzung ansehen, ob wir eine >wortli-
che Bedeutung« sprachlicher Ausdriicke in bezug auf Standardkontexte ihrer
Verwendung ausweisen konnen. Diese Frage ist hier deswegen besonders inte-
ressant, weil sich zeigen 146t, dal der Versuch des Ausweisens von Standard-
kontexten entweder direkt auf einen Intentionalismus zurtickgeht oder aber in ei-
nen Funktionalismus fiihrt. Letzteres ist der Fall bei Habermas, was schon in sei-
ner These, dal Verstindigung das Telos der Sprache sei, anklingt und in seiner
Aufnahme der Derrida-Searle-Kontroverse uniibersehbar ist. Es ist zwar — wie im
letzten Kapitel nochmals zu diskutieren sein wird —, unzutreffend, dal Habermas
als die bestimmende Funktion der Sprache die Erméglichung von Sozialitét
denkt (was von der Telos-These her nahezuliegen scheint), funktionalistisch ist
sein Begriff der Sprache aber dennoch.

Ich will an der hiesigen Stelle zunichst nachvollziehen, wie Derrida gegen
die These argumentiert, es lieBen sich Standardverwendungen von sprachlichen
Ausdriicken angeben, bezogen auf welche sich zwischen wortlichen und tibertra-
genen Bedeutungen unterscheiden liee. AnschlieBend werde ich zeigen, daf
dies zu einem Funktionalismus fithrt und weshalb eine funktionalistische Be-
trachtung der Sprache deren Bestehen auf eine Aktivitidt der Aktoren reduziert
und daher das Unverfiigbare an der Intelligibilitit unseres Daseins nicht fassen
kann.

Die Bestimmung von Standardkontexten als Gelingensbedingungen von
Sprechakten hat Austin knapp skizziert®” und Searle systematisch in Angriff ge-
nommen®'. Austin hat eine Reihe von Einschrinkungen der Untersuchung von
Sprechakten als methodische Vorkehrungen vorgeschlagen, die die Analyse auf
die fiir Sprechakte spezifischen Gelingensbedingungen konzentrieren sollen.
Austin duBlert zwar seine Ansicht, dal die ausgeschlossenen Aspekte von einer
uibergreifenden Theorie des Performativen wahrscheinlich erkliart werden konn-

59 Den Verlauf der Kontroverse kann ich hier nicht darstellen. Eine biindige und kl&-
rende Darstellung hat Frank B. Farrell gegeben: »lterability and Meaning: The Sear-
le-Derrida Debate«, in: Metaphilosophy, Bd. 19 (1988), H. 1, S. 53-64. Farrell re-
konstruiert insbesondere Searles Einwinde. Diese diskutiert er auch in bezug auf
Uberlegungen Wittgensteins zur prinzipiellen Offenheit der Regelanwendung und
Putnams Begriff natiirlicher Arten. Vor diesem Hintergrund kommt er zu dem Er-
gebnis, dall Searles Einwinde auch dann als nicht triftig erscheinen, wenn man Der-
ridas Position nicht (in allen Aspekten) teilt.

60 Vgl. J. L. Austin: Zur Theorie der Sprechakte, S. 37ff.

61 Vgl.J. R. Searle: Sprechakte, S. 88-95.

14,02.2026, 14:13:18.


https://doi.org/10.14361/9783839404560
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

GEHALT IN TERMINI SICH ZEITIGENDER STRUKTUREN | 157

ten, kiindigt aber gleichzeitig an, sich nicht der Ausarbeitung dieser Theorie
widmen zu wollen.

Man kann Derridas Argumentation nun so verstehen, dal3 er zeigen will, wie
in der Ausarbeitung einer allgemeineren Theorie des Performativen das Scheitern
des Versuchs, Standardkontexte auszuzeichnen, deutlich wird. In dieser Verall-
gemeinerung der Theorie muB3 sich demnach zeigen, da3 die von Austin ausge-
schlossenen Aspekte keine vernachlissigbaren Eigenschaften sprachlicher AuBe-
rungen sind. Wie bekannt setzt Derrida vordringlich an dem Punkt an, wo Austin
einen »parasitidren< Gebrauch sprachlicher Ausdriicke als vernachlissigbar be-
hauptet.®* Als »parasitirc sieht Austin Sprachverwendungen, in denen »Sprache
auf ganz bestimmte, dabei verstindliche und durchschaubare Weise unernst ge-
braucht«® wird, zum Beispiel in einem Schauspiel oder in einem Gedicht. Nun
hilt auch Austin einen solchen Gebrauch sprachlicher Ausdriicke nicht fiir eine
Ausnahme, die nur gelegentlich auftritt und sozusagen abseitig ist. Auch fiir ihn
gehort dieser Aspekt von AuBerungen zu den stets gegebenen Moglichkeiten:
»Jede AuBerung kann diesen Szenenwechsel in gleicher Weise erleben.«** An
diese Uberlegung schlieBt sich Derridas Argument an. Es besagt im Kern: Wenn
ein solcher Szenenwechsel jeder AuBerung widerfahren kann, dann sind wir nicht
berechtigt, diesen Umstand fiir vernachldssigbar zu halten. Dann liegt die Auf-
gabe einer Theorie der Sprechakte vielmehr genau darin, zu analysieren, wie un-
ter dieser Voraussetzung der gegeniiber ihren Kontexten in gewisser Weise inva-
riable Gehalt sprachlicher AuBerungen — um dessen willen Austin den Ausschluf}
vorschligt — zustande kommt.

Derridas Analyse dieses Zusammenhangs kennen wir bereits. Seiner Auffas-
sung nach haben sprachliche AuBerungen einen identischen Gehalt nicht obwoh!
sie in immer unterschiedlicher Weise wieder aufgegriffen werden konnen, son-
dern gerade weil Zeichen in zugleich wiederholender und differenzierender Wei-
se gebraucht werden. Der wiederholende Bezug, der eine Differenz impliziert,
und die Differenzierung, die wir stets aus der Perspektive der Wiederholung auf-
nehmen, bringen die Identitét des Gehalts hervor. Alle Beziige, die ein Zeichen
zu irgendeinem Kontext unterhilt, weisen notwendig diese Charakteristik von
Wiederholung und Differenzierung auf, wenn sie iiberhaupt als Beziige zu einem
Kontext sollen gelten konnen. Dies gilt auch fiir »Standardkontexte«, solange man
diese nicht als Gegebenheiten ansieht, deren Gehalt unabhéngig vom strukturalen
Beziehungsgeflecht besteht. Fiir Derrida erweist sich damit der Versuch, den Ge-
halt des Gebrauchs sprachlicher Ausdriicke von ausgezeichneten Randbedingun-
gen (die Ernsthaftigkeit des Sprechers, die Erflillung bestimmter Konventionen
beziiglich der Situation, des Status des Sprechers etc.) her zu verstehen, als eine
Reduktion der Strukturalitit. An der von Derrida besprochenen Austinschen Stel-

62 J. L. Austin: Zur Theorie der Sprechakte, S. 43f.
63 Ebd.
64 Ebd., S. 44.

14,02.2026, 14:13:18.


https://doi.org/10.14361/9783839404560
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

158 | NORMATIVITAT UND GEHALT BEI DERRIDA

le ist dies mit dem Vokabular der Dekonstruktion besonders gut greifbar, weil die
Frage der Wiederholung thematisch ist. Austin muf} eine Sprachpraxis, die er zu
den allgemeinen Phénomenen des Sprachlichen zdhlt, doch als unwesentlich er-
kléren, um durch die Fixierung bestimmter Kontextbedingungen die Identitdt des
Gehalts erkldren zu konnen. Dagegen kann Derrida der fundamentalen Kreativi-
tdt des Sprachgebrauchs ebenso gerecht werden wie der Identitit des Gehalts. So
kann er sowohl das Zeichen als in eine Struktur eingelassen verstehen, als auch
dennoch von einer »Ausschaltung der Autoritdt des Codes als endliches System
von Regeln«, welche »gleichzeitig die radikale Zerstorung eines jeden Kontextes
als Protokoll des Codes«® ist, sprechen. Derrida macht deutlich, daB ohne eine
systematische Eingebundenheit des Zeichens dessen Identitét nicht zu erkldren
wire, dafl aber auch ohne eine radikale Entscheidungsoffenheit seiner Anwen-
dung nicht von einem Zeichengebrauch gesprochen werden konnte. Deswegen
wire Derrida auch falsch verstanden, wenn man meinte, er wolle dementieren,
daB ein Zeichengebrauch immer in einem situativen Kontext statt findet. Derrida
stimmt dem zu, aber er verdeutlicht, dall weder der Kontext noch das Zeichen ei-
ne invariable Identitdt haben konnen:

Jedes linguistische oder nicht-linguistische, gesprochene oder geschriebene (im iibli-
chen Sinne dieser Opposition) Zeichen kann als kleine oder grof3e Einheit zitiert, in An-
filhrungszeichen gesetzt werden; dadurch kann es mit jedem gegebenen Kontext bre-
chen, unendlich viele neue Kontexte auf eine absolut nicht saturierbare Weise erzeugen.
Dies setzt nicht voraus, da3 das Zeichen (marque) auflerhalb von Kontext gilt, sondern
im Gegenteil, daB es nur Kontexte ohne absolutes Verankerungszentrum gibt. Diese Zi-
tathaftigkeit, diese Verdoppelung oder Doppelheit, diese Iterierbarkeit des Zeichens
(marque) ist kein Zufall und keine Anomalie, sondern das (Normale/Anormale), ohne
welche eine Zeichen (marque) sogar nicht mehr auf sogenannt »normale« Weise funkti-

onieren konnte.%

Searle wie auch Habermas machen sich die Reichweite von Derridas Begriff der
Wiederholung beziehungsweise der Iterabilitéit, wie Derrida in Signatur Ereignis
Kontext sagt, nicht klar genug. Searle erkennt nicht, da} Derrida eine Umformu-
lierung der type/token-Unterscheidung anbietet, die den konstitutiven Zusam-
menhang von types und tokens deutlich macht. Desweiteren meint er, da3 Der-
rida die Unterscheidung zwischen dem Gebrauchen und dem Anfiihren einer
AuBerung nicht verstanden hat. Tatséchlich muB man Derridas Punkt aber genau
so verstehen, daf die Unterscheidung zwischen Gebrauchen und Anfiihren als ei-
ne Grundunterscheidung nicht haltbar ist. Habermas schlieBt sich Searles Kritik
an, wenn er Austins methodische Einschrinkungen des Unterscheidungsgegen-

65 J. Derrida: »Signatur, Ereignis, Kontext«, In: ders., Randgidnge der Philosophie
(1999), S. 325-351, hier S. 334. »Signatur, Ereignis, Kontext« im folgenden zitiert
unter der Sigle SEK.

66 J. Derrida: SEK, S. 339. (Herv. im Orig.)

14,02.2026, 14:13:18.


https://doi.org/10.14361/9783839404560
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

GEHALT IN TERMINI SICH ZEITIGENDER STRUKTUREN | 159

stands verteidigt: »Austins Absicht ist klar: er mochte die allgemeinen Eigen-
schaften, sagen wir von >Versprechen, an Fillen analysieren, wo die AuBerung
entsprechender Sitze tatsichlich als ein Versprechen funktioniert.«”’” Demnach
wird ein Ausdruck dann nur erwéhnt und nicht gebraucht, wenn er die Funktion
nicht erfiillt, die seinen Gehalt definiert. Diese Funktion ist eine — dariiber sind
Habermas und Searle sich einig —, die das Zeichen im symbolischen Haushalt der
Zeichengebrauchenden erfiillt. Damit muf} aber die Funktion, die die Rolle eines
sprachlichen Ausdrucks definiert, unabhingig von diesem und ihm vorgéingig
gegeben sein — was auch fiir das Sprachsystem im Ganzen gilt. Nach dieser Vor-
stellung haben die Sprachverwender schon bestimmte Beziige zur Welt, inner-
halb deren die Sprache dann bestimmte Funktionen erfiillt, in bezug auf welche
dann bestimmten sprachlichen Ausdriicken Kontexte zugeordnet werden kénnen,
in denen diese bestimmte Rollen spielen, die die wortliche Bedeutung des Aus-
drucks festlegen.

Eine solche Sicht auf die Sprache ist in einer Derridaschen Perspektive un-
plausibel."’8 Die Weisen, in denen wir uns auf die Welt beziehen, sind basal durch

67 J. Habermas: PdM, S. 229.

68 Derrida hat hier durchaus auch Vertreter der analytischen Tradition auf seiner Seite.
So dementiert Brandom in einer Replik auf einen Artikel von Habermas iiber Ma-
king it explicit, da} sich das Wesen der Sprache von der Erorterung bestimmter
Funktionen des sprachlichen Austauschs her erschlieflen lasse: »Be that as it may,
Habermas will insist, there is still all the difference in the world between what I just
called >one-sided understanding of another< and >mutual understanding of each
other<. And his claim is that the whole >point of linguistic communication [Ver-
stindigung]< is to achieve the latter. But I deny this — not because I think that
linguistic practice has some other point, but beause I think it is a mistake to think of
it as having a point at all. Linguistic practice is not for something. It does not, as a
whole, have an aim or a goal. It may and does, of course, fulfill many functions. But
none of them is its raison d’étre. Language is certainly not a tool for the expression
of thoughts intelligible as such apart from their relation to such a means of expres-
sion, as Locke, in the company of most of the Cartesian tradition thought. For that
conception of contentful thoughts is mythological. Neither it is a means to secure
some other ends specifiable in advance of engaging in linguistic practice — not
adaption to the environment, survival, reproduction, nor co-operation — though it
may serve to promote those ends. Even if in a causal, evolutionary sense, those
functions explain why we come to have language, once we did have it, our trans-
formation into discursive creatures swept all such considerations aside. For discur-
sive practice is a mighty engine for the envisaging and engendering of new ends —
thereby transforming the very concept of an end or goal, giving it for the first time
its proper, practical-rational sense. If one had to say it was for anything, it would
have to be for this: so that we can be rational, and so much as save rational ends or
goals. But once again, that is not an end intelligible in advance of linguistic prac-
tice, so that the latter could be made sense of as a means to the former end. Mutual
understanding, the pursuit of co-operative undertakings, are made possible by lin-
guistic practice. But I do not see that they can intelligibly be taken to be its point,
aim, or end. It makes us the kind of being we are in such a fundamental sense that it
makes no sense to ask after the point of our being like that.« Robert B. Brandom:

14,02.2026, 14:13:18.


https://doi.org/10.14361/9783839404560
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

160 | NORMATIVITAT UND GEHALT BEI DERRIDA

unsere Sprachlichkeit geprédgt. In welcher Weise wir die Welt als gehaltvoll er-
fahren, ist unentwirrbar damit verwoben, dafl wir Gehalte in sprachlichen Struk-
turen konstituieren. Dies hat auch zur Konsequenz, dall die Sprache ein Ort ist,
an dem wir damit umgehen, dal wir in die Welt gestellt sind. Derrida macht an
vielen Stellen deutlich, daB3 eine Idee der Sprache, nach der sprachliche Gehalte
auf eine Konstellation zurtickgehen, in welcher ein sich auf die Welt beziehendes
Wesen sich die Instrumente sucht und schafft, mittels derer es mit der Welt um-
geht, ein eingeschrinkt aktivisches Bild unseres Weltverhéltnisses zeichnet. Es
kann so gerade nicht mehr deutlich gemacht werden, wieso in die Rationalitéit der
Zug einer Beschrankung tief eingeschrieben ist (der als eine Selbstbeschrankung
aufgefalit bereits zu aktivisch beschrieben ist). Die Beschrinkungen einer objek-
tiven Welt, mit denen sich ein solches hyperaktives Subjekt auseinanderzusetzen
hat, konnen diese Funktion nicht erfiillen, denn sie erscheinen stets nur als das
gerade nicht intelligible AuBlen des geistigen Universums. Woher aber der Zug
der Beschriankung — daf3 die Malstéibe der Vernunft uns nicht einfach zu Gebote
stehen — innerhalb des Rationalen rithren soll, kann eine Theorie des Sprachli-
chen, die von der Sprache wesentlich bestimmte Funktionen erfiillt sicht, nicht
verstandlich machen.

3.1.5 Resiimee: Struktur im Gebrauch

Derridas Ansatz einer konsequent gedachten Strukturalitit zeichnet das Bild ei-
ner Sprachstruktur, deren Bestehen im Gebrauch der Sprache liegt. Als eine
Maligabe dieses Ansatzes kann verstanden werden, daf die Ordnung, die die
Struktur ausbildet, von keiner der Struktur jenseitigen Instanz bestimmt wird: sei
es die Intention der Sprechenden, ein intersubjektiv verbiirgtes Regelgefiige oder
eine bestimmte Funktion, die Sprache in unseren Weltbeziigen erfiillt. Wie die
Struktur beschaffen ist, rithrt einzig von den sich raumczeitlich ereignenden
sprachlichen Praktiken her, die ihrerseits zu diesen bestimmten Praktiken nur in
bezug auf die Sprachstruktur werden. Derrida wird so der pragmatischen Maf-
gabe gerecht, den Bestand des Sprachlichen in unserem Gebrauch von Sprache
zu verorten, der Gehalt dadurch erhélt, dal es ein Gebrauch von Sprache ist.
Sprache ist Derrida zufolge keine den einzelnen Sprachpraktiken vorgeordnete
GroBe, daher wird ihm auch die These zugeschrieben, dal3 es die Sprache im iib-
lichen Sinn gar nicht gibt.

Allein ein solcher Begriff der Sprache, wie er von Derrida entwickelt wird,
ist geeignet, die Verwobenheit von Vergesellschaftung und Sprache angemessen
zu fassen, denn keines der beiden, weder das Soziale noch die Sprache, darf da-
bei in seinem Bestand als unabhingig vom anderen verstanden werden. An Ha-
bermas’ Modell elementarer Vergesellschaftung hatte ich kritisiert, da es die

»Norms, Facts and normative Facts. A Reply to Habermas«, in: European Journal
of Philosophy, Bd. 8 (2000), H. 3, S. 357-374, hier S. 363f. (Herv. i. Orig.)

14,02.2026, 14:13:18.


https://doi.org/10.14361/9783839404560
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

GEHALT IN TERMINI SICH ZEITIGENDER STRUKTUREN | 161

Konstitution von Gehalt nicht erklart. Bei ihm geht die Gehaltskonstitution zu-
riick auf eine letztlich instrumentalistische Konstellation des Problemlésens und
damit auf eine vorgingige Funktion. So erfiillt Habermas’ Modell die Erkla-
rungsanspriiche nicht, die sich aus seiner eigenen Gesellschaftstheorie ergeben.
Derridas Beharren, dal es keine die Sprachstruktur vorgéngig determinierende
GroBe gibt, 6ffnet den Weg, diesen Theorieengpall zu vermeiden.

Allerdings reicht der Nachweis, daBl nach Derrida die Gebrauchssituationen
in keiner Weise vorgingig bestimmt sind, natiirlich noch nicht hin, um diese als
Situationen elementarer Vergesellschaftung auszuweisen. Dafiir bedarf es der
Erorterung, inwiefern Derrida den Gebrauch von Sprache als ein basal soziales
Phénomen versteht. Dieser Erorterung dient der nachfolgende Abschnitt. In ihm
wird Derridas Gedanke entfaltet, dal wir uns im Gebrauch von Sprache irreduzi-
bel in normative Beziige und damit in die Dimension des Sozialen stellen.

14,02.2026, 14:13:18.


https://doi.org/10.14361/9783839404560
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

162 | NORMATIVITAT UND GEHALT BEI DERRIDA

3.2 Normativitat in Termini der Alteritat

Die Untersuchungen der vorliegenden Arbeit beschiftigen sich mit Modellierun-
gen, die elementare Momente der Sozialitéit gesellschaftlicher Lebensformen er-
lautern. Ein solches Modell gibt Habermas im Konzept einer elementaren Ver-
standigungssituation, in der auf kommunikativem Wege Handlungen koordiniert
werden. Dieses Modell soll nach Habermas® Verstindnis eine Antwort auf die
Frage liefern, wie soziale Ordnung moglich ist. Seine Antwort besagt im Kern,
daB soziale Ordnung moglich ist, weil die sprachliche Infrastruktur der elementa-
ren Verstdndigungssituation in einem Mechanismus besteht, mit dem wir dieje-
nigen sozialen Regeln konsentieren, denen wir als gemeinschaftsermdglichenden
Regeln folgen sollen und wollen. Im Zentrum des Habermasschen Modells steht
damit der Zusammenhang sprachlicher Verhiltnisse mit einer gemeinschaftser-
moglichenden Normativitidt. Unter Normativitdt wird dabei das Phanomen ver-
standen, dal} die rationalen Aktoren ihren Willen in einer Weise binden, in der
soziale Verhiltnisse als ein Bereich eigenen Rechts aufgefalit werden. Wo die
Modellierung elementarer Vergesellschaftung Sozialitdt als ein basal normatives
Phinomen konzipiert, wird also davon ausgegangen, da} soziale Verhiltnisse
nicht allein in Termini der Verfolgung individueller Eigeninteressen verstanden
werden konnen. In einem solchen theoretischen Rahmen gilt auch das Selbstver-
hiltnis der Gesellschaftsglieder als irreduzibel auf die soziale Dimension hin ge-
oftnet. Die Individuen werden dann in einem anspruchsvollen Sinne als an ihre
Gegeniiber gebunden verstanden. Genau auf diese Bindung bezieht sich der Beg-
riff der Normativitit, so wie ich ihn hier fiir Habermas und Derrida in Anschlag
bringe.

Oben wurde als Ausgangspunkt fiir die Beschéftigung mit Derridas Begriff
der Normativitit die Formulierung benannt, dal normative Verhiltnisse vom
»Ort einer unauffindbaren Situation< herstammen und damit nicht auf eine fakti-
sche aktive Stiftung zuriickgefiihrt werden konnen. Hinsichtlich des Zusammen-
hangs sprachlicher und normativer Verhiltnisse — nach Habermas’ Formulierung:
des Zusammenhangs von Bedeutung und Geltung — ist damit eine weitreichende
Abgrenzung vollzogen. Nach Derrida rithrt der Zusammenhang von sprachlichen
und normativen Verhéltnissen nicht daher, dal zu sprechen bedeutet, den >space
of reasons¢ zu betreten. Wie Brandom umfassend dargestellt hat', wird in der
postwittgensteinianischen Tradition der Zusammenhang zwischen Normativitit
und Sprachlichkeit darin verankert gesehen, dafl Sprache es erlaubt, mit Griinden
iiber Richtigkeiten zu entscheiden. Derrida bestreitet nun nicht, da3 die Sprache
der Ort ist, an dem wir mit Griinden umgehen, aber er versteht, wie oben schon
deutlich gemacht, die Sprache nicht von diesem Zug aus. Der Grund dafiir liegt
darin, daf die Bestimmung des Sprachlichen als das Spiel des Gebens und Neh-

1 Vgl. R.B. Brandom: ExVn, Einleitung und Kapitel 1.

14,02.2026, 14:13:18.


https://doi.org/10.14361/9783839404560
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

NORMATIVITAT IN TERMINI DER ALTERITAT | 163

mens von Griinden zu einer falschen Bestimmung der basalen Normativitit des
Sprachlichen fiihrt. Derrida hilt die Bindung an ein Gegeniiber, die aus ihrem
Begriindetsein resultiert, fiir ein bereits zu egozentrisches Phdnomen. In Falsch-
geld verfolgt er die Frage der Sozialitdt am Phinomen der Gabe, das seit den eth-
nologischen Theorien des Gabentauschs als ein sozialitédtsstiftendes Phdnomen
erértert wird. Von der Vorstellung, normative Bindungen gingen auf ihre Be-
griindetheit zuriick, grenzt er sich dort z.B. mit der Formulierung ab: »[E]rinnern
wir uns, dal, wann immer man argumentieren muf3, indem man Griinde [raisons]
angibt, es niemals Grund zum Geben geben kann (wenn es solchen gébe, so wi-
re, noch einmal, die Gabe keine solche mehr, sondern eine Berechnung oder ein
Tausch).«* Bertram hat nachgezeichnet, dafl Derrida, indem er zwar die basale
Normativitdt des Sprachlichen verteidigt, sie aber nicht von der Bestimmung der
Sprache als dem >space of reasons< her versteht, eine neue Alternative in die De-
batte um die Normativitit des Sprachlichen einfiihrt. *

Die Besonderheit von Derridas Begriff der Normativitit werde ich in vier
Hinsichten charakterisieren. Zunédchst folge ich Bertrams Erlduterungen in zwei
Punkten: zum einen in der Auffassung, da3 die Wiederholung von Derrida als ein
normatives Phanomen konzipiert wird (3.2.1); zum anderen in dem fiir die Frage
der Normativitit insgesamt entscheidenden Punkt, daff das Moment der Normati-
vitdt in Bezugnahmen unabhéngig von den Gehalten verstanden werden muf, die
solche Bezugnahmen haben. Das Moment der Bindung an den Anderen ist nicht
von einer bestimmten Auffassung dieses Gegeniibers abhingig, sondern rithrt im
Gegenteil gerade daher, da3 der Andere als besonderes Gegentiber jede Bestim-
mung tibersteigt. Diese Bindung ist als die Form zu verstehen, mit der wir mit
dem Anspruch umgehen, der von der Besonderheit ausgeht (3.2.2). Weiterhin ist
die Weise, in der wir uns binden, nicht als Stiftung einer Bindung zu verstehen,
sondern als die Antwort auf einen Anspruch, in den wir gestellt sind — dies ist die
dritte charakterisierende Hinsicht. Fiir Derridas an Lévinas gewonnenen Begriff
des Normativen ist es grundlegend, dal das Sichbindenkénnen kein Vermogen
eines Aktors ist, sondern die Form eines Empfangens hat (3.2.3). Hinsichtlich
dieses Anspruchs ist es aber, viertens, wichtig zu verstehen, dafl dessen inhaltli-
che Uneinlosbarkeit nicht dazu fiihrt, uns den Anderen gegeniiber in den Stand
einer untilgbaren Schuldhaftigkeit zu versetzen. Daher kennzeichnet Derrida die-
ses Verhiltnis als ein »Versprechens, dessen Freigebigkeit die Dimension des So-
zialen erdffnet (3.2.4). Es geht, so kann man zuspitzend formulieren, hinsichtlich

2 J. Derrida: FG, S. 123.

3 G.W. Bertram: SpG, S. 158-161. Die systematische Rekonstruktion der Weise, wie
Derrida die Normativitit des Sprachlichen versteht, halte ich beziiglich der Derrida-
interpretation fiir die herausragende Leistung von Bertrams SpG. Indem Bertram
hinsichtlich des RegreBproblems des Regelfolgens zeigt, wie Derridas Auffassung
aus einem Engpafl der sprachphilosophischen Debatte nach Wittgenstein fiihrt,
schldgt er eine Briicke zwischen Dekonstruktion und analytischer Sprachphiloso-
phie, die einen bedeutend erleichterten Grenzverkehr erméoglichen sollte.

14,02.2026, 14:13:18.


https://doi.org/10.14361/9783839404560
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

164 | NORMATIVITAT UND GEHALT BEI DERRIDA

normativer Verhiltnisse nicht um die Frage, ob es rational ist, sich normativ zu
binden; sondern es geht darum, daf wir rational sein kénnen, weil wir uns je als
normativ gebunden verstehen miissen (3.2.5).

3.2.1 Wiederholung als normative Bindung an das Besondere

Die Frage der Normativitit bricht am Einzigartigen auf. So riihrt nach dem
Sprachgebrauch der zeitgendssischen Moraltheorie die normativ bestimmende
Dignitét des Individuums wesentlich von seiner Unvertretbarkeit her. Und wenn
aus soziologischer Perspektive das normenregulierte Handeln als die sozialevo-
lutiondre Antwort auf den Koordinationsbedarf gesehen wird, der durch den
Wegfall einer einstimmigen Instinktregulierung der Gemeinschaft entstanden ist,
so sind es darin die individuierten, je besonderen Willen, die im Sinne einer
funktionsfihigen Gemeinschaft normativ gebunden werden sollen. Genauer ist es
also das Verhiltnis des Individuellen oder Einzigartigen zum Allgemeinen, das
die Einsatzstelle normativer Verhéltnisse zu sein scheint. Der Kantische Impera-
tiv hat dem eine paradigmatische Formulierung gegeben.

Wie oben schon erértert wurde, hat Derrida das Verhéltnis von Besonderem —
einem raumzeitlich situierten Gebrauch von Zeichen — und Allgemeinem — dem
Strukturzusammenhang, in dem ein jeder solche Gebrauch sich verorten mufl —
insbesondere im Begriff der Wiederholung gefafit. Oben wurde gesagt, dal3 der
wiederholende Bezug von Zeichen, in dem stets auch ein differenzierendes Be-
zugnehmen liegt, die Identitidt des Zeichens hervorbringt. Dieses Bezugnehmen
muB nach Derrida als eine normative Bindung verstanden werden. Ich will mit
zunéchst drei sehr dichten Passagen aus Wie nicht sprechen? einen Eindruck von
Derridas Uberlegungen in diesem Kontext geben und von ihnen aus die Erldute-
rungen weiterfithren.

Die folgenden Passagen aus Wie nicht sprechen? stellen in sehr pragnanter
Weise den Zusammenhang her zwischen einerseits den Begriffen der Wiederho-
lung und der Spur und andererseits der Frage des Verhéltnisses von besonderer
Einzigartigkeit und gehaltkonstituierender Allgemeinheit sowie einer darin lie-
genden Verpflichtung dem Anderen gegeniiber. Als Hintergrund der Uberlegung
hatten wir festgehalten, daB die Wiederholung in einem Bezugnehmen auf ein
anderes Zeichen besteht, darin Identitit und Idealitit des Zeichens und seines
Gehalts hervorbringt und als solche die Bewegung zwischen Besonderem und
Allgemeinen ist. Derrida macht nun deutlich, daB3 der wiederholende Bezug auf
das andere Zeichen zugleich die Dimension des Bezugs auf das Zeichen eines
Anderen eroffnet und damit das basal normative Verhéltnis. In dieser Dimension
nimmt der wiederholende Bezug ein Zeichen als die Spur eines anderen Zeichens
auf. Da ein Zeichen zu gebrauchen stets bedeutet, es als ein wiederholtes zu
gebrauchen (da es anders nicht identifizierbar wére), wird tatsdchlich in jedem
Zeichengebrauch und jedem Sprechen eine solche Spur aufgenommen. In diesem

14,02.2026, 14:13:18.


https://doi.org/10.14361/9783839404560
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

NORMATIVITAT IN TERMINI DER ALTERITAT | 165

Sinne ein vorangegangenes Zeichen im eigenen Gebrauch aufzunehmen, heil3t
ecinem Besonderen einen Ort* geben:

Dieses stets vorausgesetzte Ereignis, dieses einzigartige Statt-gefunden-haben [...]: zu-
mindest das bereits-da eines Satzes, die Spur eines Satzes, dessen Einzigartigkeit irre-
duzibel und dessen Referenz unerlédBlich bleiben sollte in einem gegebenen Idiom. Eine
Spur hat Statt gefunden. Selbst wenn die Idiomatizitdt notwendig verlorengehen oder
sich kontaminieren lassen muf3 durch die Wiederholung, die ihr einen Code und eine In-
telligibilitdt gewihrt, selbst wenn sie es nur dahin bringt, sich auszustreichen, wenn sie
nur im Ausgestrichen-werden ankommt, wird die Ausstreichung Statt gefunden haben.’

Im Kontext der Diskussionen zur negativen Theologie, die das anlafgebende
Thema von Wie nicht sprechen? ist, hebt Derrida hervor, daf3 selbst ein sich aller
Aussage enthaltendes Sprechen in dieser Weise Bezug auf einen Anderen nimmt.
Die Notwendigkeit dieses Bezugs riihrt aus einer »Anordnung¢< und einem >Ver-
sprecheng, die jedes Sprechen in eine Verantwortung stellen:

Eine solche Referenz auf den anderen wird stets Statt gefunden haben. Vor jeder Propo-
sition und sogar vor jeder Rede schlechthin, Versprechen, Geben, Lobpreisung, Feier.
Noch die negativste Rede — jenseits noch der Nihilismen und der negativen Dialektiken
— wahrt davon die Spur. Spur eines Ereignisses, élter als sie, oder eines zukiinftigen
»Statt findenss, das eine und das andere: es gibt da weder Alternative noch Widerspruch.
[...] Davon die Ursache ist eine Art absoluter Referent, doch zunéchst einmal eine An-
ordnung und ein Versprechen/eine Verheilung in einem. Die Ursache, die Gabe der
Gabe, die Anordnung und die Verheiflung sind dasselbe, das Selbe, auf das oder eher
noch auf Den die Verantwortung dessen, der spricht und der >gut sprichtc, antwortet.®

Und das Verhiltnis von Individuum, Verantwortung und Vorgéngigkeit einer
verpflichtenden Spur prézisierend, schreibt Derrida ein paar Absétze spiter:

Anordnung oder Verheiflung, dieses Geheif3 verpflichtet (mich) in einer strikt asymmet-
rischen Weise, noch bevor ich, ich (moi), habe ich (je) sagen und, um sie mir wieder zu-
zueignen, um die Symmetrie wiederherzustellen, eine solche Provokation habe signie-
ren konnen. Dies mildert meine Verantwortung in nichts, ganz im Gegenteil. Es gébe
keine Verantwortung ohne dieses Zuvorkommen der Spur und wiére die Autonomie eine
primére oder absolute. Die Autonomie selbst wire nicht moéglich noch die Achtung vor

4 Das in der deutschen Ubersetzung groB geschriebene »Statt¢ {ibersetzt meist das
franzosische »donner lieu< und soll damit Derridas topischer Ausdrucksweise ge-
recht werden. Vgl. die Anmerkung des Ubersetzers: J. Derrida: Wie nicht sprechen.
Verneinungen, Wien: Passagen u. Wien: Bohlau 1989, S. 113, Anm. 8. Wie nicht
sprechen im folgenden zitiert unter der Sigle WNS.

5 J. Derrida: WNS, S. 54f. (Herv. im Orig.)

6 Ebd., S. 53f. (Herv. im Orig.)

14,02.2026, 14:13:18.


https://doi.org/10.14361/9783839404560
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

166 | NORMATIVITAT UND GEHALT BEI DERRIDA

dem Gesetz (die alleinige »Ursache« dieser Achtung) im strikt Kantischen Sinne dieser
Worte.”

7 Ebd., S. 56. (Herv. im Orig.)

Ohne hier den Umweg einer ndheren Erorterung gehen zu wollen, sei die einschlé-
gige Stelle aus Sein und Zeit zitiert, an der Heidegger die Wiederholung explizit als
ein Phéanomen einer Bindung an ein Besonderes versteht. Die Stelle zeigt gleichzei-
tig Derridas Néhe zu und wesentliche Differenz gegeniiber Heidegger. In § 74 von
Sein und Zeit (»Die Grundverfassung der Geschichtlichkeit«) schreibt Heidegger:
»Die eigentliche Wiederholung einer gewesenen Existenzmoglichkeit — dafl das Da-
sein sich seinen Helden wihlt — griindet existenzial in der vorlaufenden Entschlos-
senheit; denn in ihr wird allererst die Wahl gewihlt, die fiir die kimpfende Nach-
folge und Treue zum Wiederholbaren frei macht. Das wiederholende Sichiiberlie-
fern einer gewesenen Moglichkeit erschlieBt jedoch das dagewesene Dasein nicht,
um es abermals zu verwirklichen. Die Wiederholung des Moglichen ist weder ein
Wiederbringen des >Vergangenen<, noch ein Zuriickbinden der >Gegenwart< an
das »>Uberholte«. Die Wiederholung 14Bt sich, einem entschlossenen Sichentwer-
fen entspringend, nicht vom »Vergangenen« iiberreden, um es als das vormals
Wirkliche nur wiederkehren zu lassen. Die Wiederholung erwidert vielmehr die
Moglichkeit der dagewesenen Existenz. Die Erwiderung der Moglichkeit im Ent-
ist aber zugleich als augenblickliche der Widerruf dessen, was im Heute sich als
»Vergangenheit< auswirkt. Die Wiederholung tiberldf3t sich weder dem Vergan-
genen noch zielt sie auf einen Fortschritt. Beides ist der eigentlichen Existenz
im Augenblick gleichgiiltig.« (M. Heidegger: Sein und Zeit, S. 385f. [Herv. im
Orig.])

Derrida schliefit sich Heidegger hinsichtlich der zeitlichen Verhiltnisse der Wieder-
holung (»Spur eines Ereignisses, ilter als sie, oder eines zukiinftigen >Statt fin-
dens««) und dahingehend an, daf die Wiederholung als ein basales (»existenziales«)
Sichbinden verstanden werden muf}. Aber Derrida dementiert, daf3 es sich dabei um
eine >eigentliche Wahl< handelt, und erst recht die Weise, in der Heidegger in die-
sem Paragraphen die Entschiedenheit als ein eigentliches Verhiltnis zum eigenen
Schicksal verstehen will. Der Unterschied in den Auffassungen Derridas und Hei-
deggers vom Geschehenscharakter des Verstehens und der darin liegenden normati-
ven Verhiéltnisse 146t die Verschwisterung erkennen, die zwischen einem Normati-
vitdtsbegriff, der diese als von Subjekten gestiftet versteht, und dem Heidegger-
schen Begriff einer entschieden-eigentlichen Bindung an einen ibergreifenden
Schicksalszusammenhang besteht. Beiden Auffassungen eignet eine Ubergriffig-
keit, die daher riihrt, da3 die Moglichkeit normativer Verhiltnisse an den Begriff
geschichtlicher Entwicklung gebunden wird. Hier steht Habermas Heidegger néher,
als Derrida es tut, und es ist deswegen nicht erstaunlich, dal Habermas in diesem
Punkt, der fiir absolut entscheidend gehalten werden muB, die Differenz zwischen
Heidegger und Derrida zwar wahrnimmt, aber nicht richtig verorten kann. Es han-
delt sich eben nicht um eine »Uberbietung der temporalisierten Ursprungsphiloso-
phie« — wie Habermas Derrida in den philosophischen Diskurs der Moderne ein-
ordnet (J. Habermas: PdM, S. 191ff.) —, sondern um Derridas Einsicht, da} ein
philosophischer Abstand zu Ursprungsfiguren nur erreicht werden kann, wenn wir
den normativen Zug unseres Weltverhdltnisses nicht auf unsere Vermogen (und sei-
en sie intersubjektiv) oder existenzialen Seinsmoglichkeiten, die dann die Rolle ei-
nes Ursprungs erfiillen, zurtickfithren. Es gilt zu verstehen, daf3 das Unverfligbare
fiir uns nicht eine zu erkennende objektive Welt ist, nach der dann die Transzendenz
der sozialen Welt modelliert werden muf3 (so Habermas in »Richtigkeit versus
Wabhrheit«, S. 293ff.). Vielmehr sind wir mit dem Unverfiigbaren als soziale Wesen

14,02.2026, 14:13:18.


https://doi.org/10.14361/9783839404560
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

NORMATIVITAT IN TERMINI DER ALTERITAT | 167

Diese Passagen seien hier auch angefiihrt, um auszuweisen, daf3 die Verkniip-
fung des vorderhand zeichentheoretisch bestimmten Begriffs der Wiederholung
mit einem Begriff des Normativen, dem volle praktische Reichweite zukommt,
kein Klimmzug der Rezeption, sondern ein von Derrida hergestellter Zusammen-
hang ist.

Derridas Grundgedanke ist, daB8 ein Zeichen als die je besondere Spur eines
anderen Zeichengebrauchs in ihrer strukturalen Bestimmung niemals zur Er-
scheinung kommen, sondern einzig in dem der wiederholenden Bezugnahme ei-
genen Modus als diese besondere Spur Aufnahme finden kann. Denn das absolut
Einzigartige bleibt fiir uns radikal unverstiandlich und in dem Maf3e, wie uns et-
was verstdndlich wird, fassen wir es in Begriffe, die das Allgemeine an ihm
kennzeichnen, seine absolute Einzigartigkeit aber verpassen. Dennoch ist Derrida
der Meinung, daBl die Einzigartigkeit notwendigerweise einen Ort hat, denn, wie
er sagt, »[s]elbst wenn die Idiomatizitit notwendig verlorengehen oder sich kon-
taminieren lassen mufl durch die Wiederholung, die ihr einen Code und eine In-
telligibilitdt gewdhrt, selbst wenn sie es nur dahin bringt, sich auszustreichen,
wenn sie nur im Ausgestrichen-werden ankommt, wird die Ausstreichung Statt
gefunden haben».® Derridas Punkt ist also der doppelte, da wir zum einen uns
das Besondere oder Einzigartige nie anders denn in der Form eines Ausgestri-
chenen denken konnen — es liegt nicht einfach als dieses Einzigartige vor, mit
dem wir konfrontiert wéren — und da3 zum anderen das Einzigartige doch stets in
allem Zeichengebrauchen, Sprechen, Handeln etc. aufgenommen wird: »Eine
solche Referenz auf den anderen wird stets Statt gefunden haben. [...] Noch die
negativste Rede [...] wahrt davon die Spur.«’

Dies bringt zutage, dafl die oben gegebenen Erlduterungen zum Begriff der
Wiederholungen noch wesentlich unvollstindig waren. Gesagt worden war, daf3
ein Zeichen Zeichen nur sein kann, wo es iterierbar ist und dal} es, wo es als Zei-
chen aufgefalit wird, immer als ein schon wiederholtes bzw. wiederholendes Zei-
chen aufgefa3t werden muf3. Dabei blieb aber unbeachtet, dafl dieser Bezug einen
— vorldufig gesprochen — paradoxen Charakter hat. Der wiederholende Bezug
kann nur ein Bezug auf ein je besonderes Zeichen sein, denn das Zeichen als
Spur von Spuren soll ja gerade nicht bloBBe Instanz einer vorgingig bestimmten
Struktur sein, sondern soll als jeweiliges Zeichenereignis zur Erzeugung der
Struktur beitragen. In dem Mafle aber, wie das andere Zeichen wiederholend er-
reicht und damit dessen Bestimmtheit hergestellt wire, bildete die Wiederholung
keinen Bezug auf ein besonderes Zeichen mehr (sondern nur den auf ein Zeichen

konfrontiert. Das ist der Sinn von Lévinas’ Beharren, »Ethik«< gehe aller Erkenntnis-
theorie voraus.

8 J. Derrida: WNS, S. 55. (Herv. im Orig.)

9 Ebd., S. 53.

14,02.2026, 14:13:18.


https://doi.org/10.14361/9783839404560
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

168 | NORMATIVITAT UND GEHALT BEI DERRIDA

mit diesem oder jenem Gehalt, der, um intelligibel zu sein, notwendig allgemein
ist).!

Wollte man es paradox formulieren, so kénnte man sagen, dal der wieder-
holende Bezug, der die Kohédrenz der strukturalen Struktur gewdhrleistet, seine
eigene Moglichkeit tilgt. Damit wire aber meines Erachtens nur wieder markiert,
daB die Derridasche Uberlegung in Termini von Erméglichungsbedingungen
nicht aufschluBreich zu fassen ist. Deswegen scheint es mir hilfreicher zu sagen:
Strukturale Beziehungen zwischen Zeichen entstehen, indem wir im Zeichen-
gebrauch mit der Einzigartigkeit der in Wiederholungen adressierten Zeichen
umgehen — einer Einzigartigkeit, welche ihrerseits nicht in Termini der Struktu-
ralitdt zu erldutern ist. Dieser Umgang ist ein Bezugnehmen auf etwas als auf ge-
nau ein solches, das von diesem Bezugnehmen nicht erreichbar ist. Es ist also ein
Bezug, dessen Bestand nicht von einem Erfolg der Bezugsoperation her zu ver-
stehen ist. Er besteht nicht als eine potentielle Erfiillung, sondern, wie Derrida
mit Kant sagt, als eine Bindung mit dem Charakter einer Pflicht. Das andere Zei-
chen, auf das ich mich wiederholend beziehe, »verpflichtet (mich) in einer strikt
asymmetrischen Weise»."'

Ein Zeichen zu wiederholen heifit also, sich an einen anderen Zeichen-
gebrauch als an diesen besonderen Zeichengebrauch zu binden oder, anders for-
muliert, sich darauf zu verpflichten, das Zeichen als dieses Zeichen zu wieder-
holen. Es ist wichtig sich klarzumachen, da3 die Rede der Bindung an das andere
Zeichen eine Konsequenz aus einer vollstdndigen Erlduterung der wiederholen-
den Bezugnahme ist. Die Wiederholung fungiert im Rahmen der Erlduterung ei-
ner unreduzierten Struktur als das Moment, das die ideale Kohidrenz stiftet. Zei-
chen besitzen eine struktural bestimmte Identitdt nur als wiederholte Zeichen.
Die Wiederholung selbst muf aber als ein Bezug auf das Besondere am Zeichen
verstanden werden, um die Funktion einer die Struktur konstituierenden Bewe-
gung erfiillen zu konnen. Sie ist eben die Bewegung, die die Beziehungen zwi-
schen den unterschiedlichen Besonderen schafft, die als strukturaler Beziehungs-
zusammenhang die Ebene des Allgemeinen bildet. Die Allgemeinheit eines Be-
zichungszusammenhangs ist also ohne einen Bezug auf Besonderes nicht zu den-
ken — obwohl das Besondere als solches im Beziehungszusammenhang nicht
verortet werden kann. Die Wiederholung als die konstituierende Bewegung des
strukturalen Beziehungsgeflechts bedarf daher des Bezugs auf das Besondere,
das als solches nicht in ein strukturales Element tiberfithrt werden kann. Deswe-
gen besteht die Wiederholung als eine je auf das besondere Zeichen orientierte
Bewegung; der wiederholende Zeichengebrauch bindet sich an das andere Zei-
chen als an das Besondere, um Wiederholung zu sein. Dies ist das basale norma-
tive Verhiltnis.

10 Vgl. bei G.W. Bertram: SpG, S. 167-169 (Kapitel I1I.1.1.3 »Wie sprachliche Aus-
driicke evozieren, was ihnen entgeht«).
11 J. Derrida: WNS, S. 56.

14,02.2026, 14:13:18.


https://doi.org/10.14361/9783839404560
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

NORMATIVITAT IN TERMINI DER ALTERITAT | 169

Die Rede von einer normativen Bindung in der wiederholenden Aufnahme
des anderen Zeichens ist soweit noch recht abstrakt; es ist deswegen daran zu er-
innern, dafl hier stets von Praktiken die Rede ist, die als gehalthabende den
Gebrauch von Zeichen einschlieen. Die Erlduterungen dienen der Klarung der
Frage, in welcher Art von Beziigen sinnverstehende Wesen stehen miissen, um
ihren Praktiken Gehalte verleihen zu konnen. Sie miissen dabei Praktiken ausbil-
den, in denen Zeichen in differenzierend-wiederholende Bezlige gestellt werden.
Ein Moment dieser Beziige ist nun, daB die wiederholenden Zeichengebrauche
sich an andere Zeichen als diese Zeichen binden miissen, damit die gehaltverlei-
henden Strukturen entstehen konnen. Zeichenverwender beziehen sich daher auf-
einander als aneinander normativ gebunden.

Derrida gibt allerdings kein Argument, das den Zeichengebrauch als eine not-
wendigerweise faktisch soziale Titigkeit ausweisen wiirde. Fiir Derridas Uber-
legung spielt es zunichst keine Rolle, ob das andere Zeichen das Zeichen ei-
nes Anderen ist. Gesagt ist zunédchst nur, da3 der Bezug auf ein anderes Zeichen
normativen Charakter hat, sei es nun das Zeichen eines Anderen oder das von
mir frither gebrauchte oder auch zukiinftig zu gebrauchende Zeichen. Was Derri-
das Argument besagt, ist: dal wir als Zeichenverwender in normativen Ver-
hiltnissen stehen, die sich eben dort, wo das andere Zeichen das Zeichen eines
Anderen ist, als die Dimension des Sozialen erweisen.

3.2.2 Bindung ohne Gehalt

Der bedeutendste Punkt, den es hinsichtlich der Charakteristik von Derridas
Normativititsbegriff zu verstehen gilt, ist, dal die normative Bindung selbst kei-
nen Gehalt hat. Das Moment der Bindung muf3 als unabhingig von der Be-
stimmtheit der Beziige gedacht werden, in denen die Bindung wirksam ist. Daf3
ich mich an die andere EntiuBerung binde'?, riihrt nicht daher, daf ich der Entiu-
Berung diesen oder jenen Gehalt zuschreibe und deswegen diese oder jene Bezii-
ge zu ihr ausbilde. DaB3 ich mich an den Anderen binde, daf ich je verpflichtet
bin, mich auf ihn als einen einzigartigen Unvertretbaren zu beziehen, héngt nicht
daran, daf ich dieses oder jenes Bild oder Verstindnis von ihm habe. Das bin-
dende oder verpflichtende Moment in den Beziehungen zu meinen Gegeniibern
muB streng als unabhingig davon betrachtet werden, wie ich meine Gegentiiber in
die Zusammenhinge meiner Weltbeziige eingliedern kann. Kants Zweckformel
des kategorischen Imperativs bringt genau das zum Ausdruck: Meine normative
Verpflichtung dem Anderen gegeniiber ist zu scheiden von allen Vermittlungen
seiner mit meinen Zwecken."> In normativen Bindungen gilt mir der Andere als

12 Da an dieser Stelle noch nicht hinreichend erklirt ist, wie sich der Bezug zum ande-
ren Zeichen zum Bezug zum Anderen im Sinne des sozialen Gegeniibers verhilt,
spreche ich zwischenzeitlich von der »anderen Entéduflerung¢, die hier beides umfas-
sen soll. Eine ndhere Klirung erfolgt in Abschnitt 3.2.5.

13 Vgl. Immanuel Kant: Grundlegung zur Metaphysik der Sitten, B, S. 74f.

14,02.2026, 14:13:18.


https://doi.org/10.14361/9783839404560
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

170 | NORMATIVITAT UND GEHALT BEI DERRIDA

Zweck an sich. Sobald ich mich verstehend auf ein Gegeniiber beziehe, beziehe
ich mich auf ihn als ein Glied des Reichs der Zwecke und zwar vollig unabhén-
gig davon, was ich sonst noch von ihm denken mag. Der Anspruch, der in diesem
Bezug liegt, kann nicht durch Handeln, Sprechen oder Denken egal welchen Ge-
halts abgegolten werden; dieser Anspruch iibersteigt jede Moglichkeit, ihm durch
bestimmtes Tun gerecht zu werden. Umgekehrt erlangt unser Tun erst dadurch
Bestimmtheit, dafl wir mit dem Anspruch umgehen, den der Bezug auf die ande-
re EntduBerung als diese besondere fiir uns bedeutet, indem wir uns an diese Be-
sonderheit binden. Gehaltvolle Beziige implizieren dieses Moment der Bindung,
das von anderer Art als der Gehalt ist.

Warum es erforderlich ist, das normative Moment der Bindung von dem Ge-
halt, der einer EntduBerung kraft ihrer Einbettung in das strukturale Beziehungs-
geflecht unseres Verstehens zukommt, zu trennen, mag nicht unmittelbar deutlich
sein. Die Relevanz der Trennung der Gehalte vom Moment der Normativitat 146t
sich hinsichtlich des Begriffs der Regel verdeutlichen.'® Unter einer Regel verste-
hen wir eine inhaltlich bestimmte Anweisung fiir sich wiederholende Félle. Eine
Regel wird dabei als etwas vorgestellt, dessen normativem Anspruch wir gerecht
werden, wenn wir die Regel richtig anwenden. Ein sehr wichtiger Strang der De-
batte um das Wesen des Normativen wurde, mit Wittgenstein als prégendem
Stichwortgeber, ausgehend vom Verstidndnis der Norm als einer Regel gefiihrt.
Der hier interessierende Ausgangspunkt der Debatte ist das Problem, wie man
dem Regref3 entgehen kann, der das Konzept des Regelfolgens bedroht. In bezug
auf die Anwendung einer Regel liegt das Problem in der Frage, wie eigentlich
dariiber entschieden werden kann, ob ich der Regel richtig gefolgt bin und das
heiBit: ob ich ihr tiberhaupt gefolgt bin.'”> Wenn némlich meine Anwendung der
Regel selbst wieder unter der Anleitung einer weiteren Regel stehen miifite, so
bedeutete die Regulierung der richtigen Anwendung der ersten Regel durch eine
zweite Regel natiirlich wieder eine Anwendung dieser zweiten Regel, die selbst
also wieder durch eine dritte Regel reguliert sein miifite usf. Die Anwendung ei-
ner Regel konnen wir nicht selbst wieder in Termini von Regeln erldutern.

Das Problem, das diesem Regre3 zu Grunde liegt, hat Bertram als eine Span-
nung zwischen dem subjektiven Zugang zur Regel und ihrem objektiven Status
charakterisiert.'® Daf wir der Regel folgen, kann einzig in unserer jeweiligen

14 Vgl. G.W. Bertram: SpG, S. 180ff.

15 Prominent ist auch die Interpretation des Regresses als einem Regref3 der Deutung.
Vgl. z.B. Brandoms ausfiihrliche Diskussion dieser Fragen: ExVn, S. 56-121.

16 Vgl. G.W. Bertram: SpG, S. 182f. Die einschldgige Stelle, an der Derrida sich ex-
plizit dem Verhéltnis von Regel und Anwendung gewidmet hat, ist die Diskussion
von drei Aporien im Verhéltnis von Recht und Gerechtigkeit in Gesetzeskraft. (Vgl.
J. Derrida: Gesetzeskraft, S. 44-59.) Besonders die ersten beiden Aporien (»Die E-
poché der Regel« und »Die Heimsuchung durch das Unentscheidbare«) verhandeln
die Frage des Regelregresses. Die Rede von Aporien macht klar, daB3 die Normativi-
tit des Gesetzes nicht von einer gelingenden Vermittlung des Gesetzesgehalts mit
dem Gesetzesgehorsam abhingt, die nicht méglich ist. Die Kraft des Gesetzes riihrt

14,02.2026, 14:13:18.


https://doi.org/10.14361/9783839404560
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

NORMATIVITAT IN TERMINI DER ALTERITAT | 171

konkreten Praxis festgestellt werden. Wir begegnen Regeln einzig in einem Ver-
halten, das wir als ein regelfolgendes Verhalten verstehen. Wenn ich auf mehrfa-
ches Abwiirgen des Daimler-Benz meiner Freundin hin den Tip bekomme: Du
hast wohl mit dem FuBipedal da links die Handbremse angezogen und muf3t sie
jetzt erst durch Ziehen des Knopfs da rechts 16sen!, dann driickt dieser Satz eine
Regel aus; aber den Status einer Regel hat er erst in dem Moment, wo ich dem
Hinweis folge und die Handbremse an dem entsprechenden Knopf l6se. Regeln
werden dadurch zu Regeln, dafl wir ihnen folgen und deshalb kénnen wir sie nir-
gendwo anders als in unseren je konkreten Praktiken finden. Sie konnen, wie
Bertram sagt, nicht ohne unseren subjektiven Zugang zu ihnen bestehen.

Auf der anderen Seite konnen sie aber nicht nur in diesem subjektiven Zu-
gang bestehen, denn sonst berechtigte uns nichts dazu, davon zu sprechen, daf3
wir in einem bestimmten Verhalten einer Regel folgen. Die Regel mufl um ihrer
Geltung willen gegeniiber ihren Anwendungen eine bestimmte Unabhéngigkeit
bzw. einen objektiven Status bewahren. Im Konzept der Regel ist gefaf3t, da3
sich die Regel iiber die verschiedenen Anwendungen hinweg gleich bleibt und
daB sie durch diese Unabhingigkeit von der einzelnen Anwendung die Wieder-
erkennbarkeit des Gehalts ermoglicht, den diese Vollziige haben. Aufgrund die-
ser Unabhéngigkeit tritt aber hinsichtlich jeder Anwendung unvermeidlich die
Frage auf: Habe ich die Regel in meiner Anwendung tatsdchlich richtig erfaf3it?
Ob eine Regel angewendet wurde, scheint erst durch ein Drittes tatséchlich fest-
gestellt werden zu konnen, das eine Bewertung der Vermittlung zwischen dem
objektiven Status einer Regel und ihrem subjektiven Zugang gestattet. Da aber
ein Drittes in dieser Funktion selbst wieder den Charakter einer Regel hitte, re-
sultiert die dargestellte RegreBbedrohung.

In seiner Diskussion der Regelfolgendebatte zeigt Bertram, dal3 das von Der-
rida an Lévinas gewonnene Verstindnis des Normativititsbegriffs nicht mit dem
RegreBBproblem behaftet ist, das ein am Konzept des Regelfolgens gewonnener
Begriff des Normativen hat. Aus der Derridaschen Perspektive liegt das Problem
des Regel-Anwendung-Begriffs der Normativitit darin, dafl die Regel immer als
ein bestimmter normativer Gehalt gedacht wird. Das Moment des Bindenden ei-
ner Regel wird nicht getrennt von dem Inhalt der Forderung, die sie stellt. Daf}
etwas einen normativen Charakter fiir uns hat, wird von der Vorstellung her ver-
standen, dal3 es einen bestimmten Anspruch gibt, dem gegeniiber wir uns richtig

von der unendlichen Forderung nach Gerechtigkeit dem besonderen Fall gegeniiber,
bzw., wie Derrida einleitend mit Lévinas sagt, von der »Unendlichkeit, die ihn [den
Begriff der Gerechtigkeit — SB] auszeichnet, und des heteronomen Verhiltnisses
zum Anderen, zum Antlitz des Anderen, das mir befiehlt, dessen Unendlichkeit ich
nicht thematisieren kann und dessen Geisel ich bin.« (J. Derrida: Gesetzeskraft, S.
45) Ich halte mich hier an Bertrams Diskussion der Regeldebatte nach Wittgenstein,
weil dies zum einen den Vorteil bietet, den systematischen Punkt in groBerem Ab-
stand zu Derridas oft eigenwilliger Terminologie erldutern zu koénnen und zum
zweiten deutlich macht, daf die Dekonstruktion durchaus mit denselben Fragen be-
schiftigt ist wie andere philosophische Traditionen.

14,02.2026, 14:13:18.


https://doi.org/10.14361/9783839404560
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

172 | NORMATIVITAT UND GEHALT BEI DERRIDA

oder falsch verhalten kénnen. Demgegeniiber ist Derrida der Meinung, daf3 die
Bestimmung von Gehalten ein normatives Gebundensein bereits erfordert. Des-
wegen kann die inhaltliche Entscheidung tiber Richtigkeiten kein konstitutives
Merkmal des normativen Bezugs sein.

Aus Derridas Perspektive liegt das objektive Moment, das das Regel-Anwen-
dung-Modell des Normativen zurecht einklagt, darin, dafl die andere Entdul3e-
rung, an die wir uns binden, unserer Verfiigung entzogen ist. Die Bindung be-
zieht sich daher auf die Besonderheit des anderen als auf etwas, das iiber die sich
in diesem Bezug bestimmende Praxis immer hinausragt. So ist der Gedankt ge-
wahrt, da3 unsere Praxis einer Orientierung bedarf, die sie nicht einfach selbst
hervorbringt und deren bindende Kraft die Praxis zur Bestimmtheit bringt. Derri-
das Auffassung, diese bindende Orientierung nicht als einen transzendenten Ge-
halt der Regel in ihrem objektiven Status zu denken, vermeidet die Schwierig-
keit, das Verhiltnis des transzendenten Gehalts zum Gehalt der jeweiligen Prak-
tiken nicht begreiflich machen zu kénnen.

Gewabhrt ist auch die Vorstellung, daB wir normative Verhéltnisse stets nur in
unserer Praxis antreffen konnen. Dieses Antreffbare mufl dabei aber nicht mehr
als die Instantiierung eines der Praxis transzendenten Musters aufgefalit werden.
Vielmehr bestimmt die Praxis ihren Gehalt bezogen auf die Verpflichtung, in der
stehend sie einen bindenden Bezug auf die andere EntduBerung ausbildet, das
heiflt — wie aus noch zu besprechenden Griinden genauer zu formulieren ist —, in-
dem sie den bindenden Bezug des Anspruchs der anderen Entduferung auf-
nimmt. Daf} ich mein Ziehen am Bremsenldsknopf, das sich nach Zeit, Raum,
Bewegungsablauf, begleitenden Uberlegungen usw. von den Praktiken unter-
scheidet, die meine Freundin mir als vorbildgebend empfiehlt, gleichwohl als den
Vollzug der Praktik verstehe, die meine Freundin mir angeraten hat, liegt daran,
daB ich in diesem Verstdndnis jene vorbildgebenden Praktiken als bindende Ori-
entierungen aufgenommen haben muf}. Ein Kriterium aber, das meine Praktik als
Anwendung einer mir anempfohlenen Regel ausweisen wiirde, kann es nicht ge-
ben.

Bertram schldgt vor, diese Erlduterung des normativen Moments in aller Pra-
xis am rechtssetzenden Moment von Gerichtsentscheidungen weiter zu verdeutli-
chen, das besonders in der angelsidchsischen Rechtspraxis von vorrangiger Be-
deutung ist. Im angelsdchsischen Case Law oder Richterrecht ist nicht ein ge-
schriebenes Gesetz die wesentlich orientierende GroBe fiir die richterliche Ent-
scheidung, sondern die Praxis der Rechtsprechung.'” Die Rechtsprechung verste-
hen wir iiblicherweise als diejenige gesellschaftliche Institution, die die Verbind-
lichkeit des Normativen in der Abgrenzung gegen eine verantwortungslose Will-
kiir paradigmatisch verkorpert und in die Tat setzt. Die Rechtsprechung ist als die
in der realen Welt notwendige Ergidnzung der Moral sozusagen eine Wirklichkeit

17 Vgl. Christian Graf v. Bernstorff: Einfithrung in das englische Recht, Miinchen: C.
H. Beck 22000, bes. S. 1-12.

14,02.2026, 14:13:18.


https://doi.org/10.14361/9783839404560
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

NORMATIVITAT IN TERMINI DER ALTERITAT | 173

des Normativen schlechthin. Daher bietet es sich an, ihre Praxis fiir die Erldute-
rung des Begriffs von Normativitit heranzuziehen.

Die Besonderheit des Case-Law besteht wie gesagt darin, da3 die fiir die Ur-
teilsfindung mafigeblich orientierende Instanz nicht gesatztes und in Gesetzbii-
chern niedergelegtes Recht ist, sondern andere richterliche Urteile.'® Der Begriff
des Prizedenzfalls macht auch im Kontext einer stirker an gesatztem Recht ori-
entierten Rechtspraxis deutlich, dal Rechtsprechung stets auch rechtssetzenden
Charakter hat. Bertram schlieft sich in seinen Uberlegungen Brandoms Erorte-
rungen zur Praxis des Richterrechts dahingehend an, daf3 die jeweiligen Urteile
als Anwendung von Recht zu verstehen seien, die »normativ an andere Anwen-
dungen gebunden sind, also keine externe Norm jenseits der Anwendungen be-
steht.«'’ Die wesentliche BezugsgroBe der Entscheidungsfindung sind andere
Entscheidungsfindungen und zwar sowohl solche, die in der Vergangenheit lie-
gen, wie solche, die erst noch erfolgen werden. Auch an diese ist die aktuelle
Entscheidung gebunden, denn das von ihr entwickelte Verstindnis des zu ent-
scheidenden Falls wird im Lichte weiterer Félle wieder zur Debatte stehen (in
Derridas oben zitierten Worten: »Spur eines Ereignisses, élter als sie, oder eines
zukiinftigen >Statt findens¢, das eine und das andere: es gibt da weder Alternative
noch Widerspruch.«*®). Besonders im Kontrast zu einer Rechtsauffassung, die
das gesatzte Recht als die grundlegende GroBe ansieht, tritt hervor, dafl die Ent-
scheidung im Richterrecht nicht von einem vorgéngig verbindlichen Gehalt her
verstanden wird. Es ist ja weder vorentschieden, welche anderen Urteile heran-
zuziehen, noch welches die an ihnen relevanten Aspekte sind. Die richterliche
Entscheidung wird als gebunden an andere richterliche Entscheidungen aufge-
fa3t, ohne dafl schon absehbar wire, welche spezifischen Gehalte die Entschei-
dung binden werden. Natiirlich kann auch eine Rechtspraxis im Kontext existie-
render Gesetzbiicher so aufgefalit werden und wird, wie z.B. der Prizedenzfall
anzeigt, auch so aufgefalit. Bei genauer Betrachtung impliziert dies, daB} zwi-
schen der Weise, wie richterliche Entscheidungen andere richterliche Entschei-
dungen normativ binden und der Weise, wie das gesatzte Recht die richterliche
Entscheidung bindet, kein prinzipieller Unterschied gemacht werden kann. Das
gesatzte Recht und die andere richterliche Entscheidung unterscheiden sich nicht
hinsichtlich ihres Status als objektiv orientierende Grofle. Das Verstehen des nie-
dergeschriebenen Gesetzes hat tatsdchlich genauso wenig einen als Gehalt bin-
denden Status, wie die andere richterliche Entscheidung. Welches Gesetz zur
Anwendung zu kommen hat, welcher Aspekt des Gesetzes eine Entscheidung

18 Der Webster’s kennzeichnet das Case-Law als »law established by judicial decision
in cases». Webster’s Seventh New Collegiate Dictionary, Springfield, MA: G.&C.
Merriam 1963, S. 129.

19 G.W. Bertram: SpG, S. 194. Brandom kommt auf das Richterrecht als ein Modell
fiir die Normativitit des Sprachlichen zu sprechen in: »Einige pragmatistische The-
men in Hegels Idealismus«, S. 378.

20 J. Derrida: WNS, S. 53. (Herv. im Orig.)

14,02.2026, 14:13:18.


https://doi.org/10.14361/9783839404560
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

174 | NORMATIVITAT UND GEHALT BEI DERRIDA

schlieBlich orientiert und was das schlie8lich heil3t, zeigt sich erst im Lichte des
Falles. Daf3 das Gesetz oder die andere richterliche Entscheidung bindend ist,
hingt nicht daran, daf} sie verbindliche Gehalte sind, sondern héngt daran, daf3
eine Entscheidungsfindung sich auf das eine oder das andere oder auf beide als
auf bindende Groflen bezieht, d.h. daB fiir die Richterin die Entscheidung zu ei-
ner rechtlich verantwortbaren Entscheidung wird, weil sie sich durch die andere
rechtliche EntduBerung gebunden versteht. Wenn also bei genauerer Betrachtung
hier kein Unterschied zwischen den Rechtstraditionen besteht, so macht doch im
Case Law der Verzicht (oder die Zweitrangigkeit) auf als geschriebene Gesetze
kodiertes Recht besonders augenfillig, daB3 die Rechtsprechung normativ gebun-
den nicht auf Basis eines vorgéngig verbindlichen Gehalts ist, sondern gehaltvoll
als normativ gebundene ist.

Zwei weitere interessante Punkte, die das Gerichtsmodell der Normativitit in
den Blick treten liBt, verdeutlicht Bertram in Abgrenzung zu Brandom.”' Die bei-
den Punkte betreffen zum einen das Verstindnis des objektiven Status von Nor-
men und zum anderen die Konstitutionsleistung der Praxis.

Nach Brandom wird die Objektivitdt der Regel durch die Gemeinschaft der
Regelbefolger gewihrleistet. Zwar soll Normativitét in erster Linie eine Sache
von bestimmten normativen Einstellungen derjenigen sein, die Praktiken vollzie-
hen. Da diese Praxis aber stets verwoben ist mit den Praktiken anderer, die iiber
die Richtigkeit der Praxis je befinden, haben die Richtigkeiten der normativen
Einstellungen auch einen objektiven »normativen Status< (so Brandoms Termi-
nus), der vom Gesamt der sich wechselseitig normativ leitenden Gemeinschaft
getragen wird.””> Da als normativ gebunden und damit gehaltvoll Handelnder nur
gelten kann, wer Mitglied dieses »normativen Kollektivs«® ist, kann sich auch
die je individuelle normative Einstellung nicht von ihrer Regulierung durch den
ihr zukommenden normativen Status 16sen. Die Giiltigkeit der Norm iiber die
einzelnen normativen Einstellung hinaus wird dadurch gesichert, dafl die Nor-
mierung durch die Gemeinschaft stets ebenso weit reicht, wie es normative Ein-
stellungen geben kann. »Sowohl McDowells als auch Brandoms Modell explizie-
ren«, so Bertram, »die Unbegrenztheit normativer Bindungen dadurch, daf3 nor-
mative Gehalte als etwas verstidndlich gemacht werden, das nicht distanziert wer-
den kann. Die Unbegrenztheit normativer Bindungen besteht demnach in der
Universalisierung bestimmter normativer Gehalte in einer bestimmten normati-
ven Praxis.«** DaB die je individuelle Praktik normativ an etwas gebunden ist, in
bezug auf was sie Gehalt hat, wird also dadurch begriindet, daf sie notwendig

21 Bertram diskutiert diese Punkte vorrangig in bezug auf McDowell, was aber im hie-
sigen Zusammenhang vernachldssigt werden kann. Vgl. zusammenfassend G.W.
Bertram: SpG, S. 199f.

22 Vgl. R.B. Brandom: ExVn, Kapitel 9, besonders S. 863ff.

23 G.W. Bertram: SpG, S. 199.

24 Ebd.

14,02.2026, 14:13:18.


https://doi.org/10.14361/9783839404560
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

NORMATIVITAT IN TERMINI DER ALTERITAT | 175

Teil einer abgegrenzten Praxis des normativen Kollektivs ist, die sie nicht tiber-
schreiten kann.

Diese Erlduterung wirft eine Schwierigkeit auf, die als Schwierigkeit von ho-
listischen Theorien schon einmal angesprochen wurde.”> Wenn die einzelne Prak-
tik sich an eine Norm halten soll, die durch Praxis der gesamten Gemeinschaft
bestimmt wird, mufl einem solchen Regelbefolger zugeschrieben werden, daf3 er
sich nach dem Gesamt der Praxis als der regulierenden Grof3e richtet. Das Ganze
miite dann verfiigbar sein, um den Zug eines einzelnen Elementes ausfithren zu
konnen. Nach dem Gerichtsmodell normativer Beziige stellt sich dies anders dar,
denn die Weise, in der die normative Bindung tiber die konkrete Praktik hinaus-
ragt, ist nicht auf die bestimmte Fiille eines transzendenten Gehalts bezogen.
Bertram faf3t diesen Punkt folgendermafien:

Das Gerichtsmodell hingegen faflt die Unbegrenztheit der Bindungen als ihre Unver-
fiigbarkeit. Die normative Kraft, die eine richterliche Entscheidung als ein normatives
Geschehen bestimmt, geht von anderen Entscheidungen aus. Auch wenn eine richterli-
che Praktik nur in einem begrenzten Rahmen an andere Praktiken anschlieft, ist sie
doch unbegrenzt normativ gebunden. Jede der einzelnen Bindungen, in denen sie steht,
ist in sich unbegrenzt. Das Gerichtsmodell kann so die Unbegrenztheit normativer Bin-
dungen ohne die — kontrafaktische — Annahme einer Universalisierung der Praxis expli-
zieren. Nach ihrem Verstandnis hingt eine richterliche Praxis immer nur mit einigen
gewesenen und kommenden richterlichen Praktiken zusammen. Trotz des begrenzten
Horizonts in dieser normativen Praxis lassen sich die normativen Bindungen allerdings
als unbegrenzt begreifen.?®

Der zweite Punkt hingt mit dem ersten direkt zusammen. Das normative Mo-
ment in unseren Praktiken ist nach dem Gerichtsmodell nichts, was wir in diesen
Praktiken konstituieren. In Brandoms Modell kann man demgegeniiber davon
sprechen, dal} es die Interaktionen von Gegeniibern sind, die den gemeinschaftli-
chen normativen Zusammenhang entstehen lassen. Dieser Zusammenhang und
die von ihm getragene Unabhingigkeit des normativen Moments werden dem-
gemidll durch unsere Praktiken jetabliert< oder >instituiert<, wie Brandom meist
formuliert. Bertram sieht in seiner Diskussion der nachwittgensteinschen Regel-
folgendebatte den Zug einer »Reduktion von Normativitdt auf normative Prakti-
ken« als denjenigen an, den die unterschiedlichen Positionen teilen. Demgegen-
tiber ist die Bindung an die Besonderheit der anderen Entduerung nichts, was
auf die Praxis, die sich als gebundene versteht, reduziert werden konnte. Es ist
etwas, was in ihr liegt. Es ist weder etwas, was es jenseits dieser Praxis gibt, noch
etwas, das von dieser Praxis hervorgebracht wird. Dieses Verstindnis des Nor-
mativen als eines Momentes der Strukturalitit, das selbst nicht ein struktural be-
stimmter Gehalt ist (und also auch nicht die Struktur als gehaltbestimmende de-

25 Vgl. oben, S. 145.
26 G.W. Bertram: SpG, S. 199f.

14,02.2026, 14:13:18.


https://doi.org/10.14361/9783839404560
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

176 | NORMATIVITAT UND GEHALT BEI DERRIDA

terminiert — es ist keine Instanz von der Sorte, die Derrida als strukturjenseitige
Strukturstifter kritisiert), erfiillt damit die Bedingung, das fiir unsere gehaltvollen
Praktiken prigende Ineinander von Aktivitdt und Passivitdt zu fassen. Normati-
vitdt ist nichts faktisch Gestiftetes, obschon nur im Faktischen Gehalte in bezug
auf sie ausprigt werden.

3.2.3 Empfang des Anspruchs

Normativitét ist nichts faktisch Gestiftetes, sondern ist ein Moment, das in fakti-
schen Beziehungen liegt, die sich an ihm ausbilden. Dieser Gedanke 148t sich
hinsichtlich des Verhéltnisses von verstehender Bezugnahme und der in diesem
Verstehen aufgenommenen anderen Entduferung néher erldutern. Ndher erlautert
wird dabei, dafl die Bezugnahme nicht einem Zuwenden entspringt. Wenn ich
mich auf ein anderes Zeichen beziehe — sei es meines oder das Zeichen eines
Anderen und damit der Andere —, so bin ich nicht ein Ursprung dieses Bezugs,
sondern viel eher sein Empfinger. Ich gehe damit um, daB ich als Verstehender
mit Anspriichen anderer Entiduflerungen konfrontiert bin. Normativ gebunden zu
sein heifit, einen Anspruch zu empfangen. Im Blick auf die Diskussion von Mo-
dellierungen elementarer Vergesellschaftung ist diese Frage von besonderem
Gewicht. Es geht dabei gewissermaBen um die Rollenverteilung®’ der Gegeniiber.
Dal3 das normative Verhéltnis nicht faktisch gestiftet ist, besagt zundchst nur so
viel, daff die Interaktion der Gegeniiber nicht so zu beschreiben ist, daB sie die
Normativitdt ihrer Bindung konstituiert. Sie konstituiert deren Verhiltnis als
normatives, aber das Moment der Normativitdt geht nicht auf die Interaktion zu-
riick. Es ist aus dem bislang Entwickelten auch bereits klar, daB es nicht auf eines
der Gegeniiber allein zuriick gehen kann, schon deswegen nicht, weil es als ein
Moment ihres Verhdltnisses beschrieben wurde. Auf die Rollenverteilung in die-
sem Verhéltnis soll nun noch néher eingegangen werden.

Derrida, der diese Ziige seiner Philosophie in Auseinandersetzung mit Lévi-
nas entwickelt®®, versteht das basale Verhiltnis zwischen den Gegeniibern zwar

27 Der Ausdruck ist ein wenig irreleitend, denn der Begriff der Rolle wird gemeinhin
so verstanden, daf3 ein Aktor eine Rolle ausfiillt. Mir geht es um die Charakterisie-
rung verschiedener Momente eines Verhiltnisses, das den Instanzen eines Individu-
alitét besitzenden »Aktors< und einer »Rolle« als sozialer Institution vorausgeht.

28 Gute Darstellungen der wechselseitigen Rezeption von Derrida und Lévinas bieten
Simon Critchley in The Ethics of Deconstruction. Derrida and Levinas, Oxford u.
Cambridge (Mass.): Blackwell 1992, Kap. 3 und 4, sowie Thomas Bedorf in: Zur
Rolle des Subjekts bei Emmanuel Levinas, Bochum: Unverofftl. Manuskript 1997,
Kap. 2.4 und 3.1. und ders.: Dimensionen des Dritten. Sozialphilosophische Model-
le zwischen Ethischem und Politischem, Miinchen: Fink 2003, S. 38ff. und 76ff.
Anders als Bedorf (Dimensionen des Dritten, S. 76ff.) verstehe ich allerdings Derri-
das Uberlegungen zur Figur des Dritten in Adieu (J. Derrida: Adieu. Nachruf auf
Emmanuel Lévinas, Miinchen, Wien: Hanser 1999, S. 48ff.) dergestalt, da8 der
Versuch auf Abwege fiihren muf3, mit dem Dritten eine Instanz einzufithren, die

14,02.2026, 14:13:18.


https://doi.org/10.14361/9783839404560
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

NORMATIVITAT IN TERMINI DER ALTERITAT | 177

als von einer irreduziblen Asymmetrie gekennzeichnet, macht aber deutlich, daf3
die Asymmetrie nicht auf einen unterschiedlichen Anteil an einer Konstitution
des Normativen zuriickgeht. Ich will den Grundzug dieses asymmetrischen Ver-
héltnisses nochmals in Termini eines Verhéltnisses zur anderen Entduferung
entwickeln und die ndhere Kldrung dieser Terminologie hinsichtlich des Verhilt-
nisses zwischen sozialen Gegeniibern auf den letzten Abschnitt dieses Kapitels
verschieben. Oben hatte ich erldutert, daB strukturale Verhiltnisse entstehen, in-
dem im Zeichengebrauch Zeichen wiederholend auf andere Zeichen als diese be-
sonderen Zeichen bezogen werden. Diese Bindung an das andere Zeichen ist der
basale normative Bezug. Die vorgéngige Spur, so die zitierte Charakterisierung
Derridas, »verpflichtet (mich) in einer strikt asymmetrischen Weise».*

Woher riihrt diese Asymmetrie im normativen Bezug? Sie resultiert nach
dem hier entwickelten Verstindnis aus der Weise, in der Alteritit und Einzigar-
tigkeit mit dem Bestand des strukturalen Beziehungszusammenhangs und dem
normativen Moment an diesem verflochten sind. Das strukturale Geflecht be-
steht, wie erldutert, in einer differenzierend-wiederholenden Bewegung, die ein
Umgehen mit Alteritdt und Einzigartigkeit ist. Als ein Differenzgefiige handelt es
sich um Beziehungen, die im Verhiltnis zwischen Unterschiedenen Alteritét als
Grundelement hat. Die Bestimmung strukturaler Differenzbeziehungen setzt mit
einer Bewegung der Differenzierung und damit mit Alterititsverhdltnissen ein.
Gegeniiber dieser differenzierenden Kraft, die in Alterititsverhéltnisse stellt, ist
die bestimmende Bewegung der Wiederholung stets nachtriglich.”® Bestimmte
Strukturverhéltnisse, die durch Wiederholung Kohirenz erhalten, setzen eine
vorgingige Differenzierung voraus. Deswegen ist die Wiederholung der Umgang
mit einer vorgidngigen Alteritét als mit einem Besonderen (Wiederholung bezieht
sich auf Besonderes, wie oben erldutert). Die Asymmetrie des Bezugs — daf3 die
andere EntduBerung mich verpflichtet — liegt darin begriindet, da Bestimmung
tiberhaupt nur aus einem Verhéltnis zur vorgiéngig anderen Einzigartigkeit ent-
springen kann. Die Bindung an diese vorgingig besondere Alteritit kann in kei-
ner Weise »gewollt« werden, denn die Bestimmung alles dessen, was Wollen oder
Intention etc. genannt werden konnte, entsteht erst in bezug auf diese Bindung.
Aller Gehalt der Welt entsteht so in bezug auf die Provokation durch die Alteri-
tit, die ich mir, wie zitiert, ebenso wenig >zueignen< kann, wie ich die resultie-
renden Gehalte als die meinen >signieren< kann: »Es muB} stets der Andere signie-

dem Verhéltnis von Selbem und Anderem etwas hinzufiigt, das nicht selbst schon in
diesem Verhiltnis ldge. Ebenso liest z.B. auch A. Niederberger diese Stellen in:
Andreas Niederberger: Gerechtigkeit zwischen Reflexion und Performanz. Jacques
Derridas Bestimmungen zu einer Theorie der Gerechtigkeit, Frankfurt/Main: Unve-
rofftl. Manuskript 1997, S. 132ff. Critchley schlidgt demgegeniiber vor, im
Anschluf3 an Lévinas’ Begriff des Dritten dem Denken Derridas eine politische Di-
mension zu erschlieBen. Vgl. S. Critchley: The Ethics of Deconstruction, S. 226ff.

29 J. Derrida: WNS, S. 56.

30 Derrida hat den Freudschen Terminus der Nachtréglichkeit insbesondere diskutiert
in: »Freud und der Schauplatz der Schrifty. In: J. Derrida: SD, S. 302-350.

14,02.2026, 14:13:18.


https://doi.org/10.14361/9783839404560
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

178 | NORMATIVITAT UND GEHALT BEI DERRIDA

ren, es ist stets der Andere, der als letzter signiert. Und also als erster.«’' Die von
der anderen Entéuflerung signierte Provokation bedeutet die einzugehende Ver-
pflichtung, ohne die verstehender Umgang mit Gehalt nicht zu haben ist. Das
Einzigartige oder Besondere ist fiir mich als solches nichts Gegebenes. Es ist
vielmehr eine Provokation, die ich als einen normativ bindenden Anspruch auf-
nehme, wenn ich mich auf das Besondere als solches beziehe, um Verstindnis
der Welt (der anderen, der nichtsprachlichen Welt und meiner selbst) auszubil-
den. Wo wir, uns an der Welt reibend, Verstindnis ausbilden, lassen wir uns von
der jeweiligen Besonderheit des Weltlichen verpflichten. Normative Beziige bil-
den solche raumzeitlichen Wesen aus, die als in eine materiale Welt Gestellte
verstehen. Verstehen gibt es nur, wo wir unter Bedingungen einer materialen Si-
tuiertheit in normative Beziigen gestellt sind. Da philosophiegeschichtlich die
materiale Situiertheit im Grunde nie prinzipiell geleugnet, sondern nur in ihrer
Relevanz verkannt wurde, wihrend die Reduktion der normativen oder idealen
Dimension auf die Faktizitdt des Empirischen wirkméchtige Positionen hervor-
gebracht hat, hilt Derrida hinsichtlich der Verkennung dieses Zusammenhangs
den »Empirismus [fiir] die Gattung, deren Arten jeweils diese Fehler wiren.«*

Den Zusammenhang normativer Beziige mit der Frage des Gegebenen hat
Derrida intensiv am Begriff der Gabe verfolgt.® Besonders in Falschgeld arbeitet
Derrida prignant heraus, warum diejenige Gabe, auf die unsere normativen Bin-
dungen zuriickgehen, nichts sein kann, das von einem Subjekt gegeben wird. Die
Gabe wird dabei zunéchst einmal auf der Linie der ethnologischen Terminologie
als das basal Sozialitit stiftende Phinomen verstanden; wobei Derrida in ver-
schiedenen Richtungen (z.B. hinsichtlich des Almosens und des christlichen
»Gebt hin<) deutlich macht, dall dieses Verstindnis der Gabe keine Erfindung der
Ethnologie ist. Auch hier setzt die Uberlegung immer wieder dabei an, daB bin-
dend unser Bezug auf die Spur der anderen Entduflerung ist. So fragt er:

Aber wenn allein eine Problematik der Spur oder der Dissemination die Frage der Gabe
und der Vergebung stellen kann, impliziert das nicht, dafl die Schrift fieigebig oder das
schreibende Subjekt ein gebendes Subjekt ist?**

Es handelt sich um eine rhetorische Frage, denn das Subjekt kann nach der in
Falschgeld formulierten Bedingung fiir eine Gabe niemals ein gebendes Subjekt
sein. Gaben sollen nach Derrida dasjenige sein, was einer Zirkulation von Geben
und Nehmen radikal entzogen ist. Was gegeben ist, soll in keiner Weise eine

31 J. Derrida: Gesetzeskraft, S. 113.

32 J. Derrida: »Die Struktur, das Zeichen und das Spiel, S. 435.

33 Vgl. die beiden Anmerkungen in der »Vorbemerkung« von Falschgeld, in denen
Derrida selbstexegetisch Stellen in seinem gesamten bis zu jenem Zeitpunkt er-
schienenen Werk anfiihrt, an denen er bereits mit der Frage der Gabe beschiftigt
war. J. Derrida: FG, S. 7f.

34 J. Derrida: FG, S. 134. (Herv. im Orig.)

14,02.2026, 14:13:18.


https://doi.org/10.14361/9783839404560
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

NORMATIVITAT IN TERMINI DER ALTERITAT | 179

Riickkehr haben: »Gabe gibt es nur, wenn es keine Reziprozitdt gibt, keine
Riickkehr, keinen Tausch, weder Gegengabe noch Schuld.«** Dabei gilt Derrida
schon die Intention zu geben als eine Riickkehr, denn sie 1463t den Gedanken zu:
»Ich habe gegeben¢, der noch immer eine Form der Wiederaneignung des Gege-
benen ist.*® Derrida folgert, daB nach dem gebriuchlichen Begriff des Subjekts
eine Gabe und also die damit verbundene Beziehungsstiftung nicht von einem
Subjekt ausgehen kann:

Als identifizierbares, umrandetes und festgestelltes Subjekt, geben der Schriftsteller und
seine Schrift niemals etwas, dessen Wiederaneignung, Austausch oder zirkulidre Wie-
derkehr sie nicht, bewult oder unbewuflt, berechnen - und per definitionem dessen
Wiederaneignung als Mehrwert, als eine bestimmte Kapitalisierung. Wir werden uns
nicht scheuen, darin die Definition des Subjekts als solchen zum Ausdruck zu bringen.
Man kann es nur als Subjekt dieser Operation des Kapitals verdeutlichen.*’

Dies ist allerdings kein Argument fiir die Verfallenheit bewuBter, rationaler und
kalkulierender Wesen. Es ist ein Argument dagegen, die basale Form bindender
Beziehungen auf die rationalen Leistungen abgegrenzter (man konnte mit Der-
rida auch sagen: selbsttransparenter und bei sich seiender) Subjekte zuriickzufiih-
ren. Tatsidchlich versteht er Gabe, d.i. nach der hier gebrauchten Terminologie:
normative Beziige, als ein Implikat aller Verhiltnisse, in denen Gehalt als Spur
von Spuren besteht:

Aber vermittels oder trotz dieser Zirkulation dieser Produktion von Mehrwert, trotz die-
ser Arbeit des Subjekts, kann dort, wo es Spur oder Dissemination gibt, allein wenn es
sie gibt, eine Gabe stattfinden, zusammen mit dem iiberbordenden Vergessen oder dem
vergeBlichen Uberborden, das — wir haben darauf bestanden — darin grundsitzlich imp-
liziert ist. Der Tod der gebenden Instanz (wir nennen hier Tod die Fatalitét, die eine Ga-
be dazu bestimmt, zur gebenden Instanz nicht zuriickzukehren) ist kein natiirlicher, der
gebenden Instanz duBerlicher Zufall; er ist nur denkbar im Anschlufl an die Gabe. Damit
ist nicht einfach gesagt, daB allein der Tod oder Totes geben kann. Nein, allein das >Le-

35 J. Derrida: FG, S. 22f.

36 Vgl. auch J. Derrida: FG, S. 36: »Letztlich darf die Gabe den Gebern, individuellen
oder kollektiven Subjekten, nicht einmal, ob bewullt oder unbewuf}t, als Gabe er-
scheinen, darf nicht die Bedeutung einer Gabe haben. Sobald die Gabe als Gabe er-
schiene, als solche, das heilit als das, was sie ihrem Phidnomen, ihrem Sinn oder
Wesen nach ist, wire sie auch schon eingebunden in eine symbolische Struktur des
Opfers oder der Okonomie, die die Gabe im rituellen Zirkel der Schuld annullieren
wiirde. Mit der bloBen Intention-zu-geben ist, sofern sie den intentionalen Sinn der
Gabe in sich birgt, auch schon die Gegenleistung da.« (Herv. im Orig.)

37 . Derrida: FG, S. 135. (Herv. im Orig.) Vgl. auch J. Derrida: FG, S. 36: »Das wer-
dende Subjekt [le devenir-sujet] beginnt mit sich selbst zu rechnen und als Subjekt
tritt es ein in das Reich des Kalkulierbaren. Die Gabe, wenn es Gabe gibt, kann des-
halb nicht mehr zwischen Subjekten stattfinden, die Objekte, Dinge oder Symbole
austauschen.«

14,02.2026, 14:13:18.


https://doi.org/10.14361/9783839404560
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

180 | NORMATIVITAT UND GEHALT BEI DERRIDA

ben« vermag zu geben, aber ein Leben, in dem diese Okonomie des Todes sich darstellt
und sich iiberborden 148t. Weder der Tod noch das unsterbliche Leben koénnen jemals
geben, sondern allein ein einzigartiges Uberleben. Das ist der Grundstoff dieser Prob-
lematik.*®

Man kann diese Formulierungen so verstehen, daf} sie die Seite dessen fokussie-
ren, der sich mit dem Besonderen konfrontiert sicht. Ein »Subjekt¢ als gebende
Instanz, so konnen wir sagen, ist sich gegeben, insofern es sich ohne Wiederkehr
selbst gibt, und sich von der »Okonomie des Todes« iiberborden 148t. Diese Oko-
nomie des Todes paraphrasiert den Sachverhalt, da3 ein Zeichen immer testa-
mentarischen Charakter hat. Sich zu entduflern hat stets die Konsequenz, sich
dem Geschehen des vielfiltigen Verstehens zu tibergeben, das man als sich Ent-
duBernde nicht zu kontrollieren in der Lage ist. In diesem Sinne ist jede Entéduf3e-
rung eine Spur, die zugleich darauf verweist, daf eine EntduBerung stattgefunden
hat, und dal3 der Ursprung der Entduflerung — mein Sprechen oder Handeln — nur
als Abwesendes und in der verstehend-wiederholenden Aufnahme Durchgestri-
chenes transportiert wird. Auch das Verstidndnis von uns selbst kommt in dieser
Art des Kreislaufs zustande: indem wir uns auf andere Entduferungen als auf
Entduflerungen unserer Selbst beziehen.

Im Zusammenhang mit der in diesem Abschnitt verhandelten Frage der
Asymmetrie im normativen Bezug liegt der entscheidende Punkt in der konstitu-
tiven Offenheit und dem Angewiesensein der gebenden Instanz auf das >Uber-
borden«. Ein Geben ist nur denkbar, wo es auf ein es {ibersteigendes Moment be-
zogen wird. Deswegen spricht Derrida, wie in der oben aus Wie nicht Sprechen
zitierten Stelle, davon, dal Gabe >Statt hat«. Geben meint nicht das Geben von
etwas, sondern meint, mit dem Gegebenen als gerade in seinem Gehalt nicht
Einholbares umzugehen.” Dies ist kein instrumenteller Umgang mit Bestimm-

38 J. Derrida: FG, S. 134f. (Herv. im Orig.) Die Frage des »Uberlebens< wiirde im hie-
sigen Zusammenhang weit abfiihren. Derridas Gebrauch des Ausdrucks verweist
darauf, dafl Lévinas seine Auseinandersetzung mit dem vorgingigen Anspruch des
Anderen explizit als eine Aufgabe versteht, die sich dem Denken nach dem Holo-
caust stellt. Vgl. hierzu Thomas Bedorf: »Der Andere als Versprechen und An-
spruch. Anndherungen an Adorno und Levinas«, in: ders. u.a. (Hg.), Undarstellba-
res im Dialog. Facetten einer deutsch-franzosischen Auseinandersetzung, Amster-
dam, Atlanta: Rodopi 1997, S. 163-174.

39 Vgl. zur Notwendigkeit der Trennung des normativen Moments der Gabe vom Ge-
halt auch J. Derrida: FG, S. 25: »Die Identifikation eines Gabengeschehens scheint
sie zu zerstoren. Die blofe Identifikation eines Gabengeschehens, das heifit des
Ubergangs eines identifizierbaren Dinges zwischen identifizierbaren irgend->einenc,
wire nichts anderes als der ProzeB der Zerstorung der Gabe. Ganz so, als wire die
Differenz zwischen der Institution oder dem Ereignis der Gabe als solcher und ihrer
Zerstorung dazu bestimmt, sich stindig zu annullieren. Die Gabe als Gabe diirfte
letztlich nicht als Gabe erscheinen: weder dem Gabenempfinger noch dem Geber.
Gabe als Gabe kann es nur geben, wenn sie nicht als Gabe prisent ist.« (Herv. im
Orig.)

14,02.2026, 14:13:18.


https://doi.org/10.14361/9783839404560
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

NORMATIVITAT IN TERMINI DER ALTERITAT | 181

tem, sondern dieser Bezug gibt dem als solches alle Bestimmung iibersteigenden
Besonderen einen Ort in der Welt: in der Bewegung des Verstehens, das sich als
normativ an das Andere in der anderen Entduflerung gebunden versteht.

3.2.4 Freigebigkeit des Versprechens

Wir stehen in asymmetrischer Weise in einem Anspruch des Besonderen, der un-
einlgsbar ist. Oder genauer: wir konnen uns nicht durch etwas aus diesem An-
spruch auslosen. Wir konnen dem Anspruch des Besonderen nicht durch das Ge-
ben von etwas (beispielsweise eines guten Grundes) gerecht werden und zwar
»aufgrund der Unendlichkeit die ihn auszeichnet, und des heteronomen Verhilt-
nisses zum Anderen, zum Antlitz des Anderen, das mir befiehlt, dessen Unend-
lichkeit ich nicht thematisieren kann und dessen Geisel ich bin.«** Diese Formu-
lierungen zielen auf das Verhéltnis zwischen sozialen Gegeniibern. Sie verweisen
auf die Dimension der Bezichung zum Anderen als einem Besonderen, an die
oben mit Kants Zweckformel des kategorischen Imperativs erinnert worden war.
Hinsichtlich dieser Dimension bedarf es einer Vorklarung, die in bezug auf den
Begriff des Versprechens zu entwickeln ist.

Die Lévinassche Formulierung, im Anspruch der Besonderheit des Anderen
stehend eine »Geisel« meiner Gegeniiber zu sein, konnte dahingehend gedeutet
werden, dafl wir je nur zu einer Schrumpfform des Sozialen fahig sind. Dal} an
uns ein Anspruch ergeht, unseren Gegeniibern gerecht zu werden, den wir aber
nie einldsen konnen, wiirde in einer solchen Perspektive zu dem SchluB nétigen,
daB Derrida Sozialitdt als ein Verfallsphdnomen und als einen Stand in der
Schuld versteht. Einem solchen Versténdnis tritt Derrida aber entgegen. Einer-
seits mit Uberlegungen wie der bereits zitierten, daB es Gabe nur gibt, »wenn es
keine Reziprozitit gibt, [...] weder Gegengabe noch Schuld».” Andererseits sys-
tematisch dadurch, dafl er das basal asymmetrische Verhéltnis unserer norma-
tiven Bindungen an vielen Stellen als ein Versprechen kennzeichnet.

Es ist instruktiv, zu bedenken, was wir {iblicherweise unter einem Verspre-
chen und unter Schuld verstehen. Das Versprechen und die Schuld haben eine
ghnliche Struktur. Versprechen und Schuld sind beides Verhiltnisse, in denen ei-
ne spezifische Handlung noch aussteht. Es besteht im einen Fall die Erwartung,
dal3 der, der noch etwas schuldig ist, seine Schuld einldst, wie im anderen Fall
die Erwartung besteht, daf} der, der etwas versprochen hat, sein Versprechen er-
fullt. Dabei ist es aber so, dafl wir erst dann sagen, daf} einer die Erfiillung eines
Versprechens noch schuldig ist, wenn unsere Erwartung hinsichtlich der Erfiil-
lung des Versprechens bereits enttiduscht ist. Jemanden an die Schuldigkeit erin-
nern zu miissen, die aus seinem Versprechen resultiert, 1auft darauf hinaus, dafl

40 J. Derrida: Gesetzeskraft, S. 45. Derrida charakterisiert an dieser Stelle Lévinas’
Gerechtigkeitsbegriff, der, so kann man verkiirzt sagen, zu fassen versucht, was es
heiflt, dem Anspruch des Anderen gerecht zu werden.

41 J. Derrida: FG, S. 22f.

14,02.2026, 14:13:18.


https://doi.org/10.14361/9783839404560
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

182 | NORMATIVITAT UND GEHALT BEI DERRIDA

das besondere Verhiltnis, das das Versprechen gestiftet hat, schon nicht mehr
existiert. Man konnte sagen, die spezifische Freigebigkeit, die ein Versprechen
erst zu einem solchen macht, hat in der Beziehung des Versprechenden und dem-
jenigen, der diesen an die Schuldigkeit seines Versprechens erinnert, keine Wirk-
lichkeit entfaltet.” Derrida kennzeichnet die basale und mit der Sprache ver-
wobene Normativitit deswegen als ein Versprechen, weil in ihr eine irreduzible
Freigebigkeit liegt, die unsere Sozialitit eroffnet. In dieser Weise ist tatsdchlich
»die Schrift fieigebig oder das schreibende Subjekt ein gebendes Subjekt».*

Zu den herausragenden Stellen, an denen sich Derrida mit dem Status des
Versprechens beschiftigt hat, gehoren die Texte Vom Geist. Heidegger und die
Frage und der bereits zitierte Die Einsprachigkeit des Anderen.*

Die folgende Stelle aus Vom Geist verdeutlicht, dal das Versprechen, um das
es Derrida geht, jenseits oder vor allem Thematisierbaren liegt. Wo wir etwas
Thematisierbarem begegnen, das wir in einer Frage erfragen konnten, stehen wir
bereits in jener Dimension des Sprachlichen, die Derrida ein Versprechen nennt.
Indem wir uns in dieser Dimension verhalten, haben wir, wie Derrida sagt, das
Versprechen und den Bezug zum Andern bejaht:

In dem Augenblick, wo wir die letzte Frage stellen, das heiflt: dann, wenn wir nach der
Moglichkeit der Frage fragen, wenn wir bei der Sprache anfangen, sind wir bereits in
das Element der Sprache eingelassen. Die Sprache muf3 fiir uns schon Sprache sein, die
Sprache selber mufl uns schon >zugesprochen< haben, mufl uns schon zugesprochen
sein. »Anfrage<* und >Nachfrage<* haben diesen vorgingigen >Zuspruch« der Sprache
zur Voraussetzung. Wenn die Frage nach der Frage aufkommt, ist die Sprache bereits
da: sie ist >im voraus< da. Deshalb libersteigt sie die Frage. Dieses Im-Voraus-Sein, die-
ser Vorsprung ist, vor allen Vertrdgen, eine Art urspriingliches Versprechen oder Biind-
nis, dem wir schon zugestimmt, dem wir schon ja zugerufen haben, fiir das wir uns
schon verbiirgt [donner un gage] haben miissen, gleichgiiltig, ob der dann folgende
Diskurs problematisch oder mit Negativitit behaftet ist oder nicht. Dieses Versprechen,
diese Antwort, die a priori in Gestalt einer Zustimmung erfolgt, dieser Einsatz [enga-

42 Uwe Dreisholtkamp hat priagnant die Notwendigkeit der Freigebigkeit herausgear-
beitet, derer es bedarf, wenn ein Versprechen gegeben wird. Dennoch unterscheidet
sich die hier vorgestellte Lesart grundlegend darin von Dreisholtkamps Versténdnis,
dal das Versprechen nicht als das Aufstellen und paradoxe gleichzeitige Unterlau-
fen von bestimmten Regeln aufgefaflt wird. Das Versprechen, von dem Derrida
handelt, hat keinen bestimmten Gehalt. Deswegen scheint es mir auch kein Begriff,
an dem in Derridaschen Termini das RegelregreBproblem durchbuchstabiert werden
kann, wie Dreisholtkamp dies implizit tut. Vgl. Uwe Dreisholtkamp: »Die Gabe der
Gabe und das Versprechen. Zu den unvertrauten Voraussetzungen eines vermeint-
lich tibervertrauten Sprechakts«, in: Gondek/Walden-fels (Hg.), Einsétze des Den-
kens (1997), S. 287-307.

43 J. Derrida: FG, S. 135.

44 Weitere prominente Stellen finden sich in Teil III von J. Derrida: Mémoires. Fiir
Paul de Man.

14,02.2026, 14:13:18.


https://doi.org/10.14361/9783839404560
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

NORMATIVITAT IN TERMINI DER ALTERITAT | 183

gement] der Sprache fiir die Sprache, dieses Wort/Versprechen, das die Sprache gibt
und das der Sprache gegeben wird, nennt Heidegger »Zusagec*.*

Das fragliche Versprechen bezieht sich also darauf, »in das Element der Sprache
eingelassen« zu sein; und es ist andererseits »vor allen Vertrdgen eine Art ur-
spriingliches [...] Biindnis«, fiir das wir uns bejahend immer schon verbiirgt ha-
ben. Besonders wichtig festzuhalten ist dabei, wer da etwas verspricht. Es ist —
wenig Uberraschend — nicht ein Subjekt, das jemandem etwas versprechen will,
sondern es ist die »Sprache fiir die Sprache«, die einen Einsatz bringt oder, ndher
am Franzosischen formuliert, sich engagiert. Die sich fiir die Sprache engagie-
rende Sprache ist jene Sprache, die als eine gesprochene Sprache weder trans-
zendente Struktur ist, noch eine Sprachpraxis, in der wir im Sprechen {iber un-
sere Sprache verfiigten. Die Weise, wie wir Sprache haben, ist die Weise, in der
wir bejahen, wie sich die Sprache uns gibt. Wenn ich von der Reboundkollision
Dirk Nowitzkis mit Shaquille O’Neal, dem Center der Los Angeles Lakers, er-
zdhle, habe ich mich an Sprachgebriuche von anderen gebunden, die ich in mei-
ner Aufnahme nicht anders annehmen kann, denn als die Eroffnung von Ver-
stdndnis. Ich schlieBe mich — in diesem Beispiel recht augenfillig — gleichzeitig
an meine Gegeniiber an, hier in einer spezifischen Weise an solche, die eine be-
sondere Beziehung zu Basketball haben. Wichtig ist, da wir dieses verstidndnis-
er6ffnende Anschliefen-an und Binden-an auch dann verstehen, wenn wir weder
wissen, was ein Rebound ist, noch wer Nowitzki, O’Neal und die Los Angeles
Lakers, noch gar wissen, da3 eine Kollision mit dem Kolo O’Neal leicht
schmerzhafte Folgen zeitigt. Verschiedene Gegentiber schlieen verschieden an
AuBerungen an. Aber als Gegeniiber verstehen wir in jeder EntiuBerung, die wir
verstehen, eine vorgingige »Zustimmung, wie Derrida sagt, die nicht eine Beur-
teilung eines Sachverhalts ist, sondern ein normatives Verhiltnis. Dieses Bejahen
ist eine Aufhahme des Versprechens, das das Sprachliche fiir uns bedeutet. Wenn
wir uns verstehend auf die Welt beziehen, dann haben wir stets ein nicht ver-
tragsférmiges Biindnis geschlossen, in dem wir uns an die Sprache binden, indem
wir uns an die Anderen binden. Und das ist ebenso ein Biindnis, in dem wir uns
an den Anderen binden, indem wir uns an die Sprache binden.

In Die Einsprachigkeit des Anderen hat Derrida den Aspekt hervorgehoben,
daB} dieses Verhéltnis von der Struktur unserer sprachlichen WelterschlieBung her
zu verstehen ist und daf3 die Sprache dabei eine Sprache in Aktion ist. Er spricht
hier explizit von einem Performativ des Versprechens. Fiir die Struktur der Spra-
che ist grundlegend, daB sie als ein Beziehen auf Einzigartiges besteht. Sie ist in
diesem Sinne immer das Werden einer einzigartigen Sprache, einer Sprache, die

45 J. Derrida: Vom Geist, S. 148, Anm. 105. (Herv. im Orig.) Die im Original deutsch
geschriebenen Ausdriicke verweisen auf Heidegger. Ich vernachléssige die philolo-
gischen Fragen des genauen Verhiltnisses von Heideggers und Derridas Verwen-
dung dieser Begriffe, um mich auf den systematischen Punkt zu konzentrieren, den
ich hier entwickeln will.

14,02.2026, 14:13:18.


https://doi.org/10.14361/9783839404560
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

184 | NORMATIVITAT UND GEHALT BEI DERRIDA

dem Einzigartigen oder Besonderen gerecht wird. Die Uberlegung setzt beim
rahmengebenden Thema von Die Einsprachigkeit des Anderen an, der oben
schon dargestellten Frage nach dem Verhéltnis von Ein- und Mehrsprachigkeit:

Ich komme also darauf zuriick, dal man >immer nur eine Sprache hat<, um sie etwas sa-
gen oder tun zu lassen. Natiirlich kann man mehrere Sprachen sprechen; natiirlich gibt
es Leute, die in mehr als einer Sprache kompetent sind und die sogar mehrere Sprachen
auf einmal schreiben (Prothesen, Ubersetzungen, Umschreibungen). Aber sie tun es
immer mit Blick auf und im Versprechen einer einzigen, noch unerhorten Sprache. Das
Performativ dieses Versprechens ist kein speech act unter anderen. Er ist allen anderen
Performativen implizit, und dieses Versprechen kiindigt die Einzigartigkeit einer kom-
menden Sprache an. »Es muf} eine Sprache geben¢, »ich verspreche eine Sprache ang,
»eine Sprache ist versprochens, die gleichzeitig aller Sprache [langue] und allem Spre-
chen [parole] vorausliegt und schon jeder Sprache und jedem Wort angehort.*®

Derridas Konzeption des Verhiltnisses von Sprache und Normativitit ist durch
den Bogen charakterisiert, der sich hier vom »Es muf} eine Sprache geben< dahin
spannt, daf3 diese Sprache schon jedem Wort angehért. Die ersten Sétze von Wie
nicht sprechen berichten davon, dafl Derrida vor dem Schreiben des Vortrags
gewuBlt habe, von der »Spur< sprechen zu miissen, um dann in einer Formulie-
rung, die die gesamte Auseinandersetzung mit seinem Normativitdtsbegriff an-
leiten kann, nach dem Status dieses Miissens zu fragen: »Und wenn ich sage, ich
wullte, es tun zu miissen, noch vor dem ersten Wort dieses Vortrags, so nenne ich
beim Namen bereits eine einzigartige Vorgédngigkeit des Miissens — ein Miissen
vor dem ersten Wort, ist das moglich? —, bei der man einige Mithe haben diirfte
mit der Situierung».*” Die hier gegebene Darstellung von Derrida versucht, diese
prekire Situierung herauszuarbeiten. Jenes Miissen 146t sich im basalen normati-
ven Verhiltnis verorten: in der Weise, wie wir im Gebrauch von Zeichen uns an
die Spur der anderen EntduBerung binden. Der Ort des Miissens ist einer, der in
unserer Praxis liegt; anders wire der Gedanke hinsichtlich endlicher Wesen nicht
zu verstehen. Die Verortung dieses Miissens bleibt dennoch prekir, denn in ihr
liegt ein normativer Bezug genau deswegen, weil die verortende Praxis auf die
andere Einzigartigkeit als ein Unverfiigbares bezogen ist. Die Situierung des
Miissen bleibt prekdr, weil das, was uns unverfiigbar ist, je unsere Situation
transzendiert.

Im direkten Anschlufl der oben aus Die Einsprachigkeit des Andern zitierten
Stelle setzt Derrida das Versprechen in bezug zum Bestand der strukturalen
Sprachen, die nicht »arithmetisch abzdhlbar« abgegrenzt sind, und faft seine Er-
orterungen in der Formulierung zusammen, da3 das Versprechen der einzigarti-
gen Sprache »das Kommen des Anderenc ist:

46 J. Derrida: EA, S. 38f. (Herv. im Orig.)
47 J. Derrida: WNS, S. 9.

14,02.2026, 14:13:18.


https://doi.org/10.14361/9783839404560
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

NORMATIVITAT IN TERMINI DER ALTERITAT | 185

Es ist nicht moglich, auBerhalb dieses Versprechens zu sprechen, das eine Sprache, die
Einzigartigkeit einer Sprache gibt, indem diese Sprache verspricht, die Einzigartigkeit
zu geben. Es kann hier nicht darum gehen, aus dieser Einmaligkeit [unicité] ohne Ein-
heit [unité] herauszukommen. Sie mufl dem Anderen weder gegeniibergestellt noch von
ihm unterschieden werden. Sie ist die Einsprache [monolangue] des Anderen. Das >des<
kehrt hier seinen Genetiv um (es steht hier fiir den genetivus subjectivus: die Sprache
gehort dem Anderen, kommt vom Anderen, ist das Kommen des Anderen).48

Die Dimension des Sozialen ist in jedem Sprechen er6ffnet. Sie liegt in einem
Versprechen, das wir als die Sprache in jedem Sprechen aufnehmen und dessen
Freigebigkeit uns das Kommen des Anderen verspricht.

3.2.5 Resiimee: Dimension und Rationalitidt des Sozialen

Im letzten Abschnitt bin ich bei der Bezeichnung der GroBe, auf die normativ
Bezug genommen wird, vom Gebrauch des Terminus einer >anderen Entdufe-
rung¢ dazu iibergegangen, vom Anderen im Sinne eines sozialen Gegeniibers zu
sprechen. Die Frage des Verhiltnisses dieser Groflen war bereits am Ende von
3.2.1 kurz thematisiert worden. Dort wurde festgestellt, daB Derrida zunichst
keinen Unterschied macht zwischen dem Bezug auf ein anderes Zeichen, das
auch aus meinem eigenen Zeichengebrauch stammen kann, und dem Bezug auf
das Zeichen eines Anderen im Sinne eines sozialen Gegentibers. Gefolgert wor-
den war dort, daB die normative Bezugnahme sich dann, wenn das andere Zei-
chen das Zeichen eines Anderen ist, als die Dimension des Sozialen erweist. Die-
ser Zusammenhang bedarf einer naheren Erorterung, denn er betrifft offensicht-
lich den Kern der Fragestellung der vorliegenden Arbeit: in welcher Weise Sozi-
alitdit mit elementaren Bezugnahmen zwischen Gegeniibern zusammenhéngt.
Diese Erorterungen bilden auch den Ubergang zum abschlieBenden Kapitel, das
Habermas’ und Derridas Modellierungen elementarer Vergesellschaftung gegen-
iberstellt.

Tatsédchlich konnte man Derridas Begriff des Sozialen von seiner Auffassung
der Unterscheidung zwischen dem Bezug auf das andere Zeichen und das Zei-
chen eines Anderen her entwickeln. Derrida versteht diese Unterscheidung als
eine zwischen zwei Momenten unseres (je zeichengebrauchenden) Weltbezugs
und nicht als eine zwischen zwei unterschiedlichen Fdllen von Zeichengebrauch.
Man konnte den Bezug auf das andere Zeichen so wie oben eingefiihrt (und hier
jetzt zurechtgeriickt) als den Oberbegriff fiir zwei zu unterscheidende Bezug-
nahmen ansehen: solche auf Zeichen, die ich selbst gebraucht habe oder gebrau-
chen werde, und solche auf Zeichen, die Andere gebraucht haben oder gebrau-
chen werden. Derrida macht nun deutlich, daf diese Unterscheidung nicht grund-
sétzlich die Weise betrifft, wie wir Zeichen gebrauchen. Wir beziehen uns grund-

48 J. Derrida: EA, S. 39.

14,02.2026, 14:13:18.


https://doi.org/10.14361/9783839404560
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

186 | NORMATIVITAT UND GEHALT BEI DERRIDA

sétzlich in derselben Weise auf das Zeichen von Anderen wie auf unsere eigenen
EntiduBerungen.

Dieses Dementi stiitzt sich auf zwei zusammenhidngende Argumente: Weder
konnen wir eine Sprache oder einen Zeichengebrauch prinzipiell als unseren
ausweisen (als unseren »signierenc), noch ist es sinnvoll, der zeichengebrauchen-
den Instanz eine Abgegrenztheit zuzuschreiben, wie sie impliziert ist, wenn man
den Bezug auf ein von mir gebrauchtes Zeichen vom Bezug auf den Zeichen-
gebrauch eines Anderen grundsitzlich unterscheiden will. Oben (in Abschnitt
3.1.3) wurde dargestellt, wie Derrida in Die Einsprachigkeit des Anderen diese
Argumente entfaltet. Er kommt dort einerseits zu dem Ergebnis, dal meine Spra-
che immer die Sprache des Anderen ist oder »vom Anderen kommt(«. Anderer-
seits zeigt er, dal daher unser Selbstbezug stets die Form einer anamnestischen
Selbstaneignung hat, dal das andere Zeichen, das unserem eigenen Zeichen-
gebrauch entspringt, niemals einfach als mein Zeichen vorliegt, sondern daB} ich
es mir als das meine, das mich mir bringt, stets aneignen muf3. Dies kann als Der-
ridas Lesart des unhintergehbar sozialen Charakters von Individualitéit verstanden
werden. Bevor ich abschlieend diese Lesart derjenigen von Habermas gegen-
iiberstelle, bleibt weiter zu erldutern, wie mit Derrida die Differenz zwischen
meinem Zeichengebrauch und dem eines anderen zu fassen ist.

Die Frage nach der Spezifitit des Bezugs zu meinen eigenen Entduflerungen,
Gedanken und Empfindungen 148t sich mit einer Formulierung Davidsons als die
Frage nach der »Autoritit der ersten Person« verstehen.*’ In einer bestimmten
Weise scheint es evident, daf} ich zu meinen eigenen inneren Episoden einen an-
deren Zugang habe als zu jenen meiner Gegeniiber. Bertram spricht davon, »daf3
diejenige, die versteht, eine unumstoBliche Autoritit in den Fragen hat, ob sie
versteht und was sie versteht. [...] Selbstverstindlich kann es viele Momente ge-
ben, in denen unklar ist, ob man sprachliche Ausdriicke versteht oder wie man sie
versteht. Wenn sie aber verstanden werden, hat, wer versteht, das letzte Wort. Es
ist unmoglich, das Verstehen und seine Verstindnisse von der Verstehenden zu
entfremden.«’® Bertram geht dabei von der Uberlegung aus, daB die verstehende
Bezugnahme auf andere Entduflerungen nie im voraus gewihrleistet ist. Wenn
etwas verstanden wird, werden die anderen Entduerungen in das gehaltbestim-
mende strukturale Geflecht einbezogen, und im Ausbilden der strukturalen Be-
ziehungen besteht das Verstehen. Oben wurde dieses Verhéltnis als ein Ineinan-
der von Aktivitit und Passivitdt im zeichengebrauchenden Weltbezug oder als
ein Geschehen charakterisiert. Da es keine irgendwo bestehende Notwendigkeit

49 Vgl. Donald Davidson: »Die Autoritit der ersten Persong, in: Manfred Frank (Hg.),
Analytische Theorien des SelbstbewuBtseins, Frankfurt/Main: Suhrkamp 1994, S.
635-649.

50 G.W. Bertram: SpG, S. 131. Ich gehe hier von Bertrams Begrift der »Augenblicks-
gebundenheit des Verstehens< aus, komme hinsichtlich der Autoritét der ersten Per-
son zu einer etwas anderen Bestimmung, da ich auch fiir den Selbstbezug die Tren-
nung von Gehalt und Bindung fiir entscheidend halte.

14,02.2026, 14:13:18.


https://doi.org/10.14361/9783839404560
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

NORMATIVITAT IN TERMINI DER ALTERITAT | 187

fur das Geschehnis eines Verstehens gibt, ist es stets und irreduzibel ein Verste-
hen, das mir geschieht. Die Beziige, in denen sich der Gehalt ausbildet, bestehen
nirgends sonst als in der Praxis des differenzierend-wiederholenden Auffassens.

Mit Derrida kénnen wir diese Situation der Selbstauffassung noch etwas ge-
nauer charakterisieren. In Die Einsprachigkeit des Anderen sagt er vom Selbstbe-
zug, dieser situiere sich »in einer nicht situierbaren Erfahrung der Sprache — im
weiteren Sinne des Wortes —, die weder einsprachig noch zweisprachig, noch
mehrsprachig ist. [...] Auf jeden Fall gab es vor dieser fremdartigen, dieser un-
heimlichen Situation einer nicht-nennbaren Sprache kein denkbares oder den-
kendes Ich.«’' Derrida bringt zum Ausdruck, daB das spezifische Moment des
Selbstbezugs im Verstehen sprachlicher Wesen nicht dadurch zu fassen ist, dafl
dieser Bezug in einer spezifisch mir zuzuschreibenden Sprache oder mit spezi-
fisch mir zuzuschreibenden Zeichen stattfindet. Auch fiir meine inneren Episo-
den gilt, daB3 die Autoritit, die ich dariiber habe, wie ich sie verstehe, mit der Of-
fenheit des gehaltbestimmenden Strukturzusammenhangs konfrontiert ist. Dal}
der Selbstbezug sprachlicher Wesen immer auf die Sprache bezogen ist, besagt,
daB die Bestimmung der Gehalte dieses Selbstbezugs — das heillt die Bestim-
mung dessen, wer ich fiir mich bin oder was ich gerade erlebe — immer ein nach
auBlen offener Vorgang ist, denn der Beitrag der Anderen zum Bestand der struk-
turalen Sprache kann nie ausgeschlossen werden. In diesem Sinne sind auch in-
nere Episoden nie rein privat.

Mit Derrida ist deshalb in der Charakterisierung des Selbstbezugs die Beto-
nung auf den Bezug zu legen. In Anlehnung an Derridas Sprachgebrauch konnte
man sagen, dal in allem Verstehen einem Bezug des Verstehenden auf sich
selbst ein Ort gegeben ist. Verstehen bildet viele unterschiedliche Beziige aus;
immer aber sind darunter jene besonderen Beziige auf mich selbst. Verstehen ist
immer auch eine Weise, mich an mich zu binden, oder, wie Derrida sagt, die ei-
gene Anamnese zu betreiben. Wie diese Bestimmung inhaltlich ausfillt, das heif3t
als wen ich mich dabei erfahre und verstehe, hingt auch von den vielen anderen
Beziigen ab, in denen mein Verstehen statt hat. Daff ich aber diesen Bezug auf
mich ausbilde, ist in meinem Verstehen impliziert. Ich muf} diesen Bezug aber
auch ausbilden, er besteht nicht einfach als ein in sich ruhendes Selbstgegeben-
sein. Auch der Selbstbezug ist ein normatives Phdnomen. Insofern hat der Ver-
stehende in bezug auf sein Verstehen vielleicht nicht das »letzte Wort< — denn ein
letztes Wort gibt es in der gehaltbestimmenden Bewegung nicht —, aber er Aat
das Wort. Der Augenblick des Verstehens ist ein Geschehen, das immer je mir
geschieht und das in diesem Sinne nie von mir entfremdet werden kann. Der ent-
scheidende Zug ist aber, daB neben diesem Bezug ein weiterer oder viele weitere
von der gleichen Art am selben Ort siedeln: der Bezug auf den Anderen und die

51 J. Derrida: EA, S. 24. (Herv. im Orig.) Ich iibergehe, wie oben auch, den psycho-
analytischen Hintergrund von Derridas Vokabular, weil der Rekurs im hiesigen Zu-
sammenhang verzichtbar ist.

14,02.2026, 14:13:18.


https://doi.org/10.14361/9783839404560
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

188 | NORMATIVITAT UND GEHALT BEI DERRIDA

Anderen. Die Beziige, die uns zu Gegeniibern und zwar zu Gegeniibern im Sozi-
alen machen, sind von der gleichen Art. Derridas Verstindnis der Unterschei-
dung zwischen dem Bezug auf mein anderes Zeichen und dem Bezug auf das
Zeichen eines Anderen muf} also verstanden werden als eine konsequente Be-
stimmung der Weise, in der wir als Individuen soziale Geschopfe sind.™

Um diese méglicherweise iiberraschenden Uberlegungen vertraut zu machen,
ist es sinnvoll dem Kapitel, das der Gegeniiberstellung von Habermas und Der-
rida gewidmet ist, eine Skizze voranzustellen, die vorab und holzschnittartig dar-
stellt, inwiefern es Derridas Position gelingen kann, Primissen der Habermas-
schen Theorie einzuldsen, die Habermas selbst nicht einzulgsen vermag.

Dies betrifft insbesondere Derridas Auffassung, dafl wir verstehende oder ra-
tionale Beziige zur Welt ausbilden, weil wir Wesen sind, die sich normativ bin-
den. Diese Auffassung 148t sich gegen solche abgrenzen, die nachzuweisen ver-
suchen, dal} es rational ist, sich normativ zu binden. Das klassische Beispiel fiir
letztere sind Vertragstheorien, nach denen Aktoren sich allgemeinen Regelungen
unterwerfen, weil sie darin ihre langfristigen Interessen am besten gewahrt sehen.

In dieser Entgegensetzung stehen Habermas und Derrida programmatisch auf
derselben Seite. Beide sehen in Vertragstheorien ein unhaltbares Verstindnis von
gesellschaftlichen Individuen impliziert, da diese sowohl Vernunft wie eigene In-
teressen unabhingig vom gesellschaftlichen Zusammenhang haben miifiten, um
in der Situation zu sein, die Vor- und Nachteile abwigen zu konnen, die eine
Eingliederung in die Gesellschaft bringen wiirde. In der Folge dieses Einwands
ergibt sich die Forderung, dall wir die Vernunft gesellschaftlicher Wesen als ein
selbst wesentlich gesellschaftliches Phianomen verstdndlich machen. Denn wir
sollen rational sein, weil wir sozial sind.

Zunichst ist dabei an die Rolle der Normativitit zu erinnern. Die Pramisse
der Gleichrangigkeit von Rationalitit und Sozialitit hingt zusammen mit der
Auffassung des Sozialen als einem Phénomen sui generis. Das Soziale wird da-
bei als eine Wirklichkeit verstanden, die nicht auf andere Aspekte unseres Stan-
des in der Welt zuriickgefiihrt werden kann. Sozialitdt erfiillt dann nicht be-
stimmte Funktionen fiir den individuellen Weltbezug, sondern Individuen werden
als unhintergehbar an das Soziale gebunden verstanden. Diese anspruchsvolle
Form des Gebundenseins an die sozialen Gegeniiber wird als die normative Bin-

52 Nebenbei sei darauf verwiesen, dafl eine solche Konzeption der »Autoritit der ersten
Person«< auch den Vorteil bietet, sehr offen zu sein hinsichtlich des Verstindnisses
dafiir, was denn Uber eine >erste Person¢, ein >Ich« etc. zu sagen sei. Spitestens die
Ethnologie hat uns im letzten Jahrhundert gelehrt, wie grof die Spannweite mogli-
cher Verstdndnisse von »Personenc ist, wie Foucault auch fiir den westeuropéisch
gepragten Kulturkreis die Historizitét unserer Konzepte des Selbst herausgearbeitet
hat. Vgl. Michel Foucault: Die Ordnung der Dinge. Eine Archéologie der
Humanwissenschaften, Frankfurt/Main: Suhrkamp 1971; ders.: Der Gebrauch der
Liste; ders.: Die Sorge um sich. Sexualitdt und Wahrheit 3, Frankfurt/Main:
Suhrkamp 1989.

14,02.2026, 14:13:18.


https://doi.org/10.14361/9783839404560
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

NORMATIVITAT IN TERMINI DER ALTERITAT | 189

dung verstanden. Da diese Form der Bindung qua Priamisse nicht auf ein eigenes
Interesse zurtickgehen kann, ist sie eine Bindung an den Anderen um des Ande-
ren willen. Sozialitét ist demnach das Bestehen von Bindungen, die die Einzelnen
in spezifischer Weise iibersteigen. Normative Verhiltnisse sind dieser Auffas-
sung nach Verhéltnisse von eigenem Recht.

Von Derrida ist nun zu lernen, dafl man dieser Primisse nur gerecht werden
kann, wenn man das normative Moment der sozialititseroffnenden Beziige von
jedem Gehalt trennt, den diese Beziige haben. In einer Hinsicht ist das unmittel-
bar einleuchtend. Wenn die Bindung an den Anderen um des Anderen willen be-
steht, kann ihr Bestehen nicht davon abhéngen, dafl es dieser oder jener be-
stimmte Andere ist, an den wir uns binden. Dann ndmlich hinge die Bindung
wieder von der bestimmten Weise ab, wie wir den andern auffassen. Dabei hel-
fen auch universalisierende Bestimmungen nichts, wie etwa eine solche, daf} alle
Menschen die Adressaten unserer normativen Bindung sind. Denn auch dabei
bliebe die Begriindung des normativen Bezugs abhidngig davon, wie wir diesen
Begriff substantiell fiillen.”

Habermas schldgt daher einen anderen Weg ein. Nach seiner Auffassung
héngt die Normativitdt unserer Bindung an den Anderen nicht von einer substan-
tiellen Bestimmung dessen ab, wer das Gegeniiber ist, sondern davon, dall wir
beurteilen kénnen, ob die Umgangsweisen, die die Gegeniiber miteinander pfle-
gen, einander angemessen oder unangemessen sind. Dann wird das normative
Moment der Bindung so verstanden, da3 wir uns darauf verpflichten, mit unseren
Gegeniibern angemessen umzugehen. Diese Beurteilung der Angemessenheit des
Umgangs ist es, was unsere Rationalitét leistet. Die Idee der Diskursethik liegt
darin, fiir Kants »Faktum der praktischen Vernunft« eine Erlduterung anzubieten,
die dieses Faktum als einen — in notwendiger Idealisierung projizierten — gelin-
genden ProzeB rationaler Verstindigung erweist, in dem wir {iber die Angemes-
senheit von Umgangsweisen bzw. Regeln fiir Umgangsweisen entscheiden kon-
nen. Dieser ideale Klarungsprozel3 ist die weltlich mogliche Wirklichkeit der
Selbstgesetzgebung verniinftiger Wesen. Wenn nun in dieser Weise die Bestim-
mung des Willens »die Gestalt der Selbstgesetzgebung annimmt, durchdringen
sich Wille und Vernunft vollstindig.«** Dieser ProzeB hat die Form eine Selbst-
reinigung, denn solange noch »subjektiv zufillige Bestimmungen im Spiel blei-
ben« und damit »nicht alle Momente der Notigung getilgt [sind], ist der Wille
nicht wahrhaft frei.«’> Letztlich geht die Fahigkeit zu normativer Bindung nach

53 Dies kann man als eine sehr grobe Darstellung von solchen Positionen ansehen, die
unsere normativen Beziige als unabldsbar von bestimmten in Traditionen iiberliefer-
ten Verstdndnissen ansehen, z.B. kommunitaristische Positionen.

54 J. Habermas: »Eine genealogische Betrachtung zum kognitiven Gehalt der Moral,
in: ders., Die Einbezichung des Anderen (1996), S. 11-64, hier S. 47. (Herv. im
Orig.)

55 J. Habermas: »Eine genealogische Betrachtung zum kognitiven Gehalt der Moral,
S. 47. (Herv. im Orig.)

14,02.2026, 14:13:18.


https://doi.org/10.14361/9783839404560
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

190 | NORMATIVITAT UND GEHALT BEI DERRIDA

Habermas also auf das rationale Unterscheidungsvermégen zuriick, nur subjektiv
angemessene Bezugsweisen von allgemein anerkennbar angemessenen Bezugs-
weisen zu unterscheiden.

Damit aber fiihrt auch Habermas die Moglichkeit normativen Bezugnehmens
auf die Fahigkeit rationalen Ridsonnements zuriick. Es ist die Moglichkeit, das
gute vom schlechten Argument zu unterscheiden, die es uns ermoglicht, unseren
Willen zu emanzipieren. Wir haben die Moglichkeit, uns dazu zu bringen, uns zu
binden, weil wir die Fahigkeit zur Einsicht haben. Nicht, weil wir in einem nor-
mativen Anspruch stehen, erschlieit sich uns die Welt des Verstehens, sondern
weil der verniinftige Wille sich selbst zu binden vermag, sollen wir normative
Beziige ausbilden konnen. Ins Zentrum gestellt ist nicht das Gebundensein durch
den Anderen, in dessen Anspruch ich mich gestellt finde, sondern eine Form des
Selbstbezugs der Vernunft. Diesem Selbstbezug bleibt ein explanatorischer Vor-
rang eingerdumt.

Damit bietet die Habermassche Fassung der Normativitit keine durchgehal-
tene Unabhéngigkeit des Sozialen als einer irreduziblen Dimension unseres Stan-
des in der Welt. Der Grund dafiir liegt, wie im zweiten Kapitel dieser Arbeit er-
ortert, darin, da3 Habermas einer instrumentalistischen Sprachauffassung ver-
haftet bleibt. Sprache als ein Mirtel der Vergesellschaftung tritt zwischen Akto-
ren, deren primér intentionalitétsbildende Tétigkeit das Problemldsen in der ob-
jektiven Welt und nicht der normativ gebundene Umgang mit sozialen Gegen-
iibern ist.

14,02.2026, 14:13:18.


https://doi.org/10.14361/9783839404560
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

4. Habermas und Derrida liber elementare

Vergesellschaftung

Habermas und Derrida teilen, mit vielen anderen Philosophlnnen, ein Verstind-
nis ihrer Arbeit, das folgendermallen formuliert werden konnte: Die philosophi-
sche Exploration unseres Standes in der Welt steht vor der Aufgabe, zu erldutern,
in welcher Weise endliche, raum-zeitlich situierte, soziale Wesen Verstindnisse
von sich und der Welt ausbilden. Uber diese allgemeine Formulierung hinaus tei-
len Habermas und Derrida die spezifischere Auffassung, da3 die Momente der
raumzeitlichen Endlichkeit, der Ausbildung von Verstidndnissen und der Soziali-
tét jeweils irreduzibel sind.

Die Fragestellung der vorliegenden Studie hat das Moment des Sozialen als
den Ansatzpunkt gewihlt, von dem aus die unterschiedlichen Weisen von Ha-
bermas und Derrida, jenen Zusammenhang irreduzibler Momente zu charakteri-
sieren, untersucht wurden. Dabei habe ich mich von der Habermasschen Theo-
rieanlage dahingehend leiten lassen, die Frage nach der Beschaffenheit und Rolle
des Sozialen im Blick auf die Modellierung einer elementaren Situation sozialer
Praxis zu eruieren, der zugeschrieben wird, konstitutiv fiir den sozialen Zusam-
menhang zu sein. Habermas’ Theorie des kommunikativen Handelns modelliert
den Mechanismus kommunikativer Handlungskoordinierung als eine solche ele-
mentare soziale Praxis.

Im letzten Kapitel wurde dargestellt, wie Derrida den Zusammenhang der ir-
reduziblen Momente der raumzeitlichen Situiertheit, der gehaltvollen Verstiand-
nisse und der Sozialitdt konzipiert. In diesem abschlieBenden Kapitel ist nun zu
erdrtern, wie sich die Modellierung einer Situation elementarer sozialer Praxis im
Lichte der Uberlegungen Derridas darstellt. Ich werde zunichst auf einen grund-
legenden Unterschied eingehen, der den Status des Begriffs einer elementaren
Verstandigungssituation betrifft: Wahrend Habermas eine spezifische soziale
Praxis in der Rekonstruktion elementarer Vergesellschaftung auszeichnet, geht
aus Derridas Uberlegungen hervor, dal man gerade auf eine solche Auszeich-

14,02.2026, 14:13:18.


https://doi.org/10.14361/9783839404560
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

192 | HABERMAS UND DERRIDA UBER ELEMENTARE VERGESELLSCHAFTUNG

nung verzichten muf} (4.1). Im Anschluf} an die Er6rterung dieser Differenz gehe
ich nochmals auf Schwierigkeiten in Habermas’ Theorie ein, an denen ersichtlich
wird, dall Habermas selbstgesetzte Theorieanspriiche genau deswegen nicht ein-
16sen kann, weil er eine spezifische soziale Praxis als sozialitdtskonstituierend
herausstellen will (4.2). In den darauf folgenden zwei Abschnitten werde ich
ausgehend von den Begriffen des Geltungsanspruchs (4.3) und der Ja/Nein-Stel-
lungnahme (4.4) entfalten, welche Verschiebungen sich ergeben, wenn man es
unternimmt, den von Habermas und Derrida geteilten, aber von ersterem nicht
eingeldsten theoretischen Anspriichen unter Riickgriff auf Uberlegungen des
zweiteren gerecht zu werden. Zuletzt betrachte ich in einem kurzen Ausblick, wie
sich das Projekt einer kritischen Gesellschaftstheorie, die ihre normativen Grund-
lagen ausweisen kann, dann im Lichte der vorliegenden Uberlegungen insgesamt
darstellt (4.5).

14,02.2026, 14:13:18.


https://doi.org/10.14361/9783839404560
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

SPEZIFITAT ODER UNBEGRENZTHEIT ELEMENTARER SOZIALER PRAXIS | 193

4.1 Spezifitit oder Unbegrenztheit elementarer
sozialer Praxis

Als ein Modell elementarer Vergesellschaftung hat in Habermas’ Theorie der
Mechanismus kommunikativer Handlungskoordinierung die Funktion, die Mog-
lichkeit sozialer Ordnung zu erkléren. Das Fundament dieser Erklarung legt Ha-
bermas in einer pragmatischen Sprachtheorie. Der in sprachtheoretischen Ter-
mini erlduterten »Universalpragmatik¢ fillt die Aufgabe zu, den Zusammenhang
zwischen Bedeutung und Geltung in den drei Dimensionen der Wahrheit, der
Richtigkeit und der Wahrhaftigkeit zu erldutern.

In diesem Zusammenhang zwischen Bedeutung und Geltung kommen — um
dies zu rekapitulieren — in doppelter Weise normative Verhiltnisse ins Spiel. Ei-
nerseits soll das Verstindnis dafiir, was ein Sprechakt hinsichtlich des sozialen
Zusammenhangs bedeutet, darauf beruhen, dafl verstanden wird, in bezug auf
welche Normen der Sprechakt in seiner Eigenschaft als eine Handlung (z.B. als
Aufforderung, Bitte, Taufe etc.) Giiltigkeit im Sinne von Normenkonformitit fiir
sich beanspruchen kann. Insofern hidngt das Verstindnis von Sprechakten mit
dem Versténdnis von Handlungsnormen zusammen. Andererseits besteht der Zu-
sammenhang zwischen Geltung und Normativitit darin, daB8 ein Sprechakt stets
eine beziehungsstiftende Kraft besitzt, weil mit ihm implizit die Gewéhr gegeben
wird, notigenfalls Griinde fiir seine Giiltigkeit gemi3 unseren Rationalititsnor-
men zu geben. Wenn soziale Gegentiber sich im Medium von Griinden iiber Gel-
tungsfragen auseinandersetzen konnen, »lenken Rationalitdtsnormen ihren
Geist».! Auf der Basis dieser Rationalititsnormen kénnen die Gegeniiber dann
kldren, welche Handlungsnormen, die »den Willen von Aktoren binden«? als ge-
eignet gelten diirfen, soziale Ordnung zu ermdoglichen. Die soziale Welt — die
Gesamtheit der legitim geordneten Beziehungen — reproduziert sich nach dieser
Vorstellung in den Akten kommunikativer Handlungskoordinierung, indem im-
oder explizit (d.h. mit oder ohne Wechsel in den Diskurs) die leitenden Hand-
lungsnormen konsentiert werden.

Die Normativitit, die fiir die Rationalitdt von Aktoren iiberhaupt in Anschlag
gebracht wird, hat also selbst keine soziale Dimension, weswegen Habermas es
auch fiir problematisch hélt, die Vernunft welthabender, sprachlicher Wesen im
Ganzen und deren Handeln unter einem Begriff von Normen zusammenzufassen.
Diese Einschédtzung wurde oben darauf zuriickgefiihrt, da3 Habermas als das ba-
sale Phianomen des Umgangs mit Gehalt den problemlosenden Sprachgebrauch
ansieht. Hinsichtlich seiner Beschreibung einer elementar vergesellschaftenden
Situation hat diese Konstruktion den Effekt, dal3 Habermas nicht alle Interakti-
onssituationen als Bestandteil der Sozialitit von Aktoren ansehen kann, sondern

1 J. Habermas: »Von Kant zu Hegel, S. 149. (Herv. im Orig.)
2 Ebd.

14,02.2026, 14:13:18.


https://doi.org/10.14361/9783839404560
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

194 | HABERMAS UND DERRIDA UBER ELEMENTARE VERGESELLSCHAFTUNG

nur die, die qua Ausrichtung auf mégliche Verstindigung zur Konsentierung der
als giiltig ausweisbaren Handlungsnormen beitragen. Dies ist der Sinn der Unter-
scheidung zwischen strategischem und kommunikativem Handeln. Strategisches
Handeln gilt zwar als rational, aber nur als in einem parasitéren Sinne sozial, weil
es zur Erhaltung des sozialen Zusammenhangs nichts beitragt. Habermas’ Unter-
scheidung zwischen der »Normativitit von Vernunft selbst«’ und der Normativi-
tdt des Handelns fiihrt also zu einer Modellierung, die die Moglichkeit vorsieht,
dal wir das soziale Moment unseres Daseins in einer Weise verduB3erlichen — so-
zusagen abstreifen konnen —, dal wir uns auf soziale Verhéltnisse zumindest vo-
ribergehend als auB8erhalb ihrer Stehende zu beziehen vermogen.

Diese Moglichkeit besteht nach Derrida nicht. Nach Derrida kénnen wir nur
dort Verstehen ausbilden, wo wir mit anderem als mit etwas umgehen, durch das
wir uns, weil in seinem Anspruch stehend, als normativ gebunden verstehen. Wo
immer Wesen sich verstehend — oder rational — auf Welt beziehen, stehen sie in
der Dimension des Sozialen. Es kann nach Derrida also keine Auszeichnung be-
stimmter Situationen geben, die in einem elementareren Sinne sozial wiren, als
andere. Die von Habermas ausgefiihrten Charakteristika der »verstdndigungsori-
entierten Einstellung< (wahrhaftig, an kritisierbaren Geltungsanspriichen orien-
tiert, beim Ubergang in den Diskurs einzig durch den zwanglosen Zwang des
besseren Arguments angeleitet etc.), in der einzig Vergesellschaftung als Repro-
duktion der Lebenswelt moglich ist, konnen nach Derrida nicht als Charakteris-
tika gelten, die ein in einem hervorgehobenen und grundlegenden Sinne soziales
Verhalten beschreiben. Wo wir einander als Verstehende begegnen, begegnen
wir uns nach Derrida als Soziale. Dabei ist wichtig zu beachten, daB3 dies kein
weniger anspruchsvoller Begriff des Sozialen ist, als Habermas ihn fordert. Daf}
wir einander als Soziale begegnen, heifit auch fiir Derrida, dal wir aneinander in
einem normativen Sinne gebunden sind, in bezug auf welche Bindung, wie ge-
schildert, auch der Begriff der Gerechtigkeit in Anschlag zu bringen ist. Nach
Derrida gilt aber, da8 die irreduzible Sozialitdt unseres Weltbezugs nicht nur in
bestimmten Situationen zum Tragen kommt, sondern unseren Stand in der Welt
unbegrenzt pragt.

Mit dieser Konzeption gentigt Derrida einem theoretischen Anspruch, den
Habermas fiir die eigene Theorie einfordert, aber nicht einlsen kann: den Bezug
auf die »soziale Welt« als ein eigenstindiges Moment unserer Rationalitét zu er-
weisen. Die Eigenstandigkeit oder Irreduzibilitit des Sozialen ist von seiner Un-
begrenztheit nicht zu trennen.

Denn immer, wenn die Moglichkeit gedacht werden soll, daf3 es ein rationa-
les Verhalten jenseits der Grundlagen des Sozialen gibt, bedarf es eines Mal3-
stabs, anhand dessen sich zwischen den sozialititserméglichenden und den ande-
ren Verhaltensformen unterscheiden 148t. Dies hat zur Folge, dal3 das Vermdgen
der Rationalitit, solche Malistdbe aufzustellen, als der Sozialitit derselben Ratio-

3 Ebd, S. 148.

14,02.2026, 14:13:18.


https://doi.org/10.14361/9783839404560
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

SPEZIFITAT ODER UNBEGRENZTHEIT ELEMENTARER SOZIALER PRAXIS | 195

nalitdt vorgingig angesehen werden muf}. Dann kann aus der Perspektive der Ra-
tionalitit zwischen dem rationalen sozialen und dem zwar rationalen, aber aso-
zialen Verhalten unterschieden werden. In einem solchen Gedankengang liegt
insgesamt eine kognitivistische Verkiirzung. Die Moglichkeit des Sozialen soll in
der Moglichkeit der Erkenntnis griinden, welchem Mafstab ein Verhalten genii-
gen muf}, um Sozialitdt zu ermoglichen. In Habermas’ Fall wird diese Mdoglich-
keit durch den stets moglichen Wechsel vom Handeln in den Diskurs ausgewie-
sen, in welchem uns einzig der rationale Zwang des besseren Arguments bindet —
nicht aber ein Gegeniiber.

14,02.2026, 14:13:18.


https://doi.org/10.14361/9783839404560
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

196 | HABERMAS UND DERRIDA UBER ELEMENTARE VERGESELLSCHAFTUNG

4.2 Drei Folgeprobleme bei Habermas

Ich will nun an drei Folgeproblemen in Habermas’ Theorie verdeutlichen, wo
diese aufgrund der Auszeichnung einer spezifischen, als elementar geltenden so-
zialen Praxis ihrem eigenen Anspruch nicht gerecht wird. Es handelt sich um ei-
ne Unklarheit im Verhiltnis des Geltungsanspruchs der normativen Richtigkeit
zu der Normativitdt von Geltungsanspriichen tiberhaupt, um die Unterscheidung
der drei formalen Weltbegriffe als dreier Geltungssphiren und um die Unter-
scheidung zwischen objektivierender und performativer Einstellung.

Normativitit der Geltungsanspriiche tiberhaupt und der Geltungsanspruch der
normativen Richtigkeit. Maeve Cooke hat die Ansicht vertreten, dal in Haber-
mas’ Sprachpragmatik Kldrungsbedarf hinsichtlich der Unterscheidung normati-
ver Geltungsanspriiche und dem Geltungsanspruch der normativen Richtigkeit
besteht, und festgehalten, da3 man in ganz unterschiedlichem Sinn einen norma-
tiven Anspruch auf die Richtigkeit einer AuBerung erheben kann.' Dies fiihrt sie
— und anhand einer analogen Uberlegung auch Albrecht Wellmer® — zu der Uber-
zeugung, dafl Habermas’ Klassifizierung von genau drei Arten von Geltungsan-
spriichen fragwiirdig ist. Der Punkt, auf den Cooke und Wellmer hinweisen, ist,
daB das Erheben eines Geltungsanspruchs auch von Habermas per se als ein
normativ relevantes Phinomen angesehen wird. Genau diese Uberlegung liegt
der Idee zugrunde, mit dem Erheben von Geltungsanspriichen die Moglichkeit in
Verbindung zu bringen, eine Sorte von Handlungskoordinierung zu entwickeln,
die die Produktion und Reproduktion des sozialen Zusammenhangs hervorbringt.
Dies fiihrt zu der meines Erachtens richtigen Idee, daf sprachliche Praktiken in
all ihren Formen (oder mit Habermas gesprochen: »Dimensionenc<) Sozialitét er-
offnen. Zwar gelingt es Habermas, wie dargelegt, nicht, diese Multidimensiona-
litdt des Sozialen angemessen zu fassen. Habermas’ Darstellung der »Funktionen
des verstindigungsorientierten Handelns fiir die Reproduktion der Lebenswelt«’
1aBt nur den SchluB zu, daf die soziale Integration als die Reproduktion der »le-
gitim geordnete(n) interpersonellen Beziehungen« einzig iiber den Geltungsan-
spruch der normativen Richtigkeit abgewickelt wird. Denn es ist dieser Gel-
tungsanspruch, der sich auf den Bereich der interpersonellen Beziehungen rich-
tet. Die in gelingender Handlungskoordinierung liegende Konsentierung stabili-
siert den Bereich der interpersonellen Beziehungen in Habermas’ Augen nur
tiber diesen Geltungsanspruch der normativen Richtigkeit. Dies ist aber — worauf
schon Cooke und Wellmer hingewiesen haben — eine systematische Verengung.
Sie kommt zustande, weil Habermas sich die Reproduktion des sozialen Zusam-
menhangs als kognitive Bestdtigung von dessen moralischer Grundlage denkt.

1 Vgl M. Cooke: LaR, S. 67-74.
2 A. Wellmer: »Was ist eine pragmatische Bedeutungstheorie?«, S. 349ff.
3 J. Habermas: TkH, Bd. 2, S. 212.

14,02.2026, 14:13:18.


https://doi.org/10.14361/9783839404560
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DREI FOLGEPROBLEME BEI HABERMAS | 197

Der Versuch, die Normativitit im sprachlichen Geschehen nur einer Geltungsdi-
mension zuzuweisen, fiihrt zu einer systematischen Verwirrung. Dies macht zu-
letzt deutlich, daB8 die Unterscheidung der formalen Weltbegriffe als drei sozusa-
gen nebeneinander geordneter Geltungsdimensionen zwar einen nachvollziehba-
ren Unterschied zwischen unterschiedlichen Momenten des Weltbezugs markiert,
aber kategorial falsch liegt.

Weltdimensionen als Kategorien unterschiedlicher Gehalte. Habermas erldutert
die Unterscheidung zwischen den formalen Weltbegriffen als den Unterschied
zwischen verschiedenen Grundeinstellungen, die wir einnehmen. Dies lasse sich
daran verdeutlichen, dal wir dem, was uns in diesen Einstellungen begegnet, ei-
nen jeweils unterschiedlichen Sinn zuweisen. Das uns in der objektiven Welt Be-
gegnende verstehen wir als solches, hinsichtlich dessen Aussagen wahr oder
falsch sein koénnen. Demgegeniiber begegnen wir Normen als den Konstitutiva
der sozialen Welt nicht als etwas, das wahr oder falsch sein kann, sondern in
normenkonformer Einstellung, in der wir unterscheiden, ob normative Erwartun-
gen erfiillt oder verletzt werden. Zuletzt sei unser Bezug zu unseren Empfindun-
gen, Wahrnehmungen etc. wieder von anderer Art, weil wir zu ihnen einen spezi-
fisch privilegierten Zugang haben. Diese Unterscheidung 148t sich nach Haber-
mas auch als unterschiedliche Weisen beschreiben, in denen wir den Gehalt von
AuBerungen identifizieren. Die formalen Weltbegriffe sind verschiedene Gel-
tungsdimensionen, weil sie unterschiedliche Sorten von Gehalten beinhalten: Sie
stellen »universalpragmatische Bedeutungskategorien«’ dar.

Vor dem Hintergrund von Bertrams (Derridas und Lévinas folgendem) Vor-
schlag, Gehalt und Normativitét als zwei kategorial zu scheidende Momente des
Verstehens aufzufassen, zeigt sich, daB Habermas die Mehrdimensionalitét unse-
res Weltbezugs falsch anlegt. Habermas will zwar die Unterschiedlichkeit der
Beziige zur objektiven, subjektiven und sozialen Welt wahren: Letztlich konzi-
piert er sie aber doch als vor allem inhaltlich verschieden. So kommt es dann,
dal3 in seiner Systematik die Sozialitit unserer Vernunft, die doch basal sein soll,
als ein unterschiedenes Element im verhakten Mobile der Vernunftvermogen er-
scheint. Vernunft gilt ihm doch nicht als untilgbar, als sozusagen im Querschnitt
sozial. Dementsprechend sicht er eine fundamentale Unterscheidung zwischen
sozialitdtsermdglichenden und davon abfallenden Interaktionen vor. Die dieser
Unterscheidung korrespondierende Differenzierung zwischen objektivierender
und performativer Einstellung steht in analoger Weise quer zu den Ausgangsin-
tentionen seines Projekts.

Objektivierende und performative Einstellung. Die Unterscheidung zwischen ob-
jektivierender und performativer Einstellung ist das Pendant zur Unterscheidung
zwischen strategischem und kommunikativem Handeln auf methodologischer

4 ]J. Habermas: UPmk, S. 409.

14,02.2026, 14:13:18.


https://doi.org/10.14361/9783839404560
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

198 | HABERMAS UND DERRIDA UBER ELEMENTARE VERGESELLSCHAFTUNG

Ebene. In objektivierender Einstellung fassen wir nach Habermas Sachverhalte
auf. Fir sie ist kennzeichnend, dafl wir in normativer Hinsicht unempfinglich
sind. Demgegeniiber nehmen wir in performativer Einstellung an Verstindi-
gungsprozessen wirklich oder, wie im Fall verstehender Wissenschaften, virtuell
teil. In performativer Einstellung unterstellen wir unseren Gegeniibern, daf3 diese
mit threm und dem Verhalten ihrer Gegeniiber Sinn verbinden. Kurz: In perfor-
mativer Einstellung behandeln wir unsere Gegeniiber als intentionale Aktoren,
die Rationalitdtsnormen folgen und ihren Willen normativ binden konnen. Ha-
bermas unternimmt den Nachweis, da3 die Soziologie auf einen verstehenden
Zugang zu ihrem Gegenstand und damit auf einen Zugang in performativer Ein-
stellung verpflichtet ist.

Der Begriff der objektivierenden Einstellung ist aber tatséchlich auf dem Bo-
den der Habermasschen Theorie inkonsistent und zwar aus denselben Griinden,
die auch die Differenzierung der Weltbegriffe und die Unterscheidung zwischen
strategischem und kommunikativem Handeln falsch angelegt sein lassen. Wo der
Umgang mit Gehalten, i.e. das Verstehen von AuBerungen, an ein Verstindnis
der Akzeptabilititsbedingungen von AuBerungen gekniipft ist, kénnten wir, wenn
wir in normativer Hinsicht gdnzlich unempfindlich wiren, iiberhaupt nichts ver-
stehen. Wir verstiinden eben nicht, daB eine AuBerung mit Geltungsanspriichen
verbunden ist, und also verstiinden wir nach Habermas schlicht gar nicht. Die
Vorstellung einer objektivierenden Perspektive auf die Welt ist gemeint als die
ausschlieBliche Orientierung an der reinen (wenngleich falliblen) Erkenntnis, die
sich nicht auf Handlungszusammenhinge bezieht. Es ist ein erstaunliches Pha-
nomen, dafl Habermas einerseits so eindeutig die reine Fiktionalitdt und ver-
nunfttheoretische Unsinnigkeit eines auf ein Erkenntnisvermégen plus zweckra-
tionaler Handlungsorientierung eingeschrumpften Aktors kritisiert und gleich-
zeitig die Unterscheidung zwischen objektivierender und performativer Ein-
stellung zu einem Herzstiick seiner Philosophie macht. Indem er so dem rati-
onalistischen Empirismus zugesteht, immerhin die halbe Wahrheit zu sein, ist die
Moglichkeit schon vertan, unsere Sozialitit als ein basales Moment unserer Rati-
onalitit verstindlich zu machen.’

5 Hillary Putnam hat diesen Zug von Habermas’ Theorieanlage hervorgehoben. In
»Werte und Normen« argumentiert er vehement gegen Habermas® Auffassung, ein-
zig moralische Normen seien einer allgemeinen Rechtfertigung zugénglich, wih-
rend ethische Werte stets ihrem partikularen Ursprung verhaftet blieben. Habermas
gelten allein Normen als der Gegenstand von Urteilen praktischer Vernunft, wih-
rend Werte nicht (allein) durch Griinde gerechtfertigt werden konnen, sondern in ir-
gendeiner anderen Weise erklirt werden miissen. Unter der Uberschrift »Warum
gibt es tiberhaupt ein Interesse, Werte zu relativieren oder zu >naturalisieren<?«
kommentiert Putnam wie folgt:

»Obwohl der Wunsch, die Ethik zu »naturalisieren< sehr weit verbreitet ist, ist der
»Preis< der Naturalisierung duferst hoch. [...] Alle naturalistischen Darstellungen
haben folgende Gemeinsamkeit: Entweder streiten sie ab, dafl ethische Sétze Aus-
driicke von Urteilen sind, von Uberlegungen, die ohne einen »>Zusatz< wie >in der

14,02.2026, 14:13:18.


https://doi.org/10.14361/9783839404560
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DREI FOLGEPROBLEME BEI HABERMAS | 199

Derrida und Bertram folgend, 148t sich in der Unterscheidung zwischen ob-
jektivierender und performativer Einstellung der Unterschied zwischen den Mo-
menten des Gehalts und des Normativen in unserem Weltbezug angezielt sehen.
Diese Momente konnen aber nicht als irgendwie eigenstéindige oder voneinander
unabhingig auftretende Weltverhéltnisse verstanden werden. Sie sind gerade nur
aus ihrem unbegrenzten Zusammenhang heraus zu verstehen. Habermas’ Eintre-
ten flir einen Rationalitdtsbegriff, der die Mehrdimensionalitit unseres Weltbe-
zugs uneingeschrinkt zur Geltung bringen soll, scheint mir auch darauf angelegt
zu sein — selbst wenn sein Programm das letztlich nicht einlésen kann. Ich will in
den drei abschlieBenden Abschnitten darstellen, inwiefern die Beriicksichtigung
Derridas helfen kann, das Programm einer Theorie umzusetzen, die Vergesell-
schaftung auf der Grundlage des Zusammenhangs zwischen dem Umgang mit
Gehalten und einer normativ strukturierten Sozialitét beschreibt.

jeweiligen sozialen Welt< oder >relativ zu den Wiinschen und Einstellungen des In-
dividuumsc« als falsch oder richtig, verbiirgt oder unverbiirgt beschrieben werden
konnen, oder sie geben (wenn sie meinen, daf3 es so etwas wie vollstindig rationale
oder objektive ethische Urteile gibt) eine Erklarung des Zwecks, und manchmal des
Inhalts, derartiger Urteile in nicht-ethischen Begriffen. [...]

Ich denke, in unserer Zeit spiegelt das wohl die verfiihrerische, aber letztlich katast-
rophale Attraktivitét einer Strategie, die auch zum logischen Positivismus fiihrte.
Diese Strategie konnte folgendermalien beschrieben werden: >Gib dem Skeptiker
fast alles, was er verlangt, solange du ein gewisses absolutes Minimum wahren
kannst.<«

Nachdem Putnam diesen Gedanken hinsichtlich des logischen Positivismus erléutert
hat, klart er den Bezug zu Habermas wie folgt:

»lch weill, man wird mich jetzt daran erinnern, dafl Habermas kein logischer Positi-
vist oder Reduktionist ist, nicht einmal ein >Naturalist«. Fiir mich sieht es aber so
aus, als lage seinem Wunsch, jeden Diskurs tiber Werte aufserhalb der engen Gren-
zen der Diskursethik als bloBe Verhandlung von Differenzen zwischen »Lebenswel-
ten< zu behandeln, und auch dem Grund, weshalb er hier fiirchtet, irgendeine Objek-
tivitdt zuzugestehen, die sich dariiber hinaus auf einen solchen Wertediskurs
erstreckt — der Furcht ndmlich, ein solches Zugestidndnis wiirde mit der >Moderne«
nicht vereinbar sein (hier ist das der moderne Verdacht gegeniiber allem, was fiir
»metaphysisch« gehalten wird) —, als ldgen alledem positivistische Winsche und
Griinde zugrunde. Und die Idee, man konne den Positivisten sehr vieles einrdumen
und trotzdem ein kleines biichen zuriickbehalten, von dem man glaubt, es werde
ausreichen, um die gesamte ethische Objektivitdt, die man wiinscht oder braucht,
wiederherzustellen, ist derselbe Irrtum, wie die positivistische Idee, man kénne den
Skeptikern sehr vieles einrdumen und dennoch einen kleinen Rest zuriickbehalten,
von dem man glaubt, er werde ausreichen, die ganze wissenschaftliche Objektivitit,
die man wiinscht oder braucht, wiederherzustellen.« Hilary Putnam: »Werte und
Normeng, in: Giinther/Wingert (Hg.), Die Offentlichkeit der Vernunft (2001), S.
280-313, hier S. 306f. u. 311f. Meines Erachtens bezeugen die von mir oben ver-
handelten Habermasschen Unterscheidungen sowie insgesamt die Strategie, eine
spezifische soziale Praxis als die elementare Praxis auszuzeichnen und die davon
unterschiedenen Praxen sozusagen instrumentalistisch zu naturalisieren, die Rich-
tigkeit von Putnams Diagnose.

14,02.2026, 14:13:18.


https://doi.org/10.14361/9783839404560
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

200 | HABERMAS UND DERRIDA UBER ELEMENTARE VERGESELLSCHAFTUNG

4.3 Anspriiche erheben oder im Anspruch stehen

In »Was heift Universalpragmatik?« war Habermas der Frage nachgegangen,
wodurch Sprechhandlungen sich dafiir qualifizieren, die Ausbildung einer Bin-
dung zwischen Alter und Ego zu beférdern. Nach Habermas’ (Searle folgender)
Analyse spezifiziert der illokutiondre Aspekt von Sprechakten eine Art von En-
gagement, das der Sprecher eingeht. Dieses bestimmte Engagement bildet den
Inhalt der >interaktionsfolgenrelevanten Verbindlichkeiten<, durch die der
Sprechakt in einer Interaktionssituation koordinationswirksam werden kann. Im
Fall eines Ratschlages zum Beispiel besteht das Engagement darin, eine be-
stimmte Verantwortung fiir die Folgen von Alters Handeln zu iibernehmen, so-
fern dieser den Ratschlag befolgt. Das Eingehen dieses Engagements durch Ego
ist aber nach Habermas alleine nicht hinreichend, um einen Bindungseffekt zu
erzielen. Dieser Bindungseffekt beruht genauer darauf, dal Ego die Forderung
erhebt, Alter moge anerkennen, dafl das Eingehen dieses Engagements in der ge-
gebenen Situation hinsichtlich der drei Geltungsdimensionen der Wahrheit, der
Richtigkeit und der Wahrhaftigkeit in Ordnung war und dafl Ego dariiber hinaus
die Gewihr dafiir ibernimmt, einer moglichen Skepsis von Alter mit Griinden
begegnen zu konnen, die das fragliche Engagement als tatséchlich in Ordnung
ausweisen konnen und die einer Uberpriifung durch Alter fihig sind. Habermas
sieht die Ermoglichungsbedingung des Sozialen darin, dal wir als sprachliche
Wesen in den Bezugnahmen auf unsere Gegeniiber je den Anspruch auf die Giil-
tigkeit unserer EntduBerung erheben. Sozialitit wire demnach darauf gegriindet,
daf} unser Status als verniinftige Wesen es uns erméglicht, an unsere Gegeniiber
die Forderung zu richten, uns als begriindetermaflen rechtméBig handelnde Glie-
der des sozialen Zusammenhangs anzuerkennen.

Demgegeniiber geht Derrida davon aus, daf3 sich unsere Sozialitit mit Bezug
auf eine solche Gegriindetheit unseres rechtméfigen Handelns nicht verstindlich
machen 14Bt. Nach Derrida kann unsere Sozialitdt nicht auf die Stiftungsleistung
einer durch Rechtsgriinde getragenen Spontaneitdt zuriickgehen. Wir konnen
keine Moglichkeit des Sozialen denken, die gianzlich auf den Schultern von Alter
und Ego ruhte, ohne eine Reduktion unserer normativen Beziige vorzunehmen.

Auch Derrida versteht normative Beziige als eine Relation, die durch einen
Anspruch charakterisiert ist. Dieser Anspruch wird aber nicht erhoben. In den
Beziehungen zu unseren Gegeniibern als zu Anderen sind wir in deren Anspruch
gestellt. Dieses Gestelltsein geht auch nicht darauf zuriick, da die Anderen die-
sen Anspruch erheben wiirden. Sondern wir konnen {iberhaupt nur insoweit da-
von sprechen, in einer Beziehung zu unseren sozialen Gegeniibern zu stehen, wie
wir in deren Anspruch als in einem Anspruch stehen, der immer bereits gegeben
ist. Das Verhiltnis der sozialen Gegeniiber zu diesem Anspruch ist wesentlich
durch eine Passivitdt gekennzeichnet: Der Anspruch wird nicht erhoben, er wird
empfangen. Derridas Verstindnis von Sozialitdt hebt darauf ab, dal wir genau

14,02.2026, 14:13:18.


https://doi.org/10.14361/9783839404560
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

ANSPRUCHE ERHEBEN ODER IM ANSPRUCH STEHEN | 201

das normative Moment des Sozialen — das, was man die soziale Bindung nennen
konnte — nicht primér von einer Aktivitdt her verstehen konnen. Wo der Verge-
sellschaftungsprozel von einem aktivischen Einsatz her gedacht wird, kann er
nach Derrida nicht mehr von einem Kalkiil unterschieden werden, in welchem
jeder Zug letztlich eine aneignende Bewegung der aktiven Instanz ist. Eine aktive
Instanz ist stets von einer gewissen Fiille ihrer Vermogen her gedacht, die sie an-
eignend produziert und reproduziert. An den Anderen um des Anderen willen
gewandt zu sein, bedarf einer Passivitit, in der wir gegeniiber dem Anderen nicht
als eine solche Fiille eines berechtigten Subjekts auftreten.

Aus diesem Grund kann man im Anschlufl an Derrida zu der Auffassung ge-
langen, dal das normative Moment unserer Beziige von deren inhaltlicher Be-
stimmtheit zu trennen ist. Die in die Dimension des Sozialen stellende Passivitit
kann keine bestimmte Eigenschaft von Subjekten sein, denn als solche wire sie
nur ein anderer Teil ihrer Fiille. Normative Bindung ist nicht ein besonderer Typ
von Gehalt. Es gibt nach Derrida keine besonderen Arten von Gehalten — wie et-
wa »urspriinglich illokutive Bedeutungen«' —, deren Verstindlichkeit darauf be-
ruhte, daB} sie uns auf unser Dasein als soziale Wesen festlegten. Gehalt gibt es
nur in Strukturen, die ebensosehr die Momente der normativen Sozialitit wie der
kalkulierenden Aneignung aufweisen.

Dies heifit aber auch: Es kann keine Gehalte geben, die nicht dieses Moment
aufweisen. Mit Bertram kann man das normative Moment der Beziige, die wir
ausbilden und qua derer wir in der Dimension des Sozialen stehen, als ein Impli-
kat unseres verstehenden Weltverhiltnisses auffassen: » Verstehen heifit stets: an-
deres Verstehen als den Anspruch implizieren, an den man sich hilt.«?

In Habermas’ Theorie findet sich eine Entsprechung fiir diesen Begriff des
Implikationsverhéltnisses, deren andersartige Charakteristik die hier verfolgte
Differenz weiter verdeutlichen kann. Auch Habermas will den normativen Gehalt
sprachlicher Verstindigung in bezug auf ein Verhéltnis ausweisen, das es nicht
nicht geben kann: in bezug auf die im kommunikativen Handeln unvermeidli-
chen Présuppositionen. Habermas spricht von den zwar kontrafaktischen, aber
notwendigen Idealisierungen, die Sprecher in diskursiver Verstindigung vor-
nehmen miissen.

Der Unterschied zwischen notwendigen Idealisierungen einerseits und Impli-
kationsverhéltnissen andererseits hingt mit der bereits angesprochenen Unter-
scheidung zwischen einer grundlegenden Aktivitdt und einer grundlegenden Pas-
sivitit zusammen. Dabei verweist die Rede von einem Implikationsverhédltnis
noch auf eine andere Bestimmung, die Derridas Konzeption charakterisiert. Der-
rida versteht das Verstehen als ein Geschehen, oder, wie er auch hiufig sagt, als
ein Ereignis. Mit der Bestimmung eines Geschehenscharakters des Verstehens ist
noch deutlicher als mit der Rede von einer Passivitit gekennzeichnet, dafl wir die

1 J. Habermas: UPmk, S. 414f.
2 Vgl. G.W. Bertram: SpG, S. 160.

14,02.2026, 14:13:18.


https://doi.org/10.14361/9783839404560
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

202 | HABERMAS UND DERRIDA UBER ELEMENTARE VERGESELLSCHAFTUNG

Momente unseres Weltverhiltnisses nicht auf eine Stiftungsleistung zuriickfiih-
ren konnen. Und zwar in keiner Dimension; das ist der entscheidende Unter-
schied gegeniiber Habermas. Denn in einer Hinsicht liegt Habermas ebenfalls
viel daran, unser Weltverhiltnis nicht auf eine Stiftungsleistung zuriickzufiihren.

Habermas ist, wie dargestellt, der Meinung, dal3 wir die realistische Intuition
nur verteidigen kénnen, wenn wir unseren Bezug zur objektiven Welt nicht als
von uns gestiftet (im Sinne von >konstruiert<) auffassen. Aber er veranschlagt so
etwas wie einen Geschehenscharakter des Verstehens nur fiir diese Dimension
unseres Weltverhiltnisses. Demgegeniiber geht die normative Dimension unserer
Weltbeziige nach Habermas’ Vorstellung auf eine Stiftungsleistung zuriick: Auf
die normativ gehaltvollen Idealisierungen, die wir im kommunikativen Handeln
stets vornehmen miissen und die letztlich den Bindungseffekt des Erhebens von
Geltungsanspriichen begriinden.

Interessanterweise resultiert daraus auch in Habermas® Theorie, da3 derjenige
Weltbezug, der durch einen Geschehenscharakter gekennzeichnet wird, der ba-
salere ist. Die Rationalitédtsnormen, qua derer wir das Reich des Normativen pro-
duzieren und reproduzieren konnen, stammen aus dem Bezug zur objektiven
Welt, in der wir problemldsend >evolutiondre Lernprozesse« blof3 fortsetzen.

DaB} die Derridasche Konzeption eine tatsichlich soziale Rationalitdt und
nicht nur eine Rationalitét des Sozialen fal3t, wird also auch dadurch erméglicht,
dal Derrida die Momente des Normativen und des Gehalts so miteinander ver-
kniipft, dal der Geschehenscharakter des Verstehens beide in gleicher Weise be-
trifft. Die Rede von einem Geschehenscharakter des Verstehens besagt aber
nichts anderes, als daB3 es sich um einen Weltbezug handelt, der in Verstdndnis-
sen endlicher und raumzeitlicher Wesen besteht, die mit Kontingenzen umgehen.
Eine Verweltlichung des Kantischen Faktums der Vernunft kann nur gelingen,
wenn auch in der Dimension unserer normativen Gebundenheit die Verhiltnisse,

3 Die von Habermas in »Richtigkeit versus Wahrheit« vorgebrachte Vorstellung, daf3
uns in der moralischen Reflexion die »regulative Idee der gegenseitigen Einbezie-
hung von Fremden in eine inklusive — und insofern universale — Welt wohlgeordne-
ter interpersonaler Beziehungen« (S. 285) leitet, &ndert an dieser Konstellation
nichts. Der Riickgriff auf das Konzept einer regulativen Idee macht schon deutlich,
dafl der Sinn des Normativen von einem Konstruktionsprinzip der Vernunft her
erldutert wird und nicht von den Implikationen her, die die Situation mit sich bringt,
in die sich eine weltliche Vernunft gestellt findet. Dariiber hinaus halte ich es fiir
ausgeschlossen, dal} sich mit der Idee einer Welt, die sich durch die Universalitit
einer volligen Inklusion des Fremden auszeichnen soll, »ein fiir Differenzen hoch
empfindlicher Universalismus« verbinden 148t. (J. Habermas: Die Einbeziehung des
Anderen, S. 7) Hier sind die oben (im Abschnitt 3.1) vorgetragenen Uberlegungen
Derridas zum Begriff einer unbegrenzten Strukturalitéit kldrend. Die Unbegrenztheit
einer Struktur kann gerade nicht als eine totale Integration verstanden werden, son-
dern liegt in der Bewegung der sie konstituierenden Differenzierungen. Vgl. auch
den schon erwihnten Aufsatz von Bohman iiber den Widerstreit holistischer und
Totalitdtskonzeptionen bei Habermas (J. Bohman: » System and Lifeworld«. Haber-
mas and the Problem of Holism”.)

14,02.2026, 14:13:18.


https://doi.org/10.14361/9783839404560
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

ANSPRUCHE ERHEBEN ODER IM ANSPRUCH STEHEN | 203

in denen wir leben, nicht als von uns gestiftet erachtet werden, sondern als Ver-
hiltnisse, die uns genauso zustoflen, wie wir uns handelnd zu ihnen in Beziehung
setzen.

14.02.2026, 14:13:18.


https://doi.org/10.14361/9783839404560
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

204 | HABERMAS UND DERRIDA UBER ELEMENTARE VERGESELLSCHAFTUNG

4.4 Normativitat als Regulierung oder als Bindung

Die Diskursethik erldutert den Geltungssinn des Normativen als ideal gerechtfer-
tigte Akzeptabilitdt. Dall wir Normen ihrer Geltung wegen, das heif3t aus Pflicht
folgen, resultiert nach dieser Vorstellung daraus, daf3 einer giiltigen Norm alle
von ihr Betroffenen in einem unter idealen Bedingungen gefiihrten Diskurs miif3-
ten zustimmen konnen. Dieser Ansatz versteht sich als die Entfaltung des norma-
tiven Gehalts der Prasuppositionen, die wir im verstindigungsorientierten
Sprachgebrauch stets machen. Die Grundidee besteht in dem Gedanken, daf3 der
Zusammenhang von Bedeutung und Geltung allen Umgang mit Gehalt, seien es
Sachverhalte in der objektiven Welt, Empfindungen o.4. in der subjektiven Welt
oder eben Normen in der sozialen Welt, durch Griinde beurteilbar macht. In der
Beschreibung des Mechanismus kommunikativer Handlungskoordinierung tritt
dieser Gedanke in der Form auf, daB8 die in jedem Sprechaktangebot enthaltene
Gewihr fur die Giiltigkeit des mit dem Sprechakt erhobenen Anspruchs auf
Griinde verweist, die Alter in seiner Reaktion auf das Sprechaktangebot mit einer
mehr oder weniger expliziten Stellungnahme mit Ja oder Nein akzeptiert oder ab-
lehnt.

Aus meiner bisherigen Darstellung ging bereits hervor, da3 Derrida die Di-
mension des Normativen mit der Dimension des Gehalts nicht im Rekurs auf
Griinde verkniipft. Da3 wir als Verstehende implizit durch den Anspruch des
Anderen gebunden sind, hingt nicht mit einer Begriindbarkeit dieses Anspruchs
zusammen. Im letzten Abschnitt habe ich diesen Unterschied zwischen Derridas
und Habermas’ Konzeptionen unter dem Aspekt der Aktivitdt bzw. Passivitit
verhandelt. Jetzt will ich auf einen anderen Aspekt aufmerksam machen: Bei
Derrida ist die Moglichkeit des Verstehens und damit unser normatives Bezogen-
sein auf unsere Gegeniiber nicht an die Beurteilung von Richtigkeiten des Han-
delns oder Sprechens gebunden, zu der uns Griinde berechtigen. Derrida folgt
nicht der Idee, daf} ein sprachlicher Weltbezug in der Weise auf ein Spiel des
Gebens und Nehmens von Griinden verweist, dal wir das mit dem Verstehen von
Griinden verbundene Vermogen, falsch und richtig zu unterscheiden, als die
Grundlage unseres Verstehens iiberhaupt ansehen sollten.

In Falschgeld bringt Derrida dazu folgende Uberlegung vor: »Das falsche
Geldstiick ist als solches niemals Falschgeld. Sobald es ist, was es ist, anerkannt
als solches, hort es auf, als Falschgeld zu wirken und zu gelten. Es ist nur, wenn
es sein kann, moglicherweise [peut-étre], was es ist.«' Mit einem falschen Geld-
stiick zu bezahlen, konnen wir als einen ungiiltigen Zug im Spiel des Gebens und
Nehmens von Geld ansehen, den wir analog zum Gebrauch eines »nicht wohlge-
formten symbolischen Ausdrucks« als einen ungiiltigen Zug im Sprachspiel ver-
stehen konnen. Die Frage ist nun, ob wir auf der Grundlage der Unterscheidung

1 J. Derrida: FG, S. 117. (Herv. im Orig.)

14,02.2026, 14:13:18.


https://doi.org/10.14361/9783839404560
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

NORMATIVITAT ALS REGULIERUNG ODER ALS BINDUNG | 205

zwischen richtigen und falschen Ziigen verstehen konnen, was es iiberhaupt
heifit, einen Zug im Sprachspiel zu machen, das heifit einen Zug zu machen, der
fiir uns Gehalt hat. Derrida ist der Meinung, dafl wir diesen Weg der Erlduterung
nicht gehen kénnen. Und zwar deswegen, weil ein ungiiltiger Zug im Sprachspiel
oder im Spiel des Geben und Nehmens von Geld genau genommen gar kein Zug
in diesem Spiel ist.

Wenn ich mit einem falschen Geldstiick zahle, gehe ich — unter den Pramis-
sen einer an der Differenz von giiltigen und ungiiltigen Ziigen orientierten Be-
schreibung — tatséchlich iiberhaupt nicht mit Geld um. Das zeigt sich aus der Per-
spektive dieser Beschreibung daran, daf3 ich in dem Moment, in dem das Falsch-
geld als solches betrachtet wird, nicht mehr damit zahlen kann. Und genauso
verhielte es sich mit einem nicht wohlgeformten Zug im Sprachspiel. Einen un-
giiltigen Zug in dieser Sorte von Spiel zu machen, heiit nicht dieses Spiel zu
spielen. Daraus folgt aber, daB das Verstehen der Ziige, die wir in diesen Spielen
machen, nicht auf der Grundlage der Unterscheidung zwischen richtigen und fal-
schen Ziigen zustande kommen kann. Wir kénnten nicht verstehen, was es be-
deutet, mit Falschgeld zahlen zu wollen, wenn wir zundchst entscheiden wiirden,
dall der Umgang mit Falschgeld nichts mit dem Umgang mit Geld zu tun hat.
Wir kénnten gar keinen Begriff des Falschgelds haben, weil wir nicht verstehen
konnten, wie giiltige Ziige im Spiel zu ungiiltigen Ziigen stehen.

Daf3 wir den Umgang mit Falschgeld in den Zusammenhang des Umgangs
mit Geld einbetten, funktioniert also nicht abhingig von der Beurteilung dieses
Umgangs als eines falschen oder richtigen Zugs im Spiel des Gebens und Neh-
mens von Geld. Und das gilt fiir alle Spiele, deren Regeln wir als konstitutiv be-
schreiben koénnen, insbesondere fiir den Versuch, sprachliche Gehalte durch kon-
stitutive Regeln des Sprachspiels zu erkldren. Wir konnen Gehalt nicht in Ter-
mini einer Regelkonformitit erlédutern.” Unser Verstindnis von Praktiken, die wir
auf bestimmte Zusammenhinge bezichen, versteht die Praktiken im Status eines
»vielleicht¢, wie Derrida sagt, also jenseits der Bewertung ihrer Richtigkeit.

Wie oben dargestellt konzipiert auch Derrida einen intrinsischen Zusammen-
hang zwischen Normativitdt und Gehalt. Dabei werden normative Verhiltnisse
aber nicht als ein bestimmter Typ von Gehalt verstanden, die in einer besonderen
Art von Diskurs verankert und darin mit einer besonderen Art von Griinden ver-
bunden sind. In Derridas Theorie ist das normative Moment unserer Beziige auf
soziale Gegeniiber nicht von der Bewertung der Richtigkeit dieses Bezugs her zu
verstehen. Anders formuliert: Aus Derridas Perspektive trifft die Beschreibung
nicht zu, dal uns wir immer dann, wenn wir im Ausbilden von Verstindnissen an

2 Vgl analoge Argumentationen gegen die Idee, dal wir die Bedeutung von Ausdrii-
cken auf der Basis einer Beschreibung der Sprache als auf konstitutiven Regeln ba-
sierend erldutern kénnen in S. Roédls Diskussion von Katrin Gliiers These, dall wir
den Status der logischen Gesetze nicht in Begriffen konstitutiver Regeln beschrei-
ben konnen (S. Rédl: »Norm und Natur«, S. 100ff.), sowie G.W. Bertrams Erorte-
rung des Befolgens konstitutiver sprachlicher Regeln in SpG, S. 191ff.

14,02.2026, 14:13:18.


https://doi.org/10.14361/9783839404560
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

206 | HABERMAS UND DERRIDA UBER ELEMENTARE VERGESELLSCHAFTUNG

unsere Gegeniiber anschlieBen, auf der Grundlage der Beurteilung der Entdul3e-
rung unserer Gegeniiber bewegen. Die basale soziale Bezugnahme ist bei Derrida
nicht, wie bei Habermas, mit Ja/Nein-Beurteilungen verbunden.

Auch wenn man mit Derrida normative Verhiltnisse als das soziale Moment
unseres Weltbezugs auffalit, erscheint aus der Perspektive seiner Theorie Haber-
mas’ Konzeption der sozialen Welt als der Gesamtheit der legitim geordneten
Beziehungen als zu eng. Man kann zum Beispiel an die Interaktion denken, die
beim gemeinsamen Musizieren statt hat. Die Interaktion, die das gemeinsame
Musizieren zu einer manchmal auBerordentlich intensiven sozialen Erfahrung
macht, liegt nicht darin, dal sozusagen alle korrekt ihre Stimme so spielen, daf}
die Stimmen sich zu einer richtig aufgefiihrten Partitur ergdnzen. Eine anspre-
chende oder sogar aufwiithlende Auffithrung unterscheidet sich von einer nichts-
sagenden dadurch, daB die Auffiihrenden in der Praxis ihres Musizierens we-
chselweise Verstindnis erzielen. Dabei ist nicht die Frage, ob einer richtig oder
falsch spielt, sondern ob wechselseitige Anschliisse gelingen. Das Kriterium ei-
nes solchen Gelingens ist aber nicht die Richtigkeit oder Falschheit. Das ist in
Orchesterzusammenhéngen nicht anders als bei einem Quartett und besonders
deutlich tritt es im Fall von improvisierter Musik hervor. Die Weise, wie ein
Baf3gitarrist den variierenden Rhythmen des Schlagzeuges folgt und der Schlag-
zeuger den Linien des Basses, zeugt davon, wieviel Verstdndnis in einer solchen
Rhythmusgruppe herrscht. Es gibt hier verschiedenste Formen von Anschliissen
und es sind hiufig gerade die neuen, ungehorten, die fiir den Moment den stérks-
ten Bezug unter den Instrumentalisten stiftet. Aber wie Schlagzeug und BaB hier
zueinander Stellung nehmen, hat nicht die Form von Ja/Nein-Stellungnahmen.
Zweifellos binden sich die Praktiken aneinander, aber nicht, indem sie implizit
Bewertungen tiber Richtigkeiten vornehmen, sondern indem sie die Struktur des
eigenen musikalischen Verstehens von der anderen EntidufBerung als dieser be-
sonderen Entiduflerung her entwickeln.

Das Beispiel ruft eine Charakterisierung in Erinnerung, die Habermas haufig
fiir unterschiedliche als neostrukturalistisch eingeordnete Theoretiker gebraucht.
Diese findet sich unter anderem im Rahmen einer Bestimmung der Diskurstheo-
rie des Rechts als eines Versuchs das »normativ-praktische[] Selbstverstindnis
der Moderne im ganzen [...] so zu rekonstruieren, dal es seinen normativen Ei-
gensinn gegeniiber szientistischen Reduktionen wie gegeniiber dsthetischen As-
similationen behaupten kann.«> Zwei FuBnoten ordnen den szientistischen Re-
duktionismus Luhmann und den Asthetizismus Derrida zu. Den Vorwurf des
Asthetizismus verstehe ich dabei so, da Habermas es als falsch und sozusagen
der harten Welt des Ungerechten nicht standhaltend ansieht, den Begriff der Ge-
rechtigkeit als den Anspruch zu erldutern, dem Besonderen gerecht zu werden.

3 J. Habermas: Faktizitit und Geltung. Beitrdge zur Diskurstheorie des Rechts und
des demokratischen Rechtsstaats. Vierte, um Nachwort und Literaturverzeichnis
erweiterte Ausgabe, Frankfurt/Main: Suhrkamp 1994, S. 11.

14,02.2026, 14:13:18.


https://doi.org/10.14361/9783839404560
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

NORMATIVITAT ALS REGULIERUNG ODER ALS BINDUNG | 207

Konfrontiert mit diesem Vorwurf erscheint Derrida fast eher als ein Platzhalter
fiir Adorno, dessen Asthetische Theorie der Kunst die Rolle zugeschrieben hatte,
die Integritit des besonderen Nichtidentischen zu wahren (fiir Habermas ein wei-
teres Verfehlen der Notwendigkeit, die normativen Grundlagen der eigenen The-
orie ausweisen zu konnen). Hier liegt also eine tiefgreifende Differenz in Ha-
bermas’ und Derridas Verstindnis des Sozialen. Habermas hélt es nicht fiir
denkbar, die Konstitution des Sozialen in Termini der Alteritit, das heifit in Ter-
mini eines Bezugs auf das Andere als das andere Besondere begreiflich zu ma-
chen. Diese Konstitution soll nur durch die Vermittlung einer Regel moglich
sein. Das oben gegebene Beispiel des Musizierens sollte phinomenal greifbar
machen, was die vorliegende Arbeit in der Auseinandersetzung mit Derrida sys-
tematisch entwickelt hat: Dall diese Vorstellung einer Vermittlung iiber regulie-
rende Normen zu einer Fehlkonzeption des Sozialen fiihrt, die neben den disku-
tierten theoretischen Folgeproblemen auch zu einem sehr verengten Begriff des-
sen fiihrt, was es heif3t, sozial gebunden zu sein.

Der héufig erhobene Vorwurf, die Dekonstruktion koénne auf der Basis eines
am Besonderen orientierten Begriffs der Gerechtigkeit keine Anleitung fiir die
notwendige politische oder rechtliche Regulierung unserer faktischen Verhilt-
nisse liefern, trifft so die verdnderte Vorstellung von der Beschaffenheit des So-
zialen in gewisser Weise recht gut; er versteht nur das Argument nicht, das dahin
filhrt. Das Argument besagt, da3 es einer Vermittlung des Begriffs der Gerech-
tigkeit mit den Notwendigkeiten des Faktischen nicht bedarf, weil dieser Begriff
der Gerechtigkeit der Begriff eines Verhéltnisses ist, in das wir uns faktisch —
und zwar insofern wir uns tiberhaupt in Verhéltnissen verstehen: faktisch unaus-
weichlich — gestellt sehen. Die Normativitit unseres Bezugs auf unverfligbare
Andere, an dem wir unser Verstehen als das Verstehen von Anderem ausbilden,
ist eine Implikation der Faktizitét unseres Standes in der Welt.

Der Vorwurf der politischen Belanglosigkeit eines vom Anspruch des Ande-
ren her erlduterten Begriffs der Gerechtigkeit beruht auf einer Pramisse der Art,
dal3 die Moral der Erginzung durch das positive Recht bedarf, denn »[a]nders als
die Moral muf3 ndmlich das Recht das Gefille zwischen Norm und Wirklichkeit
normativ, auf dem Wege der Rechtsetzung, iiberbriicken.«* Die Kluft, die es hier
zu tiberbriicken gilt, tut sich auf, weil nach dieser Vorstellung nur der von mora-
lischen Griinden erreichbar ist, der in moralischer Einstellung handelt. Wer dies
aber nicht tut, dem kann kein moralisches Argument entgegengehalten werden,
das ihn iiberzeugen konnen miiBte, die moralische Einstellung einzunehmen.’
Weil das Regulativ der Moral nur greifen kann, wo die Einstellung einer Beriick-

4 J. Habermas: »Realismus nach der sprachpragmatischen Wende, S. 62.

5 Dies verficht Habermas gegen Apel, der fiir die Erweiterung der Diskursethik um
ein Ergénzungsprinzip eintritt, das tiber den zur blolen Normenpriifung geeigneten
Universalisierungsgrundsatz hinaus von allen eine »moralische Verantwortung fiir
die Institutionalisierung von Recht und Moral« fordern soll. Vgl. J. Habermas: »Re-
alismus nach der sprachpragmatischen Wende, S. 60f.

14,02.2026, 14:13:18.


https://doi.org/10.14361/9783839404560
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

208 | HABERMAS UND DERRIDA UBER ELEMENTARE VERGESELLSCHAFTUNG

sichtigung des Sozialen eingenommen wird, soll das Recht beispringen, um letzt-
lich mit Mitteln des Zwangs einen normativ legitimierten externen Ersatz fiir die
mangelnde innere Orientierung am Sozialen zu schaffen.

In dieser Auffassung des Rechts als einer legitimen Fortsetzung der mora-
lisch gerechtfertigten Regulierung mit anderen Mitteln kann aber nicht verstind-
lich gemacht werden, was Habermas in dem angefiihrten Zitat als die Aufgabe
des Rechts beschreibt: eine normativ angeleitete Rechtsetzung zu betreiben. Die
Griinde daftir wurden oben diskutiert: Die Figur einer Rechtsetzung, die eine
Normwirklichkeit setzt, indem sie den normativen Regeln des Gerechtigkeitsver-
stindnisses folgt, bleibt im Regelregref3 stecken. Sie wird nie ausweisen kénnen,
warum gerade diese konkretisierte Rechtsnorm als eine Umsetzung jener morali-
schen Norm soll gelten kénnen. Daher ist diese Normativitidt der Rechtsetzung
der Wirklichkeit nicht ndher oder ferner als jene der Moral.

Derridas Auffassung der Normativitét als wurzelnd in einem Anspruch des
Anderen stellt einen Versuch dar, die Wirklichkeit des Normativen in anderer
Weise zu fassen. Die Diagnose fiir die Widerspriichlichkeit der Habermasschen
und vergleichbarer Auffassungen des Normativen lautet: Normative Beziige
konnen nicht als regulierende Verhiltnisse gedacht werden. Derrida ist der Auf-
fassung, dafl das Normative als ein Gebundensein nicht im Sinne einer wirksa-
men Regulierung zu verstehen ist, sondern im Sinne eines unverfiigbaren An-
spruchs.

Dies stellt das wichtigste Ergebnis der vorliegenden Untersuchung tiber die
Grundlagen des Sozialen dar. Wenn wir soziale Verhéltnisse als normativ struk-
turierte Verhiltnisse auffassen wollen, dann konnen wir eine Irreduzibilitit des
Sozialen nur denken, wenn wir nicht danach fragen, wie sozialititsermoglichende
Regulierungen zustande kommen, sondern danach, worin die Sozialitidt unserer
Bindungen besteht. Die Frage nach der Moglichkeit des Sozialen ist nicht eine
Frage nach der Méoglichkeit bestimmter Ordnungen, die auf bestimmten Richtig-
keiten beruhen, sondern es ist eine Frage nach dem Charakter der Bindung, die
uns in die Dimension des Sozialen stellt. Ein Modell elementarer Vergesell-
schaftung, das darauf angelegt ist, eine Erkldrung dafiir liefern zu konnen, wie
die richtigen Regulierungen zum Zug kommen, wird das Soziale letztlich immer
reduzieren. In diesem Sinne beruht auch die Kantische Idee einer Bindung an das
allgemeine Gesetz auf jener transzendentalistischen Grundlage, auf der das Fak-
tum der Vernunft noch das einer allgemein-individuellen Vernunft ist. Gesucht
ist aber der Begriff einer konkret-sozialen Vernunft und der ist auf Basis der Idee
der Selbstbindung im Sinne einer Selbstregulierung nicht zu gewinnen. Der Beg-
riff des Normativen als einer Regulierung, die sich an der Unterscheidung zwi-
schen dem Richtigen und dem Falschen orientiert, bleibt immer ein vorgingig
epistemischer Begriff des Normativen. Von ihm aus kann nur verstandlich ge-
macht werden, warum es rational ist, sozial zu sein, aber nicht, warum wir ratio-
nal nur sein konnen, weil wir sozial sind.

14,02.2026, 14:13:18.


https://doi.org/10.14361/9783839404560
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

NORMATIVITAT ALS REGULIERUNG ODER ALS BINDUNG | 209

Demgegeniiber scheint es mir fruchtbar, Derrida und Lévinas darin zu folgen,
das Moment der Normativitit von Beziigen vom Moment ihres Gehaltes zu un-
terscheiden. Unter dieser Voraussetzung kann verstindlich gemacht werden, daf3
wir zu Verstidndnissen oder zu Rationalitét (sofern diese nicht auf das Vermogen,
Richtiges und Falsches zu unterscheiden, zuriickgefiihrt wird) stets nur gelangen,
sofern wir normativ gebunden sind. Dann ist die Reichweite des Sozialen nicht
mehr geringer als jene des Rationalen und damit eine zentrale Pramisse auch des
Habermasschen Theorieprojekts erfiillt.

14,02.2026, 14:13:18.


https://doi.org/10.14361/9783839404560
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

210 | HABERMAS UND DERRIDA UBER ELEMENTARE VERGESELLSCHAFTUNG

4.5 Eine normative Grundlegung der Kritik?

Mit dem Ende dieser Untersuchung stehen wir noch am Anfang des Unterfan-
gens, um dessentwillen sie angegangen wurde. Als sloganartiger Tagungstitel
hitte die Ausgangsfrage in etwa lauten konnen: Was heifit Kritische Theorie der
Gesellschaft — mit Habermas wnd Derrida? Es wurde sicherlich nur ein Aus-
schnitt der Themen beriihrt, die sich mit dieser Frage verbinden lassen. Verfolgt
wurden die Fragen, wie die Habermassche Idee zu verstehen ist, da3 es einen Zu-
sammenhang zwischen Sprachlichkeit und Sozialitdt gibt, der fiir eine Gesell-
schaftstheorie des fraglichen Typs relevant ist, in welchem systematischen Kon-
text Habermas diese Frage entwickelt und wie sich dies alles darstellt, wenn man
Derrida auf dieselbe Frage hin liest.

Diese enge Fragestellung muf3 sich dadurch rechtfertigen, dal Habermas’
Uberzeugung, die Erlduterung des Zusammenhangs von Sprachlichkeit und Sozi-
alitit sei fiir eine kritische Gesellschaftstheorie zentral und mehr noch: grundle-
gend, ein ebenso schwierig zu entfaltender wie interessanter Gedanke ist. Zur
Rechtfertigung dieser Fragestellung hat man in Derrida einen Gewéhrsmann.
Wenn man die Frage nach dem Zusammenhang von Sprachlichkeit und Sozialitit
als die Frage danach auffafit, in welcher Weise die Dimension des Normativen
als ein untilgbares und irreduzibles Moment dessen ausgewiesen werden muf,
wie wir uns in der Welt verstehen, dann bildet diese Frage ein Herzstiick ebenso
von Derridas wie von Habermas’ Werk. Man kann also sagen, da Habermas und
Derrida mindestens in dieser wichtigen Hinsicht die Perspektive teilen, aus der
sie tiber unser gesellschaftliches Dasein nachdenken.

Man kann diese Diagnose auch sprachtheoretisch wenden. Derrida ist ebenso
wie Habermas der Meinung, da3 wir nicht verstehen konnen, was die Sprache
ausmacht, wenn wir es nicht im Zusammenhang damit verstehen, worin die irre-
duzible Sozialitidt unseres Daseins besteht. Diese Perspektive auf die Sprache
geht tber eine rein sprachphilosophische Erorterung einer Verkniipfung des
sprachlich strukturierten Umgangs mit Gehalten mit einer normativen Struktur
der Sprache hinaus, wie sie z.B. weithin der Gegenstand der Debatte um das
sprachliche Regelfolgen ist. Wir konnen nach Habermas und Derrida unsere
Sprachlichkeit nur erldutern, wenn wir diese Erlduterung mit dem Gedanken ver-
kntipfen, dafl die Sprache uns als Gegeniiber in ein sozialititser6ffnendes Ver-
hiltnis zueinander bringt, in dem wir uns — eher mit Derrida gesprochen — an den
Anderen um des Anderen willen gebunden verstehen oder — in eher Kantisch-
Habermasschen Termini formuliert — den Anderen als Zweck an sich selbst anse-
hen. Habermas und Derrida vertreten, daf3 wir unseren Stand in der Welt als ver-
stechende Wesen wiederum selbst nur verstehen kénnen, wenn wir uns vor die
Aufgabe gestellt sehen, uns dariiber auseinanderzusetzen, wie unsere sozialen
Verhéltnisse als gerechte Verhéltnisse eingerichtet sein konnen.

14,02.2026, 14:13:18.


https://doi.org/10.14361/9783839404560
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

EINE NORMATIVE GRUNDLEGUNG DER KRITIK? | 211

Dennoch gibt es einen Dissens zwischen Derrida und Habermas, der die
scheinbar vorrangigste Festlegung des letzteren betrifft. Eine kritische Theorie
der Gesellschaft wird nach Derrida keine Theorie sein kénnen, die ihre normati-
ven Grundlagen auszuweisen vermag. Derrida ist der Gedanke fremd, daf das
Normative eine Grundlage sein konnte. Die normative Grundlage einer kritischen
Gesellschaftstheorie miifite eine Grundlage sein, die die kritischen Unterschei-
dungen instruiert, welche die Theorie in ihre Beschreibungen gesellschaftlicher
Verhiltnisse einzeichnet. Eine solche normative Grundlage wire als ein Kompal3
zu verstehen, der uns den richtigen vom falschen Gang der gesellschaftlichen
Dinge unterscheiden 148t, um gegebenenfalls regulierend eingreifen zu konnen.
Wie oben erortert, versteht Derrida die Normativitit des Sozialen nicht als einen
Zusammenhang des Unterscheidens von Richtigem und Falschem mit einer daran
orientierten Regulierung unserer EntduBerungen. Damit scheint klar, da wir
nach Derrida das Theoretisieren unseres gesellschaftlichen Lebens nicht mit der
Hoffnung verbinden diirfen, wir konnten einen Kompal} finden, der uns in allen
Situationen den Weg zu gerechteren Verhiltnissen wiese. Das Normative gibt
dem Verstiandnis Derridas folgend kein Fundament ab, auf dem wir ein Theorie-
gebdude errichten kénnten, das, sozusagen nach der richtigen Himmelsrichtung
ausgerichtet, der Kritik den Weg weist. Die Frage der Gerechtigkeit 148t sich
nicht mit dem Projekt einer Theoriegrundlegung verkniipfen.

Derrida erscheint somit beinahe als der strengere Kantianer. Denn obschon
wir nicht auf sicheres Geleit im normativ gebahnten Gelédnde hoffen diirfen, sind
wir nach Derrida auf die Gerechtigkeit verpflichtet. Wir sind vom Anderen ver-
pflichtet, weil wir sonst, mit Brandom gesprochen, nicht »wir< sagen konnten.
Wir sind — mit Derridas Formulierungen aus Die Einsprachigkeit des Anderen
gesagt — die, denen es mit dem Sagen-Konnen aufgegeben ist, das Sprechen des
Anderen als das Versprechen jener einzigartigen Sprache zu verstehen, die un-
sere Sprache wire — ohne daraus zu schlielen, daf3 diese Sprache die Sprache al-
ler werden konnte.

14,02.2026, 14:13:18.


https://doi.org/10.14361/9783839404560
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

14,02.2026, 14:13:18.


https://doi.org/10.14361/9783839404560
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Verzeichnis der verwendeten Siglen

Dif

DZPhil
EA

EBKH

ED

EpnK

ExVn

FG
HuD

LaR

MBKH

Jacques Derrida: »Die différance«, in: ders., Randgidnge der Philoso-
phie, 2., iiberarb. Aufl, Wien: Passagen 1999, S. 31-56.

Deutsche Zeitschrift fiir Philosophie.

Jacques Derrida: »Die Einsprachigkeit des Anderen oder die Prothese
des Ursprungs«, in: Anselm Haverkamp(Hg.), Die Sprache der Ande-
ren. Ubersetzungspolitik zwischen den Kulturen, Frankfurt/Main: Fi-
scher 1997, S. 15-41.

Jiurgen Habermas: »Erlduterungen zum Begriff des kommunikativen
Handelns«, in: ders., Vorstudien und Ergénzungen zur Theorie des
kommunikativen Handelns, Frankfurt/Main: Suhrkamp: 1984, S. 571-
606.

Jirgen Habermas: Erlduterungen zur Diskursethik, Frankfurt/Main:
Suhrkamp 1991.

Lutz Wingert: »Epistemisch niitzliche Konfrontationen mit der Welt?«,
in: ders./Klaus Giinther (Hg.), Die Offentlichkeit der Vernunft und die
Vernunft der Offentlichkeit. Festschrift fiir Jirgen Habermas, Frank-
furt/Main: Suhrkamp 2001, S. 77-105.

Robert B. Brandom: Expressive Vernunft. Begriindung, Reprisentation
und diskursive Festlegung, Frankfurt/Main: Suhrkamp 2000.

Jacques Derrida: Falschgeld. Zeit geben I, Miinchen: Fink 1993.

Georg W. Bertram: Hermeneutik und Dekonstruktion. Konturen einer
Auseinandersetzung der Gegenwartsphilosophie. Miinchen: Fink 2002.
Maeve Cooke: Language and Reason: A Study of Habermas’s Pragmat-
ics, Cambridge (Mass.): MIT Press 1994.

Jirgen Habermas: Moralbewufitsein und kommunikatives Handeln,
Frankfurt/Main: Suhrkamp °1996.

14,02.2026, 14:13:18.


https://doi.org/10.14361/9783839404560
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

214 | SIGLENVERZEICHNIS

NMD
PdM
SD

SpG

TkH

UPmk

VE
WNS

WR

Jirgen Habermas: Nachmetaphysisches Denken. Philosophische Auf-
sdtze, Frankfurt/Main: Suhrkamp 1988.

Jirgen Habermas: Der philosophische Diskurs der Moderne. Zwolf
Vorlesungen, Frankfurt/Main: Suhrkamp 1985.

Jacques Derrida: Die Schrift und die Differenz, Frankfurt/Main: Suhr-
kamp 1971.

Georg W. Bertram: Die Sprache und das Ganze. Entwurf einer antire-
duktionistischen Sprachphilosophie, Habilitationsschrift, Hildesheim
2003.

Jirgen Habermas: Theorie des kommunikativen Handelns, Frankfurt/
Main: Suhrkamp 1988 (Erste Auflage der Taschenbuchausgabe; folgt
der vierten Auflage der Originalausgabe von 1981.)

Jirgen Habermas: »Was heifit Universalpragmatik?«, in: ders., Vorstu-
dien und Erginzungen zur Theorie des kommunikativen Handelns,
Frankfurt/Main: Suhrkamp 1984, S. 353-440.

Jirgen Habermas: Vorstudien und Ergédnzungen zur Theorie des kom-
munikativen Handelns, Frankfurt/Main: Suhrkamp: 1984

Jacques Derrida: Wie nicht sprechen. Verneinungen, Wien: Passagen u.
Wien: Béhlau 1989.

Jurgen Habermas: Wahrheit und Rechtfertigung. Philosophische Auf-
sitze. Frankfurt/Main: Suhrkamp 1999.

14,02.2026, 14:13:18.


https://doi.org/10.14361/9783839404560
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Literaturverzeichnis

Texte von Jacques Derrida

Derrida, Jacques: »Cogito und Geschichte des Wahnsinns, in: ders., Die Schrift
und die Differenz, Frankfurt/Main: Suhrkamp 1971, S. 53-101.

—  »Die Struktur, das Zeichen und das Spiel im Diskurs der Wissenschaften
von Menschen, in: ders., Die Schrift und die Differenz (1971), S. 422-
442.

—  Grammatologie, Frankfurt/Main: Suhrkamp 1974.

—  Positionen, Wien u. Graz: Béhlau 1986.

—  Schibboleth. Fiir Paul Celan, Wien u. Graz: Bohlau 1986.

—  »Afterword: Toward an Ethics of Discussion« in: ders., Limited Inc.,
Evanston (I11.): Northwestern University Press 1988, S. 156-158.

—  Mémoires. Pour Paul de Man, Paris: Galilée 1988.

—  »The Politics of Friendship«, in: The Journal of Philosophy, Bd. 85 (1988),
H. 11, S. 632-644.

—  Vom Geist. Heidegger und die Frage, Frankfurt/Main: Suhrkamp 1988.

—  Wie nicht sprechen. Verneinungen, Wien: Passagen u. Wien: Béhlau 1989.

—  »Eben in diesem Moment in diesem Werk findest du mich«, in: Michael
Mayer/Markus Hentschel (Hg.), Lévinas. Zur Moglichkeit einer propheti-
schen Philosophie, (= Parabel. Schiftenreihe des Ev. Studienwerks Villigst,
Bd. 2). GieBlen: Focus 1990, S. 42-83.

—  Gesetzeskraft. Der mystische Grund der Autoritdt, Frankfurt/Main: Suhr-
kamp 1991.

—  Prejugés. Vor dem Gesetz, Wien: Passagen 1992.

—  Falschgeld. Zeit geben I, Miinchen: Fink 1993.

—  »Politik und Freundschaft. Ein Interview mit Michael Sprinker«, in: Denk-
Prozesse nach Althusser, Hrsg. v. Henning Boke/Jens Christian Miil-

14,02.2026, 14:13:18.


https://doi.org/10.14361/9783839404560
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

216 | LITERATURVERZEICHNIS

ler/Sebastian Reinfeldt. Argument-Sonderband Neue Folge Bd. 228, Ham-
burg: Argument-Verlag 1994, S. 103-162.

—  »BUCH-AUSSERHALB. Vorreden / Vorworte, in: ders., Dissemination,
Wien: Passagen 1995, S. 9-68.

—  »Platons Pharmazie, in: ders., Dissemination (1995), S. 69-190.

—  Le monolinguisme de 1’autre ou la prothése d’origine, Paris: Galilée 1996.

—  »Remarks on Deconstruction and Pragmatism, in: Chantal Mouffe (Hg.),
Deconstruction and Pragmatism, London u. New York: Routledge 1996, S.
77-88.

— »Die Einsprachigkeit des Anderen oder die Prothese des Ursprungs«, in:
Anselm Haverkamp (Hg.), Die Sprache der Anderen. Ubersetzungspolitik
zwischen den Kulturen, Frankfurt/Main: Fischer 1997, S. 15-41.

—  »lch miBtraue der Utopie, ich will das Un-Maogliche. Ein Gesprich mit dem
Philosophen Jacques Derrida iiber die Intellektuellen, den Kapitalismus
und die Gesetze der Gastfreundschaft.« Interview mit Th. Assheuer, Die
Zeit, vom 5.3.1998 (Nr. 11), S. 47-49.

— »Die différance«, in: ders., Randgidnge der Philosophie. 2., iiberarb. Aufl.,
Wien: Passagen 1999, S. 31-56.

— »Signatur, Ereignis, Kontext«, in: ders., Randginge der Philosophie
(1999), S. 325-351.

—  Adieu. Nachruf auf Emmanuel Lévinas, Miinchen, Wien: Hanser 1999.

—  Die Stimme und das Phianomen. Erste Auflage der Neuiibersetzung, Frank-
furt/Main: Suhrkamp 2003.

Texte von Jiirgen Habermas

Habermas, Jiirgen: »A Reply to my Critics«, in: John B. Thompson u. David
Held (Hg.), Habermas: Critical Debates, London u. Basingstoke: Macmil-
lan 1982, S. 219-283.

—  Vorstudien und Ergéinzungen zur Theorie des kommunikativen Handelns,
Frankfurt/Main: Suhrkamp: 1984.

—  »Erlduterungen zum Begriff des kommunikativen Handelns«, in: ders.,
Vorstudien und Ergénzungen zur Theorie des kommunikativen Handelns,
Frankfurt/Main: Suhrkamp: 1984, S. 571-606.

—  »Vorlesungen zu einer sprachtheoretischen Grundlegung der Soziologie,
in: ders., Vorstudien und Ergénzungen (1984), S. 11-126.

—  »Was heiit Universalpragmatik?«, in: ders., Vorstudien und Ergéinzungen
(1984), S. 353-440.

—  Der philosophische Diskurs der Moderne. Zwolf Vorlesungen, Frank-
furt/Main: Suhrkamp 1985.

14,02.2026, 14:13:18.


https://doi.org/10.14361/9783839404560
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

LITERATURVERZEICHNIS | 217

Theorie des kommunikativen Handelns, Frankfurt/Main: Suhrkamp 1988
(Erste Auflage der Taschenbuchausgabe; folgt der vierten Auflage der Ori-
ginalausgabe von 1981.)

Nachmetaphysisches Denken. Philosophische Aufsitze, Frankfurt/Main:
Suhrkamp 1988.

»Bemerkungen zu John Searles >Meaning, Communication and Represen-
tation«, in: ders., Nachmetaphysisches Denken (1988), S. 136-149.
»Handlungen, Sprechakte, sprachlich vermittelte Interaktionen und Le-
benswelt«, in: ders., Nachmetaphysisches Denken (1988), S. 63-104.
»Motive nachmetaphysischen Denkens«, in: ders., Nachmetaphysisches
Denken (1988), S. 35-60.

Erlduterungen zur Diskursethik, Frankfurt/Main: Suhrkamp 1991.

»Vom pragmatischen, ethischen und moralischen Gebrauch der praktischen
Vernunft, in: ders., Erlduterungen zur Diskursethik (1991), S. 100-118.
Faktizitdt und Geltung. Beitrige zur Diskurstheorie des Rechts und des de-
mokratischen Rechtsstaats. Vierte, um Nachwort und Literaturverzeichnis
erweiterte Ausgabe, Frankfurt/Main: Suhrkamp 1994.

»Replik«, in: Revue Internationale de Philosophie, Nr. 194 (1995), S. 551-
565.

MoralbewuBltsein und kommunikatives Handeln, Frankfurt/Main: Suhr-
kamp °1996.

»MoralbewuBtsein und kommunikatives Handeln, in: ders., Moralbewulf3t-
sein und kommunikatives Handeln (°1996), S. 127-206.

Die Einbeziehung des Anderen. Studien zur politischen Theorie, Frank-
furt/Main: Suhrkamp 1996.

»Eine genealogische Betrachtung zum kognitiven Gehalt der Moral«, in:
ders., Die Einbeziehung des Anderen (1996), S. 11-64.

Vom sinnlichen Eindruck zum symbolischen Ausdruck, Frankfurt/Main:
Suhrkamp 1997.

»Die befreiende Kraft der symbolischen Formgebung. Ernst Cassirers hu-
manistisches Erbe und die Bibliothek Warburg, in: ders., Vom sinnlichen
Eindruck zum symbolischen Ausdruck (1997), S. 9-40.

»Zwischen den Traditionen. Eine Laudatio auf Georg Henrik von Wright,
in: ders., Vom sinnlichen Eindruck zum symbolischen Ausdruck (1997), S.
59-72.

Wabhrheit und Rechtfertigung. Philosophische Aufsitze, Frankfurt/Main:
Suhrkamp 1999.

»Einleitung: Realismus nach der sprachpragmatischen Wende«, in: ders.,
Wahrheit und Rechtfertigung (1999), S. 7-64.

»Rationalitit der Verstandigung. Sprechakttheoretische Erldauterungen zum
Begriff der kommunikativen Rationalitdt«, in: ders., Wahrheit und Recht-
fertigung (1999), S. 102-137.

14,02.2026, 14:13:18.


https://doi.org/10.14361/9783839404560
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

218 | LITERATURVERZEICHNIS

—  »Von Kant zu Hegel. Zu Robert Brandoms Sprachpragmatik«, in: ders.,
Wabhrheit und Rechtfertigung. (1999), S. 138-185.

—  »Wahrheit und Rechtfertigung. Zu Rortys pragmatischer Wende, in: ders.,
Wabhrheit und Rechtfertigung (1999), S. 230-270.

—  »Adorno-Preis an Jacques Derrida. Der Erbstreit zwischen Philosophie und
Religiong, in: Siiddeutsche Zeitung vom 22.9.2001 (Nr. 219), S. 15.

—  Die Zukunft der menschlichen Natur. Auf dem Weg zu einer liberalen Eu-
genik? Frankfurt/Main: Suhrkamp 2001.

—  »Die Zukunft der menschlichen Natur. Der Streit um das ethische Selbst-
verstindnis der Gattunge, in: ders., Die Zukunft der menschlichen Natur
(2001), S. 34-125.

—  »Entgegnung«, in: Axel Honneth/Hans Joas (Hg.), Kommunikatives Han-
deln. Beitrige zu Jiirgen Habermas’ >Theorie des kommunikativen Han-
delns<. Dritte, erweiterte und aktualisierte Auflage, Frankfurt/Main: Suhr-
kamp 2002, S. 327-405.

—  »Postscript. Some concluding remarks«, in: Mitchell Aboulafia/Myra
Bookman/Catherine Kemp (Hg.), Habermas and Pragmatism. London u.
New York: Routledge 2002, S. 222-233.

— »Kulturelle Gleichbehandlung — und die Grenzen des Postmodernen Libe-
ralismus«, in: DZPhil, Bd. 51 (2003), H. 3, S. 367-394.

Sonstige Literatur:

Aboulafia, Mitchell: »Habermas und Mead: Uber Universalitit und Individuali-
tat«, in: Honneth/Joas (Hg.), Kommunikatives Handeln (2002), S. 406-432.

—  /Bookman, Myra/Kemp, Catherine (Hg.), Habermas and Pragmatism, Lon-
don u. New York: Routledge 2002.

Agamben, Giorgio: »Prades. Die Schrift der Potenz«, in: Michael Wetzel/Jean-
Michel Rabaté (Hg.), Ethik der Gabe. Denken nach Jacques Derrida, Ber-
lin: Akademie 1993, S. 3-17.

Apel, Karl-Otto: Transformationen der Philosophie, 2 Bénde, Frankfurt/Main:
Suhrkamp 1976.

—  »Die Herausforderung der totalen Vernunftkritik und das Programm einer
philosophischen Theorie der Rationalititstypen«, in: Annemarie Geth-
mann-Siefert (Hg.), Philosophie und Poesie. Otto Poggeler zum 60. Ge-
burtstag. Stuttgart-Bad Canstatt: frommann-holzboog 1988, Bd. 1, S. 17-
44,

Austin, John L.: Zur Theorie der Sprechakte. (How to do Things with Words).
Deutsche Bearbeitung von Eike v. Savigny, zweite Auflage, Stuttgart: Rec-
lam 1979.

14,02.2026, 14:13:18.


https://doi.org/10.14361/9783839404560
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

LITERATURVERZEICHNIS | 219

Baker, Gordon P. u. Peter M.S. Hacker: An analytical commentary on the Phi-
losophical Investigations, Bd. 2: Wittgenstein: rules, grammar and neces-
sity, Oxford: Basil Blackwell 1985.

Beardsworth, Richard: Derrida and the Political, London, New York: Routledge
1996.

Bedorf, Thomas: »Der Andere als Versprechen und Anspruch. Anndherungen an
Adorno und Levinas«, in: ders. u.a. (Hg.), Undarstellbares im Dialog. Fa-
cetten einer deutsch-franzosischen Auseinandersetzung, Amsterdam, At-
lanta: Rodopi 1997, S. 163-174.

—  Zur Rolle des Subjekts bei Emmanuel Levinas, Bochum: Unver6fftl. Ma-
nuskript 1997.

— »Man kann’s nicht allen Recht machen — Anmerkungen zum Verstidndnis
der Menschenrechte bei Derrida und Habermas«, in: Handlung, Kultur, In-
terpretation, Bd. 10 (2001), H. 2, S. 273-291.

—  Dimensionen des Dritten. Sozialphilosophische Modelle zwischen Ethi-
schem und Politischem, Miinchen: Fink 2003.

Bennington, Geoffrey: »Mosaique. Politiken und Grenzen der Dekonstruktion,
in: Wetzel/Rabaté (Hg.), Ethik der Gabe (1993), S. 269-283.

—  »Spirit’s Spirit Spirits Spirit«, in: David Wood (Hg.), Of Derrida, Heideg-
ger, and Spirit, Evanston (I11.): Northwestern University Press 1993, S. 82-
92.

—  /Derrida, Jacques: Jacques Derrida Frankfurt/Main: Suhrkamp 1994.

Bernasconi, Robert: »Ethische Aporien: Derrida, Levinas und die Genealogie des
Griechischen«, in: Hans-Dieter Gondek/Bernhard Waldenfels (Hg.), Ein-
sdtze des Denkens. Zur Philosophie von Jacques Derrida, Frankfurt/Main:
Suhrkamp 1997, S. 345-384.

Bernstein, Jay (Hg.): The Frankfurt School. Section 6: Jirgen Habermas, Lon-
don, New York: Routledge 1994.

Bernstein, Richard J.: »An allegory of modernity / postmodernity: Habermas and
Derrida« in: Gary B. Madison (Hg.), Working through Derrida, Evanston
(IIL.): Northwestern University Press 1993, S. 204-229.

Bernstorff, Christian Graf v.: Einfiihrung in das englische Recht, Miinchen: C. H.
Beck 22000.

Bertram, Georg W.: »Wem gilt die Kritik der Dekonstruktion?«, in: Allgemeine
Zeitschrift fiir Philosophie, Bd. 24 (1999), H. 3, S. 221-241.

—  »Dekonstruktion als Phianomenologie der Zeichen«, in: Eliane Escou-
bas/Bernhard Waldenfels (Hg.), Deutsche und Franzosische Phianomenolo-
gie. Paris: L’Harmattan u. Offenburg: Dokumente 2000, S. 581-608.

—  »Das Denken der Sprache in Heideggers Sein und Zeit, in: Allgemeine
Zeitschrift fiir Philosophie, Bd. 26 (2001), H. 3, S. 177-198.

14,02.2026, 14:13:18.


https://doi.org/10.14361/9783839404560
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

220 | LITERATURVERZEICHNIS

—  »Die Dekonstruktion der Normen und die Normen der Dekonstruktion«, in:
Andrea. Kern/Christoph Menke (Hg.), Philosophie der Dekonstruktion,
Frankfurt/Main: Suhrkamp 2002, S. 289-310.

—  Hermeneutik und Dekonstruktion. Konturen einer Auseinandersetzung der
Gegenwartsphilosophie, Miinchen: Fink 2002.

—  »Ubergangsholismus. Holismus, Verinderung und Kontinuitit in den
Sprachphilosophien von Davidson und Derrida«, in: Zeitschrift fiir philo-
sophische Forschung, Bd. 56 (2002), H. 3, S. 68-93.

—  /Liptow, Jasper: »John McDowells nicht-szientistische Naturalisierung des
Geistes«, in: Philosophische Rundschau, Bd. 50 (2003), S. 220-241.

—  Die Sprache und das Ganze. Entwurf einer antireduktionistischen Sprach-
philosophie, Habilitationsschrift, Hildesheim 2003.

Blackburn, Simon: »Meaning and Communication«, in: Routledge Encyclopae-
dia of Philosophy. General Editor: E. Craig, London, New York: Routledge
1998, Vol. 6.

Blank, Stefan: »Der Andere ist einzig. Versprochen! Kommentar zu Derridas >Le
monolinguisme de l’autre ou la prothése d’origine«, in Thomas Be-
dorf/Stefan A. B. Blank (Hg.), Jenseits des Subjektprinzips. Korper — Spra-
che — Praxis, Magdeburg: Scriptum Verlag 2002, S. 35-53.

Bohman, James: »Formal Pragmatics and Social Criticism: The Philosophy of
Language and the Critique of Ideology in Habermas’s Theory of Commu-
nicative Actiong, in: Philosophy & Social Criticism, Bd. 11 (1986), H. 4, S.
331-353.

— mSystem and Lifeworld«. Habermas and the Problem of Holism, in: Phi-
losophy & Social Criticism, Bd. 15 (1989), H. 4, S. 381-401.

—  »WelterschlieBung und radikale Kritik«, in: DZPhil, Bd. 41 (1993), H. 3, S.
563-574.

—  »Two Versions of the Linguistic Turn: Habermas and Poststructuralism,
in: Maurizio Passerin d'Entréves/Seyla Benhabib (Hg.), Habermas and the
Unfinished Project of Modernity. Critical Essays on »The Philosophical
Discourse of Modernity<, Cambridge (UK): Polity Press 1996, S. 197-220.

Bonacker, Thorsten: »Ungewifheit und Unbedingtheit. Zwei Moglichkeitsbedin-
gungen des Normativen, in: Stefan Miiller-Dohm (Hg.), Das Interesse der
Vernunft. Riickblicke auf das Werk von Jiirgen Habermas seit »Erkenntnis
und Interesse<, Frankfurt/Main: Suhrkamp 2000, S. 107-143.

Brandom, Robert B.: »Heideggers Kategorien in »>Sein und Zeit«, in: DZPhil,
Bd. 45 (1997), S. 531-549.

—  »Einige pragmatistische Themen in Hegels Idealismus«, in: DZPhil, Bd. 47
(1999), S. 355-381.

—  Expressive Vernunft. Begriindung, Représentation und diskursive Festle-
gung, Frankfurt/Main: Suhrkamp 2000.

14,02.2026, 14:13:18.


https://doi.org/10.14361/9783839404560
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

LITERATURVERZEICHNIS | 221

—  »Norms, Facts and normative Facts. A Reply to Habermas, in: European
Journal of Philosophy, Bd. 8 (2000), H. 3, S. 357-374.

Biihler, Karl: Sprachtheorie, Jena: Fischer 1934.

Butler, Judith: Kritik der ethischen Gewalt, Frankfurt/Main: Suhrkamp 2003.

Cooke, Maeve: »Habermas, Autonomy and the Identity of the Self«, in: Philoso-
phy & Social Criticism, Bd. 18 (1992), H.3/4, S. 269-291.

— Language and Reason: A Study of Habermas’s Pragmatics, Cambridge
(Mass.): MIT Press 1994.

Coole, Diana: »Habermas and the Question of Alterity«, in: Passerin d’En-
tréves/Benhabib (Hg.), Habermas and the Unfinished Project of Modernity
(1996), S. 221-244.

Critchley, Simon: The Ethics of Deconstruction. Derrida and Levinas, Oxford u.
Cambridge (Mass.): Blackwell 1992.

—  »The Question of the Question: An Ethico-Political Response to a Note in
Derrida’s »De ’esprit<, in: Wood (Hg.), Of Derrida, Heidegger, and Spirit
(1993), S. 93-102.

—  »Habermas und Derrida werden verheiratet«, in: DZPhil, Bd. 42 (1994), H.
6, S. 1025-1036.

Culler, Jonathan: Dekonstruktion. Derrida und die poststrukturalistische Litera-
turtheorie, Reinbek bei Hamburg: Rowohlt 1988.

Dascal, Marcelo u.a. (Hg.): Sprachphilosophie: Ein internationales Handbuch
zeitgendssischer Forschung. 2 Halbbénde, Berlin u. New York: de Gruyter
1992.

Dastur, Francoise: »Fiir eine >privative Zoologie« oder Wie nicht sprechen vom
Tier«, in: Gondek/Waldenfels (Hg.), Einsdtze des Denkens (1997), S. 153-
182.

Davidson, Donald: »Der Begriff des Glaubens und die Grundlage der Bedeu-
tung«, in: ders., Wahrheit und Interpretation, Frankfurt/Main: Suhrkamp
1990, S. 204-223.

—  »Eine hiibsche Unordnung von Epitaphen, in: Eva Picardi/Joachim Schul-
te (Hg.), Die Wahrheit der Interpretation. Betréige zur Philosophie Donald
Davidsons, Frankfurt/Main: Suhrkamp 1990, S. 203-228.

— »Was st eigentlich ein Begriffsschema«, in: ders., Wahrheit und
Interpretation, Frankfurt/Main: Suhrkamp 1990, S. 261-282.

—  »Die Autoritdt der ersten Person«, in: Manfred Frank (Hg.), Analytische
Theorien des Selbstbewulitseins, Frankfurt/Main: Suhrkamp 1994, S. 635-
649.

Descombes, Vincent: Das Selbe und das Andere. Fiinfundvierzig Jahre Philoso-
phie in Frankreich 1933-1978, Frankfurt/Main: Suhrkamp 1981.

Detel, Wolfgang: »System und Lebenswelt bei Habermas«, in: Miiller-Dohm
(Hg.), Das Interesse der Vernunft (2000), S. 175-195.

14,02.2026, 14:13:18.


https://doi.org/10.14361/9783839404560
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

222 | LITERATURVERZEICHNIS

Dews, Peter: »Naturalismus und Anti-Naturalismus bei Habermas«, in: DZPhil,
Bd. 49 (2001), H. 6, S. 861-871.

Dieter Lesage: »Eine Erschiitterung des Eigennamens«, in: Wetzel/Rabaté (Hg.),
Ethik der Gabe (1993), S. 301-320.

Dietz, Simone: Lebenswelt und System: widerstreitende Ansétze in der Gesell-
schaftstheorie von Jiirgen Habermas, Wiirzburg: Koénigshausen und Neu-
mann 1993.

Débert, Rainer/Habermas, Jirgen/Nunner-Winkler, Gertrud (Hg.): Entwicklung
des Ichs, Koln: Kiepenheuer & Witsch 1977.

Dorschel, Andreas: »Handlungstypen und Kriterien. Zu Habermas’ »Theorie des
kommunikativen Handelns«, in: Zeitschrift fiir philosophische Forschung,
Bd. 44 (1990), H. 2, S. 220-252.

Dreisholtkamp: »Die Gabe der Gabe und das Versprechen. Zu den unvertrauten
Voraussetzungen eines vermeintlich tibervertrauten Sprechakts«, in: Gon-
dek/Waldenfels (Hg.), Einsétze des Denkens (1997), S. 287-307.

Diittmann, Alexander Garcia: »Die Gewalt der Zerstérung, in: Anselm Haver-
kamp (Hg.), Gewalt und Gerechtigkeit. Derrida-Benjamin. Frankfurt/Main:
Suhrkamp 1994, S. 288-314.

Dux, Guinter: »Kommunikative Vernunft und Interesse. Zur Rekonstruktion der
normativen Ordnung in egalitiren und herrschaftlich organisierten Gesell-
schaften«, in: Honneth/Joas (Hg.), Kommunikatives Handeln (2002), S.
110-143.

Eibl-Eibesfeld, Irindus: Grundri3 der vergleichenden Verhaltensforschung, Miin-
chen: Piper 1967.

Esfeld, Michael: »Was besagt semantischer Holismus? Zwei Moglichkeiten der
Konzeptualisierung«, in: Georg W. Bertram/Jasper Liptow (Hg.), Holismus
in der Philosophie. Ein zentrales Motiv der Gegenwartsphilosophie, Wei-
lerswist: Velbriick 2002, S. 41-58.

Farrell, Frank B.: »lterability and Meaning: The Searle-Derrida Debate«, in:
Metaphilosophy, Bd. 19 (1988), H. 1, S. 53-64.

Fehr, Johannes: »Saussure: Zwischen Linguistik und Semiologie. Ein einleiten-
der Kommentar«, in: Ferdinand de Saussure: Linguistik und Semiologie.
Notizen aus dem Nachlal3. Texte, Briefe und Dokumente. Gesammelt, ii-
bersetzt und eingeleitet v. J. Fehr, Frankfurt/Main: Suhrkamp 1997, S. 17-
228.

Fermandois, Eduardo: »Sinn und Kraft: eine pragmatische Unterscheidungy, in:
DZPhil, Bd. 43 (1995), H. 6, S. 937-950.

Fleming, Marie: »Critical Theory between Modernity and Postmodernity«, in:
Philosophy Today, Bd. 41 (1997), H. 1 (Spring), S. 31-39.

Foucault, Michel: Die Ordnung der Dinge. Eine Archéologie der Humanwissen-
schaften, Frankfurt/Main: Suhrkamp 1971.

14,02.2026, 14:13:18.


https://doi.org/10.14361/9783839404560
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

LITERATURVERZEICHNIS | 223

—  Der Gebrauch der Liiste. Sexualitit und Wahrheit 2, Frankfurt/Main: Suhr-
kamp 1989.

—  Die Sorge um sich. Sexualitit und Wahrheit 3, Frankfurt/Main: Suhrkamp
1989.

Frank, Manfred: Was ist Neostrukturalismus? Frankfurt/Main: Suhrkamp 1983.

Gadamer, Hans-Georg: Wahrheit und Methode. Grundziige einer philosophi-
schen Hermeneutik, Tiibingen: Mohr ©1990.

Gasché, Rodolphe: The Tain of the mirror: Derrida and the Philosophy of Re-
flection, Cambridge (Mass.): Harvard University Press 1986.

— Inventions of Difference. On Jacques Derrida, Cambridge (Mass.) u.a.:
Harvard University Press 1994.

Goffman, Ervin: Wir spielen alle Theater. Die Selbstdarstellung im Alltag, Miin-
chen: Piper 1969.

Gondek, Hans-Dieter: »<Anndherungen’ und <Abwendungen’: Jacques Derrida,
in: Tumult. Schriften zur Verkehrswissenschaft: Franzosen, Wien: Turia
und Kant o.J., S. 15-33.

—  »Die Universalien der Sprache und ihre Parasiten«, in: Zeitmitschrift. Jour-
nal fiir Asthetik, Nr. 3 (Sommer 1987), S. 86-105.

—  »Jacques Derridas Recht auf (Zugehorigkeit zur) Philosophie. Neuere
Bestimmungs- und Begriindungsversuche«, in: Philosophische Rundschau,
Bd. 40. (1993), H. 3, 161-193.

—  /Waldenfels, Bernhard (Hg.): Einsdtze des Denkens. Zur Philosophie von
Jacques Derrida, Frankfurt/Main: Suhrkamp 1997.

—  /Waldenfels, Bernhard: »Derridas performative Wende, in: dies. (Hg.),
Einsétze des Denkens (1997), S. 7-18.

—  »Zeit und Gabe«, in: Gondek/Waldenfels (Hg.), Einsédtze des Denkens
(1997), S. 183-225.

Gortzen, René: »Bibliographie zur Theorie des kommunikativen Handelns, in:
Honneth/Joas (Hg.), Kommunikatives Handeln. (1. Aufl. 1986), S. 406-
41e6.

— »Habermas: Bi(bli)ographische Bausteine. Eine Auswahl«, in: Miiller-
Dohm (Hg.), Das Interesse der Vernunft (2000), S. 543-597.

—  »Habermas’ Theorie des kommunikativen Handelns. Eine bibliographische
Auswahl«, in: Honneth/Joas (Hg.), Kommunikatives Handeln (2002), S.
455-518.

Giinther, Klaus/Wingert, Lutz (Hg.): Die Offentlichkeit der Vernunft und die
Vernunft der Offentlichkeit. Festschrift fiir Jirgen Habermas, Frank-
furt/Main: Suhrkamp 2001.

Harris, Ingrid: »<«L’affaire Derrida’: Buisness or Pleasure?«, in: Philosophy &
Social Criticism, Bd. 19 (1993), H. 3/4, S. 215-241.

Haverkamp, Anselm: (Hg.): Gewalt und Gerechtigkeit. Derrida-Benjamin,
Frankfurt/Main: Suhrkamp 1994.

14,02.2026, 14:13:18.


https://doi.org/10.14361/9783839404560
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

224 | LITERATURVERZEICHNIS

—  »Kiritik der Gewalt und die Moglichkeit von Gerechtigkeit: Benjamin in
Deconstruction, in: ders. (Hg.), Gewalt und Gerechtigkeit (1994), S. 7-50.

Heidegger, Martin: Sein und Zeit, Tiibingen: Niemeyer '°1986.

Honneth, Axel u.a. (Hg.) Zwischenbetrachtungen: Im ProzeB der Aufkldrung.
Festschrift fiir Jiirgen Habermas, Frankfurt/Main: Suhrkamp 1989.

—  »Das Andere der Gerechtigkeit. Habermas und die ethische Herausforde-
rung der Postmoderne«, in: DZPhil, Bd. 42 (1994), H. 2, S. 195-220.

— /Joas, Hans (Hg.): Kommunikatives Handeln. Beitrdge zu Jirgen Haber-
mas’ »Theorie des kommunikativen Handelns<. Dritte, erweiterte und aktu-
alisierte Auflage, Frankfurt/Main: Suhrkamp 2002.

Horisch, Jochen: »Dekonstruktion des Geldes. Die Unvermeidbarkeit des Sekun-
déren«, in: Wetzel/Rabaté (Hg.), Ethik der Gabe (1993), S.173-182.

Horkheimer, Max: »Traditionelle und kritische Theorie«, in: ders., Gesammelte
Schriften. Band 4: Schriften 1936-1941. Hrsg. v. Alfred Schmidt u. Gun-
delin Schmid Noerr, Frankfurt/Main: Fischer 1988, S. 162-225.

Hoy, David C.: »Splitting the Difference: Habermas’s Critique of Derrida«, in:
Passerin d’Entréves/Benhabib (Hg.), Habermas and the Unfinished Project
of Modernity (1996), S. 124-146.

Hoy, Terry: »Derrida: Postmodernism and Political Theory«, in: Philosophy &
Social Criticism, Bd. 19 (1993), H. 3/4, S. 243-260.

Innis, Robert E.: »Karl Biihler«, in: M. Dascal u.a. (Hg.), Sprachphilosophie: Ein
internationales Handbuch zeitgendssischer Forschung. 2 Halbbénde, Berlin
u. New York: de Gruyter 1992, Bd. 1, S. 550-562.

Jay, Martin: »The debate over Performative Contradiction: Habermas vs. the
Post-structuralists«, in: Honneth u.a. (Hg.), Zwischenbetrachtungen (1989),
S. 171-189.

Joas, Hans: »Einleitung: Neuere Beitrige zum Werk G.H. Meads«, in: H. Joas
(Hg.), Das Problem der Intersubjektivitit. Neuere Beitrige zum Werk G.H.
Meads, Frankfurt/Main: Suhrkamp 1985, S. 7-25.

—  Praktische Intersubjektivitit. Die Entwicklung des Werkes von George
Herbert Mead, Frankfurt/Main: Suhrkamp *2000.

—  »Die ungliickliche Ehe von Hermeneutik und Funktionalismus«, in: Hon-
neth/ders. (Hg.), Kommunikatives Handeln (2002), S. 144-176.

Kant, Immanuel: Grundlegung zur Metaphysik der Sitten. Werkausgabe Bd. VII.
Hrsg. v. Wilhelm Weischedel, Frankfurt/Main: Suhrkamp '°1989.

Kern, Andrea/Menke, Christoph (Hg.): Philosophie der Dekonstruktion, Frank-
furt/Main: Suhrkamp 2002.

—  /Menke, Christoph: »Einleitung: Dekonstruktion als Philosophie, in: dies.
(Hg.), Philosophie der Dekonstruktion (2002), S. 7-17.

Keulartz, Jozef: Die verkehrte Welt des Jirgen Habermas, Hamburg: Junius
1995.

14,02.2026, 14:13:18.


https://doi.org/10.14361/9783839404560
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

LITERATURVERZEICHNIS | 225

Kimmerle, Heinz: »Ist Derridas Denken Ursprungsphilosophie? Zu Habermas’
Deutung der philosophischen Postmoderne«, in: Manfred Frank/Gérard
Raulet/Willem van Reijen (Hg.), Die Frage nach dem Subjekt, Frank-
furt/Main: Suhrkamp, S. 267-282.

Konig, Eckhard/Kramer, Sybille (Hg.): Gibt es eine Sprache hinter dem Spre-
chen? Frankfurt/Main: Suhrkamp 2002.

Knell, Sebastian: »Wahrheitsanspruch und Idealisierung, in: Zeitschrift fiir phi-
losophische Forschung, Bd. 53 (1999), H. 2. S. 214-235.

—  »Eine deflationistische Theorie der Intentionalitit? Brandoms Analyse de-
re-spezifizierender Einstellungszuschreibungen«, in: DZPhil, Bd. 48
(2000), H. 5, S. 790-806.

Kompridis, Nikolas: »Uber WelterschlieBung: Heidegger, Habermas und De-
wey«, in: DZPhil, Bd. 41 (1993), H. 3, S. 525-538.

Kopperschmidt, Josef: Methodik der Argumentationsanalyse, Stuttgart- Bad
Canstatt: frommann-holzboog 1989.

Kramer, Sybille: Sprache, Sprechakt, Kommunikation. Sprachtheoretische Posi-
tionen des 20. Jahrhunderts, Frankfurt/Main: Suhrkamp 2001.

Krell, David F.: »Spiriting Heidegger«, in: Wood (Hg.), Of Derrida, Heidegger,
and Spirit (1993), S. 11-40.

Lévinas, Emmanuel: Totalitit und Unendlichkeit. Versuch iiber die Exterioritt,
Freiburg: Alber 1993.

—  Jenseits des Seins oder anders als Sein geschieht, Freiburg: Alber 1998.

Matustik, Martin J.: »Derrida and Habermas on the Aporia of the Politics of
Identity and Difference: Towards Radical Democratic Multiculturalisme,
in: Constellations, Bd. 1 (1995), H. 3, S. 383-398.

McCarthy, Thomas: »Uberlegungen zur >Rationalisierung¢ in der Theorie des
kommunikativen Handelns«, in: ders., Kritik der Verstindigungsverhélt-
nisse, Frankfurt/Main: Suhrkamp 1989 (1. Aufl. der Taschenbuchausgabe),
S. 566-579.

—  »On the Margins of Politics«, in: The Journal of Philosophy, Bd. 85
(1988), H. 11, S. 645-648.

—  »The politics of the ineffable: Derrida’s deconstructionism, in: ders., Ide-
als and Illusions. On deconstruction and reconstruction in contemporary
critical theory, Cambridge (Mass.): MIT Press 1991.

McCumber, John: »Critical Theory and Poetic Interaction«, in: Praxis Interna-
tional, Bd. 5 (1985), S. 268-282.

Mead, George H.: Geist, Identitdt und Gesellschaft — aus der Sicht des Sozialbe-
haviorismus. Mit einer Einleitung herausgegeben v. Charles W. Morris,
Frankfurt/Main: Suhrkamp 1973.

Menke, Christoph: »Fiir eine Politik der Dekonstruktion. Jacques Derrida tiber
Recht und Gerechtigkeit«, in: Haverkamp (Hg), Gewalt und Gerechtigkeit
(1994), S. 279-287.

14,02.2026, 14:13:18.


https://doi.org/10.14361/9783839404560
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

226 | LITERATURVERZEICHNIS

—  »Konnen und Glauben. Die Méglichkeit der Gerechtigkeit«, in: Kern/ders.
(Hg.), Philosophie der Dekonstruktion (2002), S. 243-263.

Michel Lisse: »Zu lesen geben«, in: Wetzel/Rabaté (Hg.), Ethik der Gabe (1993),
S. 19-37.

Miiller-Dohm, Stefan (Hg.): Das Interesse der Vernunft. Riickblicke auf das
Werk von Jurgen Habermas seit >Erkenntnis und Interesse«, Frank-
furt/Main: Suhrkamp 2000.

Naumann-Bayer, Waltraud: »Anndherungen an Derrida oder Wer spét kommt,
den belohnt das Lesen«, in: DZPhil, Bd. 42 (1994), H. 1, S. 15-33.

Niederberger, Andreas: Gerechtigkeit zwischen Reflexion und Performanz.
Jacques Derridas Bestimmungen zu einer Theorie der Gerechtigkeit, Frank-
furt/Main: Unver6fftl. Manuskript 1997.

—  »Zwischen Ethik und Kosmopolitik. Gibt es eine politische Philosophie in
den Schriften Jacques Derridas«, in: Allgemeine Zeitschrift fiir Philoso-
phie, Bd. 27 (2002), H. 2, S. 149-170.

Niehaus, Michael: »Das bessere Argument. Eine Anmerkung zur Logik des Ar-
gumentierens bei Jiirgen Habermas«, in: Philosophisches Jahrbuch, 105.
Jg. (1998), 2. Halbband, S. 412-422.

Nunner-Winkler, Gertrud: »Wissen und Wollen. Ein Beitrag zur frithkindlichen
Moralentwicklung«, in: Honneth u.a. (Hg.), Zwischenbetrachtungen
(1989), S. 574-600.

Outhwaite, William: »Rekonstruktion und methodologischer Dualismus«, in:
Miiller-Dohm (Hg.), Das Interesse der Vernunft (2000), S. 218-241.

Passerin d'Entréves, Maurizio/Benhabib, Seyla (Hg.): Habermas and the Unfin-
ished Project of Modernity. Critical Essays on >The Philosophical Dis-
course of Modernity(, Cambridge (UK): Polity Press 1996.

Peters, Bernhard: Die Integration moderner Gesellschaften, Frankfurt/Main:
Suhrkamp 1993.

Putnam: »Werte und Normeng, in: Giinther/Wingert (Hg.), Die Offentlichkeit der
Vernunft (2001), S. 280-313.

Rabaté, Jean-Michel/Wetzel, Michael (Hg.): Ethik der Gabe. Denken nach
Jacques Derrida, Berlin: Akademie 1993.

—  /Wetzel, Michael: »Vorwort, in: dies. (Hg.), Ethik der Gabe (1993), S. V-
XI.

Raulff, Ulrich: »Akute Zeichen fiebriger Dekonstruktion. Die Frankfurter Schule
und ihre Gegenspieler in Paris: Eine Verkennungsgeschichte aus gegebe-
nem AnlaB3«, in: Stiddeutsche Zeitung vom 21.9.2001 (Nr. 218), S. 18.

Redding, Paul: »Habermas’s theory of argumentation, in: The Journal of Value
Inquiry, Bd. 23 (1989), S. 15-32.

Reijen, Willem van: »Derrida — Ein unvollendeter Habermas?«, in: DZPhil, Bd.
42 (1994), H. 6, S. 1037-1044.

14,02.2026, 14:13:18.


https://doi.org/10.14361/9783839404560
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

LITERATURVERZEICHNIS | 227

Reinhardt, J6rn: »Die Grenzen des Rechts. Derridas Forderung nach unendlicher
Gerechtigkeit im Moment der Entscheidung«, in: DZPhil, Bd. 46 (1998),
H.6,S.971-982.

Renn, Joachim: »Kommunikative ErschlieBung der subjektiven Welt. Die exis-
tentielle Genese als dialogische Reflexion einer expressiven Sprache, in:
DZPhil, Bd. 41 (1993), H. 3, S. 539-561.

Ra&dl, Sebastian: »Normativitdt des Geistes versus Philosophie als Erklarung. Zu
Brandoms Theorie des Geistes«, in: DZPhil, Bd. 48 (2000), H. 5, S. 762-
779.

—  »Norm und Naturg, in: DZPhil, Bd. 51 (2003), H. 1, S. 99-114.

Rorty, Richard: Kontingenz, Ironie und Solidaritdt, Frankfurt/Main: Suhrkamp
1989.

— »Sind Aussagen universelle Geltungsanspriiche?«, in: DZPhil, Bd. 42
(1994), H. 6, S. 975-988.

—  »Habermas, Derrida and the functions of philosophy«, in: Revue interna-
tionale de Philosophie, Nr. 194 (1995), H. 4, S. 437-459.

—  »Deconstruction and Circumventiong, in: ders., Essays on Heidegger and
others. Philosophical Papers Volume 2, Cambridge (Mass.): Cambridge
University Press 1991, S. 85-106.

Saussure, Ferdinand de: Grundfragen der allgemeinen Sprachwissenschaft, Ber-
lin: de Gruyter *1967.

Schmidt, J.: »Offensive Critical Theory? Reply to Honneth, in: Bernstein (Hg.),
The Frankfurt School (1994), S. 56-64.

Schneider, Hans Julius: »Die sprachphilosophischen Annahmen der Sprechakt-
theorie«, in: Dascal u.a. (Hg.), Sprachphilosophie (1992), S. 761-775.
Searle, John R.: Sprechakte. Ein sprachphilosophischer Essay, Frankfurt/Main:

Suhrkamp 1971.

—  »Reitering the Differences: A Reply to Derrida«, in: Glyph, Bd. 1 (1977),
S. 198-208.

—  »The world upside down, in: Madison (Hg.), Working through Derrida
(1993), S. 170-183.

Seel, Martin: Die Entzweiung der Kunst. Zum Begriff der &sthetischen Rationa-
litat, Frankfurt/Main: Suhrkamp 1985.

—  »Medien der Realitit und Realitdt der Medien, in: S. Krimer (Hg.), Me-
dien, Computer, Realitdt. Wirklichkeitsvorstellungen und Neue Medien,
Frankfurt/Main: Suhrkamp 1998, S. 247-268.

—  Asthetik des Erscheinens, Miinchen, Wien: Hanser 2000.

—  »Die zwei Bedeutungen der ykommunikativen«< Rationalitidt. Bemerkungen
zu Habermas’ Kritik der pluralen Vernunft«, in: Honneth/Joas (Hg.),
Kommunikatives Handeln (2002), S. 53-72.

—  »Fir einen Holismus ohne Ganzes«, in: Bertram/Liptow (Hg.), Holismus in
der Philosophie (2002), S. 30-40.

14,02.2026, 14:13:18.


https://doi.org/10.14361/9783839404560
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

228 | LITERATURVERZEICHNIS

Sellars, Wilfrid: Der Empirismus und die Philosophie des Geistes, Paderborn:
Mentis 1999.

Simon, Josef: »Der gute Wille zum Verstehen und der gute Wille zur Macht:
Bemerkungen zu einer >unwahrscheinlichen Debatte<«, in: Allgemeine
Zeitschrift fiir Philosophie, Bd. 12 (1987), H. 3, 79-90.

Sonderegger, Ruth: »A Critique of Pure Meaning: Wittgenstein and Derrida, in:
European Journal of Philosophy, Bd. 5 (1997), H. 2, S. 183-209.

Streminger, Gerhard: »John Locke«, in: Dascal u.a. (Hg.), Sprachphilosophie
(1992), 1. Halbband, S. 308-320.

Strydom, Piet: »Collective Learning: Habermas’s Concessions and their theoreti-
cal Implications«, in: Philosophy & Social Criticism, Bd. 13 (1987), H. 3,
S. 265-281.

Thiel, Detlef: »Urschrift. Systematische und historische Bemerkungen zu Derri-
das Motiv der archi-écriture«, in: Gondek/Waldenfels (Hg.), Einsétze des
Denkens (1997), S. 60-98.

Thompson, John B.: »Universal Pragmatics«, in: John. B. Thompson/David Held
(Hg.), Habermas: Critical Debates, London and Basingstoke: Macmillan
1982, S. 116-133.

Vogl, Joseph: »Einleitung, in: ders. (Hg.), Gemeinschaften. Positionen zu einer
Philosophie des Politischen, Frankfurt/Main: Suhrkamp 1994, S. 7-27.
Waldenfels, Bernhard: »Rationalisierung der Lebenswelt — ein Projekt. Kritische
Uberlegungen zu Habermas® Theorie des kommunikativen Handelns«, in:
ders., In den Netzen der Lebenswelt, Frankfurt/Main: Suhrkamp 1985, S.

94-119.

—  »Das Un-ding der Gabe«, in: Gondek/Waldenfels (Hg.), Einsitze des Den-
kens (1997), S. 385-409.

Warnke, Georgia: »Habermas, Art And Aesthetic Reflection: David Ingram’s
»Habermas And The Dialectic Of Reason«, in: Praxis International, Bd. 8
(1988), S. 91-98.

WeiB, Johannes: »Die Bindungseffekte kommunikativen Handelns. Einige skep-
tische Bemerkungen«, in: Honneth/Joas (Hg.), Kommunikatives Handeln
(2002), S. 433-454.

Wellmer, Albrecht: »Was ist eine pragmatische Bedeutungstheorie? Variationen
tiber den Satz: »Wir verstehen einen Sprechakt, wenn wir wissen, was ihn
akzeptabel macht«, in: Honneth u.a. (Hg.), Zwischenbetrachtungen
(1989), S. 318-370.

Wheeler, Samuel C. III: Deconstruction as analytic philosophy, Stanford (Cal.):
Stanford University Press 2000.

White, Stephen K.: »Foucaults Challenge to Critical Theory«, in: The aesthetics
of the critical theorists : studies on Benjamin, Adorno, Marcuse, and
Habermas. Hrsg. v. R. Roblin, Lewiston u.a.: Edwin Mellen Press 1990 (=
American Political Science Review, Bd. 80 (1986), H. 2), S. 440-475.

14,02.2026, 14:13:18.


https://doi.org/10.14361/9783839404560
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

LITERATURVERZEICHNIS | 229

Wiggershaus, Rolf: Die Frankfurter Schule. Geschichte, Theoretische Entwick-
lung, Politische Bedeutung, Miinchen: Hanser *1987.

Wills, David: »Gespaltene Zunge. Eine Antwort auf Jacques Derrida«, in: An-
selm Haverkamp (Hg.), Die Sprache der Anderen. Ubersetzungspolitik
zwischen den Kulturen. Frankfurt/Main: Fischer 1997, S. 44-62.

Wingert, Lutz: »Genealogie der Objektivitit. Zu Robert B. Brandoms >expressi-
ver Vernunft«, in: DZPhil, Bd. 48 (2000), H. 5, S. 738-761.

—  »Epistemisch niitzliche Konfrontationen mit der Welt?«, in: Giinther/ders.
(Hg.), Die Offentlichkeit der Vernunft (2001), S. 77-105.

Wittgenstein, Ludwig: »Philosophische Untersuchungen, in: ders: Tractatus lo-
gico-philosophicus, Tagebiicher 1914-1916, Philosophische Untersuchun-
gen (Werkausgabe 1), Frankfurt/Main: Suhrkamp ?1993.

Wood, David (Hg.): Of Derrida, Heidegger, and Spirit, Evanston (Ill.): North-
western University Press 1993.

Young, Iris M.: »Asymmetrical Reciprocity: On Moral Respect, Wonder, and
Enlarged Thought, in: Constellations, Bd. 3 (1997), H. 3, S. 340-363.

Zima, Peter V.: Die Dekonstruktion, Tiibingen: Francke 1994.

Zyl, Albert van: »The dilemma of grounding in the Modernity-Postmodernity
debate«, in: South African Journal of Philosophy, Bd. 14 (1995). H. 4, S.
168-174.

14,02.2026, 14:13:18.


https://doi.org/10.14361/9783839404560
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Die Titel dieser Reihe

Reinhard Heil,

Andreas Hetzel (Hg.)

Die unendliche Aufgabe
Kritik und Perspektiven der
Demokratietheorie

Juli 2006, ca. 300 Seiten,

kart., ca. 27,80 €,

ISBN: 3-89942-332-1

Hans-Joachim Lenger,

Georg Christoph Tholen (Hg.)
Mnéma

Derrida zum Andenken

April 2006, ca. 230 Seiten,

kart., ca. 25,80 €,

ISBN: 3-89942-510-3

Ulrike Ramming

Mit den Worten rechnen
Ansitze zu einem
philosophischen Medienbegriff
April 2006, ca. 280 Seiten,

kart., ca. 27,80 €,

ISBN: 3-89942-443-3

Peter Janich (Hg.)
Wissenschaft und Leben
Philosophische Begrindungs-
probleme in Auseinander-
setzung mit Hugo Dingler
April 2006, 230 Seiten,

kart., ca. 25,80 €,

ISBN: 3-89942-475-1

Stefan Blank
Verstindigung und
Versprechen

Sozialitdt bei Habermas
und Derrida

Mairz 2006, 228 Seiten,
kart., 26,80 €,

ISBN: 3-89942-456-5

Jens Badura (Hg.)
Mondialisierungen
»Globalisierung« im Lichte
transdisziplindrer Reflexionen
Mairz 2006, ca. 250 Seiten,

kart., ca. 24,80 €,

ISBN: 3-89942-364-X

Tobias Blanke

Das Bose in der

politischen Theorie

Die Furcht vor der Freiheit bei
Kant, Hegel und vielen anderen
Februar 2006, 232 Seiten,

kart., 25,80 €,
ISBN: 3-89942-465-4

Johann S. Ach,

Arnd Pollmann (Hg.)

no body is perfect
BaumafRnahmen am
menschlichen Korper.
Bioethische und dsthetische
Aufrisse

Februar 2006, 358 Seiten,

kart., 27,80 €,
ISBN: 3-89942-427-1

Leseproben und weitere Informationen finden Sie unter:
www.transcript-verlag.de

14,02.2026, 14:13:18.



https://doi.org/10.14361/9783839404560
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Die Titel dieser Reihe

Gerald Hartung, Hans-Joachim Lenger

Kay Schiller (Hg.) Marx zufolge

Weltoffener Humanismus Die unmogliche Revolution

Philosophie, Philologie und 2004, 418 Seiten,

Geschichte in der deutsch- Kkart., 27,80 €,

judischen Emigration ISBN: 3-89942-211-2

Januar 2006, 224 Seiten,

Kart., 24,80 €, Christoph Ernst, Petra Gropp,

ISBN: 3-89942-441-7 Karl Anton Sprengard (Hg.)
Perspektiven inter-

Christoph Henning disziplindrer Medien-

Philosophie nach Marx philosophie

100 Jahre Marxrezeption 2003, 334 Seiten,

und die normative kart., 25,80 €,

Sozialphilosophie der ISBN: 3-89942-159-0

Gegenwart in der Kritik

2005, 660 Seiten, Hans-Joachim Lenger

Kart., 39,80 €, Vom Abschied

ISBN: 3-89942-367-4 Ein Essay zur Differenz
2001, 242 Seiten,

Christian Schulte, kart., 25,80 €,

Rainer Stollmann (Hg.) ISBN: 3-933127-75-0

Der Maulwurf kennt

kein System

Beitrdge zur gemeinsamen
Philosophie von Oskar Negt
und Alexander Kluge

2005, 272 Seiten,

kart., 25,80 €,

ISBN: 3-89942-273-2

Arnd Pollmann
Integritdt

Aufnahme einer
sozialphilosophischen
Personalie

2005, 394 Seiten,

kart., 29,80 €,

ISBN: 3-89942-325-9

Leseproben und weitere Informationen finden Sie unter:
www.transcript-verlag.de

14,02.2026, 14:13:18. op



https://doi.org/10.14361/9783839404560
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

	Cover Verständigung und Versprechen
	Inhalt
	Danksagung
	Einleitung
	1. Habermas’ Modell sprachpragmatisch erläuterter Vergesellschaftung
	1.1 Das gesellschaftstheoretische Projekt
	1.2 Soziale Integration in postkonventionellen Gesellschaften
	1.2.1 Zwei Grundmodi sozialer Handlungskoordinierung
	1.2.2 Bedeutung und Geltung, Handeln und Diskurs
	1.2.2.1 Illokutionärer Erfolg
	1.2.2.2 Geltungsanspruch und Situationsbezug
	1.2.2.3 Dimensionen kritisierbarer Geltung

	1.2.3 Die Reproduktion der Lebenswelt

	1.3 Die Erklärungslast des Modells elementarer Vergesellschaftung in der Theorie des kommunikativen Handelns

	2. Gehalt und Normativität bei Habermas
	2.1 Basaler Gehalt: Der problemlösende Sprachgebrauch
	2.1.1 Wingert und Gadamer über die Unvorhersehbarkeit von Erfahrung

	2.2 Begründete Normativität: Normenreguliertes Handeln und kritisierbare Geltungsansprüche
	2.2.1 Die Ontogenese normenregulierten Handelns
	2.2.1.1 Gebrauch bedeutungsidentischer Symbole nach Mead und Wittgenstein
	2.2.1.2 Die Ausdifferenzierung der Weltbezüge und des Kommunikationsmediums
	2.2.1.3 Objektive Welt, Neuterperspektive und generalisierte Normgeltung

	2.2.2 Die Phylogenese kritisierbarer Geltungsansprüche
	2.2.2.1 Rituelle Praktiken konstituieren die Identität der Gruppe
	2.2.2.2 Die Aufspaltung des Kommunikationsmediums
	2.2.2.3 Die Entstehung des Begriffs eines kritisierbaren Geltungsanspruchs


	2.3 Resümee: Zum Verhältnis von Naturalismus und Instrumentalismus

	3. Normativität und Gehalt bei Derrida
	3.1 Gehalt in Termini sich zeitigender Strukturen
	3.1.1 Die Strukturalität der Struktur
	3.1.2 Die Einheit der strukturalen Struktur
	3.1.3 Strukturalität, Intentionalität und Gebrauch
	3.1.4 Gehalt ohne Standardverwendung
	3.1.5 Resümee: Struktur im Gebrauch

	3.2 Normativität in Termini der Alterität
	3.2.1 Wiederholung als normative Bindung an des Besondere
	3.2.2 Bindung ohne Gehalt
	3.2.3 Empfang des Anspruchs
	3.2.4 Freigebigkeit des Versprechens
	3.2.5 Resümee: Dimension und Rationalität des Sozialen


	4. Habermas und Derrida über elementare Vergesellschaftung
	4.1 Spezifität oder Unbegrenztheit elementarer sozialer Praxis
	4.2 Drei Folgeprobleme bei Habermas
	4.3 Ansprüche erheben oder im Anspruch stehen
	4.4 Normativität als Regulierung oder als Bindung
	4.5 Eine normative Grundlegung der Kritik?

	Verzeichnis der verwendeten Siglen
	Literaturverzeichnis

