
https://doi.org/10.14361/9783839404560 - am 14.02.2026, 14:13:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404560
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


 
Verständigung und Versprechen

https://doi.org/10.14361/9783839404560 - am 14.02.2026, 14:13:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404560
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


 

               
Stefan Blank (Dr. phil.) arbeitet zur französischen und deutschen Sozial-
philosophie. Er unterrichtet Philosophie, Geschichte, Politik und Deutsch
am Gymnasium.

https://doi.org/10.14361/9783839404560 - am 14.02.2026, 14:13:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404560
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


 
Stefan Blank

Verständigung und Versprechen
Sozialität bei Habermas und Derrida

               

https://doi.org/10.14361/9783839404560 - am 14.02.2026, 14:13:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404560
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Die freie Verfügbarkeit der E-Book-Ausgabe dieser Publikation wurde ermöglicht 
durch den Fachinformationsdienst Philosophie.

Die Arbeit wurde gefördert duch ein Promotionsstipendium des Ev. Studienwerks 
Villigst.

Zugl. Diss. Freie Universität Berlin 2004

 
Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek 
Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der Deutschen 
Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Daten sind im Internet über 
http://dnb.d-nb.de abrufbar.

Dieses Werk ist lizenziert unter der Creative Commons Attribution-ShareAlike 4.0 Lizenz 
(BY-SA). Diese Lizenz erlaubt unter Voraussetzung der Namensnennung des Urhebers 
die Bearbeitung, Vervielfältigung und Verbreitung des Materials in jedem Format oder 
Medium für beliebige Zwecke, auch kommerziell, sofern der neu entstandene Text unter 
derselben Lizenz wie das Original verbreitet wird. 
(Lizenz-Text: https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/deed.de) 
Die Bedingungen der Creative-Commons-Lizenz gelten nur für Originalmaterial. Die 
Wiederverwendung von Material aus anderen Quellen (gekennzeichnet mit Quellenan-
gabe) wie z.B. Schaubilder, Abbildungen, Fotos und Textauszüge erfordert ggf. weitere 
Nutzungsgenehmigungen durch den jeweiligen Rechteinhaber. 
 
Erschienen 2006 im transcript Verlag, Bielefeld
© Stefan Blank

Umschlaggestaltung: Kordula Röckenhaus, Bielefeld
Lektorat und Satz: Stefan Blank
Druck: Majuskel Medienproduktion GmbH, Wetzlar
Print-ISBN 978-3-89942-456-0
PDF-ISBN 978-3-8394-0456-0
https://doi.org/10.14361/9783839404560
Buchreihen-ISSN: 2702-900X
Buchreihen-eISSN: 2702-9018

Gedruckt auf alterungsbeständigem Papier mit chlorfrei gebleichtem Zellstoff.

https://doi.org/10.14361/9783839404560 - am 14.02.2026, 14:13:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404560
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Inhalt 

 
Danksagung    9 
 
Einleitung     11 
 
1. Habermas’ Modell sprachpragmatisch erläuterter  
 Vergesellschaftung 19 

1.1 Das gesellschaftstheoretische Projekt 19 

1.2 Soziale Integration in postkonventionellen Gesellschaften 27 

 1.2.1 Zwei Grundmodi sozialer Handlungskoordinierung 28 

 1.2.2 Bedeutung und Geltung, Handeln und Diskurs 33 

  1.2.2.1 Illokutionärer Erfolg 35 

  1.2.2.2 Geltungsanspruch und Situationsbezug 40 

  1.2.2.3 Dimensionen kritisierbarer Geltung  42 

 1.2.3 Die Reproduktion der Lebenswelt 46 

1.3 Die Erklärungslast des Modells elementarer Vergesellschaftung  

 in der Theorie des kommunikativen Handelns 55 

 

2. Gehalt und Normativität bei Habermas 61 

2.1 Basaler Gehalt: Der problemlösende Sprachgebrauch 68 

 2.1.1 Wingert und Gadamer über die Unvorhersehbarkeit  

   von Erfahrung 73 

2.2 Begründete Normativität: Normenreguliertes Handeln und  

 kritisierbare Geltungsansprüche 80 

 2.2.1 Die Ontogenese normenregulierten Handelns 84 

  2.2.1.1 Gebrauch bedeutungsidentischer Symbole  

    nach Mead und Wittgenstein 85 

  2.2.1.2 Die Ausdifferenzierung der Weltbezüge und des  

    Kommunikationsmediums 89 

  2.2.1.3 Objektive Welt, Neuterperspektive und  

    generalisierte Normgeltung 93 

https://doi.org/10.14361/9783839404560 - am 14.02.2026, 14:13:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404560
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


 2.2.2 Die Phylogenese kritisierbarer Geltungsansprüche 97 

  2.2.2.1 Rituelle Praktiken konstituieren die Identität der Gruppe 100 

  2.2.2.2 Die Aufspaltung des Kommunikationsmediums 103 

  2.2.2.3 Die Entstehung des Begriffs eines  

    kritisierbaren Geltungsanspruchs 107 

2.3 Resümee: Zum Verhältnis von Naturalismus und Instrumentalismus 119 

 
3. Normativität und Gehalt bei Derrida 125 

3.1 Gehalt in Termini sich zeitigender Strukturen 132 

 3.1.1 Die Strukturalität der Struktur 132 

 3.1.2 Die Einheit der strukturalen Struktur  146 

 3.1.3 Strukturalität, Intentionalität und Gebrauch 149 

 3.1.4 Gehalt ohne Standardverwendung 155 

 3.1.5 Resümee: Struktur im Gebrauch 160 

3.2 Normativität in Termini der Alterität 162 

 3.2.1 Wiederholung als normative Bindung an des Besondere 164 

 3.2.2 Bindung ohne Gehalt 169 

 3.2.3 Empfang des Anspruchs 176 

 3.2.4 Freigebigkeit des Versprechens  181 

 3.2.5 Resümee: Dimension und Rationalität des Sozialen 185 

 

4. Habermas und Derrida über elementare Vergesellschaftung 191 

 4.1 Spezifität oder Unbegrenztheit elementarer sozialer Praxis 193 

 4.2 Drei Folgeprobleme bei Habermas 196 

 4.3 Ansprüche erheben oder im Anspruch stehen 200 

 4.4  Normativität als Regulierung oder als Bindung 204 

 4.5 Eine normative Grundlegung der Kritik? 210 

 

Verzeichnis der verwendeten Siglen 213 

Literaturverzeichnis   215 

 
 

https://doi.org/10.14361/9783839404560 - am 14.02.2026, 14:13:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404560
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


 

 

 

 
Für meine Eltern 

https://doi.org/10.14361/9783839404560 - am 14.02.2026, 14:13:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404560
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


 

 

https://doi.org/10.14361/9783839404560 - am 14.02.2026, 14:13:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404560
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


 

Danksagung 

 

Der folgende Text stellt die leicht gekürzte Fassung meiner Dissertation dar, die 

am Fachbereich Philosophie und Geisteswissenschaften der Freien Universität 

Berlin angenommen wurde. Ich habe vielfältige Unterstützung erfahren, für die 

ich mich bedanken will. 

Sybille Krämer danke ich herzlich für die Aufnahme in den Kreis ihrer Dok-

torandinnen und Doktoranden. Sie hat meinem Projekt in ihrem Arbeitsbereich 

an der FU Berlin einen sehr fruchtbaren institutionellen Kontext gewährt. Die 

Diskussionen mit den Teilnehmerinnen und Teilnehmern ihres Kolloquiums und 

der Arbeitsgruppen zum Begriff des Performativen sowie zur Philosophie der 

Medien haben mir wichtige Anregungen gebracht. Daran anknüpfend haben ins-

besondere viele Gespräche mit Oliver Lerone Schultz geholfen, die philosophi-

schen Leitlinien des Vorhabens zu klären. Mit David Lauer hatte ich nicht nur an 

der FU sondern darüber hinaus im Kontext der Kolloquien von Evian das lehrrei-

che Vergnügen zusammenzuarbeiten. Dieter Mersch danke ich für seine Bereit-

schaft zur Beurteilung der Arbeit und für seine interessierten Fragen an den Dis-

putanten. 

Der kontinuierliche Fortgang der Arbeit wurde durch ein Doktorandenstipen-

dium des Evangelischen Studienwerkes Villigst ermöglicht. Im Kreis der Stipen-

diatinnen und Stipendiaten habe ich darüber hinaus eine sehr erfreuliche Auf-

nahme gefunden. 

In der Abfassung und Fertigstellung des Textes waren Daniel Blank, Isabel 

Haber, Konrad Heumann, Anna Krewani, Katrin Nolte, Katja Roggensack, Anne 

Rohwedder, Bettina Schmitt und Florian Schuhwerk eine große Hilfe. K. Heu-

mann darf ein Gutteil der Verantwortung dafür zugeschrieben werden, dass sich 

der Gedanke an eine Promotion in mir entwickelt hat. Isabel Haber habe ich für 

ungezählte Gespräche über den Charakter und die Erscheinungsformen des Sozi-

alen zu danken. 

https://doi.org/10.14361/9783839404560 - am 14.02.2026, 14:13:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404560
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


10 | DANKSAGUNG 

 

Überhaupt nicht gäbe es diese Arbeit ohne Elfie und Bernhard Blank sowie 

Georg Bertram. 

Georg Bertram stand mir in jeder Phase als Freund klärend und ermunternd 

zur Seite, in entscheidenden Momenten hat er mir geholfen, die Spur zu halten. 

In den sich nunmehr über fast zwei Jahrzehnte erstreckenden Gesprächen und 

Diskussionen wurde er mir zum akademischem Lehrer, dem ich die wichtigsten 

meiner philosophischen Orientierungen verdanke. 

Meine Eltern haben meine Studien in umfassender Weise und mit liebevoller 

Großzügigkeit ermöglicht. Ihnen widme ich dieses Buch. 

https://doi.org/10.14361/9783839404560 - am 14.02.2026, 14:13:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404560
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


 

Einleitung 

 

Die Integrität des gesellschaftlichen Zusammenhangs ist ein besonderes Gut. Wir 

können sie nur dann als wertvoll ansehen, wenn wir sie zugleich als unveräußer-

lich verstehen. Wenn wir den gesellschaftlichen Zusammenhang als etwas auf-

fassen, dessen Eigenrecht als solches verletzt werden kann, gilt er uns als eine 

Größe, deren Rang unabhängig von den Kalkülen unserer Zweckverfolgung ist. 

Von der Integrität gesellschaftlicher Verhältnisse zu sprechen, besagt, sie als ei-

nen Wert an sich selbst anzusehen. Sie ist nichts, was seinen Wert von anderswo 

her, in bezug auf ein Wünschen und Wollen oder aus der Wertschöpfung eines 

Austauschs beziehen könnte. 

In unserer Umgangssprache ist dieser Zusammenhang niedergelegt. Wir sa-

gen, jemand handle sozial und bezeichnen damit ein Handeln, das nicht auf den 

eigenen Vorteil bedacht ist. Wenn wir jemanden als sozial beschreiben (etwa: 

›Der hat eine soziale Ader‹), dann verbinden wir damit, daß er in seinem Handeln 

einen Blick für die Situation seiner Gegenüber hat und daß er auf diese Rücksicht 

nimmt. Im umgangssprachlichen Sinne ist jemand sozial, wenn er ein Gefühl da-

für hat, daß er zusammen mit seinen Gegenübern Teil eines gemeinschaftlichen 

Kontextes ist, der einen achtsamen Umgang erfordert. 

Sozial zu sein gilt dann als eine hinreichende Handlungsmotivation: Jemand 

tut etwas, einfach weil er eine soziale Ader hat. Die jeweiligen Handlungen wer-

den als Anerkenntnisse der Tatsache aufgefaßt, daß wir soziale Wesen sind und 

es bedarf keiner weiteren Begründung für jenes Handeln mehr. Die alltägliche 

Rede vom Sozial-Sein impliziert, daß wir verstehen, was mit der Integrität des 

gesellschaftlichen Zusammenhangs gemeint ist. Sie behauptet das Soziale als ein 

Phänomen sui generis. 

Damit gebrauchen unsere alltagssprachlichen Wendungen den Begriff des 

Sozialen in einem anspruchsvollen Sinn. Dieses Verständnis des Sozialen bildet 

den Gegenstand der vorliegenden Studie. Nach einem solchen anspruchsvollen 

Verständnis des Sozialen sind gesellschaftliche Wesen nicht deswegen sozial, 

https://doi.org/10.14361/9783839404560 - am 14.02.2026, 14:13:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404560
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


12 | EINLEITUNG 

 

weil sie mit ihrem Sozial-Sein bestimmte Ziele verbinden. Die Sozialität gesell-

schaftlichen Daseins geht nicht zurück auf Kalküle, mittels derer die vergesell-

schafteten Gegenüber den sozialen Zusammenhang herstellen. Aus der Perspek-

tive eines anspruchsvollen Begriffs des Sozialen gilt der klassische Gedanke, Ge-

sellschaft beruhe auf einem ursprünglichen Vertrag zwischen den gesellschaftli-

chen Individuen, als eine ökonomistisch verkürzte Vorstellung, in der gesell-

schaftliche Verhältnisse nach dem Vorbild eines Produktions- und Konsumtions-

prozesses modelliert werden. 

Demgegenüber geht es im folgenden um einen Begriff des Sozialen, dem un-

sere Sozialität als irreduzibel gilt. Unser Eingelassensein in soziale Verhältnisse 

stellt demnach eine untilgbare Dimension unseres Standes in der Welt dar, die 

nicht auf andere Dimensionen zurückgeführt werden kann. In philosophischen 

Termini wird diese Dimension üblicherweise als der Bereich des Normativen be-

zeichnet. Wenn wir uns im alltagssprachlichen Sinne sozial verhalten, dann ori-

entieren wir uns an einer Idee davon, was wir voneinander erwarten können, weil 
wir Teil eines sozialen Zusammenhangs sind. Wir orientieren uns dann nicht an 

prognostischen sondern an normativen Erwartungen. 

Wenn wir uns in normativen Verhältnissen auf andere beziehen, akzeptieren 

wir bestimmte Erwartungen oder Ansprüche als bindend, weil sie aus der Situa-

tion resultieren, daß wir in soziale Verhältnisse eingelassen sind. In der kanti-

schen Tradition spricht man davon, daß ein normativ gebundenes Handeln ein 

Handeln aus Pflicht ist. Wir handeln aus Pflicht, wenn wir uns von unserer Hand-

lung nichts weiter versprechen, als daß sie dem Anspruch des Normativen ge-

recht wird. Die pflichtartige Orientierung an normativen Verhältnissen bindet das 

Handeln in einer eigenartigen Weise. 

Sofern wir also das Soziale als eine irreduzible Dimension unseres Weltver-

hältnisses ansehen, charakterisieren wir unsere sozialen Bezüge wesentlich als 

normative Bezüge. Das ist keine triviale Feststellung. Vielmehr ist damit die Fra-

ge aufgeworfen, wie wir das Soziale als eine solchermaßen irreduzible Di-

mension einsichtig machen können. Inwiefern stehen wir als die geistigen We-

sen, als die wir uns begreifen, von Grund auf in normativen Verhältnissen? Der 

Gegenstand der vorliegenden Studie ist also näher zu bestimmen als die Beschaf-

fenheit der normativen Bezüge, in denen wir in der irreduziblen Dimension des 

Sozialen stehen. 

Der Weg, der hier beschritten wird, führt durch das Werk von zwei Autoren: 

Jürgen Habermas und Jacques Derrida. Die Behandlung gerade dieser beiden Au-

toren bietet sich an, weil sie in dem beschriebenen anspruchsvollen Verständnis 

des Sozialen überein kommen. Sie gehen davon aus, daß die Sozialität so tief in 

unsere Daseinsweise eingelassen ist, daß wir keinen angemessenen Begriff un-

seres Weltverhältnisses gewinnen können, wenn wir nicht von Anfang an be-

rücksichtigen, daß wir als normativ Gebundene in sozialen Bezügen leben. Ha-

bermas und Derrida sind der Meinung, daß in der neuzeitlich-cartesianischen 

https://doi.org/10.14361/9783839404560 - am 14.02.2026, 14:13:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404560
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


EINLEITUNG | 13 

 

Tradition das Mißverständnis liegt, die Frage nach unserem Verhältnis zur Welt 

als eine vorrangig erkenntnistheoretische Frage aufzufassen. Wir sind ihnen zu-

folge nicht primär Erkennende, die sich darüber hinaus auch noch sozial organi-

sieren. Beide Autoren verfechten, daß wir eine Erläuterung dessen, was es für 

uns heißt, erkennende Wesen zu sein, nur im Zusammenhang mit einer Erläute-

rung dessen geben können, was es für uns heißt, soziale Wesen zu sein. 

Hinsichtlich der Erläuterung dieses Zusammenhangs teilen Habermas und 

Derrida eine weitere wichtige Festlegung. Sie halten es für zwingend, in die Ana-

lyse der Normativität unserer sozialen Bezüge den Sachverhalt einzubeziehen, 

daß wir miteinander sprechen. Genauer gesagt sind sie der Meinung, daß es aus-

sichtsreich ist, die Analyse unserer sozialen Bezüge bei einer Erörterung der 

Weise anzusetzen, wie die Sprache mit unserem Denken und Handeln in der 

Welt verwoben ist. Sie gehen davon aus, daß die Irreduzibilität unserer normati-

ven sozialen Bezüge damit zusammenhängt, daß wir uns aufeinander als auf Ver-
stehende beziehen. Daß wir sprachliche Wesen sind, heißt demnach, daß wir uns 

die Welt verstehend erschließen. Damit ist Grundbestimmung des Gegenstands 

der vorliegenden Arbeit um einen dritten und letzten Aspekt erweitert. Es geht 

um die Frage, wie die wesentlich normativen Bezüge von sozialen Wesen, die 

Sprache haben, so zu erläutern sind, daß der irreduzible Status ihrer Sozialität 

geklärt wird. 

 

Es muß vor dem Hintergrund der gegenwärtigen Diskussionen in der Fachphilo-

sophie als ungewöhnlich gelten, die Frage nach der irreduziblen Sozialität in 

Auseinandersetzung mit Habermas und Derrida zu erörtern. Zwar ist der in der 

Öffentlichkeit beinahe zur Gegnerschaft stilisierte Mangel an Verständigung, auf 

den ich hier nicht mehr näher einzugehen brauche
1
, mindestens im Feld der poli-

tischen Meinungsäußerungen einer Art Habermas-Derridascher Roadcompany 

gewichen.
2
 Aber auch in Habermas’ und Derridas jüngeren Äußerungen, die eine 

persönliche Wertschätzung signalisieren, bleiben die philosophischen Differen-

                                                 

1 Vgl. hierzu Ulrich Raulffs Artikel anläßlich der Verleihung des Frankfurter Ador-

no-Preises an Derrida: »Akute Zeichen fiebriger Dekonstruktion. Die Frankfurter 

Schule und ihre Gegenspieler in Paris: Eine Verkennungsgeschichte aus gegebenem 

Anlaß«, in: Süddeutsche Zeitung vom 21.9.2001 (Nr. 218), S. 18; sowie den inte-

ressanten Artikel von Waltraud Naumann-Bayer: »Annäherungen an Derrida oder 

Wer spät kommt, den belohnt das Lesen«, in: DZPhil, Bd. 42 (1994), H. 1, S. 15-33, 

in dem sie die Perspektive einer Philosophin aus der DDR auf die nach 1989 vorge-

fundene Situation der französisch-deutschen Diskursverwerfungen beschreibt. 

2 Ich beziehe mich auf die spektakuläre Serie von Artikeln zum Verhältnis von Euro-

pa zu den USA, die am 31.5.2003 von verschiedenen Autoren in einigen der be-

kanntesten europäischen Tageszeitungen veröffentlicht wurde und die nach überein-

stimmender Darstellung der meisten Medien auf eine Initiative von Habermas 

zurückging. Habermas’ Artikel erschien in der Frankfurter Allgemeinen Zeitung 

und wurde von Derrida mitunterzeichnet, der einige persönliche Worte voranstellte. 

https://doi.org/10.14361/9783839404560 - am 14.02.2026, 14:13:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404560
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


14 | EINLEITUNG 

 

zen markiert.
3
 Eine fruchtbringende Rezeption hat zwischen den beiden nicht 

stattgefunden.
4
 

                                                 

3 So sagt Derrida in einem Interview, von Th. Assheuer nach seinem Verhältnis zur 

zweiten Generation der Frankfurter Schule gefragt: »Es ist wahr, und darüber freue 

ich mich, Habermas und ich finden uns häufig auf derselben Seite, und wir sind so-

lidarisch angesichts dringender politischer Fragen. [...] Aber ich frage Sie: Verweist 

diese unmittelbare politische Solidarität zwischen Habermas und mir all die wohl-

bekannten und schwerwiegenden philosophischen Differenzen, auf die Sie anspie-

len [...] in den Rang bloßer Mißverständnisse?« (In: »Ich mißtraue der Utopie, ich 

will das Un-Mögliche. Ein Gespräch mit dem Philosophen Jacques Derrida über die 

Intellektuellen, den Kapitalismus und die Gesetze der Gastfreundschaft.« Interview 

mit Th. Assheuer, Die Zeit, vom 5.3.1998 (Nr. 11), S. 47-49, hier S. 49.) Habermas 

hat in einem kurzen Artikel zur Adorno-Preis-Verleihung an Derrida (Jürgen Ha-

bermas: »Adorno-Preis an Jacques Derrida. Der Erbstreit zwischen Philosophie und 

Religion«, in: Süddeutsche Zeitung vom 22.9.2001 (Nr. 219), S. 15) seine Einschät-

zung wiederholt, Derrida sei an einem nachmetaphysischen Messianismus interes-

siert, diese anders als in Der philosophische Diskurs der Moderne allerdings mit ei-

ner freundlichen Bewertung verbunden. In einer jüngsten Äußerung (Jürgen 

Habermas: »Kulturelle Gleichbehandlung – und die Grenzen des Postmodernen Li-

beralismus«, in: DZPhil, Bd. 51 (2003), H. 3, S. 367-394) macht Habermas einen 

neuen Zug, indem er Zweifel anklingen läßt, ob die Differenzen zwischen seiner 

und Derridas Position so tiefgreifend sind, wie es gewöhnlich wahrgenommen wird. 

Habermas stellt in Frage, ob Christoph Menke Derridas Intuitionen richtig trifft, 

wenn er einerseits die Dekonstruktion als eine »Einübung in das Bewußtsein der 

Endlichkeit, indem sie der Philosophie die verborgene paradoxe Natur ihres eigenen 

Tuns vor Augen führt« (S. 372) versteht und andererseits eine eindeutig anti-

universalistische Position in bezug auf den Begriff der Gleichheit bezieht (S. 371). 

Habermas ist in diesem Punkt nach meinem Dafürhalten zuzustimmen, denn die Be-

tonung einer besonderen Performativität als eines hervorzuhebenden Grundzuges in 

Derridas Arbeit, die Menke mit H.-D. Gondek und B. Waldenfels teilt, ist irrefüh-

rend. Vgl. Andrea Kern/Christoph Menke: »Einleitung: Dekonstruktion als Philoso-

phie«, in: dies. (Hg.), Philosophie der Dekonstruktion, Frankfurt/Main: Suhrkamp 

2002, S. 7-17; sowie Chrirstoph Menke: »Können und Glauben. Die Möglichkeit 

der Gerechtigkeit«, ebd. S. 243-263; sowie: Hans-Dieter Gondek/Bernhard Walden-

fels: »Derridas performative Wende«, in: dies. (Hg.), Einsätze des Denkens. Zur 

Philosophie von Jacques Derrida, Frankfurt/Main: Suhrkamp 1997, S. 7-18. 

4 Auch wenn man Habermas hinsichtlich einiger Beobachtungen an Derridas Arbeit, 

die er in Der philosophische Diskurs der Moderne (Jürgen Habermas: Der philoso-

phische Diskurs der Moderne. Zwölf Vorlesungen, Frankfurt/Main: Suhrkamp 

1985, im folgenden zitiert unter der Sigle PdM) darstellt, zustimmen wollte, halte 

ich es für eindeutig, daß seine Gesamteinschätzung auf einer zu schmalen Kenntnis 

von Derridas Arbeiten beruht, was sich insbesondere im »Exkurs zur Einebnung des 

Gattungsunterschieds zwischen Philosophie und Literatur« (in: J. Habermas: PdM, 

S. 219-247) zeigt. H.-D. Gondek hat die Einwände, die Habermas in PdM gegen 

Derrida vorbringt, eingehend diskutiert und zurückgewiesen in: »Die Universalien 

der Sprache und ihre Parasiten«, in: Zeitmitschrift. Journal für Ästhetik, Nr. 3 

(Sommer 1987), S. 86-105. Gondek bringt des weiteren vor, daß Habermas aus sei-

nem vorrangigen Interesse am Begriff der Geltung heraus der »Frage der Bedeu-

tungsexplikation« (S. 91) sowie der Erläuterung des Begriffs des Verstehens einen 

zu geringen Stellenwert zuweist. Mit dem hier im Abschnitt 2.1 vorgebrachten 

Einwand gegen Habermas’ Erläuterung sprachlichen Gehalts teile ich Gondeks Ein-

https://doi.org/10.14361/9783839404560 - am 14.02.2026, 14:13:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404560
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


EINLEITUNG | 15 

 

Mit Blick auf die bescheidene Zahl an Aufsätzen, die sich explizit mit dem 

Verhältnis von Habermas und Derrida befassen, fällt auf, daß es mit einer Aus-

nahme keine ernsthaften Versuche gibt, Nähe und Ferne ihres Denkens auf dem 

Wege einer systematischen Diskussion ihrer Sprachtheorien zu eruieren.
5
 In die-

ser Hinsicht liegen keine Arbeiten vor, an die das hier in Angriff genommene 

Vorhaben systematisch anknüpfen könnte. Das liegt sicherlich auch daran, daß 

erst in jüngster Zeit Arbeiten zu Derridas Sprachtheorie entstanden sind, die die-

se systematisch auch zur Tradition der analytischen Philosophie in Beziehung 

setzen.
6
 Erst dadurch ist Derridas Position systematisch in einer Weise greifbar 

geworden, daß man sie mit Positionen, die – wie diejenige von Habermas – vor 

einem selbstverständlichen Hintergrund angloamerikanischer Philosophie argu-

mentieren, in Verbindung bringen kann. 

Mit James Bohman, der die erwähnte Ausnahme bildet, teilt die hier (in Ka-

pitel 2) ausgearbeitete Kritik an Habermas’ Sprachtheorie die Auffassung, daß 

Habermas’ unbefriedigender Begriff des welterschließenden Sprachgebrauchs 

ein Indiz für weiterreichende Probleme in seinem Ansatz ist.
7
 Seine Einschätzung 

hingegen, daß Derrida eine unpragmatistische und differenz-metaphysische 

                                                                                                                                               

schätzung, daß Habermas auf diese Frage keine befriedigende Antwort gibt. Aller-

dings halte ich Gondeks Analyse der Gründe, die in Habermas’ Systematik zu die-

ser Schwachstelle führen, für unzutreffend. Das Problem bei Habermas liegt nicht 

darin, daß dieser auf den Zusammenhang von Bedeutung und Geltung fixiert ist, 

sondern darin, daß er diesen nicht konsequent ausbuchstabiert. 

Derridas längste explizite Einlassungen zu Habermas sind die mehrseitigen Fußno-

ten in »Afterword: Toward an Ethics of Discussion« in: Jacques Derrida, Limited 

Inc., Evanston (Ill.): Northwestern University Press 1988, S. 156-158 und in 

Mémoires. Pour Paul de Man, Paris: Galilée 1988, S. 225-227. 

5 Martin J. Matustik dementiert explizit, daß dies eine fruchtbare Perspektive sein 

könnte. Vgl. Martin J. Matustik: »Derrida and Habermas on the Aporia of the Poli-

tics of Identity and Difference: Towards Radical Democratic Multiculturalism«, in: 

Constellations, Bd. 1 (1995), H. 3, S. 383-398, hier S. 390. 

6 Wie in Kapitel 3 drei näher ausgeführt, halte ich mich in dieser Hinsicht insbeson-

dere an die Arbeiten von Georg W. Bertram (vgl. unten S. 125f.). Vgl. auch Samuel 

C. Wheeler III: Deconstruction as analytic philosophy, Stanford (Cal.): Stanford 

University Press 2000. Richard Rortys wirkmächtige Rezeption Derridas hat in die-

ser Hinsicht eine eher unglückliche Rolle gespielt, weil er zwar auf die Nähe Derri-

das zum Beispiel zu Donald Davidson hingewiesen hat, aber mit seiner Kategorisie-

rung Derridas in Kontingenz, Ironie und Solidarität als eines privaten Ironisten der 

Wahrnehmung Vorschub geleistet hat, der Versuch einer im analytischen Sinne sys-

tematischen Rezeption Derridas sei ein sinnloses Unterfangen. Vgl. Richard Rorty: 

Kontingenz, Ironie und Solidarität, Frankfurt/Main: Suhrkamp 1989, S. 33f. und S. 

202-228. Im selben Sinne: R. Rorty: »Habermas, Derrida and the functions of philo-

sophy«, in: Revue internationale de Philosophie, Nr. 194 (1995), H. 4, S. 437-459. 

7 Vgl. James Bohman: »Two Versions of the Linguistic Turn: Habermas and Post-

structuralism«, in: Maurizio Passerin d’Entrèves/Seyla Benhabib (Hg.), Habermas 

and the Unfinished Project of Modernity. Critical Essays on ›The Philosophical 

Discourse of Modernity‹, Cambridge (UK): Polity Press 1996, S. 197-220. Vgl. zu 

dieser Frage des weiteren unten Abschnitt 2.1. 

https://doi.org/10.14361/9783839404560 - am 14.02.2026, 14:13:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404560
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


16 | EINLEITUNG 

 

Sprachtheorie verfechte
8
, halte ich, wie in Kapitel 3 dargelegt, für falsch. Meines 

Erachtens ist von Derrida gerade zu lernen, wie eine Erläuterung der Sprache an-

gelegt sein muß, um sie als eine Praxis endlicher Wesen verständlich zu machen. 

Hinsichtlich der sprachtheoretischen Vorhaben ist noch Iris M. Youngs Vor-

schlag zu erwähnen, Habermas’ Begriff der Gewähr für die Gültigkeit der in ei-

nem Sprechakt erhobenen Ansprüche im Sinne von Derridas Begriff der Gabe zu 

erläutern.
9
 Meine Überlegungen setzen zu Teilen an einem ähnlichen Punkt an, 

allerdings sehe ich dabei keine Nähe, sondern gerade eine tiefgreifende Differenz 

zwischen Habermas und Derrida.
10

 

Die meisten Autoren, die sich mit dem Verhältnis von Habermas und Derrida 

beschäftigen, haben die politische Annäherung insofern vorweggenommen, als 

sie Derrida unmißverständlich in die Tradition eines (in einem weiteren Sinne) 

emanzipatorischen Philosophierens stellen.
11

 Allerdings werden auch Zweifel 

vorgebracht, ob Habermas’ und Derridas Begriffe des Politischen nicht so unter-

schiedlich angelegt sind, daß in dieser Hinsicht keine Nähe ihrer philosophischen 

Konzepte zu sehen ist.
12

 Vor dem Hintergrund der zu konstatierenden Unter-

schiedlichkeit der Ansätze laufen in der einen oder anderen Weise alle Vor-

schläge, die Habermas und Derrida in ein produktives Verhältnis zueinander zu 

setzen wollen, darauf hinaus, sie als einander ergänzende Komplemente zu be-

handeln. Insbesondere wird Habermas nahegelegt, es sich von der Derrida-Lévi-

nasschen ›Ethik des Anderen‹ aufgeben zu lassen, näher auszuarbeiten, wie eine 

universalistische Moral hinreichend differenzsensibel sein kann, um modernen, 

                                                 

8 Vgl. J. Bohman: »Two Versions of the Linguistic Turn: Habermas and Poststruc-

turalism«, S. 205ff. 

9 Vgl. Iris »Asymmetrical Reciprocity: On Moral Respect, Wonder, and Enlarged 

Thought«, in: Constellations, Bd. 3 (1997), H. 3, S. 340-363, hier 356ff. 

10 Vgl. unten Abschnitt 4.3. 

11 In diesem Sinne äußern sich: Richard J. Bernstein: »An allegory of modernity/post-

modernity: Habermas and Derrida« in: Gary B. Madison (Hg.), Working through 

Derrida, Evanston (Ill.): Northwestern University Press 1993, S. 204-229; Marie 

Fleming: »Critical Theory between Modernity and Postmodernity«, in: Philosophy 

Today, Bd. 41 (1997), H. 1 (Spring), S. 31-39; David C. Hoy: »Splitting the Differ-

ence: Habermas’s Critique of Derrida«, in: Passerin d’Entrèves/Benhabib (Hg.), 

Habermas and the Unfinished Project of Modernity (1996), S. 124-146; Terry Hoy: 

»Derrida: Postmodernism and Political Theory«, in: Philosophy & Social Criticism, 

Bd. 19 (1993), H. 3/4, S. 243-260; Albert van Zyl: »The dilemma of grounding in 

the Modernity-Postmodernity debate«, in: South African Journal of Philosophy, Bd. 

14 (1995). H. 4, S. 168-174. 

12 Vgl. Andreas Niederberger: »Zwischen Ethik und Kosmopolitik. Gibt es eine politi-

sche Philosophie in den Schriften Jacques Derridas«, in: Allgemeine Zeitschrift für 

Philosophie, Bd. 27 (2002), H. 2, S. 149-170; Thomas Bedorf: »Man kann’s nicht 

allen Recht machen – Anmerkungen zum Verständnis der Menschenrechte bei Der-

rida und Habermas«, in: Handlung, Kultur, Interpretation, Bd. 10 (2001), H. 2, S. 

273-291. 

https://doi.org/10.14361/9783839404560 - am 14.02.2026, 14:13:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404560
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


EINLEITUNG | 17 

 

pluralistischen Gesellschaften angemessen zu bleiben.
13

 Gleichzeitig geht mit der 

These einer Komplementarität die Idee einher, daß das Habermassche Projekt ei-

ner kritischen Gesellschaftstheorie den Rahmen abgeben kann, in dem Derridas 

Überlegungen bereichernde Wirkung entfalten sollen.
14

 

 

Das Verhältnis von Habermas und Derrida wird in der vorliegenden Untersu-

chung in der Auseinandersetzung mit einer systematischen Frage eruiert. Das 

Ziel dieser Auseinandersetzung liegt darin, herauszuarbeiten, wie wir unsere ir-

reduzible Sozialität vom Zusammenhang zwischen normativen Bezügen und 

sprachlichen Praktiken her verstehen können. Aus dem Blickwinkel dieses sys-

tematischen Interesses wird dargestellt und diskutiert, welche Beiträge Habermas 

und Derrida zur Beantwortung der Frage leisten. 

Das Kapitel 1 arbeitet den Ansatzpunkt der Untersuchung heraus. Es soll ei-

nen Baustein der Theorie des kommunikativen Handelns sichern, an dem im wei-

teren die Vereinbarkeit von Habermas’ und Derridas Philosophie zu erörtern ist. 

Diesen Baustein bezeichne ich als Modell elementarer Vergesellschaftung. Das 

erste Kapitel klärt den Begriff eines solchen Modells und arbeitet die Funktion 

heraus, die es in Habermas’ Theorie erfüllt. 

In Kapitel 2 diskutiere ich Habermas’ sprachpragmatische Erläuterung der 

Normativität unserer sozialen Bezüge. Das Kapitel hat zwei Teile. Im ersten Teil 

bringe ich einen Einwand gegen Habermas’ Erläuterung sprachlichen Gehalts 

und gegen die resultierende Bestimmung des Verhältnisses von Normativität und 

Gehalt vor. Im zweiten Teil vollziehe ich in einer Lektüre des fünften Kapitels 

                                                 

13 Dieser Vorschlag ist in Deutschland insbesondere durch einen Aufsatz von Axel 

Honneth prominent geworden. Vgl. Axel Honneth: »Das Andere der Gerechtigkeit. 

Habermas und die ethische Herausforderung der Postmoderne«, in: DZPhil, Bd. 42 

(1994), H. 2, S. 195-220. Ein späteres Heft der DZPhil versammelt einige Reaktio-

nen auf Honneths Text. Hier äußern sich kritisch zu Honneths Vorschlag: Simon 

Critchley: »Habermas und Derrida werden verheiratet«, in: DZPhil, Bd. 42 (1994), 

H. 6, S. 1025-1036 und Willem van Reijen: »Derrida – Ein unvollendeter Haber-

mas?«, in: DZPhil, Bd. 42 (1994), H. 6, S. 1037-1044). Im gleichen Sinne: Diana 

Coole: »Habermas and the Question of Alterity«, in: Passerin d'Entrèves/Benhabib 

(Hg.), Habermas and the Unfinished Project of Modernity (1996), S. 221-244; M. J. 

Matustik: »Derrida and Habermas on the Aporia of the Politics of Identity and Dif-

ference«; R. J. Bernstein: »An allegory of modernity/postmodernity« und I.M. 

Young: »Asymmetrical Reciprocity». 

Demgegenüber zieht Terry Hoy in Betracht, daß eine bestimmte Nähe von Haber-

mas und Derrida besser erkennbar wird, wenn man Derrida stärker von Kant her 

liest. Vgl. T. Hoy: »Derrida: Postmodernism and Political Theory.« Diesem Vor-

schlag folge ich insofern, als ich mit Derrida einer Erläuterung der Irreduzibilität 

des Sozialen gebe, die an die Kantische Auffassung des Eigenrechts der praktischen 

Vernunft anknüpft. 

14 D. Coole: »Habermas and the Question of Alterity«, S. 221; Honneth legt in »Das 

Andere der Gerechtigkeit« seine Argumentationsstrategie auf diesen Vorschlag hin 

an; skeptischer ist A. Niederberger: »Zwischen Ethik und Kosmopolitik«, S. 165ff. 

https://doi.org/10.14361/9783839404560 - am 14.02.2026, 14:13:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404560
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


18 | EINLEITUNG 

 

der Theorie des kommunikativen Handelns nach, in welchem systematischen 

Kontext Habermas die Bestimmung dieses Verhältnisses entwickelt.  

In Kapitel 3 stelle ich dar, wie Derrida das Verhältnis von Normativität und 

sprachlichem Gehalt konzipiert. Auch dieses Kapitel hat zwei Teile, wovon sich 

der erste Derridas Erläuterung sprachlichen Gehalts widmet und der zweite sei-

nem damit verbundenen Verständnis normativer Bezüge. 

Entsprechend der Unterschiedlichkeit der Formen, in denen sich Habermas’ 

und Derridas Arbeiten präsentieren, gehen die beiden Kapitel verschieden vor. 

Die in systematischer Form präsentierte Theorie von Habermas diskutiere ich 

nahe am Text, um die Schwierigkeiten, die ich sehe, in der Genese der Systema-

tik nachvollziehbar zu machen. Von den Arbeiten Derridas halte ich in meiner 

Darstellung einen größeren Abstand und verfolge weniger einzelne Argumentati-

onszüge, als daß ich sie in ein übersichtliches Bild zu ordnen versuche. Der Ar-

gumentationsgang der Abschnitte wird in kurzen Einleitungen zu Beginn eines 

jeden Abschnitts dargestellt. 

Kapitel 4 zieht das Resümee. Als solches stellt es heraus, wie sich nach dem 

Durchgang durch Habermas’ und Derridas Arbeiten der Begriff eines Modells 

elementarer Vergesellschaftung darstellt. Abschließend gehe ich auf die Frage 

ein, wie das Verhältnis der beiden Philosophien beschrieben werden kann. 

Ich komme zu dem Ergebnis, daß Habermas’ Theorie keinen Rahmen für ei-

ne Rekonstruktion unserer irreduziblen Sozialität abgeben kann. Demgemäß ist 

es keine sinnvolle Maßgabe, Derrida hinsichtlich der Frage nach der Sozialität 

sprachlicher Wesen der Habermasschen Theorie beiordnen zu wollen. Derrida 

gibt auf diese Frage eine weitreichend andere Antwort als Habermas, die nach 

dem Ergebnis meiner Untersuchung als plausibler gelten muß. Wenn wir die Ir-

reduzibilität sozialer Bezüge sprachlicher Wesen konsequent aus dem Zusam-

menhang von Sprachlichkeit und Normativität entwickeln, so führt dies zu einem 

anderen Begriff der Normativität, als Habermas ihn in Anschlag bringt. Die 

Normativität sozialer Bezüge liegt nicht darin, daß Normen sozialitätskonstituie-

rend funktionieren, indem sie die sozialen Bezüge in einer bestimmten Weise re-
gulieren. Wir stehen vielmehr überhaupt nur dort in sozialen Bezügen, wo wir 

uns in diesem Bezogensein als durch einen Anspruch gebunden verstehen. Die 

Idee einer konstitutiven Selbstregulierung, die mit dem Erheben von Ansprüchen 
und der Richtigkeit der Weise unserer jeweiligen Selbstbindung in Zusammen-

hang gebracht wird, räumt dem vorgängig aktiven Selbst einen Vorrang ein, der 

in eine Reduktion des Sozialen mündet. Die Irreduzibilität des Sozialen können 

wir nur denken, wenn wir unsere normativ gebundene Praxis als eine Praxis unter 

Bedingungen eines empfangenen Anspruchs verstehen, die sich zwischen Aktiv 

und Passiv hält. 

https://doi.org/10.14361/9783839404560 - am 14.02.2026, 14:13:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404560
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


 

1. Habermas’ Modell  sprachpragmatisch  

erläuterter Vergesellschaftung 

 

1.1  Das gesel lschaftstheoret ische Projekt  

 

 

Jürgen Habermas hat sein Modell elementarer Vergesellschaftung im Rahmen 

eines umfassenden Theorieprojekts entwickelt: dem Entwurf einer kritischen Ge-

sellschaftstheorie, die ihre normativen Grundlagen ausweisen kann.
1
 Das ver-

zweigte Habermassche Werk, das verschiedene Bestandteile von eigenständiger 

theoretischer Bedeutung besitzt, findet in diesem Projekt sein Organisationsprin-

zip. Daher stellt trotz Habermas’ unverminderter Schaffenskraft seine Theorie 
des kommunikativen Handelns den wesentlichen Bezugspunkt für die Auseinan-

dersetzung mit seinem Werk dar. Dort hat er Aufbau und Umriß einer Gesell-

schaftstheorie dargestellt – vielleicht eher skizziert als ausgeführt –, deren Ziel-

setzung im angezeigten Sinne dreifach ist: Sie hat erstens eine empirische Theo-

rie der Gesellschaft zu sein, die zweitens normativ gehaltvoll und damit fähig zur 

Kritik der beschriebenen Verhältnisse ist und die drittens reflexiv hinsichtlich ih-

rer maßgebenden normativen Ausgangspunkte ist. 

Eine Gesellschaftstheorie in diesem Sinne hat zum einen natürlich einen Beg-

riff von Gesellschaft zu entwickeln, der zutreffende Analysen der im Blick der 

Theorie stehenden Gesellschaften ermöglicht. Darüber hinaus soll sie in der Lage 

sein, in ihren Beschreibungen Mißstände und Probleme in den betrachteten Ge-

sellschaften zu benennen. Kritisch verdient die Theorie dann genannt zu werden, 

wenn sie das Vermögen besitzt, zwischen ›pathologischen‹ und ›gesunden‹
2
 Zu-

                                                 

1 Vgl. Jürgen Habermas: Theorie des kommunikativen Handelns, Frankfurt/Main: 

Suhrkamp 1988 (ich zitiere nach der ersten 1. Auflage der Taschenbuchausgabe; 

Originalausgabe: Frankfurt/Main: Suhrkamp 1981), Bd. 1, S. 7. Im folgenden zitiert 

unter der Sigle TkH. 

2 Vgl. J. Habermas: TkH, Bd. 1, S. 112. 

https://doi.org/10.14361/9783839404560 - am 14.02.2026, 14:13:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404560
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


20 | HABERMAS’ MODELL ELEMENTARER VERGESELLSCHAFTUNG 

 

ständen einer Gesellschaft zu unterscheiden. Des weiteren soll die von der Theo-

rie geleistete Kritik ihrerseits zu den Ressourcen zählen, die in der Anstrengung, 

gesellschaftliche Mißstände abzubauen, herangezogen werden können. Der Beg-

riff von Gesellschaft, den eine normativ gehaltvolle Gesellschaftstheorie zur Ver-

fügung stellt, soll also ebensowohl als eine Grundlage für empirische Analysen 

dienen, wie eine Hintergrundfolie für politische Programme abgeben, die auf ei-

ne wünschenswerte gesellschaftliche Entwicklung zielen. Eine kritische Theorie 

der Gesellschaft ist eine emanzipatorische Theorie.
3
 

Habermas schließt sich damit der Zielsetzung gesellschaftstheoretischer Ar-

beit an, der Max Horkheimer in seinem Aufsatz über ›traditionelle und kritische 

Theorie‹ klassische Gestalt gegeben hat.
4
 Aber die Kritische Theorie der ersten 

Generation der Frankfurter Schule hat, so Habermas, an der »Schwierigkeit, über 

ihre eigenen normativen Grundlagen Rechenschaft zu geben, [...] von Anbeginn 

laboriert«
5
. Diese ›normativen Grundlagen‹, von denen Habermas fordert, daß 

eine kritische Gesellschaftstheorie über die eigenen Auskunft geben müsse, sind 

die normativ relevanten Prämissen der Theorie. Die normative Orientierung der 

Gesellschaftstheorie ist dabei auf den Konstruktionsebenen der Theorie zu su-

chen, die dem in ganzer Komplexität entfalteten Gesellschaftsbegriff vorherge-

hen. Hier sind die Fragen angesiedelt, denen Habermas’ philosophisches Inte-

resse gilt. Es kann als seine wichtigste philosophische Überzeugung angesehen 

werden, daß es für die Darstellung eines angemessenen Gesellschaftsbegriffs 

notwendig ist, über einen normativ gehaltvollen Vernunftbegriff zu verfügen, der 

in erfahrungswissenschaftlicher Forschung fruchtbar und überprüfbar gemacht 

werden kann und sich dadurch als ein nachmetaphysischer Vernunftbegriff aus-

                                                 

3 Vgl. z.B. Wolfgang Detel: »System und Lebenswelt bei Habermas«, in: Stefan Mül-

ler-Dohm (Hg.), Das Interesse der Vernunft. Rückblicke auf das Werk von Jürgen 

Habermas seit ›Erkenntnis und Interesse‹, Frankfurt/Main: Suhrkamp 2000, S. 175-

195, bes. S. 175f. Einer der Kommentare, denen es fraglich scheint, ob Habermas 

dieser Intention gerecht wird ist: J. Schmidt: »Offensive Critical Theory? Reply to 

Honneth«, in: Jay Bernstein (Hg.), The Frankfurt School. Section 6: Jürgen Haber-

mas, London, New York: Routledge 1994, S. 56-64. 

4 Vgl. Max Horkheimer: »Traditionelle und kritische Theorie«, in: ders., Gesammelte 

Schriften. Band 4: Schriften 1936-1941. Hrsg. v. Alfred Schmidt u. Gundelin 

Schmid Noerr, Frankfurt/Main: Fischer 1988, S. 162-225; Rolf Wiggershaus: Die 

Frankfurter Schule. Geschichte, Theoretische Entwicklung, Politische Bedeutung, 

München: Hanser 
2
1987, S. 13: »Seit Horkheimers Aufsatz über Traditionelle und 

kritische Theorie (1937) wurde ›kritische Theorie‹ zur hauptsächlichen Selbstetiket-

tierung der Theoretiker des Horkheimerkreises. Das war zwar auch ein Tarnbegriff 

für marxistische Theorie, aber mehr noch ein Ausdruck dafür, daß Horkheimer und 

seine Mitarbeiter sich nicht mehr mit der marxistischen Theorie in ihrer orthodoxen 

Form identifizierten, die auf die Kritik des Kapitalismus als eines ökonomischen 

Systems mit davon unabhängigem Überbau fixiert war – sondern mit dem Prinzi-

piellen der marxistischen Theorie. Dieses Prinzipielle bestand in der konkreten Kri-

tik entfremdeter und entfremdender gesellschaftlicher Verhältnisse.« 

5 J. Habermas: TkH, Bd. 1, S. 500. 

https://doi.org/10.14361/9783839404560 - am 14.02.2026, 14:13:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404560
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DAS GESELLSCHAFTSTHEORETISCHE PROJEKT | 21 

 

weist. Hier liegt der Ausgangspunkt für seine Beschäftigung mit der Sprach- und 

Kommunikationstheorie. 

Habermas’ gesellschaftstheoretisches Projekt unterscheidet sich von dem der 

älteren Kritischen Theorie sowohl durch die explizit zweistufige Theoriearchi-

tektur wie durch die sprachtheoretische Fundierung seines Vernunftbegriffs. Ha-

bermas selbst sieht letzteres als den wichtigen Schritt über Horkheimer und  

Adorno hinaus an. Die architektonische Konstruktion, eine handlungstheoreti-

sche mit einer systemtheoretischen Ebene in einer Gesellschaftstheorie zu ver-

binden, versteht er als ein Marxsches Erbe, das ihm auch durch die Frankfurter 

Schule vermittelt wurde.
6
 Den entscheidenden Abstand sieht Habermas in der 

Weise, wie der normative Grund der Kritikfunktion der Gesellschaftstheorie ge-

legt wird. Der von Habermas propagierte Paradigmenwechsel von der Subjekt-

philosophie zu einer Philosophie der Intersubjektivität kommt an dieser Stelle 

zum Tragen. 

Die normativen Grundlagen seiner Gesellschaftstheorie entfaltet Habermas 

von dem Theorieelement her, das hier ein Modell elementarer Vergesellschaf-
tung genannt wird. Es geht um die »Bedingungen sozialer Ordnung, soweit diese 

auf der analytischen Ebene einfacher Interaktionen liegen«
7
, d.h. es geht um Fra-

gen, die auf der handlungstheoretischen Stufe der Habermasschen Theorie liegen. 

Da die in diesem Kapitel folgende Darstellung und die im nächsten Kapitel un-

ternommene Diskussion sich auf diesen Teil des Habermasschen Werks be-

schränken, will ich einen kurzen Überblick über das Gesamt seiner Gesell-

schaftstheorie geben. 

 

In der Einleitung der Theorie des kommunikativen Handelns sagt Habermas von 

der Soziologie, sie entstehe »als Theorie der bürgerlichen Gesellschaft; ihr fällt 

die Aufgabe zu, den Verlauf und die anomischen Erscheinungsformen der kapi-

talistischen Modernisierung vorbürgerlicher Gesellschaften zu erklären.«
8
 Haber-

mas nimmt sich dieser überkommenen Aufgabe an. Genauer noch stellt er sich 

der Aufgabe in der Form, wie er sie in den Werken der bedeutenden Soziologen 

der kurzen Soziologiegeschichte (Habermas denkt hier natürlich besonders an die 

von ihm ausgiebig besprochenen Autoren Marx, Weber, Mead, Durkheim und 

Parsons) ausgeprägt sieht: als der Aufgabe, eine Theorie der gesellschaftlichen 
Rationalisierung zu schreiben.

9
 Diese Grundentscheidung ist aus unterschiedli-

                                                 

6 Ebd., S. 222. 

7 Jürgen Habermas: »Erläuterungen zum Begriff des kommunikativen Handelns«, in: 

ders., Vorstudien und Ergänzungen zur Theorie des kommunikativen Handelns, 

Frankfurt/Main: Suhrkamp: 1984, S. 571-606, hier S. 571. »Erläuterungen zum Be-

griff des kommunikativen Handelns« im folgenden zitiert unter der Sigle EBkH, 

Vorstudien und Ergänzungen im folgenden zitiert unter der Sigle VE. 

8 J. Habermas: TkH, Bd. 1, S. 21. 

9 J. Habermas: TkH, Bd. 1, S. 457. 

https://doi.org/10.14361/9783839404560 - am 14.02.2026, 14:13:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404560
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


22 | HABERMAS’ MODELL ELEMENTARER VERGESELLSCHAFTUNG 

 

chen Quellen gespeist, die ich hier nur kurz anführen möchte. Ich sehe vor allem 

drei Grundüberzeugungen Habermas’, die diese Entscheidung motivieren. 

Zum einen ist es das Interesse des Aufklärers. Will man im Kontext der  

›anomischen kapitalistischen Modernisierung’ eine Genealogie der modernen 

Rationalität entwickeln, die an einem Universalismus der Vernunft festhält, so 

steht man prinzipiell vor der Alternative, entweder die Geschichte einer fort-

schreitenden Rationalisierung zu erzählen oder aber davon auszugehen, daß ur-

sprünglich vorhandene Vernunftpotentiale zunehmend verschüttet wurden (oder 

man verknüpft die beiden Möglichkeiten, was auf den gewissermaßen maximal 

hoffnungslosen Universalismus hinausläuft
10

).
11 

Obgleich Habermas keinen 

Zweifel daran läßt, daß er die Verhältnisse in den modernen kapitalistischen Ge-

sellschaften in nennenswerten Teilen für pathologisch hält, will er dennoch kei-

nesfalls eine Verfallsgeschichte erzählen. Sein zentrales Argument gegen diese 

Formen von Vernunftgeschichten ist, daß sie eine aporetische Struktur haben und 

damit letztlich die Maßstäbe ihrer Vernunftkritik nicht ausweisen können. Seine 

– freilich sehr unterschiedlich gearteten – Oppositionen gegen Heidegger und 

gegen Adorno stimmen in diesem Punkt überein.
12

 Die Theorie einer in gesell-

schaftlichen Praktiken sich entwickelnden Vernunft, die an der Hoffnung der Zu-

nahme der Mündigkeit der handelnden Subjekte festhält, muß daher eine Theorie 

der gesellschaftlichen Rationalisierung sein. 

Zum zweiten ist Habermas der Überzeugung, daß man die Entwicklung  

ebensowohl der menschlichen Gesellschaften wie der Rationalität ihrer Aktoren 

als eine Differenzierungsgeschichte schreiben muß. Kants epochale Leistung be-

steht für Habermas besonders darin, die Eigenständigkeit differenter und nur 

noch formal zusammenstimmender Rationalitätsformen des modernen Bewußt-

seins und damit eine Differenzierung als Rationalisierung dargestellt zu haben. 

Differenzierung als Rationalisierung aufzufassen geht mit dem Optieren gegen 

Verfallsgeschichten zusammen. Man könnte es als typisch für solche Verfallsge-

schichten ansehen, den Verlust einer organischen Ganzheit zu beklagen und allen 

                                                 

10 In der Habermasschen Rekonstruktion trifft auf Adorno und auch auf den Horkhei-

mer der ›Dialektik der Aufklärung‹ beides zusammen zu. Sie verknüpfen seines Er-

achtens die Entwicklung der abendländischen Vernunft unlösbar mit deren Autode-

struktion. Auch Derrida trifft ein analoger Vorwurf. Man könnte sagen, daß Haber-

mas’ Der philosophische Diskurs der Moderne die besprochenen Autoren insbeson-

dere nach diesem Kriterium beurteilt. Vgl. J. Habermas: PdM, Kap. V und VII.  

11 Foucault z.B. wählt hier einen anderen Weg und ist deswegen nicht mit der genann-

ten Alternative konfrontiert. Indem er eine »Geschichte der Wahrheitsspiele« (Mi-

chel Foucault: Der Gebrauch der Lüste. Sexualität und Wahrheit 2, Frankfurt/Main: 

Suhrkamp 1989, S. 13ff.) nachzeichnen will, ohne eines der Spiele als wahrer als 

die anderen auszuzeichnen, kann er alternative Rationalitätsformen zulassen und 

muß nicht entweder eine Fortschritts- oder eine Verfallsgeschichte schreiben. Vgl. 

zu dieser Frage Jozef Keulartz: Die verkehrte Welt des Jürgen Habermas, Hamburg: 

Junius 1995, S. 21ff. 

12 Vgl. zu Adorno J. Habermas: TkH, Bd. 1, Kap 5; zu Heidegger J. Habermas: PdM, 

Kap. V. 

https://doi.org/10.14361/9783839404560 - am 14.02.2026, 14:13:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404560
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DAS GESELLSCHAFTSTHEORETISCHE PROJEKT | 23 

 

dadurch möglicherweise für Rationalitätserweiterungen gewonnenen Spielraum 

als von diesem Verlust gezeichnet zu erachten.
13

 Tatsächlich stellen Differenzie-

rungsprozesse Theorien der Gesellschaft, die insbesondere die Mechanismen ge-

sellschaftlicher Integration erklären können müssen, vor Schwierigkeiten. Je 

mehr eine Gesellschaft von Unterschieden durchgezogen ist, um so schwieriger 

scheint es zu sein, ihren Zusammenhang zu erklären. Mit Habermas lautet die 

Antwort, daß aus gesellschaftlicher Differenzierung ebenso ein Problemdruck 

entsteht, der zu einer Rationalisierung und damit Effektivierung der gesellschaft-

lichen Integration zwingt, wie jene Differenzierung aber auch die Möglichkeit 

dieser Rationalisierung erst schafft. 

Zum dritten erscheint die Option dafür, gesellschaftliche Entwicklung als Ra-

tionalisierungsprozeß zu sehen, als eine Konsequenz aus Habermas’ besonderem 

Naturalismus bzw. Materialismus. Habermas ist davon überzeugt, daß jegliche 

Entwicklung auch des menschlichen Geistes zuletzt aus dessen Auseinander-

setzung mit der Welt, in die er gestellt ist, resultiert. Diese Prämisse versieht die 

Habermasschen Genealogien stets mit evolutionstheoretischen Anteilen.
14

 Es ist 

einleuchtend, daß ein evolutionär gefärbter Naturalismus Entwicklungsge-

schichten als Rationalisierungsgeschichten schreibt, denn dies ist der Grundge-

danke des Evolutionismus schlechthin.
15

 Auf Habermas’ Auffassung von Diffe-

renzierungsprozessen im Zusammenhang mit dem naturalistischen Zug seines 

Denkens komme ich später zurück. 

Gesellschaftliche Entwicklung als einen Rationalisierungsprozeß zu be-

schreiben bedeutet für Habermas, sie als einen Prozeß zu rekonstruieren, in dem 

die materielle Reproduktion dieser Gesellschaften zunehmend erfolgreich und 

die symbolische Reproduktion zunehmend reflexiv vonstatten geht. Die beiden 

Integrationsformen von Gesellschaft lassen sich analytisch differenzieren.
16

 

Habermas konzipiert die Rationalisierung der materiellen Reproduktion als 

die Ausdifferenzierung systemisch integrierter Bereiche, deren Integration unab-

hängig von Aktorintentionen vor sich geht. Auf der Systemebene der Gesell-

schaft werden Handlungsfolgen funktional integriert. Der für den Begriff der Sys-

                                                 

13 Man könnte dies als einen Zug ansehen, den die Dialektik der Aufklärung mit 

Lukàcs’ Theorie des Romans teilt. 

14 Hier eine Stelle, die den Evolutionismus als eine Konsequenz aus dem Universalis-

mus beschreibt: »Die universalistische Position zwingt zu der mindestens im Ansatz 

evolutionstheoretischen Annahme, daß sich die Rationalisierung von Weltbildern 

über Lernprozesse vollzieht.« J. Habermas: TkH, Bd. 2, S. 103. 

15 Wenngleich ›Rationalisierung‹ hier zunächst nur den schwachen Sinn von ›Zunah-

me von Problemlösungskapazitäten‹ haben kann. Vgl. J. Habermas: »Einleitung: 

Realismus nach der sprachpragmatischen Wende«, in: ders., Wahrheit und Recht-

fertigung. Philosophische Aufsätze, Frankfurt/Main: Suhrkamp 1999, S. 7-64, hier 

S. 37ff. Wahrheit und Rechtfertigung im folgenden zitiert unter der Sigle WR. 

16 Dies ist das explizite Thema der ›Zweiten Zwischenbetrachtung‹ der TkH. (Bd. 2, 

S. 173ff.) 

https://doi.org/10.14361/9783839404560 - am 14.02.2026, 14:13:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404560
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


24 | HABERMAS’ MODELL ELEMENTARER VERGESELLSCHAFTUNG 

 

temintegration paradigmenbildende Bereich moderner Gesellschaften ist der ka-

pitalistische Markt. 

Demgegenüber vollzieht sich die symbolische Reproduktion durch die sozi-
ale Integration von Handlungsabsichten. Dies ist die Ebene der Lebenswelt: des 

intuitiven, impliziten (und propositional nicht als Ganzem thematisierbaren), ho-

listisch strukturierten Hintergrundwissens der Aktoren, das den symbolisch vor-

strukturierten Horizont ihres Handelns ausmacht. Die Rationalisierung der sym-

bolischen Reproduktion vollzieht sich als die Ausdifferenzierung unterschiedli-

cher struktureller Komponenten des Verständigungsmediums sowie des Weltbil-

des der Aktoren, die dabei in die Lage versetzt werden, zu den Bestandteilen der 

Lebenswelt einen reflexiven Abstand zu gewinnen. Die Aktoren lernen, zwischen 

der äußeren ›objektiven‹ Welt von Gegenständen und Ereignissen, der inneren 

›subjektiven‹ Welt ihrer Meinungen und Empfindungen und der ›sozialen‹ Welt 

legitim geordneter Beziehungen zu anderen Aktoren zu unterscheiden. Genauer: 

Sie lernen, verschiedene Einstellungen zu bestimmten Bereichen ihrer Wirklich-

keit einzunehmen. Die Differenzierung ist nach Habermas also nicht als eine in-

haltliche Kategorisierung von Gegenstandsbereichen zu verstehen, sondern als 

die formale Unterscheidung verschiedener Einstellungen, in denen überhaupt et-

was zu einem Teil der gedeuteten Welt eines Aktors werden kann. Das Verfügen 

über diese drei ›formalen Weltbegriffe‹ hält Habermas für die entscheidende Er-

rungenschaft des modernen Bewußtseins. Aktoren können damit zwischen ihrer 

Sicht auf die Dinge und Beziehungen und der Sicht anderer auf dieselben Dinge 

und Beziehungen unterscheiden und lernen dabei, daß ihre eigenen Meinungen 

ebenso wie diejenigen anderer fehlbar sind. Das lebensweltliche Hintergrund-

wissen wird also im Prozeß seiner Reproduktion zugleich einer reflexiven Prü-

fung unterworfen – und genau deshalb kann von ihm gesagt werden, daß es zu-

nehmend rational reproduziert wird. 

Habermas’ Zentalbegriff des kommunikativen Handelns faßt das Rationali-

tätspotential lebensweltlicher Handlungskoordinierung. Die Untersuchung dieses 

Rationalitätspotentials nimmt den Weg einer formalpragmatischen Sprachana-

lyse. Die Untersuchung der Rationalität lebensweltlicher Handlungskoordinie-

rung kann nach Habermas deshalb den Weg einer Analyse der Struktur unseres 

Sprachgebrauchs nehmen, weil Sprache als Medium der Handlungskoordinie-

rung fungiert. Als solches hat sie für die in einem lebensweltlichen Horizont  

Agierenden quasitranszendentalen Status. Die Darstellung und Diskussion von 

Habermas’ Modell elementarer Vergesellschaftung, die ich in den ersten beiden 

Kapiteln gebe, dreht sich insbesondere um die Frage, ob Habermas den Zusam-

menhang von Sprache, Aktorrationalität und Sozialität plausibel konzipiert. Ich 

werde im zweiten Kapitel auf Probleme seiner Sprachtheorie zu sprechen kom-

men, in deren Konsequenz auch sein Modell elementarer Vergesellschaftung ei-

ner Revision unterzogen werden muß. 

 

https://doi.org/10.14361/9783839404560 - am 14.02.2026, 14:13:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404560
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DAS GESELLSCHAFTSTHEORETISCHE PROJEKT | 25 

 

Damit sind, freilich sehr knapp, die theoretischen Grundzüge des Habermasschen 

Projekts dargestellt. Habermas’ Gesellschaftstheorie konzipiert die Entwicklung, 

die insbesondere die abendländischen vorbürgerlichen Gesellschaften hin zu mo-

dernen kapitalistischen Gesellschaften genommen haben, als einen Rationalisie-

rungsprozeß. In diesem Prozeß haben sich zwei Formen gesellschaftlicher Integ-

ration voneinander differenziert: die systemische Ebene funktionaler Integration 

von Handlungsfolgen (v.a. im Marktgeschehen und mit Einschränkungen im bü-

rokratischen Verwaltungshandeln) und die lebensweltliche Ebene sprachvermit-

telter Integration von Handlungsabsichten. Habermas beschreibt die zweistufige 

Konstruktion bündig: »Die Formel, daß Gesellschaften systemisch stabilisierte 

Handlungszusammenhänge sozial integrierter Gruppen darstellen, bedarf gewiß 

der genaueren Explikation; fürs erste steht sie für den heuristischen Vorschlag, 

die Gesellschaft als eine Entität zu betrachten, die sich im Laufe der Evolution 

sowohl als Lebenswelt wie als System ausdifferenziert.«
17

 Die gesellschaftliche 

Rationalisierung besteht zu einem wichtigen Teil in dieser Differenzierung. 

Auch die Rationalisierung der lebensweltlichen Handlungskoordinierung be-

schreibt Habermas wesentlich als einen Differenzierungsprozeß: Mit dem Ausei-

nandertreten von objektiver, subjektiver und sozialer Welt verfügen Aktoren über 

formale Weltbegriffe, die es ihnen ermöglichen, das sprachliche Medium der 

Verständigung in einer Weise zu gebrauchen, die die Reproduktion des lebens-

weltlichen Hintergrundwissens reflexive, und das heißt zunehmend rationale Zü-

ge annehmen läßt. Es ist dieser Prozeß der Rationalisierung der Lebenswelt, auf 

den bezogen Habermas die Möglichkeit einer kritischen Gesellschaftstheorie 

ausweisen will. Die normativen Grundlagen seiner Gesellschaftstheorie weist er 

in der Analyse des sprachvermittelten Mechanismus lebensweltlicher Hand-

lungskoordinierung aus. Als eine kritische Gesellschaftstheorie erweist sich die 

Theorie des kommunikativen Handelns in Habermas’ Auseinandersetzung mit 

den Verhältnissen in den modernen kapitalistischen Gesellschaften. Die Kritik, 

die er auf der Grundlage seiner Theorie formuliert, bezieht sich auf das Verhält-

nis der System- zur Lebensweltebene der Gesellschaft. Die beiden prominentes-

ten kritischen Thesen behaupten einerseits eine ›Kolonialisierung der Lebens-

welt‹ durch das System und andererseits, daß im Zuge der gesellschaftlichen 

Modernisierung das Gleichgewicht zwischen den unterschiedlichen Rationalitäts-

formen gestört wurde. Beide Thesen beziehen sich direkt (im ersten Fall) oder 

                                                 

17 J. Habermas: TkH, Bd. 2, S. 228. (Herv. im Orig.) 

https://doi.org/10.14361/9783839404560 - am 14.02.2026, 14:13:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404560
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


26 | HABERMAS’ MODELL ELEMENTARER VERGESELLSCHAFTUNG 

 

indirekt (im zweiten Fall) auf das Verhältnis der zwei unterschiedenen Integrati-

onsmechanismen.
18

 

                                                 

18 Vgl. zur Diskussion dieser kritischen Thesen Maeve Cooke: Language and Reason: 

A Study of Habermas’s Pragmatics, Cambridge (Mass.): MIT Press 1994, S. 132-

149. Language and Reason im folgenden zitiert unter der Sigle LaR. Cookes Buch 

gibt eine gute Übersicht über Habermas’ Sprachtheorie und eine eingehende Dis-

kussionen verschiedener Fragen. Allerdings scheint sie die Punkte, die die Gegens-

tände meiner Habermas-Diskussion im zweiten Kapitel sind und die mich dazu füh-

ren, Habermas letztlich einen instrumentalistischen Naturalismus in der Sprachtheo-

rie zuzuschreiben, nicht weitreichend problematisch zu finden. Dementsprechend

treffen Cookes Einwände die Probleme in Habermas’ Theorie nach der hier vorge-

gelegten Lesart nicht voll. 

https://doi.org/10.14361/9783839404560 - am 14.02.2026, 14:13:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404560
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


SOZIALE INTEGRATION | 27 

 

1.2  Sozia le  Integrat ion in  postkonvent ionel len  

Gesel lschaften 

 

 

Der Begriff der Vergesellschaftung bezieht sich nach dem hier zugrundegelegten 

Verständnis auf den Prozeß, in dem sich die sozialen Gegenüber als Individuen 

in Gesellschaft und die Gesellschaft als eine Struktur von Verhältnissen zwischen 

Individuen ausbilden. Die Rede von einem Modell elementarer Vergesellschaf-

tung bringt zum Ausdruck, daß die Analyse des Vergesellschaftungsprozesses 

sich auf die Beschreibung eines elementaren Prozeßbestandteils stützt, der als 

hypothetischer Ausgangspunkt bzw. als der Kern dieses Prozesses aufgefaßt 

wird.
1
 

In Jürgen Habermas’ Theorie des kommunikativen Handelns erfüllt die Be-

schreibung des Mechanismus kommunikativer Handlungskoordinierung als einer 

elementaren Verständigungssituation die Funktion eines solchen Modells. Nach 

Habermas besteht die Vergesellschaftung sozialer Gegenüber in der ›Reproduk-

tion der Lebenswelt‹. Diese Reproduktion kommt zustande durch und vollzieht 

sich als kommunikative Handlungskoordinierung. Die selbstgestellte Aufgabe, 

die Möglichkeit sozialer Ordnung aufzuklären, will Habermas bewältigen, indem 

er den Mechanismus kommunikativer Handlungskoordinierung analysiert, um 

diesen Wegs die Bedingungen zu erläutern, unter denen Vergesellschaftung sozi-

aler Gegenüber als Reproduktion der Lebenswelt möglich ist. Habermas will »er-

klären, welchen Bedingungen ein kommunikatives Einverständnis genügen muß. 

Das Modell, an dem ich mich dabei orientieren will, sind elementare Paare von 

Äußerungen, die jeweils aus dem Sprechakt eines Sprechers und der affirmativen 

Stellungnahme eines Hörers bestehen.«
2
 Habermas’ Modell elementarer Verge-

sellschaftung beschreibt also eine Situation, in der ein Alter und ein Ego es un-

ternehmen, sich um willen der Koordinierung ihrer Handlungen zu verständigen. 

Ich werde im ersten Kapitel eine Darstellung dieses Habermasschen Theo-

riestücks geben, durch die herausgearbeitet wird, welche Erklärungsleistung das 

Modell elementarer Vergesellschaftung in der Theorie des kommunikativen 

Handelns zu erbringen hat. Zu diesem Zweck werden diejenigen Konzepte der 

Habermasschen Theorie vorgestellt und erläutert, die zum Verständnis dieses 

Modells notwendig sind. Der Abschnitt 1.3 resümiert diese Erörterungen, indem 

                                                 

1 Eine bündige und klare Bestimmung des Status eines solchen Theoriebausteins in 

Habermas’ Theorie des kommunikativen Handelns gibt der Sache nach Johannes 

Weiß in: »Die Bindungseffekte kommunikativen Handelns. Einige skeptische Be-

merkungen«, in: Axel Honneth/Hans Joas (Hg.), Kommunikatives Handeln. Beiträ-

ge zu Jürgen Habermas’ ›Theorie des kommunikativen Handelns‹. Dritte, erweiterte 

und aktualisierte Auflage, Frankfurt/Main: Suhrkamp 2002, S. 433-454, besonders 

S. 433-438. Der Text wurde in der dritten Ausgabe neu aufgenommen. 

2 J. Habermas: TkH, Bd.1., S. 398. 

https://doi.org/10.14361/9783839404560 - am 14.02.2026, 14:13:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404560
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


28 | HABERMAS’ MODELL ELEMENTARER VERGESELLSCHAFTUNG 

 

die theoriearchitektonische Funktion des Modells und die resultierende Erklä-

rungslast herausgestellt werden. 

 

1.2.1 Zwei Grundmodi sozialer Handlungskoordinierung 

 

Zu den Grundaufgaben jedes Versuchs, eine Gesellschaftstheorie hervorzubrin-

gen, gehört es nach Habermas’ Verständnis, zu erklären, wie soziale Ordnung 

möglich ist. Für theoretische Ansätze, die den Begriff intentionalen Handelns als 

einen ihrer Grundbegriffe wählen, nimmt diese Aufgabe die Form an, erklären zu 

können, wie die Gesellschaftsmitglieder ihre Handlungen dauerhaft aufeinander 

abstimmen können. Es muß erklärt werden, wie es den gesellschaftlichen Akto-

ren im Verfolgen ihrer je individuellen Handlungspläne möglich ist, ihre Hand-

lungen so aneinander anzuschließen, daß sich stabile Muster der Handlungskoor-

dinierung ausbilden. 

Damit rückt die Analyse von Mechanismen der Handlungskoordinierung, oder

in anderen Termini gesprochen, die Form der sozialen Integration ins Zentrum

des Interesses.3 Der Begriff eines Mechanismus der Handlungskoordinierung be-

zieht sich auf die Form sozialen Handelns, betrachtet im Hinblick auf die Er-

möglichung von stabiler sozialer Ordnung. Denn die Weise, in der Aktoren ih-

re Handlungen aneinander anschließen, kann nicht von Fall zu Fall eine andere 

sein. Es müssen sich formale Eigenschaften der Koordinierungsweisen angeben 

lassen, in bezug auf die die Stabilität der Handlungsvernetzung erklärt werden 

kann. Diese Analyse hat Habermas im Konzept seiner ›Universalpragmatik‹ vor-

gelegt. Bevor ich mich Habermas’ im engeren Sinne sprachtheoretischen Analy-

sen zuwende, ist es zweckmäßig nachzuvollziehen, wie er den Begriff des kom-

munikativen Handelns im Feld handlungstheoretischer Grundpositionen veror-

tet.
4
 

Vorausgesetzt ist die bereits erwähnte begriffliche Entscheidung, Sinn als 

Grundbegriff zuzulassen. Sinn ist das Korrelat von Intentionalität, wird gemeint 

und verstanden. Wenn Sinn zu den Grundbegriffen einer Theorie gehört, so gilt 

es für den Gegenstandsbereich der Theorie als konstitutiv, sinnstrukturiert zu 

sein. 

Mit der Einführung des Sinnbegriffs ist die Abgrenzung gegen empiristisch 

orientierte, verhaltenswissenschaftliche Theorien vollzogen. Handlungstheorien 

                                                 

3 Vgl. zum Begriff der Integration von Gesellschaften: Bernhard Peters: Die Integra-

tion moderner Gesellschaften, Frankfurt/Main: Suhrkamp 1993. Peters diskutiert 

Habermas’ Begriffe der Integration aus der Perspektive eines kritischen Schülers. 

4 Habermas hat die seines Erachtens gegebenen handlungstheoretischen Optionen des 

öfteren systematisch dargestellt. So wählt er in der Theorie des kommunikativen 

Handelns zur Einführung des Begriffs des kommunikativen Handelns eine abgren-

zende Diskussion mit konkurrierenden Begriffen sozialen Handelns. Wesentliche 

Züge seiner Position bleiben von einer so frühen Darstellung wie in Zur Logik der 
Sozialwissenschaften bis zur zusammenfassenden Darstellung in EBkH erhalten. 

https://doi.org/10.14361/9783839404560 - am 14.02.2026, 14:13:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404560
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


SOZIALE INTEGRATION | 29 

 

grenzen sich grundbegrifflich gegen empiristische Verhaltenstheorien dadurch 

ab, daß sie das beobachtbare Verhalten in bezug auf Intentionen erklären, die den 

Aktoren zugeschrieben werden. Eine Handlung läßt sich dann »als die Realisie-

rung eines Handlungsplans verstehen, der sich auf eine Situationsdeutung 

stützt.«
5
 Während der Gegenstand von Verhaltenstheorien die beobachtbaren Re-

gelmäßigkeiten von Verhalten sind, ist der Gegenstand einer Handlungstheorie 

das Verständnis von Aktorintentionen in Handlungszusammenhängen. 

Allerdings ist damit noch nicht eindeutig bestimmt, welche explanatorische 

Funktion dem Sinnverstehen einzelner Individuen zukommt. So gehört in der 

Luhmannschen Systemtheorie Sinn zu den zentralen Begriffen; dennoch greift 

die Luhmannsche Erklärung sozialer Ordnung nicht auf die Intentionen individu-

eller Aktoren, also darauf, wie diese Aktoren ihr Tun verstehen und was sie da-

mit wollen, zurück.  

Die Differenz zwischen Gesellschaftstheorien, in denen intentionales Han-

deln erklärungsrelevant ist, und systemfunktionalistischen Gesellschaftstheorien 

wie der Theorie Luhmanns liegt in der Rolle, die intentionalen Subjekten in die-

sen Theorien zukommt. Systemtheorien fassen Gesellschaft als von subjektlosen 

Strukturen hervorgebracht auf, während handlungstheoretisch beschrieben wird, 

wie der gesellschaftliche Zusammenhang oder, wie weiter oben formuliert, die 

soziale Ordnung aus einer Koordinierungsleistung von Handlungsabsichten ent-

steht, die die gesellschaftlichen Subjekte selbst vollbringen. Soziale Ordnung 

entsteht nach einer systemischen Erklärung, indem innerhalb eines irreduzibel 

überindividuellen Zusammenhangs Handlungsfolgen funktional integriert wer-

den, während nach Auffassung von Handlungstheorien Handlungsabsichten rati-

onal koordiniert werden. 

Habermas’ Gesellschaftstheorie zeichnet sich, wie dargelegt, dadurch aus, 

daß sie sowohl auf die systhemtheoretische wie auf die handlungstheoretische 

Begriffsstrategie zurückgreift. Die Arbeitsteilung zwischen den begrifflichen 

Strategien ist dabei hinsichtlich der Frage nach der Möglichkeit sozialer Ordnung 

eindeutig: Diese Frage muß zuerst handlungstheoretisch beantwortet werden. 

Zwar ist es nach Habermas für Gesellschaften – eines bestimmten Differenzie-

rungsgrades – wesentlich, daß sie, wie er es ausdrückt, ihr materielles Substrat 

auf der Basis systemischer Integration reproduzieren. Die Spezifität aber, daß sie 

sich als menschliche Gesellschaften reproduzieren, erklärt Habermas auf der 

handlungstheoretischen Ebene. Die Rationalität der Koordinierung von Hand-

lungsabsichten ist das privilegierte handlungstheoretische Thema der Theorie des 

kommunikativen Handelns. 

Als nächste grundbegriffliche Weichenstellung bestimmt Habermas die Un-

terscheidung zwischen der Modellierung der Handlungskoordinierung als Ein-

flußnahme oder als Einverständnis. 

                                                 

5 J. Habermas: EBkH, S. 573. 

https://doi.org/10.14361/9783839404560 - am 14.02.2026, 14:13:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404560
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


30 | HABERMAS’ MODELL ELEMENTARER VERGESELLSCHAFTUNG 

 

Einfluß nehmen Aktoren aufeinander, wenn sie, durch welche Mittel auch 

immer, bestimmte Reaktionen ihres Gegenübers hervorzurufen versuchen, in den 

paradigmatischen Fällen durch Gratifikationen oder Gewalt bzw. Gewaltandro-

hung. Einflußnehmend versuchen Aktoren die Motivationen der Handlungen ih-

rer Gegenüber abzuschätzen, um die Randbedingungen von deren Handeln so zu 

verändern, daß unter den dann gegebenen Bedingungen Alters Handlungsziele 

mit denen von Ego so zusammenstimmen, daß ihre Handlungen aneinander an-

schließbar werden. In einem schlichten Fall droht Ego Alter Strafen an, falls die-

ser seinen Wünschen oder Befehlen nicht Folge leistet, wobei er darauf baut, daß 

Alters Motiv, Schmerzen o.ä. zu vermeiden, vordringlich genug ist, um ihn sei-

nen Wünschen oder Befehlen Folge leisten zu lassen. Alters Folgeleisten schließt 

dann bruchlos an Egos Befehlen oder Wünschen an. 

Habermas charakterisiert Einflußnahme, die in erfolgsorientierter Einstellung 

unternommen wird, als einen Modus der Handlungskoordinierung, der auf ›ex-

ternen’ bzw. ›empirischen’ Motivationen beruht. Diese Charakterisierung bezieht 

sich darauf, daß die Koordination zustande kommt, ohne daß Alter und Ego sich 

darüber ins Benehmen setzen, warum sie jeweils wollen, was sie wollen. Im Ge-

gensatz zu den innerlichen Beweggründen für ein Handeln sind also dessen 

Randbedingungen äußerlich. Diese Differenz erhält ihre große Bedeutung durch 

die unterschiedlichen Relationen, in denen einmal das zielgerichtete Handeln zu 

seinen Randbedingungen und das andere Mal ein Set von Beweggründen zu einer 

Handlungsabsicht steht. Handlungskoordinierung qua Einflußnahme stützt sich 

einzig auf die zweckrationale Relation der Mittelwahl bei gegebenen Randbedin-

gungen: Ego versucht, Alters Mittelwahl zu verstehen, um dann seinerseits Mittel 

zu wählen, die wiederum Alters Mittelwahl in der Weise beeinflussen, daß letzt-

lich Alters Handeln mit Egos Zwecken vereinbar ist. 

Auch die Handlungskoordinierung qua Einflußnahme verdient rational ge-

nannt zu werden. Die Rationalität einflußvermittelter Handlungskoordinierung 

reduziert Aktoren allerdings auf zweckverfolgende Mittelwähler und -wählerin-

nen. Aktoren begegnen dabei ihren Gegenübern nicht anders als physischen Ge-

genständen in ihrer Umwelt, auf die sie instrumentell einzuwirken versuchen. 

Die einzige Dimension dieser Rationalität ist der mögliche Erfolg des Handelns. 

Habermas’ zentraler Einwand dagegen, diese Modellierung von Handlungskoor-

dinierung als die grundlegende Weise zu betrachten, in der soziale Gegenüber 

aneinander anschließen, besagt, daß sie die Vielschichtigkeit menschlicher Hand-

lungszusammenhänge unterbietet. Letztlich resultiert für Habermas aus einem 

solchen Modell zweckrational motivierter Handlungskoordinierung eine Reduk-

tion der sozialen Dimension unserer Weltverhältnisse auf ein je individuelles 

Weltverhältnis. Die Eigenwertigkeit der normativen Bezüge, in denen wir als so-

ziale Wesen stehen, wird damit verfehlt. 

Handlungskoordinierung qua Einverständnis genügt anspruchsvolleren Be-

dingungen. Denn von Einverständnis kann erst gesprochen werden, wenn Alter 

https://doi.org/10.14361/9783839404560 - am 14.02.2026, 14:13:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404560
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


SOZIALE INTEGRATION | 31 

 

und Ego wechselseitig die Beweggründe des jeweils anderen als mögliche Be-

weggründe für das eigene Handeln geprüft haben. Habermas spricht davon, daß 

Handlungskoordinierung qua Einverständnis in ›verständigungsorientierter Ein-

stellung‹ vollzogen wird, während Gegenüber in ›erfolgsorientierter Einstellung‹ 

nach Einflußnahme auf den Anderen trachten. Eine für Habermas unverzichtbare 

Prämisse besteht darin, daß diese Unterscheidung nicht nur analytisch, sondern 

empirisch ist. Aktoren sollen stets selbst unterscheiden können, ob sie in verstän-

digungs- oder erfolgsorientierter Einstellung handeln.
6
 

In der Verständigung geht es nicht nur darum, ob das, was mein Gegenüber 

will, irgendwie zu dem paßt, was ich will oder von mir passend gemacht werden 

kann; sondern es geht darum, warum mein Gegenüber etwas tut und darum, ob 

ich das überzeugend finde, so daß ich es als einen neuen Beweggrund auch für 

mich selbst in Betracht ziehe. Auf dem Wege solchen wechselseitig prüfenden 

Nachvollzugs stellen Alter und Ego ihr gemeinsames Handeln auf eine neue 

Grundlage. Neu darf diese Grundlage genannt werden erstens, weil sie ein neues 

Set von Beweggründen darstellt, das mindestens einmal mehr als vordem über-

dacht wurde und zweitens, weil es ein geteiltes Set von Beweggründen ist. Alter 

und Ego wissen nicht nur für sich selbst, was sie warum tun, sondern sie wissen 

voneinander, was das jeweilige Gegenüber warum tut und sie wissen gemeinsam, 

was als das zugrundeliegende Set von Beweggründen der nunmehr möglichen 

Handlungskoordinierung gelten darf.
7
 Alter und Ego teilen dann eine gemein-

same Situationsdefinition.
8
 

                                                 

6 Auf die Notwendigkeit des Status als einer empirischen Unterscheidung geht Ha-

bermas näher ein in: »Entgegnung«, in: Honneth/Joas (Hg.), Kommunikatives Han-

deln (2002), S. 327-405, hier S. 366. Vgl. Cookes Diskussion dieser und der damit 

zusammenhängenden Frage des parasitären Status strategischen Sprachgebrauchs in 

M. Cooke: LaR, S. 19-27. 

7 »Einverständnis bedeutet, daß die Beteiligten ein Wissen als gültig, d.h. als inter-

subjektiv verbindlich akzeptieren.« J. Habermas: EBkH, S. 574. 

8 Diese Explikation der Differenz zwischen Einflußnahme und Einverständnis scheint 

mir geeignet, Andreas Dorschels Kritik an dieser Unterscheidung standzuhalten. 

Dorschel stellt darauf ab, daß die Entgegensetzung von rationalen Motivationen, die 

im Falle verständigungsorientierter Handlungskoordinierung zum Tragen kommen 

sollen, zu empirischen Motivationen, die im Falle der Koordinierung durch Einfluß-

nahme relevant sind, unplausibel ist. Dem stimme ich zu. Wenn man aber, wie hier 

versucht, die Habermassche Unterscheidung hinsichtlich eines strukturell beschreib-

baren größeren Reichtums der in der Koordinierung in Betracht kommenden Hand-

lungsgründe bestimmt, kann die Unterscheidung in ihrer Funktion für die Theorie 

des kommunikativen Handelns erhalten und die von Dorschel aufgezeigten Unplau-

sibilitäten vermieden werden. Erst wenn die Handlungsgründe in ihrem vollen Um-

fang – und nicht zugeschnitten auf die Frage der Mittelwahl – in Betracht kommen, 

wird es möglich, sich über eine gemeinsame Situationsdefinition zu verständigen. 

Vgl. Andreas Dorschel: »Handlungstypen und Kriterien. Zu Habermas’ ›Theorie 

des kommunikativen Handelns‹«, in: Zeitschrift für philosophische Forschung, Bd. 

44 (1990), H. 2, S. 220-252, hier S. 232ff. 

https://doi.org/10.14361/9783839404560 - am 14.02.2026, 14:13:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404560
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


32 | HABERMAS’ MODELL ELEMENTARER VERGESELLSCHAFTUNG 

 

Das kooperative Herstellen eines geteilten Sets von gemeinsam gewußten 

Beweggründen zeichnet solches Handeln als kommunikatives Handeln aus. 

Handlungskoordinierung, die einzig auf zweckrationalen Erwägungen beruht, 

heißt strategisch. Begriffe kommunikativen Handelns geben also an, auf welcher 

Grundlage die Kooperation der Aktoren zustande kommt, d.h. daß sie »die Ein-

verständnisbedingungen spezifizieren, unter denen Interaktionsteilnehmer ihre 

Handlungspläne ausführen können.«
9
 Um seinen Handlungsbegriff näher zu kon-

turieren, grenzt Habermas ihn gegen zwei andere Begriffe kommunikativen Han-

delns ab: gegen den Begriff des normenregulierten und den Begriff des dra-

maturgischen Handelns.
10

 Die Unterschiede zwischen den drei Handlungsbegrif-

fen liegen in der Weise, wie die Einverständnisbedingungen spezifiziert werden. 

Normenreguliertes Handeln heißt solches Handeln, in dem die Vereinbarkeit 

von Handlungsplänen unterschiedlicher Aktoren durch gemeinsam anerkannte 

Handlungsnormen gewährleistet sein soll. Dieser Handlungsbegriff ist zwei Ein-

wänden ausgesetzt: Zum einen entsteht das Bild einer Gesellschaft von in nor-

mativer Hinsicht gänzlich gleich sozialisierter Aktoren. Die Individualität des 

einzelnen wird dadurch begrenzt auf eine internalisierte Kenntnis geltender ge-

sellschaftlicher Normen. Zum zweiten – und das ist der von Habermas zur Ab-

grenzung seines Begriffs kommunikativen Handelns hervorgehobene Einwand – 

ist impliziert, daß Handlungsmotivationen sich in der Dimension des Normativen 

erschöpfen. Dies sieht Habermas als eine unterkomplexe Bestimmung der Ein-

verständnisbedingungen an; ähnlich wie im Konzept strategischer Handlungsko-

ordinierung, wenngleich in anderer Weise, wird der Reichtum der menschlichen 

Weltbezüge unterboten. 

Der Begriff dramaturgischen Handelns
11

 konzipiert nach Habermas eine Ver-

ständigung, die dadurch zustande kommt, daß ein Aktor »in seinem Publikum ein 

bestimmtes Bild, einen Eindruck von sich hervor[ruft], indem er seine Subjekti-

vität mehr oder weniger gezielt enthüllt. Jeder Handelnde kann den öffentlichen 

Zugang zur Sphäre seiner eigenen Absichten, Gedanken, Einstellungen, Wün-

sche, Gefühle usw., zu der nur er einen privilegierten Zugang hat, kontrollieren. 

Im dramaturgischen Handeln machen sich die Beteiligten diesen Umstand zu-

nutze und steuern ihre Interaktion über die Regulierung des gegenseitigen Zu-

gangs zur eigenen Subjektivität.«
12

 Anders als im normenregulierten Handeln ist 

hier also eine differenzierte Individualität konzipiert. Der Begriff dramaturgi-

schen Handelns ist aber mit einem der Schwäche des Begriffs normenregulierten 

Handelns komplementären Problem behaftet: In seiner analytischen Perspektive 

können institutionelle Ordnungen, innerhalb derer Aktoren Normen folgen, nicht 

                                                 

9 Habermas: EBkH, S. 576. 

10 J. Habermas: TkH, Bd. 1, S. 126-152; EBkH, S. 575-595. 

11 Diesen hat insbesondere Ervin Goffman ausgearbeitet. Vgl.: ders.: Wir spielen alle 

Theater. Die Selbstdarstellung im Alltag, München: Piper 1969. 

12 J. Habermas: EBkH, S. 581. 

https://doi.org/10.14361/9783839404560 - am 14.02.2026, 14:13:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404560
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


SOZIALE INTEGRATION | 33 

 

berücksichtigt werden. Auch im Begriff des dramaturgischen Handelns wird also 

die Handlungssituation der Aktoren verkürzt gefaßt. 

Habermas’ Ausführungen, die der abgrenzenden Charakterisierung seines ei-

genen Handlungsbegriffs dienen, zielen darauf, deutlich zu machen, daß das 

zentrale handlungstheoretische Desiderat in einem Handlungsbegriff besteht, der 

angemessen alle Dimensionen berücksichtigt, in denen sich Aktoren auf sich und 

ihre Welt beziehen. Nur dann nämlich wird auch ein umfassender Begriff der Ra-

tionalität zu geben sein. Im zweckrationalen Handeln der strategischen Hand-

lungskoordinierung ist alles Handeln nach dem Vorbild des erfolgsorientierten 

Einwirkens in die physische oder objektive Welt modelliert. Normbefolgung  

oder das Umgehen mit dem subjektiven Befinden eines Gegenübers sind als 

Handlungsmotivationen nicht vorgesehen. Der Begriff normenregulierten Han-

delns läßt nur noch das Verhältnis der Handelnden zu den Normen derjenigen 

Gemeinschaft, in der sie leben, als handlungsorientierend zu, während der Beg-

riff des dramaturgischen Handelns den Blick auf das Verhältnis zur je eigenen 

bzw. der subjektiven Innenwelt der anderen verengt, ohne institutionelle Wirk-

lichkeiten einzubeziehen. Mit der Ausarbeitung des Begriffs des kommunikati-

ven Handelns stellt Habermas sich die Aufgabe, das Verhältnis dieser unter-

schiedlichen Weltbezüge angemessen zu fassen. Ermöglicht werden soll dies 

durch eine Analyse der wesentlichen Vermittlungsinstanz, die die Handlungsko-

ordinierung intentionaler Aktoren nach Habermas strukturiert: der Sprache. 

 

1.2.2 Bedeutung und Geltung, Handeln und Diskurs 

 

Habermas’ Sprachtheorie setzt mit der Idee an, daß Sprache das Medium der 
Verständigung ist: »Könnten wir nicht auf das Modell der Rede Bezug nehmen, 

wären wir nicht imstande, auch nur in einem ersten Schritt zu analysieren, was es 

heißt, daß sich zwei Subjekte miteinander verständigen. Verständigung wohnt als 

Telos der menschlichen Sprache inne.«
13

 Der erste dieser beiden Sätze stellt die 

methodologisch bedeutsamste Prämisse der Habermasschen Gesellschaftstheorie 

dar. Sie besagt – wie vor dem Hintergrund des oben Ausgeführten verständlich 

wird –, daß kommunikative Handlungskoordinierung wesentlich durch Sprache 

vermittelt ist. Daraus folgt, daß die Beantwortung der Frage nach der Möglich-

keit sozialer Ordnung von einer Analyse der sprachlichen Verständigung ausge-

hen muß. Der Status des zweiten der beiden Sätze ist wesentlich unklarer, insbe-

sondere ist fraglich, ob die erste These der Stützung durch die zweite bedarf, was 

Habermas zu glauben scheint. Im nächsten Kapitel werde ich gegen die Triftig-

keit dieses Zusammenhangs argumentieren; dies wird interessant, wenn man mit 

Habermas die Überzeugung teilt, daß Vergesellschaftung konstitutiv mit Sprach-

lichkeit zusammenhängt, aber nicht der Ansicht ist, daß die Sprache von be-

stimmten Funktionen her verstanden werden kann, die sie erfüllt. 

                                                 

13 J. Habermas: TkH, Bd. 1, S. 387. 

https://doi.org/10.14361/9783839404560 - am 14.02.2026, 14:13:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404560
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


34 | HABERMAS’ MODELL ELEMENTARER VERGESELLSCHAFTUNG 

 

Weshalb soll Sprache für die Handlungskoordinierung intentionaler Aktoren 

konstitutiv sein? Weil, so antwortet Habermas, Sprachlichkeit für Intentionalität 

überhaupt konstitutiv ist.
14

 In der Frage danach, wie intentionale Aktoren ihre 

Handlungen koordinieren, ist ein Begriff der Intentionalität vorausgesetzt. Wenn 

für diesen gilt, daß zu seiner Erläuterung auf den Begriff der Sprache zurückge-

griffen werden muß, so folgt dasselbe für den Begriff der Handlungskoordinie-

rung, denn dann sind die zu koordinierenden Handlungspläne sprachlich struktu-

riert. Dieser Zusammenhang ist für Habermas nicht nur mit Blick auf Hand-

lungskoordinierung interessant: Habermas will insgesamt die Rationalität der in-

tentional handelnden Aktoren ausgehend vom »Rationalitätspotential sprachli-

cher Verständigung«
15

 analysieren. Seiner Maxime folgend, grundbegriffliche 

Entscheidungen in einer kritischen Aufnahme älterer Theoriebildung zu plausi-

bilisieren, führt Habermas vor, daß sich der Ansatz, Sozialität im Zusammenhang 

mit Sprachlichkeit zu analysieren, in der Theoriegeschichte des 20. Jahrhunderts 

mit Blick auf jeden der beiden Begriffe motivieren läßt. 

Habermas zeichnet zum einen Meads Aufweis nach, daß die Genese der Ak-

torindividualität an intersubjektive Kommunikation gebunden ist.
16

 Zum anderen 

                                                 

14 So begründet Habermas schon 1970 in den »Vorlesungen zu einer sprachtheoreti-

schen Grundlegung der Soziologie« seine »erste begriffsstrategische Entscheidung« 

mit dieser These: »Ich gehe also davon aus, daß es so etwas wie eine reine oder vor-

gängige Sprecherintention nicht gibt; Sinn hat oder findet immer einen symboli-

schen Ausdruck; Intentionen müssen stets, um zu Klarheit zu gelangen, eine symbo-

lische Form annehmen und geäußert werden können. Diese Äußerung kann Element 

einer natürlichen Sprache oder sprachliches Derivat sein [...]. Der Ausdruck kann 

auch extraverbal sein, also die Gestalt einer Handlung oder einer leibgebundenen 

Expression (Miene, Geste), einer künstlerischen oder einer musikalischen Darstel-

lung annehmen. Dabei unterstelle ich, daß ein extraverbal ausgedrückter Sinn prin-

zipiell und annäherungsweise mit Worten wiedergegeben werden kann: whatever 

can be meant can be said.« (J. Habermas: »Vorlesungen zu einer sprachtheoreti-

schen Grundlegung der Soziologie«, in: ders.: VE, S. 11-126, hier S. 11f.) Dem Zi-

tat ist eine gewisse Unentschlossenheit abzulesen, denn der erste Satz formuliert 

eindeutiger als die folgenden, wo sprachunabhängige Intentionen als vielleicht ›un-

klar‹, doch als möglich erscheinen und der extraverbale Sinn womöglich nur ›annä-

herungsweise‹ sprachlich eingeholt werden kann, was auf die Möglichkeit eines 

extraverbalen Sinnüberschusses zu verweisen scheint. Diese Unentschlossenheit 

wird nach der im zweiten Kapitel dargelegten Lesart von Habermas’ Theorie damit 

erklärt, daß Habermas in der Erläuterung der Konstitution sprachlicher Gehalte zu-

letzt doch der Auseinandersetzung eines einsam intendierenden Aktors mit der ob-

jektiven Welt ein Privileg gegenüber der Auseinandersetzung von Aktoren mitein-

ander in ihrer sozialen Welt einräumt. 

15 J. Habermas: TkH, Bd. 2, S. 272. 

16 Dieser Zusammenhang ist auch auf einer anderen Linie, von Heidegger zu Gada-

mer, für Habermas orientierend gewesen; Habermas sieht in diesem Theoriestrang 

aber richtige und dringend abzulehnende Ideen verquickt, so daß seine Auseinan-

dersetzung mit diesen Autoren stets abgrenzenden und kritisch-abweisenden Cha-

rakter hat. Vgl. J. Keulartz: Die verkehrte Welt des Jürgen Habermas, insbesondere 

das zweite (S. 29ff.) und das fünfte  Kapitel (S. 218ff.). 

https://doi.org/10.14361/9783839404560 - am 14.02.2026, 14:13:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404560
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


SOZIALE INTEGRATION | 35 

 

hat, wie hinlänglich bekannt, auch die philosophische Beschäftigung mit der 

Sprache den Zusammenhang zwischen Sprechen und sozialem Handeln heraus-

gearbeitet. Der herausragende Bezugspunkt, an den Habermas explizit anschließt, 

ist Wittgenstein mit seinem Plädoyer dafür, in der Beschäftigung mit der Sprache 

die Weise und die Zusammenhänge zu untersuchen, in denen wir sprachliche 

Ausdrücke gebrauchen. Wittgenstein macht deutlich, daß wir Sprache nicht un-

abhängig von den Lebensformen verstehen können, in denen sie gesprochen 

wird. 

Habermas’ sprachtheoretische Arbeiten knüpfen an diesen Theoriestrang an, 

als deren fortgeschrittensten Exponenten er (jedenfalls zum Zeitpunkt des Er-

scheinens der Theorie des kommunikativen Handelns) die Sprechakttheorie von 

Austin und Searle erachtet.
17

 Seine Weiterführung der Sprechakttheorie läßt sich 

von der Idee leiten, daß wir die Bedeutung einer Äußerung im Zusammenhang 

mit der Geltung erläutern müssen, die für sie beansprucht werden kann. Haber-

mas faßt diese Idee in die These, daß etwas zu äußern heißt, Geltungsansprüche 

zu erheben.
18

 Die daran anschließenden bedeutungstheoretischen Analysen bringt 

er auf die Formel, daß man »einen illokutionären Akt [versteht], wenn man weiß, 

was ihn akzeptabel macht und welche Folgen sich für die weitere Praxis ergeben, 

wenn er akzeptiert wird.«
19

 Im folgenden gilt es, die Eigenart dieser Konzeption 

herauszuarbeiten. 

 

1.2.2.1 Illokutionärer Erfolg 
 

In der grundlegenden Abhandlung »Was heißt Universalpragmatik?« präsentiert 

Habermas einen argumentativen Dreischritt.
20

 Mit der Sprechakttheorie stellt er 

zunächst fest: »Jede Äußerung muß, damit sie in einer gegebenen Situation ver-

standen werden kann, wenigstens implizit eine bestimmte Beziehung zwischen 

dem Sprecher und seinem Gegenspieler herstellen und zum Ausdruck bringen.«
21

 

Er schließt sich im zweiten Schritt der sprechakttheoretischen Analyse der von 

ihm so genannten ›Doppelstruktur der Rede‹ an, nach der jede Sprechhandlung 

einen propositionalen und einen illokutiven Bestandteil hat. Dabei ist es der illo-

kutive Bestandteil, auf den die Stiftung der Beziehung zwischen Sprecher und 

Hörer zurückgeführt wird. Die Analyse der bindenden illokutiven Kraft aber – 

und das ist Habermas’ abschließender Punkt, mit dem er über die Sprechakttheo-

rie Austins und Searles hinauszugehen beansprucht – sei bis dato nicht befriedi-

                                                 

17 J. Habermas: »Was heißt Universalpragmatik?«, in: ders., VE, S. 353-440, hier, S. 

362. »Was heißt Universalpragmatik?« im folgenden zitiert unter der Sigle UPmk. 

18 J. Habermas: UPmk, S. 428ff. 

19 J. Habermas: »Rationalität der Verständigung. Sprechakttheoretische Erläuterungen 

zum Begriff der kommunikativen Rationalität«, in: ders., WR, S. 102-137, hier S. 

134. 

20 J. Habermas: UPmk, Teil »II«, der mit der Sprechakttheorie befaßt ist. 

21 J. Habermas: UPmk, S. 396. (Herv. im Orig.) 

https://doi.org/10.14361/9783839404560 - am 14.02.2026, 14:13:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404560
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


36 | HABERMAS’ MODELL ELEMENTARER VERGESELLSCHAFTUNG 

 

gend ausgeführt worden. Habermas’ Vorschlag einer Klärung besagt, daß mit je-

der Sprechhandlung auf drei universale, einer kognitiven Überprüfung fähige 

Geltungsansprüche Bezug genommen wird. Was ist damit gemeint? 

Eine der Beobachtungen, von denen Austins Überlegungen ihren Ausgang 

nehmen, ist, daß man nicht von jeder Äußerung sinnvoll sagen kann, daß sie 

entweder wahr oder falsch sei, z.B. nicht von der Äußerung: ›Könntest Du mir 

bitte den Zucker holen?‹ Dennoch kann auch hinsichtlich dieser und ähnlicher 

Äußerungen, für die es offensichtlich wesentlich ist, daß mit dem Sagen auch et-

was getan wird – hier: die Äußerung einer Bitte –, eine ungefähr analoge Unter-

scheidung eingeführt werden.
22

 Austin spricht davon, daß solche Sprechhandlun-

gen glücken oder mißglücken können; diesen Begriff des Gelingens eines 

Sprechakts erweitert Habermas im Begriff des illokutionären Erfolgs. In der 

Analyse des Begriffs des illokutionären Erfolgs soll nun gezeigt werden, woher 

das Potential von Sprechhandlungen rührt, eine Beziehung zwischen Sprecher 

und Hörer herzustellen. Habermas spitzt den Punkt, an dem seine Analyse über 

die Austins (und auch Searles) hinausgehen soll, in der Frage zu, wie »das Enga-

gement des Sprechers, von dem die Annehmbarkeit seiner Äußerung spezifisch 

abhängt«
23

, zu erläutern ist. 

Zunächst besteht der illokutionäre Erfolg einer Sprechhandlung darin, daß sie 

sinnvoll ist und daß der Hörer sie versteht. Hierfür können sprechakttypische Be-

dingungen angegeben werden.
24

 Unsinnig ist es z.B., jemandem zu befehlen, daß 

er den Eiffelturm gebaut haben soll. Ebenso kann man nicht jemandem etwas 

versprechen, was derjenige gar nicht will. Dann verwandelt sich das vermeintli-

che Versprechen am ehesten in eine Drohung, als Versprechen ist die Sprech-

handlung aber gescheitert. An diesem Beispiel ist nun deutlicher zu sehen, was es 

heißen soll, daß es zum illokutionären Erfolg einer Sprechhandlung gehört, daß 

der Hörer sie akzeptiert. Denn im Fall des zur Drohung mutierten Versprechens 

wird der Hörer verstehen, daß ihm etwas in Aussicht gestellt wird, aber er wird, 

was der Sprecher tut, nicht als ein Versprechen annehmen. Habermas’ Vorschlag 

der Analyse der Begriffe des illokutionären Erfolgs und der illokutiven Kraft von 

Sprechhandlungen besagt im ersten Schritt, daß die Reaktion des Hörers – und 

das heißt seine akzeptierende oder ablehnende Stellungnahme – mit einbezogen 

werden muß.
25

 In gewisser Weise ist das freilich bereits eine Konsequenz aus der 

allgemeinen Rede davon, daß es für Sprechhandlungen wesentlich ist, eine Be-

ziehung zwischen Sprecher und Hörer zu stiften. Habermas gibt aber ein enger 

                                                 

22 John L. Austin: Zur Theorie der Sprechakte. (How to do Things with Words). Deut-

sche Bearbeitung von Eike v. Savigny, zweite Auflage, Stuttgart: Reclam 1979. 

23 J. Habermas: UPmk, S. 431. 

24 John R. Searle: Sprechakte. Ein sprachphilosophischer Essay, Frankfurt/Main: 

Suhrkamp 1971, 3. Kapitel. 

25 Illokutionär erfolgreich ist eine Äußerung nur im Fall der Annahme; läßt ein Hörer 

seine Akzeptanz vorerst dahingestellt, ist die Äußerung illokutionär zwar noch nicht 

gescheitert, aber eben auch noch nicht erfolgreich. 

https://doi.org/10.14361/9783839404560 - am 14.02.2026, 14:13:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404560
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


SOZIALE INTEGRATION | 37 

 

gefaßtes Argument dafür, weshalb die Analyse des Begriffs des illokutionären 

Erfolgs diese Beziehungsebene berücksichtigen muß. Ich will Habermas’ Über-

legung in »Was heißt Universalpragmatik?« etwas detaillierter verfolgen, weil 

dort in gewissen Hinsichten deutlicher als in der Theorie des kommunikativen 
Handelns niedergelegt ist, was für die Art der Beziehungsstiftung charakteris-

tisch ist, die nach Habermas im kommunikativen Handeln liegt. 

In einer Umdeutung von Searles ›essential rules‹, in denen der Terminus 

›count as an attempt for‹ der Formulierung der jeweils spezifischen ›wesentli-

chen‹ Bedingung für das Gelingen eines illokutiven Aktes immer vorangeht, 

stellt Habermas zunächst fest: »Die wesentliche Voraussetzung für das Gelingen 

eines illokutiven Aktes besteht darin, daß der Sprecher jeweils ein bestimmtes 

Engagement eingeht, so daß sich der Hörer auf ihn verlassen kann. Eine Äuße-

rung kann dann und nur dann als ein Versprechen, eine Behauptung, Aufforde-

rung oder Frage ›zählen‹, wenn der Sprecher ein Angebot macht, das er, sofern 

der Hörer es akzeptiert, ›wahrzumachen‹ bereit ist – der Sprecher muß sich ›en-

gagieren‹, d.h. zu erkennen geben, daß er in bestimmten Situationen bestimmte 

Handlungskonsequenzen ziehen wird. Die Art der Obligationen macht den Inhalt 
des Engagements aus.«

26
 Die Formulierung hebt auf das Engagement des Spre-

chers ab. Die Perspektive des Hörers ist dabei noch nicht berücksichtigt; es ist 

noch kein Ansatz zur Beantwortung der Frage gemacht, ob es etwas Interessantes 

darüber zu sagen gibt, warum eigentlich der Hörer ein solches Sprechaktangebot 

akzeptieren könnte. 

Der Begriff des illokutionären Erfolges kann in einer Analyse, die einzig auf 

den Akt des Sprechers gerichtet ist, nicht erhellt werden. Illokutionärer Erfolg ist 

nach Habermas als ein Phänomen anzusehen, das als Moment einer Beziehung 

von Sprecher und Hörer verstanden werden muß. Er besteht als ein Zug in der 

Beziehung zwischen ihnen – eben in einer akzeptierenden Reaktion des Hörers 

auf eine Handlung des Sprechers. Als solcher kann er nur in der Perspektive von 

Teilnehmern an einer Sprechhandlungsinteraktion verstanden werden. Dabei be-

steht der ›Erfolg‹ zu einem Teil genau darin, die Beziehung zwischen Sprecher 

und Hörer (wieder-) herzustellen. Dies hebt Habermas im ersten Schritt seiner 

Überlegung heraus. 

Der zweite Schritt des Arguments besteht nun in der Beschreibung der Struk-

tur, die die Dynamik der Beziehungsstiftung zwischen Sprecher und Hörer trans-

portiert. 

Habermas’ allgemeine Beschreibung einer Sprechhandlung war: Der Spre-

cher engagiert sich und für dieses Engagement muß er eine Verantwortung über-

nehmen. Nun ist es Sprechhandlungen aufgrund ihrer ›Doppelstruktur‹ eigen, daß 

sie nicht nur wie alle Handlungen als ein bestimmtes Engagement verstanden 

werden können, sondern sie drücken zugleich auch aus, als welches Engagement 

sie verstanden werden sollen. So sagen sie aus, daß sie als ein Versprechen, eine 

                                                 

26 J. Habermas: UPmk, S. 430f. (Herv. im Orig.) 

https://doi.org/10.14361/9783839404560 - am 14.02.2026, 14:13:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404560
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


38 | HABERMAS’ MODELL ELEMENTARER VERGESELLSCHAFTUNG 

 

Behauptung, ein Geständnis etc. vom Sprecher intendiert sind. Mit dem Engage-

ment wird also auch die jeweilige Verantwortung spezifiziert. Habermas erläu-

tert, daß sie sich zum einen auf bestimmte sprechakttypische Verpflichtungen in 

bezug auf Handlungskonsequenzen und zum anderen auf einen sprechakttypin-

differenten Anspruch bezieht, nach dem die Äußerung in der gegebenen Situation 

korrekt war und die Situation angemessen bestimmt hat. Es ist dieses zweite 

Moment des Sprecherengagements, das Habermas von der Sprechakttheorie un-

berücksichtigt sieht. In dessen Analyse besteht die Pointe des Habermasschen 

Konzepts kommunikativer Handlungskoordinierung. 

Was die zuerst genannten sprechakttypischen Handlungsverpflichtungen 

sind, kann man sich leicht am schon behandelten Beispiel des Versprechens, aber 

auch z.B. an einem Befehl klar machen. Wenn Ego Alter etwas versprochen und 

Alter das Versprechen akzeptiert hat, dann hat sich Ego damit verpflichtet, das 

Versprochene auch tatsächlich einzuhalten. Wenn Ego Alter einen Befehl erteilt 

und Alter das akzeptiert, dann hat sich Alter verpflichtet auszuführen, was Inhalt 

des Befehls war. Auf dieser Ebene ist illokutionärer Erfolg »insofern handlungs-

relevant, als mit ihm eine koordinationswirksame interpersonale Beziehung zwi-

schen Sprecher und Hörer hergestellt wird, die Handlungsspielräume und Inter-

aktionsfolgen ordnet und über generelle Handlungsalternativen Anschluß-

möglichkeiten für den Hörer eröffnet.«
27

 Dieser Erfolg hängt freilich davon ab, 

daß der Hörer das Angebot tatsächlich akzeptiert. Es kommt nun also darauf an 

zu zeigen, daß es zur Natur von Sprechhandlungen gehört, die Möglichkeit sol-

cher Akzeptanz zu befördern. Die Pointe der Rede von einer illokutiven Kraft 

von Sprechakten liegt nach Habermas genau darin, daß sie die Möglichkeit der 

Beförderung von Beziehungsstiftung bezeichnet: »Die illokutive Kraft eines ak-

zeptablen Sprechakts besteht also darin, daß sie einen Hörer dazu bewegen kann, 

sich auf die sprechhandlungstypischen Verpflichtungen des Sprechers zu verlas-

sen.«28
 Wieso aber, »wenn die illokutive Kraft nicht einfach eine suggestive Wir-

kung hat,«
29

 kann ein Sprechakt einen Hörer dazu veranlassen sich auf den Spre-

cher zu verlassen? Damit ist die angezielte Frage erreicht, namentlich wodurch 
ein Hörer motiviert sein kann, das Beziehungsangebot anzunehmen, das eine an 

ihn gerichtete Sprechhandlung bedeutet. 

Habermas gibt auf diese Frage eine Antwort, von der im zweiten Kapitel ge-

zeigt werden soll, daß sie den Prämissen seines Projekts nicht genügt. Hält man 

den Fragefokus scharf darauf gerichtet, wie nach Habermas derjenige Prozeß 

zwischen Alter und Ego in Gang kommt, der eine Motivation Alters hervorbrin-

gen soll, sich auf Ego zu verlassen, so ist zu sagen: dieser Prozeß setzt ein, weil 

Ego sich berechtigt fühlt, gegenüber Alter eine Forderung zu erheben. Habermas 

hat die Frage nach der Motivation Alters so formuliert, daß es offensichtlich 

                                                 

27 J. Habermas: TkH, Bd. 1, S. 398. 

28 J. Habermas: UPmk, S. 432. (Im Orig. kursiv) 

29 Ebd. 

https://doi.org/10.14361/9783839404560 - am 14.02.2026, 14:13:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404560
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


SOZIALE INTEGRATION | 39 

 

nicht hinreicht, darauf hinzuweisen, daß Ego mit dem Eingehen eines Engage-

ments qua Sprechhandlung sich Verpflichtungen auferlegt. Zwar darf dieses 

Moment nicht aus den Augen verloren werden, Habermas aber beschreibt es inte-

ressanterweise nicht als denjenigen Zug des Sprechens, der spezifisch für das 

Motivationspotential von Sprechhandlungen wäre. Habermas’ Analyse besagt, 

daß in der kommunikativen Handlungskoordinierung der Sprecher mit einer 

Sprechhandlung die Forderung erhebt, der Hörer möge anerkennen, daß Ego 

sich, indem er die Äußerung macht, in einer noch näher zu charakterisierenden 

Weise korrekt verhält. Und die Motivation Alters, auf Egos Sprechhandlung ak-

zeptierend zu reagieren, rührt nach Habermas daher, daß er überprüfen kann, ob 

Ego sich in seinem Äußern tatsächlich korrekt verhalten hat. Die Idee ist also, 

daß Alter von Ego aufgefordert wird anzuerkennen, daß Egos Äußerung korrekt 

ist und Alter daher das Sprechaktangebot akzeptieren möge, wobei es die Beson-

derheit einer solchen in eine Sprechhandlung eingebauten Forderung ist, Alter 

sozusagen darauf zu verweisen, daß er sich nicht einfach blindlings auf Ego ver-

lassen muß, sondern mit der Kraft der eigenen Vernunft überprüfen kann, ob die 

Äußerung tatsächlich korrekt ist. Ego fordert Anerkennung für korrekte Sprech-

handlungen und motiviert Alter zur Annahme des in der Forderung transportier-

ten Angebots, indem er implizit rational einschätzbare Garantien dafür gibt, daß 

er die Korrektheit der Sprechhandlung ausweisen kann.
30

 Alters Motivation ent-

springt also seinem kognitiven Vermögen und mittelbar aus der Überzeugung, 

mit Ego eine vernünftige Übereinkunft erzielen zu können. Die prominente Ha-

bermassche Beschreibung dieses intersubjektiven Sprechhandlungsverhältnisses 

lautet: Ego erhebt mit seiner Äußerung Geltungsansprüche, deren Anerkennung 

er von Alter fordert. Die Gewähr, die der Sprecher dafür gibt, diese Geltungsan-

sprüche einlösen zu können, bringt die rationale Motivation Alters hervor, das 

Sprechaktangebot zu akzeptieren.
31

 

                                                 

30 Sybille Krämer kondensiert den hier liegenden reduktiven Zug des Habermasschen 

Modells in der Schlußformulierung ihrer Habermasdarstellung in Sprache, Sprech-
akt, Kommunikation: »Zu sprechen heißt, recht haben zu können.« Sybille Krämer: 

Sprache, Sprechakt, Kommunikation. Sprachtheoretische Positionen des 20. Jahr-

hunderts, Frankfurt/Main: Suhrkamp 2001, S. 91. In diesem Sinne spricht auch Ste-

phen K. White von einer Verkürzung des Subjektbegriffs auf »cognitive and juridi-

cal aspects». Stephen K. White: »Foucaults Challenge to Critical Theory«, in: The 

aesthetics of the critical theorists: studies on Benjamin, Adorno, Marcuse, and 

Habermas. Hrsg. v. R. Roblin, Lewiston u.a.: Edwin Mellen Press 1990 (= Ameri-

can Political Science Review, Bd. 80 (1986), H. 2), S. 440-475, hier S. 451. 

31 Um den Haupttext nicht zu sehr zu spreizen, sei in einer Fußnote die von Habermas 

gewählte Begrifflichkeit hervorgehoben. Es geht dabei zum einen um ›einlösbare 

Forderungen‹. Zum anderen geht es um Ansprüche, deren Berechtigung verfochten 

werden kann. Habermas gibt selbst den Hinweis, daß man sich diese Ansprüche 

nach dem Modell von Rechtsansprüchen vorstellen soll. Überraschenderweise hat 

man also ein Set von Ausdrücken vor sich, die ohne jede Modifikation zur Be-

schreibung privatvertraglicher Beziehungen gebraucht werden können. Überra-

schend ist dies deswegen, weil Habermas ja antritt, nachzuweisen, daß die Verhält-

https://doi.org/10.14361/9783839404560 - am 14.02.2026, 14:13:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404560
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


40 | HABERMAS’ MODELL ELEMENTARER VERGESELLSCHAFTUNG 

 

Um welche Geltung geht es dabei, d.h. in welcher Weise kann eine Äußerung 

in diesem Sinne korrekt oder unkorrekt sein? 

 

1.2.2.2 Geltungsanspruch und Situationsbezug 
 

Wir hatten oben von den sprechakttypischen Verpflichtungen, die – zur Erinne-

rung – »Handlungsspielräume und Interaktionsfolgen ordne[n] und über gene-

relle Handlungsalternativen Anschlußmöglichkeiten für den Hörer eröffne[n]«
32

, 

einen sprechakttypindifferenten Anspruch unterschieden. Dessen Analyse soll 

erklären, weshalb Sprechhandlungen das Potential innewohnt, den Hörer zu mo-

tivieren, ein Sprechaktangebot anzunehmen und sich damit auf den Sprecher zu 

verlassen. In der Interaktion zwischen den Gegenübern tritt dieser Anspruch als 

die Forderung auf, der Hörer möge akzeptieren, daß die Äußerung als korrekt 

gelten kann; genauer: »Ein Sprecher macht einen kritisierbaren Anspruch gel-

tend, indem er sich mit seiner Äußerung zu mindestens einer ›Welt‹ verhält und 

dabei den Umstand, daß diese Beziehung zwischen Aktor und Welt grundsätzlich 

einer objektiven Beurteilung zugänglich ist, nutzt, um sein Gegenüber zu einer 

rational motivierten Stellungnahme herauszufordern.«
33

 Dieses Geltendmachen 

eines kritisierbaren Anspruchs hinsichtlich des Verhaltens zu einer Welt, welches 

einer Äußerung innewohnt, nennt Habermas das Erheben eines Geltungsan-

spruchs: »Ein Geltungsanspruch ist äquivalent der Behauptung, daß die Bedin-

gungen für die Gültigkeit einer Äußerung erfüllt sind.«
34

 

Sprechakte, die kommunikativer Handlungskoordinierung dienen, werden in 

Situationen getätigt, deren Bewältigung eine Abstimmung des Handelns von im 

elementaren Fall zwei sozialen Gegenübern erfordert. Vor dem Hintergrund, daß 

Handlungen sich grundsätzlich »als die Realisierung eines Handlungsplans ver-

stehen [lassen], der sich auf eine Situationsdeutung stützt«
35

, erfüllen Sprechakte 

ihre handlungskoordinierende Aufgabe in einer Alter zur Akzeptanz von Egos 

Angebot motivierenden Weise genau dadurch, daß sie der Klärung der Situati-

onsdeutung dienen. Die Forderung des Sprechers, die nach der Habermasschen 

Darstellung die Beziehungsstiftung zum Hörer in Gang setzt, bezieht sich auf den 

Anspruch, daß in der Äußerung die Handlungssituation, in der Alter und Ego 

sich befinden, zutreffend wiedergegeben ist: Sprecher erheben »reziprok den An-

spruch [...], daß ihre Äußerungen mit der Welt (der objektiven, der sozialen oder 

                                                                                                                                               

nisse zwischen gesellschaftlichen Gegenübern gerade nicht nach dem Muster pri-

vatrechtlich gesicherter vertraglicher Übereinkünfte beschrieben werden können. 

Mit der in der vorliegenden Arbeit geleisteten Auseinandersetzung mit Habermas 

wird demgemäß auch verfolgt, wo Habermas sich nicht weit genug vom individua-

listischen Rationalismus klassischer Vertragstheorien entfernt. 

32 J. Habermas: TkH, Bd. 1, S. 398. 

33 J. Habermas: EBkH, S. 588. 

34 J. Habermas: TkH, Bd. 1, S. 65. 

35 J. Habermas: EBkH, S. 573. 

https://doi.org/10.14361/9783839404560 - am 14.02.2026, 14:13:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404560
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


SOZIALE INTEGRATION | 41 

 

der subjektiven Welt) zusammenpassen».
36

 Motivierend soll das Erheben dieses 

Anspruchs deswegen sein, weil Ego Alter dadurch prinzipiell die Möglichkeit er-

öffnet, auf die angebotene Situationsdeutung Einfluß zu nehmen, indem er 

bestreiten kann, daß die gemeinsame Situation zutreffend wiedergegeben ist. 

Kommunikative Handlungskoordinierung wird also durch den Umstand ermög-

licht, daß sprachliche Aussagen stets kritisierbar, resp. begründbar und also die in 

Sprechakten vorgebrachten Situationsdeutungen grundsätzlich einer argumenta-

tiven Beurteilung zugänglich sind. Diese Beurteilung findet in entsprechenden 

›Diskursen‹ statt. Da »Geltungsansprüche [...] intern mit Gründen verknüpft 

sind«
37

, besteht ein intrinsischer Zusammenhang zwischen kommunikativem 

Handeln und argumentativem Diskurs. 

Es ist der Nachweis dieses Zusammenhangs, der die Möglichkeit einer Ge-

sellschaftstheorie eröffnen soll, die ihre normativen Grundlagen ausweisen kann. 

Denn die Grundintuition, eine Gesellschaftstheorie auf das Fundament einer 

Theorie des Verständigungshandelns zu stellen, soll in der Analyse des Sinnes 

eingelöst werden, den argumentative Auseinandersetzungen für sprach- und 

handlungsfähige Aktoren haben. Sich auf Argumentationen einzulassen, hat 

demnach für Sprecher den Sinn, eine an rationalen Maßstäben orientierte Eini-

gung in Streitfragen herzustellen. Im Anschluß an Apel gibt Habermas eine Ana-

lyse des normativen Gehalts diskursiver Rede. Die Apel-Habermassche Überle-

gung besagt, daß ein Sprecher sich auf eine Argumentation nur dann einlassen 

kann, wenn er kontrafaktisch unterstellt – d. h.: durchaus im klaren Bewußtsein 

darüber, daß bestimmte dieser Unterstellungen in der aktuellen Argumenta–

tionssituation nicht zutreffen –, daß einige für das Funktionieren argumentativen 

Austauschs notwendige Bedingungen erfüllt sind. Die verschiedenen von Apel 

und Habermas benannten Bedingungen bedeuten zusammengenommen, daß ar-

gumentierende Sprecher unterstellen müssen, daß die Gesprächsteilnehmer wil-

lens und fähig sind, zur Bewertung der Streitpunkte die besten Gründe sowohl 

anzuführen wie auch als solche zu erkennen. Damit ist vor allem auch unterstellt, 

daß Gründe, die kontingenterweise – also z.B. aufgrund der besonderen kultu-

rellen Situation oder persönlicher Präferenzen – für einzelne Diskutanten nahe-

liegen, in ihrer Partikularität erkannt und eingeschätzt werden. Teilnehmer von 

Argumentationen gehen also nach Habermas davon aus, daß in diskursiven Aus-

einandersetzungen eingeschränkte Sichtweisen prinzipiell überwunden werden 

können; er nennt das die kontexttranszendierende Kraft von Geltungsansprüchen. 

Damit werden »[k]ontrafaktische Voraussetzungen [...] zu sozialen Tatsachen«, 

mit der Konsequenz, daß »dieser kritische Stachel [...] einer sozialen Realität, die 

sich über verständigungsorientiertes Handeln reproduzieren muß, im Fleisch 

sitzt.«
38

 

                                                 

36 J. Habermas: TkH, Bd. 2, S. 192. 

37 J. Habermas: TkH, Bd. 1, S. 405. (Herv. im Orig.) 

38 J. Habermas: »Motive nachmetaphysischen Denkens«, in: ders., Nachmetaphysi-

sches Denken. Philosophische Aufsätze, Frankfurt/Main: Suhrkamp 1988, S. 35-60, 

https://doi.org/10.14361/9783839404560 - am 14.02.2026, 14:13:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404560
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


42 | HABERMAS’ MODELL ELEMENTARER VERGESELLSCHAFTUNG 

 

Allerdings müssen die Gegenüber nicht um jeder qua Verständigung zu errei-

chenden Handlungskoordinierung willen Diskurse über die Berechtigung der 

vom Sprecher erhobenen Geltungsansprüche eröffnen. Das würde auch die je-

weiligen Handlungsverläufe unmittelbar lähmen. Damit kommunikative Hand-

lungskoordinierung überhaupt empirisch relevant sein kann, muß eine explizit 

diskursive Überprüfung der Geltungsansprüche im bei weitem überwiegenden 

Teil der Fälle unnötig sein. Habermas unterscheidet daher die diskursive ›Einlö-

sung‹ von Geltungsansprüchen von einer ›Gewähr‹, die der Sprecher mit jedem 

Sprechaktangebot dafür übernimmt, daß er die erhobenen Geltungsansprüche 

einlösen könnte: »Ein Sprecher kann einen Hörer zur Annahme eines Sprechakt-

angebotes, wie wir nun sagen können, rational motivieren, weil er aufgrund eines 

internen Zusammenhanges zwischen Gültigkeit, Geltungsanspruch und Einlö-

sung des Geltungsanspruchs die Gewähr dafür übernehmen kann, erforderlichen-

falls überzeugende Gründe dafür anzugeben, die einer Kritik des Hörers am Gel-

tungsanspruch standhalten. So verdankt ein Sprecher die bindende Kraft seines 

illokutionären Erfolges nicht der Gültigkeit des Gesagten, sondern dem Ko-
ordinationseffekt der Gewähr, die er dafür bietet, den mit seiner Sprechhandlung 

erhobenen Geltungsanspruch gegebenenfalls einzulösen.«
39

 Die koordinie-

rungseffektive Gewähr ist also gewissermaßen die Statthalterin des Vermögens 

intentionaler Aktoren, ihr Handeln zu unterbrechen und in den Diskurs übertreten 

zu können. 

 

1.2.2.3 Dimensionen kritisierbarer Geltung  
 

In Abschnitt 1.2.1 war herausgearbeitet worden, daß Habermas einen Begriff so-

zialen Handelns als Desiderat ansieht, der die Rolle der verschiedenen Weisen, in 

denen Aktoren sich auf ihre Welt inklusive ihrer selbst beziehen, angemessen er-

fassen würde. Wie stellt sich nun nach Habermas der Situationsbezug, den 

sprech- und handlungsfähige Individuen in kommunikativer Handlungskoordi-

nierung sollen umfassend ins Spiel bringen können, genau dar? 

Habermas unterscheidet zwischen drei Weisen, in denen Aktoren sich auf ih-

re Welt beziehen: eine objektivierende, eine expressive und eine normenkon-

forme. Ihnen entsprechen die ›formalen Weltbegriffe‹ der objektiven, subjektiven 

und sozialen Welt. Diese Dreiteilung selbst motiviert Habermas mit unterschied-

lichen Argumenten, die die Funktionen sprachlicher Verständigung, die Grund-

einstellungen von Individuen, die Kritisierbarkeit von Äußerungen und daran an-

                                                                                                                                               

hier S. 55. (Nachmetaphysisches Denken im folgenden zitiert unter der Sigle NMD.) 

Dieses Konzept der Idealisierung ist Gegenstand einer ausgreifenden Diskussion. 

Vgl. deren Darstellung und kritische Fortführung bei Sebastian Knell: »Wahrheits-

anspruch und Idealisierung«, in: Zeitschrift für philosophische Forschung, Bd. 53 

(1999), H. 2., S. 214-235. 

39 J. Habermas: TkH, Bd. 1, S. 406. (Herv. im Orig.) 

https://doi.org/10.14361/9783839404560 - am 14.02.2026, 14:13:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404560
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


SOZIALE INTEGRATION | 43 

 

schließend die Klassifikation von Sprechhandlungen betreffen.
40

 Die Konsonanz, 

die er zwischen den jeweiligen Antworten findet, sieht er als eine starke Evidenz 

für die Richtigkeit der Unterscheidung an.
41

 

Die Ausbildung der formalen Weltbegriffe versteht Habermas – wie in Ab-

schnitt 1.1 bereits kurz umrissen – als die Grundlage der gesellschaftlichen Rati-

onalisierung in der Moderne. Dabei darf diese Ausdifferenzierung formaler 

Weltbegriffe nicht mit der Unterscheidung von Gegenstandsbereichen vermengt 

werden: Formale Weltbegriffe müssen auf Aktoreinstellungen bezogen werden.
42

 

Die wissenschaftstheoretische Rede von Gegenstands- oder Objektbereichen 

setzt bereits voraus, daß Bestandteile der Welt als Erkenntnisobjekte distanziert 

sind. Ebendiese Distanzierung hängt aber, so Habermas, davon ab, daß Aktoren 

sich auf Gegenstände als unbeteiligte Beobachter beziehen. Erst wenn ein Aktor 

zwischen einer objektiven Welt der Gegenstände und Ereignisse und einer sozi-

alen Welt der legitim geordneten Beziehungen unterscheidet, könne er sich auf 

einen Gegenstand in der Weise beziehen, daß für ihn selbst keine unmittelbaren 

Handlungskonsequenzen folgen. Habermas hebt die Ausbildung einer solchen 

Einstellung in Abgrenzung zu einem mythischen Weltverständnis hervor, in wel-

chem demnach zwischen legitimen Verhaltenserwartungen sozialer Gegenüber – 

d.i.: geltenden Normen – einerseits und Handlungskonsequenzen in der natürli-

chen Umwelt – d.i. empirische Kausalität – andererseits kein systematischer Un-

terschied gemacht wird (womit auch die Differenzierung zwischen der sozialen 

und der subjektiven Welt nicht möglich ist). 

Die Unterscheidung betrifft also nicht die Frage, um was für einen Typ von 

Objekt es sich bei einem Gegenstand handelt, sondern die Frage, in welcher 

Grundeinstellung sich ein Aktor auf den Ausschnitt seiner Welt bezieht, zu dem 

                                                 

40 J. Habermas: EBkH, S. 599. 

41 Diese Habermassche Dreiteilung ist verschiedentlich auch von solchen Autoren als 

zu grob kritisiert worden, die grundsätzlich die Vorstellung differenzierter Rationa-

litätsformen teilen. Vgl. z.B. Martin Seel: Die Entzweiung der Kunst. Zum Begriff 

der ästhetischen Rationalität, Frankfurt/Main: Suhrkamp 1985, S. 12ff.; ders.: »Die 

zwei Bedeutungen der ›kommunikativen‹ Rationalität. Bemerkungen zu Habermas’ 

Kritik der pluralen Vernunft«, in: Honneth/Joas (Hg.), Kommunikatives Handeln 

(2002), S. 53-72; Albrecht Wellmer: »Was ist eine pragmatische Bedeutungstheo-

rie? Variationen über den Satz: ›Wir verstehen einen Sprechakt, wenn wir wissen, 

was ihn akzeptabel macht‹«, in: Honneth u.a. (Hg.), Zwischenbetrachtungen (1989), 

S. 318-370, bes. S. 367ff. 

42 Die Plausibilität dieser Konzeption ist in der Rezeption schon früh stark bezweifelt 

worden. Vgl. z.B. Bernhard Waldenfels: »Rationalisierung der Lebenswelt – ein 

Projekt. Kritische Überlegungen zu Habermas’ Theorie des kommunikativen Han-

delns«, in: ders., In den Netzen der Lebenswelt, Frankfurt/Main: Suhrkamp 1985, S. 

94-119; Thomas McCarthy: »Überlegungen zur ›Rationalisierung‹ in der Theorie 

des kommunikativen Handelns«, in: ders., Kritik der Verständigungsverhältnisse, 

Frankfurt/Main: Suhrkamp 1989 (1. Aufl. der Taschenbuchausgabe), S. 566-579; 

Georgia Warnke: »Habermas, Art And Aesthetic Reflection: David Ingram’s ›Ha-

bermas And The Dialectic Of Reason‹«, in: Praxis International, Bd. 8 (1988), S. 

91-98. 

https://doi.org/10.14361/9783839404560 - am 14.02.2026, 14:13:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404560
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


44 | HABERMAS’ MODELL ELEMENTARER VERGESELLSCHAFTUNG 

 

er den Gegenstand rechnet – d.h. es geht darum, in welcher Weise überhaupt et-

was zu einem Teil dieses Wirklichkeitsausschnitts des Aktors werden kann. Des-

halb spricht Habermas von formalen Begriffen von Welten; er will hervorheben, 

daß Aktoren damit Wirklichkeitsbereiche auf kategoriale Weise unterscheiden. 

Aktoren können sich sehr wohl auf dieselben Gegenstände in unterschiedlicher 

Weise beziehen – aber sie beziehen sich dann auf sie als auf Bestandteile unter-

schiedlicher Welten. Die drei Paare von Grundeinstellungen und formalen Wel-

ten sind also: die auf Eingriff oder Erkennen gerichtete objektivierende Einstel-

lung gegenüber der Welt von Ereignissen und Dingen; die auf die jedem Aktor je 

privilegiert zugängliche Welt der Empfindungen und Meinungen gerichtete ex-
pressive Einstellung; und die normenkonforme Einstellung, in der ein Aktor sich 

nach den geteilten, generalisierten und also normativen Verhaltenserwartungen 

der Mitglieder seiner Gruppe richtet.
43

 

Diese Geltungsdimensionen von Sprechaktangeboten erschließt Habermas 

noch in einer anderen Weise. Dabei setzt er daran an, daß es für Geltungsansprü-

che wesentlich ist, kritisierbar zu sein, und untersucht, welche verschiedenen 

Möglichkeiten es gibt, eine Äußerung zu bestreiten. Seine These muß dann sein 

und ist es, daß Äußerungen prinzipiell in drei Weisen kritisiert werden können. 

Habermas wählt das Beispiel eines Professors, der einen Seminarteilnehmer 

bittet, ihm ein Glas Wasser zu holen.
44

 Wir können die Äußerung des Dozenten 

als den kommunikativen Versuch verstehen, die anschließende Handlung des 

Studenten auf seinen Wunsch, ein Glas Wasser zu bekommen, abzustimmen. 

Akzeptiert der Student die Bitte, hat er sich dazu verpflichtet, ein Glas Wasser zu 

besorgen. Akzeptiert er nicht, dann hat er im Rahmen einer kommunikativen 

Verständigung mit dem Professor drei Möglichkeiten, die Gültigkeit des Sprech-

aktangebotes zu bestreiten. Er kann den Professor darauf hinweisen, daß er ihn 

nicht wie einen seiner Angestellten behandeln kann. Dann nimmt der Seminarist 

auf die soziale Welt legitim geordneter Beziehungen Bezug und bestreitet, daß 

der Professor gerechtfertigter Weise von ihm erwarten kann, für ihn etwas zu ho-

len. Bestreiten kann er aber auch, daß der Professor wirklich ein Glas Wasser ha-

ben und ihn nicht etwa nur demütigen will. Dann bezieht er sich auf die sub-

jektive Welt des Professors und bestreitet die Wahrhaftigkeit der Äußerung. Zu-

letzt kann er auch die im Gesagten implizierten Aussagen über die objektive 

Welt bestreiten, z.B. indem er in Zweifel zieht, daß ein Wasserhahn überhaupt in 

erreichbarer Nähe zu finden ist. 

Zwar nehmen Sprechakte offensichtlich in unterschiedlich betonter Weise auf 

die verschiedenen Geltungsdimensionen Bezug. So ist in einer einfachen Aus-

sage, daß dieser Baum dort grün sei, der Bezug auf die objektive Welt wesentlich 

                                                 

43 Eine Habermassche Formulierung schlägt vor, »die Außenwelt in eine objektive 

und in eine soziale Welt zu differenzieren, und die Innenwelt als einen Komplemen-

tärbegriff zu dieser Außenwelt einzuführen.« (J. Habermas: TkH, Bd. 1, S. 376) 

44 J. Habermas: TkH, Bd. 1, S. 411. 

https://doi.org/10.14361/9783839404560 - am 14.02.2026, 14:13:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404560
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


SOZIALE INTEGRATION | 45 

 

stärker hervorgehoben als der ebenfalls implizierte Anspruch, daß eine derartige 

Bemerkung in der gegebenen Situation nicht unangebracht ist. Sprechakte lassen 

sich nach Habermas danach unterscheiden, welche Art von Geltungsanspruch ein 

Sprecher in betonter Weise mit ihnen erhebt. Aber die Betonung einer Geltungs-

dimension, auf die hin die Gültigkeit der Äußerung beurteilt werden soll, macht 

nur unauffälliger, daß die Äußerung stets auch in bezug auf die beiden restlichen 

Geltungsdimensionen hin beurteilbar ist. So ist die Rede von einem grünen Baum 

während eines ehelichen Spazierganggesprächs über die verbliebene Hoffnung, 

eine drohende Scheidung abzuwenden, durchaus dahingehend angreifbar, daß sie 

unangebracht ist, d.h. die Normen des üblichen Umgangs unter Eheleuten ver-

letzt. Wann immer ein Sprecher eine Sprechhandlung vollzieht, so Habermas’ 

These, erhebt er die drei Geltungsansprüche der Wahrheit, Richtigkeit und 

Wahrhaftigkeit, mit denen er sich auf die Situationsdimensionen der objektiven, 

sozialen und subjektiven Welt bezieht. Äußerungen ermöglichen Verständigung 

zwischen Aktoren hinsichtlich aller drei Dimensionen, die deren Situationsbezug 

besitzt. 

Ich habe diese These hier aus dem für die Habermassche Sprachtheorie 

grundlegenden Zusammenhang zwischen der Bedeutung und der Geltung einer 

Äußerung entwickelt. Auf die Mehrdimensionalität sprachlicher Akte kann man 

aber auch stoßen, indem man danach fragt, wozu diese Akte eigentlich dienen. 

Habermas verweist hier auf das funktionalistische Organonmodell der Sprache 

von Karl Bühler.
45

 Bühler hatte im Rahmen einer semiotischen Sprachtheorie 

zwischen der Darstellungs-, der Ausdrucks- und der Appellfunktion unterschie-

den, die jedem sprachlichen Akt zukommen sollen. Habermas gibt diese Funkti-

onsanalyse häufig so wieder, daß wir sprachliche Zeichen gebrauchen, um uns / 

mit einem Gegenüber / über etwas zu verständigen.
46

 Seine Unterscheidung der 

Situationsdimensionen im Bezug auf Grundeinstellungen hatte nach den grund-

legenden Weisen gefragt, in denen verschiedene Bereiche unserer Wirklichkeit 

für uns sinnvoll sind. Die Überlegung zur dreifachen Kritisierbarkeit von Äuße-

rungen bezog sich auf die Weise, wie sprachliche Ausdrücke hinsichtlich dieser 

Wirklichkeitsbereiche Geltung entfalten. Mit dem Bühlerschen Organonmodell 

stellt Habermas eine intuitive Überlegung darüber an, wozu wir sprachliche Äu-

ßerungen einsetzen. Systematisch gesehen, ist dies die Habermassche Aus-

gangsüberlegung. Denn die sprachtheoretischen Anstrengungen der Theorie des 

kommunikativen Handelns behalten stets »das Problem im Auge, wie die Hand-

lungen mehrerer Aktoren mit Hilfe des Verständigungsmechanismus aneinander 

angeschlossen, d.h. in sozialen Räumen und historischen Zeiten vernetzt werden 

können. Für diese kommunikationstheoretische Fragestellung ist das Organon-

                                                 

45 Karl Bühler: Sprachtheorie, Jena: Fischer 1934. Vgl. Robert E. Innis: »Karl Büh-

ler«, in: M. Dascal u.a. (Hg.), Sprachphilosophie: Ein internationales Handbuch 

zeitgenössischer Forschung. 2 Halbbände, Berlin u. New York: de Gruyter 1992, 

Bd. 1, S. 550-562, hier S. 551-556. 

46 J. Habermas: TkH, Bd. 1, S. 413 u.ö. 

https://doi.org/10.14361/9783839404560 - am 14.02.2026, 14:13:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404560
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


46 | HABERMAS’ MODELL ELEMENTARER VERGESELLSCHAFTUNG 

 

modell von Karl Bühler repräsentativ.«
47

 So will Habermas denn auch »die drei 

wichtigsten analytischen Bedeutungstheorien in Bühlers Modell so eintragen, daß 

sie die Kommunikationstheorie von innen, über die formale Analyse von Ver-

wendungsregeln sprachlicher Ausdrücke, und nicht von außen, über eine kyber-

netische Reformulierung des Übertragungsvorgangs präzisieren.«
48

 Habermas 

versucht für die Handlungs-, wie für die Bedeutungstheorie rekonstruierend zu 

zeigen, inwiefern die jeweils fruchtbaren aber vereinseitigenden Ansätze der Se-

mantik der Wahrheitsbedingungen, des Intentionalismus, sowie des postwitt-

gensteinschen Pragmatismus in ihrer eigenen Logik darauf verweisen, auf die 

schon von Bühler entworfene Systematik hin weiterentwickelbar zu sein. Tat-

sächlich steht aber Bühlers funktionalistische Fragestellung Habermas’ sprach-

theoretischem – in ein gesellschaftstheoretisches Projekt eingebunden – Ansatz 

an nächsten. Die am »illokutionären Lexikon«
49

 ablesbaren Weltbezüge werden 

ebenso wie das durch die mehrfache Kritisierbarkeit von Äußerungen ersichtliche 

Rationalitätspotential sprachlicher Verständigung für Habermas durch die Rolle 

interessant, die sie im gesellschaftstheoretischen Projekt spielen können. Der 

Ausgangspunkt bei der Frage nach der Funktion, und damit nach einem Orga-

nonmodell der Sprache bezeichnet allerdings auch den instrumentalistischen Zug 

in Habermas’ Sprachdenken. Im zweiten Kapitel werde ich deutlich zu machen 

versuchen, daß dies in Verknüpfung mit einem bestimmten Naturalismus zu einer 

Verzerrung von Habermas’ Konzept elementarer Vergesellschaftung führen muß, 

weil die intersubjektivistischen Elemente seiner Sprachtheorie letztlich doch hin-

ter der Orientierung an einem intentional auf die Welt bezogenen Aktor zu-

rücktreten. 

 

1.2.3 Die Reproduktion der Lebenswelt 

 

In diesem letzten Abschnitt des ersten Kapitels ist nun zu erläutern, inwiefern der 

elementare Mechanismus verständigungsbasierter Handlungskoordinierung nach 

Habermas ein »Prinzip der Vergesellschaftung«
50

 ist. 

Wir hatten gesagt, daß es in der Analyse des kommunikativen Handelns 

»nicht nur um formale Merkmale sozialen Handelns überhaupt« geht, »sondern 

um Mechanismen der Handlungskoordinierung, die eine regelhafte und stabile 

Vernetzung von Interaktionen ermöglichen. Muster von Interaktionen bilden sich 

nur heraus, wenn die Handlungssequenzen, zu denen verschiedene Aktoren bei-

tragen, nicht kontingent abreißen, sondern nach Regeln koordiniert sind.«
51

 Die 

                                                 

47 J. Habermas: TkH, Bd. 1, S. 372. Habermas macht allerdings auch deutlich, daß 

Bühlers eigener Theorierahmen teilweise wesentlich andere Akzentuierungen be-

wirkt, als Habermas sie vornimmt. 

48 J. Habermas: TkH, Bd. 1, S. 373. 

49 Ebd., S. 430. 

50 Ebd., S. 453. 

51 J. Habermas: EBkH, S. 571. 

https://doi.org/10.14361/9783839404560 - am 14.02.2026, 14:13:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404560
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


SOZIALE INTEGRATION | 47 

 

bislang gegebene Darstellung der Regeln des Koordinationsmechanismus bleibt 

als eine Antwort auf die Frage nach der Möglichkeit sozialer Ordnung nun so-

lange unvollständig, wie nicht erläutert ist, in welcher Weise eine bestehende so-

ziale Ordnung aus den regelhaft koordinierten Interaktionen hervorgeht. Worin 

besteht die durch Verständigung hervorgebrachte soziale Ordnung? Habermas’ 

Antwort lautet: Gesellschaft, insofern sie durch die musterbildende Vernetzung 

von Handlungen und das heißt insofern sie durch soziale Integration hervorge-

bracht ist, besteht als Lebenswelt. Vergesellschaftung, die sich als kommunika-

tive Handlungskoordinierung vollzieht, bestreitet die Reproduktion der Lebens-

welt. Was heißt das? 

Intentionales Handeln wird in der Habermasschen Theorie als die Verwirkli-

chung von Handlungsplänen auf der Grundlage von Situationsdeutungen ver-

standen. Beläßt man es bei dieser knappen Bestimmung sinngeleiteten Verhal-

tens, entsteht das Bild von Aktoren, die sich von Situation zu Situation wie durch 

den schwarzen Raum eines leeren Universums bewegen. Solche Aktoren würden 

von Moment zu Moment je das Gesamt ihrer Handlungsumgebung wie etwas 

vordem Unbekanntes neu zu bestimmen haben. Dieses Bild entspricht nicht unse-

rem Selbstverständnis. 

Unsere alltägliche Erfahrung ist vielmehr, daß wir mit dem bei weitem über-

wiegenden Teil unserer Umgebung und unseres Selbst vertraut sind. Die meisten 

unserer interaktiven oder einsamen Praktiken sind wohl eingeübt und werden un-

problematisch vollzogen. Aktoren finden »den Zusammenhang zwischen objek-

tiver, sozialer und subjektiver Welt, dem sie jeweils gegenüberstehen, bereits in-

haltlich interpretiert vor. Wenn sie den Horizont einer gegebenen Situation über-

schreiten, können sie nicht ins Leere treten; sie finden sich sogleich in einem an-

deren, nun aktualisierten, jedoch vorinterpretierten Bereich [...] wieder. In der 

kommunikativen Alltagspraxis gibt es keine schlechthin unbekannten Situatio-

nen. Auch neue Situationen tauchen aus einer [immer schon vertrauten] Lebens-

welt auf».
52

 Die Lebenswelt ist also der Ort, an dem die Regeln gespeichert sind, 

wie wir bestimmte Situationen auffassen und in ihnen handeln können. Wir ken-

nen uns in unserer Welt im Großen und Ganzen recht gut aus, wir handeln stets 

vor dem Hintergrund eines solchen Weltverständnisses. Dieser Hintergrund – das 

Sich-Verstehen auf den Umgang mit der Welt, mit sozialen Gegenübern und 

auch mit uns selbst – ist unsere Lebenswelt. Nach der Habermasschen Analyse 

setzt sie sich zusammen aus drei »strukturellen Komponenten«: einem »Wissens-

vorrat, aus dem sich die Kommunikationsteilnehmer, indem sie sich über etwas 

in einer Welt verständigen, mit Interpretationen versorgen«, den »legitimen Ord-

nungen, über die die Kommunikationsteilnehmer ihre Zugehörigkeit zu sozialen 

Gruppen regeln und damit Solidarität sichern« und den »Kompetenzen, die ein 

                                                 

52 J. Habermas: TkH, Bd. 2, S. 191. (Herv. im Orig.) Ich habe zwei Bestimmungen so 

ausgelassen bzw. umgestellt, daß die von Habermas nur vorläufig eingeführte und 

dann wieder korrigierte Erläuterung der Lebenswelt als ›kultureller Wissensvorrat‹ 

(J. Habermas: TkH, Bd. S. 203ff.) nicht erscheint. 

https://doi.org/10.14361/9783839404560 - am 14.02.2026, 14:13:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404560
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


48 | HABERMAS’ MODELL ELEMENTARER VERGESELLSCHAFTUNG 

 

Subjekt sprach- und handlungsfähig machen, also instandsetzen, an Verständi-

gungsprozessen teilzunehmen und dabei die eigene Identität zu behaupten.«
53

 

Diese ›Komponenten der Lebenswelt‹ bezeichnet Habermas als Kultur, Gesell-

schaft und Person.
54

 

                                                 

53 J. Habermas: TkH, Bd. 2, S. 209. 

54 In der Theorie des kommunikativen Handelns scheint mir der Begriff der Lebens-

welt in besonderer Weise klärungsbedürftig. Da dementsprechend der Versuch einer 

Darstellung der Habermasschen Konzeption stärker als die vorhergehenden Ab-

schnitte interpretatorische Entscheidungen erfordert, sei hierauf ausdrücklich hin-

gewiesen. 

Simone Dietz hat in Lebenswelt und System: widerstreitende Ansätze in der Gesell-

schaftstheorie von Jürgen Habermas, Würzburg: Königshausen und Neumann 1993, 

Schwierigkeiten dieser Konzeption sorgfältig nachgezeichnet. Dabei macht sie ei-

nerseits grundbegriffliche Probleme deutlich, die ebenso die zweistufige Konstruk-

tion von Habermas’ Gesellschaftstheorie wie die Bestimmung von deren getrennten 

Ebenen ›System‹ und ›Lebenswelt‹ selbst betreffen. Andererseits führt sie textnah 

vor, wie Habermas an vielen Stellen auf ein ad hoc eingeführtes Vokabular zurück-

greifen muß, um seine Überlegungen kohärent erscheinen zu lassen. Mit der Grund-

linie ihrer Kritik stimme ich allerdings nicht überein. Gerade bezüglich des Begriffs 

der Lebenswelt resultieren die Schwierigkeiten daraus, daß Habermas’ Pragmatis-

mus zuletzt doch instrumentalistische Züge trägt. Dietz teilt in dieser Hinsicht Ha-

bermassche Prämissen und so folgen auf treffsichere Symptombenennungen zu Tei-

len falsche Problemdiagnosen und zuletzt irreführende Verbesserungsvorschläge. 

Einen wesentlichen Einwand gegen Dietz sehe ich darin, daß sie das Bestehen sym-

bolischer Gebilde nicht in den richtigen Zusammenhang mit symbolischen Prakti-

ken bringt. 

Eine sehr interessante und weniger skeptische Linie der Kritik an Habermas’ Be-

stimmungen zu System und Lebenswelt eröffnet James Bohman in: »›System and 

Lifeworld‹. Habermas and the Problem of Holism«, in: Philosophy & Social Criti-

cism, Bd. 15 (1989), H. 4, S. 381-401. Bohman will zeigen, daß die Schwierigkei-

ten in Habermas’ Begriffen von System und Lebenswelt daher rühren, daß er sie 

jeweils als Totalitäten bestimmt, statt sie holistisch zu analysieren. Gleichzeitig 

schließt er sich grundsätzlich der Habermasschen Position an, daß jede kritische 

Gesellschaftstheorie eine Unterscheidung zwischen einer System- und einer Hand-

lungsebene braucht. 

Ich will in Kürze zwei Punkte anmerken. 

Zum einen bleibt es in den Habermasschen Texten undeutlich, um was für eine Art 

Seiendes es sich bei der Lebenswelt handelt. Hier stehen mindestens zwei unter-

schiedliche Konzepte nebeneinander. 

Die Lebenswelt wird eingeführt als ein Hintergrundwissen von Sprechern. Haber-

mas schließt sich hier Searles Argumentation an, daß wir die Bedeutung eines Aus-

drucks nur vor dem Hintergrund trivial erscheinender, weil unbefragt als gültig er-

achteter Hintergrundüberzeugungen verstehen können. Dieses Verständnis der 

Lebenswelt als einem Wissen kritisiert Habermas dann als eine kulturalistische 

Verkürzung, die übersieht, daß zur Lebenswelt wesentlich auch legitim geordnete, 

solidarische Gruppenzugehörigkeiten sowie die jeweilige Persönlichkeit der Akto-

ren selbst zählen müssen. Legitime Ordnungen und Persönlichkeiten können hin-

sichtlich dieses Lebensweltbegriffs als ›objektivierte symbolische Gegenstände‹ 

aufgefaßt werden. Mir scheint es im Habermasschen Theorierahmen, in dem Ver-

ständigung gerade nur dort als möglich gilt, wo wir uns nicht in objektivierender 

https://doi.org/10.14361/9783839404560 - am 14.02.2026, 14:13:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404560
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


SOZIALE INTEGRATION | 49 

 

Wie hängt nun die Reproduktion der Lebenswelt mit den Strukturen kommu-

nikativer Handlungskoordinierung genau zusammen? 

Die Konstruktion dieses Zusammenhangs kann nach dem bislang Gesagten 

nicht überraschen, denn auf den ersten Blick ist deutlich, daß das Dreierschema 

der Geltungsansprüche und der formalen Weltbegriffe demjenigen der Kompo-

nenten korrespondieren soll. Die formalen Weltbegriffe stellen, wie oben bereits 

ausgeführt, die Geltungsdimensionen dar, innerhalb derer Aktoren sich auf ihre 

Welt beziehen und in denen sie dabei im Vollziehen von Sprechhandlungen den 

Anspruch auf die Gültigkeit der Weise ihres Weltbezugs erheben. Kommunika-

tive Handlungen zu vollziehen impliziert nach der Theorie des kommunikativen 

Handelns, die Geltungsansprüche der Wahrheit, Richtigkeit und Wahrhaftigkeit 

                                                                                                                                               

Einstellung auf die Welt beziehen, nicht einfach, eine Erläuterung eines solchen 

Begriffs ›objektivierter symbolischer Gegenstände‹ zu geben. 

Dabei muß die Komplikation im Auge behalten werden, daß Habermas’ Gebrauch 

der Ausdrücke ›Wissen‹, ›Kultur‹ und ›kulturelles Wissen‹ uneinheitlich ist. Zu Tei-

len spricht er so, als sei alles, was in der Lebenswelt wissensförmig ist, dem kultu-

rellen Wissen zuzurechnen, dann aber werden Solidaritäten und Persönlichkeit doch 

auch wieder in Begriffen des Wissens erläutert (Vgl. J. Habermas: TkH, Bd. 2, S. 

204f., S. 589.). Analoge Verwirrungen finden sich immer wieder in seinen Bestim-

mungen der Lebensweltverhältnisse und sie weisen meines Erachtens auf kategoria-

le Konfusionen in seiner Behandlung des Verhältnisses von Kognitivem und Prag-

matischem hin. 

Die Unterscheidung des Begriffs der Lebenswelt als einem Hintergrundwissen von 

einem Begriff der Lebenswelt, der auf die Eigenständigkeit der Komponenten einer-

seits legitim geordneter, solidarischer Beziehungen und andererseits der Persönlich-

keiten abhebt, steht weiter im Zusammenhang mit der Frage, wie die Lebenswelt 

überhaupt ein Gegenstand sozialwissenschaftlicher Theorie sein kann. Habermas ist 

der Ansicht, daß der »aus der Teilnehmerperspektive entwickelte kommunikations-

theoretische Begriff der Lebenswelt [...] nicht unmittelbar für theoretische Zwecke 

brauchbar« ist (J. Habermas, TkH, Bd. 2, S. 206f.) Er schlägt deswegen einen me-

thodischen Perspektivenwechsel vor, der mittels einer »Analyse der Form narrativer 

Aussagen« erreicht werden soll (J. Habermas: TkH, Bd. 2, S. 207). Dieser theoreti-

sche Zug ist umstritten, sowohl hinsichtlich der Bedeutung eines solchen Perspekti-

venwechsels (und der Frage, ob Habermas’ Vorschlag überhaupt einen solchen mit 

sich bringt), wie auch hinsichtlich der Konsequenzen für den Lebensweltbegriff. 

Hier vor allem setzt auch Dietz mit ihrer Kritik an (vgl. S. Dietz: Lebenswelt und 
System, S. 87-116). 

Der zweite Punkt, auf den ich hinweisen will, ist mein Umgang mit Habermas’ dop-

peldeutiger Verwendung des Ausdrucks ›Gesellschaft‹. Unter Gesellschaft versteht 

Habermas einerseits ein zweistufiges Gebilde, das sich aus System und Lebenswelt 

zusammensetzt. Die Lebenswelt ist dabei als eine Ebene von Gesellschaft betrach-

tet, die durch die Ebene des Systems ergänzt wird. Auf der anderen Seite spricht 

Habermas von Gesellschaft als von einer Komponente der Lebenswelt. In der Theo-

rie des kommunikativen Handelns wird diese Terminologie der »strukturellen 

Komponenten der Lebenswelt, Kultur, Gesellschaft und Person« (J. Habermas: 

TkH, Bd. 2, S. 209) eingeführt. Ich werde von Gesellschaft nur im Sinne des zwei-

stufigen Gesellschaftskonzeptes sprechen. Zur Bezeichnung der Habermasschen 

Lebensweltkomponente, greife ich auf die Ausdrücke zurück, mittels derer Haber-

mas die ›Gesellschaftskomponente‹ erläutert. 

https://doi.org/10.14361/9783839404560 - am 14.02.2026, 14:13:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404560
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


50 | HABERMAS’ MODELL ELEMENTARER VERGESELLSCHAFTUNG 

 

zu erheben. Formale Weltbegriffe und Geltungsansprüche strukturieren also un-

ser lebensweltliches kommunikatives Handeln: »Die Weltkonzepte und die kor-

respondierenden Geltungsansprüche bilden das formale Gerüst, mit dem die 

kommunikativ Handelnden die jeweils problematischen, d.h. einigungsbedürfti-

gen Situationskontexte in ihre als unproblematisch vorausgesetzte Lebenswelt 

einordnen.«
55

 

Habermas’ Rede vom Einordnen der jeweils aktuellen Situationskontexte in 

die Lebenswelt ist ein wenig irreführend, denn tatsächlich tauchen Handlungssi-

tuationen aus dem unproblematischen Hintergrund der Lebenswelt ja erst auf und 

werden nicht in diese bewußt eingeordnet. Aber die Formulierung gibt den dop-

pelten Hinweis, daß zum einen die Ordnung der Lebenswelt derjenigen der 

Weltkonzepte entsprechen muß und daß zum anderen das geordnete Bewältigen 

von Situationen in der Lebenswelt Niederschlag findet. Natürlich hängt beides 

zusammen. Wenn wir uns fragen, wie es überhaupt zustande kommt, daß wir uns 

auf unseren Alltag verstehen, so kann die Antwort nur lauten: Indem wir uns 

durchs Leben schlagen und zurechtkommen. Die Habermasschen Triaden von 

Weltkonzepten, Geltungsansprüchen und Lebensweltkomponenten (die weniger 

Habermas’ Erfindung sind, als sie an Einteilungen anknüpfen, die zwischen 

Durkheim und Parsons Gestalt angenommen haben) bringen die eine Idee zum 

Ausdruck, daß sich im Laufe einer sozialen Evolution unser Zurechtkommen mit 

der Welt in einer dreiteiligen Struktur organisiert hat: Wir lernen zielgerichtet 

eingreifend die uns umgebende Welt kennen, lernen interagierend mit unseren 

sozialen Gegenübern umzugehen und entwickeln uns dabei zu den Persönlich-

keiten, die wir sind. 

Daher läßt sich Habermas auf jeden Fall in folgender, bedingter Weise zu-

stimmen: Wenn es richtig ist, daß Aktoren in einem derart dreifach differenzier-

ten Weltbezug stehen, dann muß ihr Vorverständigtsein auf Handlungssituatio-

nen unmittelbar an diese Weltbezugsdifferenzierung anschlußfähig sein, denn nur 

dann können wir überhaupt von einem Vorverständigtsein sprechen. Das ist frei-

lich auch deswegen keine überraschende Konsequenz, weil umgedreht der Ver-

zicht auf die Annahme einer irgendwie transzendental gesicherten Kenntnis des 

Aktors von der Welt nur den Weg offen läßt zu sagen, daß ein solches Vor-

verständigtsein genau in gelingenden Handlungsvollzügen hervorgebracht wird. 

Die Auffassung eines irreduziblen Zusammenhangs zwischen einerseits einem 

bestimmten Angewiesensein auf ein lebensweltliches Hintergrundverständnis für 

gelingende Handlungsvollzüge und andererseits der Reproduktion dieses Hinter-

grundverständnisses in gelingenden Handlungsvollzügen, ist im Habermasschen 

Theorierahmen zwingend.
56

 

                                                 

55 J. Habermas: TkH, Bd. 1, S. 107. 

56 Die von Dietz vorgebrachten Einwände gegen eine hier vorliegende Zirkularität ma-

chen deutlich, daß sie die pragmatistische Programmatik nicht hinreichend eruiert. 

(Vgl. S. Dietz: Lebenswelt und System, S. 96) 

https://doi.org/10.14361/9783839404560 - am 14.02.2026, 14:13:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404560
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


SOZIALE INTEGRATION | 51 

 

Warum aber soll die Reproduktion der Lebenswelt gerade in kommunikati-

vem – und nicht z.B. in instrumentellem – Handeln vonstatten gehen?
 57

 Und wel-

che besonderen Konsequenzen ergeben sich daraus? 

Die Reproduktion der strukturellen Komponenten der Lebenswelt kann des-

halb einzig in kommunikativem Handeln vonstatten gehen, weil nur im kommu-

nikativen Handeln in geeigneter Weise alle Weltbezüge ins Spiel gebracht wer-

den. Die in Abschnitt 1.2.1 referierte Erörterung alternativer Handlungsbegriffe 

hat dies verdeutlicht. Habermas erörtert, wie einzig das mehrdimensionale kom-

munikative Handeln in der Lage ist, die Reproduktion der unterschiedenen Kom-

ponenten der Lebenswelt zu tragen. Darüber hinaus zielt er aber insbesondere auf 

den folgenden Punkt: Wenn die Reproduktion der Lebenswelt in modernen Ge-

sellschaften in kommunikativem Handeln vollzogen wird, dann läßt sich unter 

Berufung auf die Freisetzung des Rationalitätspotentials sprachlich vermittelter 

Handlungskoordinierung behaupten, daß der Prozeß der Vergesellschaftung stets 

auch ein Rationalisierungsprozeß ist. 

In dieser Hinsicht ist die bis hier gegebene Darstellung von Habermas’ Kon-

zept der Reproduktion der Lebenswelt noch nicht spezifisch genug. Der für Ha-

bermas wesentliche Unterschied zwischen dem Hervorbringen eines Vorverstän-

digtseins in der Welt durch ein bloßes ›Zurechtkommen‹ und der Reproduktion 

der Lebenswelt im kommunikativen Handeln liegt im kritischen Potential der 

letzteren. 

Im Zentrum kommunikativer Handlungskoordinierung steht das mehr oder 

weniger explizite Anerkennen von Geltungsansprüchen. Dieses Anerkennen 

müssen wir nach Habermas als einen reflexiven Akt verstehen. Damit aber er-

langt der lebensweltliche Hintergrund in der Situationsbewältigung kommunika-

tiv handelnder Aktoren in einer zwingend mit ihrem reflexiven Vermögen ver-

mittelten Weise Relevanz. Den Unterschied zu einem Vorverständigtsein, das 

ohne die Vermittlung eines solchen reflexiven Aktes konzipiert wird, sieht Ha-

bermas darin, daß »die Lebenswelt ihre präjudizierende Gewalt über die kommu-

nikative Alltagspraxis in dem Maß verliert, wie die Aktoren ihre Verständigung 

eigenen Interpretationsleistungen verdanken«.
58

 Der Ausdruck ›präjudizierende 

Gewalt‹ zeigt an, worum es Habermas geht: Die Möglichkeit von Aktoren, auf 

ihren gesellschaftlichen Kontext in umfassend rationaler Weise Einfluß zu neh-

men, d.h.: sich für dessen vernünftige Veränderung einzusetzen, hängt davon ab, 

daß ihr gesellschaftliches Handeln nicht vollständig durch den lebensweltlichen 

Hintergrund ihres Handelns determiniert wird. Eine kritische Gesellschaftstheo-

rie, die die handelnden Aktoren als auf eine lebensweltliche Eingebundenheit an-

                                                 

57 Auch dies ist ein problematisches Theorem, das in der Theorie des kommunikativen 

Handelns u.a. mit der umstrittenen Unterscheidung der symbolischen Reproduktion 

der Lebenswelt von der Reproduktion ihres materiellen Substrats in Zusammenhang 

steht. Vgl. z.B. die Kritik bei B. Peters: Die Integration moderner Gesellschaften, S. 

133ff. 

58 J. Habermas: TkH, Bd. 2, S. 203. 

https://doi.org/10.14361/9783839404560 - am 14.02.2026, 14:13:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404560
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


52 | HABERMAS’ MODELL ELEMENTARER VERGESELLSCHAFTUNG 

 

gewiesen sieht, muß deutlich machen, wie in die Reproduktion der Lebenswelt 

im Handeln jener Aktoren der kritische Zug einer reflexiven Rückwendung auf 

die eigenen Handlungsvoraussetzungen eingeht. Nach Habermas wurzelt diese 

reflexive Schleife im Zusammenhang von Bedeutung und Geltung, der kommu-

nikative Handlungskoordinierung ermöglicht.
59

 

Es ist an dieser Stelle wichtig, den Zusammenhang der Begriffe der gesell-

schaftlichen Rationalisierung und der aus Verständigungsakten hervorgehenden 

Reproduktion der Lebenswelt genau zu fassen. »Prozesse gesellschaftlicher Rati-

onalisierung [...] vollziehen sich«, so Habermas, »eher an den implizit gewußten 

Strukturen der Lebenswelt als, wie es Weber nahelegt, an den explizit gewußten 

Handlungsorientierungen.«
60

 Von gesellschaftlicher Rationalisierung spricht Ha-

bermas, um langfristige, sozialevolutionäre Veränderungen von gesamtgesell-

schaftlicher Reichweite zu bezeichnen. In diesem Sinne besteht der entschei-

dende Rationalisierungsfortschritt moderner Gesellschaften in der Ausdifferen-

zierung der strukturellen Komponenten der Lebenswelt, denn: »Die Strukturen 

der Lebenswelt legen die Formen der Intersubjektivität möglicher Verständigung 

fest.«
61

 

Im selben Sinne spricht Habermas aber auch von der Freisetzung des Ratio-

nalitätspotentials sprachlicher Verständigung, von dem wir wissen, daß es von 

der Ausdifferenzierung der formalen Weltbegriffe und den ihnen korrespondie-

renden Geltungsansprüchen abhängt. Tatsächlich müssen diese auf unterschiedli-

chen Ebenen angesiedelten Differenzierungsprozesse als Momente ein und des-

selben Vorgangs verstanden werden. Denn wie aus dem bislang Gesagten er-

sichtlich ist, kann von ›strukturellen Komponenten der Lebenswelt‹ nur im Zu-

sammenhang mit Verständigungspraktiken, in denen sich ein nach verschiedenen 

Geltungsdimensionen strukturiertes Weltverhältnis von Aktoren ausprägt, sinn-

voll gesprochen werden.
62

 Nun hat man, selbst wenn man wie Habermas der 

                                                 

59 Im Lichte dieses Kerngedankens der Habermasschen Theorie mag auch die Nähe zu 

einem Heideggerianischen Vokabular, die ich zu Beginn dieses Abschnitts gewählt 

habe, irreführend erscheinen. Es geht für die gesellschaftstheoretische Ambition ge-

wissermaßen ums Ganze, wenn Habermas darauf insistiert, daß sich unser Verhält-

nis zu unserem lebensweltlichen Hintergrund verändert, wenn wir diesen in reflexi-

ven Verständigungsprozessen aktualisieren und fortschreiben. Man kann dies als die 

Weichenstellung ansehen, wo sich In-der-Welt-Sein und kommunikative Reproduk-

tion der Lebenswelt scheiden. Habermas widerspricht aus dieser Sicht Heideggers 

Theorem von der Zweitrangigkeit der Auslegung gegenüber dem Verstehen und 

versucht es als einen sozialevolutionären Fortschritt zu erweisen, wenn – wieder in 

Heideggerschen Termini gesprochen – auslegendes Verstehen zu einem konstituti-

ven Moment von allem Verstehen des Daseins wird. Vgl. Martin Heidegger: Sein 

und Zeit, Tübingen: Niemeyer 
16

1986, §§ 32f. 

60 J. Habermas: TkH, Bd. 1, S. 452. 

61 Ebd., Bd. 2, S. 192. 

62 Das heißt auch, daß die Reproduktion der Lebenswelt qua kommunikativem Han-

deln nur in dem Maße möglich ist, wie diese Ausdifferenzierungen vorliegen, da 

kommunikatives Handeln selbst nur in diesem Maß möglich ist. 

https://doi.org/10.14361/9783839404560 - am 14.02.2026, 14:13:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404560
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


SOZIALE INTEGRATION | 53 

 

Meinung ist, daß sich Prozesse gesellschaftlicher Rationalisierung an Lebens-

weltstrukturen ablesen lassen, die Frage noch nicht beantwortet, wie sich die 

Prozesse eigentlich vollziehen bzw. was in dem Zusammenhang eigentlich unter 

›sozialevolutionär‹ zu verstehen ist. Die Antwort auf diese Frage muß lauten, daß 

bestimmte Veränderungen in den Weisen der Handlungskoordinierung in der Art 

Muster ausbilden, daß von einer veränderten Struktur des lebensweltlichen Hin-

tergrunds gesprochen werden kann, der als solcher wiederum den Rahmen für die 

Verständigungspraktiken abgibt. 

Habermas trifft in obigem Zitat also nicht genau den Punkt, wenn er »implizit 

gewußte Strukturen der Lebenswelt« mit »explizit gewußten Handlungsorientie-

rungen« kontrastiert, denn die Rede von Lebenswelt soll ja gerade besagen, daß 

unser Handeln von einer Vielzahl von Orientierungen geprägt ist, die nicht im 

Denken oder Sprechen bewußt expliziert werden, sondern eben im Handeln ihren 

Ausdruck finden. Deswegen verficht Habermas richtigerweise auch nicht die 

These, daß sich die Reproduktion der Lebenswelt in Diskursen vollziehe, son-

dern in kommunikativer Verständigung. Und von einem kommunikativ erzielten 

Einverständnis gilt wiederum, daß es keineswegs sprachlich explizite Form ha-

ben muß; es genügt, wenn in verständigungsorientierter Einstellung ein Kommu-

nikationsangebot gemacht wird, dessen implizierte Geltungsansprüche von einem 

Gegenüber akzeptiert werden, sei es in einer expliziten sprachlichen Reaktion 

oder unmittelbar im anschließenden Handeln.
63

 

Die Unterscheidung, die Habermas im Blick hat, ist keine kategoriale (wie 

auch das an der Stelle verwendete ›eher‹ anzeigt), sondern betrifft die unter-

schiedlich große Reichweite von Veränderungen im lebensweltlichen Hinter-

                                                 

63 Wenn ich mich mit meiner Freundin darauf geeinigt habe, nach dem Duschen stets 

Fließen und Armaturen abzutrocknen, um spätere aufwendige Reinigungsaktionen 

überflüssig zu machen, dann geht diese Praxis schließlich unter anderem als eine 

Einschätzung der Auswirkungen der Kalkhaltigkeit des Berliner Wassers und an-

gemessener Umgangsweisen damit im Rahmen einer ordentlichen Haushaltsfüh-

rung in meine Lebenswelt ein. Dies wird in verschiedenen Situationen auch außer-

halb meines eigenen Haushaltes mein Handeln orientieren. Zwar wird diese Praxis 

zweifelsohne noch von anderen BerlinerInnen und weiteren Menschen geteilt. Sie 

hat aber offensichtlich dennoch nicht dieselbe Reichweite wie die Unterscheidung 

zwischen Personen, Gruppenzugehörigkeiten und Annahmen über die Welt. Diese 

letzteren Unterscheidungen im lebensweltlichen Hintergrund zu treffen oder nicht, 

hat in ungleich mehr Fällen Auswirkungen auf das Handeln von Aktoren, als die 

Selbstverständlichkeit eines bestimmten Umgangs mit kalkhaltigem Wasser. Den-

noch geht aus dem Konzept einer Reproduktion der Lebenswelt hervor, daß auch 

solche weitreichenden Veränderungen im lebensweltlichen Hintergrund nicht an-

ders als über Veränderungen von Handlungsweisen entstanden sein können. Wenn 

Habermas also gesellschaftliche Rationalisierungsprozesse an Lebensweltstrukturen 

festmachen will, muß man dies als einen Hinweis darauf verstehen, daß von gesell-

schaftlicher Rationalisierung um der Prägnanz des Begriffs willen nur hinsichtlich 

größerer Zeiträume und Veränderungen des lebensweltlichen Hintergrundes von 

sehr großer Reichweite gesprochen werden sollte, die sich im Zuge der Reprodukti-

on der Lebenswelt ergeben haben. 

https://doi.org/10.14361/9783839404560 - am 14.02.2026, 14:13:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404560
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


54 | HABERMAS’ MODELL ELEMENTARER VERGESELLSCHAFTUNG 

 

grund. Im Schlußkapitel dieser Arbeit werde ich darauf zurückkommen, daß die-

se Überlegung letztlich besagt, daß Habermas’ Begriff der Lebenswelt keiner 

pragmatistischen Erläuterung fähig ist. Man kann die Lebenswelt als dem Inbe-

griff unseres verstehenden Standes in der Welt nicht für den »gleichsam [...] 

transzendentale[n] Ort« halten, »an dem sich Sprecher und Hörer begegnen; wo 

sie reziprok den Anspruch erheben können, daß ihre Äußerungen mit der Welt 

(der objektiven, der sozialen oder der subjektiven Welt) zusammenpassen; und 

wo sie diese Geltungsansprüche kritisieren und bestätigen, ihren Dissens austra-

gen und Einverständnis erzielen können«
64

 – und sie gleichzeitig als aus unseren 

konkreten Verstehensvollzügen je hervorgehend ansehen. Die Vorstellung einer 

im sozialevolutionären Prozeß rationalisierten Quasitranszendentalität ist nicht 

vereinbar mit den Prämissen des Pragmatismus, der den Bestand der Strukturie-

rung unseres Verstehens von uns selbst, den anderen und der uns umgebenden 

Welt als stets in unseren jeweiligen Verstehensvollzügen liegend auffaßt. 

 

 

                                                 

64 J. Habermas: TkH, Bd. 2, S. 192. 

https://doi.org/10.14361/9783839404560 - am 14.02.2026, 14:13:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404560
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DIE ERKLÄRUNGSLAST DES MODELLS | 55 

 

1.3  Die  Erklärungslast  des Model ls  e lementarer   

Vergesel lschaftung in  der  Theor ie  des  

kommunikat iven Handelns 

 

 

Das vorliegende erste Kapitel dient einer Darstellung von Anlage und Funktion 

des Modells elementarer Vergesellschaftung, wie es in Habermas’ Theorie des 

kommunikativen Handelns entwickelt wird. Diese Darstellung soll hier abschlie-

ßend resümiert werden, indem die Erklärungsleistung betrachtet wird, die das 

Modell in der Habermasschen Konstruktion zu erbringen hat. 

Um es zunächst verkürzt zu formulieren: Als Modell elementarer Vergesell-

schaftung fungiert in Habermas’ Ansatz die Analyse einer Situation, in der zwei 

Gegenüber ihre Handlungen auf dem Wege kommunikativer Verständigung ko-

ordinieren. Diese Modellierung einer elementaren Verständigungssituation bildet 

das Zentrum der Erklärung der sozialen Integration von Gesellschaften. Nach 

Habermas vollzieht sich soziale Integration in modernen Gesellschaften als Re-

produktion einer in sich differenzierten Lebenswelt qua kommunikativem Han-

deln. Dabei ist die ausdifferenzierte Struktur der Lebenswelt selbst als das Er-

gebnis eines Prozesses gesellschaftlicher Rationalisierung zu verstehen, der in 

eben dem Maß zum Tragen kommt, wie soziale Integration kommunikativ erzielt 

wird. Die kritische Diagnostik, die die Theorie des kommunikativen Handelns als 

Gesellschaftstheorie leisten soll, bezieht sich nun auf die »Möglichkeit von Lern-

prozessen, die mit einem historisch bereits erreichten Lernniveau eröffnet wor-

den ist».
1
 Der Prozess der gesellschaftlichen Rationalisierung bildet den Bezugs-

punkt für die Maßstäbe der Kritik sowie für die Charakterisierung der kritikwür-

digen gesellschaftlichen Phänomene. So kann die kritische Gesellschaftstheorie 

die Erläuterung der normativen Grundlagen wie die plausible Konzeptualisierung 

der empirischen Verhältnisse in einem Zug leisten. 

Die Erklärungsleistung, die das Modell elementarer Vergesellschaftung zu 

erbringen hat, liegt also in den sprachpragmatisch begründeten Erläuterungen des 

Zusammenhangs der Gesellschaftlichkeit von Individuen, des Begriffs der Ratio-

nalität und der Möglichkeit einer Kritik gesellschaftlicher Verhältnisse. Die zu 

erbringende Erklärungsleistung läßt sich als fünf Prämissen darstellen, denen das 

Modell genügen muß.  

Um den von Habermas systematisch formulierten Ansprüchen zu genügen, 

muß sein Modell elementarer Vergesellschaftung 

1. einen Begriff der Rationalität entwerfen, der den vollen Reichtum der 

menschlichen Weltbezüge faßt;  

2. den normativen Gehalt dieses Rationalitätsbegriffs aufzeigen;  

3. die Ansatzpunkte der Gesellschaftskritik sichtbar machen, die auf der aus-

gewiesenen normativen Grundlage formuliert werden kann;  

                                                 

1 Ebd., S. 562. 

https://doi.org/10.14361/9783839404560 - am 14.02.2026, 14:13:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404560
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


56 | HABERMAS’ MODELL ELEMENTARER VERGESELLSCHAFTUNG 

 

4. der theoriearchitektonischen Anforderung entsprechen, eine Gleichur-

sprünglichkeit der Begriffe der objektiven Welt, der Intersubjektivität und 

der Individualität zu konzipieren und  

5. den Begriff sprachlichen Gehalts aus dem Zusammenhang zwischen Be-

deutung und Geltung explizierbar machen, wie er sich am Mechanismus 

kommunikativer Handlungskoordinierung rekonstruieren läßt. 

 

Ich will diese fünf Prämissen und die Weise, wie ihnen die Theorie des kommu-

nikativen Handelns gerecht werden soll, als eine Zusammenfassung des vorlie-

genden Kapitels nochmals kurz erläutern. 

 

Rationalität ohne Verengung. Der Begriff des kommunikativen Handelns ist mit 

dem Anspruch versehen, ein umfassendes Konzept der Rationalität sprach- und 

handlungsfähiger Aktoren zu begründen. Als rational gelten grundsätzlich dieje-

nigen Bezugnahmen von Aktoren auf die Welt, die der Begründung fähig und 

dementsprechend kritisierbar sind. Anknüpfend an die Tradition der Vernunft-

theorie, deren herausragendes Gründungsdokument Kants drei Kritiken darstel-

len, konzipiert Habermas einen mehrdimensionalen Rationalitätsbegriff. Es geht 

ihm darum auszuweisen, daß die Möglichkeit begründeten und damit rationalen 

Handelns und Sprechens sich über die ganze Breite des menschlichen Daseins er-

streckt, das sich als Verhältnis zwischen sozialen Gegenübern in einer materialen 

Welt, deren Beschaffenheit von ihnen unabhängig ist, herstellt. Die Ausarbeitung 

eines Rationalitätsbegriffs gleichursprünglich mit der Frage nach der Möglichkeit 

sozialer Ordnung in Angriff zu nehmen, versteht Habermas als Abkehr vom Pa-

radigma der Subjektphilosophie und als Hinwendung zu einer Philosophie der In-

tersubjektivität. 

Was Rationalität sei, soll dabei unter Bezug auf die sprachlich vermittelten 

sozialen Praktiken der Rationalität besitzenden Individuen bestimmt werden 

können. Es soll gezeigt werden, daß die Rationalität dieser Praktiken im Zusam-

menhang mit der Struktur der Sprache erläutert werden muß, die die Aktoren 

sprechen. Die Analyse des Mechanismus kommunikativer Handlungskoordinie-

rung, welcher als Modell elementarer Vergesellschaftung fungiert, leistet genau 

das: Sie zeigt die Rationalitätsstrukturen von Aktoren, für die es konstitutiv ist, 

daß ihre Verhältnisse zur äußeren Welt, zu ihren sozialen Gegenübern und zu 

sich selbst je durch einander und zwar im Medium der Sprache vermittelt sind. 

So wird diese Aktorrationalität dahingehend erläutert, daß Aktoren mit dem ih-

nen zurechenbaren Sprechen und Handeln kritisierbare Geltungsansprüche hin-

sichtlich der Wahrheit (bzw. Wirksamkeit), der Richtigkeit und der Wahrhaftig-

keit erheben. 

 
Normativer Gehalt des Rationalen. Dieser Rationalitätsbegriff hat einen normati-

ven Gehalt. Zum einen liegt er darin, daß Aktoren in mehreren Dimensionen 

https://doi.org/10.14361/9783839404560 - am 14.02.2026, 14:13:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404560
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DIE ERKLÄRUNGSLAST DES MODELLS | 57 

 

»nicht nicht lernen können».
2
 Daraus ergibt sich für Habermas das Bild einer in 

sich differenzierten Rationalität, deren mehrdimensionale Entwicklung nicht 

durch Systemzwänge beschränkt sein soll. 

Vor allem aber hat kommunikative Rationalität »in dem Sinne einen ›norma-

tiven‹ Gehalt, wie jene pragmatischen Regeln normativ sind, die allgemein für 

die Verständigung von sprach- und handlungsfähigen Subjekten über etwas in 

der Welt eine konstitutive Rolle spielen. Sie ähneln transzendentalen Bedingun-

gen insofern, als wir uns beim verständigungsorientierten Sprachgebrauch gewis-

sen allgemeinen Präsuppositionen nicht entziehen können. Andererseits sind sie 

nicht im strengen Sinne transzendental, weil wir (a) auch anders als kommunika-

tiv handeln können und weil (b) die Unausweichlichkeit idealisierender Unter-

stellungen nicht auch schon deren faktische Erfüllung impliziert.«
3
 Gemäß der 

Habermas(Apel-)schen Analyse müssen Sprecher, wenn sie es unternehmen, sich 

mit einem Gegenüber zu verständigen, notwendig bestimmte Idealisierungen hin-

sichtlich der Möglichkeit von Verständigung vornehmen. Sie müssen zum Bei-

spiel unterstellen, daß alle Gesprächsteilnehmer mit denselben sprachlichen Aus-

drücken dieselben Bedeutungen verbinden, daß im Austausch von Gründen zur 

Prüfung der Gültigkeit eines erhobenen Anspruchs alle Teilnehmer freien Zu-

gang zum Gespräch haben, daß für die Prüfung nichts anderes als das bessere 

Argument den Ausschlag gibt, daß kein Argument unterdrückt wird usf. Die Ide-

alisierungen bringen insgesamt zum Ausdruck, daß eine gemeinsame diskursive 

Prüfung der Begründung von Geltungsansprüchen die je gegebenen Kontexte zu 

überschreiten immer geeignet ist und Einigung daher prinzipiell möglich – wenn 

kommunikative Rationalität sich entfalten kann und nicht durch äußere Verhält-

nisse beschnitten wird.
4
 Damit geht aus der Analyse dieser notwendigen kontra-

faktischen Idealisierungen, die im verständigungsorientierten Handeln operativ 

wirksam sind, hervor, »daß Subjekte, sofern sie nur kommunikativ handeln, 

normativ gehaltvollen Rationalitätsbeschränkungen – und in diesem Sinne einer 

objektiven Vorzugsordnung – unterliegen.«
5
 

 
Möglichkeit der Kritik. Die Rede von einer dem kommunikativen Handeln kor-

respondierenden Vorzugsordnung oder von einem ›kritischen Stachel in der sozi-

alen Realität‹
6
 zeigt an, daß das Modell elementarer Vergesellschaftung für Ha-

bermas auch den Verankerungspunkt seiner kritischen Ambition darstellt. Dies 

gilt auf zwei Ebenen: zum einen in bezug auf den Anspruch der Theorie, die Un-

terscheidung zwischen angemessenen und pathologischen Entwicklungen der un-

tersuchten Gesellschaften legitimieren und das heißt die Maßstäbe der Kritik 

                                                 

2 J. Habermas: »Entgegnung«, S. 347. 

3 Ebd., S. 346. 

4 Vgl. M. Cooke: LaR, S. 30ff.; J. Habermas: »Motive nachmetaphysischen Den-

kens«, S. 55. 

5 J. Habermas: »Entgegnung«, S. 346. 

6 Siehe Abschnitt 1.2.2.2 

https://doi.org/10.14361/9783839404560 - am 14.02.2026, 14:13:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404560
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


58 | HABERMAS’ MODELL ELEMENTARER VERGESELLSCHAFTUNG 

 

ausweisen zu können; und zum anderen in bezug auf die Beschreibungskraft der 

Theorie, die Phänomene sichtbar zu machen, an denen sich pathologische Ent-

wicklungen sollen ablesen lassen. 

Hinsichtlich der ersten Frage macht Habermas in einer Antwort auf Schnä-

delbach
7
 deutlich, daß die Theorie des kommunikativen Handelns genau deswe-

gen eine kritische Theorie sein kann, weil sie am normativen Gehalt kommuni-

kativen Handelns partizipiert. Den Grund dafür sieht Habermas darin, daß »der 

verständigungsorientierte Sprachgebrauch als der originäre Modus von Sprach-

verwendung unerläßlich ist für den hermeneutischen Zugang des Sozialwissen-

schaftlers zu seinem Gegenstandsbereich«, daß wir des weiteren »eine Äußerung 

nicht verstehen können, ohne Gründe zu kennen, die für deren Stichhaltigkeit an-

geführt werden könnten« und daß wir zuletzt »solche Gründe nicht verstehen 

können, ohne – wenigstens implizit – deren Stichhaltigkeit zu beurteilen; deshalb 

verlangen kommunikative Handlungen (von Laien und von Wissenschaftlern in 

ähnlicher Weise) im Ansatz rationale Deutungen».
8
 Eine sozialwissenschaftliche 

Theorie unterscheidet also legitimerweise zwischen angemessenen und patholo-

gischen gesellschaftlichen Verhältnissen, weil sie methodologisch auf ein zwi-

schen Rationalem und Irrationalem unterscheidendes Vorgehen verpflichtet ist. 

Eine recht verstandene Gesellschaftstheorie ist dieser Habermasschen Erläute-

rung zufolge immer eine kritische Theorie. 

Auch die Bestimmung der Phänomene, an denen die Gesellschaftskritik an-

setzen muß, geschieht in der Theorie des kommunikativen Handelns in bezug auf 

das Modell elementarer Vergesellschaftung. Habermas setzt seine Gesellschafts-

kritik dort an, wo der Mechanismus kommunikativer Handlungskoordinierung 

darin beeinträchtigt wird, die Reproduktion der Lebenswelt zu bewerkstelligen 

und wo in der Folge ›Lernpotentiale‹ nicht ausgeschöpft werden. Die zentralen 

Thesen behaupten eine ›kulturelle Verarmung der Lebenswelt‹, eine ›Fragmen-

tierung des Alltagsbewußtseins‹ und eine ›Kolonialisierung der Lebenswelt‹, 

wobei die Kolonialisierungsthese die grundlegende ist. Habermas deutet in der 

Theorie des kommunikativen Handelns nur an, welche gesellschaftlichen Prob-

lemstellungen nach diesem Muster erklärt werden sollen.
9
 Die Bezugsgröße ist 

aber stets das Konzept kommunikativer Vergesellschaftung. An dieser Stelle ist 

aber wiederum wichtig, die Leistung dieses Modells genau zu bestimmen. Denn 

Habermas’ Erklärung, wie es zu den Pathologien moderner Gesellschaften 

kommt, beruht gerade darauf, Gesellschaft nicht nur als einen kommunikativ in-

tegrierten Zusammenhang zu verstehen, sondern als ein Gebilde, in welchem 

kommunikative und systemische Integration zusammen bestehen. Die Leistung 

                                                 

7 Vgl. J. Habermas: »Entgegnung«, S. 345-349. 

8 Ebd., S. 347. 

9 In den Abschnitten über Verrechtlichung im Klientenverhältnis, in welchem Bürger 

Empfänger sozialstaatlicher Unterstützungsleistungen werden, sowie in den knap-

pen Bemerkungen im Schlußkapitel über die »Aufgaben einer kritischen Gesell-

schaftstheorie«; vgl. J. Habermas: TkH, Bd. 2, S. 530-548, bzw. 562-582. 

https://doi.org/10.14361/9783839404560 - am 14.02.2026, 14:13:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404560
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DIE ERKLÄRUNGSLAST DES MODELLS | 59 

 

des Modells elementarer Vergesellschaftung besteht hier darin, den theoretischen 

Hintergrund zu liefern, vor dem die Problematiken der Phänomene, an denen 

Kritik dann ansetzt, überhaupt erst sichtbar werden. 

 

Individuierung durch Vergesellschaftung in einer objektiven Welt. Demgegen-

über obliegt es wiederum ganz der Analyse des Begriffs kommunikativen Han-

delns, den theoriearchitektonischen Anspruch einzulösen, eine Gleichursprüng-

lichkeit der Begriffe der objektiven Welt, der Intersubjektivität und des Indivi-

duums zu plausibilisieren. Die Reproduktion der strukturellen Komponenten der 

Lebenswelt – des Individuums, der legitim geordneten interpersonellen Bezie-

hungen und des kulturellen Wissens – vollzieht sich im kommunikativen Han-

deln. Die Sozialisation von Individuen, die soziale Integration der Gesellschaft 

und die Überlieferung kulturellen Wissens werden als Prozesse analysiert, die im 

Zuge einer zunehmenden gesellschaftlichen Rationalisierung immer weitreichen-

der durch kommunikatives Handeln getragen sind. Diesen Erklärungsanspruch 

versucht Habermas in der rekonstruierenden Aneignung und durch die Verbin-

dung der Theorien von Mead und Durkheim einzulösen. Mit Mead will er zeigen, 

daß sich »Individuierung durch Vergesellschaftung«
10

 vollzieht und wie sich in 

diesem Prozeß auch der Begriff der objektiven Welt erst ausbildet. Mit Durkheim 

soll gezeigt werden, wie Meads lediglich ontogenetische Erklärung des Prozesses 

kommunikativer Vergesellschaftung so durch eine phylogenetische Perspektive 

ergänzt werden kann, daß erkennbar wird, wie das Verfügen über die Differen-

zierung zwischen Begriffen einer objektiven, einer sozialen und einer subjektiven 

Welt genau in dem Maße erfolgt, wie sich kommunikatives Handeln als Modus 

der Vergesellschaftung durchsetzt. 

 

Zusammenhang von Bedeutung und Geltung. Ihre spezifische Prägung erhält Ha-

bermas’ Gesellschaftstheorie, indem sie eine elementare Verständigungssituation 

als den Keim des Vergesellschaftungsprozesses ansetzt. Es ist die elaborierte Re-

flexion auf die Sprache, von der Habermas sich erhofft, die ›Aporien der Sub-

jektphilosophie‹ vermeiden zu können. Der intrinsische Zusammenhang zwi-

schen der Bedeutung einer Äußerung oder dem Gehalt, den wir einer Äußerung 

im Verstehen zuweisen, und der Geltung, die für die Äußerung beansprucht wer-

den kann, verweist nach Habermas die Gesellschaftsanalyse auf die Sprachtheo-

rie. Für die Sprachtheorie resultiert der Anspruch, einen Sprachbegriff zu konzi-

pieren, der den Zusammenhang von Bedeutung und Geltung klärt. Für Habermas 

heißt das auch zu klären, in welchem Sinne Sprache von ihrem Ort im Vergesell-

schaftungsprozeß her zu verstehen ist. Denn das Rationalitätspotential, das 

sprachliche Verständigung bietet, kann im Rahmen des Versuchs, durch eine 

                                                 

10 So der Titel der neben dem Kapitel in der Theorie des kommunikativen Handelns 

einschlägigen Abhandlung: J. Habermas: »Individuierung durch Vergesellschaf-

tung. Zu G. H. Meads Theorie der Subjektivität«, in: ders.: NMD, S. 187-241. 

https://doi.org/10.14361/9783839404560 - am 14.02.2026, 14:13:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404560
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


60 | HABERMAS’ MODELL ELEMENTARER VERGESELLSCHAFTUNG 

 

Verweltlichung der Vernunft ein nachmetaphysisches Denken in Szene zu set-

zen, nicht wieder im Sinne eines überhistorisch gegebenen Vermögens aufgefaßt 

werden. Demgemäß erfordert es der pragmatistische Ansatz von Habermas’ 

Sprachtheorie, daß aus dem Modell elementarer Vergesellschaftung auch hervor-

geht, wie der Umgang mit Gehalten etabliert und fortgesetzt wird. Habermas’ 

Theorie hat als eine ihrer Prämissen, daß sich die Konstitution sprachlichen Ge-

halts in bezug auf die Modellierung einer elementaren Verständigungssituation 

erläutern läßt. Es muß verständlich gemacht werden, wie der Umgang mit 

sprachlichen Gehalten damit zusammenhängt, daß wir als soziale Wesen norma-

tive Bindungen ausbilden. 

 

Meine im folgenden Kapitel unternommene kritische Auseinandersetzung mit 

Habermas’ Modell elementarer Vergesellschaftung setzt an diesem Anspruch an. 

Ich komme dabei zu dem Ergebnis, daß die angebotene Erläuterung der Konsti-

tution von Gehalten dem Selbstanspruch der Theorie nicht gerecht wird. Die 

Auseinandersetzung mit Derrida im dritten Kapitel ist von dieser Diagnose ge-

leitet, indem ich versuche deutlich zu machen, inwiefern Derridas Theorie in die-

sem grundlegenden Punkt Habermas’ Forderungen besser erfüllt. Dies wirft zu-

letzt die Frage auf, ob und wie dann das Habermassche Theorieprojekt zu modi-

fizieren ist. 

https://doi.org/10.14361/9783839404560 - am 14.02.2026, 14:13:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404560
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


 

2. Gehalt und Normativität bei Habermas 

 

Das erste Kapitel dieser Arbeit diente der Darstellung eines Theoriestücks aus 

Habermas’ Theorie des kommunikativen Handelns, welches, so meine terminolo-

gische Festlegung, die Funktion eines Modells elementarer Vergesellschaftung 

erfüllt. Habermas beschreibt die Situation zweier Gegenüber, die auf kommuni-

kativem Wege eine Koordinierungsleistung erbringen, derer es zu einer gemein-

samen Bewältigung eines situativen Handlungserfordernisses bedarf – das ist das 

Modell kommunikativen Handelns. In einem zweiten Schritt arbeitet er heraus, 

weshalb wir uns vorstellen können, daß der Bestand moderner Gesellschaften im 

Kern auf dem Vollzug solcher elementarer Handlungskoordinierungen beruht. 

D.h., Habermas will zeigen, inwiefern (in postkonventionalen, ›modernen‹ Ge-

sellschaften) die Entstehung eines Individuen ebenso hervorbringenden wie in-

tegrierenden gesellschaftlichen Zusammenhangs von der sprachlichen Vermitt-

lung sozialen Handelns abhängt. Deshalb ist die Beschreibung der elementaren 

Situation kommunikativer Handlungskoordinierung in Habermas’ Umriß einer 

Gesellschaftstheorie nicht nur ein Modell des kommunikativen Handelns, son-

dern darüber hinaus ein Modell für Akte elementarer Vergesellschaftung. 

Das vorstehende erste Kapitel hat sich weitgehend einer kritischen Diskus-

sion der dargestellten Zusammenhänge enthalten. Dies liegt nicht darin begrün-

det, daß keine Ansatzpunkte für eine Kritik an Habermas’ Analysen zu finden 

wären. Eher verhält es sich umgekehrt: Jeder der zahlreichen Theoriebestandteile 

der Theorie des kommunikativen Handelns hat die Würdigung eingehender kriti-

scher Diskussionen erfahren und meistens sind auch fundamentale Einwände 

vorgebracht worden.
1
 Gerade deshalb wurde im ersten Kapitel der hiesige Unter-

                                                 

1 René Görtzen hat es sich zur Aufgabe gemacht, die Entwicklung des Habermass-

chen Werks und seiner Rezeption bibliographisch zu begleiten. In der einleitenden 

Bemerkung zu: »Habermas: Bi(bli)ographische Bausteine. Eine Auswahl«, in: Mül-

ler-Dohm (Hg.), Das Interesse der Vernunft (2000), S. 543-597, hier S. 543, stellt er 

fest, daß, nähme »man den Umfang der Sekundärliteratur als Maßstab, [...] Haber-

https://doi.org/10.14361/9783839404560 - am 14.02.2026, 14:13:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404560
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


62 | GEHALT UND NORMATIVITÄT BEI HABERMAS 

 

suchungsgegenstand im komplexen Habermasschen Theoriegebilde zunächst in 

der Weise herausgeschält, in der das Theoriestück in einer auf Problematisierung 

verzichtenden Darstellung möglichst große Plausibilität entfalten können sollte. 

Wie sich im folgenden zeigen wird, legt die Darstellung damit insbesondere auch 

jene Konzepte bereit, mit denen aus meiner Sicht Schwierigkeiten verbunden 

sind. Der in dieser Darstellung greifbar gewordene Begriff eines Modells 

elementarer Vergesellschaftung aber bleibt für die gesamte Arbeit, d.h. auch für 

den sich mit Derrida beschäftigenden Teil, leitend. 

Das nachstehende zweite Kapitel unternimmt die kritische Auseinanderset-

zung mit Habermas’ Modell elementarer Vergesellschaftung. Dabei steht im Fo-

kus, in welchem Verhältnis bei Habermas die Erläuterung sprachlichen Gehalts – 

oder ›Bedeutung‹ – zur Erläuterung der basalen Normativität sozialer Bezüge 

stehen. Die Konzentration auf diesen Zusammenhang hat einen doppelten Grund. 

Zum einen muß er als der zentrale theoretische Zug von Habermas’ Unterfangen 

gelten, elementare Vergesellschaftung sprachpragmatisch zu analysieren. Zum 

anderen lassen sich Unterschiede und Parallelen von Habermas und Derrida an 

diesem Punkt aufschlußreich erörtern. Der prima facie nur mäßige Erfolgsaus-

sichten besitzende Versuch, Habermas und Derrida systematisch fruchtbar auf-

einander zu beziehen, kann sich zumindest auf die Beobachtung stützen, daß in 

deren jeweiligem Nachdenken über gesellschaftliche Verhältnisse die Sprache 

eine zentrale Stellung einnimmt. 

Die leitende These meiner Kritik der Habermasschen Sprachtheorie besagt, 

daß Habermas einen »finalistisch«
2
 verengten Begriff des Sozialen vorstellt, weil 

er nicht konsequent genug einen sprachpragmatistischen Ansatz verfolgt.
3
 Dabei 

                                                                                                                                               

mas und Heidegger in einem Atemzug als die weltweit bedeutendsten Philosophen 

des zwanzigsten Jahrhunderts genannt werden [müßten].« An gleicher Stelle kün-

digt er eine mehrbändige Bibliographie zu Habermas’ Werk und seiner Rezeption 

an, die zum Zeitpunkt der Fertigstellung dieser Arbeit allerdings noch nicht erschie-

nen ist. Einen reichen Überblick über die Rezeption der Theorie des kommunikati-
ven Handelns bieten Görtzens Bibliographien in »Bibliographie zur Theorie des 

kommunikativen Handelns«, in: Honneth/Joas (Hg.), Kommunikatives Handeln. (1. 

Aufl. 1986), S. 406-416, sowie deren Fortschreibung in der dritten, erweiterten Auf-

lage dieses Buchs (2002). Dort finden sich auch Verweise auf anderweitig erschie-

nene Habermas-Bibliographien Görtzens. 

2 Josph Vogl: »Einleitung«, in: ders. (Hg.), Gemeinschaften. Positionen zu einer 

Philosophie des Politischen, Frankfurt/Main: Suhrkamp 1994, S. 7-27, hier S. 21. 

3 Habermas’ Begriff des Sozialen ist aus unterschiedlichen Richtungen als verengt 

kritisiert worden. Prominent geworden sind die Einwände von Hans Joas. Joas sieht 

bei Habermas im Situationsbezug des Handelns das kreative Moment getilgt, was 

weitreichende Folgen für die Bestimmung sowohl von Individualität wie von Sozia-

lität habe. Meine Einwände stehen dieser Linie der Kritik nahe. Vgl. Hans Joas: 

»Die unglückliche Ehe von Hermeneutik und Funktionalismus«, in: Honneth/ders. 

(Hg.), Kommunikatives Handeln (2002), S. 144-176. Vgl. auch A. Dorschel: 

»Handlungstypen und Kriterien«, W. Detel: »System und Lebenswelt bei Haber-

mas». 

https://doi.org/10.14361/9783839404560 - am 14.02.2026, 14:13:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404560
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


GEHALT UND NORMATIVITÄT BEI HABERMAS | 63 

 

verstehe ich unter einem solchen pragmatistischen Ansatz ein sprachtheoreti-

sches Programm, das es sich zur Aufgabe macht, seine Grundbegriffe in bezug 

auf Praktiken in der Weise zu erläutern, daß zum einen verständlich wird, wie 

diese Praktiken sich als sprachliche qualifizieren, und zum anderen der metho-

dologischen Maßgabe Folge geleistet ist, daß die eingeführten theoretischen 

Grundbegriffe nicht unabhängig von dieser sprachlichen Praxis erläutert werden 

können. In einem solchen Programm gibt es also einen explanatorischen Primat 

von Praktiken (zu denen notwendig sprachliche und nichtsprachliche gehören); 

deshalb wird es pragmatistisch genannt.
4
 Der Mangel an Pragmatismus in Haber-

mas’ Theorie läßt sich als ein naturalistischer Intentionalismus charakterisieren. 

Damit ist gemeint, daß Habermas’ Begriff des Sozialen, d.h. das Bild, das er von 

unserem Bezug zu und unserem Verwiesensein auf unsere gesellschaftlichen Ge-

genüber zeichnet, insbesondere deswegen eine eingeengte Vorstellung des Sozi-

alen abgibt, weil die Weise, wie Aktoren sich auf die Welt beziehen, letztlich als 

diesen Gegenüberverhältnissen vorgängig verstanden werden muß. Damit ver-

letzt Habermas explizit formulierte Selbstansprüche an seine Theorie. Den Grund 

dafür, daß Habermas hier dem eigenen Anspruch nicht gerecht wird, sehe ich 

darin, daß es ihm nicht gelingt, seine naturalistischen Ansprüche mit seinen 

pragmatistischen in Einklang zu bringen. Plakativ gesprochen heißt das, daß der 

von ihm propagierte »schwache Naturalismus«
5
 für seinen erklärten Pragmatis-

mus letztlich doch zu stark ist. Methodologisch gesehen heißt es, daß Habermas 

die Aufgabe, eine Geschichte davon zu erzählen, wie sich die sprechende Spezies 

Mensch in der Evolution des Naturwesens Mensch entwickelt hat, als funda-

mentaler ansieht als die Aufgabe, eine Erläuterung dessen zu geben, wodurch 

Praktiken sich als sprachliche qualifizieren.
6
 

Der Ausdruck ›naturalistischer Intentionalismus‹ weist also weniger auf die 

sprachtheoretischen Verhältnisse als auf deren Konsequenzen für den Soziali-

tätsbegriff. Die korrespondierende sprachtheoretische Charakterisierung wäre die 

eines naturalistischen Instrumentalismus. Habermas’ Bild der Sprache verbleibt 

letztlich im Bann von Werkzeugtheorien der Sprache. Obgleich sicherlich das 

ganze Projekt einer Universalpragmatik im Zusammenhang mit der im zwan-

                                                 

4 Diese Charakterisierung eines pragmatistischen Programms folgt Brandom. Vgl. 

Robert B. Brandom: Expressive Vernunft. Begründung, Repräsentation und diskur-

sive Festlegung, Frankfurt/Main: Suhrkamp 2000, Einleitung. Expressive Vernunft 
im folgenden zitiert unter der Sigle ExVn. 

5 Vgl. J. Habermas: »Einleitung: Realismus nach der sprachpragmatischen Wende«, 

S. 37ff. 

6 Peters Dews hat – mit Habermas’ Zustimmung – die These vertreten, daß sich diese 

Präferenz als ein Zug eines spezifisch materialistischen Denkens ausweisen lasse. 

Vgl. Peters Dews: »Naturalismus und Anti-Naturalismus bei Habermas«, in: 

DZPhil, Bd. 49 (2001), H. 6, S. 861-871; Habermas pflichtet bei in »Einleitung: 

Realismus nach der sprachpragmatischen Wende«, S. 39, Anm. 41. Vgl. auch Wil-

liam Outhwaite: »Rekonstruktion und methodologischer Dualismus«, in: Müller-

Dohm (Hg.), Das Interesse der Vernunft (2000), S. 218-241. 

https://doi.org/10.14361/9783839404560 - am 14.02.2026, 14:13:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404560
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


64 | GEHALT UND NORMATIVITÄT BEI HABERMAS 

 

zigsten Jahrhundert weithin ausgearbeiteten Kritik an einem instrumentalisti-

schen Bild der Sprache auf den Weg gebracht wurde
7
, tradiert Habermas doch 

wesentliche Züge dieser Vorstellung. Instrumentalistische Theorien der Sprache 

bestimmen den Begriff der Sprache zwar auch in einem Zusammenhang mit dem 

Begriff des Handelns, allerdings nicht im Sinne eines pragmatistischen Pro-

gramms, wie es oben charakterisiert wurde. Instrumentalistische Sprachtheorien 

gehen von der Konstellation aus, daß ein Aktor mit der Welt konfrontiert ist und 

in seinem Umgang mit der Welt Sprache in der Art eines Werkzeugs benützt. Die 

problematische Voraussetzung dieser Vorstellung liegt darin, daß der fundamen-

tale Bezug eines solchen Aktors auf die Welt sich unabhängig von einer Be-

schreibung der sprachlichen Praktiken dieses Aktors erläutern lassen muß. Übli-

cher Weise wird John Locke als wichtigster Bezugspunkt dieser Tradition ange-

geben.
8
 Es soll hier natürlich nicht behauptet werden, daß Habermas seine 

Theoriestrategie in dieser Weise beschreiben würde. Das Gegenteil ist der Fall, 

denn nach Habermas ist als Grundkonstellation ein trianguläres Verhältnis zweier 

Aktoren in der Welt anzusehen, so daß deren Verständigung miteinander ihrem 

Handeln in der Welt gleichursprünglich ist. Entgegen dieser Selbstbeschreibung 

soll jedoch gezeigt werden, daß Habermas die theoretischen Gewichte in diesem 

triangulären Verhältnis so verteilt, daß doch ein instrumentalistisches Sprachbild 

resultiert. 

Ich wähle in den beiden materialen Abschnitten des folgenden Kapitels un-

terschiedliche Vorgehensweisen. Im Abschnitt 2.1 stelle ich systematisch einen 

Einwand gegen Habermas’ Erläuterung des Begriffs der Bedeutung vor. Im Ab-

schnitt 2.2 verfolge ich demgegenüber in einem close reading eine Kritik der Ar-

gumentation im fünften Kapitel der Theorie des kommunikativen Handelns, das 

der Frage des Verhältnisses von Normativität und sprachlichem Gehalt gewidmet 

ist. Die textnahe Diskussion hat einen doppelten Zweck. Einerseits geht es darum 

nachzuzeichnen, wo Habermas in der Erläuterung des Zusammenhangs von 

sprachlichem Gehalt und der basalen Normativität sozialer Verhältnisse eigenen 

Prämissen nicht gerecht wird. Andererseits handelt es sich um eine symptomati-

sche Lektüre, die die Motivationslage ersichtlich machen will, aus der heraus 

Habermas seine Theorie in dieser Weise anlegt. Zusammengenommen geht es al-

so darum zu klären, wo in der Erläuterung des Zusammenhangs von Normativität 

und Gehalt andere Wege gegangen werden sollten, als Habermas sie vorschlägt. 

Diese Erörterungen des fünften Kapitels der Theorie des kommunikativen Han-
delns werden durch eine nähere Klärung ihres systematischen Status eingerahmt. 

Diese systematischen Überlegungen sind so auf die Einführung zum Abschnitt 

2.2 und das Resümee des zweiten Kapitels (2.3) verteilt, daß zunächst der Pros-

                                                 

7 Wegweisend waren hier auch die Arbeiten Apels. Vgl Karl-Otta Apel: Transforma-

tionen der Philosophie. 2 Bde, Frankfurt/Main: Suhrkamp 1976. 

8 Vgl. Gerhard Streminger: »John Locke«, in: Dascal u.a. (Hg.), Sprachphilosophie 

(1992), 1. Halbband, S. 308-320; R.B. Brandom: ExVn, S. 226f. 

https://doi.org/10.14361/9783839404560 - am 14.02.2026, 14:13:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404560
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


GEHALT UND NORMATIVITÄT BEI HABERMAS | 65 

 

pekt der zu verhandelnden theoriearchitektonischen Fragen aufgespannt wird, um 

abschließend zusammenzutragen, was der Durchgang durch Habermas’ verwin-

kelte Argumentation in diesem Horizont erbracht hat. Diese Rahmung soll nach-

vollziehbar machen, in welcher Weise sich die systematischen Fragen in der 

Auseinandersetzung mit diesem Habermasschen Argumentationsstück erarbeiten 

lassen. 

 

Mein zugrundeliegender Einwand setzt am – von Habermas verfochtenen – Pri-

mat des problemlösenden gegenüber dem welterschließenden Sprachgebrauch 

an.
9
 Habermas operiert mit der Vorstellung, daß wir in der Welt mit bestimmten 

Problemen konfrontiert sind, unabhängig von der Weise, in der wir uns diese 

Welt erschließen. Habermas nennt als Leitlinie für einen ›schwachen Naturalis-

mus‹, daß »›unsere‹ – im Rahmen soziokultureller Lebensformen möglichen – 

Lernprozesse vorgängige ›evolutionäre Lernprozesse‹, die ihrerseits die Struktu-

ren unserer Lebensformen hervorgebracht haben, in gewisser Weise fortset-

zen».
10

 Der darin angesetzte Evolutionismus führt den Begriff von durch die 

Welt gestellter Probleme mit sich, die bewältigt werden müssen.
11

 Die für meine 

Argumentation zentrale These ist, daß in diesem Begriff durch die Welt gestellter 

Probleme das Verhältnis der Aktoren zur Welt gegenüber dem Verhältnis der 

Aktoren zueinander privilegiert wird. Hier liegt eine Bestimmung der Welt als 

ein Problem vor, für die es wesentlich ist, daß die Hinsicht, der Welt als Problem 

zu begegnen, und darüber hinaus die Bestimmung, um welches Problem es sich 

handelt, nicht in der Interaktion der Aktoren hervorgebracht wird: »Wie Peirce 

und der Pragmatismus mit Recht betonen, haben wirkliche Probleme stets etwas 

Objektives; wir werden mit Problemen, die auf uns zukommen, konfrontiert. 

Diese haben selbst eine situationsdefinierende Kraft und nehmen sozusagen un-

                                                 

9 Habermas’ Unterscheidung zwischen problemlösenden und welterschließendem 

Sprachgebrauch ist verschiedentlich kritisiert worden. So wurde in allen Beiträgen, 

die in der DZPhil (Bd. 41 (1993), H. 3) einen »Schwerpunkt« zum Begriff der 

Welterschließung bildeten, in der einen oder anderen Weise versucht, diesen Begriff 

gegen Habermas’ Fassung abzusetzen. Vgl. in diesem Band insbesondere: Nikolas 

Kompridis: »Über Welterschließung: Heidegger, Habermas und Dewey« (S. 525-

538); James Bohman: »Welterschließung und radikale Kritik« (S. 563-574); Joa-

chim Renn: »Kommunikative Erschließung der subjektiven Welt. Die existentielle 

Genese als dialogische Reflexion einer expressiven Sprache«, (S. 539-561). Auch 

Hans Joas hält diese Unterscheidung für einen Teil des Problems von Habermas’ 

verkürztem Begriff des Sozialen. Vgl. H. Joas: »Die unglückliche Ehe von Herme-

neutik und Funktionalismus«, S. 150ff. 

10 J. Habermas: »Einleitung: Realismus nach der sprachpragmatischen Wende«, S. 37. 

11 Habermas sieht das Problem, daß in der Linie dieses Arguments einem Imperativ 

der Selbsterhaltung ein womöglich zu hoher Stellenwert eingeräumt wird. Vgl. J. 

Habermas: »Handlungen, Sprechakte, sprachlich vermittelte Interaktionen und Le-

benswelt«, in: ders., Nachmetaphysisches Denken (1988), S. 63-104, hier S. 104. 

https://doi.org/10.14361/9783839404560 - am 14.02.2026, 14:13:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404560
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


66 | GEHALT UND NORMATIVITÄT BEI HABERMAS 

 

seren Geist nach ihrer eigenen Logik in Anspruch.«
12

 Nur wenn man in dieser 

Weise den Gehalt von Situationen als unabhängig vom Verstehen der Handeln-

den auffaßt, kann man der Rede, daß ›evolutionäre Lernprozesse fortgesetzt wer-

den‹, Sinn zuweisen. Die Vorstellung ist, daß die Aktoren gar nicht anders kön-

nen, als mit einem bestimmten ihnen gestellten Problem umzugehen, d.h., daß sie 

in Situationen mit einem bestimmten Handlungsdruck gestellt sind. Zwar sind die 

Weisen, in denen die Aktoren mit solchen Problemen umgehen, dann wesentlich 

von der sprachlichen Strukturierung ihrer Interaktion geprägt, doch ist diese 

sprachliche Strukturierung für den Gehalt ihrer Interaktion explanatorisch zweit-

rangig. 

Habermas reproduziert das instrumentalistische Bild, nach dem Sprache ihre 

Rolle darin findet, in der Konfrontation von Aktoren mit der Welt eingesetzt zu 

werden. Intentionalistisch ist dieses Bild deswegen, weil die Aktoren eine Be-

zugnahme auf die Welt als einem Problem unabhängig davon leisten können 

müssen, daß sie sich miteinander ins Verhältnis setzen, und das heißt, unabhän-

gig von einer sprachlich strukturierten Interaktion. Die Intentionalität des Prob-

lemlösens gebraucht die Sprache – während in einem konsequent pragmatisti-

schen Vokabular davon zu sprechen wäre, daß es sprachliche Praktiken sind, in 

denen sich eine Intentionalität ausbildet, indem sprachliche mit nichtsprachlichen 

Praktiken so verwoben sind, daß die Aktoren einen problemlösenden Umgang 

mit der Welt etablieren. 

Im Anschluß an meine Ausführungen zur Erklärungslast, die das Modell  

elementarer Vergesellschaftung in der Theorie des kommunikativen Handelns zu 

tragen hat, werde ich diesen Einwand näher diskutieren (2.1). Das Modell ele-

mentarer Vergesellschaftung müßte im Rahmen der Theorie des kommunikativen 

Handelns eine Erklärung der Konstitution sprachlicher Gehalte bereitstellen. Die-

ser Anspruch ist zunächst zu erläutern und zu begründen. Dann wird zu zeigen 

sein, daß der Anspruch nicht erfüllt wird. In der Habermasschen Modellierung 

einer elementaren Situation kommunikativer Handlungskoordinierung ist vor-

ausgesetzt, daß Alter und Ego zum Zwecke der Verständigung auf sprachliche 

Gehalte zurückgreifen können. Aus dem Modell geht nicht hervor, daß diese Ge-

halte im gleichen Zuge konstituiert würden. Zur weiteren Klärung des Punktes, 

um den es dabei geht, diskutiere ich einen Versuch von Lutz Wingert, Habermas’ 

Gedanken durch eine verfeinerte Argumentation zu verteidigen. In der Kontras-

tierung von Wingerts Begriff der Erfahrung mit dem in bestimmter Hinsicht ana-

log motivierten Erfahrungsbegriff von Gadamer wird deutlich, inwiefern Ha-

bermas’ Sprachtheorie die irreduzible Offenheit, die weltliche Situationen für 

sprachliche Wesen haben, nicht fassen kann (2.1.1). Damit gelingt es Habermas 

                                                 

12 J. Habermas: »Vom pragmatischen, ethischen und moralischen Gebrauch der prak-

tischen Vernunft«, in: ders., Erläuterungen zur Diskursethik, Frankfurt/Main: Suhr-

kamp 1991, S. 100-118, hier S. 118. Erläuterungen zur Diskursethik im folgenden 

zitiert unter der Sigle ED. 

https://doi.org/10.14361/9783839404560 - am 14.02.2026, 14:13:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404560
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


GEHALT UND NORMATIVITÄT BEI HABERMAS | 67 

 

nicht, den Aspekt der idealitätstiftenden Strukturiertheit gehaltvoller und raum-

zeitlich situierter Praktiken mit deren irreduziblem Vollzugscharakter zu versöh-

nen. Im dritten Kapitel dieser Arbeit versuche ich darzulegen, daß Derrida eine 

plausible Fassung dieses spannungsvollen Verhältnisses anzubieten hat. 

Die Abschnitte 2.2 und 2.3 widmen sich den Konsequenzen, die sich für Ha-

bermas’ Modell hinsichtlich des Verhältnisses von sprachlichem Gehalt und dem 

Begriff des Normativen ergeben. Deren Resümee vorgreifend, sei als Ergebnis 

genannt, daß der Instrumentalismus von Habermas’ Sprachtheorie letztlich den 

angestrebten Ausweis einer eigenwertig rationalen Sozialität nicht zuläßt, weil 

Habermas keine tatsächlich soziale Rationalität konzipiert. 

 

 

https://doi.org/10.14361/9783839404560 - am 14.02.2026, 14:13:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404560
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


68 | GEHALT UND NORMATIVITÄT BEI HABERMAS 

 

2.1  Basaler  Gehal t :  Der  problemlösende 

Sprachgebrauch 

 

 

Die Leitlinie meiner im folgenden entfalteten Kritik an Habermas’ Modell ele-

mentarer Vergesellschaftung ist es nachzuzeichnen, daß Habermas den pragma-

tistischen Ansatz seiner Sprachtheorie nicht konsequent verfolgt. Einen sprach-

pragmatischen Ansatz zu verfolgen heißt nach dem hier zugrundegelegten Ver-

ständnis zunächst, den Untersuchungsgegenstand Sprache als ein Phänomen an-

zusehen, das wesentlich in einer sozialen Praxis besteht. In seinem Artikel über 

»Meaning and Communication« in der Routledge Encyclopaedia of Philosophy 

bestimmt Simon Blackburn das Verhältnis von Sprache, Kommunikation und 

Bedeutung wie folgt: »The two fundamental facts about language are that we use 

it to mean things and we use it to communicate. So the philosophy of language 

tries to explain what it is for words and sentences to mean things and also what it 

is for us to communicate by using them.« Obschon nun »it cannot be accidental 

that meaning and communication go together, sei es doch »quite easy to see them 

as fundamentally distinct». Eine solche Trennung kennzeichne repräsentationa-

listische Ansätze von Bedeutungstheorien. Blackburn stellt solchen Auffassun-

gen einen zweiten Typ von Bedeutungstheorien gegenüber: »An alternative ap-

proach seeks to link the two more closely, seeing representation as itself only 

possible through the use of terms of a common language, used in communica-

tion.«
1
 Damit ist eine Charakterisierung von Gebrauchstheorien der Bedeutung 

gegeben, die sich insbesondere ausgehend von Wittgensteins Spätwerk entwi-

ckelt haben und an deren Tradition auch Habermas anknüpft.  

In Abgrenzung zu repräsentationalistischen Sprachtheorien erklären Ge-

brauchstheorien das Phänomen, daß wir mit sprachlichen Ausdrücken Bedeu-

tungen verbinden, nicht dadurch, daß sich die sprachlichen Ausdrücke auf einen 

Gegenstand oder eine Entität jenseits der Sprache beziehen (den sie eben in ir-

gendeiner Weise repräsentieren)
2
, sondern in bezug auf die Weise, in der Spre-

cher im kommunikativen Umgang miteinander Gebrauch von den sprachlichen 

Ausdrücken machen. 

Sprachpragmatische Ansätze, die Bedeutung und Kommunikation in einen 

engen Zusammenhang rücken, sind in der Folge mit dem Anspruch konfrontiert, 

                                                 

1 Simon Blackburn: »Meaning and Communication«, in: Routledge Encyclopaedia of 

Philosophy. General Editor: E. Craig, London, New York: Routledge 1998, Vol. 6, 

S. 212f. 

2 Demgemäß spricht Ruth Sonderegger in einem Aufsatz, in welchem sie Parallelen 

der Kritik aufzeigt, die einerseits in der Wittgensteintradition und andererseits von 

Derrida an repräsentationalistischen Theorien geübt wird, von »Gegenstandstheo-

rien der Bedeutung». Vgl. Ruth Sonderegger: »A Critique of Pure Meaning: Witt-

genstein and Derrida«, in: European Journal of Philosophy, Bd. 5 (1997), H. 2, S. 

183-209. 

https://doi.org/10.14361/9783839404560 - am 14.02.2026, 14:13:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404560
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DER PROBLEMLÖSENDE SPRACHGEBRAUCH | 69 

 

für ihre Beschreibung von Kommunikation nicht voraussetzen zu dürfen, daß die 

Bedeutung der in der Kommunikation verwendeten sprachlichen Ausdrücke für 

die Kommunizierenden bereits verfügbar wäre. Vielmehr müssen sie Kommuni-

kation so beschreiben, daß daraus hervorgeht, wie Bedeutung im Kommunizieren 

konstituiert wird. Dies resultiert aus der grundlegenden Idee, daß sprachliche 

Gehalte ein notwendig soziales Phänomen sind. Kommunikation kann dann nicht 

mehr beschrieben werden als ein Austausch von sprachlich gefaßter Information 

zwischen Sprechern, denn dann müßte es diesen Sprechern möglich sein, auch 

unabhängig von oder vorgängig vor der kommunikativen Praxis über die sprach-

lich gefaßte Information zu verfügen. Dann aber wäre Sprache nicht mehr we-

sentlich sozial, sondern würde nur (gelegentlich) in sozialen Zusammenhängen 

Verwendung finden. 

Gegenstandstheorien oder repräsentationalistische Theorien der Bedeutung 

konzipieren demgegenüber einen Sprachbegriff, nach dem sprachliche Gehalte 

kein wesentlich soziales Phänomen sind. Wenn sprachliche Ausdrücke ihre Be-

deutung durch die Intentionen erhalten, die Sprecher mit ihnen ausdrücken wol-

len, oder wenn die Bedeutung von Sätzen und den Ausdrücken, aus denen die 

Sätze aufgebaut sind, als durch die Bedingungen bestimmt aufgefaßt werden, un-

ter denen die Sätze wahr sind, werden Sätze und die Ausdrücke, aus denen sie 

aufgebaut sind, als bedeutungstragend aufgefaßt unabhängig davon, daß von ih-

nen ein kommunikativer Gebrauch gemacht wird. Auch an solche Bedeutungs-

theorien kann die Frage gestellt werden, wie eigentlich dasjenige als gehaltvoll 

zustande kommt, was den sprachlichen Ausdrücken ihre Bedeutung verleiht, also 

z.B. Sprecherintentionen und Wahrheitsbedingungen von Sätzen. Freilich wird in 

diesen Theoriezusammenhängen nicht danach gefragt, wodurch sich bestimmte 

Praktiken qualifizieren, sprachliche Gehalte zu konstituieren – denn es sind ja 

genau nicht Praktiken, denen diese theoretische Rolle zugeschrieben wird. Die 

Frage nach der Spezifikation gehaltskonstituierender Praktiken richtet sich an 

sprachpragmatische Theorien. 

Habermas bringt seine Bedeutungstheorie auf die Formel, daß wir »eine 

Sprechhandlung [verstehen], wenn wir die Art von Gründen kennen, die ein 

Sprecher anführen könnte, um einen Hörer davon zu überzeugen, daß er unter 

gegebenen Umständen berechtigt ist, Gültigkeit für seine Äußerung zu beanspru-

chen – kurz: wenn wir wissen, was sie akzeptabel macht».
 3

 Diese Formel bringt 

die sprachtheoretische Grundlage von Habermas’ Modell elementarer Vergesell-

schaftung zum Ausdruck. Wie im ersten Kapitel dargestellt, schafft das Theorem 

der mehrdimensionalen Verknüpfung der Bedeutung eines Ausdrucks mit dem 

Anspruch auf Gültigkeit, der mit der kommunikativen Äußerung des Ausdrucks 

verbunden ist, die Basis für die Theorie der Reproduktion der Lebenswelt durch 

kommunikatives Handeln. Eine Reproduktion der Lebenswelt durch kommuni-

                                                 

3 J. Habermas: »Handlung, Sprechakte, sprachlich vermittelte Interaktionen und Le-

benswelt«, S. 80f. (Herv. im Orig.) 

https://doi.org/10.14361/9783839404560 - am 14.02.2026, 14:13:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404560
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


70 | GEHALT UND NORMATIVITÄT BEI HABERMAS 

 

katives Handeln soll genau deswegen möglich sein, weil das Verstehen von Aus-

drücken daran gekoppelt ist, daß Gründe dafür gegeben werden können, warum 

der Ausdruck in der Bedeutung verwendet werden sollte, in dem er in einer Äu-

ßerung verwendet worden ist. Dies ist Habermas’ Erläuterung der Grundlage von 

Sozialität (in postkonventionellen Gesellschaften) überhaupt, die Praktiken 

kommunikativen Handelns qualifizieren sich damit als die elementaren sozialen 

Praktiken. Nach Habermas gilt also, daß die elementaren sozialen Praktiken ge-

nau aufgrund ihrer sprachlichen Strukturierung dazu geeignet sind, Sozialität zu 

stiften.
4
 Im Rahmen einer pragmatistischen Sprachtheorie, d.h. unter der Voraus-

setzung, daß sprachliche Praktiken ihrerseits wesentlich soziale Praktiken sind, 

ergibt sich, daß aus kommunikativer Handlungskoordinierung gleichursprünglich 

Sprachlichkeit und Sozialität entspringen. Das Modell elementarer Vergesell-

schaftung muß also auch verständlich machen, wieso bestimmte Praktiken als 

sprachliche Praktiken aufzufassen sind und wie es vor sich geht, daß darin 

sprachliche Ausdrücke auftreten, denen Gehalte zugewiesen werden. 

Vergegenwärtigen wir uns noch einmal die Grundbestimmung von Haber-

mas’ Modell elementarer Vergesellschaftung. Beschrieben wird eine Situation, in 

der zwei soziale Gegenüber sich umwillen der gemeinsamen Bewältigung eines 

situativen Handlungsbedarfs darüber verständigen, wie sie ihre Handlungen ko-

ordinieren wollen. Der Witz von Habermas’ bedeutungstheoretischer Grundfor-

mel besteht darin, daß sie zeigen soll, daß die Fähigkeit zu sprechen die Fähigkeit 

impliziert, eine auf rationalen Begründungen basierende Kooperation herzustel-

len. 

Akzeptiert ein Gegenüber ein Sprechaktangebot nicht, ist der Dissensfall ein-

getreten. Jetzt machen die Gegenüber von einer fundamental bedeutenden Fähig-

keit rationaler Wesen Gebrauch: Sie unterbrechen ihr Handeln und treten, so der 

Habermassche Terminus, in den Diskurs über.
5
 In diesen Diskursen wird dann er-

örtert, ob die Sprechhandlung, wie beansprucht, in Ordnung war oder nicht. Da-

bei geschieht zweierlei: Die Gegenüber klären, wie sie die jeweilige Äußerung 

aufgefaßt haben und ob es in Ordnung war, die entsprechend aufgefaßte Äuße-

rung in der gegebenen Situation zu machen. Wenn eine Diskussionsleiterin einen 

                                                 

4 Um Mißverständnissen vorzubeugen, sei noch einmal wiederholt, daß Habermas 

nicht behauptet, alle Akte kommunikativen Handelns seien tatsächlich explizit 

sprachlich vermittelt. Vertreten wird von ihm, daß alle solche Akte auf einer sprach-

lichen Ebene rekonstruiert werden könnten. Vertreten wird von ihm ferner, daß sich 

die Spezifik kommunikativen Handelns erst ausbilden kann, wenn sich das Kom-

munikationsmedium zu einer grammatisch und modal differenzierten Sprache aus-

gebildet hat. Daraus folgt, daß kommunikative Handlungskoordinierung wesentlich 

sprachlich strukturiert ist. Deswegen kann Habermas so vorgehen, diesen Mecha-

nismus am Modellfall von Paaren von Sprechaktangeboten und den entsprechenden 

Stellungnahmen zu analysieren. Vgl. TkH, Bd. 1, S. 387 und Bd. 2, S. 39-47. 

5 Sybille Krämer hält es für Habermas’ vielleicht größten Verdienst, sein Augenmerk 

auf die Fähigkeit rationaler Wesen gelegt zu haben, ihr Handeln unterbrechen zu 

können. Vgl. S. Krämer: Sprache, Sprechakt, Kommunikation, S. 74. 

https://doi.org/10.14361/9783839404560 - am 14.02.2026, 14:13:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404560
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DER PROBLEMLÖSENDE SPRACHGEBRAUCH | 71 

 

Diskussionsteilnehmer auffordert, doch bitte sachlich zu bleiben, und der Disku-

tant erwidert, er habe doch ersichtlich sachlich gesprochen, dann können die 

Meinungen sowohl darüber auseinandergehen, was es heißt, zu einer Diskussion 

sachlich beizutragen, wie auch bei einem geteilten Verständnis dessen, was es 

heißt, sachlich zu sein, Dissens darüber bestehen kann, ob der monierte Diskus-

sionsbeitrag die entsprechenden Kriterien erfüllt hat oder nicht.
6
 So könnte die 

Diskussionsleiterin den Diskutanten darauf hinweisen wollen, daß die von ihm 

angeführten Fakten hinsichtlich der persönlichen Verhältnisse eines Opponenten 

nichts zur Sache tun, während der Diskutant darauf abstellen könnte, daß er in 

ruhigem Ton und sich an Sachverhalten, statt an seinen momentanen Gefühlen 

orientierend, gesprochen habe. In diesem Fall drehte sich die Verständigung um 

die Frage, was die Gegenüber jeweils unter ›sachlich bleiben‹ verstehen. Strittig 

wäre, ob das relevante Kriterium für ›sachlich bleiben‹ eher darin bestünde, nur 

unmittelbar zur verhandelten Frage in Beziehung stehende Sachverhalte anzufüh-

ren, oder sachorientiert statt emotionsgeleitet zu sprechen. Der Dissens könnte 

aber auch so aussehen, daß die Diskussionsleiterin den Diskutanten ermahnen 

wollte, weniger aggressiv im Ton zu sein, während der Diskutant den angeschla-

genen Ton noch als durchaus moderat ansah. Dann herrschte Einigkeit über das 

relevante Kriterium – in diesem Fall also ›nicht aggressiv sprechen‹ –, strittig 

wäre aber, wie die Äußerung in der Hinsicht dieses Kriteriums zu bewerten ist. In 

einem nächsten Schritt müßte hier eine nähere Klärung dessen erfolgen, was es 

heißt, in einer Diskussion in aggressivem Ton zu sprechen. 

Kommunikative Handlungskoordinierung anstrebende Gegenüber stehen also 

im Dissensfall vor der Aufgabe, in begründender Rede eine Einigung über die 

strittige Äußerung zu erzielen. Sie bewältigen diese Aufgabe, indem sie versu-

chen, sich gegenseitig durch eine Klärung ihres jeweiligen Sprach- und Weltwis-

sens nachvollziehbar zu machen, warum die fragliche Äußerung in Ordnung 

bzw. nicht Ordnung war.
7
 Dabei steht immer gleichzeitig zur Debatte, wie eine 

bestimmte Äußerung zu verstehen ist, und welche Rolle die Äußerung in der In-

teraktion der Kommunizierenden hat. Von diesem diskursiv einlösbaren Zusam-

menhang zwischen Bedeutung und Geltung her ist nach Habermas der Begriff 

sprachlichen Gehalts zu verstehen. 

                                                 

6 Dissens kann natürlich noch in weiteren Hinsichten bestehen, z.B. darüber, ob die 

Diskussionsleiterin in der Situation überhaupt berechtigt ist, die Diskutanten in ei-

ner solchen Weise zu ermahnen. Die hier vorgetragene Überlegung gilt aber für alle 

Arten von Diskursen, die sich möglicherweise an solche Dissense anschließen, in 

gleicher Weise. 

7 Die Verwobenheit von Sprach- und Weltwissen ist eine unterdessen weithin akzep-

tierte These, die ursprünglich von Donald Davidson vorgebracht wurde. Vgl. Do-

nald Davidson: »Der Begriff des Glaubens und die Grundlage der Bedeutung«, in: 

ders., Wahrheit und Interpretation, Frankfurt/Main: Suhrkamp 1990, S. 204-223, 

und für Habermas’ Aufnahme der These z.B. J. Habermas: »Handlungen, Sprechak-

te, sprachlich vermittelte Interaktionen und Lebenswelt«, S. 81. 

https://doi.org/10.14361/9783839404560 - am 14.02.2026, 14:13:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404560
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


72 | GEHALT UND NORMATIVITÄT BEI HABERMAS 

 

Das entscheidende Problem dieser Erläuterung besteht darin, daß in der dis-

kursiven Klärung die Zusammenhänge im Sprach- und Weltwissen nur explizit 

gemacht, nicht aber konstituiert werden. In Habermas’ Konzeption einer auf der 

Möglichkeit von Begründungspraktiken beruhenden Handlungskoordinierung 

muß vorausgesetzt werden, daß die Gegenüber über das strittige Sprach- und 

Weltwissen schon verfügen. Nach dem oben zu den Anforderungen an sprach-

pragmatische Ansätze Ausgeführten bleibt damit aber eine Erklärungslücke: Ha-

bermas spezifiziert den Mechanismus kommunikativer Handlungskoordinierung 

nicht in der Weise, daß verständlich würde, wie dabei die sprachlichen Ausdrü-

cke zu ihrer Bedeutung kämen. Vielmehr ist in Habermas’ Modell elementarer 

Vergesellschaftung vorausgesetzt, daß die zu Verständigungszwecken gebrauchte 

Sprache bereits Bedeutung hat. Anders formuliert: In der Situation kommunika-

tiver Handlungskoordinierung müssen die Gegenüber in gewisser Weise immer 

schon wissen, worüber sie reden, denn was sie nach Habermas tun, besteht in der 

Begründungen liefernden Explikation dessen, was sie als Sprach- und Weltwis-

sen schon mitgebracht haben. Weil aber die Situation kommunikativer Hand-

lungskoordinierung das Habermassche Modell elementarer Vergesellschaftung 

ist – und als solches erklären soll, wie die Konstitution der Lebensweltbestand-

teile zustande kommt –, muß aus ihm hervorgehen, wie sich das Sprach- und 

Weltwissen der Gegenüber bildet. Das aber ist bislang noch nicht deutlich ge-

worden. 

Dies wird erst verständlich, wenn man kommunikative Handlungskoordinie-

rung als die Bewältigung situativer Problemlagen betrachtet. Nach der Systema-

tik der Habermasschen Theorie bildet sich das Sprach- und Weltwissen der Akto-

ren aus, indem es sich im Lösen von durch die Welt gestellten Problemen, so ein 

von Habermas häufig verwendeter Terminus, ›bewährt‹. Dies ist möglich, weil 

die Gegenüber in gewissem Sinne tatsächlich immer schon wissen, worum es 

geht: Es geht um die Bewältigung eines konkreten Problems, vor das sie sich ge-

stellt sehen. Der Gehalt dieses Problems muß als gegeben vorausgesetzt werden, 

damit die bedeutungsverbürgenden Diskurse überhaupt in Gang kommen kön-

nen. Auf dem Boden dieses Gehalts bekommt die diskursethisch erläuterte Nor-

mativität festen Grund unter den Füßen. 

Die verhandelte Situationsdefinition darf nach Habermas in letzter Instanz 

nicht eine im welterschließenden Sprachgebrauch zu verhandelnde Frage sein. 

Die für Habermas’ Theorie basalen Situationen sind vielmehr durch ein Problem 

soweit bestimmt, daß Aktoren sich auf sie ohne weitere welterschließende Inter-

pretation im Modus des problemlösenden Sprachgebrauchs richten können.
8
 Auf 

                                                 

8 John McCumber hat in »Critical Theory and Poetic Interaction«, in: Praxis Interna-

tional, Bd. 5 (1985), S. 268-282, darauf hingewiesen, daß in Habermas’ Modell der 

Gehalt von Situationen als vorgängig geklärt gelten muß. McCumber interessiert 

sich zwar nicht für die Frage der Erläuterung sprachlichen Gehalts, aber er kommt 

zu dem auch von mir verfochtenen Ergebnis, daß Habermas die Vielfältigkeit all-

https://doi.org/10.14361/9783839404560 - am 14.02.2026, 14:13:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404560
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DER PROBLEMLÖSENDE SPRACHGEBRAUCH | 73 

 

diese Vorstellung bezieht sich der hier vorgebrachte Einwand. Die Idee, daß Si-

tuationen aufgrund der durch sie gestellten Probleme in der Art bestimmt wären, 

daß sie als Bewährungsinstanz für die Generativität der sprachlichen Welter-

schließung dienen könnte, ist noch eine Spielart des Mythos des Gegebenen.
9
 

Es ist instruktiv, an dieser Stelle auf Überlegungen einzugehen, die Lutz 

Wingert in jüngster Zeit zur Frage der Konfrontation der Welt mit dem Wissen 

von Aktoren angestellt hat. 

 

2.1.1 Wingert und Gadamer über die Unvorhersehbarkeit   

von Erfahrung 

 

Nach dem von mir vorgebrachten Einwand gegen Habermas’ Bedeutungstheorie 

können wir einen Sprechakt nur dann auf der Basis unseres Wissens darüber ver-

stehen, was ihn akzeptabel macht, wenn wir vorgängig schon den gebrauchten 

sprachlichen Ausdrücken Bedeutungen zuweisen können, die letztlich bezogen 

sind auf den Gehalt von Problemen, die uns die Welt aufgibt. Die Gehalte unse-

res Sprach- und Weltwissens werden im Habermasschen Modell nicht in der In-

teraktion der sozialen Gegenüber bestimmt, sondern die Gegenüber unternehmen 

ihre Verständigung im Lichte des Gehaltes der Probleme, die als in der Hand-

lungssituation zu bewältigen angenommen sind. Diese Probleme müssen also als 

gegeben verstanden werden, denn sie sind es, auf die die Konstitution sprachli-

cher Gehalte letztlich zurückgeht. Damit steckt in Habermas’ pragmatistischer 

Sprachtheorie an zentraler Stelle eine empiristische Fehlkonzeption. 

In den Auseinandersetzungen um das Verhältnis des welterschließenden zum 

problemlösenden Sprachgebrauch führt Habermas die Rede einer ›Bewährung‹ 

von Sprachspielen um der Verteidigung einer realistischen Intuition willen an. 

Die sprachpragmatischen Modellierungen sollen dem Anspruch genügen, dem 

Gedanken, daß die Welt, in der wir leben, zu Teilen gänzlich unabhängig von uns 

so ist, wie sie ist, Sinn zuweisen zu können – es soll die Möglichkeit der Objekti-

vität unserer sprachlichen Gehalte denkbar sein. 

Lutz Wingert hat sich mit Bezug auf Habermas der Frage nach der Möglich-

keit »epistemisch nützliche[r] Konfrontationen mit der Welt« gewidmet.
10

 Er 

konzediert Habermas, »von einer epistemisch informativen Relation zwischen 

uns und der Welt zu reden«, wendet aber ein, daß dessen »halbherzig distan-

zierte[r] Sprachgebrauch [...] eine Verlegenheit« verrate. Meiner Darstellung 

nach rührt diese Habermassche Zaghaftigkeit von dem unbewältigten Problem, 

                                                                                                                                               

täglicher, ›poetisch‹-kreativer sprachlich vermittelter Interaktionen nicht fassen 

kann. 

9 Vgl. Wilfrid Sellars: Der Empirismus und die Philosophie des Geistes, Paderborn: 

Mentis 1999, S. 74. 

10 Lutz Wingert: »Epistemisch nützliche Konfrontationen mit der Welt?«, in: 

ders./Klaus Günther (Hg.), Die Öffentlichkeit der Vernunft und die Vernunft der 

Öffentlichkeit. Festschrift für Jürgen Habermas, Frankfurt/Main: Suhrkamp 2001, 

S. 77-105. Im folgenden zitiert unter der Sigle EpnK. 

https://doi.org/10.14361/9783839404560 - am 14.02.2026, 14:13:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404560
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


74 | GEHALT UND NORMATIVITÄT BEI HABERMAS 

 

wie innerhalb einer pragmatistischen Sprachtheorie die Möglichkeit der Objekti-

vität sprachlicher Gehalte plausibel zu verteidigen ist. 

Wingert stellt zunächst Davidsons starken Einwand gegen die Idee episte-

misch gehaltvoller Konfrontationen mit der Welt vor. Davidson zufolge ist diese 

Idee unhaltbar, weil relevant in einer solchen Konfrontation nur etwas sein kann, 

was aussageförmig ist, und genau das soll ja auf die Welt qua Voraussetzung 

nicht zutreffen. Wingert akzeptiert diesen Einwand, sieht in ihm aber eine wich-

tige Unterscheidung mißachtet, die die Verteidigung einer schwachen Version 

der Konfrontationsidee ermöglicht. Wingert unterscheidet zwischen der Form der 

sprachlichen Darstellung und dem darin Dargestellten als dem Inhalt von Aussa-

gen, die Gründe für oder gegen die Wahrheit bzw. Falschheit von Überzeugun-

gen über die Welt unter Berufung auf Konfrontationen mit der Welt zum Aus-

druck bringen. Dabei gelte, daß die »Voraussetzung, daß die sprachliche Dar-

stellung das Dargestellte nicht schon zu etwas Sprachlichem macht«
11

, Teil unse-

res lebensweltlichen Realismus ist und in diesem Zusammenhang unter Verweis 

darauf verteidigt werden könne, daß skeptizistisches Zweifeln am Realismus der 

alltäglichen Sprachspiele seinerseits rechtfertigungsbedürftig sei.
12

 Als besonders 

interessante Kandidaten für solches Dargestellte diskutiert Wingert nun Erfah-

rungen von Unverfügbarem, die es nahelegen, als Erfahrungen einer geistunab-

hängigen Welt aufgefaßt zu werden. 

Wingert steht in seinem Aufsatz der von ihm bei Habermas diagnostizierten 

Unentschiedenheit allerdings nicht nach, und dies scheint mir in unserem Zu-

sammenhang lehrreich. Die von ihm verfolgte Frage betrifft unmittelbar den hier 

gegen Habermas erhobenen Einwand, indem er eruiert, inwiefern es in »hand-

lungsvermittelten Erfahrungen«, die auch notwendig intersubjektiv nachprüfbar 

sein müssen
13

, einen Umgang mit einer geistunabhängigen Welt gibt, der relevant 

für unser Sprach- und Weltwissen ist. Wingerts Überlegungen betreffen also die 

Frage, wie ein Begriff von durch die Welt aufgeworfenen Problemen einzuschät-

zen ist, nach dem handelnde Aktoren solchen Problemen etwas für ihr Sprach- 

und Weltwissen Konstitutives entnehmen können. 

Wingerts Strategie entspricht derjenigen Seite von Habermas’ Schwanken, 

auf der Habermas klar zugesteht (aber systematisch nicht einholt), daß der prob-

lemlösende stets auf den welterschließenden Sprachgebrauch verwiesen bleibt.
14

 

Wingert strebt an, die epistemische Nützlichkeit von Konfrontationen mit der 

Welt im Begriff einer »Erfahrungswelt« auszuweisen, »die sich in Widerfahrnis-

                                                 

11 L. Wingert: EpnK, S. 91. 

12 Diese Überlegungen geben den Kern von Habermas’ jüngeren Ausführungen zum 

Wahrheitsbegriff in Wahrheit und Rechtfertigung wieder. Vgl. J. Habermas: »Wahr-

heit und Rechtfertigung. Zu Rortys pragmatischer Wende«, in: ders.: WR, S. 230-

270, hier S. 240 - 265. 

13 L. Wingert: EpnK, S. 92 und 97. 

14 Z.B. J. Habermas: »Handlungen, Sprechakte, sprachlich vermittelte Interaktionen 

und Lebenswelt«, S. 103f. 

https://doi.org/10.14361/9783839404560 - am 14.02.2026, 14:13:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404560
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DER PROBLEMLÖSENDE SPRACHGEBRAUCH | 75 

 

sen bemerkbar macht« und darin »nicht fundierend, sondern korrigierend ist.« So 

resümiert er abschließend: »Die Welt widerspricht uns nicht; das können nur an-

dere urteilsfähige Wesen. Aber sie widersteht uns. Indem wir die Erfahrung mit 

ihr und den Einspruch anderer gegen die Auswertung der Erfahrung ernst neh-

men, können wir diesen Widerstand zum sprechen bringen.«
15

 Wingert will also 

einerseits nicht sagen, daß die Welt uns in irgendeiner Weise antworten würde 

(um sich nicht dem Vorwurf eines naiven Empirismus oder eines Begriffsrealis-

mus auszusetzen), will aber doch nicht darauf verzichten, den informativen Um-

gang mit der Welt mittels der Gesprächsmetapher zu charakterisieren. Diese Un-

entschiedenheit seiner Argumentation schlägt sich im zentralen Begriff der ›Er-

fahrung als Widerfahrnis‹ nieder. Erfahrungen als Widerfahrnisse aufzufassen 

besagt nach Wingert, »das passive Ausgesetztsein des Erfahrungssubjekts als ei-

ne Unverfügbarkeit darüber zu verstehen, ob sich gewisse kognitive Erwartungen 

des Erfahrungssubjekts erfüllen. Erfahrungen sind Widerfahrnisse. In ihnen wi-

derfährt mir, daß sich meine kognitiven Erwartungen darüber, was der Fall ist, 

erfüllen oder auch nicht erfüllen.«
16

 Diese Erläuterung der Passivität des Erfah-

rungssubjekts (welche jede realistische Position in Anschlag bringen muß) greift 

die Rede von der ›spontanen Unvermeidlichkeit‹ von sinnlichen Wahrnehmun-

gen auf und erklärt deren Bedeutung im Zusammenhang mit den kognitiven Er-

wartungen des Erfahrungssubjekts. Wingert skizziert die Vorstellung, daß wir als 

rationale Aktoren kognitive Erwartungen haben, aber nicht darüber verfügen, ob 

diese erfüllt werden oder nicht, sondern qua unserer spontanen und unvermeidli-

chen Wahrnehmungen dem ausgesetzt sind, in unseren Erwartungen enttäuscht 

oder bestätigt zu werden.  

Die Aufgabenteilung zwischen der Spontaneität der Wahrnehmung und den 

vorhandenen kognitiven Erwartungen ergibt aber weder einen plausiblen Begriff 

eines Widerfahrnisses noch einen, der Wingerts Strategie tragen könnte. Zu-

nächst ist es ungewöhnlich, etwas als ein Widerfahrnis zu bezeichnen, das meine 

Erwartungen bestätigt. Wenn mir etwas widerfährt, bin ich überrascht, und über-

rascht wird man von Unerwartetem. Das schließt nicht aus, daß mir nach einer 

Weile des Nachdenkens klar wird, daß ich das, was mir passiert ist, auch hätte 

absehen können. Zunächst aber hat es nicht dem entsprochen, was ich abgesehen 

habe, und deswegen hat es bestimmten Erwartungen, die ich in der Erfahrungs-

situation gehegt hatte, widersprochen. Das ist der Sinn der Rede von einem pro-

positional strukturierten »Einzugsbereich«, in dem wir Widerstände zum Spre-

chen bringen.
17

 Wingert sieht selbst den epistemischen Nutzen von Konfronta-

tionen in einer kritischen Funktion, darin also, daß ich auf Widerstände stoße, wo 

ich keine erwartet habe. Deswegen geht es insgesamt um den Fall enttäuschter 

Erwartungen. Der springende Punkt an einem Widerfahrnis ist dann aber, daß ich 

                                                 

15 L. Wingert: EpnK, S. 105. 

16 Ebd., S. 94. 

17 Ebd., S. 101. 

https://doi.org/10.14361/9783839404560 - am 14.02.2026, 14:13:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404560
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


76 | GEHALT UND NORMATIVITÄT BEI HABERMAS 

 

meine Hinsichten auf die Welt umordnen muß, und nicht, wie Wingert will, daß 

ich in einer dieser Hinsichten bestätigt oder enttäuscht werde. Wenn ich davon 

spreche, daß mir etwas widerfahren ist, spreche ich von einer Irritation einer 

Weise, wie ich die betreffenden Dinge gesehen habe, und nicht davon, daß ich 

jetzt über die betreffenden Dinge besser Bescheid weiß. Darin genau liegt der 

Unterschied zwischen dem, etwas gelernt zu haben, und dem, daß einem etwas 

widerfahren ist. Wingert will vermeiden, einen Begriff der Erfahrung in An-

schlag zu bringen, nach dem die Welt auf die von uns gestellten Fragen Antwor-

ten gibt und er hat die richtige sprachliche Intuition, daß dies im Begriff des Wi-

derfahrnisses gefaßt ist. Mit der Bindung von Widerfahrnissen an scheinbar im 

vorhinein gehegte kognitive Erwartungen verfehlt er aber seinen Anspruch. Denn 

mit diesen Erwartungen sind die Hinsichten, in denen Welt in unseren Erfahrun-

gen zur Geltung kommt, genau in der Weise einer Frage fixiert. 

Wingert verengt den Erfahrungsbegriff, wenn mit den sinnlichen Wahrneh-

mungen sozusagen nur dem physiologischen Teil des Erfahrungssubjekts Spon-

taneität zugestanden wird. Die Spontaneität, die es rechtfertigt, unsere Erfahrun-

gen mit der Welt als Widerfahrnisse aufzufassen, muß sich auch auf der Ebene 

der Auswirkungen auf unser Sprach- und Weltwissen eintragen lassen. Und das 

heißt, daß die Unverfügbarkeit der Welt in unseren Erfahrungen in der Weise 

Wirkung zeitigt, daß nicht einfach einzelne kognitive Erwartungen bestätigt oder 

dementiert werden, sondern daß sich in solchen Erfahrungen stets auch die kog-

nitive Ordnung in Frage gestellt findet, in bezug auf die wir bestimmte Erwar-

tungen gehegt haben. In einer mir widerfahrenden Erfahrung wird mir von nie-

mandem gesagt, in welcher Weise ich sie als Dementi eines einzelnen Aspekts 

meines Überzeugungssystems nehmen sollte. Tatsächlich ist Wingerts Punkt ab-

solut zutreffend, daß eine Erfahrung machen heißt, ein Widerfahrnis in einer be-

stimmten Weise zu verstehen und damit auf bestimmte Überzeugungen zu bezie-

hen. In diesem erfahrenden Verstehen aber hat sich bereits das System meiner 

Hinsichten auf die Welt verändert, d.h., zu diesem Verstehen gehört wesentlich 

ein kreatives Moment. Wingert wiederholt in der Zuweisung der Spontaneität an 

die sinnliche Wahrnehmung im Gegensatz zu den stabilen kognitiven Erwartun-

gen genau die Habermassche Trennung des kreativen Sprachgebrauchs der Welt-

erschließung vom bedeutungsstabilen Sprachgebrauch des Problemlösens. 

Es ist aufschlußreich, Wingerts Aufnahme des Erfahrungsbegriffs der von 

Gadamer in Wahrheit und Methode gegenüberzustellen. Denn einerseits ist ihre 

Behandlung des Erfahrungsbegriffs in gewissen Zügen analog.
18

 Andererseits 

muß Gadamer in dieser Frage aus Habermas’ Perspektive der Heideggerschen 

Linie der Hermeneutik zugerechnet werden, die den welterschließenden gegen-

über dem problemlösenden Sprachgebrauch überbetont. So läßt sich am Ver-

                                                 

18 H.-G. Gadamer: Wahrheit und Methode. Grundzüge einer philosophischen Herme-

neutik, Tübingen: Mohr 
6
1990. 

https://doi.org/10.14361/9783839404560 - am 14.02.2026, 14:13:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404560
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DER PROBLEMLÖSENDE SPRACHGEBRAUCH | 77 

 

gleich von Wingert und Gadamer ersehen, welchen Preis die Habermassche Ent-

gegensetzung hat. 

Bei Gadamer sind wie bei Wingert die Überlegungen zum Erfahrungsbegriff 

bezogen auf eine Struktur von Vorverständnissen, die Gadamer Vorurteile nennt. 

Bezogen auf diese Vorstruktur stimmen Wingert und Gadamer darin überein, daß 

Erfahrung nicht fundierend ist, sondern ›korrigierend‹, wie Wingert sagt, oder 

wesentlich ›negierend‹ nach Gadamers Bestimmung. Gadamer ist aber konse-

quenter darin, einen den (schlichten) Begriff der experimentellen Erfahrung  

übersteigenden Erfahrungsbegriff zu entwerfen. Er schließt aus der These, daß 

wir nicht – wie es im Experiment den Anschein hat – in Erfahrungen Antworten 

erhalten, die zu weiteren Grundsteinen in einem Wissensgebäude werden kön-

nen, in einer längeren Überlegung schließlich darauf, daß Erfahrung »ihre 

Vollendung nicht in einem abschließenden Wissen [hat], sondern in jener Offen-

heit für Erfahrung, die durch die Erfahrung selbst freigespielt wird».
19

 Da Gada-

mer den holistischen Charakter unseres Sprach- und Weltwissens, von dem auch 

Wingert und Habermas sprechen, in der Bestimmung des Erfahrungsbegriffs 

ernst nimmt, kann es für ihn die isolierte Enttäuschung oder Bestätigung einer 

Erwartung nicht geben, da »die Erfahrung, die einer macht, sein ganzes Wissen 

verändert».
20

 Gadamer bestreitet, daß eine wiederholte Erfahrung noch im Voll-

sinne eine Erfahrung ist und weist damit auf den Punkt, daß mit der stabilen Per-

spektive erfahrungsleitender kognitiver Erwartungen das Moment der Sponta-

neität der Erfahrung verschwindet: Der »Begriff der Erfahrung [...] meint nicht 

nur Erfahrung im Sinne einer Belehrung, die sie über dieses oder jenes gewährt. 

Er meint Erfahrung im ganzen.«
21

 

Wingert dagegen interessiert sich, trotz seiner Anspielung auf das verstö-

rende Moment von Erfahrungen im Begriff des Widerfahrnisses, einzig für jenen 

Bezug von Erfahrung und Wissen, der unmittelbar über den Begriff propositio-

naler Wahrheit vermittelt ist.
22

 Er nimmt zwar auch die Auswirkungen in den 

Blick, die Erfahrungen auf unser Hintergrundwissen haben. So sieht er eine dritte 

Dimension des epistemischen Nutzens der Konfrontation mit der Welt in der 

»Artikulation von Überzeugungen«
23

 und kommt damit sowohl thematisch wie 

auch terminologisch der Frage der Welterschließung nahe, hinsichtlich derer sich 

Heidegger unter anderem mit der »Rede« als »Artikulation der Verständlichkeit« 

beschäftigt.
24

 Aber auch diese Artikulation von Hintergundwissen beschreibt er 

                                                 

19 Ebd., S. 361. 

20 Ebd., S. 359. 

21 Ebd., S. 361. 

22 L. Wingert: EpnK, S. 99: »Der erste und primäre epistemische Nutzen der Konfron-

tation besteht darin, daß sie Erfahrungen produzieren kann, die den Inhalt von prima 

facie Gründen dafür liefern, bestimmte Überzeugungen über die Welt für wahr bzw. 

falsch zu halten.« 

23 Ebd., S. 103. 

24 M. Heidegger: Sein und Zeit, § 34. Heidegger bespricht in diesem Paragraphen die 

Gleichursprünglichkeit der Existenzialien der Rede, der Befindlichkeit und des Ver-

https://doi.org/10.14361/9783839404560 - am 14.02.2026, 14:13:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404560
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


78 | GEHALT UND NORMATIVITÄT BEI HABERMAS 

 

so, als ob ich mir nur vor Augen führen würde, welche Ordnung die in mir vor-

findlichen Überzeugungen immer schon hatten: »Wenn ich im Zuge einer routi-

nemäßigen path-finder-Mission als galaktischer Tourist den Mars besuche, mag 

ich verblüfft feststellen, daß Felsen rosten können. Der unerwartete Anblick ros-

tender Felsen kann mir allererst klarmachen, was ich bislang geglaubt hatte und 

was diesen Anblick so unerwartet sein läßt – eben daß nur Artefakte wie Autos 

oder eingebaute Eisenstangen in Kletterfelsen rosten können.«
25

  

Das Beispiel ist originell, aber unplausibel interpretiert. Um Felsen in einer 

Widerfahrniserfahrung überhaupt spontan zuzuschreiben, daß sie rosten, muß ich 

einen sehr klaren Begriff vom Rosten als einem bestimmten Oxidationsvorgang 

haben. Dann aber liegt es ziemlich fern, daß ich tatsächlich eine Überzeugung 

hatte, daß nur Artefakte rosten können, und nicht auch schon als galaktisch un-

beleckter Erdling bereit gewesen wäre, manche Stücke der Steinsammlung mei-

nes Nachbarn als rostend zu beschreiben. Es ist wohl wahrscheinlich, daß ich das 

Rosten mehr mit Autos oder Eisenträgern in Verbindung gebracht habe als mit 

Felsen. Aber da gibt es nun viel Naheliegenderes, was mir, Felsen und Artefakte 

verbindend, aufgehen könnte und was eben mit dem Umgang zu tun hat, den ich 

im Alltag mit Rost hatte. So könnte in mir die Erwartung eines ganz unbekannten 

Gefühles einer Bergbegehung entstehen, wo ich nämlich auf einem Grund laufe, 

der von der porösen Rutschigkeit ist, wie ich sie von den rostenden Fläche des 

einen oder anderen modernen Freiluftkunstwerks meiner Heimatstadt kenne. Da-

bei könnte mir unmittelbar und mit einer gewissen Furcht deutlich werden, daß 

ich nicht stürzen sollte, weil der Grund metallisch hart sein wird und weil ich im 

Falle einer Verletzung am rostenden Fels Gefahr laufe, mir eine Blutvergiftung 

zuzuziehen, wie ich sie mir beim letzten Versuch geholt habe, mein Auto von 

den Rostflecken zu befreien. Man kann auf vielerlei Ideen kommen angesichts 

vormals Ungesehenem, und dabei kann es durchaus sein, daß einem klarer wird, 

wovon man überzeugt ist. Aber diese Klärung besteht nicht einfach nur darin, 

daß man sich bewußt macht, was vorher nicht bewußt war. Klarer wird auch, was 

es eigentlich heißt, von diesem oder jenem überzeugt zu sein. Wingert unter-

schlägt den Aspekt, daß in Prozessen, in denen, ausgehend von einer Widerfahr-

niserfahrung, Überzeugungen artikuliert werden, auch Elemente meines Hinter-

grundwissens in einer neuen Weise verknüpft werden. Das Bild, das er gibt, be-

                                                                                                                                               

stehens als der existenzial basalen Phänomene des In-der-Welt-Seins. Expliziert 

wird, welche Rolle die Rede als »existenzial-ontologische[s] Fundament der Spra-

che« für die Erschlossenheit der Welt hat. Wie bekannt, geht es Heidegger genau 

darum zu zeigen, daß diese Artikulation nicht auf das Formulieren von wahren oder 

falschen Aussagen reduziert werden kann. Insofern läßt sich Wingerts andersartige 

Verwendung des Ausdrucks ›Artikulation‹ als Abhebung gegen Heidegger verste-

hen, die sich zuletzt gegen dessen Unterbewertung des Begriffs propositionaler 

Wahrheit richtet. Aber selbst wenn letzterer Widerstand berechtigt ist, ist erstere 

Frage – ob Artikulation auf das Formulieren wahrheitsfähiger Aussagen reduzierbar 

ist – noch nicht vom Tisch. In diesem Sinne argumentiere ich hier. 

25 L. Wingert: EpnK, S. 101. (Herv. im Orig.) 

https://doi.org/10.14361/9783839404560 - am 14.02.2026, 14:13:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404560
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DER PROBLEMLÖSENDE SPRACHGEBRAUCH | 79 

 

schränkt sich auch hier darauf, bestimmte kognitive Erwartungen als von be-

stimmten Erfahrungen korrigiert darzustellen. Von der Idee, daß die Welt uns 

wie ein Gesprächspartner antwortet, hat er sich, wenn überhaupt, nicht weit ge-

nug entfernt. 

Der Ausgangspunkt der Beschäftigung mit Wingerts Diskussion epistemisch 

nützlicher Konfrontationen mit der Welt war die Weise, in der in Habermas’ 

Modell elementarer Vergesellschaftung die Welt in Erscheinung tritt. Dabei ist 

die hier vertretene These, daß in Habermas’ Modell die elementare Verständi-

gung kommunikativer Handlungskoordinierung unter der Voraussetzung stattfin-

det, daß der Gehalt der Handlungssituation bereits durch ein Problem definiert 

ist, um dessen Bewältigung willen die Verständigung überhaupt statt hat. Zu-

sammen mit der Privilegierung des problemlösenden Sprachgebrauchs führt dies 

dazu, daß Habermas’ Erklärung des Zustandekommens sprachlicher Gehalte das 

instrumentalistische Bild eines Aktors reproduziert, der mit der Welt konfrontiert 

ist und die Sprache als ein Werkzeug zur Bewältigung der durch die Welt ge-

stellten Aufgaben einsetzt. 

Wingert setzt unmittelbar an der Frage an, wie wir uns die Relevanz der Welt 

für unser Sprach- und Weltwissen denken sollen, und er argumentiert zweifellos 

subtiler als Habermas. Die Auseinandersetzung mit ihm sollte verdeutlichen, daß 

eine befriedigende Position genau das Verhältnis von problemlösendem und 

welterschließendem Sprachgebrauch in Interaktionssituationen anders als Ha-

bermas konzipieren muß. Wingert bringt gute Gründe dafür vor, daß in unserem 

alltäglichen Handeln und Sprechen der Begriff einer geistunabhängigen Welt für 

die von uns gegebenenfalls vorzubringenden Rechtfertigungen – im Sinne zwei-

felsbezogener Begründungen – eine wichtige Rolle spielt. Damit verteidigt er die 

realistische Intuition, an der auch Habermas unbedingt gelegen ist und die auch 

hier verfochten werden soll. Wingerts Konzeption der Weise, in der Konfrontati-

onen mit der Welt epistemisch nützlich sein können, krankt aber an den selben 

Punkten wie die von Habermas. Die folgenden Untersuchungen zu Habermas 

gelten demgemäß auch der Möglichkeit, der realistischen Intuition im Rahmen 

eines tatsächlich pragmatistischen Programms zu entsprechen. Es soll untersucht 

werden, ob die verschiedentlich kritisierten Verengungen von Habermas’ Sozia-

litätsbegriff vermieden werden können, wenn man im Verfolg der realistischen 

Intuition einen anderen Weg einschlägt, als Habermas ihn wählt. 

 

 

https://doi.org/10.14361/9783839404560 - am 14.02.2026, 14:13:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404560
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


80 | GEHALT UND NORMATIVITÄT BEI HABERMAS 

 

2.2  Begründete Normat ivi tät :  Normenregul ier tes 

Handeln und kr i t is ierbare Gel tungsansprüche 

 

 

In Kapitel V der Theorie des kommunikativen Handelns entwickelt Habermas 

seine These von der Rationalisierung der Lebenswelt auf dem Wege theoriege-

schichtlicher Rekonstruktionen fort. Dabei führt er Ergebnisse zweier vorange-

gangener Kapitel zusammen. Im zweiten Kapitel hatte er in Auseinandersetzung 

mit Weber den Rahmen der Rationalisierungsthese dargestellt, während das dritte 

Kapitel sich ausschließlich einer sprachtheoretisch fundierten Reformulierung 

des Begriffs sozialen Handelns gewidmet hatte. Diese beiden Stränge werden 

nun im fünften Kapitel verknüpft. Habermas will »die soziale Evolution [...] un-

ter Gesichtspunkte der Rationalisierung« bringen, um »theoretische Ansätze von 

Mead und Durkheim mit dem Ziel aufeinander [zu] beziehen, hypothetisch einen 

Ausgangszustand zu konstruieren, an dem sich ablesen läßt, was die Umstellung 

auf ein institutionell zunächst eng umschriebenes kommunikatives Handeln für 

den Hominisationsprozeß bedeutet, und warum die sprachliche Vermittlung die-
ses normengeleiteten Handelns den Anstoß zur Rationalisierung der Lebenswelt 
gegeben haben könnte.«

1
 Ziel ist es also, eine sozialevolutionäre Genealogie 

kommunikativer Vergesellschaftung zu schreiben, die das Zusammenspiel 

sprachlichen Gehalts und normativer Bezüge oder, wie Habermas sagt, von Be-

deutung und Geltung als den entscheidenden Zug kommunikativer Handlungs-

koordinierung und als den Motor des gesellschaftlichen Rationalisierungsprozes-

ses ausweist. 

Habermas verfolgt zwei Argumentationslinien, die mit den beiden Stichwort-

gebern Mead und Durkheim verbunden sind und die sich teilweise überlagern. 

Zum einen analysiert er, wie die Kompetenz des Gebrauchs bedeutungsidenti-

scher Symbole und der propositionalen Sprache mit der Kompetenz normenre-

gulierten Handelns zusammenhängt. Habermas folgt Mead darin, daß er diese 

Analyse phylogenetisch anheben läßt und hinsichtlich der Kompetenz zu nor-

menreguliertem Handeln auf der Ebene der Ontogenese abschließt.
2
 Zum anderen 

greift Habermas auf Konzepte von Durkheim zurück, um die von Mead ausgelas-

sene Rekonstruktion der Phylogenese des sprachlich vermittelten normenregu-

                                                 

1 J. Habermas: TkH, Bd. 2, S. 132. (Herv. im Orig.) 

2 Habermas kritisiert auch den methodischen Bruch in dieser Analyse und greift auf 

Durkheim genau deswegen zurück, um die von Mead offengelassene Erklärungslü-

cke zu schließen. Er bleibt Meads Vorgehen aber darin treu, daß er den ›Mechanis-

mus der Einstellungsübernahme‹ sowohl in der phylogenetischen Erklärung der 

Entstehung des Gebrauchs gehalttragender Symbole wie in der ontogenetischen Re-

konstruktion des Erwerbs der Kompetenz zu normenreguliertem Handeln in An-

schlag bringt. Impliziert ist also die These – die ich nicht gesondert diskutiere, son-

dern hier nur als diskussionswürdig markieren will –, daß die Ontogenese menschli-

cher Individuen zumindest teilweise die Phylogenese der menschlichen Gattung 

wiederholt.  

https://doi.org/10.14361/9783839404560 - am 14.02.2026, 14:13:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404560
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


NORMENREGULIERTES HANDELN UND KRITISIERBARE GELTUNGSANSPRÜCHE | 81 

 

lierten Handelns nachzureichen. Diese Erörterungen sollen klären, wie sich die 

Form der sozialen Integration mit der Entstehung des kommunikativen Handelns 

verändert, und finden ihren Abschluß in einem Gedankenexperiment, das die 

»Logik dieses Formwandels [...] am fiktiven Grenzfall einer total integrierten Ge-

sellschaft«
3
 erklären soll. Diese Diskussionen entfalten die entwicklungslogische 

Rekonstruktion der begrifflichen Zusammenhänge, denn es geht Habermas nicht 

um eine empirische Darstellung und kausale Erklärung einer Phylogenese und 

bestimmter Ontogenesen, sondern darum, gattungs- und individuumsgeschichtli-

che Entwicklungsstufen auszuzeichnen, deren Abfolge als ein Lern- bzw. Ratio-

nalisierungsprozeß beschrieben werden kann.
 4
 

Systematisch gesehen, bilden zwei Thesen die Angelpunkte von Habermas’ 

Argumentation. Die für den Status der Analyse der Kompetenzen sprachlichen 

Regelfolgens und normenregulierten Handelns entscheidende Feststellung lautet: 

»Normengeleitetes Handeln setzt die grammatische Rede als Kommunikations-

medium voraus.«
5
 Die für die phylogenetische Erzählung von der Entstehung des 

kommunikativen Handelns leitende These besagt, »daß sich der Begriff eines kri-

tisierbaren Geltungsanspruchs einer Assimilation der Wahrheit von Aussagen an 

die (zunächst keineswegs kritisierbare) Geltung von Normen verdankt.«
6
 

Der Gegenstand beider Thesen ist das Verhältnis von Sprache und Normati-

vität. Mit der ersten These ist gesagt, daß normintegrierte Gesellschaften stets 

Gesellschaften sprachlicher Wesen sind. Die zweite These gibt eine Erläuterung 

dessen, was geschehen muß, damit das als notwendig aufgefaßte parallele Beste-

hen von Sprache und Normativität den Effekt zeitigt, die sprachlich vermittelte 

Interaktion zu einem Motor gesellschaftlicher Rationalisierung zu machen. Wenn 

                                                 

3 So die Überschrift des Abschnitts 3.(2) des fünften Kapitels der TkH. 

4 Es geht für Habermas mit Mead darum, »Interaktionsstufen zu unterscheiden, um 

diese in ihren Strukturen von innen, d.h. aus der Perspektive eines Teilnehmers auf-

zuklären und so zu hierarchisieren, daß die Emergenz der jeweils höheren Interakti-

onsstufe im Sinne eines intern nachvollziehbaren Lernprozesses verstanden werden 

kann.« (J. Habermas: TkH, Bd. 2, S. 72.) 

Die für Habermas wichtige Unterscheidung von Entwicklungslogik und Entwick-

lungsdynamik ist nicht ohne Schwierigkeiten, wird von mir aber nicht näher bespro-

chen. Habermas hält das Konzept der Entwicklungslogik selbst für weiter klärungs-

bedürftig. Vgl. J. Habermas: »Moralbewußtsein und kommunikatives Handeln«, in: 

ders., Moralbewußtsein und kommunikatives Handeln, Frankfurt/Main: Suhrkamp 
6
1996, S. 127-206, hier, S. 180f. (Moralbewußtsein und kommunikatives Handeln 

im folgenden zitiert unter der Sigle MBkH.) Vgl. die kritische Diskussion bei Piet 

Strydom: »Collective Learning: Habermas’s Concessions and their theoretical 

Implications«, in: Philosophy & Social Criticism, Bd. 13 (1987), H. 3, S. 265-281. 

5 J. Habermas: TkH, Bd. 2, S. 96. 

6 Ebd., S.109. Beide These finden sich im »Exkurs zu den drei Wurzeln kommunika-

tiven Handelns« (S. 97-111) und damit nicht in den Abschnitten, die die an Mead 

bzw. Durkheim orientierten Entwicklungsgeschichten entfalten. Es gehört zu den 

Eigenheiten dieses Kapitels der TkH, daß Habermas die systematischen Erörterun-

gen so über die Abschnitte verteilt, daß nicht leicht zu sehen ist, wie die Systematik 

eigentlich gedacht sein soll. 

https://doi.org/10.14361/9783839404560 - am 14.02.2026, 14:13:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404560
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


82 | GEHALT UND NORMATIVITÄT BEI HABERMAS 

 

sozialevolutionär einmal der Zustand eingetreten ist, daß sich die Geltungsweise 

wahrer Aussagen und diejenige handlungsregulierender Normen assimiliert ha-

ben, dann ist fürderhin alle Gültigkeit des Normativen auf das Prinzip der Wahr-

heit verwiesen. Normativität ist ab diesem Moment ein durch rationale Nach-

prüfbarkeit charakterisiertes Phänomen. Oder anders: Wir können den Begriff 

einer Norm dann nicht mehr unabhängig von der kritisierbaren und begründbaren 

Behauptung verstehen, die Norm sei zu Recht in Geltung. Damit wäre der Anlaß 

zu jenen reflexiven Verständigungsvorgängen gegeben, auf die Habermas den 

gesellschaftlichen Rationalisierungsprozeß zurückgehen sieht. 

Die beiden leitenden Thesen stehen allerdings in einem spannungsreichen 

Verhältnis zueinander. Denn einerseits treibt Habermas einigen Aufwand, um 

deutlich zu machen, daß Mead zu Unrecht die Bedeutung eines ausdifferenzier-

ten Kommunikationsmediums für die Entstehung der Kompetenz zu normenre-

guliertem Handeln übergangen hat. Habermas führt vor, daß die Kompetenz, 

normative Bezüge auszubilden, nicht ohne die Kompetenz denkbar ist, eine 

grammatisch bzw. modal differenzierte Sprache sprechen zu können. Anderer-

seits soll dieser Zusammenhang aber doch nicht so verstanden werden, daß die 

Ausbildung eines Verständnisses des Normativen unmittelbar mit dem Grundzug 

behauptbarer sprachlicher Gehalte – als Verstandenes der Begründung fähig und 

bedürftig zu sein – verwoben ist. Zwar bringt Habermas die Kompetenz zu nor-

mativ reguliertem Handeln in unmittelbaren Zusammenhang mit der Sprachkom-

petenz, aber es soll doch eines weiteren Entwicklungsschrittes bedürfen, damit 

sich Normativität und Sprache sozusagen wechselseitig an ihren Grundbestim-

mungen teilhaben lassen: der Bindungskraft und dem Spiel des »Gebens und 

Verlangens von Gründen».
7
 

Diese Spannung verschärft sich noch, wo Habermas deutlich macht, daß die 

Sprache genau deswegen eine Voraussetzung normenregulierten Handelns dar-

stellt, weil erst mit dem Gebrauch eines differenzierten Kommunikationsmedi-

ums die Möglichkeit und Notwendigkeit entsteht, die instinktgesteuerte Integra-

tion der Artengemeinschaft von Speziesexemplaren auf den normativen Modus 

der Integration einer Gesellschaft von Individuen umzustellen. Dieser Haber-

masschen Überlegung zufolge, müßten normative Bezüge genau in dem Maße 

                                                 

7 So die von Brandom gewählte Formulierung, um Sellars’ Rede vom ›space of rea-

sons‹ zu paraphrasieren. Vgl. R.B. Brandom: ExVn, S. 17. Habermas hat Sellars 

früh rezipiert. So widmet er ihm in den 1970 gehaltenen »Vorlesungen zu einer 

sprachtheoretischen Grundlegung der Soziologie« einen mehrseitigen Abschnitt, in 

dem er allerdings, wie auch in der Theorie des kommunikativen Handelns, Sellars’ 

berühmte Formulierung, nicht erwähnt. In seinem Beitrag zur Bioethikdebatte ge-

braucht er den Ausdruck, um die Besonderheit des »kulturelle[n] Gattungsvermö-

gen[s] der Vernunft« zu charakterisieren. Vgl. J. Habermas: »Die Zukunft der 

menschlichen Natur. Der Streit um das ethische Selbstverständnis der Gattung«, in: 

ders., Die Zukunft der menschlichen Natur. Auf dem Weg zu einer liberalen Euge-

nik? Frankfurt/Main: Suhrkamp 2001, S. 66. 

https://doi.org/10.14361/9783839404560 - am 14.02.2026, 14:13:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404560
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


NORMENREGULIERTES HANDELN UND KRITISIERBARE GELTUNGSANSPRÜCHE | 83 

 

entstehen, wie die sprachliche Distanzierung einer dann verstandenen Welt das 

instinktgeregelte Verhalten in einer Umwelt ersetzt. 

Unter der Ägide seiner beiden leitenden Thesen entsteht für Habermas also 

der theoriestrategische Zwang, einen wesentlichen Zusammenhang von Sprache 

und Normativität herauszuarbeiten, zugleich aber in Onto- und Phylogenese die 

Sprache und die Normativität des Handelns unabhängig voneinander einzufüh-

ren. 

Die folgenden Abschnitte dieses Kapitels zeichnen nach, daß dies zu keiner 

konsistenten Position führt. Dabei trage ich an Habermas nicht von außen Erklä-

rungsansprüche heran, sondern verfolge, ob Habermas sowohl die wesentliche 

Unabhängigkeit von Sprache und Normativität wie auch deren internen Zusam-

menhang erläutern kann, ohne sich zu widersprechen. Das Ergebnis ist, daß Ha-

bermas hier scheitert und damit den Prämissen seines Theorieprojektes nicht ge-

recht wird. 

Habermas arbeitet im Grunde heraus, daß wir uns als normativ gebundene 

Wesen genau insoweit verstehen müssen, als wir uns an Gehalten orientieren, das 

heißt genau insoweit, als wir uns verstehend auf die Welt beziehen. Es sind vor-

gängige Theorieentscheidungen, die ihn hindern, diesen Schluß zu ziehen. Im 

Resümee des vorliegenden zweiten Kapitels werde ich umreißen, inwiefern es 

seine naturalistische Motivation ist, die ihn gegen die Vorstellung argumentieren 

läßt, unser sprachlich strukturierter Weltbezug sei, wie Brandom es ausdrückt, 

normativ »bis auf den Grund«
8
. 

Habermas’ Argumentationsstrategie stützt sich in den entsprechenden Ab-

schnitten des fünften Kapitels der Theorie des kommunikativen Handelns vor al-

lem auf zwei Konzepte mit komplementären Funktionen. Zum einen unterschei-

det er zwischen der Normativität des sprachlichen Regelfolgens und jener des 

Befolgens von Handlungsnormen bzw. zwischen ›Rationalitätsnormen‹ und 

›Handlungsnormen‹.
9
 Dies macht es ihm vorderhand möglich, besonders auf der 

ontogenetischen Ebene Verhältnisse zu beschreiben, in denen Aktoren eine Spra-

che sprechen, die als ein Regelfolgen aufgefaßt wird, ohne ihnen aber zuschrei-

ben zu müssen, über die Kompetenz zu normenreguliertem Handeln zu verfügen. 

Zum anderen spielt Meads Konzept der symbolisch vermittelten Interaktion eine 

wesentliche Rolle.
10

 Damit ist eine Interaktionskoordinierung beschrieben, die 

                                                 

8 Vgl. z.B. R.B. Brandom: ExVn, S. 92. 

9 Vgl. J. Habermas: »Von Kant zu Hegel. Zu Robert Brandoms Sprachpragmatik«, 

in: ders.: WR, S. 138-185, hier S. 148. 

10 Hans Joas hat Habermas’ Gebrauch dieses Konzepts als Mead nicht angemessen 

kritisiert. Er kommt aus dieser Perspektive zu einer ähnlichen Diagnose wie der hier 

gegebenen. Auch er hält sowohl »Habermas’ Lokalisierung des Orts der Normge-

nese« wie auch die Konstruktion einer evolutionären Stufenabfolge von symbolisch 

und sprachlich vermittelter Interaktion für unplausibel. Allerdings halte ich gegen-

über dem Schluß, den Joas zieht, Habermas’ Überlegungen für stichhaltiger. Joas 

schreibt: »Auch vor der symbolischen Durcharbeitung des Motivationspotentials 

müssen wir eine normative Regulation der zur kollektiven Verfolgung instinktmä-

https://doi.org/10.14361/9783839404560 - am 14.02.2026, 14:13:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404560
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


84 | GEHALT UND NORMATIVITÄT BEI HABERMAS 

 

zwar schon auf gehalthabende Symbole gestützt, aber noch nicht mit dem 

Gebrauch einer ›grammatisch differenzierten‹ Sprache verknüpft sein soll. Dieser 

Begriff wird auf der phylogenetischen Ebene herangezogen, um gesellschaftliche 

Verhältnisse zu beschreiben, in denen noch nicht im Vollsinn eine Sprache ge-

sprochen wird, die aber doch schon normativ integriert sind. Meine nachstehen-

den Erörterungen verfolgen Habermas’ Argumentationsschritte am Leitfaden 

dieser beiden Konzepte und zeichnen nach, in welcher Weise sie zu Inkonsisten-

zen führen. 

 

2.2.1 Die Ontogenese normenregulierten Handelns 

 

Habermas hält Meads Sozialpsychologie für den theoriegeschichtlich entschei-

denden Schritt weg von einer am Begriff der Zwecktätigkeit ausgerichteten So-

ziologie hin zur »kommunikationstheoretischen Grundlegung der Sozialwissen-

schaften«
11

. Zweifellos sieht Habermas auch den naturgeschichtlich interessierten 

Pragmatismus von Mead als vorbildgebend an, wenn er in der Rekonstruktion 

der Fragestellung von dessen Kommunikationstheorie »die in Wirbeltiersozietä-

ten verbreitete ›Gebärdensprache‹« mit Mead »als evolutionäre Ausgangslage« 

ansieht, von der aus »eine Sprachentwicklung, die zunächst zur signalsprachli-
chen Stufe symbolisch vermittelter Interaktion und dann zur propositional aus-
differenzierten Rede führt«, erklärt werden soll.

12
 Vorab ist nochmals wichtig an-

zumerken, daß mit der Rede von ›Erklärungen‹ hier und im weiteren stets nur die 

begriffliche Rekonstruktion einer Entwicklungslogik gemeint ist und keine Aus-

sagen über die empirischen Randbedingungen gemacht werden, die eine solche 

Entwicklung induziert haben könnten. Es handelt sich also nicht um Erklärungen 

im kausalen Sinne, sondern um Erklärungen im Sinne rationaler Rekonstruktio-

nen. 

Die im folgenden unternommene Auseinandersetzung mit Habermas’ an 

Mead orientierter Argumentation ist, wie einleitend dargestellt, von der Frage ge-

leitet, ob Habermas darin die Entstehung von Normativität in ein plausibles Ver-

hältnis zur Entstehung des Umgangs mit gehaltvollen Zeichen bringt. Habermas 

                                                                                                                                               

ßig nahegelegter Ziele notwendigen Handlungen unterstellen.« Damit scheint mir 

aber der von Habermas zurecht betonte und von Joas mit Mead auch bestätigte 

Bruch zwischen den Integrationsformen einer instinktgesteuerten Artengemein-

schaft und einer normintegrierten Gesellschaft von Individuen unterboten. Eine 

normorientierte Integration hat genau insoweit statt, als Handlungsorientierungen 

nicht mehr »instinktmässig nahegelegt«, sondern Bestandteil eines Motivhaushalts 

sind, der qua symbolischer Durchstrukturierung eine Ordnung eigenen Rechts aus-

bildet. Vgl. Hans Joas: »Einleitung: Neuere Beiträge zum Werk G.H. Meads«, in: 

H. Joas (Hg.), Das Problem der Intersubjektivität. Neuere Beiträge zum Werk G.H. 

Meads, Frankfurt/Main: Suhrkamp 1985, S. 7-25, hier S. 19f. 

11 Vgl. die Überschrift des ersten Unterkapitels des Kapitels V der Theorie des kom-
munikativen Handelns. 

12 J. Habermas: TkH, Bd. 2, S. 15. (Herv. i. Orig.) 

https://doi.org/10.14361/9783839404560 - am 14.02.2026, 14:13:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404560
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


NORMENREGULIERTES HANDELN UND KRITISIERBARE GELTUNGSANSPRÜCHE | 85 

 

gibt grundsätzlich zwei unterschiedliche Quellen der Normativität an, von denen 

die eine die Normen der Rationalität und die andere die Normen des Handelns 

speisen soll. Habermas’ Erläuterungen laufen darauf hinaus, daß den Rationali-

tätsnormen die Normativität des regelgeleiteten Gebrauchs bedeutungsidenti-

scher Symbole zugrunde liegt, während den Handlungsnormen ihre bindende 

Kraft zunächst auf dem Wege einer Verinnerlichung der normativ gehaltvollen 

Identität des Kollektivs zuwächst. 

Diese Unterscheidung von sprachlichen Rationalitätsnormen und Handlungs-

normen spielt in Habermas’ Argumentation auch dahingehend eine wichtige Rol-

le, als sie einem seiner beiden Hauptkritikpunkte an Meads Theorie zugrunde 

liegt, nämlich der Unvollständigkeit von Meads Analyse der Bedingungen, unter 

denen aus der Kompetenz zu symbolisch vermitteltem Handeln die Kompetenz 

zu normenreguliertem Handeln entstehen kann. Ich komme auf diese Frage im 

folgenden wiederholt zu sprechen. 

 

2.2.1.1 Gebrauch bedeutungsidentischer Symbole nach Mead und  
Wittgenstein 

 

Formen symbolisch vermittelter Interaktion entwickeln sich nach Mead (immer 

in Habermas’ Darstellung) auf der Basis von reizgesteuertem Verhalten, in wel-

chem, wie z.B. im Fall kämpfender Hunde, bestimmte Haltungen oder ›Gesten‹ 

(Knurren, Ansetzen zum Sprung etc.) des einen zu verhaltensauslösenden Reizen 

für einen anderen Organismus werden. Bezogen auf den »funktionalen Stellen-

wert«, den ein solches Verhalten »in einem System von Verhaltensweisen ein-

nimmt« – gedacht ist bei diesen Systemen an »die bekannten Funktionskreise tie-

rischen Verhaltens: Nahrungssuche, Paarung, Angriff und Verteidigung, Brut-

pflege, Spielverhalten usw.« –, lassen sich den fraglichen Gesten aus der Per-

spektive des beobachtenden Wissenschaftlers Bedeutungen zuweisen.
13

 Über 

diese »natürlichen Bedeutungen« verfügen die agierenden Organismen nicht 

selbst. Erst mit dem »Übergang von der gestenvermittelten zur symbolisch ver-

mittelten Interaktion« vollziehe sich nach Mead »eine Semantisierung natürlicher 

Bedeutungen». Konnte den Gesten nur aus der Perspektive der beobachtenden 

Wissenschaftler Bedeutung zugewiesen werden, soll mit der Entstehung eines 

Gebrauchs bedeutungsidentischer Symbole diese Bedeutung für »eine Verständi-

gung zwischen den Interaktionsteilnehmern zugänglich« werden: »Mead verfolgt 

[...] die Entstehung sprachlicher Kommunikationsformen am Leitfaden einer 

sukzessiven Umwandlung der objektiven oder natürlichen Bedeutung systemisch 

geordneter Zweck-Mittel-Relationen, die zwischen beobachtbaren Verhaltensre-

aktionen bestehen, in eine Bedeutung, die diese Verhaltensweisen für die betei-

                                                 

13 Ebd., S. 18. 

https://doi.org/10.14361/9783839404560 - am 14.02.2026, 14:13:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404560
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


86 | GEHALT UND NORMATIVITÄT BEI HABERMAS 

 

ligten Organismen selbst gewinnen. Symbolische Bedeutung entsteht aus einer 

Subjektivierung oder Verinnerlichung objektiver Sinnstrukturen.«
14

 

Habermas rekonstruiert zunächst, wie Mead diesen Semantisierungsprozeß 

mittels des Mechanismus einer »Einstellungsübernahme« erklärt.
15

 Ziel dieser 

Rekonstruktion ist es, den schrittweisen Erwerb der Konzepte, die den Gebrauch 

bedeutungsidentischer Symbole ermöglichen, so nachzuzeichnen, daß er als ein 

sich stufenweise vollziehender Lernprozeß erscheint. Die sich verhaltenden Or-

ganismen erwerben demnach die neuen Konzepte, indem sie die Perspektive ih-

rer Gegenüber einnehmen. In Gang gehalten wird der Prozeß – einer »darwinis-

tisch ansetzende[n] Überlegung« Meads folgend – dadurch, »daß der Anpas-

sungsdruck, den die Beteiligten in komplexeren Interaktionen, ob nun unter dem 

Zwang zur Kooperation oder erst recht im Fall von Konflikten, aufeinander aus-

üben, eine Prämie auf erhöhte Reaktionsgeschwindigkeiten aussetzt. Dabei sind 

diejenigen Interaktionsteilnehmer im Vorteil, die lernen, nicht nur die Gesten ei-

nes anderen im Licht der eigenen, instinktiv verankerten Reaktionen zu deuten, 

sondern schon die Bedeutung der eigenen Gesten im Licht der zu erwartenden 

Reaktionen des anderen verstehen.«
16

 

Habermas bringt in seine Rekonstruktion von Meads Theorie an verschiede-

nen Stellen Korrekturen ein, folgt ihm aber im Grundsätzlichen. Hinsichtlich 

meiner im vorliegenden Unterabschnitt leitenden Frage nach dem Zusammen-

hang der Entstehung von sprachlichem Gehalt und normativen Bezügen ist nun 

von besonderem Interesse, daß er eine »Präzisierung von Meads Bedeutungsthe-

orie mit Hilfe von Wittgensteins Konzept der Befolgung einer Regel«
17

 unter-

nimmt. Dabei ist der springende Punkt, daß Habermas diese Erläuterungen zu 

den Bedingungen des regelfolgenden Gebrauchs bedeutungsidentischer Symbole 

                                                 

14 Alle Zitate: J. Habermas: TkH, Bd. 2, S. 19. 

Ohne hier näher darauf einzugehen, will ich darauf hinweisen, daß sich an dieser 

Stelle die von mir in Habermas’ Bedeutungstheorie verfolgte Problematik darin äu-

ßert, daß die Konsequenz der Tatsache verwischt wird, daß auch hier die ›natürli-

chen Bedeutungen‹ auf der Grundlage gegebener ›semantischer Bedeutungen‹ zu-

stande kommen: Es handelt sich um Zuschreibungen der bereits sprachmächtigen 

Beobachter. Das stellt Habermas zwar fest, erzählt die Geschichte aber dann doch 

so, als lägen die ›natürlichen Bedeutungen‹ irgendwie vor und könnten internalisiert 

werden. Es liegt aber nichts anderes vor, als ein Verhalten von Organismen. Zweck-

Mittel-Relationen in einem Systemzusammenhang, die als internalisierbare Bedeu-

tungen aufgefaßt werden, gibt es nur aus der Perspektive bestimmter Beschreibun-

gen. (Es sei denn, man verträte eine realistische Position in einem sehr starken Sin-

ne, die selbst Funktionszusammenhänge als existierende Entitäten ansehen wollte. 

Das ist aber mit Sicherheit nicht Habermas’ Absicht.) Die unbeantwortete Frage ist 

also: Auf welcher Grundlage werden diese Beschreibungen möglich? 

15 J. Habermas: TkH, Bd. 2, S. 21ff. 

16 Ebd., S. 24. Diesen Erklärungsansatz hält Habermas im Gegensatz zu einem ande-

ren auf der selben Seite erwähnten für aussichtsreich. 

17 So die Überschrift des dritten Abschnitts des zweiten Unterkapitels im Kapitel fünf 

der TkH. 

https://doi.org/10.14361/9783839404560 - am 14.02.2026, 14:13:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404560
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


NORMENREGULIERTES HANDELN UND KRITISIERBARE GELTUNGSANSPRÜCHE | 87 

 

nicht zugleich als Erläuterung der Bedingungen des Regelfolgens im normenre-

gulierten Handeln verstanden wissen will. 

In den Abschnitten, die den Präzisierungen zur Meadschen Bedeutungstheo-

rie folgen, begründet Habermas, daß aus der Kompetenz zu regelgeleitetem 

Gebrauch von Symbolen zum Zwecke der Vermittlung der Interaktion erst auf 

der Basis eines grammatisch und modal ausdifferenzierten Kommunikationsme-

diums und damit ausdifferenzierter Weltbezüge die Kompetenz zu normenregu-

liertem Handeln entstehen kann. Bei genauer Betrachtung ergibt sich allerdings, 

daß diese Bedingung, die normenreguliertes Handeln auszeichnen soll, auch im 

Gebrauch bedeutungsidentischer Symbole erfüllt sein muß. Ich werde zunächst 

im vorliegenden Unterabschnitt nachvollziehen, wie Habermas mit Wittgenstein 

das Konzept sprachlichen Regelfolgens erläutert. 

In Absetzung von der behavioristischen Meadinterpretation von Charles Mor-

ris hebt Habermas hervor, daß die »bedeutungskonstante Verwendung desselben 

Symbols [...] nicht nur an sich gegeben, sondern für die Symbolbenutzer selbst 

erkennbar sein« muß.
18

 Ein Symbol hat – im Gegensatz zur ›Geste‹ – eine Be-

deutung, die die Benutzer des Symbols kennen, genauer: von der die Symbolbe-

nutzer wissen, daß ihr Gegenüber dieselbe Bedeutung mit dem Symbol verbinden 

sollte, wie sie selbst es tun. Denn: »Eine identische Bedeutung liegt dann vor, 

wenn Ego weiß, wie Alter auf eine signifikante Geste reagieren müßte; es genügt 

nicht zu erwarten, daß Alter in einer bestimmten Weise reagieren wird.«
19

 Der 

Unterschied zwischen einer Erwartung in dem Sinn, daß wir davon ausgehen, 

daß dies oder jenes eintreten wird und der Erwartung, bei der wir davon ausge-

hen, jemand sollte dieses oder jenes angemessener Weise tun, ist der Unterschied 

zwischen einer prognostischen und einer normativen Erwartung. Die prognosti-

sche Erwartung stützt sich auf Meinungen über die objektive Welt, während sich 

die normative Erwartung auf in der sozialen Welt intersubjektiv geltende Regeln 

bezieht. Ein solcher Regel- bzw. Geltungsbezug konstituiert den bedeutungs-

identischen Gebrauch von Symbolen: »Die bedeutungskonstante Verwendung 

desselben Symbols« und damit die »Identität der Bedeutung kann nur durch die 

intersubjektive Geltung einer Regel, die die Bedeutung eines Zeichens ›konven-

tionell‹ festlegt, gesichert werden. Insofern bedeutet der Übergang von der ges-

tenvermittelten zur symbolisch vermittelten Interaktion zugleich die Konstituie-

rung regelgeleiteten Verhaltens, eines Verhaltens, das in Begriffen der Orientie-

rung an Bedeutungskonventionen erklärt werden kann.« Zwar »bezieht sich der 

Begriff der Regelkompetenz keinesfalls nur auf die Fähigkeit, symbolische Äu-

ßerungen in kommunikativer Absicht hervorzubringen und zu verstehen; er ist 

gleichwohl ein Schlüssel für unser Problem, weil sich an der Fähigkeit, einer Re-

gel zu folgen, klären läßt, was wir mit der Identität einer Bedeutung meinen.«
20

 

                                                 

18 J. Habermas: TkH, Bd.2, S. 31. 

19 Ebd., S. 28. (Herv. im Orig.) 

20 Ebd., S. 31f. (Herv. im Orig.) 

https://doi.org/10.14361/9783839404560 - am 14.02.2026, 14:13:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404560
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


88 | GEHALT UND NORMATIVITÄT BEI HABERMAS 

 

Deswegen will Habermas »an Wittgensteins Analyse des Regelbegriffs erinnern« 

und zwar mit dem systematischen Interesse, »den Zusammenhang von identi-

scher Bedeutung und intersubjektiver Geltung, d.h. von Regelbefolgung und kri-

tischen Ja/Nein-Stellungnahmen zu Regelverstößen aufzuklären.«
21

 

Wittgensteins Regelanalyse
22

 zeigt, daß mit der Rede von Regeln, denen ein 

Handeln folgt, nicht empirische Regelmäßigkeiten gemeint sein können, denn 

»[n]icht jede Ungleichförmigkeit zeigt einen Regelverstoß an«, so daß gilt: »Man 

muß die Regel kennen, wenn man feststellen will, ob jemand von der Regel ab-

weicht.« Genauso impliziert die Kenntnis einer Regel die Fähigkeit, neue und 

zwar prinzipiell unbegrenzt viele Anwendungsfälle hervorzubringen. Dieser As-

pekt der Regelkompetenz erläutert die Bedingung, daß Symbolbenutzer selbst die 

Bedeutung eines Symbols angeben können müssen, wenn zurecht von der Iden-

tität von dessen Bedeutung gesprochen werden soll: Es sind die Regeln des 

Gebrauchs symbolischer Bedeutungen, die die »Einheit in der Mannigfaltigkeit 

ihrer exemplarischen Verkörperungen, ihrer verschiedenen Realisierungen oder 

Erfüllungen herstellen«
23

 und damit die Identität der Symbolbedeutung konstitu-

ieren. Sie müssen gekannt und angewendet werden können, wenn bedeutung-

sidentischer Gebrauch von Symbolen möglich sein soll. 

Ebenso wichtig wie die Unterscheidung zwischen Regeln und Regelmäßig-

keiten ist für Habermas Wittgensteins originelles und berühmtes ›Privatspra-

chenargument‹, daß »man nicht der Regel ›privatim‹ folgen« kann.
24

 Wir könn-

ten, so Wittgenstein, wenn wir alleine wären, nicht unterscheiden, ob wir nur 

glauben, einer Regel zu folgen, oder ob wir der Regel tatsächlich folgen. Diese 

Unterscheidung wird erst stabil in einer Situation, in der es ein Gegenüber gibt, 

das darüber befinden kann, ob wir tatsächlich einer Regel folgt oder es nur glau-

ben. »Die Pointe dieser Überlegung ist«, kommentiert Habermas, »daß A nicht 

sicher sein kann, ob er überhaupt einer Regel folgt, wenn nicht eine Situation be-

steht, in der er sein Verhalten einer grundsätzlich konsensfähigen Kritik durch B 

aussetzt. Wittgenstein will zeigen, daß die Identität und die Geltung von Regeln 

systematisch zusammenhängen. [...] Ohne diese Möglichkeit der gegenseitigen 

Kritik und einer zu Einverständnis führenden wechselseitigen Belehrung wäre die 

                                                 

21 Ebd., S. 31. 

22 Die Frage des Regelfolgens wird in einem großen Komplex von Paragraphen in 

Wittgensteins Philosophischen Untersuchungen diskutiert. G. P. Baker und P. M. S. 

Hacker haben den zweiten Band ihres sehr bekannt gewordenen »Analytical com-

mentary« diesem Komplex gewidmet, den sie in den Paragraphen 185-242 bestim-

men. Vgl. Gordon P. Baker u. Peter M.S. Hacker: An analytical commentary on the 

Philosophical Investigations, Bd. 2: Wittgenstein: rules, grammar and necessity, 

Oxford: Basil Blackwell 1985. 

23 J. Habermas: TkH, Bd. 2, S. 32. 

24 L. Wittgenstein: Philosophische Untersuchungen, §202, in: ders., Tractatus logico-

philosophicus, Tagebücher 1914-1916, Philosophische Untersuchungen (Werkaus-

gabe, Bd. 1), Frankfurt/Main 
9
1993, S. 345. Bei Habermas zitiert in TkH, Bd. 2, S. 

33. 

https://doi.org/10.14361/9783839404560 - am 14.02.2026, 14:13:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404560
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


NORMENREGULIERTES HANDELN UND KRITISIERBARE GELTUNGSANSPRÜCHE | 89 

 

Identität von Regeln nicht gesichert. [...] Mit der Analyse des Begriffs ›einer Re-

gel folgen‹ führt Wittgenstein den Nachweis, daß die Identität von Bedeutungen 

auf die Fähigkeit zurückgeht, intersubjektiv geltenden Regeln zusammen mit 

mindestens einem weiteren Subjekt zu folgen; dabei müssen beide über die 

Kompetenz sowohl zu regelgeleitetem Verhalten wie auch zur kritischen Beur-

teilung dieses Verhaltens verfügen.«
25

 

Bedeutung und Geltung hängen nicht nur zusammen, sondern ihr Zusam-

menhang impliziert die Möglichkeit der Kritik. Aufgrund dieses Zusammenhangs 

hegt Habermas, wie im ersten Kapitel dargestellt, die Hoffnung, daß eine sprach-

pragmatische Grundlegung der kritischen Gesellschaftstheorie die Möglichkeit 

eröffnet, ihre normativen Grundlagen ausweisen zu können. Allerdings ist an der 

besprochenen Stelle aus dem fünften Kapitel der Theorie des kommunikativen 
Handelns wichtig, daß diese Überlegung noch nicht den Zusammenhang zwi-

schen der intersubjektiven Bindung an Handlungsnormen und der Kritisierbar-

keit von Geltungsansprüchen erklären soll. Im nächsten Argumentationsschritt 

will Habermas zeigen, warum auf dieser Entwicklungsstufe die Möglichkeit zu 

normenreguliertem Handeln noch nicht angesetzt werden kann. Auf dieser Stufe 

handele es sich nämlich noch um den Gebrauch von Symbolen, die zwar schon 

einen identischen Gehalt hätten, aber deren Gebrauch noch nicht grammatisch 

und modal differenziert sei, so daß dieser Gebrauch noch nicht zur symbolischen 

Durchstrukturierung der Handlungsmotivationen führe, die für normenreguliertes 

Handeln vorausgesetzt werden müsse. Ich werde im folgenden Abschnitt Haber-

mas’ Erörterung der notwendigen Ausdifferenzierung des Kommunikationsme-

diums besprechen. Im darauffolgenden Abschnitt werde ich dann bezogen auf die 

ontogenetische Erklärung der Entstehung der Kompetenz zu normenreguliertem 

Handeln deutlich machen, daß eine Ausdifferenzierung der Weltbezüge auch 

schon für den Gebrauch bedeutungsidentischer Symbole vorausgesetzt werden 

muß. Das heißt, daß wir genau in dem Maße, wie wir in der Welt verstehend mit 

Gehalten umgehen, die Welt als einen Sinnzusammenhang mit unterschiedlichen 

Strukturdimensionen auffassen, auf die wir uns in verschiedenen ›Weltbezügen‹ 

als auf unterschiedliche Momente unseres Standes in der Welt beziehen. Eine 

Ebene eines zwar mit Gehalten umgehenden, aber undifferenziert-eindimensio-

nalen Verhaltens, wie Habermas die Entwicklungsstufe symbolisch vermittelter 

Interaktion konzipiert, kann es nicht geben. 

 

2.2.1.2 Die Ausdifferenzierung der Weltbezüge und des  
Kommunikationsmediums 

 

Während Habermas hinsichtlich Meads Theorie darüber, wie der Gebrauch be-

deutungsidentischer Symbole sich entwickelt haben könnte, nur Präzisierungen 

für notwendig hält, sieht er in Meads Erklärung der Genese des normenregulier-

                                                 

25 J. Habermas: TkH, Bd. 2, S. 33f. (Herv. im Orig.) 

https://doi.org/10.14361/9783839404560 - am 14.02.2026, 14:13:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404560
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


90 | GEHALT UND NORMATIVITÄT BEI HABERMAS 

 

ten Handelns als der nächst höheren gesellschaftlichen Entwicklungsstufe zwei 

wesentliche Versäumnisse. 

Der erste Einwand ist methodologischer Natur. Mead beschränke sich darauf, 

auf der Ebene der Ontogenese in einer Sozialisationssituation nachzukonstruie-

ren, wie der Erwerb der Kompetenz zu normenreguliertem Handeln verstanden 

werden kann. Dabei setze er voraus, daß sich bereits eine durch Normen integ-

rierte Gemeinschaft gebildet hat, die hinter der Autorität der sozialisatorischen 

Instanz der Normvermittlung – gewöhnlich die Eltern – steht. Mead gebe aber 

keine phylogenetische Erklärung dafür, wie der Übergang von einer instinktge-

bundenen zu einer normbasierten Vergesellschaftung erfolgt sein kann. 

Der zweite Einwand bezieht sich darauf, daß Mead den notwendigen Verän-

derungen des Kommunikationsmediums zu wenig Beachtung geschenkt habe. 

Die Ersetzung der instinktgebundenen Verhaltenssteuerung durch eine normen-

regulierte ist nach Habermas erst dann möglich, wenn mit der grammatischen 

und modalen Ausdifferenzierung des Symbolgebrauchs eine sprachliche Durch-

strukturierung auch der Handlungsmotivationen eingesetzt hat. Die Kernthese 

dieser Habermasschen Überlegung lautet: »Normengeleitetes Handeln setzt die 

grammatische Rede als Kommunikationsmedium voraus.«
26

 Zunächst ist dem-

nach zu klären, worum es bei der Diskussion um die Struktur der Handlungsmo-

tivationen von Aktoren geht. Hinsichtlich der Beschaffenheit der Handlungsmo-

tivationen stellt sich die Frage, wie diese strukturiert sein müssen, damit sich das 

Aktorhandeln von angeborenen Programmen, die bestimmte Umweltreize mit 

bestimmen Verhaltensreaktionen verknüpfen, unabhängig machen kann. Dies 

soll nach Habermas eben dann möglich sein, wenn zwei wesentliche Bedingun-

gen erfüllt sind. Einerseits müssen die Aktoren über ein Kommunikationsme-

dium verfügen, das hinreichend differenziert ist, um einen »gleichzeitig situati-

onsbezüglichen und situationsüberschreitenden« Gebrauch von ihm machen zu 

können.
27

 Andererseits soll sich im Gebrauch dieses Kommunikationsmediums 

ein Selbstbezug der Aktoren ausbilden, der eine symbolische Strukturierung 

aufweist. Habermas’ Gedanke ist es dabei, den Selbstbezug als einen unter ande-

ren Weltbezügen aufzufassen, die sich im Gebrauch des Kommunikationsmedi-

ums erst ausdifferenzieren und deswegen auch von seiner Struktur geprägt sind. 

Habermas gibt – zu Teilen unter Bezug auf Tugendhat – insbesondere zwei 

Gründe dafür an, warum erst ein auf sprachliches Niveau ausdifferenziertes 

Kommunikationsmedium es den Aktoren ermöglicht, die Instinktbindung ihrer 

Verhaltensregulierung zu überwinden. Zum einen bedürfe es singulärer Termini, 

um »auf Gegenstände Bezug nehmen [zu können], die räumlich und zeitlich von 

der Sprechsituation entfernt sind, um Sachverhalte auch unabhängig vom Kon-

text, gegebenenfalls in zeitlicher und ontischer Modalisierung wiederzugeben.«
28

 

                                                 

26 Ebd., S. 96. 

27 Ebd., S. 47. 

28 Ebd. 

https://doi.org/10.14361/9783839404560 - am 14.02.2026, 14:13:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404560
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


NORMENREGULIERTES HANDELN UND KRITISIERBARE GELTUNGSANSPRÜCHE | 91 

 

Mit dieser Möglichkeit, sich auf Situationen zu beziehen, in denen man sich au-

genblicklich nicht befindet, entsteht das Konzept einer unabhängig von den eige-

nen unmittelbar vollzogenen Interaktionen gegebenen Realität, d.h. der formale 

Begriff einer objektiven Welt. Wenn Aktoren in der Lage sind, sich auf ihre 

Umwelt als auf eine objektive Welt zu beziehen, ist nach Habermas eine notwen-

dige Voraussetzung für die Ablösung von einer instinktgebundenen Verhaltens-

regulierung erfüllt. 

Diese Überlegung gehört in einen weiteren Zusammenhang. Die Plausibilität 

der These, daß die Umformung der instinktgebundenen Verhaltensregulierung 

die Ausbildung des Konzepts einer objektiven Welt voraussetzt, beruht darauf, 

daß ein Aktor gleichsam einen Abstand zwischen sich und die Welt bringen muß, 

um sich einen Handlungsraum erst zu eröffnen. Diese Idee hat eine lange Tradi-

tion, in die sich so unterschiedliche Autoren wie Herder, Humboldt, Heidegger, 

Gehlen oder eben auch Mead eintragen lassen.
29

 In Habermas’ Systematik ist die 

Ausbildung des Konzepts der objektiven Welt tatsächlich aber nur ein Moment 

des umfassenderen Prozesses der Ausdifferenzierung der formalen Weltkon-

zepte. Deswegen ist die zweite Eigenschaft, auf Grund derer ein ausdifferenzier-

tes Kommunikationsmedium die Umstellung der Verhaltensregulierung und da-

mit der Handlungskoordinierung ermöglicht, die grundlegendere. 

Ein ausdifferenziertes Kommunikationsmedium stellt nämlich die Mittel für 

eine pragmatische Modalisierung des Weltbezugs bereit. Aktoren müssen diffe-

renzieren können, ob sie sich auf Situationsbestandteile als einen Teil der objek-

tiven, der sozialen oder ihrer Innenwelt beziehen, und dies wird in dem Maß 

möglich, in dem das Kommunikationsmedium Indikatoren zur Verfügung stellt, 

die diese verschiedenen Bezugsweisen bezeichnen. Dies ist der Prozeß, in wel-

chem die Intentionalität der Aktoren entsteht und sich ihr Handlungswillen bil-

det. So stellt Habermas fest: »Mit der Ausdifferenzierung der Grundmodi ge-

winnt das sprachliche Medium der Verständigung die Kraft, den Willen zurech-

nungsfähiger Aktoren zu binden.« Und mit Blick auf die sich damit eröffnende 

Möglichkeit zu kommunikativer Handlungskoordinierung fügt er an: »Ego kann 

diese illokutive Kraft auf Alter ausüben, sobald beide in der Lage sind, ihr Han-

deln an Geltungsansprüchen zu orientieren.« 
30

 

Die Bedeutung der pragmatischen Modalisierung des Kommunikationsmedi-

ums arbeitet Habermas zunächst nicht so klar heraus wie die Rolle, die die Ent-

stehung singulärer Termini, die Herausbildung des Irrealis und der zeitlichen In-

dizierung spielen. In seinem Argumentationsgang nehmen die Überlegungen 

dazu – im Abschnitt 1.(4) des fünften Kapitels – den Platz einer allgemein ge-

haltenen Darstellung ein, wie insgesamt die symbolische Durchstrukturierung der 

                                                 

29 Vgl. hierzu z.B. J. Habermas: »Die befreiende Kraft der symbolischen Formgebung. 

Ernst Cassirers humanistisches Erbe und die Bibliothek Warburg«, in: ders., Vom 

sinnlichen Eindruck zum symbolischen Ausdruck, Frankfurt/Main: Suhrkamp 1997, 

S. 9-40, hier S. 16. 

30 Beide Zitate: J. Habermas: TkH, Bd. 2, S. 46. (Herv. im Orig.) 

https://doi.org/10.14361/9783839404560 - am 14.02.2026, 14:13:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404560
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


92 | GEHALT UND NORMATIVITÄT BEI HABERMAS 

 

Handlungsmotivationen aufzufassen ist und wie sie mit der sprachlichen Ausdif-

ferenzierung zusammenhängt. Diese ungleichgewichtig stärkere Beachtung der 

Rolle des Konzepts einer ›entsozialisierten‹ Realität verstehe ich als ein Sym-

ptom dessen, daß Habermas zuletzt doch den Status der Sprache aus der instru-

mentalistischen Konstellation eines Aktors heraus versteht, der mit den Gege-

benheiten der objektiven Welt konfrontiert ist. 

Aus der These, daß erst die symbolische Durchstrukturierung der Hand-

lungsmotivationen, die auf den Gebrauch eines ausdifferenzierten Kommunikati-

onsmediums zurückgeht, die Ablösung von der Instinktbindung der Verhaltens-

regulierung ermöglicht, gewinnt Habermas nun ein Argument, weshalb dieser 

Ablösungsprozeß mit der Umstellung der symbolisch vermittelten Interaktion auf 

ein normenreguliertes Handeln einhergehen muß. 

Setzt man nämlich voraus, daß die Ablösung vom instinktregulierten Ver-

halten qua symbolischer Durchstrukturierung der Handlungsmotivationen statt 

gefunden hat, dann kann die Entstehung des normenregulierten Handelns als 

notwendige Einführung eines neuen Mechanismus der Handlungskoordinierung 

erklärt werden. Denn der Mechanismus symbolisch vermittelter Interaktion zer-

bricht, wenn die Handlungsmotivationen der Aktoren symbolisch durchstruktu-

riert sind: »Anhand sprachanalytischer Überlegungen zur kommunikativen Ver-

wendung von Propositionen kann man sich klarmachen, wie [...] der signal-

sprachliche Mechanismus der Handlungskoordinierung gestört und die Grund-

lage der symbolisch vermittelten Interaktion erschüttert wird. In dem Maße, wie 

die Interaktionsteilnehmer sprachlich über eine objektive Welt verfügen, auf die 

sie sich mit Propositionen beziehen oder in die sie zielgerichtet intervenieren 

können, lassen sich ihre Handlungen nicht mehr über Signale koordinieren.«
31

 

Der Mechanismus der symbolisch vermittelten Interaktion soll darauf beruhen, 

daß im Gebrauch eines Symbols gerade noch kein nach formalen Welten diffe-

renzierter Situationsbezug statt hat, sondern Aussagen über die objektive Welt 

stets mit Handlungsaufforderungen verknüpft sind. Löst sich diese Verknüpfung 

im Zuge der Ausdifferenzierung des Kommunikationsmediums, kann der Sym-

bolgebrauch auch nicht mehr verhaltenssteuernd wirken: »Nur solange die de-

skriptiven mit den expressiven und imperativen Bedeutungskomponenten ver-

schmolzen sind, haben Signale eine verhaltenssteuernde Kraft. Mit der Stufe der 

symbolisch vermittelten Interaktion zerbrechen zwar die Funktionskreise tieri-

schen Verhaltens, aber die Signale bleiben an Verhaltensdispositionen und Ver-

haltensschemata gebunden. Dieser Einbettung verdanken Signale eine bindende 

Kraft, die ein funktionales Äquivalent für die Auslöserwirkung von Gesten dar-

stellt. Auf der Stufe propositional ausdifferenzierter, im engeren Sinne sprachli-
cher Kommunikation geht diese Art von Motivation verloren.«

32
 Habermas 

schließt daraus, daß die »Regulierung des Handelns durch Normen [...] als Lö-

                                                 

31 Ebd., S. 50. 

32 Ebd., S. 50f. (Herv. im Orig.) 

https://doi.org/10.14361/9783839404560 - am 14.02.2026, 14:13:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404560
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


NORMENREGULIERTES HANDELN UND KRITISIERBARE GELTUNGSANSPRÜCHE | 93 

 

sung eines Problems aufgefaßt werden [kann], das auftritt, sobald die signal-

sprachliche Koordinierung von Handlungen nicht mehr funktioniert.«
33

 

Habermas präsentiert also ein dreigliedriges Entwicklungsschema. Ausge-

hend von einer noch ganz instinktgebundenen, gestensprachlichen Verhaltens-

steuerung unter Artgenossen (1), entsteht die symbolisch vermittelte Interaktion, 

in der die Aktoren zwar schon die Kompetenz zum Gebrauch bedeutungsidenti-

scher Symbole haben, aber ihr Handeln letztlich doch auf Basis von ›Verhaltens-

dispositionen und Verhaltensschemata‹ aneinander anschließen (2). Die Kompe-

tenz zu normenreguliertem Handeln bildet sich aus, wenn dieser Mechanismus 

im Zuge der Ausdifferenzierung des Kommunikationsmediums seine Wirkung 

verliert (3). Damit ist die Ebene kommunikativer Handlungskoordinierung be-

treten. 

 

2.2.1.3 Objektive Welt, Neuterperspektive und generalisierte  
Normgeltung 

 

Habermas’ Überlegungen zur Bedeutung eines ausdifferenzierten Kommunikati-

onsmediums gelten der Analyse von Bedingungen, unter denen sich das symbo-

lisch vermittelte zum normenregulierten Handeln entwickeln kann. Die Analyse 

der Kompetenz normenregulierten Handelns und der korrespondierenden Kon-

stitution einer geteilten sozialen Welt legitim geregelter Beziehungen treibt Ha-

bermas mit Mead zunächst auf der Ebene der Ontogenese fort. Dabei gilt, wie im 

Falle der Ausbildung der Kompetenz zum Gebrauch bedeutungsidentischer 

Symbole, der Mechanismus der Einstellungsübernahme als das Movens der 

Lernentwicklung. Habermas kommt es darauf an zu zeigen, wie sich aus der Per-

spektive eines Kindes stufenweise die Interaktionsformen verändern, wenn die 

Kompetenz zu normenreguliertem Handeln erworben wird. Das Kind muß dabei 

ein Verständnis dafür erwerben, daß Normen (a) situationsunabhängig und (b) 

für alle Mitglieder seiner Gemeinschaft gleichermaßen gelten und daß der Sinn 

der Normgeltung darin besteht, daß man (c) Normen befolgen wollen soll, weil 

(d) der verpflichtende Charakter von Normen letztlich auf ihrer Zustimmungsfä-

higkeit beruht. 

Die einzelnen Rekonstruktionsschritte müssen uns hier nicht alle im Detail 

interessieren. Die wesentlichen Punkte stellen sich wie folgt dar.
34

 In der Interak-

tion mit den Eltern versteht das Kind zunächst das wechselseitige Befolgen von 

Imperativen als eine gegenseitige Befriedigung von Bedürfnissen und gewinnt 

das Konzept eines ›Verhaltensmusters‹. Diese Verhaltensmuster können zwar 

schon situationsübergreifend, d.h. bei räumlicher und zeitlicher Variation, ange-

wendet werden, sind aber noch an die jeweiligen Autoritätspersonen gebunden.
 

Solche Verhaltensmuster versteht das Kind als mit der kombinierten Willkür sei-

                                                 

33 Ebd., S. 52f. 

34 Vgl. ebd., S. 53-65. 

https://doi.org/10.14361/9783839404560 - am 14.02.2026, 14:13:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404560
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


94 | GEHALT UND NORMATIVITÄT BEI HABERMAS 

 

nes eigenen und des Willens seines sozialisierenden Gegenübers ausgestattet. 

Dieses Konzept einer überpersönlichen Willkür muß nun sozial verallgemeinert 

werden, damit das Kind das Konzept einer für alle Mitglieder seiner Gemein-

schaft geltenden Norm erwirbt. Allerdings wird als Geltungsgrund der Normen 

zunächst bloß eine verallgemeinerte Willkür verstanden, d.h. ein einfacher Impe-

rativ eines Gruppenwillens, dem durch die vereinigte Sanktionsmacht dieser 

Gruppe Geltung verschafft wird. 

In der Erklärung des Lernschritts zur sozialen Generalisierung der Normgel-

tung kommt die Ausdifferenzierung der Weltbezüge ins Spiel. Interessanterweise 

ist auch hier die Entstehung des Konzepts einer objektiven Welt von zentraler 

Bedeutung: 

 

Wir sind bisher davon ausgegangen, daß Ego und Alter, wenn sie miteinander agieren, 

genau zwei kommunikative Rollen, nämlich die des Sprechers und des Hörers, über-

nehmen. Dem entsprechen koordinierte Teilnehmerperspektiven, wobei die reziproke 

Verschränkung der austauschbaren Perspektiven eine Struktur beschreibt, die dem Ver-

ständnis von Handlungssituationen zugrunde liegt. Ferner haben wir angenommen, daß 

die Konstituierung einer Welt von Objekten zumindest eingesetzt hat; das Kind muß an-

satzweise eine objektivierende Einstellung gegenüber wahrnehmbaren und manipulier-

baren Gegenständen einnehmen können, wenn es intentional handeln sowie Aufforde-

rungen und Absichtserklärungen verstehen soll. Dem entspricht die Perspektive eines 

Beobachters, die allerdings nun erst in den Bereich der Interaktion eingeführt wird. So-

bald diese Bedingung [...] erfüllt ist, kann Ego die kommunikative Rolle von Alter in 

die Kommunikationsrollen eines Alter Ego, des teilnehmenden Gegenübers, und eines 

Neuter, des bei der Interaktion anwesenden Gruppenmitgliedes, aufspalten. Damit wer-

den die Kommunikationsrollen von Sprecher und Hörer an der Position eines unbetei-

ligten Dritten relativiert, und zwar als Rolle der ersten, und der zweiten, angesprochenen 

und stellungnehmenden Person.
35

 

 

Habermas ist der Meinung, daß das Verständnis der Allgemeingültigkeit von 

Normen auf die Fähigkeit zurückgeht, die Perspektiven von Ego, Alter-Ego und 

Neuter koordinieren bzw. ineinander transformieren zu können. Die Neuter-

perspektive versteht er als die Anwendung der Perspektive, die wir als Beobach-

ter auf die objektive Welt haben, auf soziale Verhältnisse. Dann nämlich kann 

Ego »die reziproke Verknüpfung von Teilnehmerperspektiven vergegenständli-
chen, d.h. gegenüber der Interaktion von A und B eine objektivierende Einstel-

lung einnehmen, und das System der zwischen ihm und B verschränkten Hand-

lungsperspektiven von den besonderen Situationen, in denen sich die beiden 

Aktoren A und B begegnet sind, abheben. A begreift, daß jeder, der Egos und 

Alters Perspektive einnehmen würde, dasselbe Perspektivensystem einnehmen 

                                                 

35 Ebd., S. 58f. (Herv. im Orig.) 

https://doi.org/10.14361/9783839404560 - am 14.02.2026, 14:13:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404560
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


NORMENREGULIERTES HANDELN UND KRITISIERBARE GELTUNGSANSPRÜCHE | 95 

 

müßte. Unter dieser Bedingung kann auch der Begriff eines konkreten Verhal-

tensmusters zum Konzept der Handlungsnorm verallgemeinert werden.«
36

 

In der Entstehung dieses Perspektivensystems sieht Habermas also eine Er-

rungenschaft, die das normenregulierte Handeln über das symbolisch vermittelte 

Handeln hinausheben soll. Ich werde nun zunächst deutlich machen, weshalb, 

Habermas’ eigenen Ausführungen folgend, dieses Perspektivensystem und damit 

auch die Ausdifferenzierung der Weltbezüge bereits für den Gebrauch bedeu-

tungsidentischer Symbole vorausgesetzt werden muß. Dabei wird deutlich, daß 

Habermas’ Versuch, in ontogenetischer Perspektive den Unterschied zwischen 

Sprach- bzw. Rationalitätsnormen einerseits und Handlungsnormen andererseits 

herauszuarbeiten, unplausibel ist. Vielmehr legen Habermas’ Analysen nahe, daß 

der verpflichtende Charakter von Normen auf der Grundlage eines mit dem 

Spracherwerb gewonnenen basalen Normativitätsverständnisses erfolgt.  

Nach Habermas’ These erwirbt das Kind mit der Integration der Beobachter-

perspektive – d.h. des formalen Weltkonzepts der objektiven Welt – in das Sys-

tem von Handlungsperspektiven das Verständnis für die Allgemeinheit von 

Normen. Überwunden werden soll dabei eine Partikularität, die sich darin aus-

drückt, daß das Kind die Norm noch nicht als eine Regel versteht, die für alle 

Mitglieder seiner Gemeinschaft Geltung hat, sondern nur als ein Verhaltensmus-

ter, welches die Verhaltenserwartungen zweier Interaktionspartner – die seiner 

Bezugsperson und seine eigenen – miteinander konditional verknüpft. Die sozi-

alkognitive Ausgangssituation sieht Habermas dadurch gekennzeichnet, daß das 

Kind die kommunikativen Rollen von Sprecher und Hörer übernehmen kann. Mit 

dieser Beschreibung der Ausgangssituation knüpft Habermas an die Erörterungen 

zur Entstehung der symbolisch vermittelten Kommunikation an. Diese sollte sich 

gegenüber einer ›Gestensprache‹ genau dadurch auszeichnen, daß sich die kom-

munikativen Rollen von Sprecher und Hörer ausbilden. Die in dieser Anknüp-

fung implizierte Parallelisierung der Onto- und der Phylogenese wird von Ha-

bermas zwar nicht explizit gemacht, doch ist aus dem Kontext der Überlegung 

deutlich, daß herausgearbeitet werden soll, worin ein normenreguliertes Handeln 

über die symbolisch vermittelte Interaktion hinaus entwickelt ist. Wir können 

nun die vorstehenden Darstellungen (in den Abschnitten 2.2.1.2 und 2.2.1.3) von 

Habermas’ Argumentationsgang so zusammenfassen, daß die Ausdifferenzierung 

des Kommunikationsmediums und, damit zusammenhängend, der Weltbezüge 

deswegen eine Voraussetzung für die Kompetenz zu normenreguliertem Handeln 

ist, weil (a) eine Ablösung der Verhaltensregulierung von der ursprünglichen In-

stinktgebundenheit nur auf dieser Grundlage möglich ist und weil (b) die Integ-

ration des Bezugs auf eine Welt objektiver Gegebenheiten in das System der 

Handlungsperspektiven die Voraussetzung für ein Verständnis von Normen als 

allgemein geltenden Regeln schafft. 

                                                 

36 Ebd., S. 59. (Herv. im Orig.) 

https://doi.org/10.14361/9783839404560 - am 14.02.2026, 14:13:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404560
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


96 | GEHALT UND NORMATIVITÄT BEI HABERMAS 

 

Diese Analyse paßt aber nicht mit Habermas’ Beschreibung der symbolisch 

vermittelten Interaktion zusammen. Nach dieser Beschreibung stellt die symbo-

lisch vermittelte Interaktion einen Mechanismus der Handlungskoordinierung 

dar, der sich gegenüber der ›Gebärdensprache‹ (hoch entwickelter Wirbeltiere) 

durch den Gebrauch bedeutungsidentischer Symbole auszeichnet, aber sich von 

der Stufe des normenregulierten Handelns dadurch unterscheiden soll, daß 

Kommunikationsmedium und Weltbezüge noch gänzlich undifferenziert sind. 

Dabei hat Habermas in seiner »Präzisierung von Meads Bedeutungstheorie mit 

Hilfe von Wittgensteins Konzept der Befolgung einer Regel« entwickelt, daß der 

Gebrauch bedeutungsidentischer Symbole die Kompetenzen sowohl zu regelge-

leitetem Verhalten wie zur Kritik solchen Verhaltens unter Bezug auf eine Regel 

voraussetzt. Habermas hat mit Wittgenstein darauf abgehoben, daß gerade die 

Kritik eines regelgeleiteten Verhaltens das Verständnis für die allgemeine Gel-

tung einer Regel voraussetzt und nicht auf ein Verständnis von Regelmäßigkeiten 

reduziert werden kann. 

Wenn aber weiter gilt, was Habermas mit Mead in ontogenetischer Perspek-

tive entwickelt hat: daß das Verständnis für die Allgemeingültigkeit einer Regel 

voraussetzt, daß ein objektivierender Bezug auf eine Welt manipulierbarer Ge-

genstände ausdifferenziert und ins Spiel gebracht ist, dann muß rückgeschlossen 

werden, daß auch die Kompetenz zum Gebrauch bedeutungsidentischer Symbole 

nur entwickelt werden kann, wenn die Ausdifferenzierung von Kommunikati-

onsmedium und Weltbezügen eingesetzt hat. Daß wir im Gebrauch von Symbo-

len Gehalte verstehen, besagt nach Habermas’ Analyse, daß wir in unterschiedli-

chen Situationen und unabhängig davon, wer das Symbol gebraucht, in der Lage 

sind, einen regelgerechten von einem abweichenden Gebrauch zu unterscheiden. 

Das ist genau die Fähigkeit, deren Ontogenese Habermas hinsichtlich des nor-

menregulierten Handelns erst durch die Ausdifferenzierung der Weltbezüge er-

möglicht sieht. 

Dies führt zu dem eigentlich plausiblen Ergebnis, daß diese Ausdifferenzie-

rung der Weltbezüge in dem Maße fortschreitet, wie Aktoren sich an Gehalten 

orientieren. Im Habermasschen Theorierahmen folgt des weiteren, daß mit der 

Orientierung an Gehalten auch eine Differenzierung des Kommunikationsmedi-

ums einsetzt. Auch dies ist eine plausible Vorstellung, denn sie besagt, daß die 

Entstehung des Umgangs mit Gehalten zugleich eine Generativität der Verknüp-

fungsmöglichkeiten mit sich bringt. Wenn wir Gehalte ausbilden, beginnen wir 

unmittelbar, auch mit den verschiedenartigen Bezugsmöglichkeiten auf die Situ-

ationen, in die wir gestellt sind, umzugehen. Die Einführung der symbolisch 

vermittelten Interaktion als einer Zwischenstufe erweist sich so als unplausibel 

und unnötig. Habermas müßte in seiner Konstruktion davon ausgehen, daß sich 

die Identität der Bedeutung von Symbolen in genau dem Maße ausbildet, wie 

sich auch das Kommunikationsmedium und die Weltbezüge auszudifferenzieren 

beginnen. 

https://doi.org/10.14361/9783839404560 - am 14.02.2026, 14:13:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404560
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


NORMENREGULIERTES HANDELN UND KRITISIERBARE GELTUNGSANSPRÜCHE | 97 

 

Damit erweist sich Habermas’ Strategie, die Ausbildung der Kompetenz zu 

regelgeleitetem Gebrauch von Symbolen von der des Befolgens von Handlungs-

normen zu unterscheiden als nicht tragfähig. Habermas will zeigen, daß eine 

Ausdifferenzierung von Kommunikationsmedium und Weltbezügen erst für das 

Verständnis von Handlungsnormen vorausgesetzt werden muß. Bei genauerer 

Betrachtung seiner Rekonstruktion dieses Kompetenzgewinns zeigt sich aber, 

daß – immer den Maßgaben der Habermasschen Theorie selbst folgend – das 

Verständnis für die Regelallgemeinheit von Sprachnormen und von Handlungs-

normen sich zusammenhängend entwickeln muß. Zieht man weiter in Betracht, 

daß Habermas plausibel dargelegt hat, weshalb die Umstellung einer instinktge-

bundenen Verhaltenssteuerung auf eine normative Handlungskoordinierung die 

Ausdifferenzierung des Kommunikationsmediums voraussetzt, dann liegt der 

Schluß nahe, daß es die sprachlichen Praktiken sind, die als das basal normative 

Phänomen in den Interaktionen von Aktoren angesehen werden müssen. 

 

2.2.2 Die Phylogenese kritisierbarer Geltungsansprüche 

 

In den Abschnitten 2.2.1.3 und 2.2.1.4 habe ich Schwierigkeiten verfolgt, die 

sich in Habermas’ Darstellung der Entwicklung der Kompetenz zu normenregu-

liertem Handeln ergeben. Ich habe gezeigt, inwiefern seine Analyse der Bedin-

gungen, unter denen sich ein symbolisch vermitteltes Handeln zu einem normen-

regulierten entwickeln kann, mit seiner Rekonstruktion von Meads Darstellung 

der Schritte, in denen sich der Erwerb der Kompetenz zu normenreguliertem 

Handeln in der kindlichen Sozialisation vollzieht, nicht konsistent zusammen-

stimmt. 

Habermas müßte in seinen Überlegungen zur Bedeutung der symbolischen 

Durchstrukturierung der Handlungsmotivationen zeigen, warum das Regelfolgen 

beim Gebrauch bedeutungsidentischer Symbole ohne symbolisch durchstruktu-

rierte Handlungsmotivationen möglich sein soll, das Regelfolgen des normenre-

gulierten Handelns aber nicht. Dies gelingt ihm nicht. Sein Argument, das sich 

auf das Verständnis der Allgemeingültigkeit einer Regel bezieht, ist nicht triftig. 

Habermas kann nicht plausibel machen, warum wir im Fall der Handlungsnor-

men die Allgemeingültigkeit der Regel nur verstehen können, weil wir über ein 

ausdifferenziertes Kommunikationsmedium verfügen, im Fall der Sprachregeln 

aber deren Gültigkeit verstehen können, ohne eines entsprechend ausdifferen-

zierten Kategoriengefüges zu bedürfen.  

Im vorliegenden Abschnitt werde ich nun die phylogenetische Erzählung dis-

kutieren, die Habermas entwickelt, um die Zirkularität von Meads Theoriearchi-

tektonik zu vermeiden. Ich werde nachzeichnen, daß sie analoge Schwierigkeiten 

aufwirft wie die Erklärung auf der ontogenetischen Ebene. Wieder geht es um die 

Unterscheidung zweier sozialevolutionärer Stufen mit Blick auf die Rollen von 

symbolisch vermittelter und normenregulierter Interaktion. In Frage steht dabei, 

ob Habermas plausibel eine Stufe, auf der die gesellschaftliche Integration von 

https://doi.org/10.14361/9783839404560 - am 14.02.2026, 14:13:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404560
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


98 | GEHALT UND NORMATIVITÄT BEI HABERMAS 

 

symbolisch vermittelter Interaktion getragen wird, von einer nächsten Stufe un-

terscheiden kann, auf der das normenregulierte Handeln – dann nämlich als 

kommunikatives Handeln – selbst die für die Integration notwendigen »Energien 

gesellschaftlicher Solidarität«
37

 hervorbringt. 

Worin besteht – um es nochmals deutlich zu machen – nach Habermas die 

Zirkularität von Meads Vorgehen und was müssen die phylogenetischen Erörte-

rungen leisten, um diesen Fehler zu vermeiden? 

Wie im letzten Abschnitt dargestellt, erläutern Mead und, ihm folgend, Ha-

bermas die Genese der Kompetenz zu normenreguliertem Handeln in bezug auf 

die kindliche Sozialisation. In dieser Analyse ist vorausgesetzt, daß es bereits 

Erwachsene gibt, die die Perspektive eines ›verallgemeinerten Anderen‹ einneh-

men können, die also miteinander eine normintegrierte Gemeinschaft bilden. Um 

die Entstehung dieser Gemeinschaft und der Perspektive des ›Generalized Other‹ 

zu erklären, kann nun ersichtlich nicht wieder auf die Erklärung des Kompetenz-

erwerbs im Rahmen der Sozialisation zurückgegriffen werden, ohne zirkulär zu 

argumentieren. 

Genau so verfährt – nach Habermas’ Vorwurf – aber Mead. Unbeantwortet 

bleibt dabei also die Frage, wie sich im Verlauf der sozialen Evolution so etwas 

wie Gruppenidentitäten als eine symbolisch strukturierte Größe herausgebildet 

haben.
38

 Um diese phylogenetische Erklärungslücke zu schließen, will Habermas 

zwei Fragen erörtern: Zum einen strebt er an, »die Phänomene aufzusuchen, an 

denen sich die Struktur von Gruppenidentitäten aufklären läßt«
39

 und zum ande-

ren will er den Zusammenhang zwischen der symbolisch vermittelten Interaktion 

und einer »aller Normgeltung vorausliegende[n] Autorität des ›verallgemeinerten 

Anderen‹«
40

 klären. Beide Fragen verhandelt Habermas im Rückgang auf Durk-

heims Theorie der Religion. Verständlich gemacht werden soll – um auch dies zu 

wiederholen –, wie sich der Entwicklungsschritt von einer pränormativen gesell-

schaftlichen Integration unter Bedingungen symbolisch vermittelter Interaktion 

zu einer sprachvermittelten kommunikativen Vergesellschaftung auf der Grund-

lage normenregulierten Handelns vollzogen haben könnte. 

Habermas läßt sich dabei von zwei zusammenhängenden Ideen leiten, die er 

mit bzw. an Durkheim entwickelt. Einerseits sollen rituelle Praktiken, die den 

Kern des Religiösen bilden, für die fraglichen Gruppenidentitäten konstitutiv 

                                                 

37 Ebd., S. 96. 

38 Daß die Gruppenidentitäten auf dem Gebrauch von Symbolen aufruhen, unterschei-

det sie demnach von der Weise, in denen Artengemeinschaften höherer Tierspezies 

eine Einheit bilden. Vgl. J. Habermas: TkH, Bd. 2, S. 73: »Die Teilnehmer an sym-

bolisch vermittelten Interaktionen können sich aus Exemplaren einer tierischen Spe-

zies mit angeborener artspezifischer Umwelt erst in dem Maße in Angehörige eines 

Kollektivs mit Lebenswelt verwandeln, wie sich die Instanz eines verallgemeinerten 

Anderen, wir können auch sagen: ein Kollektivbewußtsein oder eine Gruppenidenti-

tät ausbildet.« 

39 J. Habermas: TkH, Bd. 2, S. 73. 

40 Ebd., S. 73f. 

https://doi.org/10.14361/9783839404560 - am 14.02.2026, 14:13:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404560
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


NORMENREGULIERTES HANDELN UND KRITISIERBARE GELTUNGSANSPRÜCHE | 99 

 

sein. Auf ihren »religiöse[n] Symbolismus«
41

 geht jene protonormative Autorität 

zurück, die der Gruppe als der Instanz eines verallgemeinerten Anderen zu-

kommt (vgl. 2.2.2.1). Andererseits formuliert Habermas, ausgehend von der Be-

obachtung, daß sich bereits in den frühesten Stammesgesellschaften die Tren-

nung eines sakralen von einem profanen Bereich nachweisen lasse, die These ei-

ner »Aufspaltung des Kommunikationsmediums».
42

 Während im profanen Be-

reich unter umweltlichem Anpassungsdruck bereits die Ausbildung der proposi-

tional strukturierten Sprache stattfinde, bleiben die rituellen Praktiken im gegen 

den Anpassungsdruck abgeschotteten sakralen Bereich als Formen symbolisch 

vermittelter Interaktion bestehen und garantieren die Anschlußfähigkeit der in-

strumentell orientierten profanen Handlungen (vgl. 2.2.2.2). 

Die These von der Aufspaltung des Kommunikationsmediums bildet den 

Ausgangspunkt für die Erklärung der Entstehung des Begriffs eines kritisierbaren 

Geltungsanspruchs und gibt damit die Grundlage für die sprachpragmatische Er-

klärung des Übergangs von der symbolisch vermittelten Interaktion zum normen-

regulierten Handeln ab. Habermas legt diese Erklärung so an, daß die Ausbildung 

von propositionalen Gehalten unabhängig vom ›normativen Hintergrund‹ des 

kommunikativen Handelns bleiben soll. Propositionale Gehalte bilden sich nach 

diesem Theorem in einem instrumentellen Umgang mit der Natur aus, der im 

›profanen Bereich‹ des gesellschaftlichen Lebens angesiedelt ist und deshalb 

(zunächst) mit der Reproduktion der normativen Grundlagen der gesellschaftli-

chen Reproduktion nichts zu tun hat. Der mit solchen profanen propositionalen 

Sprechakten verbundene Geltungsanspruch besitzt nach Habermas keine origi-

näre normative Signifikanz. Diese kommt ihm erst nach einer Verschmelzung 

mit der Normativität zu, deren Herkunft die rituelle Praxis im sakralen Bereich 

ist (vgl. 2.2.2.3) 

Nach der hier entwickelten Lesart dient diese Konstruktion letztlich dazu, ei-

ne ›schwach‹ naturalistische Verteidigung des philosophischen Realismus zu er-

möglichen. Gegen diese Argumentationsstrategie erhebe ich zunächst den Ein-

wand, daß ihr zentrales Konzept einer protonormativen rituellen Integration im 

Habermasschen Theorierahmen inkonsistent ist. Hat man sich die Motivation und 

die Konsequenzen der Habermasschen Argumentationsstrategie klargemacht, 

wird deutlich, daß die Notwendigkeit für die aufwendige Erklärung der Entste-

hung eines kritisierbaren Geltungsanspruchs einem Systemzwang geschuldet ist. 

Verzichtet man im Gegensatz zu Habermas darauf, die Normativität der Hand-

lungsnormen unabhängig von der der sprachlichen Normen einzuführen, ergibt 

sich, daß die ›rationalen Bindungskräfte‹ von kritisierbaren Geltungsansprüchen 

nicht erst ein Resultat eines sozial-evolutionären Zusammenwachsens zunächst 

getrennter gesellschaftlichen Bereiche sind, sondern sprachlichen Praktiken not-

wendig zugehören. In sprachliche Praktiken verwickelt zu sein heißt, mit den ›in-

                                                 

41 Ebd., S. 84. 

42 Ebd., S. 87. 

https://doi.org/10.14361/9783839404560 - am 14.02.2026, 14:13:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404560
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


100 | GEHALT UND NORMATIVITÄT BEI HABERMAS 

 

teraktionsfolgenrelevanten Verbindlichkeiten‹ umzugehen, die konstitutiv für 

diese Praktiken sind (vgl. 2.3). 

 

2.2.2.1 Rituelle Praktiken konstituieren die Identität der Gruppe 
 

Die von Mead offengelassene Frage ist, wie der Übergang zwischen Artenge-

meinschaften von Exemplaren einer tierischen Spezies zu normenintegrierten 

Gesellschaften von Individuen zu erklären ist. Diese Erklärung will Habermas 

unter Rückgriff auf das Entwicklungsschema der Kommunikationsformen geben, 

nach welchem der erste Schritt heraus aus der instinktgebundenen Verhaltensre-

gulierung mit der Ausbildung einer symbolisch vermittelten Interaktion gemacht 

ist, an den sich als zweiter Schritt deren Fortentwicklung zum sprachlich vermit-

telten kommunikativen Handeln anschließt. 

Habermas greift hier auf Durkheims Analysen der Phylogenese eines ›Kol-

lektivbewußtseins‹ zurück. Nach dieser Durkheimschen Analyse entstehen bzw. 

reproduzieren sich die Identitäten früher Stammesgemeinschaften in den kulti-

schen Handlungen gemeinsam begangener Riten. Mit Blick auf die Erklärung der 

Genese kommunikativer Vergesellschaftung ist dabei zweierlei von Bedeutung. 

Zum einen zeichnet Habermas nach, wie Durkheim im Laufe seiner Arbeit von 

einer subjektphilosophischen Auffassung zu einer angehend pragmatistischen 

und »nicht positivistischen Deutung des Kollektivbewußtseins« gelangt.
43

 Hier 

schließt Habermas nicht direkt systematisch an, sondern thematisiert den Punkt 

eher als einen weiteren Beleg dafür, daß subjektphilosophische Grundbegriffe in 

gesellschaftstheoretische Aporien führen (was Durkheim zwar nicht explizit dis-

kutiert, aber seine Werkgeschichte sozusagen exemplifiziert). Von Belang ist der 

pragmatistische Zug von Durkheims Analyse für Habermas aber besonders des-

wegen, weil Durkheim deutlich macht, daß es sich bei den Riten um eine beson-

dere Form des Gebrauchs von Symbolen handelt. Damit bietet Durkheim eine 

Analyse dessen, wie in symbolisch vermittelter Interaktion eine Instanz entstehen 

kann, die die Integration der Gruppe trägt. Das ist also eine Instanz, die genau die 

Strukturstelle von Meads ›Generalized Other‹ einnimmt. So besteht Habermas’ 

Vorschlag darin, »Durkheims kollektive Identität an den Platz von Meads ›ver-

allgemeinertem Anderen‹« zu rücken, denn dann biete »es sich an, den Symbo-

lismus der frühesten Stammesreligionen im Lichte der Meadschen Konstruktion 

des Übergangs von der symbolisch vermittelten zur normengeleiteten Interaktion 

zu betrachten».
44

 Die Gruppe konstituiert sich nach Durkheims Vorstellung durch 

den kollektiven Bezug auf heilige Objekte, die in den rituellen Praktiken zu 

Symbolen werden.
45 

                                                 

43 Ebd., S. 81. 

44 Ebd., S. 86. 

45 Vgl. J. Habermas: TkH, Bd. 2, S. 82: »Bei Totemtieren oder -pflanzen drängt sich 

der symbolische Charakter ohnehin auf: sie sind, was sie bedeuten. Tabuvorschrif-

ten verhindern, daß sie wie profane Dinge behandelt, z.B. als Nahrung konsumiert 

https://doi.org/10.14361/9783839404560 - am 14.02.2026, 14:13:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404560
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


NORMENREGULIERTES HANDELN UND KRITISIERBARE GELTUNGSANSPRÜCHE | 101 

 

Habermas rekonstruiert die rituelle Praxis als Form gesellschaftlicher Integ-

ration auf der Schwelle zur Integration durch kommunikatives Handeln. Es geht 

darum, den »religiöse[n] Symbolismus als Mittel für eine spezielle Form der 

symbolisch vermittelten Interaktion« zu erweisen, wodurch gezeigt würde, daß 

»die rituelle Praxis, [...] einer kommunikativ vollzogenen Kommunion« dient 

und darin die Identität der Gruppe stiftet und trägt.
 46

 Nachdem Habermas einige 

von Durkheims Beschreibungen der rituellen Praktiken wiedergegeben hat, ent-

faltet er den Kern dieser Überlegung folgendermaßen: 

 

Man sieht die strukturellen Ähnlichkeiten, die zwischen rituellen Handlungen und sym-

bolisch vermittelten, über Signale gesteuerten Interaktionen bestehen. Die Paläosym-

bole besitzen eine Bedeutung, die noch nicht modal differenziert ist, und sie verfügen in 

der Art von Signalen über eine verhaltenssteuernde Kraft. Andererseits haben die ritu-

ellen Handlungen ihre adaptiven Funktionen verloren; sie dienen der Herstellung und 

Erhaltung einer kollektiven Identität, dank deren die Interaktionssteuerung von einem 

genetischen, im einzelnen Organismus verankerten Programm auf ein intersubjektiv ge-

teiltes Programm umgestellt werden kann. Dieses Programm kann erst gesendet werden, 

wenn die kollektive Einheit einer Kommunikationsgemeinschaft gesichert ist. Die 

Gruppe kann sich als Kollektiv dadurch konstituieren, daß der Motivhaushalt der asso-

ziierten Einzelnen symbolisch erfaßt und über dieselben semantischen Gehalte struktu-

riert wird. Der überwiegend apellativ-expressive Charakter der Riten deutet darauf hin, 

daß Instinktreste symbolisch aufgesogen und sublimiert werden – vielleicht auf der 

Grundlage von Ritualisierungen, die bei Tieren charakteristischerweise im Bereich ge-

fühlsambivalenter Übersprungshandlungen auftreten.
47

 

 

Die in rituellen Praktiken wirksame Verhaltenssteuerung beruht auf der Signal-

wirkung der modal noch nicht differenzierten Paläosymbole. Diese verhaltens-

steuernde Kraft soll nun im Dienst der Gruppenintegration stehen, da der rituelle 

Symbolismus gleichzeitig zu einer homologen Durchstrukturierung des Motiv-

haushaltes der Einzelnen führen soll. Die einheitliche Semantik des Heiligen, qua 

der die Einzelnen ihre Handlungsantriebe artikulieren und sich damit von ihrer 

genetisch-instinktiven Steuerung lösen können, soll also die substiantielle Iden-

tität der Gruppe verbürgen. 

                                                                                                                                               

werden. Alle sakralen Gegenstände, ob nun Fahnen, Embleme, Schmuck, Tätowie-

rungen, Ornamente, Abbildungen, Idole oder natürliche Objekte und Ereignisse tei-

len diesen Status. Sie figurieren als Zeichen mit einer konventionellen Bedeutung, 

wobei alle denselben semantischen Kern haben; sie repräsentieren die Macht des 

Heiligen, sind ›kollektive Ideale, die sich an materielle Gegenstände geheftet ha-

ben‹.« Im letzten Satz zitiert Habermas Durkheim aus: »Le dualisme de la nature 

humaine et ses conditions sociales.« In: Scientia, XV (1914), S. 206-221.  

46 J. Habermas: TkH, Bd. 2, S. 84. 

47 Ebd., S. 88. (Herv. im Orig.) Habermas verweist nach dem letzten Satz in einer 

Anmerkung auf Irinäus Eibl-Eibesfeld: Grundriß der vergleichenden Verhaltensfor-

schung, München: Piper 1967. 

https://doi.org/10.14361/9783839404560 - am 14.02.2026, 14:13:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404560
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


102 | GEHALT UND NORMATIVITÄT BEI HABERMAS 

 

Die Schwierigkeit dieser phylogenetischen Erzählung läßt sich am Auftau-

chen des Ausdrucks ›Kommunikationsgemeinschaft‹ festmachen Einerseits 

macht Habermas klar, daß es eine die Identität der Gruppe stiftende Einheitlich-

keit kulturell erworbener Handlungsmotivationen nur dann geben kann, wenn es 

sich um eine kommunikativ integrierte Gruppe (eine ›Kommunikationsgemein-

schaft‹) handelt, wobei Habermas, wie systematisch für ihn notwendig, den Ter-

minus ›kommunikative Integration‹ gewöhnlich für eine nach dem Modell 

sprachlich vermittelten Handelns analysierbare Integration reserviert. Anderer-

seits soll in rituellen Praktiken die Konstitution einer Gruppenidentität aber ge-

rade noch nicht durch eine Form der Handlungskoordinierung erfolgen, die nach 

dem Modell einer durch sprachliche Akte vermittelten Interaktion analysierbar 

wäre: Es kommt an der Stelle darauf an, daß rituelle Praktiken eine Form symbo-
lisch vermittelter Interaktion sind, die sich noch nicht auf ein differenziertes 

Kommunikationsmedium stützt.. Habermas greift auf Durkheims Theorie der Re-

ligion zurück, um die s.E. von Mead hinterlassene Erklärungslücke zu füllen, und 

das heißt zu zeigen, wie unter den Bedingungen eines noch nicht ausdiffe-

renzierten Kommunikationsmediums eine Instanz entstehen könnte, die in Meads 

ontogenetischer Erklärung des Erwerbs der Kompetenz zu normenreguliertem 

Handeln die Rolle des ›Generalized Other‹ spielen kann. Habermas’ Erklärungs-

ansatz steht dabei aber in direktem Widerspruch zu der vorher entwickelten The-

se, daß genau eine symbolische Durchstrukturierung der Handlungsmotivationen 

nur durch ein ausdifferenziertes Kommunikationsmedium, d.h. im Gebrauch ei-

ner grammatischen Sprache, und noch nicht auf dem Niveau eines symbolisch 

vermittelten Handelns möglich ist.
48

 

Im oben zitierten Abschnitt habe ich einen weiteren Gesichtspunkt bislang 

unberücksichtigt gelassen. Es ist Habermas’ knapper Hinweis darauf, daß die ri-

tuellen Praktiken keine adaptiven Funktionen mehr erfüllen sollen. Damit ist auf 

Habermas’ Theorem der ›Aufspaltung des Kommunikationsmediums‹ verwiesen. 

                                                 

48 Vgl. z.B.: J. Habermas: TkH, Bd. 2, S. 40: Eine Signalsprache [i.e. der Gebrauch 

bedeutungsidentischer Symbole – SB] greift noch nicht auf die Impulse und das 

Verhaltensrepertoire über. Solange die motivationalen Grundlagen und das Reper-

toire der Verhaltensweisen nicht symbolisch durchstrukturiert sind, bleibt die sym-

bolische Handlungskoordinierung in eine vorsprachlich funktionierende, letztlich 

auf Instinktresiduen gestützte Verhaltensregulation eingebettet.« (Herv. im Orig.); 

vgl. auch S. 42f.: »Die Bildung von Identitäten und die Entstehung von Institutionen 

kann man sich nun so vorstellen, daß der außersprachliche Kontext der Verhaltens-

dispositionen und der Verhaltensschemata gewissermaßen sprachlich durchdrungen, 

d.h. symbolisch durchstrukturiert wird. Während bis dahin nur die Instrumente der 

Verständigung in Signale, in Zeichen mit konventionell festgelegten Bedeutungen 

umgearbeitet worden sind, durchdringt der Symbolismus auf der Stufe normengelei-
teten Handelns auch die Motivationen und das Verhaltensrepertoire; er schafft 

gleichzeitig subjektive Orientierung und übersubjektive Orientierungssysteme, ver-

gesellschaftete Individuen und gesellschaftliche Institutionen. Dabei fungiert die 

Sprache als Medium nicht der Verständigung und der Überlieferung kulturellen 

Wissens, sondern der Sozialisation und der sozialen Integration.« (Herv. im Orig.) 

https://doi.org/10.14361/9783839404560 - am 14.02.2026, 14:13:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404560
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


NORMENREGULIERTES HANDELN UND KRITISIERBARE GELTUNGSANSPRÜCHE | 103 

 

2.2.2.2 Die Aufspaltung des Kommunikationsmediums 
 

Durkheim habe, so referiert Habermas, durch ethnologische Studien, in denen 

ihm die Bedeutung der rituellen Praktiken für den religiösen Symbolismus deut-

lich geworden sei, Abstand von seiner bewußtseinsphilosophischen Sicht auf das 

Religiöse gewonnen. Durkheim habe allerdings aus seinen vorhergehenden Ar-

beiten als einen wichtigen Ausgangspunkt den Befund übernommen, daß schon 

die ältesten menschlichen Gemeinschaften die Trennung eines sakralen von ei-

nem profanen Bereich aufweisen würden. 

Diesem Befund gibt Habermas nun eine sprachtheoretisch folgenreiche Deu-

tung. Habermas vertritt nämlich die These, daß im Bereich des profanen Han-

delns eine Ausdifferenzierung des Kommunikationsmediums stattfindet, während 

die Kommunikation im sakralen Bereich von diesem Ausdifferenzierungsprozeß 

abgeschirmt wird. Diese These soll näher verständlich machen, wie die Entwick-

lung einer ausdifferenzierten Sprache der Motor für die Rationalisierung der ge-

sellschaftlichen Integrationsformen werden konnte. 

Nach einem Stichwort aus der Überschrift des fraglichen Abschnitts muß die 

Phylogeneseerzählung die Entstehung eines ›normativen Hintergrundes des 

kommunikativen Handelns‹ plausibilisieren. Habermas veranschlagt in der Ent-

stehungsgeschichte des kommunikativen Handelns einen Zustand, in der die 

Ausdifferenzierung des Kommunikationsmediums zunächst ein Integrationsdefi-
zit zur Folge hat: »In dem Maße, wie sich Objektwahrnehmung und teleologi-

sches Handeln ausbilden, werden aus der Signalsprache propositionale Bestand-

teile ausdifferenziert, die später die explizite Form von Aussage- und Absichts-

sätzen annehmen. Wir haben gesehen, daß ein Sprecher mit der kommunikativen 

Verwendung dieser Sätze signalsprachliche Bindungseffekte nicht ersetzen 

kann.«
49

 Diese Überlegung hatte Habermas schon in der Auseinandersetzung mit 

Mead vorgebracht, um zu folgern, daß das normenregulierte Handeln sich als ein 

Mechanismus entwickelt, der dieses Integrationsdefizit überwindet. Dort hatte 

Habermas allerdings zunächst verfochten, daß die Ausdifferenzierung des Kom-

munikationsmediums eine notwendige Bedingung für die Ablösung der Verhal-

tenssteuerung von ihrer instinktiven Grundlage ist. Diese Ablösung werde in der 

symbolisch vermittelten Interaktion noch nicht vollzogen. Die Schwierigkeiten 

dieser Rekonstruktion, die ich in bezug auf den Begriff eines Gebrauchs bedeu-

tungsidentischer Symbole bereits diskutiert habe, kehren bezüglich des Theorems 

von der Aufspaltung des Kommunikationsmediums wieder. Dieses Theorem 

führt Habermas – in direktem Anschluß an die letzten zitierten Sätze – wie folgt 

ein: 

 

Ich vermute deshalb eine Aufspaltung des Kommunikationsmediums, die der Absonde-

rung des sakralen vom profanen Lebensbereich entspricht: der religiöse Symbolismus, 

                                                 

49 J. Habermas: TkH, Bd. 2, S. 87. (Herv. im Orig.) 

https://doi.org/10.14361/9783839404560 - am 14.02.2026, 14:13:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404560
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


104 | GEHALT UND NORMATIVITÄT BEI HABERMAS 

 

der einen normativen Konsens ermöglicht und damit die Grundlage für eine rituelle 

Handlungskoordinierung bietet, ist jener archaische Teil, der von der Stufe der symbo-

lisch vermittelten Interaktion übrigbleibt, wenn Erfahrungen aus dem Bereich eines 

immer stärker propositional strukturierten Umgangs mit wahrnehmbaren und manipu-

lierbaren Gegenständen in die Kommunikation einschießen. Die religiösen Symbole 

sind aus den Funktionen der Anpassung und der Realitätsbewältigung ausgeklinkt und 

dienen speziell dazu, die Verhaltensdispositionen und Antriebsenergien, die sich von 

angeborenen Programmen lösen, an das Medium der symbolischen Kommunikation an-

zuschließen.
50

 

 

Die Vorstellung ist demnach, daß es im profanen Bereich einen instrumentellen 

Umgang mit der Welt gibt, in welchem sich propositionale Gehalte ausdifferen-

zieren. Dieser instrumentelle Umgang mit der Welt muß aber notwendig inner-
halb gesellschaftlicher Verhältnisse stattfinden, wenn Habermas den Prämissen 

seiner (und hier auch Meads) Theorie treu bleiben will
51

 – obwohl eben dieser 

Ausdifferenzierungsvorgang (zunächst) desintegrierende Folgen haben soll. Also 

muß erklärt werden, woher der gesellschaftliche Zusammenhalt noch rühren 

kann. Genau dies erklärt die Aufspaltungsthese: Der Zusammenhalt der Gruppe 

wird durch die rituellen Praktiken versichert; und damit der sakrale Bereich nicht 

in den desintegrierenden Sog der Ausdifferenzierung gerät, wird er durch Tabu-

vorschriften u.ä. gegenüber dem Rationalisierungsdruck abgeschirmt. 

Dieses Abspaltungstheorem macht aber Habermas’ Phylogeneseerzählung 

widersprüchlich. Einerseits sollen die vorsprachlichen, rituellen Praktiken einen 

›normativen Konsens‹ hervorbringen. Dadurch eben können sie den ›normativen 

Hintergrund‹ einer Handlungskoordinierung im profanen Bereich stellen, die 

durch rein instrumentell gebrauchte Sprechakte vermittelt ist und deswegen 

selbst keine integrierenden Bindungskräfte hervorbringt. Andererseits aber hat 

Habermas klargemacht, daß die Regulierung des Handelns durch Normen nur 

solchen Akteuren möglich ist, die schon über eine differenzierte Sprache verfü-

gen. Der normative Konsens soll also vorsprachlich erzeugt und gleichzeitig eine 

normative Regulierung von Interaktionen nur unter der Bedingung einer ausdiffe-

renzierten Sprache überhaupt möglich sein. Habermas belastet hier seine Erklä-

rungsstrategie mit zwei unvereinbaren Forderungen. Dies soll noch etwas ge-

nauer nachvollzogen werden. 

Im Rahmen des Versuchs, Durkheims Theorie des Religiösen dafür zu nut-

zen, die phylogenetische Erklärungslücke in der Meadschen Theoriearchitektur 

zu füllen, empfiehlt Habermas einen erneuten Rückgriff auf Meads Analysen des 

                                                 

50 Ebd. 

51 Habermas hat Meads und Durkheims Bewußtsein davon, daß »der Funktionskreis 

instrumentellen Handelns [...] sich nicht unabhängig von den Strukturen der Zusam-

menarbeit analysieren« (TkH, Bd. 2, S. 71) läßt – und damit nicht unabhängig von 

der Weise, wie die soziale Regelung der Gruppenaktivitäten erfolgt –, explizit ge-

gen eine Heideggersche Ignoranz dieses Zusammenhangs hervorgehoben. 

https://doi.org/10.14361/9783839404560 - am 14.02.2026, 14:13:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404560
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


NORMENREGULIERTES HANDELN UND KRITISIERBARE GELTUNGSANSPRÜCHE | 105 

 

Zusammenhangs von Kommunikation und Integration. Dadurch soll begreiflich 

werden, wie »sich die am religiösen Symbolismus festgemachten Energien ge-

sellschaftlicher Solidarität verzweigen und als moralische Autorität sei es den In-

stitutionen oder den Personen mitteilen».
52

 Die Distribution der rituell produzier-

ten Solidaritätsressource soll nur durch den Gebrauch des Mediums einer Spra-

che bewerkstelligt werden können, d.h. »allein durch kommunikatives Handeln 

hindurch.«
53

 Diese – in Habermas’ Theorie zentrale – These eines Zusammen-

hangs zwischen kommunikativem Handeln und der Reproduktion gesellschaftli-

cher Solidarität soll für sich genommen hier keinesfalls bestritten werden, sie läßt 

sich allerdings nicht in konsistenter Weise zusammen mit dem phylogenetischen 

Theorem der Aufspaltung des Kommunikationsmediums verfechten. 

Denn dieses Theorem soll der Erklärung dienen, wie sich das kommunikative 

Handeln als Modus der Vergesellschaftung erst entwickelt haben könnte. Die 

Trennung der Bereiche bezieht sich in Habermas’ sprachtheoretischer Deutung 

eben darauf, daß im sakralen Bereich die Ausdifferenzierung des Kommunikati-

onsmediums noch nicht stattgefunden hat (und genau deshalb soll hier der gesell-

schaftliche Zusammenhalt gestiftet werden können), während sich im profanen 

Bereich zwar schon ein propositionaler Sprachgebrauch ausgebildet hat, der aber 

ein Gebrauch von Sprache genau in dem Maße ist, als er eine je individuelle und 

darin bezüglich der gesellschaftlichen Integration defizitäre Praxis des instru-

mentellen Umgangs mit Welt ist. Wenn Habermas die rituell erzeugten Bin-

dungsenergien in einer sprachlich vermittelten kommunikativen Praxis an Insti-

tutionen und Personen weitergegeben sehen will, dann dementiert er, daß es ei-

nen phylogenetischen Entwicklungsschritt gegeben haben kann, in dem das 

sprachlich vermittelte Handeln nicht selbst schon als interaktionsfolgenrelevantes 

kommunikatives Handeln angesehen werden muß. Wenn jene Verzweigung von 

Energien gesellschaftlicher Solidarität im Sprachgebrauch innerhalb des profanen 

Bereichs statt hat, dann heißt das genau, daß dieser Sprachgebrauch bereits Funk-

tionen der gesellschaftlichen Integration erfüllt. Er kann dann nicht mehr als rein 

instrumentell beschrieben werden, wie es das Aufspaltungstheorem vorsieht. Wie 

im nächsten Abschnitt ausführlicher zu zeigen ist, geht daraus hervor, daß die 

These von der Aufspaltung des Kommunikationsmediums für die Erklärung der 

Entstehung des Begriffs eines kritisierbaren Geltungsanspruchs unnötig ist. 

Bevor die Frage der Entstehung des Begriffs eines kritisierbaren Geltungsan-

spruchs zum Thema wird, will ich die bisherige Argumentation dieses Abschnitts 

nochmals zusammenfassen und darauf zuspitzen, daß Habermas keine Erklärung 

für die Konstitution normativer Verhältnisse anbietet. 

Der systematische Stellenwert des Theorems von der Aufspaltung des Kom-

munikationsmediums bezieht sich auf den Zusammenhang von Sprache, Norma-

tivität und gesellschaftlicher Integration. Die Frage ist kurz gesagt: Wie entwi-

                                                 

52 J. Habermas: TkH, Bd. 2, S. 96. 

53 Ebd. 

https://doi.org/10.14361/9783839404560 - am 14.02.2026, 14:13:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404560
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


106 | GEHALT UND NORMATIVITÄT BEI HABERMAS 

 

ckeln sich Artengemeinschaften tierischer Speziesexemplare zu Gesellschaften 

menschlicher Individuen? Die erste Antwort, die Habermas darauf gibt, lautet: In 

dem Maß, wie die Gemeinschaft durch Normen reguliert wird. Habermas argu-

mentiert hier, daß die Ablösung einer instinktgebundenen Verhaltenssteuerung in 

dem Maße vollzogen ist, wie der Erwerb der Kompetenz zu normenreguliertem 

Handeln voranschreitet. Die zweite Antwort, die Habermas gibt, lautet: In dem 

Maß, in dem sich ein sprachlich differenziertes Kommunikationsmedium entwi-

ckelt. Dafür hat Habermas insbesondere das zweigliedrige Argument vorge-

bracht, daß (a) erst das Verfügen über singuläre Termini und die sprachlichen 

Mittel ›zeitlicher und ontischer Modalisierungen‹ die Distanz zur Umwelt schaf-

fe, die eine Transformation des Reiz-Reaktion-Schemas in das Muster te-

leologischen Handelns ermöglicht, und daß (b) der so entstandene Begriff der ob-

jektiven Welt die Voraussetzung für die Ausbildung einer Neuterperspektive 

darstellt, deren Integration in das duale Perspektivsystem von Sprecher und Ad-

ressat den Begriff einer allgemeinen Normgeltung hervorbringt. 

Die damit von Habermas analysierte Bedingung für eine befriedigende Erklä-

rung der Phylogenese menschlicher Gesellschaften ist also, daß sie die gleichur-

sprüngliche Entwicklung der beiden spezifischen Eigenschaften dieser Gesell-

schaften – Normativität und Sprachlichkeit – in einen plausiblen Zusammenhang 

bringt. Das gelingt im Aufspaltungstheorem offensichtlich nicht. Diesem Theo-

rem kommt genau insoweit Erklärungskraft zu, wie eine phylogenetische Ent-

wicklungsstufe angenommen wird, auf der einerseits im sakralen Bereich Nor-

mativität entsteht und andererseits im profanen eine ausdifferenzierte Sprache. 

Erklärungskräftig wäre dabei also nicht die Erläuterung des gleichursprünglichen 

Zusammenhangs von Normativität und Sprachlichkeit, sondern die Differenz von 

deren Herkunft. Damit verfehlt Habermas die selbstgestellte Bedingung an eine 

triftige Erklärung der Phylogenese normenregulierter gesellschaftlicher Integra-

tion.
54

 

                                                 

54 Bei genauerer Lektüre läßt sich auch am Text der entsprechenden Abschnitte aus 

dem fünften Kapitel der Theorie des kommunikativen Handelns deutlich ablesen, 

daß Habermas mit der eigenen Konstruktion nicht wohl ist. Keinesfalls an allen 

Stellen gesteht er den rituellen Praktiken zu, im Vollsinne normative Praktiken zu 

sein. Den vielen Stellen, an denen Habermas geradewegs von einem rituell produ-

zierten und reproduzierten normativen Konsens spricht (vgl. z.B. TkH, Bd. 2, S. 84, 

85, 86, 90, 95, 96, 97), stehen auch vorsichtigere Formulierungen gegenüber. So 

nennt er die fragliche Gruppenidentität auch einen »im Kern normativen, zwar vor-

sprachlichen aber symbolisch vermittelten Konsens« (TkH, Bd. 2, S. 83, meine 

Herv.), bzw. sieht darin nur einen »archaische[n] Kern des Normativen« (TkH, Bd. 

2, S. 74). Analoge und in Zusammenhang stehende Widersprüchlichkeiten in Ha-

bermas’ Sprachgebrauch gibt es bezüglich des Begriffs des Konsenses. So spricht er 

einerseits von »jenem rituell geschützten normativen Konsens, den Durkheim ana-

lysiert hat« (TkH, Bd. 2, S. 108) als von einem »zwar vorsprachlichen aber symbo-

lisch vermittelten Konsens« (TkH, Bd. 2, S. 83) und hält andererseits die Fähigkeit, 

einen Konsens erzielen zu können, doch für eine strikt an die Ausdifferenzierung 

der Sprache gebundene Errungenschaft: »[...] erst auf sprachlichem Niveau kann 

https://doi.org/10.14361/9783839404560 - am 14.02.2026, 14:13:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404560
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


NORMENREGULIERTES HANDELN UND KRITISIERBARE GELTUNGSANSPRÜCHE | 107 

 

2.2.2.3 Die Entstehung des Begriffs eines kritisierbaren 
 Geltungsanspruchs 

 

Habermas’ Erklärung der Entstehung des Konzepts eines kritisierbaren Gel-

tungsanspruchs führt weiter in die sprachtheoretischen Probleme, die seine Stra-

tegie aufwirft. Wie bereits deutlich geworden ist, geht Habermas davon aus, daß 

die propositionalen Gehalte einer grammatisch differenzierten Sprache entstehen, 

ohne daß ein derart gehaltvoller Sprachgebrauch unmittelbar Bindungseffekte 

zwischen den Sprechenden hervorbringen würde. Die Ausdifferenzierung eines 

propositionalen Sprachgebrauchs im Bereich der profanen gesellschaftlichen 

Praxis hängt mit der Entwicklung einer instrumentellen Einstellung der Aktoren 

zusammen; deren instrumentelles Handeln kann aber die für eine gemeinschaftli-

che Interaktion notwendigen Koordinierungsleistungen nicht tragen. Gegen den 

desintegrierenden Rationalisierungsdruck kann – der Habermasschen Erklärung 

folgend – die gesellschaftliche Integrität nur gewahrt werden, indem der sakrale 

Bereich, in welchem rituelle Praktiken die gesellschaftlichen Bindungskräfte 

hervorbringen, davon abgeschirmt wird. Aus Habermas’ Erklärungsstrategie re-

sultiert deshalb die Aufgabe zu zeigen, wie in der sprachlich vermittelten Inter-

aktion soziale Bindungskräfte ansässig werden können. 

Da Habermas die ausdifferenzierte Sprache und die gruppenintegrierende 

Normativität getrennt hat, muß er im weiteren gesondert verständlich machen, 

wie es möglich ist, daß die sprachliche Vermittlung des sozialen Handelns in jene 

zentrale Position rückt, die für die Architektonik der Theorie des kommunikati-

ven Handelns prägend ist. Damit steht die phylogenetische Erklärung des Beg-

riffs an, der in der Theorie des kommunikativen Handelns das entscheidende 

Scharnier zwischen der Sprach- und der Handlungstheorie bildet: der Begriff ei-

nes kritisierbaren Geltungsanspruchs.  

Die Phylogenese des Konzepts eines kritisierbaren Geltungsanspruchs soll 

erklären, wie es zustande kommt, daß Sprechakte »eine auch unabhängig von 

normativen Kontexten wirksame illokutionäre Kraft«
55

 entfalten, die in der Lage 

ist, gesellschaftliche Bindungen zu produzieren. Die Grundidee von Habermas’ 

Erklärung besagt, »daß sich der Begriff eines kritisierbaren Geltungsanspruchs 

einer Assimilation der Wahrheit von Aussagen an die (zunächst keineswegs kriti-

sierbare) Geltung von Normen verdankt.«
56

 

Im Rahmen der Erläuterung seines Theorems einer ›Versprachlichung des 

Sakralen‹ geht Habermas nochmals auf die sprechakttheoretische Analyse von 

                                                                                                                                               

Einverständnis die Form eines kommunikativ erzielten Konsenses annehmen.« 

(TkH, Bd. 2, S. 113, Herv. im Orig.) 

55 Ebd., S.112. 

56 Ebd., S.109. Vorausgesetzt ist, wie dargestellt, daß die Geltung der Normen auf die-

ser frühen Stufe der sozialen Evolution in rituellen Praktiken im sakralen Bereich 

gestiftet wird, während sich Aussagen mit einem Anspruch auf Wahrheit im profa-

nen instrumentellen Umgang mit der Natur ausdifferenzieren. 

https://doi.org/10.14361/9783839404560 - am 14.02.2026, 14:13:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404560
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


108 | GEHALT UND NORMATIVITÄT BEI HABERMAS 

 

Sprechhandlungen zurück. Ziel der Diskussion im »Exkurs zu den drei vor-

sprachlichen Wurzeln kommunikativen Handelns«
57

 ist es nachzuzeichnen, wie 

»sich die grammatische Rede von der Signalsprache durch die Ausdifferenzie-

rung und höherstufige Zusammenfügung jener assertorischen, appellativen und 

expressiven Bestandteile unterscheidet, die zunächst eine Einheit bilden«
58

, um 

auf dieser Grundlage deutlich machen zu können, in welcher Weise die jeweili-

gen Bestandteile »vorsprachlich verwurzelt sind.«
59

 Dabei gilt nach Habermas, 

daß sich für ›Kognitionen‹ und ›Expressionen‹ »aus der Verhaltensforschung be-

kannte vorsprachliche Korrelate« angeben lassen. Für die ›Obligationen‹, die auf 

der Ebene »normenregulierten Handelns aufgespalten [werden] in die intersub-

jektive Anerkennung bestehender Normen einerseits, in normenkonforme Hand-

lungsmotive andererseits«
60

, sieht Habermas nicht in analoger Weise Korrelate, 

die sich auch bei Lebewesen aufzeigen ließen, die nicht denselben evolutionären 

Stand erreicht haben wie der Mensch. Auch die Obligationen haben aber nach 

der Habermasschen Phylogeneseerzählung eine vorsprachliche Wurzel, wenn-

gleich keine Wurzel, die nicht schon die Differenzierung einer Ebene von Gehal-

ten der Verständigung voraussetzte. 

Die Wurzel, die dem normenregulierten Handeln einen »Kontakt mit einer, 

wenn auch nicht symbolfreien, so doch vorsprachlichen Realität« sichern soll, 

besteht nach Habermas in dem »Kollektivbewußtsein«, das der »paläosymbolisch 

gestützte normative Konsens und die von ihm getragene kollektive Identität«
61

 

hervorbringen. An dieser Stelle zahlt sich gewissermaßen Habermas’ Bemühung 

aus, die Stufe der symbolisch vermittelten Interaktion von jener des sprachlich 

vermittelten kommunikativen Handelns zu unterscheiden. Indem Habermas auch 

für die ›Obligationen‹ und damit für alle drei Kategorien, in die er die Gehalte 

einteilt, die in unserem Handeln und Denken liegen – Kognitionen, Obligationen 

und Expressionen als die Korrelate zu den propositionalen, illokutionären und 

expressiven Bestandteilen von Sprechhandlungen –, naturgeschichtliche Bezugs-

größen angeben kann, steht die Vereinbarkeit eines kantianisch-transzendentalis-

tischen Konstruktivismus mit einem nichtszientistischen Darwinismus in Aus-

sicht.
62

 Einerseits verändert sich demnach unser Bezug zur Welt grundlegend, 

wenn wir uns mittels einer grammatisch differenzierten Sprache verständigen, 

andererseits bleibt aber, indem wir auf den phylogenetischen Herkunftsort unse-

                                                 

57 Ebd., S. 97-117. 

58 Ebd., S. 99. 

59 Ebd., S. 97. 

60 Ebd., S. 99. 

61 Ebd., S. 97. (Herv. im Orig.) 

62 Vgl. zur Bedeutung dieser Vereinbarkeit für Habermas’ Arbeit seine Antworten auf 

einige Fragen der Herausgeber in: »Postscript. Some concluding remarks«, in: 

Mitchell Aboulafia/Myra Bookman/Catherine Kemp (Hg.), Habermas and Pragma-

tism. London u. New York: Routledge 2002, S. 222-233, hier S. 227. 

https://doi.org/10.14361/9783839404560 - am 14.02.2026, 14:13:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404560
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


NORMENREGULIERTES HANDELN UND KRITISIERBARE GELTUNGSANSPRÜCHE | 109 

 

res Kategoriensystems deuten können, sozusagen der sichere Stand eines Natur-

wesens in einer realen Welt im Blick. 

Dieser theoretische Zug ist allerdings mit zwei Schwierigkeiten behaftet. Ei-

nerseits kommt Habermas mit der direkten Rückführung seiner wichtigsten kate-

gorialen Ordnung auf eine vorsprachliche Ordnung einem Reduktionismus nahe, 

von dem er später in Wahrheit und Rechtfertigung klarmacht, daß er dringend 

vermieden werden muß.
63

 Vor allem aber wird verkannt, daß es Gehalte der Ver-

ständigung nur gibt, wo wir in normativen Bezügen stehen. 

Habermas hatte mit Wittgenstein geklärt, daß von identischen Gehalten nur 

dort die Rede sein kann, wo die Fähigkeit angesetzt wird, einen unrichtigen 

Gebrauch gehalttragender Symbole als solchen zu kritisieren. Obschon also auch 

der Gebrauch ritueller Symbole kritisierbar sein muß, hält Habermas eine von 

diesem Sachverhalt unabhängige Erklärung des Zusammenhangs einerseits der 

Kritisierbarkeit von gehaltvermittelter Verständigung und andererseits der nor-

mativen Signifikanz dieser Verständigung für notwendig. Dies soll die Erklärung 

der Entstehung eines kritisierbaren Geltungsanspruchs leisten. 

Diese Erklärung beruht auf dem Theorem der Aufspaltung des Kommunika-

tionsmediums und vollzieht sich in drei Schritten. Zunächst soll gezeigt werden, 

daß die rituell konstituierte Geltung von Normen nicht kritisiert werden kann. 

Dann verficht Habermas, daß demgegenüber der Sinn von assertorischen Sprech-

akten nur verstanden werden kann, wenn sie als Behauptungsakte aufgefaßt wer-

den, mit denen die Vorstellung verbunden wird, daß Ego mit ihnen einen von Al-

ter kritisierbaren Geltungsanspruch auf die Wahrheit der gemachten Aussage 

erhebt, den er gegebenenfalls bereit ist, mit Gründen zu verteidigen. Dieser Gel-

tungsanspruch soll soweit allerdings ohne normative Relevanz sein. Diese zwei 

zunächst getrennten Geltungsdimensionen sollen dann, so der dritte Schritt der 

Erklärung, im Zuge der durch die Lernprozesse im profanen Bereich erzwunge-

nen Rationalisierung des sakralen Bereichs im Konzept eines normativ signifi-

kanten und kritisierbaren Geltungsanspruchs verschmelzen. Mein Einwand gegen 

die Erklärung richtet sich – wie in den beiden vorhergehenden Abschnitten be-

reits deutlich wurde – gegen die Idee einer rituell konstituierten Geltung von 

                                                 

63 J. Habermas: »Einleitung: Realismus nach der sprachpragmatischen Wende«, S. 38. 

Dort spricht Habermas davon, daß sein ›schwacher Naturalismus‹ sich mit der ›pau-

schalen Voraussetzung‹ begnüge, »daß die organische Ausstattung und die kulturel-

le Lebensweise von homo sapiens einen ›natürlichen‹ Ursprung haben und grund-

sätzlich einer evolutionstheoretischen Erklärung zugänglich sind.« Über eine 

pauschale Voraussetzung geht die Theorie kommunikativen Handelns in den oben 

zitierten Stellen hinaus. Man kann das ganze Problem, das die Beschreibung der 

Ebene einer vorsprachlichen, symbolisch vermittelten Interaktion aufwirft, mit 

Blick auf diese Passagen in Wahrheit und Rechtfertigung darin sehen, daß das dabei 

gebrauchte Vokabular sowohl Anschluß an die normative Teilnehmerperspektive 

der Lebenswelt wie auch an die Perspektive einer evolutionistisch-funktionalen Er-

klärung bieten soll. Das verletzt Habermas’ methodologische Maßgabe von »ge-

trennt gehaltenen theoretischen Perspektiven». (»Einleitung: Realismus nach der 

sprachpragmatischen Wende«, S. 39) 

https://doi.org/10.14361/9783839404560 - am 14.02.2026, 14:13:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404560
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


110 | GEHALT UND NORMATIVITÄT BEI HABERMAS 

 

Normen, die sprachlich nicht eingeholt und deswegen nicht kritisierbar ist. Aber 

auch in dem Gedanken, daß man einen assertorischen Sprechakt nur verstehen 

kann, wenn man weiß, daß er einen Adressaten zur Kritik berechtigt, liegt in der 

Rede von der notwendig mitverstandenen Berechtigung zur Kritik eine petitio 

principii. Hier wird die Normativität im Verhältnis von Alter und Ego schon mit-

geführt, die dem Erklärungsgang nach doch erst aus dem sakralen Bereich im-

portiert werden muß. Zunächst ist also Habermas’ Überlegung bezüglich der feh-

lenden Kritisierbarkeit rituell etablierter Normen zu diskutieren. 

 

Am Beispiel der institutionell gebundenen Sprechhandlung des Verheiratens er-

läutert Habermas eingangs, was es heißt, daß die Bindungskraft eines Sprechakts 

auf dem normativen Kontext und nicht auf einer illokutionären Kraft beruht. Den 

Akt des Verheiratens kann man sich demnach typischerweise in eine Zeremonie 

eingebettet denken. Die Erfüllung der festgelegten Rahmenbedingungen sorgt da-

für, daß die Zeremonie als eine Eheschließung gilt. Daß das Zeremoniell folgen-

reich ist, hängt daran, daß in »Stammesgesellschaften [...] der institutionelle 

Komplex der Verwandtschaftsbeziehungen mit einer im sakralen Bereich veran-

kerten moralischen Autorität ausgestattet [ist]. Die Institution der Ehe entlehnt 

ihre Geltung jenem rituell geschützten normativen Konsens, den Durkheim ana-

lysiert hat. Das zeigt sich unmittelbar am zeremoniellen Charakter der Trauung – 

auch dann, wenn sie expressis verbis durchgeführt wird.« Der Punkt, den Haber-

mas deutlich machen will, ist, daß »die Gültigkeit der Zeremonie von der Erfül-

lung einer geltenden Norm abhängt.«
64

 Nun nimmt er die Frage auf, wie die Gel-

tung dieser Norm unter den skizzierten Bedingungen verstanden wird, und will 

zeigen, daß die Normgeltung unter diesen Bedingungen nicht kritisierbar ist. 

Das Verständnis der Normgeltung will Habermas aufklären, indem er eruiert, 

wie ein Satz verstanden wird, der genau den Geltungsanspruch einer Norm zum 

Ausdruck bringt; das ist im fraglichen Abschnitt der Theorie des kommunikativen 
Handelns der Beispielsatz (8), der lautet: »es ist geboten, daß h in S». Habermas 

bringt nun folgendes Argument vor: 

 

Den darin auftretenden Ausdruck ›es ist geboten‹ verstehen wir im Sinne des von Durk-

heim anthropologisch eingeführten Begriffs der Normgeltung. Wir brauchen hier nicht 

weiter zu analysieren, was es heißt, daß die moralische Autorität einer bestehenden In-

stitution dem sogenannten Kollektivbewußtsein ›entstammt‹; es genügt, daran zu erin-

nern, daß in diesem Stadium die Sollgeltung von Normen noch nicht im Sinne eines 

posttraditionalen Verständnisses von Normen, also eines Einverständnisses interpretiert 

werden kann, das sich in Form der intersubjektiven Anerkennung eines kritisierbaren 

Geltungsanspruchs herstellt. Man kann sich einen Kontext vorstellen, wo der Satz (8) 

im Sinne einer autoritativen, nicht auf Kritisierbarkeit angelegten Äußerung verwendet 

wird. Den Satz (8) versteht man freilich dann nicht, wenn man nicht weiß, daß sich der 

                                                 

64 J. Habermas: TkH, Bd. 2, S. 108. 

https://doi.org/10.14361/9783839404560 - am 14.02.2026, 14:13:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404560
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


NORMENREGULIERTES HANDELN UND KRITISIERBARE GELTUNGSANSPRÜCHE | 111 

 

Adressat dem Gebot widersetzen und die zugrundeliegende Norm verletzen kann. Wohl 

können sich die Interaktionsteilnehmer, sobald sie sich überhaupt in einer grammati-

schen Sprache verständigen, in verschiedener Weise auf die Geltung von Normen beru-

fen und die illokutionäre Kraft des Normativen nach verschiedenen Hinsichten differen-

zieren, beispielsweise etwas einräumen, delegieren, erlauben, bereuen oder jemanden 

autorisieren, bestrafen, auszeichnen usw. Die Kritisierbarkeit von Handlungen mit Be-

zug auf geltende Normen setzt aber noch keineswegs die Möglichkeit voraus, die Gel-

tung der zugrundeliegenden Normen selbst zu bestreiten.
65

 

 

Dieses Argument ist nicht triftig und seine Unschlüssigkeit rührt daher, daß in 

Habermas’ phylogenetischer Erklärung der Entstehung kommunikativer, nor-

menregulierter Handlungskoordinierung das Verhältnis von Sprache und Norma-

tivität nicht konsistent bestimmt wird. 

Wenn man sich, wie Habermas es vorsieht, vorstellt, daß ein Häuptling äu-

ßert, in der gegebenen Situation S sei h geboten (zum Beispiel: der Regengottheit 

nach dem Einfahren der Ernte ein Kornbündel zu opfern), dann ist der ent-

scheidende Punkt in Habermas’ Argument, was es hinsichtlich der Kritisierbar-

keit dieser Äußerung zu sagen gibt. Habermas legt nahe, daß diese Äußerung als 

›autoritative‹ nicht kritisierbar ist. Damit aber zieht er in instruktiver Weise 

zweierlei zusammen, was unterschieden werden muß: die Kritisierbarkeit der 

Norm und die Kritisierbarkeit des regulativen Sprechakts. Selbst wenn es richtig 

ist, daß es für die Adressaten dieser Äußerung nicht im Bereich des Denkbaren 

läge, die Notwendigkeit des rituellen Opfers und damit die Gültigkeit dieser 

Norm zu dementieren, so müssen sie doch zwingend in der Lage sein, den Akt 

des Häuptlings als eine Äußerung kritisieren zu können. Denn es gehört zu den 

Bedingungen für das Verstehen einer Äußerung, unterscheiden zu können, ob sie 

regelgerecht ausgeführt wurde oder nicht. So müssen die Adressaten zum Bei-

spiel unterscheiden können, ob ihrer Meinung nach da tatsächlich der Häuptling 

zu ihnen spricht oder nicht. Falls nein, werden sie die Äußerung als ungültig an-

sehen und wahrscheinlich deutliche Kritik an dem anmaßenden Sprecher üben. 

Ebenso müssen die Adressaten verstehen, welche Umstände nach Ansicht des 

Häuptlings die Anwendung der Norm angebracht sein lassen, wenn sie verstehen 

sollen, auf welche Norm der Häuptling Bezug nimmt. Das heißt, sie müssen un-

terscheiden können, ob bestimmte Umstände erfüllt sind oder nicht, und wären 

gegebenenfalls in der Lage, die falsche Bestimmung der – dann realiter unange-

messenen – Normanwendung zu kritisieren, selbst wenn das mit Blick auf gege-

bene Herrschaftsformen vielleicht nicht geschieht. Das Verstehen des regulativen 

Sprechakts setzt also seine Kritisierbarkeit voraus. 

Das Kritisieren eines regulativen Sprechakts hinsichtlich seiner normativen 

Angemessenheit fällt auch nicht zusammen mit der Kritisierbarkeit einer Hand-

lung, die die Norm verletzt, die in jenem Sprechakt zum Ausdruck gebracht wird. 

Denn die Kritik einer Handlung in bezug auf eine Norm, die auch nach Haber-

                                                 

65 Ebd., S. 108f. (Herv. im Orig.) 

https://doi.org/10.14361/9783839404560 - am 14.02.2026, 14:13:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404560
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


112 | GEHALT UND NORMATIVITÄT BEI HABERMAS 

 

mas auf dieser Entwicklungsstufe möglich ist, bezieht sich nicht auf den sprach-

lichen Akt der Bezugnahme auf die geltende Norm, sondern eben auf eine Hand-

lung.
66

 

Habermas’ Argument impliziert die Vorstellung, daß die Geltung der Norm 

in der ›autoritativen Äußerung‹ des Häuptlings gestiftet wird. Wenn derart der 

regulative Sprechakt mit der Stiftung der Normgeltung zusammenfiele, schiene 

er unter Bedingungen einer rituellen Vergesellschaftung tatsächlich nicht kriti-

sierbar. Das ist aber natürlich auch nach der Habermasschen Konstruktion nicht 

der Fall. Die Autorität, die der Äußerung Wirkmacht verschafft, gründet in der 

gemeinschaftlichen rituellen Praxis. Was Habermas die ›geltende Norm‹ nennt – 

in unserem Beispiel: nach der Ernte ein Opfer zu bringen –, muß einen der Äuße-

rung vorgängigen Bestand haben. 

Daß die mit einem Sprechakt vollzogene Bezugnahme auf eine Norm als sol-

che auch unter Bedingungen ritueller Integration kritisierbar sein muß klärt nä-

her, inwiefern normenreguliertes Handeln eine grammatische Sprache voraus-

setzt. Die Intentionalität eines sich an Regeln bindenden Aktors bedarf deswegen 

der sprachlichen Konstitution, weil damit die Voraussetzung geschaffen ist, daß 

der Automatismus eines Reiz-Reaktion-Schemas durch ein unterbrechend-dis-

tanzierendes Nein aufgehoben werden kann. Indem die sprachliche Verarbeitung 

der Bezüge des Aktors zu sich selbst sowie zu der Situation, in der er sich befin-

det, möglich wird, entsteht für den Aktor die Möglichkeit, eine Handlungsoption 

nicht zu ergreifen, weil er sie für unangemessen hält.
67

 In der Befolgung einer 

Norm ist also die notwendig sprachlich strukturierte Bewertung der Situations-
angemessenheit der Norm impliziert. Habermas sieht dies auch, wenn er an einer 

anderen Stelle von einer notwendigen »sprachlichen Aktualisierung und Kanali-

sierung« der rituell etablierten Autorität spricht: 

 

Fingieren wir einmal den Grenzfall einer total integrierten Gesellschaft. Die Religion 

erschöpft sich darin, eine bestehende rituelle Praxis in Begriffen des Heiligen auszule-

gen; ohne streng kognitive Gehalte hat sie noch nicht den Charakter eines Weltbildes 

angenommen. Im Sinne eines kulturellen Determinismus sichert sie die Einheit des Kol-

                                                 

66 Die Kritik der Handlung stellt desweiteren selbst einen sprachlichen Akt dar, der 

Bezug auf eine Norm nimmt. In diesem Sinne dienen die von Habermas aufgeführ-

ten verschiedenen Weisen der Bezugnahme auf eine Norm teilweise der Bewertung 

von Handlungen, die in den Regelungsbereich der Norm fallen. Habermas unter-

schlägt aber, daß auch diese verschiedenen Weisen der sprachlichen Bezugnahme 

als solche wiederum kritisierbar sein müssen, wenn sie verstanden werden sollen. 

67 Habermas weiß sich auf der Linie dieses Gedankens in einer langen Tradition anth-

ropologischen Nachdenkens über die Bedeutung der Sprache: »Von Herder über 

Nietzsche bis zu Heidegger und Gehlen ist das ›Nein-Sagen-Können‹ als anthropo-

logisches Monopol immer wieder hervorgehoben worden. Auf diese Einsicht stützt 

sich auch die von Popper und Adorno in verschiedenen Versionen vertretene kriti-

zistische These, daß zuverlässige Erkenntnis nur auf dem Wege der Negation von 

Aussagen zu gewinnen sei.« (TkH, Bd. 2, S. 114.) 

https://doi.org/10.14361/9783839404560 - am 14.02.2026, 14:13:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404560
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


NORMENREGULIERTES HANDELN UND KRITISIERBARE GELTUNGSANSPRÜCHE | 113 

 

lektivs und unterdrückt weitgehend Konflikte, die aus Machtbeziehungen und öko-

nomischen Interessen entstehen könnten. Diese kontrafaktischen Annahmen bestimmen 

einen Zustand der sozialen Integration, für den die Sprache nur minimale Bedeutung 

hat. Der vorgängige Wertekonsens bedarf natürlich der sprachlichen Aktualisierung und 

Kanalisierung in Handlungssituationen; aber die Verständigungsleistungen bleiben so 

sehr auf eine instrumentelle Rolle beschränkt, daß der Einfluß, den die Struktur der 

Sprechhandlungen für Art und Zusammensetzung der kulturellen Überlieferung hat, 

vernachlässigt werden darf.
68

 

 

An dieser Stelle ist gesagt, daß von der Konstitution einer handlungsleitenden 

Normativität genau insoweit gesprochen werden kann, wie jener ›vorgängige 

Wertekonsens‹ sprachlich eingeholt wird. Deswegen kann nicht umstandslos von 

einer im rituellen Bereich konstituierten Normativität gesprochen werden, wie 

Habermas es tut. Dies heißt nicht, die Bedeutung ritueller Praktiken für die Kon-

stitution der Gruppenidentität leugnen zu wollen, sondern es bedeutet, daß diese 

Praktiken nur insoweit eine normativ bedeutsame Instanz hervorbringen, als sie 

in die Reichweite sprachlichen Verstehens kommen. Erst dann können sich die 

personalen Identitäten der Aktoren soweit von der Gruppenidentität differenzie-

ren, daß sie überhaupt als Handelnde, denen ein Regelfolgen zugeschrieben wer-

den kann, in Betracht kommen.
69

 Und erst dann kann der Zusammenhang zwi-

schen rituell etablierten Autoritätsverhältnissen und dem, was daraus in einer ge-

gebenen Situation als ein von einer Norm gebotenes Verhalten folgt, hergestellt 

werden. 

Solange es dieses sprachlichen Vermittlungsschrittes noch nicht bedarf, hängt 

die Identität der Gruppe auch noch nicht von in regelgeleitetem Zeichengebrauch 

etablierten Gehalten als dem gemeinschaftsstiftenden Bezugspunkt ab. Insoweit 

aber die Regelung des koordinierten Verhaltens nicht mehr durch anderweitig 

(genetisch-instinktiv) vorgängig abgestimmte Reaktionen auf unmittelbare Reize 

zustande kommt, sondern auf einer Ebene des Verstandenen, bedarf es einer 

sprachlichen Erschließung derjenigen gemeinsam anerkannten Autorität, die die 

Anschlußfähigkeit der einzelnen Handlungen versichern soll. 

Habermas erfaßt diesen Zusammenhang nicht nur, wenn er von der Notwen-

digkeit einer sprachlichen Aktualisierung und Kanalisierung des Wertekonsenses 

spricht, sondern insbesondere auch in der Rolle, die er religiösen Weltbildern zu-

spricht. Er schließt sich zwar Durkheims These von den ›sakralen Wurzeln der 

Moral‹ an, betont aber, »daß der religiöse Ursprung der Institutionen erst dann 

einen nicht-trivialen Sinn gewinnt, wenn wir die religiöse Weltdeutung als Ver-

bindungsglied zwischen kollektiver Identität auf der einen und Institutionen auf 

                                                 

68 Ebd., S. 133. (Herv. im Orig.) 

69 Wie dargestellt hält Habermas es für ein wichtiges Versäumnis Meads, diesen Zu-

sammenhang der Differenzierung von sozialer, subjektiver und objektiver Welt mit 

der Ausdifferenzierung des Verständigungsmediums nicht beachtet zu haben. 

https://doi.org/10.14361/9783839404560 - am 14.02.2026, 14:13:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404560
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


114 | GEHALT UND NORMATIVITÄT BEI HABERMAS 

 

der anderen Seite in Betracht ziehen.«
70

 Dabei geht es genau um die Rolle, die 

die Sprache spielt: »Für eine Analyse des Zusammenhangs zwischen normativem 

Konsens, Weltbild und Institutionensystem ist aber vor allem interessant, daß die 

Verbindung durch die Kanäle sprachlicher Kommunikation zustande kommt. 

Während die rituellen Handlungen auf vorsprachlichem Niveau stehen, sind reli-

giöse Weltbilder ans kommunikative Handeln angeschlossen. Aus Weltbildern, 

und seien sie noch so archaisch, speisen sich die in Alltagskommunikationen 

eingehenden Situationsdeutungen».
71

 Aktoren beziehen sich also dann auf die 

Welt nicht mehr als auf Reaktionen auslösende Reize, wenn sie unter bezug auf 

Weltdeutungen beginnen, sich handelnd in Situationen und das heißt in einer 

sprachlich gedeuteten Welt zu verstehen. Aus obiger Diskussion von Habermas’ 

Überlegung zur Bezugnahme auf eine geltende Norm durch eine autoritative Äu-

ßerung hatte sich ergeben, daß die Bezugnahme auf eine Norm stets nur ver-

ständlich ist, wenn die Situationsangemessenheit verstanden (und damit auch kri-

tisiert) werden kann. Von einer Normenregulierung des Handelns kann nur ge-

sprochen werden, wenn ein spezifischer Zusammenhang zwischen der Norm und 

der Situation hergestellt wird. Religiöse Weltbilder entstehen als die Instanz, die 

diesen Vermittlungsprozeß trägt (hier das oben zunächst verkürzte Zitat vollstän-

dig): »Aus Weltbildern, und seien sie noch so archaisch, speisen sich die in All-

tagskommunikationen eingehenden Situationsdeutungen; und nur über diese Ver-

ständigungsprozesse können sich Weltbilder ihrerseits reproduzieren. Dieser 

Rückkoppelung verdanken sie die Form kulturellen Wissens, eines Wissens, das 

sich ebenso auf kognitive wie auf sozialintegrative Erfahrungen stützt.«
72

 Kurz: 

In dem Maße, wie eine Lebenswelt entsteht, greift der Mechanismus normenre-

gulierten Handelns und löst die instinktgebundene Verhaltenssteuerung ab. Dann 

kann erklärt werden, »wie die Institutionen ihre Geltung aus den religiösen Quel-

len gesellschaftlicher Solidarität schöpfen«, wenn wir nämlich »berücksichtigen, 

daß die profane Alltagspraxis über sprachlich differenzierte Verständigungs-

prozesse läuft und zu einer Spezifizierung von Geltungsansprüchen für si-

tuationsangemessene Handlungen im normativen Kontext von Rollen und Insti-

tutionen nötigt. Das kommunikative Handeln ist die von Durkheim nicht hinrei-

chend beachtete Verzweigungsstelle für die Energien gesellschaftlicher Solida-

rität.«
73

 

In diesen Passagen kommt Habermas also zu demselben Ergebnis, wie es  

oben als eine Kritik an einer späteren Stelle in Theorie des kommunikativen Han-
delns ausgearbeitet wurde: Daß von einer normativ integrierten Gemeinschaft nur 

genau insoweit gesprochen werden kann, wie die Integrationsform sprachlich 

eingeholt ist. Im direkten Vergleich der beiden Passagen läßt sich auch der Punkt 

                                                 

70 J. Habermas: TkH, Bd. 2, S. 89. 

71 Ebd., S. 90. 

72 Ebd. 

73 Ebd. 

https://doi.org/10.14361/9783839404560 - am 14.02.2026, 14:13:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404560
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


NORMENREGULIERTES HANDELN UND KRITISIERBARE GELTUNGSANSPRÜCHE | 115 

 

genau angeben, an dem Habermas’ ›Gedankenexperiment‹ falsch angelegt ist 

und der auch die Erklärung kritisierbarer Geltungsansprüche fehlleitet. Diese 

Fehlkonzeption liegt in der Veranschlagung eines Zustands, in welchem (wie 

schon oben zitiert) die Religion »noch nicht den Charakter eines Weltbildes an-

genommen« hat, so daß ein Zustand der sozialen Integration vorliege, »für den 

die Sprache nur minimale Bedeutung hat«, und dementsprechend die Verständi-

gungsleistungen »so sehr auf eine instrumentelle Rolle beschränkt [bleiben], daß 

der Einfluß, den die Struktur der Sprechhandlungen für Art und Zusammenset-

zung der kulturellen Überlieferung hat, vernachlässigt werden darf.«
74

 In einem 

solchen Zustand könnte es nach Habermas’ eigenen Prämissen keine normativ 

signifikanten Phänomene geben. Es gäbe keinen Weg, aus den ›religiösen Solida-

ritätsressourcen‹ zu schöpfen, und das heißt: Es gäbe überhaupt keinen Grund, 

eine irgendwie durch rituelle Praktiken integrierte Gemeinschaft zu sehen. Ha-

bermas kann auch in nicht konsistenter Weise verfechten, daß die Struktur der 

Sprechhandlungen für die kulturelle Überlieferung vernachlässigbar sein kann, 

denn die kulturelle Überlieferung entsteht genau in dem Maße, wie die Struktur 

der Sprechhandlungen Relevanz gewinnt und wie sich Weltbild und Lebenswelt 

auszubilden beginnen. 

Damit kann ich zurückkehren zu der von Habermas angebotenen Erklärung 

der Entstehung eines kritisierbaren Geltungsanspruchs. Ausgehend von der Fest-

stellung, daß Habermas eingangs die Unterscheidung zwischen der Kritisierbar-

keit eines regulativen Sprechakts und der Kritisierbarkeit der Norm, auf die sich 

der Sprechakt bezieht, übersieht, habe ich zu zeigen versucht, daß sich diese Er-

klärung auf eine unzutreffende Entsprachlichung der rituellen Praktiken und eine 

unzutreffende Entnormativierung des assertorischen Sprachgebrauchs stützt. Erst 

diese Verengungen lassen es überhaupt notwendig erscheinen, eine gesonderte 

Erklärung für die Entstehung des Konzepts kritisierbarer Geltungsansprüche zu 

geben. Auch am zweiten Schritt der Erklärung läßt sich das ablesen. Nachdem 

Habermas vermeintlich gezeigt hat, daß im ›Ausgangszustand der soziokulturel-

len Entwicklung‹ rituell eine Normgeltung konstituiert wird, die nicht kritisierbar 

ist, will er den wahrheitsorientierten Sprachgebrauch im profanen Bereich als 

dasjenige Komplement ausweisen, das in die Fusion das Merkmal der Kritisier-

barkeit mitbringt. Wieder stellt er sich die Frage, welche Bedingungen erfüllt 

sein müssen, damit ein Satz verstanden wird, der den Geltungsanspruch des ent-

sprechenden Sprechakts – diesmal also eines assertorischen – zum Ausdruck 

bringt. Es handelt sich um den Satz: »es ist der Fall (ist wahr), daß p». Für diesen 

Satz gelte, daß man ihn nicht versteht, 

 

wenn man nicht weiß, daß ein Sprecher diesen Satz nur in der Rolle eines Proponenten 

und das heißt mit der Bereitschaft übernehmen kann, ›p‹ gegen die Einwände von Op-

ponenten zu verteidigen. Einerseits könnte der Anspruch auf propositionale Wahrheit 

                                                 

74 Ebd., S. 133. 

https://doi.org/10.14361/9783839404560 - am 14.02.2026, 14:13:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404560
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


116 | GEHALT UND NORMATIVITÄT BEI HABERMAS 

 

die Struktur eines Geltungsanspruchs, der berechtigterweise eingelöst werden kann, je-

ner Art von Ansprüchen entlehnt haben, die sich auf gültigen Normen stützen; anderer-

seits muß er sogleich in einer radikalisierten, nämlich auf Begründung angelegten Ver-

sion auftreten.
75

 

 

Diese Formulierung spiegelt präzise, daß die Erklärung der Entstehung des Kon-

zepts eines kritisierbaren Geltungsanspruchs uneindeutig ist. Einerseits ist gesagt, 

daß ein assertorischer Sprechakt nur verstanden werden kann, wenn verstanden 

wird, daß er berechtigterweise kritisiert bzw. verteidigt werden kann. Dieser As-

pekt der Berechtigung, der auf ein Verhältnis zu einem Gegenüber verweist, ist 

immer impliziert, wenn etwas darüber ausgesagt werden soll, wie die Dinge in 

der objektiven Welt liegen. Assertorische Sprechakte besitzen also notwendig 

und – wenn man genetisch sprechen will – von Anfang an eine intersubjektiv re-

levante normative Dimension. Dennoch soll hier gesagt sein, daß der Aspekt, daß 

assertorische Aussagen ›auf Begründungen angelegt sind‹, unabhängig vom As-

pekt der Berechtigung zu sehen ist. Nur wenn das der Fall wäre, hätten assertori-

sche Sprechakte etwas von der ›zunächst keineswegs kritisierbaren Geltung von 

Normen‹ zu empfangen. Habermas müßte hier den Begriff der Begründbarkeit 
von dem der Berechtigung zu einer Behauptung als einem intersubjektiv binden-

den Verhältnis und damit von ihrer Kritisierbarkeit trennen. Damit verfehlt Ha-

bermas aber, was er an Wittgensteins Diktum, daß der Regel folgen und der Re-

gel folgen glauben nicht dasselbe sind, als die Pointe herausgestellt hatte: daß wir 

Umgang mit Gehalten nur haben können, wo wir uns auf bindende Gebrauchs-

weisen verpflichten lassen, hinsichtlich derer wir uns als kritisierbar verstehen. 

Auch in dieser Überlegung erweist sich also die Trennung des Moments der 

Normativität von dem des sprachlichen Gehalts als künstlich. Wir verfügen über 

einen Begriff der Wahrheit und korrespondierend ein Konzept der objektiven 

Welt nur in dem Maße, wie wir in der Lage sind, assertorische Sprechakte auszu-

führen, die notwendig eine normative Signifikanz aufweisen. 

 

Dieses Ergebnis bedeutet, daß es im Habermasschen Theorierahmen keiner un-

abhängiger Erklärungen für einerseits die Konstitution identischer Gehalte und 

andererseits die Entstehung normativ signifikanter Geltungsansprüche bedarf. 

Kommunikationsteilnehmer werden zu Subjektivität besitzenden Aktoren, wenn 

sie beginnen, in ihrer Kommunikationspraxis mit Gehalten umzugehen. Und mit 

Gehalten gehen sie um, wenn die Perspektive eröffnet ist, daß sie sich wechsel-

seitig in ihrer Kommunikationspraxis hinsichtlich der Richtigkeit dieses Um-

gangs mit Gehalten kritisieren können. Auf der Grundlage dieser wechselseitigen 

Bindung an Richtigkeiten erwerben die Aktoren die Fähigkeit, bestimmte Ver-

hältnisse in ihrer Gruppe als Autoritätsverhältnisse zu verstehen, aus denen Fol-

gen für die Angemessenheit ihres Handelns in bestimmten Situationen erwach-

                                                 

75 Ebd., S. 109. (Herv. im Orig.) 

https://doi.org/10.14361/9783839404560 - am 14.02.2026, 14:13:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404560
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


NORMENREGULIERTES HANDELN UND KRITISIERBARE GELTUNGSANSPRÜCHE | 117 

 

sen. Sie erwerben damit die Kompetenz zu normenreguliertem Handeln. Obige 

Diskussion sollte verdeutlichen, daß von einer Normgeltung nur genau insoweit 

gesprochen werden kann, wie der sprachliche Vermittlungsprozeß reicht. Damit 

müssen die Regeln, die die Sprechhandlungen normieren nicht in eins fallen mit 

jenen, die zum Beispiel das angemessene Verhalten gegenüber einem Schwager 

bestimmen; sie lassen sich mindestens anhand der Bereiche, die sie regulieren, 

gut unterscheiden. Deutlich ist aber, daß die Bestimmung der Gehalte der Kom-

munikation und die Regulierung des Handelns durch Normen untrennbar mitein-

ander verwoben sind. Wir können uns in bestimmten Situationen nur an be-

stimmte Regeln binden, weil wir diese Situationen ebenso wie das Bestehen von 

Regeln in der Sprache auffassen, die ihrerseits durch einen basal normativen Be-

zug der Sprechenden aufeinander konstituiert wird. 

Mit diesem Ergebnis ist man gewissermaßen wieder am Ausgangspunkt an-

gelangt, denn es reformuliert tatsächlich nur einen Anspruch, den Habermas 

selbst an seine Theorie stellt. Allerdings hat sich erwiesen, daß Habermas in der 

Ausarbeitung seiner Theorie diesen Anspruch einzulösen nicht in der Lage ist. 

Das in der Theorie des kommunikativen Handelns präsentierte Modell ele-

mentarer Vergesellschaftung muß, so wurde oben gesagt, die gleichursprüngliche 

Konstitution sprachlicher Gehalte und des sozialen Zusammenhangs erklären. 

Wie dargelegt, erfüllt Habermas’ Fassung einer elementaren Verständigungssitu-

ation diesen Anspruch nicht, weil Habermas den Gehalt der Situation letztlich als 

durch das Problem gegeben sieht, um dessen Bewältigung willen die Handlungen 

der Aktoren koordiniert werden müssen. Entsprechend konstruiert Habermas die 

Phylogenese des kommunikativen Handelns derart, daß sich die sprachlichen 

Gehalte, die in der Verständigung (dann auch in modalisierter Form) verhandelt 

werden, aus einem rein instrumentellen, Anpassungsleistungen erbringenden 

Umgang mit (den sich ergebenden Problemen in) der objektiven Welt herausbil-

den. 

In dieser Konstruktion werden die Konstitution von Sozialität und von 

sprachlichen Gehalten als zwei getrennte Fragen behandelt. Es wird also keine 

notwendig gleichursprüngliche Konstitution beschrieben. Eine der theoriekon-

struktiven Konsequenzen besteht darin, daß Habermas sich gezwungen sieht, ei-

ne gesonderte Erklärung für die im Begriff des kritisierbaren Geltungsanspruchs 

gefaßte normative Relevanz sprachlicher Verständigung zu geben. Die Kritik an 

dieser Erklärung hat zu dem Ergebnis geführt, daß das Theorem von der Aufspal-

tung des Kommunikationsmediums in genau diesem Punkt in die Irre führt. Bei 

genauerer Betrachtung zeigt sich, daß Habermas die mit dem Erwerb der Kompe-

tenz zu normenreguliertem Handeln verbundene Ausdifferenzierung der sozialen 

(wie auch der subjektiven und der objektiven) Welt in dem Maß fortschreiten 

sieht, wie ein sprachlich vermitteltes Handeln entsteht. Damit ist zwar noch keine 

nähere Beschreibung gegeben, wie man sich nun genau die Konstitution der 

sprachlichen Gehalte vorstellt. Aber immerhin läßt sich so dingfest machen, daß 

Habermas die an ein Modell elementarer Vergesellschaftung selbstgestellten An-

https://doi.org/10.14361/9783839404560 - am 14.02.2026, 14:13:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404560
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


118 | GEHALT UND NORMATIVITÄT BEI HABERMAS 

 

sprüche dann wird erfüllen können, wenn er die Konstitution sprachlicher Gehal-

te nicht länger als ein zunächst normativ indifferentes Lösen objektiver Probleme 

ansieht. Dabei ist es gar nicht notwendig, von dem überkommenen pragmatisti-

schen Gedanken abzurücken, daß Probleme stets etwas Objektives haben.
76

 Es ist 

aber entscheidend hinzuzufügen, daß auch die Objektivität von Problemen wie 

alle sonstige Objektivität auch ein notwendig intersubjektives Phänomen ist. 

 

 

                                                 

76 Vgl. J. Habermas: »Vom pragmatischen, ethischen und moralischen Gebrauch der 

praktischen Vernunft«, in: ders.: ED, S. 100-118, hier, S. 118. 

https://doi.org/10.14361/9783839404560 - am 14.02.2026, 14:13:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404560
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


RESÜMEE: NATURALISMUS UND INSTRUMENTALISMUS | 119 

2.3  Resümee:  Zum Verhäl tnis  von Natural ismus und 

Instrumental ismus 

 

 

In der Theorie des kommunikativen Handelns findet an zwei Stellen eine aus-

führliche Beschäftigung mit der Erläuterung sprachlichen Gehalts statt. Die erste 

»Zwischenbetrachtung«, die das dritte Kapitel der Theorie des kommunikativen 
Handelns bildet, führt Habermas’ Universalpragmatik ein, die den sprachprag-

matischen Hintergrund für den Begriff des kommunikativen Handelns abgibt. Im 

fünften Kapitel werden ausführliche Überlegungen zur Genese sprachlich ver-

mittelter Interaktion angestellt. Ich will meine Auseinandersetzung mit diesen 

beiden Habermasschen Theoriestücken aus systematischer Perspektive resümie-

ren, indem ich von der Frage ausgehe, wie sich deren Verhältnis nach dem bis-

lang Gesagten darstellt. 

Die Diagnose, die ich im ersten Abschnitt dieses Kapitels gegeben habe, lau-

tete: Habermas’ Modell elementarer Vergesellschaftung müßte klären, wie die 

Gehalte des kommunikativen Handelns durch den Mechanismus kommunikativer 

Handlungskoordinierung konstituiert werden, leistet dies aber nicht. Wenn das 

Verstehen von Äußerungen zurückgeführt werden soll auf die Möglichkeit, 

Gründe für die Richtigkeit der mit den Äußerungen erhobenen Ansprüche geben 

zu können, dann muß vorausgesetzt werden, daß die Gegenüber den Gehalt der-

jenigen Ausdrücke, mittels derer sie jene Gründe vorbringen, bereits verstehen. 

Ohne die spezielle Rahmung, die Habermas dieser Erläuterung im Begriff des 

kommunikativen Handelns gibt, wäre hier ein Regreß der Rechtfertigungen nicht 

zu vermeiden.
1
 Diese Rahmung besteht darin, daß kommunikative Handlungsko-

ordinierung dort nötig wird, wo soziale Gegenüber ihre Handlungen aufeinander 

abstimmen müssen, um gemeinsam eine Situation zu bewältigen. Als 

Regreßstopper fungiert in diesem Modell die »situationsdefinierende Kraft«
2
 ob-

jektiver Probleme, durch die letztlich festgelegt ist, was den Gehalt der ge-

meinsam zu erzielenden Situationsdefinition ausmacht. Deswegen können wir 

uns in der Konfrontation mit der Welt lernend der Objektivität der Gehalte unse-

rer Verständigung versichern. Allerdings resultiert ein instrumentalistisches Bild 

der Sprache, denn daß wir mit sprachlichem Gehalt umgehen, wird nicht in be-

zug auf unser Interagieren mit sozialen Gegenübern expliziert, sondern vorrangig 

mit Blick auf die sprachlich strukturierte Konfrontation mit der Welt. 

Ein kurzer Vergleich mit dem Ansatz Robert Brandoms verdeutlicht, daß 

Habermas’ Pragmatismus in diesem Punkt den Paradigmenwechsel zu einer Phi-

losophie, die nicht am Aktorbewußtsein, sondern an intersubjektiven Verhält-

nissen ansetzt, noch nicht vollzogen hat. Brandoms zentraler Gedanke ist, daß 

                                                 

1 Vgl. unten Abschnitt 3.2.2 zum von Wittgenstein aufgeworfenen Problem des Re-

gelregresses. 

2 J. Habermas: »Vom pragmatischen, ethischen und moralischen Gebrauch der prak-

tischen Vernunft«, S. 118. 

https://doi.org/10.14361/9783839404560 - am 14.02.2026, 14:13:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404560
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


120 | GEHALT UND NORMATIVITÄT BEI HABERMAS 

 

wir unseren Praktiken Gehalte zuweisen können, insoweit wir in unserem wech-

selseitigen Umgang miteinander diejenigen Normen etablieren, in bezug auf die 

wir bestimmen, welche Verpflichtungen und Berechtigungen sich aus den Gehal-

ten ergeben, die wir den Praktiken zuweisen.
3
 Der hier wichtige Zug Brandoms 

(der freilich, wie diese Formulierung schon deutlich macht, in Brandoms Fassung 

dieses Gedankens auch die Frage der Zirkularität seiner Erläuterung aufwirft) be-

steht darin, daß die Zuweisung von Gehalten zu Praktiken einzig in bezug auf die 

Weise expliziert wird, in der soziale Gegenüber sich wechselseitig normativ bin-

den. Dadurch wird erreicht, daß jede gehalthabende Interaktion als das Moment 

einer Konstitution von Gehalt verstanden werden kann und muß. Dies ist aber 

nur möglich, weil die ›Autorität‹, wie Brandom sagt
4
, die hinter den gehaltver-

bürgenden sprachlichen Normen steht, niemand anderes ist, als wir selbst – wäh-

rend es in Habermas’ Konstruktion letztlich die Beschränkungen sind, die die 

Welt uns qua zu lösender Probleme auferlegt. Die Konstitution von Gehalt kann 

nur dann von der Interaktion sozialer Gegenüber her erläutert werden, wenn sie 

unmittelbar in Zusammenhang mit der Weise gebracht wird, in der diese Gegen-

über sich normativ aneinander binden. Das ist nach meinem Dafürhalten aus Ha-

bermas’ Verfehlen des eigenen Anspruchs zu lernen. 

Im fünften Kapitel der Theorie des kommunikativen Handelns stellt Haber-

mas eine Erklärung vor, wie sich der Umgang mit gehalthabenden Symbolen und 

schließlich der Gebrauch von Sprache entwickelt haben könnte. Man kann diese 

Erörterungen als eine Antwort auf die Frage nach der Konstitutionsweise von 

Gehalt verstehen. Bedenkt man nun, wie diese Erörterungen systematisch ange-

legt sind, bestätigt sich die Diagnose des Instrumentalismus. Denn Habermas 

expliziert hier die Konstitution von Gehalt im Rahmen einer evolutionistischen 

Genealogie. Aus dieser Perspektive ist das erklärungsbedürftige Phänomen, wie 

die »Subjektivierung oder Verinnerlichung objektiver Sinnstrukturen«
5
 zustande 

kommt. Die Annahme, daß es eine funktionale Kontinuität zwischen gehaltlosem 

Verhalten und gehaltvollem Handeln gibt, ermöglicht es dieser genealogischen 

Erzählung, aus der Perspektive unserer je gedeuteten Welt den Übergang von 

Verhältnissen, in der Gehalt noch nicht in der Welt und Welt daher nur eine 

Umwelt ist, zu den Verhältnissen sich in Lebenswelten verstehender Subjekte zu 

beschreiben. Dies ist die Voraussetzung für die »Hintergrundannahme [...], daß 

sich die natürliche Evolution der Arten – in Analogie zu unseren eigenen, auf so-

ziokultureller Entwicklungsstufe möglich gewordenen Lernprozessen – als eine 

Folge von ›Problemlösungen‹ verstehen läßt, die zu immer komplexeren Ent-

wicklungsstufen mit jeweils höheren Lernniveaus geführt haben.«
6
 Die Haber-

                                                 

3 Brandom gibt den Umriß seines Modells im dritten Kapitel von ExVn. 

4 R.B. Brandom: ExVn, S. 261. 

5 J. Habermas: TkH, Bd. 2, S. 18. 

6 J. Habermas: »Einleitung: Realismus nach der sprachpragmatischen Wende«, S. 39. 

(Herv. im Orig.) 

https://doi.org/10.14361/9783839404560 - am 14.02.2026, 14:13:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404560
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


RESÜMEE: NATURALISMUS UND INSTRUMENTALISMUS  | 121 

 

massche Erläuterung sprachlichen Gehalts ist durch diese funktionalistische 

Rahmung geprägt, die in einer instrumentalistischen Sprachtheorie resultiert. 

 

Exkurs zur Debatte zwischen Habermas und Brandom. Ich will mit einem kurzen 

Umweg der Frage nachgehen, wieso Habermas diese Theoriestrategie wählt, die 

letztlich zur Folge hat, die Eigenwertigkeit einer normativ verstandenen Soziali-

tät zu reduzieren. 

Habermas’ kleine Debatte mit Brandom legt es nahe, den Grund hierfür in 

dem Versuch zu sehen, gleichzeitig einen Universalismus und einen Naturalis-

mus zu verfechten. Habermas’ Optieren für einen Universalismus rührt von sei-

nem Interesse an der Verteidigung einer kognitivistischen Moraltheorie, das ihn 

aber auch auf eine universalistische Position in der Wahrheitstheorie festlegt. 

Sein Naturalismus kann, nach der zitierten Bemerkung von Dews, als durch eine 

materialistische Tradition motiviert verstanden werden, die diese Verknüpfung 

vorgezeichnet hat.
7
 Die Kombination des Interesses an einer Aufklärung des 

Standes des Menschen als eines Naturwesens mit dem Eintreten für den Univer-

salismus legt ihn dann auf eine Sprachtheorie fest, die mit einem naturalistisch 

fundierten Realismus zusammengeht. Dies zeigt sich an den beiden Hauptein-

wänden, die er gegen Brandom vorbringt. Der erste Einwand besagt, daß Bran-

doms Position in einen unhaltbaren Begriffsrealismus führe, und der zweite, daß 

Brandom dahin komme, weil er nicht zwischen Regeln des Geistes und Normen 

des Handelns unterscheide.
8
 

Brandoms Behauptung »Die Normen sind unsere Normen«
9
 und sein gleich-

zeitiges Beharren, aller Umgang mit Gehalten sei durch und durch normativ, 

kann für Habermas entweder nur in einen Antirealismus oder zu der begriffs-

realistischen Auffassung führen, daß auch die Welt selbst schon normativ struk-

turiert ist. Denn wenn wir Normativität als das Spezifikum der Kultur hervor-

bringenden menschlichen Gemeinschaftsformen auffassen und nicht die natura-

listische Hintertür einer Erklärung des Zusammenhangs zwischen den kulturellen 

Gehalten und der materialen Welt der Natur offenlassen, ist aus Habermas’ Per-

spektive die realistische Intuition nicht mehr verständlich zu machen – oder nur 

noch, wenn wir auch mit der Welt wie mit unseresgleichen umgehen könnten. 

Das Interessante an dieser Auseinandersetzung liegt in sprachtheoretischer Hin-

sicht darin, daß Habermas keinen Zweifel daran läßt, daß wir hinsichtlich der Er-

läuterung sprachlicher Gehalte ein gewisses Privileg des instrumentell-prob-

                                                 

7 Die Frage, wie diese Kombination unter nachmetaphysischen Verhältnissen ver-

fochten werden kann, ist das Thema von »Einleitung: Realismus nach der sprach-

pragmatischen Wende«, das WR eröffnet.  

8 J. Habermas: »Von Kant zu Hegel. Zu Robert Brandoms Sprachpragmatik«, S. 

166f. zum Begriffsrealismus und S. 148f. zur Einebnung der Differenz zwischen 

Rationalitäts- und Handlungsnormen. Die Einebnung dieser Differenz kritisiert 

ebenfalls Lutz Wingert in: »Genealogie der Objektivität. Zu Robert B. Brandoms 

›expressiver Vernunft‹«, in: DZPhil, Bd. 48 (2000), H. 5, S. 738-761. 

9 R.B. Brandom: ExVn, S. 885. 

https://doi.org/10.14361/9783839404560 - am 14.02.2026, 14:13:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404560
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


122 | GEHALT UND NORMATIVITÄT BEI HABERMAS 

 

lemlösenden Umgangs mit der Welt verteidigen müssen, wenn wir nicht entwe-

der den Realismus oder den Naturalismus aufgeben wollen. Dies führt wie nach-

gezeichnet dazu, daß Habermas die angezielte Gleichursprünglichkeit von Aktor-

rationalität und Sozialität nicht konzipieren kann. Normative Verhältnisse 

bleiben explanatorisch stets nachgeordnet. 

Habermas’ Auseinandersetzung mit Brandom hat noch eine weitere Pointe, 

die einen Hinweis darauf gibt, welcher Weg eingeschlagen werden muß, wenn 

die realistische Intuition verteidigt werden soll, ohne die Irreduzibilität des Sozi-

alen zu gefährden. Habermas legt implizit hinsichtlich eines Problems, das an-

dere Kommentatoren in Brandoms Theorie ausgemacht haben, eine eher wohl-

wollende Lesart vor. Die Frage betrifft den von Brandom erhobenen Erklärungs-

anspruch, der sich zum Beispiel in seiner Formulierung von ›Objektivitätsbewei-

sen‹ niederschlägt.
10

 

Sebastian Rödl hat die These verfochten, daß der Inhalt von Brandoms Posi-

tion nicht mit der Weise in Einklang zu bringen ist, in der Brandom sie verficht. 

Brandom frage in Making it explicit »nach dem Wesen geistigen Gehalts«, wobei 

»Behauptungen, Meinungen, Wahrnehmungen [...] darin überein [kommen], daß 

sie semantischen oder intentionalen Gehalt haben. Auch Handlungen haben Ge-

halt, weil sie Ausdruck eines Wollens sind. Gehalt ist, was geistiges Leben als 

solches ausmacht.« Als den Inhalt von Brandoms Theorie sieht Rödl die These: 

»Geistiger Gehalt ist normative Praxis.« Der Anspruch, den Brandom mit seiner 

Theorie verbinde, besage: »Sie erklärt ein rätselhaftes Phänomen.« Und die The-

se, die Rödl diesbezüglich verficht, ist schließlich: »Das Verständnis von Philo-
sophie des Geistes als Erklärung und das Verständnis des Geistes als wesentlich 
normativ stehen in einem Widerspruch.«

11
 

Rödls Verständnis von Erklärung ist, daß jene Phänomene der Erklärung be-

dürfen, die in einem bestimmten Weltbild rätselhaft sind. In diesem Sinne ist für 

ein Weltbild, nach dem die Welt aus den natürlichen Gegebenheiten und Vor-

gängen besteht, die insbesondere in Begriffen der Naturwissenschaft beschrieben 

werden können, geistiger Gehalt ein rätselhaftes Phänomen, das der Erklärung 

bedarf. Der Punkt, den Rödl jetzt gegen Brandom vorbringt, ist, daß Brandom ei-

nerseits normative Bezüge als etwas beschreibt, das ausschließlich denen zu-

gänglich ist, die in diesen Bezügen stehen, andererseits aber doch eine Erklärung 

                                                 

10 Zum Erklärungsanspruch vgl. Sebastian Knell: »Eine deflationistische Theorie der 

Intentionalität? Brandoms Analyse de-re-spezifizierender Einstellungszuschreibun-

gen«, in: DZPhil, Bd. 48 (2000), H.5, S. 790-806 und vor allem Sebastian Rödl: 

»Normativität des Geistes versus Philosophie als Erklärung. Zu Brandoms Theorie 

des Geistes«, in: DZPhil, Bd. 48 (2000), H. 5, S. 762-779. Zur Frage der Objektivi-

tätsbeweise vgl. Georg W. Bertram: Die Sprache und das Ganze. Entwurf einer an-

tireduktionistischen Sprachphilosophie. Habilitationsschrift, Hildesheim 2003, S. 

227-237. Die Sprache und das Ganze im folgenden zitiert unter der Sigle SpG. 

11 Alle Zitate: S. Rödl: »Normativität des Geistes versus Philosophie als Erklärung«, 

S. 762. (Herv. im Orig.) 

https://doi.org/10.14361/9783839404560 - am 14.02.2026, 14:13:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404560
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


RESÜMEE: NATURALISMUS UND INSTRUMENTALISMUS | 123 

 

des Normativen anstrebt, nach der dieses auf natürliche Phänomene rückführbar 

sein müßte. Aber beides zugleich kann nicht gehen. 

Habermas sieht diese Spannung in Brandoms Theorie nicht, und das rührt of-

fenbar daher, daß dieselbe Spannung in seiner eigenen Theorie herrscht. Vor die-

sem Hintergrund ist deutlich, daß Habermas’ Unterscheidung zwischen Rationa-

litäts- und Handlungsnormen den Zweck hat, die Regeln, denen der Geist unter-

worfen ist, einer naturalistischen Erklärung zugänglich zu machen und dennoch 

gleichzeitig die Normen des Handelns als irreduzibel behaupten zu können. Eine 

solche Position liefe aber auf einen individualistischen Intentionalismus hinaus, 

denn dann wäre das Vermögen geistiger Wesen, sich intentional auf die Welt zu 

beziehen, unabhängig von den normativen Bezügen aufgefaßt, die sie zu sozialen 

Wesen machen. 

Mit Rödl läßt sich sagen, daß Habermas damit eine Kluft zwischen der auch 

für unsere sozialen Verhältnisse prägenden Normativität und einer natürlichen 

Verankerung unserer Rationalität aufgemacht hat, die zu einer widersprüchlichen 

Position führen muß: »Das menschliche Leben soll wesentlich Normen unterlie-

gen, und diese Normen sollen von Menschen selbst eingesetzt sein. Ich möchte 

zeigen, daß sich diese beiden Thesen nicht vereinigen lassen, denn sie widerspre-

chen einander. Wenn das menschliche Denken und Handeln wesentlich normati-

ven Begriffen unterliegt, dann gibt es keine Kluft, die Natur und Norm vonein-

ander trennt.«
12

 Rödls Pointe besteht darin, daß dies gerade nicht die Position ei-

nes reduktiven Naturalismus ist, sondern einen Naturalismus zu denken aufgibt, 

der die Natur nicht für das unproblematisch in nicht-normativen Begriffen zu Er-

klärende hält: »Das vindiziert nicht den szientistischen Naturalismus, sondern 

zeigt, daß dieser den Begriff der Natur nur schlecht versteht. Man hat dem Szien-

tismus schon zu viel zugegeben, wenn man Norm und Natur einander ent-

gegensetzt.«
13

 

Eine mögliche Konsequenz aus diesen Überlegungen lautet also, daß hin-

sichtlich der Theoretisierung geistigen Gehalts und damit verbunden normativer 

Verhältnisse Erklärungsansprüche fehl am Platze sind. Es käme dann darauf an, 

einen Realismus zu verfechten, der an die phänomenologische Einsicht anknüpft, 

daß die Frage der Erkenntnis in gewisser Weise nachgeordnet ist, weil wir immer 

schon in der materialen Welt ›sind‹. Autoren wie Seel oder Bertram verstehen 

John McDowells Philosophie als einen Ansatz, der in diese Richtung weist.
14

 Für 

                                                 

12 Sebastian Rödl: »Norm und Natur«, in: DZPhil, Bd. 51 (2003), H. 1, S. 99-114, hier 

S. 99. 

13 S. Rödl: »Norm und Natur«, S. 99. Vergleiche zu Putnams analoger Habermasdi-

agnose unten S.194f., Anm. 5. 

14 Bertram hat in Die Sprache und das Ganze einen eigenständigen Entwurf eines ›an-

tireduktionistischen‹ Realismus umrissen, der unter anderem McDowell als vor-

bildgebend nennt. Vgl. G.W. Bertram: SpG, Teil V; ebenso: Georg W. Bertram u. 

Jasper Liptow: »John McDowells nicht-szientistische Naturalisierung des Geistes.« 

In: Philosophische Rundschau. Bd. 50 (2003), S. 220-241; Martin Seel knüpft in 

dieser Intention an McDowell an in »Medien der Realität und Realität der Medien.« 

https://doi.org/10.14361/9783839404560 - am 14.02.2026, 14:13:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404560
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


124 | GEHALT UND NORMATIVITÄT BEI HABERMAS 

 

Habermas müßte dies heißen, daß er auf die evolutionistische Rahmung seiner 

Sprachtheorie verzichten muß. Wo die evolutionäre Kontinuität die Leitlinie dar-

stellt, läßt sich der mißliche Funktionalismus der Sprachtheorie nicht vermeiden. 

Das folgende Kapitel bringt mit Derrida nochmals klärende Einwände dage-

gen vor, die Sprache von bestimmten Funktionen her zu verstehen. Dabei wird 

mit Derrida auch ein Weg absehbar, auf dem die von Habermas formulierten Be-

dingungen an eine pragmatistische Sprachtheorie, die das Verständnis einer irre-

duziblen Sozialität ermöglicht, erfüllt werden können. 

 

                                                                                                                                               

(in: Sybille Krämer (Hg.): Medien, Computer, Realität. Wirklichkeitsvorstellungen 

und Neue Medien, Frankfurt/Main: Suhrkamp 1998, S. 247-268, hier S. 248ff.) und 

in Ästhetik des Erscheinens (München, Wien: Hanser 2000, S. 76ff.). Rödl verweist 

in »Natur und Norm« zwar nicht auf McDowell, aber seine auf Aristoteles zurück-

gehende Argumentation für einen nicht-szientistischen Naturbegriff wie auch die 

gesamte Stoßrichtung seiner Überlegungen knüpfen der Sache nach bruchlos an 

McDowell an. 

https://doi.org/10.14361/9783839404560 - am 14.02.2026, 14:13:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404560
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


 

3. Normativität und Gehalt bei Derrida 

 

Der Versuch, die Grundlagen der Sozialität durch die Modellierung einer Situa-

tion elementarer Vergesellschaftung aufzuklären, stellt sich in der Perspektive 

der Arbeiten Jacques Derridas in wesentlichen Hinsichten anders dar als in Ha-

bermas’ Theorie des kommunikativen Handelns. In nuce sind die Differenzen in 

einer Formulierung Derridas gefaßt, die im folgenden als die Grundbestimmung 

eines Derridaschen Begriffs elementarer Vergesellschaftung gelten soll. Nach 

dieser Bestimmung muß für eine basale Sozialität gelten, daß sie sich »am Ort 

einer unauffindbaren Situation, die immer auf ein anderswo, auf etwas anderes, 

auf eine andere Sprache, auf den Anderen im allgemeinen verweist, geformt 

[hat]».
1
 Derrida teilt mit Habermas die Idee, daß soziale Bezüge unhintergehbar 

normativ sind; vergesellschaftet zu sein heißt, je auf den Anderen als auf ein An-

erkennung beanspruchendes und Anerkennung gewährendes Gegenüber verwie-

sen zu sein. Beide Autoren stimmen programmatisch auch darin überein, daß für 

dieses Verhältnis die Sprache eine irreduzible Rolle spielt. Aber Derrida zeichnet 

sowohl von der Sprache als auch von dem sozialen Bezogensein ein grundlegend 

anderes Bild als Habermas, mit der zwingenden Folge, daß auch der Zusammen-

hang von Sprache und Sozialität von Derrida grundlegend anders verstanden 

wird. 

Die Spezifität der Derridaschen Konzepte und ihre Unterschiedenheit von 

Habermas’ Theorie läßt sich im Anschluß an die Formulierung aus Die Einspra-
chigkeit des Anderen insbesondere an zwei Punkten festmachen, die die folgende 

Darstellung anleiten werden. Zum einen geht es um die Rolle der Sprache, die 

Derrida dadurch kennzeichnet, daß sie immer auf eine ›andere Sprache‹ verweist. 

                                                 

1 J. Derrida: »Die Einsprachigkeit des Anderen oder die Prothese des Ursprungs«, in: 

Anselm Haverkamp (Hg.), Die Sprache der Anderen. Übersetzungspolitik zwischen 

den Kulturen, Frankfurt/Main: Fischer 1997, S. 15-41, hier S. 24. Teilübersetzung 

von: J. Derrida: Le monolinguisme de l’autre ou la prothèse d’origine, Paris: Galilée 

1996. »Die Einsprachigkeit des Anderen« im folgenden zitiert unter der Sigle EA. 

https://doi.org/10.14361/9783839404560 - am 14.02.2026, 14:13:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404560
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


126 | NORMATIVITÄT UND GEHALT BEI DERRIDA 

 

Derrida zählt damit nicht wie Habermas das Verfügen über eine gemeinsame 

Sprache (oder ersatzweise möglicher Übersetzungsleistungen) zu den Vorausset-

zungen des Sozialen. Dies geht darauf zurück, daß Derrida überhaupt den Begriff 

des Verfügens über eine Sprache als verfehlt ablehnt. Ich werde die Darstellung 

von Derridas Sprachphilosophie von der Frage her entwickeln, wie in ihr die 

Einheitlichkeit des Sprachlichen erläutert wird. Ich werde versuchen, das Derri-

dasche Sprachbild anhand der Auskünfte zu skizzieren, die es darüber gibt, worin 

das Sprechen einer Sprache besteht, was dessen Zusammenhang ausmacht und 

inwiefern ihm eine bestimmte Rolle in den Verhaltungen sozialer Gegenüber zu-

kommt. Eine wichtige Idee Derridas besteht darin, daß Sprache als eine sich zei-

tigende Struktur verstanden werden muß. Sprache – und tatsächlich in der Folge 

alle Formen von Strukturierung – liegt nicht als eine jeweils abgegrenzte Struktur 

vor, wie es z.B. Saussures Rede von einer synchronischen Sprachwissenschaft 

nahezulegen scheint.
2
 Sie kann auch nicht von der Abgrenzung einer Einheit 

›diese Sprache‹ gegen eine andere Einheit ›jene Sprache‹ her verstanden werden. 

Das Bestehen der sprachlichen Struktur muß von den jeweiligen Bezugnahmen 

sprachlicher Zeichen aufeinander verstanden werden, die in deren Gebrauch imp-

liziert sind. Derrida hat diese Zusammenhänge in vielfältiger Weise mit dem 

Begriff der différance und darüber hinaus mit einer Vielzahl weiterer Ausdrücke 

in Verbindung gebracht, auf die ich nicht näher eingehen werde (z.B. Supple-

ment, Dissemination, Marge, Parergon, Pharmakon etc.). Mit Blick auf diese 

Konzepte Derridas läßt sich die Differenz der Sprachtheorien darauf zuspitzen, 

daß Derrida den Zusammenhang von Bedeutung und Geltung völlig anders mo-

delliert als Habermas. 

Dies hängt natürlich mit Derridas Begriff normativer Verhältnisse zusam-

men. Hier läßt sich der Unterschied zu Habermas von der Formulierung her ent-

wickeln, daß normative Verhältnisse vom ›Ort einer unauffindbaren Situation‹ 

herstammen. Derrida verficht im Gegensatz zu Habermas, daß wir den Geltungs-

sinn des Normativen in keiner Weise auf eine Aktivität von Aktoren zurückfüh-

ren können, selbst wenn diese in der ›verflüssigten‹ Form, nämlich der von Spre-

chern notwendig präsupponierten Möglichkeit einer Teilnahme an einem hinrei-

chend idealen praktischen Diskurs gedacht wird. Nach Derrida können wir die 

Normativität in den Verhältnissen sozialer Gegenüber demnach nicht auf die Si-

tuation einer faktischen Stiftung zurückführen. Es wurde stets als ein Topos der 

poststrukturalistischen Theorien wahrgenommen, daß sie den Begriff eines über 

sich verfügenden Subjekts zurückgewiesen haben. Der entscheidende Punkt für 

ein an Derrida geschultes Verständnis des Sozialen liegt nun darin zu verstehen, 

daß diese Distanz zur Idee der Subjektautonomie nicht etwa ein Dementi des 

normativen Sichbindenkönnens bedeutet, sondern daß es genau aus einer anderen 

                                                 

2 Vgl. Ferdinand de Saussure: Grundfragen der allgemeinen Sprachwissenschaft, Ber-

lin: de Gruyter 
3
1967, S. 93ff. 

https://doi.org/10.14361/9783839404560 - am 14.02.2026, 14:13:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404560
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


NORMATIVITÄT UND GEHALT BEI DERRIDA | 127 

 

Erläuterung – so die hier verfochtene These – einer tatsächlich fundamental an-

gesetzten normativen Gebundenheit resultiert.
3
 

Meine Ausführungen zu Derrida stützen sich wesentlich auf die Lesart der 

Derridaschen Theorie, die Georg W. Bertram in den letzten Jahren ausgearbeitet 

hat.
4
 Ich will vorab vier Punkte herausheben, die die Spezifität von Bertrams 

Lesart umreißen. Zum einen rekonstruiert Bertram Derridas Arbeiten systema-

tisch als einen Theoriezusammenhang. Er führt damit den Nachweis, daß man die 

Dekonstruktion nicht als ein nur ›performativ‹ einholbares Denkunternehmen 

verstehen muß, sondern daß sich dieses Denken in Termini der Auseinanderset-

zung mit der philosophischen Tradition darstellen läßt. Die besondere Weise, wie 

Bertram Derrida in der Landschaft der philosophischen Theoriebildung verortet, 

ist der zweite bemerkenswerte Punkt. Bertram gelingt es, übergreifende Problem-

stellungen herauszuarbeiten, die für die hermeneutische ebenso prägend sind wie 

für die sprachanalytische Tradition und die sich auch als zentrale Gegenstände 

von Derridas Philosophie ausweisen lassen. Dabei handelt es sich natürlich ins-

besondere um Themen, die im zwanzigsten Jahrhundert die Sprachphilosophie 

bewegt haben: die Idealität sprachlichen Gehalts, den Charakter des Verstehens, 

die Spezifität sprachlicher Praktiken, die Intersubjektivität sprachlicher Wesen 

und deren normative Dimension. Damit zusammenhängend – dies ist der dritte 

Punkt – betont Bertram einen Zug Derridas, der zwar systematisch im Grunde 

zwingend ist, aber dennoch von Derrida selbst selten explizit thematisiert wird. 

Es handelt sich dabei darum, die Dekonstruktion als eine pragmatistische Philo-

sophie zu verstehen (in einem nicht engen Sinne, in dem auch der Heidegger von 

Sein und Zeit oder Hegel pragmatistische Philosophen sind
5
). Obschon es ziem-

                                                 

3 Ein jüngstes Zeugnis der Auseinandersetzung mit der Frage, wie wir unsere Hand-

lungsfähigkeit unter der Prämisse verstehen sollen, daß die Idee eines sich in seiner 

Selbstgesetzgebung transparentes Subjekt irreführend ist, stellen Judith Butlers am 

Frankfurter Institut für Sozialforschung gehaltene Adorno-Vorlesungen dar. Vgl. 

Judith Butler: Kritik der ethischen Gewalt, Frankfurt/Main: Suhrkamp 2003. 

4 Vgl. Georg W. Bertram: Hermeneutik und Dekonstruktion. Konturen einer Ausei-

nandersetzung der Gegenwartsphilosophie, München: Fink 2002. Im folgenden zi-

tiert unter der Sigle HuD. Ders.: »Das Denken der Sprache in Heideggers Sein und 
Zeit«, in: Allgemeine Zeitschrift für Philosophie, Bd. 26 (2001), H. 3, S. 177-198. 

Ders.: »Übergangsholismus. Holismus, Veränderung und Kontinuität in den 

Sprachphilosophien von Davidson und Derrida«, in: Zeitschrift für philosophische 

Forschung, Bd. 56 (2002), H. 3, S. 68-93. Ders.: »Wem gilt die Kritik der De-

konstruktion?«, in: Allgemeine Zeitschrift für Philosophie, Bd. 24 (1999), H. 3. S. 

221-241. Ders.: »Dekonstruktion als Phänomenologie der Zeichen«, in: Eliane Es-

coubas/Bernhard Waldenfels (Hg.), Deutsche und Französische Phänomenologie. 

Paris: L’Harmattan u. Offenburg: Dokumente 2000, S. 581-608. Ders.: »Die De-

konstruktion der Normen und die Normen der Dekonstruktion«, in: Andrea. 

Kern/Christoph Menke (Hg.), Philosophie der Dekonstruktion, Frankfurt/Main: 

Suhrkamp 2002, S. 289-310. Ders.: SpG. 

5 Vgl. Robert B. Brandom: »Heideggers Kategorien in ›Sein und Zeit‹«, in: DZPhil, 

Bd. 45 (1997), S. 531-549 und ders.: »Einige pragmatistische Themen in Hegels I-

dealismus«, in: DZPhil, Bd. 47 (1999), S. 355-381. 

https://doi.org/10.14361/9783839404560 - am 14.02.2026, 14:13:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404560
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


128 | NORMATIVITÄT UND GEHALT BEI DERRIDA 

 

lich offensichtlich ist, daß Derridas Denken gerade darauf angelegt ist, nicht das 

Bestehen von Strukturen, die Existenz von Entitäten oder eine Überzeitlichkeit 

von Bedeutungen in einem Jenseits unseres Standes in der Welt vorauszusetzen, 

wurden diese Motive selten damit in Zusammenhang gebracht, daß Derrida stets 

darüber spricht, wie wir verstehen sollen, was wir in der Welt tun.
6
 Die Ursache 

dafür liegt sicherlich in Derridas gleichzeitiger Opposition gegen den (aus seiner 

Sicht naiven) Begriff der Handlungsautonomie, die z.B. Habermas (aber auch 

Verteidiger wie Rorty) dazu gebracht hat, Derrida als einen spätheideggeriani-

schen Denker eines ›Seinsgeschehens‹ anzusehen, der die weltlichen Praktiken 

von Handlungssubjekten für theoretisch irrelevant hält. Derridas Arbeiten der 

letzten eineinhalb Jahrzehnte haben hier zu veränderten Einschätzungen geführt.
7
 

Bertram hat dementsprechend den plausiblen Weg eingeschlagen, z.B. Derridas 

zeichentheoretische Überlegungen stets als Erläuterung einer Zeichenpraxis zu 

verstehen. Diese Interpretation hat er allerdings mit der Anstrengung verbunden, 

Derridas Auseinandersetzung mit dem Geschehenscharakter unseres Tuns in die 

systematischen Erläuterungen einzubeziehen. Darin liegt dann der vierte hervor-

zuhebende Punkt der Bertramschen Lesart, der allerdings kaum mehr nur als eine 

Derrida-Lesart aufgefaßt werden kann. Bertram schlägt vor, den für jeden Begriff 

des Geistigen, der Vernunft oder der Rationalität unverzichtbaren Begriff einer 

bestimmten Transzendenz in Begriffen normativer Bindungen zwischen sozialen 

Gegenübern zu erläutern. Uns als vernünftig zu verstehen heißt, unser Geistig-

sein an Maßstäbe gebunden zu sehen, die uns nicht zu Gebote stehen. In diesem 

Sinne spricht z.B. Habermas von der situationstranszendierenden Kraft von Gel-

tungsansprüchen. Genau an der Stelle folgt Bertram Derrida in der Auseinander-

setzung mit dem leitenden Gedanken von Emmanuel Lévinas: daß vor aller Er-

kenntnismöglichkeit eine Ethik liege, die vom unvordenklichen Anspruch des 

Anderen herrührt.
8
 Bertrams Leistung besteht hier darin zu zeigen, wie dieser 

Gedanke seinen Ort auch in der Perspektive der Hermeneutik und der postwitt-

gensteinianischen Sprachphilosophie in der Erläuterung eines Geistigseins hat, 

für das Sprache wesentlich ist.
9
 

 

Ruft man einen der bekanntesten Ansatzpunkte der Sprachphilosophie Derridas 

in Erinnerung, so erhält man eine Ahnung, wie weitreichend sich Derridas und 

                                                 

6 Explizit erläutert Ruth Sonderegger den pragmatistischen Grundzug von Derridas 

Sprachphilosophie in: »A Critique of Pure Meaning». 

7 Insbesondere Gesetzeskraft hat zu dieser Wahrnehmungsveränderung beigetragen, 

aber auch Texte wie Falschgeld oder Politik der Freundschaft. Vgl. dazu H.-D. 

Gondek und B. Waldenfels: »Derridas performative Wende». 

8 Emmanuel Lévinas: Totalität und Unendlichkeit. Versuch über die Exteriorität, 

Freiburg: Alber 1993; ders.: Jenseits des Seins oder anders als Sein geschieht, Frei-

burg: Alber 1998. 

9 Für die bei Bertram Gadamer, Davidson, Sellars, McDowell und Brandom einste-

hen. 

https://doi.org/10.14361/9783839404560 - am 14.02.2026, 14:13:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404560
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


NORMATIVITÄT UND GEHALT BEI DERRIDA | 129 

 

Habermas’ Denken voneinander unterscheiden. Ich spreche von Derridas Auf-

nahme des Saussureschen Diktums, »daß es in der Sprache nur Verschiedenhei-

ten gibt«, das jener unmittelbar weiter zuspitzt: »Mehr noch: eine Verschieden-

heit setzt im allgemeinen positive Einzelglieder voraus, zwischen denen sie be-

steht; in der Sprache aber gibt es nur Verschiedenheiten ohne positive Einzelglie-
der.«

10
 Derrida entwickelt den Begriff der différance

11
, seiner wahrscheinlich be-

kanntesten Wortschöpfung, ausgehend von der Frage, wie ein Begriff der Dif-

ferenz beschaffen sein muß, der auf die Voraussetzung unterschiedener positiver 

Einzelglieder verzichtet und wie vor diesem Hintergrund das Bestehen einer 

strukturalistisch erläuterten Sprache und ihrer Elemente aufzufassen ist. Man 

kann die Differenz zwischen den Philosophien von Habermas und Derrida daher 

rührend verstehen, daß Derrida sich um den positiven Stand, auf welchem die 

Erkenntnis der Welt, das Soziale unserer Gemeinschaften und die Einheit unseres 

Selbst (um hier der Habermasschen Dreiteilung zu folgen) möglich sind, nicht in 

der Weise sorgt, wie Habermas dies tut. Derrida arbeitet an diesen Gegenständen, 

aber er bringt zum Ausdruck, daß er die Frage danach, wie Erkenntnis, Gemein-

schaft und Selbst möglich seien, für nicht sehr hilfreich hält. So gibt er in dieser 

Hinsicht häufig die Auskunft, daß man es stets ebenso mit einer Unmöglichkeit 

wie mit einer Möglichkeit dieser Phänomene zu tun hat.
12

 Die Analyse von Er-

                                                 

10 F. de Saussure: Grundfragen, S. 143. (Herv. im Orig.) Derrida zitiert die Stelle in: 

»Die différance«, in: ders., Randgänge der Philosophie, 2., überarb. Aufl, Wien: 

Passagen 1999, S. 31-56, hier S. 39. »Die différance« im folgenden zitiert unter der 

Sigle Dif. 

11 Der Ausdruck ›différance‹ benennt nach meiner Auffassung in gleicher Weise wie 

alle anderen Termini des Derridaschen Vokabulars mehr oder weniger klar gefaßte 

Begriffe. Ich halte Versuche, wie Gasché sie unternommen hat, diese Konzepte als 

ihrem Wesen nach als etwas anderes als Begriffe auszuweisen, für unverständlich. 

Diese Bemühungen, anhand von Derridas Vokabular dessen Denken als irgendwie 

fundamental antimetaphysisch zu beschreiben, laufen letztlich genau auf die Aus-

zeichnung einer Metasprache hinaus. Die Unmöglichkeit einer gänzlich unabhängi-

gen Metasprache ist ein wichtiges Resultat der epistemologischen Debatten des 

zwanzigsten Jahrhunderts. Nicht zuletzt hat Derrida selbst solche Auszeichnungen 

als ein Kennzeichen theoretischer Naivität herausgearbeitet. Für einen Sonderstatus 

zentraler Termini Derridas tritt z.B. ein: Rudolphe Gasché: Inventions of Differen-

ce. On Jacques Derrida, Cambridge (Mass.) u.a.: Harvard University Press 1994, S. 

6f. Gasché argumentiert hier unter anderem gegen Richard Rorty, der diese Auffas-

sung verschiedentlich kritisiert hatte. Vgl. Richard Rorty: »Deconstruction and Cir-

cumvention«, in: ders., Essays on Heidegger and others. Philosophical Papers Vo-

lume 2, Cambridge (Mass.): Cambridge University Press 1991, S. 85-106, hier S. 

102f. und ders.: Kontingenz, Ironie, und Solidarität, S. 205. 

12 Eine sehr prominente Verwendung des Begriffs des Unmöglichen ist Derridas Rede 

von der Unmöglichkeit der Gabe. Vgl. J. Derrida: Falschgeld. Zeit geben I, Mün-

chen: Fink 1993, bes. Kap. 1. Bezüglich der Gegenstände der vorliegenden Arbeit 

wichtige Stellen zum Verhältnis von Möglichkeit und Unmöglichkeit finden sich in 

J. Derrida: Gesetzeskraft. Der mystische Grund der Autorität, Frankfurt/Main: 

Suhrkamp 1991, z.B. S. 30f., S. 68ff. Falschgeld im folgenden zitiert unter der Sig-

le FG. 

https://doi.org/10.14361/9783839404560 - am 14.02.2026, 14:13:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404560
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


130 | NORMATIVITÄT UND GEHALT BEI DERRIDA 

 

möglichungsbedingungen führt nach Derrida auf nichts, das uns Auskunft über 

einen sicheren Grund geben könnte, auf dem unsere weltlichen Verhältnisse ru-

hen. 

Aus der Perspektive Derridas laufen Versuche wie der von Habermas, situa-

tionstranszendierende Mechanismen in unseren Praktiken als Möglichkeitsbedin-

gungen stabiler Verhältnisse auszuweisen, gerade darauf hinaus, die gesuchten 

unverfügbaren Bezugspunkte zu kassieren. Derrida stimmt mit Habermas darin 

überein, daß wir die Bestimmung dessen, was unser je konkretes Tun und Den-

ken übersteigt, aus der Perspektive genau dieses je aktuellen Tuns und Denkens 

vornehmen müssen. (Das ist eine andere Formulierung für Derridas Pragmatis-

mus.) Analysen, nach denen in diesem Tun dessen eigene Ermöglichungsbedin-

gungen notwendig je erfüllt sind (wie in Habermas’ Konzept von den in der dis-

kursiven Verständigung je operativ wirksamen Idealisierungen), konzipieren aber 

zuletzt doch eine Selbstgenügsamkeit dieser Praktiken: dieses Tun stiftet selbst 

den Grund, auf dem es zu stehen kommt. Derrida hält dagegen die Frage, wie aus 

der Perspektive unserer weltlichen Situationen die Bezugspunkte transzendenter 

Maßstäbe – derer wir bedürfen, um als vernünftig gelten zu können – als Versi-

cherungen unseres vernünftigen Verhaltens verständlich gemacht werden kön-

nen, für falsch gestellt.
13

 Ihm geht es darum zu zeigen, daß wir unsere weltliche 

Situation je als verständlich erfahren, gerade weil in unserem Tun Bezugspunkte 

einen Ort haben, die uns je unverfügbar sind. Ein sinnvoller Stand in der Welt 

ruht nach Derrida nicht auf der notwendigen Projektion von Positivitäten, die 

durch eine abgegrenzte Identität selbstgenügsam sind; sondern er entwickelt sich 

in den Strukturen, in denen es nur ›Verschiedenheiten ohne positive Einzelglie-

der‹ gibt. Die Zusammenhänge, die auf vielen Ebenen unser Tun und Denken in 

der Welt strukturieren, beruhen nach Derrida nicht auf ihrer gegebenen oder pro-

jizierten Abgeschlossenheit. Sondern sie bestehen als Bezüge, die wir zwischen 

ihren Elementen herstellen, weil uns unser Bezogensein auf unsere sozialen Ge-

genüber als unverfügbar aufgegeben ist. Was uns zu ›rationalen Aktoren‹ macht, 

liegt in diesem Beziehen, in dem wir denkend, handelnd, empfindend usf. Ande-
res als ein Unterschiedenes aufnehmen und damit umgehen. Die Aktivität, die in 

diesem Beziehen liegt, ist uns vielmehr aufgegeben, als daß wir sie hervorbrin-

gen.  

 

Die Gliederung der folgenden Ausführungen orientiert sich an den Fragen, die im 

letzten Kapitel bezüglich des in Habermas’ Theorie des kommunikativen Han-

delns entwickelten Modells elementarer Vergesellschaftung aufgeworfen wur-

den. Die Überlegungen sind in zwei Abschnitte unterteilt. Die Zweiteilung der 

                                                 

13 Wie Habermas’ ›ontologische Unterstellung einer objektiven Welt‹, einer umfas-

send ›inklusiven Gemeinschaft‹ oder die kohärente Erzählung einer Lebensge-

schichte, die mich zu der Person macht, die ich bin, es leisten sollen. Vgl. J. Ha-

bermas: »Richtigkeit versus Wahrheit«, S. 293ff. 

https://doi.org/10.14361/9783839404560 - am 14.02.2026, 14:13:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404560
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


NORMATIVITÄT UND GEHALT BEI DERRIDA | 131 

 

Darstellung ergibt sich daraus, daß im Zentrum der Auseinandersetzung mit Ha-

bermas der Zusammenhang der Konstitution sprachlichen Gehalts mit normati-

ven Verhältnissen stand. Demgemäß verhandelt der erste Abschnitt Derridas 

Konzeption sprachlichen Gehalts und der zweite Derridas Erläuterung normati-

ver Verhältnisse. Das nächsten Kapitel, welches diese Arbeit abschließt, bildet 

ein Resümee, in dem ich eruiere, wie ein Derridasches Modell elementarer Ver-

gesellschaftung zum Projekt der kritischen Gesellschaftstheorie ins Verhältnis 

gesetzt werden muß. 

 

 

https://doi.org/10.14361/9783839404560 - am 14.02.2026, 14:13:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404560
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


132 | NORMATIVITÄT UND GEHALT BEI DERRIDA 

 

3.1 Gehal t  in  Termini  s ich zei t igender  Strukturen 

 

3.1.1 Die Strukturalität der Struktur  

 

In einem der ersten von ihm in den USA gehaltenen Vorträge stellt Derrida die 

Frage nach der Beschaffenheit von Strukturen, bzw. nach der »Strukturalität der 

Struktur«, als einen privilegierten Einsatzpunkt für seine Arbeit dar.
1
 Ein Begriff 

der Struktur, so Derrida, habe seit je in der abendländischen Philosophie und 

Wissenschaft eine Rolle gespielt, in seiner spezifischen Problematik und Spreng-

kraft sei er aber erst in ›unserer Epoche‹ in Erscheinung getreten, welche Derrida 

durch einen vorläufigen Verweis auf Nietzsche, Freud und Heidegger umreißt. 

Die veränderte Auffassung bestehe in einer »Dezentrierung als Denken der 

Strukturalität der Struktur».
2
 Mit ›Dezentrierung‹ bezeichnet Derrida den Zug der 

betreffenden Auffassungen, Strukturen ohne ein Zentrum oder Prinzip zu denken, 

von dem die Einheit der Struktur abhängt. Wo auch schon in der früheren Geis-

tesgeschichte strukturale Beschreibungen eine Rolle gespielt hätten, seien diese 

stets in bezug auf ein den Status der jeweiligen Zusammenhänge sicherndes 

Zentrum charakterisiert worden. Insofern seien strukturale Bestimmungen in die-

sem Rahmen des Denkens, dem das Sein als die erfüllte Präsenz oder sich selbst 

gleiches Ewig-Seiendes gegolten habe (Derrida führt in einer Klammer als Bei-

spiele unter anderem »Transzendentalität, Bewußtsein, Gott, Mensch« an
3
), letzt-

lich stets auf ein solches (selbst)präsentes Sein reduziert worden. Derridas Über-

legung besagt nun, daß ein solcher Begriff eines Zentrums von Struktur, dem es 

zufällt, die Einheit des Seins zu stiften, zu Widersprüchen führt, genauer, daß 

»der Begriff der zentrierten Struktur [...] auf widersprüchliche Weise kohärent«
4
 

ist. Von diesem Zentrum müsse nämlich gelten, daß es nicht wie die Struktur als 

ein Beziehungszusammenhang verstanden werden kann: »Man hat immer ge-

dacht, daß das seiner Definition nach einzige Zentrum in einer Struktur genau 

dasjenige ist, das der Strukturalität sich entzieht, weil es sie beherrscht. Daher 

läßt sich vom klassischen Gedanken der Struktur paradoxerweise sagen, daß das 

Zentrum sowohl innerhalb der Struktur als auch außerhalb der Struktur liegt. Es 

liegt im Zentrum der Totalität, und dennoch hat die Totalität ihr Zentrum an-
derswo, weil es ihr nicht angehört.«

5
 Wie, so Derridas Frage, können wir den 

klassischen Begriff der Struktur so reformulieren, daß wir ihn nicht abhängig von 

einer externen Begrenzung ihrer Strukturalität denken? Was heißt es, eine Struk-

                                                 

1 J. Derrida: »Die Struktur, das Zeichen und das Spiel im Diskurs der Wissenschaften 

von Menschen«, in: ders., Die Schrift und die Differenz, Frankfurt/Main: Suhrkamp 

1971, S. 422-442, hier S. 422. Die Schrift und die Differenz im folgenden zitiert un-

ter der Sigle SD. 

2 Ebd., S. 424. 

3 Ebd. 

4 Ebd., S. 423. 

5 Ebd. (Herv. im Orig.) 

https://doi.org/10.14361/9783839404560 - am 14.02.2026, 14:13:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404560
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


GEHALT IN TERMINI SICH ZEITIGENDER STRUKTUREN | 133 

 

tur durch und durch struktural zu denken?
6
 Drei Anhaltspunkte, wie diese Frage 

nach Derrida zu beantworten ist, finden sich in dem bereits Ausgeführten: Zum 

einen geht es um eine Erläuterung in Termini von Beziehungen. Strukturen sind 

Beziehungsgefüge. Zum zweiten findet in einem Denken, das auf die Strukturali-

tät von Beziehungsgefügen abstellt, der Begriff einer irgendwie letzt- und damit 

selbstbegründeten Instanz keinen Platz. Zum dritten gilt es zu bedenken, welche 

Plausibilität im klassischen Begriff der Struktur zu seiner ›widersprüchlichen 

Kohärenz‹ führt. Derrida signalisiert mit diesem Ausdruck, daß sich auch ein 

Denken der Strukturalität nicht über die Spannung erheben kann, wie sie aus dem 

Verhältnis von Struktur und Zentrum entspringt. Auch eine durch und durch 

struktural gedachte Struktur kann nicht den Platz eines selbstbegründeten Ur-

sprungs einnehmen. 

Ein vierter Hinweis liegt in einer anderen Formulierung, die die Funktion des 

Strukturzentrums erklärt: »Dieses Zentrum hatte nicht nur die Aufgabe, die 

Struktur zu orientieren, ins Gleichgewicht zu bringen und zu organisieren – es 

läßt sich in der Tat keine unorganisierte Struktur denken –, sondern es sollte vor 

allem dafür Sorge tragen, daß das Organisationsprinzip der Struktur dasjenige in 

Grenzen hielt, was wir das Spiel der Struktur nennen könnten. Indem das Zent-

rum einer Struktur die Kohärenz des Systems orientiert und organisiert, erlaubt 

es das Spiel der Elemente im Innern der Formtotalität.«
7
 Derrida geht davon aus, 

daß die Strukturalität eines Beziehungszusammenhangs immer eine bestimmte 

Bewegung – Derrida sagt hier ›Spiel‹ – der Elemente, die zueinander in diesem 

Zusammenhang stehen, impliziert. Strukturalität wird so verstanden, daß sie die-

ser Bewegung Raum und – wie für eine Bewegung notwendig – Zeit gibt, bzw. 

ist es genauer zu formulieren, daß sie mit dieser Bewegung Raum und Zeit eröff-

net. Dieser vierte Punkt steht in direktem Zusammenhang mit dem dritten. Inso-

fern die Idee eines Strukturzentrums in der Form eines Seins als Präsenz gedacht 

wird, ist darin Bewegung (oder Werden) ausgeschlossen. Die Vorstellung von 

Selbstgegenwärtigkeit, auf die Derrida dabei zielt, enthebt einer räumlichen und 

zeitlichen Situiertheit. Aber wie meine Rede davon, daß die mit der Strukturalität 

verbundene Bewegung Raum und Zeit ›eröffnet‹, anzeigt, wird auch Derridas Er-

läuterung der Strukturalität eine bestimmte Unvordenklichkeit der räumlichen 

und zeitlichen Verhältnisse einräumen. 

 

                                                 

6 Manfred Frank schlägt in seiner im deutschen Sprachraum sehr bekannt geworde-

nen, einführenden Vorlesungsreihe Was ist Neostrukturalismus? vor, die »Idee ei-

ner nicht-geschlossenen und de-zentralen Struktur als ›Keimgedanke[n]‹ des Neo-

strukturalismus« zu verstehen. Vgl. Manfred Frank: Was ist Neostrukturalismus? 

Frankfurt/Main: Suhrkamp 1983, 4. Vorlesung, darin insbesondere S. 76ff. 

7 J. Derrida: »Die Struktur, das Zeichen und das Spiel«, S. 422. 

https://doi.org/10.14361/9783839404560 - am 14.02.2026, 14:13:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404560
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


134 | NORMATIVITÄT UND GEHALT BEI DERRIDA 

 

Differenz und Differenzierung.8 Derrida hat die Auseinandersetzung mit der Fra-

ge nach der Strukturalität der Struktur und deren Zusammenhang mit der Er-

läuterung sprachlichen Gehalts, wie hinlänglich bekannt, insbesondere an einem 

einschlägigen Punkt aufgenommen: an Saussures Cours de linguistique généra-
le.

9
 Der Weg von Derridas Erörterungen ist häufig dargestellt worden, so daß ich 

mich hier auf die für mich wichtigsten Punkte konzentriere und versuche, einen 

Argumentationsgang zu rekonstruieren, den Derrida selbst nie in dieser Gestalt 

gegeben hat. 

Die Eingangsfrage dieser Erörterungen kann folgendermaßen formuliert wer-

den: Was folgt für den Begriff der Differenz, wenn wir mit Saussure die Sprache 

als ein System verstehen, dessen Elemente differentiell bestimmt werden, so daß 

es in diesem System nur ›Verschiedenheiten ohne positive Einzelglieder‹ geben 

kann? In der Auseinandersetzung mit dieser Frage entwickelt Derrida seinen 

Begriff der ›différance‹. In der Rezeption von Derridas Arbeiten und in diesen 

Arbeiten selbst gibt es eine Fülle von unterscheidbaren Verwendungsweisen die-

ses Ausdrucks, die die unterschiedlichsten Aspekte von Derridas Denken ellip-

tisch auf den Begriff der différance bringen. Ohne diesen Vorgehensweisen über-

schlägig ihre Berechtigung abzusprechen, halte ich es doch für hilfreich, einen 

anderen Weg zu wählen.
10

 Ich werde den Ausdruck in einem sehr eingeschränk-

ten Sinn und auch darin nur möglichst selten gebrauchen. Im Rahmen dieser me-

                                                 

8 Die Entscheidung, ›différance‹, ›Spur‹ und ›Wiederholung‹ als drei Begriffe darzu-

stellen, die Grundzüge von Derridas Erläuterung sprachlichen Gehalts fassen, folgt 

G.W. Bertram: HuD, Kapitel II.1. 

9 Vgl. zum Verhältnis dieser Vorlesungsnachschriften zur Position, die sich etwa aus 

Saussures Notizen und Briefen ergibt: Johannes Fehr: »Saussure: Zwischen Lingu-

istik und Semiologie. Ein einleitender Kommentar«, in: Ferdinand de Saussure: Lin-

guistik und Semiologie. Notizen aus dem Nachlaß. Texte, Briefe und Dokumente. 

Gesammelt, übersetzt und eingeleitet v. J. Fehr, Frankfurt/Main: Suhrkamp 1997, S. 

17-228. 

10 Es ist offensichtlich, daß Derridas Stil als philosophischer Schriftsteller eine Form 

bewußter Reflexion auf die theoretische Arbeit darstellt. Mit Derrida muß man ge-

nauer sagen, daß sich die Ebenen von ›Stil‹ und ›Theorie‹ nicht stabil trennen lassen 

(was auch ein philosophischer Gemeinplatz ist). Insofern muß weder bei ihm noch 

in der Rezeption zwangsläufig die Vielfältigkeit der Verwendungsweisen von Aus-

drücken wie ›différance‹, ›Supplement‹, ›Schrift‹ etc. als eine Ungenauigkeit ver-

standen werden. Als solche weisen sie zunächst darauf hin, daß Derrida die Vorstel-

lung von ›Theoriearchitektonik‹, d.h. die Idee Beherrschung sachlicher Fragen auf 

der methodologischen Ebene der Theoriekonstruktion, für keine sehr weitreichende 

Idee hält. Dem soll hier nicht widersprochen sein. Da meine Darstellung aber dem 

Schema folgt, Derridas Überlegungen als Antworten auf bestimmte Fragen zu er-

läutern, scheint es mir hilfreich, den ›disseminierenden‹ Reichtum der vielen mögli-

chen Anknüpfungen an den Begriff der différance recht radikal zu beschneiden. 

Wie immer in theoretischen Zusammenhängen, ist damit nur einer von ver-

schiedenen Wegen der Erläuterung ihrer Struktur beschritten. Mein Ziel ist es, die-

sen Weg für mich und die potentiellen LeserInnen nachvollziehbar zu beschreiten. 

Derrida deckt ein solches Vorgehen, da er stets auch auf die Notwendigkeit des me-

taphysischen Glaubens an überschaubare Denkwege hingewiesen hat. 

https://doi.org/10.14361/9783839404560 - am 14.02.2026, 14:13:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404560
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


GEHALT IN TERMINI SICH ZEITIGENDER STRUKTUREN | 135 

 

thodischen Beschränkung verstehe ich ›différance‹ als den Begriff derjenigen 

vorgängigen Bewegung der Differenzierung, die ein struktural erläuterter Diffe-

renzbegriff mit enthalten muß. Dies sei im folgenden Abschnitt erläutert. 

Nach der Saussureschen Idee bestimmt sich der Gehalt der sprachlichen Ele-

mente, nämlich der Zeichen, als ein ›Wert‹ in einem Systemzusammenhang. Die-

ser Wert kommt den Zeichen von der Stelle her zu, die sie in einem System der 

Sprache einnehmen, welches wiederum als eine Struktur von Abgrenzungen be-

steht. Einer der wichtigsten Aspekte von Saussures Leistung bestand darin, die 

Systematizität der Sprache so in Anschlag gebracht zu haben, daß dies eine Dis-

tanzierung vom repräsentationalistischen Sprachbild zur Folge hatte. Nach der 

repräsentationalistischen Vorstellung, die das Zeichen nach der Maxime des ›ali-

quid stat pro aliquo‹ verstanden hatte, ist der Gehalt eines sprachlichen Zeichens 

durch dasjenige Außersprachliche bestimmt, auf das das Zeichen verweist. Dem-

nach ist für die Bestimmung dieses Gehalts einzig diese Repräsentationsbe-

ziehung von Bedeutung, sein systematisches Eingebundensein in den Zusam-

menhang mit anderen Zeichen spielt hier keine Rolle. Mit dieser Vorstellung 

bricht Saussure und zwar so, daß er es überhaupt ablehnt, die Bestimmung des 

sprachlichen Zeichens in bezug auf eine außersprachliche Instanz zu verstehen.
11

 

Derrida schließt sich Saussure an, buchstabiert diesen Ansatz aber in einigen 

Hinsichten konsequenter aus als Saussure und viele seiner Nachfolger. Ein erster 

wichtiger Punkt betrifft, wie gesagt, den Begriff der Differenz. 

Unter Differenzen verstehen wir üblicherweise Unterschiede zwischen gege-

benen Instanzen, z.B. zwischen einem Fußball und einer Birne oder auch einem 

Y und einem Z. Dieser Begriff scheint klar, aber er kann als Erläuterung der Dif-

ferenzen, die zwischen den Elementen des Sprachsystems liegen sollen, nicht 

umstandslos verwendet werden. Denn hier soll ja gelten, daß die Einzelglieder 

nur qua der Differenzen zu anderen Einzelgliedern zu solchen werden; sie sollen 

nicht als einfach Gegebenes gedacht werden. Da das System mit seinen Einzel-

gliedern und Differenzen, wie Derrida treffend sagt, »nicht vom Himmel gefallen 

ist«
12

, müssen wir uns eine Entstehung oder Produktion von ihnen denken. An 

dieser Stelle wird nun die schon bezüglich Saussure angesprochene Vorausset-

zung relevant, daß die Sprache von nichts Außersprachlichem abhängen soll.
13

 

Diese zweite Voraussetzung verhindert, daß wir die fragliche Produktion von 

Differenzen irgendeiner Instanz außerhalb der sprachlichen Struktur zuschreiben 

könnten. Wie die differentielle Struktur des Sprachlichen beschaffen ist, soll von 

nichts abhängen, das von dieser Strukturalität einfach unberührt wäre und das 

                                                 

11 Daß Saussures Beharren auf einer Autonomie des Sprachlichen für die Sprachtheo-

rie des zwanzigsten Jahrhunderts ein höchst bedeutender Schritt war, hat sehr klar 

Sybille Krämer herausgearbeitet in: Sprache, Sprechakt, Kommunikation, 1. Kapi-

tel: »Ferdinand de Saussure. Sprache als Zeichensystem«, hier besonders S. 20f. 

12 J. Derrida: Dif, S. 40. 

13 Sonderegger spricht von Derridas Kritik an ›Gegenstandstheorien der Bedeutung‹. 

Vgl. R. Sonderegger: »A Critique of Pure Meaning«, S. 183ff. 

https://doi.org/10.14361/9783839404560 - am 14.02.2026, 14:13:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404560
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


136 | NORMATIVITÄT UND GEHALT BEI DERRIDA 

 

von der »Gegenwart eines Mittelpunktes aus die textuelle Bewegung und Ver-

räumlichung der Differenzen zusammenfaßt und bestimmt«
14

. Wie oben schon 

kurz geschildert, führt Derrida vor, daß der Verzicht auf eine die Struktur be-

stimmende Instanz notwendig ist, um die Strukturalität der Struktur konsequent 

zu denken. 

Was folgt, ist einerseits, daß zu jedem Zeitpunkt, zu dem wir eine sprachliche 

Struktur betrachten, immer schon Differenzierungen stattgefunden haben. Was 

aber andererseits ebenfalls folgt, ist, daß stets, wenn wir Sprache gebrauchen, um 

mittels ihrer differenzierend irgend etwas zu bestimmen, immer schon Differen-

zierung stattgefunden hat. Dies läuft nur bei oberflächlicher Betrachtung einfach 

auf eine Genealogie des Sprachgebrauchs als eines Differenzen fortpflanzenden 

und variierenden Tuns hinaus. Auf eine solche Genealogie kann die Überlegung 

deswegen nicht hinauslaufen, da wir zu solchen Betrachtungen über die Sprache 

der Sprache selbst bedürfen. Wir müssen im Erzählen einer solchen Genealogie 

stets schon eine Differenzierung als wirksam denken, die die Genealogiebemü-

hung in einen Regreß treibt. Wir können uns also schlechterdings keinen Begriff 

eines Ausgangspunktes denken, an dem die Differenzierungen begonnen haben: 

»Die Vorstellung eines ersten Mals ist es, die an sich rätselhaft wird.«
15

 

Das Resultat ist nach Derrida deswegen ein anderes: In jedem Sprach-

gebrauch wird einer derartigen vorgängigen Differenzierung stattgegeben. Zwar 

müssen wir in jedem Zeichengebrauch eine vorgängig differenzierende Bewe-

gung ansetzen, wir sind mit diesem Verhältnis aber stets nur im Zeichen kon-

frontiert. Derrida hat zur Charakterisierung dieses Verhältnisses auch von einer 

konstitutiven »Nachträglichkeit des Sinns« gesprochen.
16

 Damit ist ein Doppeltes 

gesagt: Zum einen stellen die Differenzen, die es uns ermöglichen, Sinn zu ver-

stehen, immer schon Effekte von Differenzierung dar. Sinn verstehend können 

wir niemals so etwas wie den Ursprung des Sinns erfassen. Zum anderen bezie-

hen wir uns auf Differenzen aber auch stets als auf sinnvolle. Wo wir mit Diffe-

renzen umgehen, tun wir das in einem Horizont des Sinns. Derrida legt Wert dar-

auf, daß die différance, also die vorgängige Differenzierung nicht wieder in ein 

jenseitiges Reich verlegt wird. Obwohl es offensichtlich nicht richtig wäre, dieser 

Vorgängigkeit Phänomencharakter zuzusprechen, begegnet sie uns doch nur in 

phänomenal verortbaren Zeichenvorkommnissen. Tatsächlich wirkt der Status, 

der damit der Differenzierung als eines Implikats struktureller Verhältnisse zuge-

sprochen wird, merkwürdig. Wir sind dann gehalten, uns über die Differenzie-

                                                 

14 J. Derrida: Positionen, Wien u. Graz: Böhlau 1986, S. 50. 

15 J. Derrida: »Freud und der Schauplatz der Schrift«, in: ders.: SD, S. 310. (Herv. im 

Orig.) 

16 Vgl. u.a. J. Derrida: »BUCH-AUSSERHALB. Vorreden / Vorworte«, in: ders., Dis-

semination, Wien: Passagen 1995, S. 9-68, hier, S. 28. 

https://doi.org/10.14361/9783839404560 - am 14.02.2026, 14:13:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404560
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


GEHALT IN TERMINI SICH ZEITIGENDER STRUKTUREN | 137 

 

rung Rechenschaft geben zu sollen, wissend, daß wir dies erschöpfend sicherlich 

nie tun können.
17

 

Auf diese vorgängige Differenzierung bezieht sich Derrida, wenn er vom 

›Spiel der Struktur‹ spricht oder eben von der ›différance‹.
18

 Damit hebt Derrida 

einen Punkt hervor, der hinsichtlich des Begriffs der Struktur möglicherweise 

überraschend ist: Strukturen – zumindest wenn wir der Traditionslinie des Struk-

turalismus folgen und insbesondere (aber nicht notwendig ausschließlich
19

) diffe-

rentielle Beziehungen als konstitutiv für Strukturen ansehen – können nicht sta-

tisch sein. Insofern ist die landläufige Assoziation von Strukturen mit festge-

legten (›kristallinen‹) Verhältnissen irreführend. Wir müssen in Strukturen stets 

eine Bewegung der Differenzierung wirksam denken. Dieses ›Spiel‹ hat Konse-

quenzen für die Weise, wie das Zustandekommen und das Bestehen des Struk-

turzusammenhangs als ein Ganzes zu verstehen ist. Ich werde in diesem Ab-

schnitt mit den Begriffen der Differenzierung, der Spur und der Wiederholung 

die Puzzlestücke zusammentragen, auf die bezogen im nächsten Abschnitt Kon-

sequenzen für den Begriff eines struktural erläuterten sprachlichen Gehalts gezo-

gen werden. 

Die Rede von einer vorgängigen Bewegung der Differenzierung in jeder 

Struktur bezieht sich insbesondere auf drei Aspekte
20

: auf die schon angespro-

chene Dynamik oder Kraft, sowie auf zeitliche und auf räumliche Verhältnisse. 

Der räumliche Aspekt verweist unmittelbar darauf, daß nach Derrida die raum-

zeitliche Verortung von gehalthabenden Zeichen irreduzibel ist.
21

 Ich komme 

darauf unten näher zu sprechen, und will den Punkt hier nur kurz verständlich 

machen. Derrida spricht von einem »Intervall«, das ein Zeichen von dem trennen 

muß, »was es nicht ist«
22

, d.h. von den anderen Zeichen, von denen es sich diffe-

renziert. Man kann sich diesen Sachverhalt – Derridas Diskussion in Gram-

                                                 

17 Man kann diesen Gedanken ebenso mit der hermeneutischen wie mit der phänome-

nologischen Tradition in Verbindung bringen. Phänomenologisch scheint er mir in-

sofern, als allein mit abstrakten Bestimmungen der différance nicht beizukommen 

ist. Es gilt auch, sich ein Verständnis von ›der Sache selbst‹ an immer wieder and-

ren Zusammenhängen in immer wieder neuer Weise zu erarbeiten. Hermeneutisch 

scheint er mir, insofern er unsere Weise, Sinnzusammenhänge zu flechten, mit der 

Zeitlichkeit eines endlichen Wesens in Beziehung bringt. 

18 Vgl. zum grammatikalischen Hintergrund des Neologismus und dem Umstand, daß 

es sich aufgrund der französischen Aussprache insbesondere um einen Neographis-

mus handelt, die Anmerkung des Übersetzers, in: J. Derrida: »Cogito und Geschich-

te des Wahnsinns«, in: ders.: SD, S. 53-101, hier S. 99, Anm. 31 (Anm. d. Übers.), 

sowie J. Derrida: Positionen, S. 41. 

19 Vgl. Bertram: SpG, insbesondere S. 62ff. 

20 J. Derrida: Dif, S. 40ff., vgl. G.W. Bertram: HuD, S. 89ff. 

21 Der klassische Ort, an dem Derrida diesen Punkt ausführlich diskutiert, ist Die 
Stimme und das Phänomen. (Erste Auflage der Neuübersetzung, Frankfurt/Main: 

Suhrkamp 2003.) 

22 J. Derrida: Dif, S. 42. 

https://doi.org/10.14361/9783839404560 - am 14.02.2026, 14:13:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404560
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


138 | NORMATIVITÄT UND GEHALT BEI DERRIDA 

 

matologie und an anderen Stellen folgend
23

 – leicht an der Schrift plastisch ma-

chen. Ein Schriftzeichen können wir nur von einem anderen unterscheiden, wenn 

es räumlich von ihm getrennt ist. Es bedarf eines gewissen Raums, der das Zwi-

schen der Differenzierung eröffnet. Das ›Intervall‹ betrifft aber auch das zeitliche 

Verhältnis, das Derrida unter anderem als »Umweg, Aufschub, Verzögerung« 

charakterisiert.
 24

 Hier ließe sich an die Differenzierung von Lauten denken. Um 

den einen Laut vom anderen unterscheiden zu können, gehen wir von einem Laut 

zum anderen über und müssen, um der Differenz eine gewisse Stabilität zu ge-

ben, wieder zurückkehren, um uns dann sogleich wieder einem anderen Zeichen 

zuzuwenden usf. In dieser Weise hat sich die Bestimmung von Zeichen immer 

schon als ein räumlicher und zeitlicher Prozeß vollzogen.
25

 

In den letzten Formulierungen habe ich um der leichteren Verständlichkeit 

willen eine aktivische Darstellungsform gewählt. Dies muß zurechtgerückt wer-

den, um nicht einen wesentlichen Punkt zu verfehlen. Die Eröffnung von Zeit-

lichkeit und Räumlichkeit, in deren Dimensionen Differenzierungen je stehen, 

geht nicht auf eine Aktivität von Zeichennutzern zurück. Zwar ist sie von dieser 

Aktivität auch nicht einfach unabhängig, wenn gelten soll, daß die vorgängige 

Differenzierung nicht selbst phänomenalen Charakter hat, sondern als ein Impli-

kat der Phänomenalität der Zeichen, die wir gebrauchen, Relevanz erhält. Aber 

als eine zentrale Bestimmung der Strukturalität dieser Struktur kann sie nicht auf 

die Aktivität einer strukturunabhängigen Instanz zurückgehen. Insofern müssen 

wir der Differenzierung selbst eine Art Kraft oder Aktivität zuschreiben. Unser 

Umgang mit Zeichen ist daher richtigerweise als etwas anzusehen, »was zwi-
schen dem Aktiv und Passiv verharrt».

26
 Diese Redeweise ist mit Blick auf unser 

Verhältnis zur Sprache keinesfalls ungewöhnlich. Tatsächlich kann man diese 

Feststellung auch als einen der wichtigsten Grundbausteine von Habermas’ Pro-

gramm ansehen, der dann gerne vom quasi-transzendentalen Status der Sprache 

spricht.
27

 Daß der Gedanke sich bei Derrida in charakteristischer Weise anders 

ausnimmt als bei Habermas, hängt – aus der Perspektive Derridas betrachtet – 

unter anderem daran, daß Habermas nicht ernst macht mit der Strukturalität der 

sprachlichen Struktur. Das ›quasi‹ bei Habermas bezieht sich darauf, daß die 

Sprache einen weltlichen Ort hat und ihrerseits in einer Abhängigkeit zu unserer 

Verwendung der Sprache steht. So gerahmt, darf man die Sprache nach Haber-

mas durchaus als eine Transzendentalie verstehen. Genau dies dementiert Der-

rida, wenn er uns in einer in Aktivität und Passivität gemischten Position gegen-

                                                 

23 Vgl. J. Derrida: Grammatologie, Frankfurt/Main: Suhrkamp 1974, S. 28f.; ders.: 

»Platons Pharmazie«, in: ders.: Dissemination, S. 69-190, hier S. 115. 

24 J. Derrida: Dif, S. 36. 

25 J. Derrida: Grammatologie, S 118: »Das gesprochene Wort ist also in einem be-

stimmten unerhörten Sinn in der Welt, ist in dieser Passivität verwurzelt, die von 

der Metaphysik als das Sinnliche (sensibilité) schlechthin bezeichnet wird.« 

26 J. Derrida: Dif, S. 37. (Herv. im Orig.) 

27 Vgl. z.B. J. Habermas: TkH, Bd. 2, S. 190. 

https://doi.org/10.14361/9783839404560 - am 14.02.2026, 14:13:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404560
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


GEHALT IN TERMINI SICH ZEITIGENDER STRUKTUREN | 139 

 

über der Sprache sieht. Als eine transzendentale Bedingung angenommen, ist die 

Sprache doch wieder einzig als Ermöglichungsbedingung unseres aktiven Ver-

haltens in der Welt betrachtet. Derrida beharrt darauf, daß die Sprache nicht nur 

in ihrer systemischen Ganzheit unserem verfügenden Zugriff entzogen ist, son-

dern daß in jedem Gebrauch sprachlicher Zeichen sich die vorgängige Differen-

zierung unserem Zugriff entzieht und uns jeweils in die Position einer von Passi-

vität gezeichneten Aktivität oder einer Aktivität in der Passivität bringt. Der in 

jedem Zeichengebrauch implizierten vorgängigen Differenzierung, so können 

wir resümieren, kommt eine eigene Kraft zu. 

 

Das Zeichen als Spur von Spuren. In der Grammatologie stellt Derrida den Auf-

takt seiner Erörterungen des Begriffs der Spur unter die Überschrift »Die Bri-

sur».
28

 Dem Abschnitt ist eine briefliche Mitteilung vorangestellt, aus der hervor-

geht, daß es ihm bezüglich des Ausdrucks ›brisure‹ darauf ankommt, daß er die 

Bedeutungen von ›Differenz‹ und von ›Artikulation‹ vereint, die nach Auskunft 

des Briefautors im Robert als »zersplitterter, zerbrochener Teil« und als »schar-

nierartige Verbindung [...] Gelenk« 
29

 erläutert werden. Damit ist die Rolle sehr 

genau markiert, die der Begriff der Spur spielt. Der Begriff des Zeichens als einer 

Spur bezieht sich auf die Sprache als einer Instanz der Artikulation, die als eine 

aus der Bewegung der Differenzierung entstandene Struktur besteht. 

Derrida scheint hier unmittelbar Saussure zu folgen, den er auch sogleich an-

führt. Tatsächlich trifft dies aber in einer wichtigen Hinsicht nicht zu, denn in der 

Bestimmung des theoretischen Ortes dieser Artikulation folgt Derrida viel eher 

Heidegger als Saussure. (Demgemäß läßt sich am Begriff der Spur gut studieren, 

wie Derrida das strukturalistische mit dem Heideggerschen Erbe zusammen-

führt.) Nach Saussure bildet sich die differentielle Struktur der Sprache als die 

Ebene aus, auf der sich die beiden »gestaltlosen Massen«
30

 der Gedanken und der 

Lautbilder aneinander artikulieren. Bei Heidegger hingegen artikuliert die Spra-

che – im Gebrauch des besonderen Zeuges ›Zeichen‹ – den Bewandtniszusam-

menhang, als welchen wir uns die Welt im Umgang mit zuhandenem Zeug über-

haupt erschließen.
31

 Der wesentliche Unterschied zwischen diesen beiden Vor-

stellungen liegt darin, in welcher Weise die Zeichen hier ein Scharnier bilden. 

Bei Saussure stellt das System der Zeichen den Zusammenhang zwischen zwei 

›innerpsychischen‹ Instanzen her, während diese Instanzen bei Heidegger ihre 

Rolle bezogen auf das Verhältnis des Umgangs mit der materiellen Welt zur E-

bene des Verstehens und des Sinns spielen. Obwohl Saussure zunächst darauf 

Wert legt, daß das Zeichen immer auch faktisch ein materielles und soziales 

Vorkommnis ist, geht durch das Verlegen der Artikulation ins Innerpsychische 

                                                 

28 J. Derrida, Grammatologie, S. 114. 

29 Ebd. 

30 F. de Saussure: Grundfragen,. S. 134. 

31 M. Heidegger: Sein und Zeit, §34. Vgl. hierzu: G.W. Bertram: »Das Denken der 

Sprache in Heideggers Sein und Zeit».  

https://doi.org/10.14361/9783839404560 - am 14.02.2026, 14:13:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404560
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


140 | NORMATIVITÄT UND GEHALT BEI DERRIDA 

 

der Aspekt verloren, daß dies ein Vorgang ist, der immer im Umgang mit der 

materiellen Welt vonstatten geht. Anders als in Heideggers Konstruktion tritt bei 

Saussure wieder das repräsentationalistische Problem auf, daß völlig ungeklärt 

bleibt, wie eigentlich das ›Denken‹ als ein innerpsychischer Vorgang überhaupt 

etwas mit der Welt zu tun bekommt. Heideggers ›Verstehen‹ ist demgegenüber 

als tätiges Erschließen der Welt als eines Bewandtniszusammenhangs materialen 

Tuns konzipiert, das – wie es dann Heideggers Name für dieses sinnverarbei-

tende Verhalten gerafft faßt – als solches immer schon in der Welt ist. Der Beg-

riff der Spur ist also der Begriff des für die Intelligibilität des Daseins mundaner 

Wesen charakteristischen Zusammenhangs zwischen Materialität und Idealität, 

die Spur ist »die Eröffnung der ursprünglichen Äußerlichkeit schlechthin, das rät-

selhafte Verhältnis des Lebendigen zu seinem Anderen und eines Innen zu einem 

Außen».
32

 

Ist auch die Theoriestelle an Heidegger orientiert, an der Derrida das Zeichen 

als Spur als artikulierendes Scharnier einführt, in welchem ein Ineinander von 

Idealität und Materialität statt hat, so resultiert die genaue Bestimmung der Funk-

tionsweise dieses Scharniers doch aus der strukturalen Betrachtungsweise des 

sprachlichen Zusammenhangs. Was eine Spur ist, muß vom Bestehen der Spra-

che als eines Differenzgefüges her erläutert werden. 

Mit Blick auf die differentielle Bestimmung von Zeichen tritt ein Aspekt von 

Spuren besonders hervor: Sie verweisen auf Abwesendes. Eine Spur wird zur 

Spur nur dadurch, daß sie an sich die Spur von etwas anderem trägt, das sie selbst 

nicht ist. Jenseits dieses Bezugs ist sie keine Spur mehr. Sie ist somit ein »Anwe-

send-Abwesende[s]».
33

 

Diese Bestimmung entspricht dem ersten Augenschein nach der traditionellen 

Auffassung des Zeichens, wonach dieses seinen Gehalt durch jenes erhält, auf 

das es verweist und das (meistens) in der Situation des Zeichengebrauchs nicht 

anwesend ist. Die strukturale Erläuterung des Zeichens nimmt diese Bestimmung 

zwar auf, gibt ihr aber einen veränderten Sinn und radikalisiert sie. Eine Spur 

wird zu einem Zeichen durch eine Markierung, durch die sie auf ein Abwesendes 

verweist, das sie markiert hat. In diesem Sinne sprechen wir von einer Bremsspur 

auf dem Asphalt, die auf den Versuch einer instantanen Verlangsamung eines 

                                                 

32 J. Derrida: Grammatologie, S. 124. Daß Derrida hier vom »Lebendigen« spricht, 

verweist darauf, daß er die Auszeichnung des Sinnverstehens nicht an Unterschei-

dungen wie Tier vs. Mensch oder Natur vs. Kultur binden will. Vgl. dazu insbeson-

dere J. Derrida: Vom Geist. Heidegger und die Frage, Frankfurt/Main: Suhrkamp 

1988 (darin unter anderem das Kapitel VI zum Verhältnis der Tierheit zu Heideg-

gers Begriff der Welt); dazu: Francoise Dastur: »Für eine ›privative Zoologie‹ oder 

Wie nicht sprechen vom Tier«, in: H.-D. Gondek/B. Waldenfels (Hg.): Einsätze des 

Denkens, S. 153-182. 

33 J. Derrida: Grammatologie, S. 124. Diese Passagen der Grammatologie hat Detlef 

Thiel näher kommentiert in: »Urschrift. Systematische und historische Bemerkun-

gen zu Derridas Motiv der archi-écriture«, in: Gondek/Waldenfels (Hg.), Einsätze 

des Denkens (1997), S. 60-98. 

https://doi.org/10.14361/9783839404560 - am 14.02.2026, 14:13:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404560
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


GEHALT IN TERMINI SICH ZEITIGENDER STRUKTUREN | 141 

 

Autos verweist oder auch von den Falten in Mick Jaggers Gesicht, in denen vier-

zig Jahre Rock’n’Roll ihre Spuren hinterlassen haben. Was uns die strukturale 

Bestimmung des Zeichens nun lehrt, ist, daß wir eine Spur als Spur nur lesen 

können, wenn wir sie von anderen Markierungen unterscheiden können. Wir 

müssen z.B. die besondere Schwärze des Asphalts von anderen Schwärzungen – 

dem dunklen Streifen einer entfernten Fahrbahnmarkierung oder dem Reifenab-

rieb eines standesgemäß ausgeführten Kick-Downs – unterscheiden können, denn 

nur dann erkennen wir eine Bremsspur. Noch schwieriger wird es mit der Spu-

rung in Mick Jaggers Gesicht, in dem wir zwar vielleicht meinen, einiges über 

ein ereignisreiches Leben lesen zu können, in dem aber die Bestimmung dessen, 

worauf genau dessen Spurung verweist, ein noch viel ausgeprägteres Differenzie-

rungsvermögen erfordern würde. Ein Scheitern ist dabei nicht ausgeschlossen 

und das ist lehrreich, denn wenn die Differenzierung der Spurung in bestimmten 

Hinsichten mißlingt (sehen wir Spuren von Drogen? von zu wenig Schlaf? von 

übertriebener Mimik?), können wir Mick Jaggers gezeichnetes Gesicht hinsicht-

lich dieser Aspekte (die mehr als das fortgeschrittene Alter sehen ließen) nicht 

als Zeichen verstehen. 

Ein Zeichen wird also nicht dadurch zum Zeichen, daß es die Spur eines ab-

wesenden Referenten an sich trägt. Sondern es wird dadurch zum Zeichen, daß 

diese Spur als eine Abgrenzung gegen andere Zeichen verstanden wird. Im Falle 

sprachlicher Zeichen ist dies noch wesentlich deutlicher als im Fall von nicht-

sprachlichen Zeichen, die in einen Deutungszusammenhang gestellt werden. Ein 

gedrucktes A wird insbesondere durch die Differenzen zu anderen gedruckten 

Buchstaben, den Bs, Cs, Ds etc. zu einem Zeichen (und zwar nicht nur durch die 

Gestalt des Buchstabens: auch die Unterschiede der Typen, des Papiers, der 

Druckfarbe etc. tragen dazu bei, daß es das bestimmte Zeichen ist, das es ist). Ein 

Zeichen wird dadurch zum Zeichen, daß an ihm wahrzunehmen ist, daß es nicht 

all die anderen Zeichen ist, in deren Zusammenhang es seine Bestimmung er-

fährt. Diese anderen Zeichen sind es, deren Abwesenheit am Zeichen die Spuren 

hinterläßt, die es für uns zum Zeichen machen. Das Zeichen besteht als eine Spur 

der anderen Zeichen, die selbst solche Spuren sind: es besteht als eine Spur von 

Spuren.
34

 In diesem Begriff erläutert Derrida also, wie wir es verstehen können, 

daß die sprachlichen Elemente sowohl nur als Verschiedenheiten bestehen, wie 

sie doch von dieser Welt sind. Zeichen sind als ›zuhandenes Zeug‹ stets ma-

terialiter Spuren; ebenso weist ihr Bestehen dadurch, daß wir diese Materialität 

stets als von Abwesenheit markiert verstehen, über diese Materialität hinaus. Ihr 

Zeichen-Sein kann nicht auf ein bloßes Vorliegen eines bestimmten Materials re-

duziert werden. In diesem Überstieg besteht das Ineinander von Materiellem und 

Ideellem, auf das der Begriff der Spur verweist. 

Sprachliche Zeichen sind mit der Abwesenheit aber noch in einem weiteren 

wichtigen Sinn verbunden, an dem Derridas pragmatistischer Zug klar hervortritt. 

                                                 

34 Vgl. Bertram, HuD, S. 97f.. 

https://doi.org/10.14361/9783839404560 - am 14.02.2026, 14:13:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404560
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


142 | NORMATIVITÄT UND GEHALT BEI DERRIDA 

 

Ein sprachliches Zeichen verweist nämlich stets auch auf eine Zeichengebrau-

chende. Wenn wir etwas als ein sprachliches Zeichen gebrauchen, nehmen wir es 

als etwas auf, das ein des Verstehens fähiges Wesen hervorgebracht hat. Derrida 

ist davon stets ausgegangen, aber er hat sich vor allem gegen eine mit dieser 

Feststellung immer wieder verbundene andere These gewandt: daß der Gehalt 

des Zeichens von der Intention bestimmt sei, die die Zeichengebrauchende mit 

dem Zeichen verbindet. Er hat in diesem Sinne eine Unabhängigkeit des Zei-

chens von der Zeichengebrauchenden betont. Ich sehe es als ein Symptom für die 

tiefgreifende Ungeklärtheit des Verhältnisses von Intention und sprachlichem 

Gehalt an, daß Derrida trotz seiner intensiven Auseinandersetzung mit der Frage, 

was es denn heißt, das Verstehen eines Zeichens mit einem Zeichengebrauch in 

Verbindung zu bringen, immer wieder als Theoretiker eines selbstläufig-jenseiti-

gen Zeichenuniversums, das keine Subjekte mehr kennt, angegriffen wurde.
35

 Ich 

werde unten noch näher auf den Status des zeichengebrauchendes Subjekts ein-

gehen. An dieser Stelle mag der Hinweis hinreichen, daß aus der Perspektive ei-

ner konsequent strukturalen Erläuterung des Zeichens und des sprachlichen Ge-

halts die Intention des Zeichengebrauchenden eine unter anderen Instanzen ist, 

der als außerhalb der sprachlichen Struktur Stehender das Vermögen zugeschrie-

ben wurde, die Beschaffenheit der Struktur bestimmen zu können. 

Derrida macht deutlich, daß das Zeichen stets in einer komplexen Beziehung 

zur Zeichengebrauchenden steht. In einem zunächst sehr einfachen Sinne, dessen 

komplexere Erläuterung das Thema des nächsten Kapitels ist, kommen alle Zei-

chen von Zeichengebrauchenden. Dann aber – und das soll hier im Zusammen-

hang mit der Spur besonders hervorgehoben werden – sind die Zeichen auch stets 

über diesen Zeichengebrauch hinaus. Es ist unter anderem ein Effekt der Materi-

alität des Zeichens (neben seiner Sozialität, siehe unten), daß Zeichen von ande-

ren Zeichenbenutzern aufgegriffen werden können und zwar auch, wenn die Zei-

chengebrauchenden den Zeichenaufnehmenden längst nicht mehr präsent sind 

oder auch gar nie waren. Dies gilt z.B. auch über den Tod der Zeichengebrau-

chenden hinaus. Zeichen sind also stets Hinterlassenschaften von Zeichengebrau-

chenden. Zeichen verweisen auf Zeichengebrauchende als auf Abwesende: Sie 

sind, nach der viel zitierten Formulierung Derridas, »ihrem Wesen nach testa-

mentarisch».
36

 

                                                 

35 Selbst Manfred Frank kommt am Ende seiner zustimmenden Rekonstruktion von 

Derridas Auseinandersetzung mit Husserls Intentionalitätsbegriff (in: M. Frank: 

Was ist Neostrukturalismus?, S. 535ff.) zu dem Schluß, daß Derridas Kritik der In-

dividualität zu radikal ausfalle, weil sie allen Sinn vollständig von aller Individuali-

tät trenne. Dieser Vorwurf trifft nicht zu. Derridas Überlegung fragt danach, wie wir 

die stets implizierte Beziehung von Individualität oder Singularität und Sinn verste-

hen sollen, wenn keines von beiden auf das andere zurückführbar ist. Wie Bertram 

klar macht, ist genau diese Frage die Einsatzstelle für den Begriff der Normativität. 

36 J. Derrida: Grammatologie, S. 120. 

https://doi.org/10.14361/9783839404560 - am 14.02.2026, 14:13:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404560
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


GEHALT IN TERMINI SICH ZEITIGENDER STRUKTUREN | 143 

 

Das Zeichen als Spur von Spuren ist in diesem doppelten Sinne von Abwe-

senheit markiert. Als testamentarisches markiert es, daß es im Bezug auf eine 

Zeichengebrauchende steht, die auch in Situationen einer Aug-in-Auge-Kommu-

nikation nicht darüber verfügen kann, wie ihr Zeichengebrauch verstanden wird 

(so wie das Verfassen eines Testaments nicht determinieren kann, ob und wie es 

vollstreckt wird) und die in diesem Sinne im Zeichen prinzipiell als Abwesende 

markiert ist. Als Scharnier ist die Spur von Spuren das Ineinander von Materiel-

lem und Ideellem. Es ist eine materiale Marke, die zu einem Zeichen durch die 

Spuren wird, die wir an ihm verstehend aufnehmen, wenn wir es als dieses und 

nicht jenes andere Zeichen gebrauchen.
37

 Erläuterungsbedürftig ist nun noch, was 

es denn heißt, daß wir ein Zeichen als dieses und nicht jenes Zeichen gebrauchen. 

Denn wenn es richtig ist, daß wir Zeichen als differenzierte immer nur in der 

Dimension der Zeit als durch Differenzierung gegebene verstehen können, dann 

muß jeder neue Zeichengebrauch seinerseits als eine weitere Differenzierung 

aufgefaßt werden. So können wir zwar verstehen, daß Zeichen je aus Differenzie-

rungen hervorgehen, nicht aber, inwiefern wir in diesen Prozeß der Differenzie-

rung ein Moment der Stabilität einführen können, das es uns erst ermöglichte, ein 

Zeichen tatsächlich als dieses und nicht jenes aufzunehmen. Ohne dieses stabili-

sierende Moment könnten wir tatsächlich überhaupt nicht von einem dynami-

schen Bestehen des Zeichensystems als einer Struktur sprechen. 

 

                                                 

37 So kurz formuliert, kann es scheinen, als ob ein sprachliches Zeichen nur in einem 

übertragenen Sinne markiert ist, weil man meinen könnte, daß wir die Spuren der 

Zeichen aneinander gar nicht bemerken können. Man könnte als Spuren im eigentli-

chen Sinn insbesondere Marken ansehen, die in ihrer Gestalt in einer Ähnlichkeits-

beziehung zu dem stehen, womit wir das Zeichen in Verbindung bringen. Hier liegt 

es nahe, an Tierspuren zu denken, um dann z.B. zu argumentieren, daß der Tatzen-

abdruck eines Nasenbären dadurch zu einem Zeichen wird, daß die Tatze des ent-

sprechenden Bären genau in den Abdruck paßt. Diese Erläuterung hat mehrere 

Schwierigkeiten, insbesondere erklärt sie aber das charakteristische Phänomen ge-

rade nicht: daß wir den Tatzenabdruck als Zeichen eines Nasenbären verstehen 

können, auch wenn wir im Moment der Entdeckung nicht die Möglichkeit haben, 

die Tatze zum Zwecke des Vergleichs in den Abdruck zu stellen. Wenn wir in die-

sem Sinne Spuren lesen, dann haben wir allerhand Merkmale zur Hand, mittels de-

rer wir den Nasenbärentatzenabdruck von der Spur einer Milchkuh, eines Wolfes, 

eines Waschbären etc. unterscheiden. Wenn wir die Bodenvertiefung als eine Spur 

sehen, dann sehen wir in dem Abdruck nicht die Gestalt des Nasenbären, sondern 

wir sehen, inwiefern sich seine Spur von der einer Kuh, eines Wolfes und auch von 

der seines Verwandten, des Waschbären unterscheidet – und es wäre denkbar, daß 

wir beigebracht bekommen, Spuren von Nasenbären zu lesen, ohne jemals einen 

Nasenbären gesehen zu haben. Wenn wir den Abdruck als Spur lesen, sehen wir an 

ihm gerade das, worin er sich von anderen Spuren unterscheidet, und das heißt, daß 

wir diese distinktiven Eigenschaften der Bodenvertiefung als die Spuren von ande-

ren Spuren sehen. Genauso verhält es sich mit den sprachlichen Zeichen, die in der 

gleichen Weise als ein Zeichen markiert sind, wie andere Zeichen (wenngleich sie 

darüber hinaus in komplexeren Relationen stehen). 

https://doi.org/10.14361/9783839404560 - am 14.02.2026, 14:13:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404560
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


144 | NORMATIVITÄT UND GEHALT BEI DERRIDA 

 

Wiederholung. Derridas Verlegung der Gelenkstelle zwischen Ideellem und Ma-

teriellem in die Momente des Zeichengebrauchs, wie sie im Begriff der Spur ge-

faßt ist, bringt eine weitere für seine Sprachtheorie wesentliche Festlegung mit 

sich. Sie betrifft die Bestimmung der Identität des sprachlichen Zeichens und 

damit die Frage nach dem Verhältnis von Allgemeinheit und Besonderheit des 

sprachlichen Gehalts. Zu den Phänomenen, an denen sich die Frage entzündet, 

was sprachlicher Gehalt sei, gehört die Erfahrung, daß der Gebrauch sprachlicher 

Zeichen mit demselben Gehalt verbunden wird, auch wenn er zu unterschiedli-

chen Zeiten, an unterschiedlichen Orten und durch verschiedene Personen ausge-

führt wird. Wenn ich zum Beispiel zur Verteidigung meines alten Volleyballs sa-

ge: »Der Ball ist rund!«, dann verstehen meine Gegenüber diese Aussage zwar 

nicht in genau dem Sinne, in dem wir in Sepp Herbergers Sentenz: »Der Ball ist 

rund« die Tiefe eines Trainerwissens hören. Aber es gibt doch auch Überein-

stimmendes in den Verständnissen, die wir von den beiden Aussagen entwickeln 

(daß von Spielgeräten die Rede ist, die wesentlich nicht eckig sind) und das ist 

erklärungsbedürftig. 

Wir können den Begriff des sprachlichen Gehalts nicht erläutern, ohne diesen 

Aspekt seiner Allgemeinheit zu berücksichtigen. Derridas konsequentes Denken 

der Strukturalität, das wir bereits hinsichtlich der Aspekte der Bewegung der Dif-

ferenzierung und dem Ineinander von Materiellem und Ideellem verdeutlicht ha-

ben, nimmt auch bezüglich der Frage nach dem Verhältnis von Allgemeinem und 

Besonderem Abstand zu überkommenen Vorstellungen. Derrida wendet sich hier 

gegen den Gedanken, daß die Identität des einzelnen Zeichenvorkommnisses 

durch eine dem Zeichengebrauch vorgängige Form gesichert ist. Manfred Frank 

hat plastisch vorgeführt, daß diese Idee der Vorgängigkeit der sprachlichen 

Form, die eine bestimmte Einheitlichkeit ihres Sinns garantieren soll, zum Tradi-

tionsbestand der Sprachphilosophie gehört und ebenso von Husserl wie z.B. von 

Searle geteilt wird, mit denen sich Derrida in dieser Hinsicht auseinandersetzt.
38

 

Bei Husserl ist es der in der phänomenologischen Reduktion geschaute eidetische 

Sinn, bei Searle ist es das sprachkonstitutive Regelwerk, die die Allgemeinheit 

des Sinns garantieren und die den raumzeitlichen Gebrauch des sprachlichen 

Zeichens zu einer bloßen Instantiierung dieser Formen macht. Aus der Perspek-

tive Derridas trennen Konstruktionen dieser Art Ideelles und Materielles in einer 

Weise, die unverständlich macht, wie eigentlich diese Formen zustande kommen. 

Derrida setzt dem den Gedanken entgegen, daß es eine besondere Form der 

Differenzierung ist, aus der die Allgemeinheit der sprachlichen Gehalte hervor-

geht: die Wiederholung.
39

 Ein Zeichen zu wiederholen heißt demnach, ein Ver-

schiedenes (i.e. das eigene Zeichen) als ein (in den relevanten Hinsichten dem 

anderen Zeichen) Gleiches zu nehmen. Derrida macht damit deutlich, daß die 

                                                 

38 M. Frank: Was ist Neostrukturalismus?, S. 520ff. 

39 Daß die Wiederholung als eine bestimmte Form der Differenzierung zu verstehen 

ist, hat Bertram herausgearbeitet. Vgl. G.W. Bertram: HuD, S. 99ff. 

https://doi.org/10.14361/9783839404560 - am 14.02.2026, 14:13:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404560
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


GEHALT IN TERMINI SICH ZEITIGENDER STRUKTUREN | 145 

 

Reproduktion von gleichen Zeichen nicht nach dem Modell einer Stanze verstan-

den kann, die immer gleiche, einer Schablone entsprechende Stücke aus einem 

Blech schneidet. Denn in diesem Modell bleibt ausgeblendet, daß der Sinn von 

Zeichenverständnissen immer in Raum und Zeit zustande kommt. Die Schablone, 

der nach diesem Modell unser Zeichengebrauch gehorcht, muß als von diesem 

Zeichengebrauch unberührt gedacht werden. Die Aufgabe besteht aber darin, 

verständlich zu machen, wie die Allgemeinheit aus unserer Sprachpraxis auch 

hervorgeht. Unser Sprachverstehen kann deswegen nicht als ein Mechanismus 

gedacht werden, der den rechten Griff zur rechten Zeit ins jenseitige Schablonen-

regal regelt. Die Allgemeinheit des Gehalts beruht nicht auf vorliegenden Schab-

lonen, sondern sie geht hervor aus den Zeichengebräuchen, die wir als die Wie-

derholung eines Zeichens aufnehmen. So sagt Derrida, die ideale Allgemeinheit 

des Zeichengehalts hänge »voll und ganz von der Möglichkeit von Akten einer 

Wiederholung ab. Sie wird durch sie konstituiert.«
40

 

Es ist sinnvoll, diesen Gedanken noch etwas weiter zu beleuchten. Man kann 

die Überlegung von der anfangs eruierten Frage her, wie das Bestehen von Struk-

turen zu verstehen sei, nochmals aufnehmen. Dort wurde gesagt, Derrida hebe 

hervor, daß Strukturen nicht als statische Gebilde bestehen können, sondern ei-

nen dynamischen Charakter haben. Gesagt wurde auch, daß es keine Instanz jen-

seits der Struktur geben kann, die gerade dadurch das Bestehen der Struktur si-

chert, daß sie selbst der Strukturalität entzogen ist. Hinsichtlich der strukturalen 

Erläuterung des Zeichens ergab sich das Bild, daß unsere Zeichengebräuche ei-

nen Zusammenhang von raumzeitlichen Ereignissen bilden, in denen Zeichen als 

Spuren von Spuren gebraucht werden, die aus einem Differenzierungsprozeß 

hervorgegangen sind. Dabei müssen wir jeden einzelnen Zeichengebrauch so 

verstehen, daß in ihm je schon eine Differenzierung stattgehabt hat, der er nach-

träglich ist.  

Das so gezeichnete Bild hat sich darin als unvollständig erwiesen, daß noch 

nicht verständlich zu machen war, wie durch das Differenzierungsgeschehen be-

gründet ist, daß wir ein Zeichen als dieses bestimmte Zeichen gebrauchen. Denn 

so weit kann ein Zeichen immer auf eine prinzipiell unbegrenzte Anzahl von Dif-

ferenzierungen bezogen werden, die seine Identität alleine nicht verständlich ma-

chen. Deswegen zeichnet Derrida eine besondere Form des differenzierenden 

Bezugnehmens aus: die Wiederholung von Zeichen. Demnach besagt nun die 

Antwort auf die Frage, wie aus der prinzipiell unbegrenzten Menge möglicher 

Abgrenzungen heraus ein Zeichen als dieses bestimmte aufgefaßt werden kann, 

daß die Individuierung der Zeichen durch eine besondere Sorte von Bezügen zu-

stande kommt: wenn ein Zeichen als eine Wiederholung eines anderen Zeichens 

gebraucht wird. Ich gebrauche ein Zeichen in der Art, daß ich es als eine wieder-

holende Aufnahme eines anderen Zeichens verstehe – über alle raumzeitlichen 

Unterschiede hinweg, die sich an diesen Zeichen zweifellos auch markieren lies-

                                                 

40 J. Derrida: Die Stimme und das Phänomen, S. 73. 

https://doi.org/10.14361/9783839404560 - am 14.02.2026, 14:13:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404560
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


146 | NORMATIVITÄT UND GEHALT BEI DERRIDA 

 

sen. Der entscheidende Punkt dabei ist, daß in dieser Weise der strukturelle Zu-

sammenhang zustande kommt. Dem Wiederholen ist keine Struktur vorgängig, 

die es zu einem Wiederholen machen würden. Das Bestehen der Struktur liegt 

vielmehr in differenzierend-wiederholenden Bezügen. Die Strukturalität der 

Struktur muß aus diesen Bewegungen heraus gedacht werden. Es handelt sich 

dabei – in einer verwandten Terminologie – um einen »Holismus ohne Gan-

zes».
41

 

Eine der Konsequenzen dieser Konzeption besteht darin, daß die Frage nach 

einem Kriterium, wann eine Wiederholung als Wiederholung gelten könne, nicht 

sinnvoll ist. Ein Kriterium bestünde stets wieder in einer vorgängigen Form, der 

ein Zeichengebrauch als eine Wiederholung zu entsprechen hätte. Wir können al-

so hinsichtlich der Gehalte, die wir Zeichengebräuchen zuschreiben, nicht den 

Unterschied machen zwischen solchen, die einen bestimmten Gehalt wiederholen 

und anderen, die das nicht tun. Mit Derrida können wir hingegen sagen, daß im-

mer, wenn wir einem Zeichengebrauch einen Gehalt zuschreiben, dieser Gehalt 

durch Wiederholung konstituiert ist oder, wie Sonderegger diesen Punkt faßt: »a 

history of usage cannot start with a definition, but with the history of usage it-

self.«
42

 

 

3.1.2 Die Einheit der strukturalen Struktur 

 

Zur weiteren Verdeutlichung von Derridas Erläuterung sprachlichen Gehalts ist 

es sinnvoll zu bedenken, welches Bild sich nun von der Einheit der Struktur er-

gibt. Hierfür ist ein Rekurs auf zwei weitere Begriffspaare, die durch Saussure 

geprägt wurden, hilfreich: auf die Unterscheidungen zwischen langue und parole 

und zwischen diachronischer und synchronischer Sprachbetrachtung. Derrida 

hält diese Unterscheidungen aus aufschlußreichen Gründen für unhaltbar. 

Die Unterscheidungen von langue und parole sowie von diachronischer und 

synchronischer Sprachbetrachtung hängen eng zusammen. Ich konzentriere mich 

hier auf den Zusammenhang der beiden Unterscheidungen und gehe auf die Ver-

schiedenheit ihrer Funktionen nicht näher ein. Ihr Zusammenhang besteht darin, 

daß eine Analyse der parole als der gesprochenen Sprache berücksichtigen muß, 

daß im Sprechen die Sprache sich stetig wandelt. So scheint es zwingend, von 

dieser Historizität der Sprache absehen zu müssen, wenn man sie als ein System 

betrachten will. In diesem Sinne schlägt Saussure vor, einen zeitlichen Schnitt 

vorzunehmen und als das System der Sprache diejenige Struktur anzusehen, die 

sozusagen im Standbild des Gesamts der sozialen Sprachpraxis sichtbar wird. 

Daß die Sprache sich wandelt, ist damit nicht bestritten, aber der Gedanke des 

zeitlichen Schnitts bringt denjenigen Begriff hervor, der nach Saussure den ei-

                                                 

41 Vgl. Martin Seel: »Für einen Holismus ohne Ganzes«, in: Bertram/Liptow (Hg.), 

Holismus in der Philosophie (2002), S. 30-40. 

42 R. Sonderegger: »A Critique of Pure Meaning«, S. 205, Anm. 10. 

https://doi.org/10.14361/9783839404560 - am 14.02.2026, 14:13:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404560
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


GEHALT IN TERMINI SICH ZEITIGENDER STRUKTUREN | 147 

 

gentlichen Gegenstand der Sprachwissenschaft faßt: die Sprache als differentiel-

les System. 

Aus den dargelegten Überlegungen Derridas ergeben sich verschiedene Ein-

wände. Der vielleicht grundsätzlichste liegt darin, daß nach Derrida eine Struk-

tur, die als ein differentielles Gefüge besteht, als ein irreduzibel zeitliches Phä-

nomen angesehen werden muß. Wo wir im Unterschiedenen immer die Bewe-

gung eines je vorangegangenen Unterscheidens mitverstehen, geht aus der Diffe-

rentialität selbst die Zeitlichkeit hervor. Das heißt aber, daß wir den Begriff eines 

differentiellen Systems nicht vom Gedanken eines zeitlichen Schnitts her gewin-

nen können. Man kann diesen Einwand so verstehen, daß auf der Basis einer der 

Zeitlichkeit enthobenen Struktur der Begriff der Differenz nicht mehr verständ-

lich zu machen ist. Man kann die Betonung aber auch darauf legen, daß der Zu-

sammenhang zwischen den Elementen der Struktur unverständlich wird, wenn 

man den dynamischen Aspekt tilgt. Diesem dynamischen Aspekt kann man dabei 

in zwei Richtungen nachgehen: bezüglich des Begriffs der Einheit der Struktur 

und bezüglich ihrer Konstitution. Hinsichtlich der Frage der Konstitution ist aus 

der Perspektive Derridas der wichtigste Anhaltspunkt, daß Saussure das, was er 

für das Entscheidende an der Sprache zu halten scheint, zu weit weg vom tat-

sächlichen Gebrauch der Sprache rückt. Wie auch immer die langue/parole-Un-

terscheidung im einzelnen erläutert würde, immer müßte entweder die langue so 

weit von der parole betroffen – man könnte auch sagen: kontaminiert – werden, 

daß die Unabhängigkeit der langue nicht mehr gegeben wäre, oder aber die lan-

gue ist so weit unabhängig von der parole, daß die Beschaffenheit ihres Wechsel-

spiels nicht mehr zu verstehen ist, das doch die Wandelbarkeit der Sprache erklä-

ren soll. Derridas Schluß aus dieser Zwickmühle ist, daß man die Systematizität 

der Sprachpraxis nicht in der Weise, wie es die langue/parole-Unterscheidung 

tut, als eine Unterscheidung einer Struktur von partikulären Handlungen konzi-

pieren darf. Nur dann kann man die Konstitution der Sprachstruktur denken. 

Ein Gewinn des Konzepts eines zeitlichen Schnitts liegt nun auch darin, daß 

ein Begriff der Einheit des sprachlichen Systems aus ihm hervorgeht. Denn der 

Gedanke besagt, daß wir das sprachliche System in jedem dieser stillgestellten 

Momente in einem bestimmten Zustand vor uns haben, dessen Struktur wir ana-

lysieren können. Alles, was dann als ein Element zu dieser Struktur gehört – was 

in ihrem System eine Funktion hat –, gehört zur Einheit der Sprache. Dieser Beg-

riff entspricht der Vorstellung eines Schnitts durch eine Gesteinsformation, die 

wir in ihrer Ganzheit vor uns bringen können, um ihre Elemente und deren Zu-

sammenhang freizulegen. Indem das Sprachgeschehen aus der Zeit gehoben 

wird, scheint es wohl umgrenzt zu sein. 

Derrida hat vehement dagegen argumentiert, die sprachliche Struktur in ir-

gendeinem Sinne als klar umgrenzt anzusehen. Im Anschluß an die Erläuterun-

gen zur Wiederholung ist aber auch jenseits der Kritik an der Abgegrenztheit der 

Sprache absehbar, daß Derrida den Gedanken der Einheit der sprachlichen Struk-

tur von der Bewegung der Bezüge der Elemente aufeinander her denken will. 

https://doi.org/10.14361/9783839404560 - am 14.02.2026, 14:13:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404560
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


148 | NORMATIVITÄT UND GEHALT BEI DERRIDA 

 

Was die sprachliche Struktur zu einem zusammengehörigen Gefüge macht, rührt 

daher, daß wir ihre Elemente zueinander in Beziehung setzen. Ein wenig kollo-

quial gesprochen, könnte man sagen, daß die Einheit des Sprachlichen von innen 

heraus funktioniert. Ob etwas zu unserer sprachlichen Struktur gehört oder nicht, 

ist zu keinem Moment im vorhinein klar; aber das heißt nicht, daß es unklar blie-

be, sondern es heißt, daß es genau in der Weise, wie die Elemente zueinander in 

Beziehung gesetzt werden oder nicht, geklärt wird. Die Einheit der Sprache be-

stimmt sich nicht von irgendwelchen Rändern her, denn die gibt es nicht. Sie be-

stimmt sich aus der Bewegung von differenzierend-wiederholenden Bezugnah-

men heraus. 

Bertram hat auf eine wichtige Konsequenz dieser Erläuterung hingewiesen.
43

 

Der Punkt betrifft die Bestimmtheit der Differenzen. Derridas Begriff der Diffe-

renz, wie er sich im Zusammenhang mit den Begriffen der différance, der Spur 

und der Wiederholung erläutern läßt, konzipiert eine Bestimmtheit der Differen-

zen, die nicht an die Fixierbarkeit einer bestimmten Strukturstelle des Zeichens 

im Zeichensystem gebunden ist. Bei Saussure ergibt sich die Bestimmtheit des 

Zeichens durch die Gesamtheit der Differenzbeziehungen, die es im Rahmen des 

Zeichensystems ausbildet. Dieser Begriff der Gesamtheit der Differenzen steht 

zur Verfügung, weil das Saussuresche Zeichensystem als synchrones statisch ge-

dacht ist.
44

 Nach Derrida resultiert die Bestimmtheit dagegen aus den Bezügen, in 

die das Zeichen im Gebrauch wiederholend und differenzierend gestellt ist. Der 

Ort eines Zeichens im Zeichensystem ergibt sich im Zeichengebrauch als eine 

»Selbstverortung durch Differenzierung«
45

. Der Gedanke, daß die Elemente eines 

Systems ›selbstverortend‹ funktionieren, ist von weitreichender Bedeutung. Mit 

ihm wird insbesondere ein Dilemma dementiert, das strukturalen oder holisti-

schen Ansätzen zugeschrieben werden könnte. Wenn nämlich die These ver-

fochten wird, daß Elemente eines Ganzen nur hinsichtlich dieses Ganzen ihre 

Bestimmtheit erlangen, dann scheint zu folgen, daß das Ganze in jedem Moment 

                                                 

43 Vgl. G.W. Bertram: HuD, S. 107ff. 

44 Bertram geht an dieser Stelle davon aus, daß Saussure die Unterscheidung von Sig-

nifikant und Signifikat einführen muß, um die Bestimmtheit der Differenzen und 

damit des Zeichens überhaupt durch die Korrelation zweier Strukturen zu garantie-

ren. (G.W. Bertram: HuD, S. 107) Tatsächlich scheint es sehr rätselhaft, warum 

Saussure diese Unterscheidung aufbringt, die doch prima facie so ganz dem reprä-

sentationalistischen Muster zu gehorchen scheint, mit dem sein Ansatz im Ganzen 

entschlossen bricht. Und zutreffend scheint mir auch, daß man in Saussures Modell 

mit einem gänzlich formalen Begriff der Differenz auskäme (im Sinne von ›ist an-

ders als‹, wie Bertram es faßt). Allerdings kann Saussure auch unabhängig vom 

Begriff material bestimmter Differenzen die Bestimmung des Zeichens fassen. Auf 

jeder der beiden sich aneinander artikulierenden Ebenen sind unabhängig voneinan-

der sowohl Lautbild wie Gedanke durch die Gesamtheit der Differenzen bestimmt, 

in denen sie in jedem Moment stehen. Erst wenn man wie Derrida den Begriff der 

Gesamtheit der Differenzen für irreführend hält, kann man die Bestimmtheit der 

Differenzen nicht mehr wie Saussure denken. 

45 G.W. Bertram: HuD, S. 108. 

https://doi.org/10.14361/9783839404560 - am 14.02.2026, 14:13:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404560
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


GEHALT IN TERMINI SICH ZEITIGENDER STRUKTUREN | 149 

 

verfügbar sein muß, um ein einzelnes Element bestimmen zu können. Das ist in 

vielen Fällen – wie zum Beispiel dem der Sprache oder dem von Habermas’ Le-

benswelt offensichtlich unplausibel. Der Begriff der Bestimmtheit eines Ele-

ments aus der Bewegung ihrer Bestimmung heraus eröffnet hier ein Verständnis, 

in dem gleichzeitig der holistische Charakter von Element-Ganzen-Beziehungen 

und die Unverfügbarkeit des Ganzen als solchem verständlich wird.
46

 

 

3.1.3 Strukturalität, Intentionalität und Gebrauch 

 

Wenn ich an der Freien Universität startend Richtung Osloer Straße die Berliner 

U-Bahn benütze, werde ich gewöhnlich in zunehmendem Maße mit einem eben-

so gesellschaftlich wie sprachlich signifikanten Phänomen konfrontiert. Es be-

steht darin, daß sich in die sprachlichen Laute, die durch den Waggon schwirren, 

immer mehr solche mischen, die mir unverständlich sind, weil sie in mir fremden 

Sprachen artikuliert werden. Diese Situation einer Mischung von Verstehen und 

Nichtverstehen erfährt nicht selten auf den letzten Stationen durch den Wedding 

hindurch eine Zuspitzung. Dann nimmt der Anteil junger Leute zu, die eine zu-

nächst irritierende sprachliche Praxis ausgebildet haben: Sie wechseln oftmals 

mitten im Satz die Sprache, fügen ein Wort oder einen Satzteil in einer neuen 

Sprache ein, springen zurück in eine andere Sprache oder führen die Un-

terhaltung in der eingesprengten Sprache auch für eine Weile fort. Bei näherer 

Betrachtung erweist sich diese Situation aber als nicht besonders ungewöhnlich. 

So hat z.B. ein Basketballfan, dem wir keine besonderen Sprachkenntnisse im 

üblichen Sinn zuschreiben müssen, keine Schwierigkeiten, den Satz zu verstehen: 

›Bei seinem zweiten NBA-Einsatz wurde Nowitzki bei einem Rebound vom her-

aneilenden Center der Lakers touchiert und kam so unglücklich auf, daß der seit 

der EM nicht ganz ausgeheilte Knöchel ihn für drei Wochen auf die Bank zwin-

gen wird‹ – obwohl der Satz einen recht bunten Mischmasch aus verschiedenen 

Sprachen, verschiedensprachlichen Kürzeln und elliptischen Wendungen dar-

stellt. Tatsächlich ist unsere alltagssprachliche wie fachsprachliche Praxis durch-

zogen vom Umgang mit ›fremden‹ Sprachzeichen. 

In Die Einsprachigkeit des Anderen entwickelt Derrida Überlegungen zur 

uneinheitlichen Einheit der Sprache, die herangezogen werden können, um den 

Begriff des Gebrauchs von Zeichen näher zu klären. Oben habe ich ausgeführt, 

daß Derrida mit der Rede vom testamentarischen Charakter der Spur deutlich 

macht, daß im Verständnis sprachlicher Zeichen impliziert ist, das Zeichen als 

eine Hinterlassenschaft eines Zeichengebrauchenden aufzufassen. Derrida betont 

allerdings, daß dies nicht bedeutet, daß der Gehalt des Zeichens durch die Inten-

tionen zu erläutern wäre, die der Zeichengebrauchende in diesem Gebrauch hatte. 

 

                                                 

46 Vgl. zu dieser Frage auch: Michael Esfeld: »Was besagt semantischer Holismus? 

Zwei Möglichkeiten der Konzeptualisierung«, in: Bertram/Liptow (Hg.), Holismus 

in der Philosophie (2002), S. 41-58. 

https://doi.org/10.14361/9783839404560 - am 14.02.2026, 14:13:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404560
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


150 | NORMATIVITÄT UND GEHALT BEI DERRIDA 

 

Gebrauch und Entscheidung. Am Begriff des Gebrauchs läßt sich zunächst deut-

lich machen, was – unter anderem – Derrida veranlaßt haben könnte, seine prag-

matistische Seite eher als eine implizite Selbstverständlichkeit mitzuführen, als 

sie zu betonen. 

In einer Erläuterung des Begriffs des Gebrauchs kann als Grundverständnis 

einer Gebrauchssituation angesetzt werden, daß jemand etwas gebraucht. Um 

meinen Fahrradsattel höher zu stellen, nehme ich einen Schraubenschlüssel zur 

Hand, wie ich einen Füller zur Hand nehmen um einen Brief zu schreiben. Ana-

log könnte man davon sprechen, daß ich den Ausdruck ›Komm rein!‹ gebrauche, 

um einen Gast in meine Wohnung zu bitten. Derrida würde hier nicht widerspre-

chen, aber er macht darauf aufmerksam, daß diese Erläuterung zu Mißverständ-

nissen einlädt. Das Mißverständnis bestünde darin, Subjekt – derjenige, der etwas 

gebraucht – und Objekt – das, was gebraucht wird – in einer Gebrauchssituation 

für gegeben zu erachten und ihr Verhältnis in der Beschreibung ›jemand ge-

braucht etwas‹ hinreichend erfaßt zu sehen. Derrida macht demgegenüber darauf 

aufmerksam, daß wir von Gebrauch im Sinne eines intentionalen Tuns nur dann 

sprechen können, wenn in ihm eine Entscheidung liegt, die immer auch anders 

hätten ausfallen können (mit der Rohrzange das Fahrrad traktieren, den Brief als 

SMS verschicken, ›Hereinspaziert!‹ sagen), und daß dies auch den Begriff einer 

gegebenen Situation differenzierungsbedürftig macht. Bei einer Entscheidung 

handelt es sich nicht einfach darum, daß ein jemand eine Festlegung trifft und 

etwas entscheidet. Sondern die Entscheidung hat immer ein konstituierendes 

Moment, denn entschieden wird stets über die gesamte Konstellation: »In other 

words, if there is a decision, it presupposes that the subject of the decision does 

not yet exist and neither does the object. [...] Every time I decide, if a decision is 

possible, I invent the who, and I decide who decides what; at this moment the 

question is not he who or the what but rather that of the decision, if there is such 

a thing.”
47

 Entschieden wird nicht einfach etwas von jemandem, sondern in der 

Entscheidung stellt sich erst die Konstellation von jemandem im Bezug auf etwas 

her. So stellt sich mein Verhältnis zu meinem Fahrrad anders dar, wenn ich mich 

an ihm mit dem groben Universalinstrument einer Rohrzange zu schaffen mache, 

als wenn ich darauf achte, den passenden Schlüssel zu gebrauchen, um genauer 

arbeiten zu können und nicht die entsprechende Mutter zu ruinieren. Man könnte 

sagen, in einer solchen Entscheidung manifestiert sich, ob ich mich als einen 

mehr oder weniger handwerklich interessierten und begabten Menschen sehe. 

Das ist allerdings nicht genau genug gesprochen. Denn es sind solche Situatio-

nen, in denen sich dieses Verständnis von mir herstellt. Und dementsprechend 

wäre der Griff zum neugekauften Maulschlüssel nicht nur einfach ein Griff zum 

passenden Werkzeug, sondern ein Zug in einem mehr oder weniger bewußten 

                                                 

47 J. Derrida: »Remarks on Deconstruction and Pragmatism«, in: Chantal Mouffe 

(Hg.), Deconstruction and Pragmatism, London u. New York: Routledge 1996, S. 

77-88, hier S. 84. 

https://doi.org/10.14361/9783839404560 - am 14.02.2026, 14:13:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404560
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


GEHALT IN TERMINI SICH ZEITIGENDER STRUKTUREN | 151 

 

Veränderungsprozeß meiner selbst als eines Heimwerkenden. Derrida zielt dar-

auf ab, daß wir die Entscheidung, die in einer Gebrauchssituation liegt, nie ein-

fach auf bestimmte Dispositionen, Gewohnheiten oder Regeln zurückführen 

können, denen wir folgen. Sondern der ›Wahn der Entscheidung‹
48

 liegt darin, 

daß wir uns selbst nicht als eine einfach entscheidungsleitende Größe in jedem 

Gebrauch voraussetzen können (und deswegen die Entscheidung immer im 

strengen Sinne ungeleitet ist). Wir werden erst genau im Gebrauch zu denen, die 

sich zu diesem oder jenem Gebrauch entscheiden. Und auch das, was wir 

gebrauchen, erhält seine Bestimmung, als was wir es gebrauchen, erst durch die-

se Entscheidung.
49

 Wenn also im Rahmen dieser Arbeit von Gebrauch (Zeichen-

gebrauch, Sprachgebrauch etc.) die Rede ist, dann stets in dem Sinne, daß die 

Gebrauchskonstellation nicht eine einfach instrumentelle ist, sondern die Situati-

on weltartikulierender Praktiken.  

Betrachtet man nun den Fall des Sprachgebrauchs, so ist Derridas These, daß 

es weder intentionale Aktoren als Subjekte des Sprechens, noch Sprache als das 

Objekt des Sprechens vor diesem Sprechen selbst gibt, nicht ungewöhnlich. 

Auch in der analytischen Tradition ist die These verbreitet, daß Intentionalität 

und Sprachlichkeit nicht unabhängig voneinander erläutert werden können und 

sie gehört, wie dargestellt, auch zu Habermas’ Ausgangsfestlegungen.
50

 In Die 
Einsprachigkeit des Anderen macht Derrida nun deutlich, daß sich die These ei-

ner Gleichursprünglichkeit von Intentionalität und Sprache nur verfechten läßt, 

wenn man Sprache und das intentionale Subjekt im erläuterten Sinne nicht als 

Einheiten mit fester Begrenzung auffaßt. Wie ist das zu verstehen? 

 
Gebrauch und Ichkonstitution. Derrida setzt die Überlegung bei der Frage nach 

den Bedingungen biographischen Erzählens an und geht dabei von seiner biogra-

phischen Konstellation eines, wie er sagt, ›Franko-Maghrebiners‹ aus, d.h. eines 

im Maghreb aufgewachsenen Frankophonen (Derrida war neunzehn, als er zum 

                                                 

48 Vgl. zu Derridas Aufnahme dieses Ausdrucks von Kierkegaard J. Derrida: Geset-

zeskraft, S. 54. Überhaupt ist Gesetzeskraft ein Referenztext für die Frage des Han-

delns und des notwendigen Verantwortens intentionalen Tuns. Dazu unten mehr. 

49 Was Derrida von Heidegger unterscheidet, dessen Verstehens- und Zeuganalyse 

man hier paraphrasiert sehen könnte, ist, daß Derrida es ablehnt, hinsichtlich dieser 

Entscheidung grundlegend zwischen eigentlichem und uneigentlichem Entscheiden 

zu differenzieren. Auch hier beharrt Derrida darauf, daß das Ineinander von Ent-

fremdung und Emanzipation, das in jeder Entscheidung vorliegt, nicht von einem 

fiktiven Punkt ohne alle Entfremdung her gedacht werden kann. Daß uns Emanzipa-

tion als eine Pflicht aufgegeben ist, rührt gerade nicht von der Option eines mög-

lichst ungebrochenen Beisichseins her, sondern von der Art, wie wir auf unsere Ge-

genüber bezogen sind – nämlich normativ, wie ich unten näher ausführe. Vgl. zur 

Frage der Emanzipation ebenfalls J. Derrida: »Remarks on Deconstruction and 

Pragmatism«, S. 82f. 

50 Vgl. Brandoms bündige Darstellung verschiedener programmatischer Optionen, 

diesen Zusammenhang zu konzipieren in R.B. Brandom: ExVn, Kap. 3.1, besonders 

S. 228ff. 

https://doi.org/10.14361/9783839404560 - am 14.02.2026, 14:13:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404560
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


152 | NORMATIVITÄT UND GEHALT BEI DERRIDA 

 

ersten Mal nach Frankreich reiste). Er schildert im Hinblick auf Texte eines  

ebenfalls franko-maghrebinischen Kollegen, die von Analogem berichten, wie er 

sich stets gleichermaßen in der Sprache besonders zu Hause gefühlt und doch 

immer auch genau an der Sprache erlebt habe, daß ihm ein ungebrochener Bezug 

auf ein Eigenes (wie z.B. eine ›Muttersprache‹) nicht möglich war.
51

 Wenn es 

nun aber auch Menschen mit franko-maghrebinischer Herkunft, die in auffallen-

der Weise in einer gewissen Zwischensprachlichkeit sozialisiert sind, möglich ist, 

eine Identität als selbstbestimmt handelndes Individuum auszubilden, dann kann 

der Fall ihrer Subjektwerdung – so können wir Derridas Argument explizieren – 

nicht von völlig anderer Art sein, als andere Weisen, in denen Subjekte ihre Iden-

titäten ausbilden. 

In einem für Derrida typischen Argumentationszug macht er klar, daß dieser 

scheinbare Ausnahmefall geeignet ist, Einblick in den Zusammenhang von Sub-

jektwerdung und Sprache zu gewähren. Der erste Schritt seines Arguments be-

sagt – wie aus dem seither Entwickelten erwartbar –, daß die Sprache nie als ein 

wohlabgegrenzter Regelzusammenhang, der von einem ›richtigen‹ Mutter-

sprachler als die Ausprägung seiner Sprachkompetenz erlernt würde, vorliegt. 

Der Grund für die prinzipielle Unbegrenztheit der Sprache liegt in der Struktura-

lität ihrer Struktur: ihr Bestehen als ein Zusammenhang hängt nicht an einer der 

Strukturalität entzogenen Begrenzung, sondern liegt in den differenzierend-wie-

derholenden Bezugnahmen zwischen ihren Elementen. Als solche bietet die 

Sprache keine »identifikatorische Modalität«
52

 in der Art, daß ein Ich in dem 

Maße, in dem es die Rolle des ›Ich‹-Sagens erlernt, zu sich findet, indem es ›sei-

ne‹ Sprache erlernt. Im Gegenteil, die Muttersprache schreibt in die Sprechenden 

eine »aktive Teilung«
53

 ein – wo die Ausbildung der Identität intentionaler We-

sen wesentlich mit dem Gebrauch von Sprache verknüpft ist, ist in diese Identität 

                                                 

51 In Algerien waren ihm, da des Arabischen nicht mächtig, viele alltägliche Anknüp-

fungen nicht möglich; in Frankreich wiederum wurde er, ebenso durch Aussehen 

wie durch Sprache erkennbar, als aus Algerien stammend angesehen und behandelt. 

Derridas biographische Konstellation ist noch in weiteren Hinsichten gebrochen: als 

Jude in einer vornehmlich muslimisch geprägten Umgebung; als Bewohner eines 

arabischen Landes, das von einem europäischen Staat kolonialisiert ist; als Kind in 

einer sozialen Gruppe, die soweit assimiliert war, daß der Kontakt zu ihrer Tradition 

und der Sprache ihrer Vorfahren weit in den Hintergrund getreten ist, die aber auch 

von den hegemonialen Gruppen der Kulturen sowohl des Heimatlandes wie der Ko-

lonialmacht, an welche sie sich assimiliert hat, als Außenstehende behandelt wird. 

In der Zeit des Vichy-Regimes erlitt er in Algerien die antijüdische Repression mit 

der Aberkennung der französischen Staatsbürgerschaft; nach der Unabhängigkeit 

Algeriens sah sich seine Familie gezwungen, Algerien zu verlassen. Vgl. zur Bio-

graphie insbesondere: G. Bennington u. J. Derrida: Jacques Derrida. Frank-

furt/Main: Suhrkamp 1994. 

52 J. Derrida: EA, S. 24. 

53 Das originale Zitat in: Abdelkébir Khatibi: Du bilinguisme, Denoël 1985, bei Der-

rida: EA, S. 16. 

https://doi.org/10.14361/9783839404560 - am 14.02.2026, 14:13:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404560
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


GEHALT IN TERMINI SICH ZEITIGENDER STRUKTUREN | 153 

 

in gleicher Weise die Unverfügbarkeit der Differenzierungsbewegung einge-

zeichnet, wie in die Sprache. 

Eine Aneignung der Sprache, die diese zu meiner Sprache machen würde, 

kann es nach Derrida nicht geben, denn am Sprachlichen erfahren wir gerade 

dessen Unverfügbarkeit, und das heißt, daß wir nie eine Sprache als unsere Spra-

che im Sinne einer ungebrochen Einheit stiftenden sprachlichen Heimat erfahren. 

Die Weise, in der das Bestehen des sprachlichen Zusammenhangs und der Iden-

tität von Sprechern verknüpft sind, können wir nicht auf das faktische Erlernen 

der Regeln einer Sprache oder überhaupt auf eine faktische Spracherfahrung zu-

rückführen. Die Ausbildung einer Identität »situiert sich in einer nicht situierba-

ren Erfahrung der Sprache – im weiteren Sinne des Wortes –, die weder einspra-

chig noch zweisprachig, noch mehrsprachig ist. Weder eins noch zwei, noch 

zwei + n. Auf jeden Fall gab es vor dieser fremdartigen, dieser unheimlichen Si-

tuation einer nicht-nennbaren Sprache kein denkbares oder denkendes Ich.«
54

 

Unten wird näher auf den Charakter dieser Situation, in der die Unverfügbarkeit 

des Gegenübers ein Versprechen bedeutet, einzugehen sein. An dieser Stelle soll 

das Augenmerk darauf liegen, daß wir Sprache nicht in dem Sinne gebrauchen 

können, daß wir über ihre Gehalte verfügen könnten. Der sprachliche Zusam-

menhang bildet sich vielmehr von einer Differenzierungsbewegung her. 

Wir können in diesem Sinne nie ›unsere‹ Sprache haben, weil wir nie die 

Grenze ziehen könnten, wo eine Sprache aufhört und die nächste beginnt: »Es ist 

unmöglich, die Sprachen abzuzählen - das wollte ich sagen. Es gibt keine Ab-

zählbarkeit [comptabilité] der Sprachen, weil die Einheit der Sprache, die sich al-

ler arithmetischen Abzählbarkeit entzieht, niemals bestimmt ist.«
55

 Sprachlichen 

Strukturen eignet eine konstitutive Offenheit, die es unsinnig macht, sie als die-

ses oder jenes Set von Regeln beschreiben zu wollen, deren Beherrschung den 

                                                 

54 J. Derrida: EA, S. 24. (Herv. im Orig.) 

55 Ebd., S. 25. (Herv. im Orig.) Bertram hat darauf aufmerksam gemacht, daß Derrida 

hier in vergleichbarer Weise wie Davidson argumentiert, wo dieser sich gegen die 

Annahme von sprachlichen Inkommensurabilitäten wendet, und daß in der Folge 

beide auch in der These übereinstimmen, daß es »so etwas wie eine Sprache gar 

nicht gibt, sofern eine Sprache der Vorstellung entspricht, die sich viele Philoso-

phen und Linguisten von ihr gemacht haben.« (Donald Davidson: »Eine hübsche 

Unordnung von Epitaphen«, in: Eva Picardi/Joachim Schulte (Hg.), Die Wahrheit 

der Interpretation. Beträge zur Philosophie Donald Davidsons, Frankfurt/Main: 

Suhrkamp 1990, S. 203-228, hier: S. 227.) Vgl. D. Davidson: »Was ist eigentlich 

ein Begriffsschema«, in: ders., Wahrheit und Interpretation, Frankfurt/Main: Suhr-

kamp 1990, S. 261-282; ebenso: G.W. Bertram: »Übergangsholismus«. Auch Ror-

tys und Krämers Auseinandersetzung mit Davidson und Derrida rücken diese Paral-

lelität in den Blick. Intensiv hat sich S.C. Wheeler mit dem Verhältnis von 

Davidson und Derrida auseinandergesetzt. Vgl. Samuel C. Wheeler III: Deconstruc-

tion as Analytic Philosophy, Kapitel 1-4 (wobei Wheeler einleitend bemerkt, von 

Rorty auf die Spur der Verwandtschaft der postanalytischen Philosophie mit der 

Dekonstruktion gebracht worden zu sein). 

https://doi.org/10.14361/9783839404560 - am 14.02.2026, 14:13:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404560
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


154 | NORMATIVITÄT UND GEHALT BEI DERRIDA 

 

Erwerb einer Sprachkompetenz ausmachte.
56

 In einer prägnanten Formulierung 

hat Derrida gefaßt, daß wir Subjekte, denen Intentionalität und Identität zuge-

schrieben werden kann, stets nur in bezug auf die Sprache werden, in der wir uns 

unsere Lebensgeschichte erzählen und eine Anamnese unserer selbst unterneh-

men; und daß dies dennoch nicht heißt, daß uns eine Sprache oder mehrere Spra-

chen zu Gebote stünden: »Und es ist vielleicht das, weswegen man schreibt, und 

das, weswegen man sich um Geschichte und Genealogie kümmert. Ein be-

stimmter genealogischer und anamnestischer Trieb fände seine Triebfeder, seine 

Kraft und seine Zuflucht in diesem doppelten Gesetz, in der Doppeltheit, der 

Doppelzüngigkeit dieser Zugehörigkeitsklausel: 1. Man spricht immer nur eine 

Sprache oder, besser, ein einziges Idiom. 2. Man spricht nie eine einzige Sprache. 

Es gibt kein reines Idiom.«
57

 

Im Rahmen der vorliegenden Arbeit ist es von besonderem Interesse, hervor-

zuheben, daß Derridas Argumentation für pragmatistische Sprachtheorien ein 

Warnschild aufstellt. Diese Warnung betrifft die Gefahr eines sprachtheoreti-

schen Instrumentalismus, die auch dann besteht, wenn keine schlicht intentiona-

listische Position bezogen wird.
58

 Sie besagt, daß jeder Versuch, die differentielle 

Strukturalität um der Festschreibung einer ausweisbaren Einheitlichkeit des 

Sprachlichen willen zu reduzieren, die Konsequenz zeitigt, die Sprachpraxis 

letztlich nach dem instrumentalistischen Gebrauchsmodell von jemand gebraucht 
etwas auffassen zu müssen. Und das gilt selbst dann, wenn man die ontogeneti-

sche Bedeutung der Sprache zugesteht. Man kann den Punkt so fassen, daß der 

Zusammenhang von Sprachpraxis, Sprachstruktur und Intentionalität verloren 

geht, wenn man ihn von seinen Resultaten her zu verstehen versucht. Die Resul-

tate wären dann einerseits der intentionale und autonome Aktor und andererseits 

eine als wohlgeordnete und abgrenzbare Struktur betrachtete Sprache. Wo die in 

                                                 

56 Sybille Krämer und Hans Julius Schneider haben in unterschiedlichen Zusammen-

hängen deutlich gemacht, daß die Vorstellung, das Sprechen einer Sprache bestünde 

im Besitz einer bestimmten Kompetenz, auf eine Form eines Bedeutungs-

platonismus oder, wie Krämer sagt, einer ›Zwei-Welten-Ontologie‹ hinausläuft. 

Vgl. S. Krämer: Sprache, Sprechakt, Kommunikation, besonders Kap. 6; Hans Juli-

us Schneider: »Die sprachphilosophischen Annahmen der Sprechakttheorie«, in: 

Dascal u.a. (Hg.), Sprachphilosophie (1992), S. 761-775. Vgl. auch Sybille Krämer 

und Eckhard König (Hg.): Gibt es eine Sprache hinter dem Sprechen?, Frank-

furt/Main: Suhrkamp 2002. 

57 J. Derrida: EA, S. 17. Eine ausführlichere Interpretation dieser Stellen gebe ich in: 

»Der Andere ist einzig. Versprochen! Kommentar zu Derridas ›Le monolinguisme 

de l’autre ou la prothèse d’origine‹.« »Der Andere ist einzig. Versprochen! Kom-

mentar zu Derridas ›Le monolinguisme de l’autre ou la prothèse d’origine‹«, in 

Thomas Bedorf/Stefan A.B. Blank (Hg.), Jenseits des Subjektprinzips. Körper – 

Sprache – Praxis, Magdeburg: Scriptum Verlag 2002, S. 35-53. 

58 Das führt zum Beispiel dazu, daß Habermas’ Versuch, sich von Searle abzusetzen, 

indem er diesem einen Rückfall in den Intentionalismus vorwirft, in dieser Hinsicht 

nichts hilft. Vgl. J. Habermas: »Bemerkungen zu John Searles: ›Meaning, Commu-

nication and Representation‹«, in: ders., NMD, S. 136-149. 

https://doi.org/10.14361/9783839404560 - am 14.02.2026, 14:13:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404560
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


GEHALT IN TERMINI SICH ZEITIGENDER STRUKTUREN | 155 

 

ihrer Einheit abgegrenzte Sprache durch einen in seiner Spontaneität autonomen 

Aktor bezogen wird, resultiert das Bild, daß der Aktor im Verfolg seiner qua Au-

tonomie gesetzten Zwecke die Sprache als Mittel gebraucht. 

Als ein paradigmatischer Fall einer solchen Betrachtungsweise können Theo-

rien gelten, die die Sprache von einem Lernvorgang her erläutern wollen. Wenn 

die Sprachkompetenz in bezug auf den Prozeß des Spracherwerbs erläutert wird, 

muß der Bestand der Sprachstruktur als durch die Elterngeneration gesichert gel-

ten, während der noch fehlerhafte Gebrauch derjenigen, die die Sprachkompetenz 

erst erwerben müssen, für die Sprachstruktur keine Bedeutung haben soll. Die 

Unterscheidung zwischen der richtigen und der (noch) fehlerhaften Sprachpraxis 

muß also unabhängig von faktischen Sprachpraxis sein, an der lernende wie 

kompetente Sprecher teilhaben. Umgekehrt steckt in der den Lernenden zu-

geschriebenen Disposition, lernen zu können, ein latenter Intentionalismus. Die 

wesentliche Eigenschaft des Lernenkönnens muß nämlich dem Spracherwerb 

vorausgesetzt werden und kann nicht anders verstanden werden denn als ein 

Keim zu der Fähigkeit, sich intentional auf etwas zu beziehen, die vom Umgang 

mit der Sprache nur noch entfaltet wird. Sobald die Flügel eines solchen Geistes 

sich ausgebreitet haben, ist die Sprache nur mehr ein Werkzeug, das vielleicht 

einen besonderen Status unter den anderen Werkzeugen des ›coping‹ zugespro-

chen bekommt, aber von der gleichen Art ist. 

Derridas Überlegung zeigt an, daß die Frage der Strukturalität der Struktur 

auf eine spezifische Verwicklung intentionaler Aktoren in sprachliche Verhält-

nisse führt. Indem die Struktur ihren Bestand in Sprachpraktiken hat, in denen 

differenzierend-wiederholend Zeichen als Spuren gebraucht werden, ist geklärt, 

daß die Sprache als Struktur nicht eine quasi-göttliche, selbsttragende Entität ist. 

Indem aber Sprecher auch nicht dergestalt über ihre Sprache verfügen, daß sie sie 

in einem instrumentalistischen Sinne gebrauchen könnten, weist Derrida den 

Sprechern doch zugleich eine wesentlich passive Position zu. Daß Sprecher einer 

Sprache zu sein, heißt, auf die eigene Anamnese verpflichtet zu sein, macht deut-

lich, daß in allem Verstehen immer auch etwas mit uns geschieht. In sprachliche 

Verhältnisse verwickelt zu sein, bringt uns in eine spezifisch unverfügbare Situa-

tion. 

 

3.1.4 Gehalt ohne Standardverwendung 

 

Die hier gegebene Darstellung von Derridas Sprachphilosophie hat die Weise in 

den Vordergrund gerückt, in der nach Derrida sprachliche Zeichen als Elemente 

eines Strukturzusammenhangs Gehalt haben. Dabei wurde immer wieder betont, 

daß dieser Zusammenhang keines Verankerungspunktes bedarf, um als Struktur 

bestehen zu können. Die Gefahr eines Auseinanderfallens des Zusammenhangs 

besteht nicht, weil seine Kohärenz aus der differenzierend-wiederholenden Be-

wegung resultiert, in der Elemente aufeinander bezogen sind. Ein wichtiger Ge-

winn dieser Konzeption liegt darin, daß der Sprachgebrauch sowohl durch Mo-

https://doi.org/10.14361/9783839404560 - am 14.02.2026, 14:13:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404560
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


156 | NORMATIVITÄT UND GEHALT BEI DERRIDA 

 

mente der Aktivität als auch durch solche der Passivität charakterisiert wird. Im 

folgenden Abschnitt 3.2 dieser Arbeit wird dieses Verhältnis ›zwischen Aktiv 

und Passiv‹, wie Derrida sagt, in Zusammenhang mit der basalen Sozialität der 

Sprache gebracht. 

Dies vorbereitend ist es sinnvoll, auf den Ausgangspunkt der prominent ge-

wordenen Kontroverse zwischen Derrida und John R. Searle einzugehen.
59

 Man 

kann als die Grundfrage dieser Auseinandersetzung ansehen, ob wir eine ›wörtli-

che Bedeutung‹ sprachlicher Ausdrücke in bezug auf Standardkontexte ihrer 

Verwendung ausweisen können. Diese Frage ist hier deswegen besonders inte-

ressant, weil sich zeigen läßt, daß der Versuch des Ausweisens von Standard-

kontexten entweder direkt auf einen Intentionalismus zurückgeht oder aber in ei-

nen Funktionalismus führt. Letzteres ist der Fall bei Habermas, was schon in sei-

ner These, daß Verständigung das Telos der Sprache sei, anklingt und in seiner 

Aufnahme der Derrida-Searle-Kontroverse unübersehbar ist. Es ist zwar – wie im 

letzten Kapitel nochmals zu diskutieren sein wird –, unzutreffend, daß Habermas 

als die bestimmende Funktion der Sprache die Ermöglichung von Sozialität 

denkt (was von der Telos-These her nahezuliegen scheint), funktionalistisch ist 

sein Begriff der Sprache aber dennoch. 

Ich will an der hiesigen Stelle zunächst nachvollziehen, wie Derrida gegen 

die These argumentiert, es ließen sich Standardverwendungen von sprachlichen 

Ausdrücken angeben, bezogen auf welche sich zwischen wörtlichen und übertra-

genen Bedeutungen unterscheiden ließe. Anschließend werde ich zeigen, daß 

dies zu einem Funktionalismus führt und weshalb eine funktionalistische Be-

trachtung der Sprache deren Bestehen auf eine Aktivität der Aktoren reduziert 

und daher das Unverfügbare an der Intelligibilität unseres Daseins nicht fassen 

kann. 

Die Bestimmung von Standardkontexten als Gelingensbedingungen von 

Sprechakten hat Austin knapp skizziert
60

 und Searle systematisch in Angriff ge-

nommen
61

. Austin hat eine Reihe von Einschränkungen der Untersuchung von 

Sprechakten als methodische Vorkehrungen vorgeschlagen, die die Analyse auf 

die für Sprechakte spezifischen Gelingensbedingungen konzentrieren sollen. 

Austin äußert zwar seine Ansicht, daß die ausgeschlossenen Aspekte von einer 

übergreifenden Theorie des Performativen wahrscheinlich erklärt werden könn-

                                                 

59 Den Verlauf der Kontroverse kann ich hier nicht darstellen. Eine bündige und klä-

rende Darstellung hat Frank B. Farrell gegeben: »Iterability and Meaning: The Sear-

le-Derrida Debate«, in: Metaphilosophy, Bd. 19 (1988), H. 1, S. 53-64. Farrell re-

konstruiert insbesondere Searles Einwände. Diese diskutiert er auch in bezug auf 

Überlegungen Wittgensteins zur prinzipiellen Offenheit der Regelanwendung und 

Putnams Begriff natürlicher Arten. Vor diesem Hintergrund kommt er zu dem Er-

gebnis, daß Searles Einwände auch dann als nicht triftig erscheinen, wenn man Der-

ridas Position nicht (in allen Aspekten) teilt. 

60 Vgl. J. L. Austin: Zur Theorie der Sprechakte, S. 37ff. 

61 Vgl. J. R. Searle: Sprechakte, S. 88-95. 

https://doi.org/10.14361/9783839404560 - am 14.02.2026, 14:13:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404560
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


GEHALT IN TERMINI SICH ZEITIGENDER STRUKTUREN | 157 

 

ten, kündigt aber gleichzeitig an, sich nicht der Ausarbeitung dieser Theorie 

widmen zu wollen. 

Man kann Derridas Argumentation nun so verstehen, daß er zeigen will, wie 

in der Ausarbeitung einer allgemeineren Theorie des Performativen das Scheitern 

des Versuchs, Standardkontexte auszuzeichnen, deutlich wird. In dieser Verall-

gemeinerung der Theorie muß sich demnach zeigen, daß die von Austin ausge-

schlossenen Aspekte keine vernachlässigbaren Eigenschaften sprachlicher Äuße-

rungen sind. Wie bekannt setzt Derrida vordringlich an dem Punkt an, wo Austin 

einen ›parasitären‹ Gebrauch sprachlicher Ausdrücke als vernachlässigbar be-

hauptet.
62

 Als ›parasitär‹ sieht Austin Sprachverwendungen, in denen »Sprache 

auf ganz bestimmte, dabei verständliche und durchschaubare Weise unernst ge-

braucht«
63

 wird, zum Beispiel in einem Schauspiel oder in einem Gedicht. Nun 

hält auch Austin einen solchen Gebrauch sprachlicher Ausdrücke nicht für eine 

Ausnahme, die nur gelegentlich auftritt und sozusagen abseitig ist. Auch für ihn 

gehört dieser Aspekt von Äußerungen zu den stets gegebenen Möglichkeiten: 

»Jede Äußerung kann diesen Szenenwechsel in gleicher Weise erleben.«
64

 An 

diese Überlegung schließt sich Derridas Argument an. Es besagt im Kern: Wenn 

ein solcher Szenenwechsel jeder Äußerung widerfahren kann, dann sind wir nicht 

berechtigt, diesen Umstand für vernachlässigbar zu halten. Dann liegt die Auf-

gabe einer Theorie der Sprechakte vielmehr genau darin, zu analysieren, wie un-

ter dieser Voraussetzung der gegenüber ihren Kontexten in gewisser Weise inva-

riable Gehalt sprachlicher Äußerungen – um dessen willen Austin den Ausschluß 

vorschlägt – zustande kommt. 

Derridas Analyse dieses Zusammenhangs kennen wir bereits. Seiner Auffas-

sung nach haben sprachliche Äußerungen einen identischen Gehalt nicht obwohl 
sie in immer unterschiedlicher Weise wieder aufgegriffen werden können, son-

dern gerade weil Zeichen in zugleich wiederholender und differenzierender Wei-

se gebraucht werden. Der wiederholende Bezug, der eine Differenz impliziert, 

und die Differenzierung, die wir stets aus der Perspektive der Wiederholung auf-

nehmen, bringen die Identität des Gehalts hervor. Alle Bezüge, die ein Zeichen 

zu irgendeinem Kontext unterhält, weisen notwendig diese Charakteristik von 

Wiederholung und Differenzierung auf, wenn sie überhaupt als Bezüge zu einem 

Kontext sollen gelten können. Dies gilt auch für ›Standardkontexte‹, solange man 

diese nicht als Gegebenheiten ansieht, deren Gehalt unabhängig vom strukturalen 

Beziehungsgeflecht besteht. Für Derrida erweist sich damit der Versuch, den Ge-

halt des Gebrauchs sprachlicher Ausdrücke von ausgezeichneten Randbedingun-

gen (die Ernsthaftigkeit des Sprechers, die Erfüllung bestimmter Konventionen 

bezüglich der Situation, des Status des Sprechers etc.) her zu verstehen, als eine 

Reduktion der Strukturalität. An der von Derrida besprochenen Austinschen Stel-

                                                 

62 J. L. Austin: Zur Theorie der Sprechakte, S. 43f. 

63 Ebd. 

64 Ebd., S. 44. 

https://doi.org/10.14361/9783839404560 - am 14.02.2026, 14:13:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404560
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


158 | NORMATIVITÄT UND GEHALT BEI DERRIDA 

 

le ist dies mit dem Vokabular der Dekonstruktion besonders gut greifbar, weil die 

Frage der Wiederholung thematisch ist. Austin muß eine Sprachpraxis, die er zu 

den allgemeinen Phänomenen des Sprachlichen zählt, doch als unwesentlich er-

klären, um durch die Fixierung bestimmter Kontextbedingungen die Identität des 

Gehalts erklären zu können. Dagegen kann Derrida der fundamentalen Kreativi-

tät des Sprachgebrauchs ebenso gerecht werden wie der Identität des Gehalts. So 

kann er sowohl das Zeichen als in eine Struktur eingelassen verstehen, als auch 

dennoch von einer »Ausschaltung der Autorität des Codes als endliches System 

von Regeln«, welche »gleichzeitig die radikale Zerstörung eines jeden Kontextes 

als Protokoll des Codes«
65

 ist, sprechen. Derrida macht deutlich, daß ohne eine 

systematische Eingebundenheit des Zeichens dessen Identität nicht zu erklären 

wäre, daß aber auch ohne eine radikale Entscheidungsoffenheit seiner Anwen-

dung nicht von einem Zeichengebrauch gesprochen werden könnte. Deswegen 

wäre Derrida auch falsch verstanden, wenn man meinte, er wolle dementieren, 

daß ein Zeichengebrauch immer in einem situativen Kontext statt findet. Derrida 

stimmt dem zu, aber er verdeutlicht, daß weder der Kontext noch das Zeichen ei-

ne invariable Identität haben können: 

 

Jedes linguistische oder nicht-linguistische, gesprochene oder geschriebene (im übli-

chen Sinne dieser Opposition) Zeichen kann als kleine oder große Einheit zitiert, in An-

führungszeichen gesetzt werden; dadurch kann es mit jedem gegebenen Kontext bre-

chen, unendlich viele neue Kontexte auf eine absolut nicht saturierbare Weise erzeugen. 

Dies setzt nicht voraus, daß das Zeichen (marque) außerhalb von Kontext gilt, sondern 

im Gegenteil, daß es nur Kontexte ohne absolutes Verankerungszentrum gibt. Diese Zi-

tathaftigkeit, diese Verdoppelung oder Doppelheit, diese Iterierbarkeit des Zeichens 

(marque) ist kein Zufall und keine Anomalie, sondern das (Normale/Anormale), ohne 

welche eine Zeichen (marque) sogar nicht mehr auf sogenannt ›normale‹ Weise funkti-

onieren könnte.
66

 

 

Searle wie auch Habermas machen sich die Reichweite von Derridas Begriff der 

Wiederholung beziehungsweise der Iterabilität, wie Derrida in Signatur Ereignis 
Kontext sagt, nicht klar genug. Searle erkennt nicht, daß Derrida eine Umformu-

lierung der type/token-Unterscheidung anbietet, die den konstitutiven Zusam-

menhang von types und tokens deutlich macht. Desweiteren meint er, daß Der-

rida die Unterscheidung zwischen dem Gebrauchen und dem Anführen einer 

Äußerung nicht verstanden hat. Tatsächlich muß man Derridas Punkt aber genau 

so verstehen, daß die Unterscheidung zwischen Gebrauchen und Anführen als ei-

ne Grundunterscheidung nicht haltbar ist. Habermas schließt sich Searles Kritik 

an, wenn er Austins methodische Einschränkungen des Unterscheidungsgegen-

                                                 

65 J. Derrida: »Signatur, Ereignis, Kontext«, In: ders., Randgänge der Philosophie 

(1999), S. 325-351, hier S. 334. »Signatur, Ereignis, Kontext« im folgenden zitiert 

unter der Sigle SEK. 

66 J. Derrida: SEK, S. 339. (Herv. im Orig.) 

https://doi.org/10.14361/9783839404560 - am 14.02.2026, 14:13:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404560
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


GEHALT IN TERMINI SICH ZEITIGENDER STRUKTUREN | 159 

 

stands verteidigt: »Austins Absicht ist klar: er möchte die allgemeinen Eigen-

schaften, sagen wir von ›Versprechen‹, an Fällen analysieren, wo die Äußerung 

entsprechender Sätze tatsächlich als ein Versprechen funktioniert.«
67

 Demnach 

wird ein Ausdruck dann nur erwähnt und nicht gebraucht, wenn er die Funktion 

nicht erfüllt, die seinen Gehalt definiert. Diese Funktion ist eine – darüber sind 

Habermas und Searle sich einig –, die das Zeichen im symbolischen Haushalt der 

Zeichengebrauchenden erfüllt. Damit muß aber die Funktion, die die Rolle eines 

sprachlichen Ausdrucks definiert, unabhängig von diesem und ihm vorgängig 

gegeben sein – was auch für das Sprachsystem im Ganzen gilt. Nach dieser Vor-

stellung haben die Sprachverwender schon bestimmte Bezüge zur Welt, inner-

halb deren die Sprache dann bestimmte Funktionen erfüllt, in bezug auf welche 

dann bestimmten sprachlichen Ausdrücken Kontexte zugeordnet werden können, 

in denen diese bestimmte Rollen spielen, die die wörtliche Bedeutung des Aus-

drucks festlegen. 

Eine solche Sicht auf die Sprache ist in einer Derridaschen Perspektive un-

plausibel.
68

 Die Weisen, in denen wir uns auf die Welt beziehen, sind basal durch 

                                                 

67 J. Habermas: PdM, S. 229. 

68 Derrida hat hier durchaus auch Vertreter der analytischen Tradition auf seiner Seite. 

So dementiert Brandom in einer Replik auf einen Artikel von Habermas über Ma-
king it explicit, daß sich das Wesen der Sprache von der Erörterung bestimmter 

Funktionen des sprachlichen Austauschs her erschließen lasse: »Be that as it may, 

Habermas will insist, there is still all the difference in the world between what I just 

called ›one-sided understanding of another‹ and ›mutual understanding of each 

other‹. And his claim is that the whole ›point of linguistic communication [Ver-
ständigung]‹ is to achieve the latter. But I deny this – not because I think that 

linguistic practice has some other point, but beause I think it is a mistake to think of 

it as having a point at all. Linguistic practice is not for something. It does not, as a 

whole, have an aim or a goal. It may and does, of course, fulfill many functions. But 

none of them is its raison d’être. Language is certainly not a tool for the expression 

of thoughts intelligible as such apart from their relation to such a means of expres-

sion, as Locke, in the company of most of the Cartesian tradition thought. For that 

conception of contentful thoughts is mythological. Neither it is a means to secure 

some other ends specifiable in advance of engaging in linguistic practice – not 

adaption to the environment, survival, reproduction, nor co-operation – though it 

may serve to promote those ends. Even if in a causal, evolutionary sense, those 

functions explain why we come to have language, once we did have it, our trans-

formation into discursive creatures swept all such considerations aside. For discur-

sive practice is a mighty engine for the envisaging and engendering of new ends – 

thereby transforming the very concept of an end or goal, giving it for the first time 

its proper, practical-rational sense. If one had to say it was for anything, it would 

have to be for this: so that we can be rational, and so much as have rational ends or 

goals. But once again, that is not an end intelligible in advance of linguistic prac-

tice, so that the latter could be made sense of as a means to the former end. Mutual 

understanding, the pursuit of co-operative undertakings, are made possible by lin-

guistic practice. But I do not see that they can intelligibly be taken to be its point, 

aim, or end. It makes us the kind of being we are in such a fundamental sense that it 

makes no sense to ask after the point of our being like that.« Robert B. Brandom: 

https://doi.org/10.14361/9783839404560 - am 14.02.2026, 14:13:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404560
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


160 | NORMATIVITÄT UND GEHALT BEI DERRIDA 

 

unsere Sprachlichkeit geprägt. In welcher Weise wir die Welt als gehaltvoll er-

fahren, ist unentwirrbar damit verwoben, daß wir Gehalte in sprachlichen Struk-

turen konstituieren. Dies hat auch zur Konsequenz, daß die Sprache ein Ort ist, 

an dem wir damit umgehen, daß wir in die Welt gestellt sind. Derrida macht an 

vielen Stellen deutlich, daß eine Idee der Sprache, nach der sprachliche Gehalte 

auf eine Konstellation zurückgehen, in welcher ein sich auf die Welt beziehendes 

Wesen sich die Instrumente sucht und schafft, mittels derer es mit der Welt um-

geht, ein eingeschränkt aktivisches Bild unseres Weltverhältnisses zeichnet. Es 

kann so gerade nicht mehr deutlich gemacht werden, wieso in die Rationalität der 

Zug einer Beschränkung tief eingeschrieben ist (der als eine Selbstbeschränkung 

aufgefaßt bereits zu aktivisch beschrieben ist). Die Beschränkungen einer objek-

tiven Welt, mit denen sich ein solches hyperaktives Subjekt auseinanderzusetzen 

hat, können diese Funktion nicht erfüllen, denn sie erscheinen stets nur als das 

gerade nicht intelligible Außen des geistigen Universums. Woher aber der Zug 

der Beschränkung – daß die Maßstäbe der Vernunft uns nicht einfach zu Gebote 

stehen – innerhalb des Rationalen rühren soll, kann eine Theorie des Sprachli-

chen, die von der Sprache wesentlich bestimmte Funktionen erfüllt sieht, nicht 

verständlich machen. 

 

3.1.5 Resümee: Struktur im Gebrauch 

 

Derridas Ansatz einer konsequent gedachten Strukturalität zeichnet das Bild ei-

ner Sprachstruktur, deren Bestehen im Gebrauch der Sprache liegt. Als eine 

Maßgabe dieses Ansatzes kann verstanden werden, daß die Ordnung, die die 

Struktur ausbildet, von keiner der Struktur jenseitigen Instanz bestimmt wird: sei 

es die Intention der Sprechenden, ein intersubjektiv verbürgtes Regelgefüge oder 

eine bestimmte Funktion, die Sprache in unseren Weltbezügen erfüllt. Wie die 

Struktur beschaffen ist, rührt einzig von den sich raumzeitlich ereignenden 

sprachlichen Praktiken her, die ihrerseits zu diesen bestimmten Praktiken nur in 

bezug auf die Sprachstruktur werden. Derrida wird so der pragmatischen Maß-

gabe gerecht, den Bestand des Sprachlichen in unserem Gebrauch von Sprache 

zu verorten, der Gehalt dadurch erhält, daß es ein Gebrauch von Sprache ist. 

Sprache ist Derrida zufolge keine den einzelnen Sprachpraktiken vorgeordnete 

Größe, daher wird ihm auch die These zugeschrieben, daß es die Sprache im üb-

lichen Sinn gar nicht gibt. 

Allein ein solcher Begriff der Sprache, wie er von Derrida entwickelt wird, 

ist geeignet, die Verwobenheit von Vergesellschaftung und Sprache angemessen 

zu fassen, denn keines der beiden, weder das Soziale noch die Sprache, darf da-

bei in seinem Bestand als unabhängig vom anderen verstanden werden. An Ha-

bermas’ Modell elementarer Vergesellschaftung hatte ich kritisiert, daß es die 

                                                                                                                                               

»Norms, Facts and normative Facts. A Reply to Habermas«, in: European Journal 

of Philosophy, Bd. 8 (2000), H. 3, S. 357-374, hier S. 363f. (Herv. i. Orig.) 

https://doi.org/10.14361/9783839404560 - am 14.02.2026, 14:13:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404560
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


GEHALT IN TERMINI SICH ZEITIGENDER STRUKTUREN | 161 

 

Konstitution von Gehalt nicht erklärt. Bei ihm geht die Gehaltskonstitution zu-

rück auf eine letztlich instrumentalistische Konstellation des Problemlösens und 

damit auf eine vorgängige Funktion. So erfüllt Habermas’ Modell die Erklä-

rungsansprüche nicht, die sich aus seiner eigenen Gesellschaftstheorie ergeben. 

Derridas Beharren, daß es keine die Sprachstruktur vorgängig determinierende 

Größe gibt, öffnet den Weg, diesen Theorieengpaß zu vermeiden. 

Allerdings reicht der Nachweis, daß nach Derrida die Gebrauchssituationen 

in keiner Weise vorgängig bestimmt sind, natürlich noch nicht hin, um diese als 

Situationen elementarer Vergesellschaftung auszuweisen. Dafür bedarf es der 

Erörterung, inwiefern Derrida den Gebrauch von Sprache als ein basal soziales 

Phänomen versteht. Dieser Erörterung dient der nachfolgende Abschnitt. In ihm 

wird Derridas Gedanke entfaltet, daß wir uns im Gebrauch von Sprache irreduzi-

bel in normative Bezüge und damit in die Dimension des Sozialen stellen. 

 

 

https://doi.org/10.14361/9783839404560 - am 14.02.2026, 14:13:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404560
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


162 | NORMATIVITÄT UND GEHALT BEI DERRIDA 

 

3.2 Normat iv i tät  in  Termini  der  Al ter i tät  

 

 

Die Untersuchungen der vorliegenden Arbeit beschäftigen sich mit Modellierun-

gen, die elementare Momente der Sozialität gesellschaftlicher Lebensformen er-

läutern. Ein solches Modell gibt Habermas im Konzept einer elementaren Ver-

ständigungssituation, in der auf kommunikativem Wege Handlungen koordiniert 

werden. Dieses Modell soll nach Habermas’ Verständnis eine Antwort auf die 

Frage liefern, wie soziale Ordnung möglich ist. Seine Antwort besagt im Kern, 

daß soziale Ordnung möglich ist, weil die sprachliche Infrastruktur der elementa-

ren Verständigungssituation in einem Mechanismus besteht, mit dem wir dieje-

nigen sozialen Regeln konsentieren, denen wir als gemeinschaftsermöglichenden 

Regeln folgen sollen und wollen. Im Zentrum des Habermasschen Modells steht 

damit der Zusammenhang sprachlicher Verhältnisse mit einer gemeinschaftser-

möglichenden Normativität. Unter Normativität wird dabei das Phänomen ver-

standen, daß die rationalen Aktoren ihren Willen in einer Weise binden, in der 

soziale Verhältnisse als ein Bereich eigenen Rechts aufgefaßt werden. Wo die 

Modellierung elementarer Vergesellschaftung Sozialität als ein basal normatives 

Phänomen konzipiert, wird also davon ausgegangen, daß soziale Verhältnisse 

nicht allein in Termini der Verfolgung individueller Eigeninteressen verstanden 

werden können. In einem solchen theoretischen Rahmen gilt auch das Selbstver-

hältnis der Gesellschaftsglieder als irreduzibel auf die soziale Dimension hin ge-

öffnet. Die Individuen werden dann in einem anspruchsvollen Sinne als an ihre 

Gegenüber gebunden verstanden. Genau auf diese Bindung bezieht sich der Beg-

riff der Normativität, so wie ich ihn hier für Habermas und Derrida in Anschlag 

bringe. 

Oben wurde als Ausgangspunkt für die Beschäftigung mit Derridas Begriff 

der Normativität die Formulierung benannt, daß normative Verhältnisse vom 

›Ort einer unauffindbaren Situation‹ herstammen und damit nicht auf eine fakti-

sche aktive Stiftung zurückgeführt werden können. Hinsichtlich des Zusammen-

hangs sprachlicher und normativer Verhältnisse – nach Habermas’ Formulierung: 

des Zusammenhangs von Bedeutung und Geltung – ist damit eine weitreichende 

Abgrenzung vollzogen. Nach Derrida rührt der Zusammenhang von sprachlichen 

und normativen Verhältnissen nicht daher, daß zu sprechen bedeutet, den ›space 

of reasons‹ zu betreten. Wie Brandom umfassend dargestellt hat
1
, wird in der 

postwittgensteinianischen Tradition der Zusammenhang zwischen Normativität 

und Sprachlichkeit darin verankert gesehen, daß Sprache es erlaubt, mit Gründen 

über Richtigkeiten zu entscheiden. Derrida bestreitet nun nicht, daß die Sprache 

der Ort ist, an dem wir mit Gründen umgehen, aber er versteht, wie oben schon 

deutlich gemacht, die Sprache nicht von diesem Zug aus. Der Grund dafür liegt 

darin, daß die Bestimmung des Sprachlichen als das Spiel des Gebens und Neh-

                                                 

1 Vgl. R.B. Brandom: ExVn, Einleitung und Kapitel 1. 

https://doi.org/10.14361/9783839404560 - am 14.02.2026, 14:13:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404560
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


NORMATIVITÄT IN TERMINI DER ALTERITÄT | 163 

 

mens von Gründen zu einer falschen Bestimmung der basalen Normativität des 

Sprachlichen führt. Derrida hält die Bindung an ein Gegenüber, die aus ihrem 

Begründetsein resultiert, für ein bereits zu egozentrisches Phänomen. In Falsch-
geld verfolgt er die Frage der Sozialität am Phänomen der Gabe, das seit den eth-

nologischen Theorien des Gabentauschs als ein sozialitätsstiftendes Phänomen 

erörtert wird. Von der Vorstellung, normative Bindungen gingen auf ihre Be-

gründetheit zurück, grenzt er sich dort z.B. mit der Formulierung ab: »[E]rinnern 

wir uns, daß, wann immer man argumentieren muß, indem man Gründe [raisons] 

angibt, es niemals Grund zum Geben geben kann (wenn es solchen gäbe, so wä-

re, noch einmal, die Gabe keine solche mehr, sondern eine Berechnung oder ein 

Tausch).«
2
 Bertram hat nachgezeichnet, daß Derrida, indem er zwar die basale 

Normativität des Sprachlichen verteidigt, sie aber nicht von der Bestimmung der 

Sprache als dem ›space of reasons‹ her versteht, eine neue Alternative in die De-

batte um die Normativität des Sprachlichen einführt.
 3
 

Die Besonderheit von Derridas Begriff der Normativität werde ich in vier 

Hinsichten charakterisieren. Zunächst folge ich Bertrams Erläuterungen in zwei 

Punkten: zum einen in der Auffassung, daß die Wiederholung von Derrida als ein 

normatives Phänomen konzipiert wird (3.2.1); zum anderen in dem für die Frage 

der Normativität insgesamt entscheidenden Punkt, daß das Moment der Normati-

vität in Bezugnahmen unabhängig von den Gehalten verstanden werden muß, die 

solche Bezugnahmen haben. Das Moment der Bindung an den Anderen ist nicht 

von einer bestimmten Auffassung dieses Gegenübers abhängig, sondern rührt im 

Gegenteil gerade daher, daß der Andere als besonderes Gegenüber jede Bestim-

mung übersteigt. Diese Bindung ist als die Form zu verstehen, mit der wir mit 

dem Anspruch umgehen, der von der Besonderheit ausgeht (3.2.2). Weiterhin ist 

die Weise, in der wir uns binden, nicht als Stiftung einer Bindung zu verstehen, 

sondern als die Antwort auf einen Anspruch, in den wir gestellt sind – dies ist die 

dritte charakterisierende Hinsicht. Für Derridas an Lévinas gewonnenen Begriff 

des Normativen ist es grundlegend, daß das Sichbindenkönnen kein Vermögen 

eines Aktors ist, sondern die Form eines Empfangens hat (3.2.3). Hinsichtlich 

dieses Anspruchs ist es aber, viertens, wichtig zu verstehen, daß dessen inhaltli-

che Uneinlösbarkeit nicht dazu führt, uns den Anderen gegenüber in den Stand 

einer untilgbaren Schuldhaftigkeit zu versetzen. Daher kennzeichnet Derrida die-

ses Verhältnis als ein ›Versprechen‹, dessen Freigebigkeit die Dimension des So-

zialen eröffnet (3.2.4). Es geht, so kann man zuspitzend formulieren, hinsichtlich 

                                                 

2 J. Derrida: FG, S. 123. 

3 G.W. Bertram: SpG, S. 158-161. Die systematische Rekonstruktion der Weise, wie 

Derrida die Normativität des Sprachlichen versteht, halte ich bezüglich der Derrida-

interpretation für die herausragende Leistung von Bertrams SpG. Indem Bertram 

hinsichtlich des Regreßproblems des Regelfolgens zeigt, wie Derridas Auffassung 

aus einem Engpaß der sprachphilosophischen Debatte nach Wittgenstein führt, 

schlägt er eine Brücke zwischen Dekonstruktion und analytischer Sprachphiloso-

phie, die einen bedeutend erleichterten Grenzverkehr ermöglichen sollte. 

https://doi.org/10.14361/9783839404560 - am 14.02.2026, 14:13:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404560
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


164 | NORMATIVITÄT UND GEHALT BEI DERRIDA 

 

normativer Verhältnisse nicht um die Frage, ob es rational ist, sich normativ zu 

binden; sondern es geht darum, daß wir rational sein können, weil wir uns je als 

normativ gebunden verstehen müssen (3.2.5). 

 

3.2.1 Wiederholung als normative Bindung an das Besondere 

 

Die Frage der Normativität bricht am Einzigartigen auf. So rührt nach dem 

Sprachgebrauch der zeitgenössischen Moraltheorie die normativ bestimmende 

Dignität des Individuums wesentlich von seiner Unvertretbarkeit her. Und wenn 

aus soziologischer Perspektive das normenregulierte Handeln als die sozialevo-

lutionäre Antwort auf den Koordinationsbedarf gesehen wird, der durch den 

Wegfall einer einstimmigen Instinktregulierung der Gemeinschaft entstanden ist, 

so sind es darin die individuierten, je besonderen Willen, die im Sinne einer 

funktionsfähigen Gemeinschaft normativ gebunden werden sollen. Genauer ist es 

also das Verhältnis des Individuellen oder Einzigartigen zum Allgemeinen, das 

die Einsatzstelle normativer Verhältnisse zu sein scheint. Der Kantische Impera-

tiv hat dem eine paradigmatische Formulierung gegeben. 

Wie oben schon erörtert wurde, hat Derrida das Verhältnis von Besonderem – 

einem raumzeitlich situierten Gebrauch von Zeichen – und Allgemeinem – dem 

Strukturzusammenhang, in dem ein jeder solche Gebrauch sich verorten muß – 

insbesondere im Begriff der Wiederholung gefaßt. Oben wurde gesagt, daß der 

wiederholende Bezug von Zeichen, in dem stets auch ein differenzierendes Be-

zugnehmen liegt, die Identität des Zeichens hervorbringt. Dieses Bezugnehmen 

muß nach Derrida als eine normative Bindung verstanden werden. Ich will mit 

zunächst drei sehr dichten Passagen aus Wie nicht sprechen? einen Eindruck von 

Derridas Überlegungen in diesem Kontext geben und von ihnen aus die Erläute-

rungen weiterführen. 

Die folgenden Passagen aus Wie nicht sprechen? stellen in sehr prägnanter 

Weise den Zusammenhang her zwischen einerseits den Begriffen der Wiederho-

lung und der Spur und andererseits der Frage des Verhältnisses von besonderer 

Einzigartigkeit und gehaltkonstituierender Allgemeinheit sowie einer darin lie-

genden Verpflichtung dem Anderen gegenüber. Als Hintergrund der Überlegung 

hatten wir festgehalten, daß die Wiederholung in einem Bezugnehmen auf ein 

anderes Zeichen besteht, darin Identität und Idealität des Zeichens und seines 

Gehalts hervorbringt und als solche die Bewegung zwischen Besonderem und 

Allgemeinen ist. Derrida macht nun deutlich, daß der wiederholende Bezug auf 

das andere Zeichen zugleich die Dimension des Bezugs auf das Zeichen eines 
Anderen eröffnet und damit das basal normative Verhältnis. In dieser Dimension 

nimmt der wiederholende Bezug ein Zeichen als die Spur eines anderen Zeichens 

auf. Da ein Zeichen zu gebrauchen stets bedeutet, es als ein wiederholtes zu 

gebrauchen (da es anders nicht identifizierbar wäre), wird tatsächlich in jedem 

Zeichengebrauch und jedem Sprechen eine solche Spur aufgenommen. In diesem 

https://doi.org/10.14361/9783839404560 - am 14.02.2026, 14:13:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404560
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


NORMATIVITÄT IN TERMINI DER ALTERITÄT | 165 

 

Sinne ein vorangegangenes Zeichen im eigenen Gebrauch aufzunehmen, heißt 

einem Besonderen einen Ort
4
 geben:  

 

Dieses stets vorausgesetzte Ereignis, dieses einzigartige Statt-gefunden-haben [...]: zu-

mindest das bereits-da eines Satzes, die Spur eines Satzes, dessen Einzigartigkeit irre-

duzibel und dessen Referenz unerläßlich bleiben sollte in einem gegebenen Idiom. Eine 

Spur hat Statt gefunden. Selbst wenn die Idiomatizität notwendig verlorengehen oder 

sich kontaminieren lassen muß durch die Wiederholung, die ihr einen Code und eine In-

telligibilität gewährt, selbst wenn sie es nur dahin bringt, sich auszustreichen, wenn sie 

nur im Ausgestrichen-werden ankommt, wird die Ausstreichung Statt gefunden haben.
5
 

 

Im Kontext der Diskussionen zur negativen Theologie, die das anlaßgebende 

Thema von Wie nicht sprechen? ist, hebt Derrida hervor, daß selbst ein sich aller 

Aussage enthaltendes Sprechen in dieser Weise Bezug auf einen Anderen nimmt. 

Die Notwendigkeit dieses Bezugs rührt aus einer ›Anordnung‹ und einem ›Ver-

sprechen‹, die jedes Sprechen in eine Verantwortung stellen: 

 

Eine solche Referenz auf den anderen wird stets Statt gefunden haben. Vor jeder Propo-

sition und sogar vor jeder Rede schlechthin, Versprechen, Geben, Lobpreisung, Feier. 

Noch die negativste Rede – jenseits noch der Nihilismen und der negativen Dialektiken 

– wahrt davon die Spur. Spur eines Ereignisses, älter als sie, oder eines zukünftigen 

›Statt findens‹, das eine und das andere: es gibt da weder Alternative noch Widerspruch. 

[...] Davon die Ursache ist eine Art absoluter Referent, doch zunächst einmal eine An-

ordnung und ein Versprechen/eine Verheißung in einem. Die Ursache, die Gabe der 

Gabe, die Anordnung und die Verheißung sind dasselbe, das Selbe, auf das oder eher 

noch auf Den die Verantwortung dessen, der spricht und der ›gut spricht‹, antwortet.
6
 

 

Und das Verhältnis von Individuum, Verantwortung und Vorgängigkeit einer 

verpflichtenden Spur präzisierend, schreibt Derrida ein paar Absätze später:  

 

Anordnung oder Verheißung, dieses Geheiß verpflichtet (mich) in einer strikt asymmet-

rischen Weise, noch bevor ich, ich (moi), habe ich (je) sagen und, um sie mir wieder zu-

zueignen, um die Symmetrie wiederherzustellen, eine solche Provokation habe signie-

ren können. Dies mildert meine Verantwortung in nichts, ganz im Gegenteil. Es gäbe 

keine Verantwortung ohne dieses Zuvorkommen der Spur und wäre die Autonomie eine 

primäre oder absolute. Die Autonomie selbst wäre nicht möglich noch die Achtung vor 

                                                 

4 Das in der deutschen Übersetzung groß geschriebene ›Statt‹ übersetzt meist das 

französische ›donner lieu‹ und soll damit Derridas topischer Ausdrucksweise ge-

recht werden. Vgl. die Anmerkung des Übersetzers: J. Derrida: Wie nicht sprechen. 

Verneinungen, Wien: Passagen u. Wien: Böhlau 1989, S. 113, Anm. 8. Wie nicht 
sprechen im folgenden zitiert unter der Sigle WNS. 

5 J. Derrida: WNS, S. 54f. (Herv. im Orig.) 

6 Ebd., S. 53f. (Herv. im Orig.) 

https://doi.org/10.14361/9783839404560 - am 14.02.2026, 14:13:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404560
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


166 | NORMATIVITÄT UND GEHALT BEI DERRIDA 

 

dem Gesetz (die alleinige ›Ursache‹ dieser Achtung) im strikt Kantischen Sinne dieser 

Worte.
7
 

                                                 

7 Ebd., S. 56. (Herv. im Orig.) 

Ohne hier den Umweg einer näheren Erörterung gehen zu wollen, sei die einschlä-

gige Stelle aus Sein und Zeit zitiert, an der Heidegger die Wiederholung explizit als 

ein Phänomen einer Bindung an ein Besonderes versteht. Die Stelle zeigt gleichzei-

tig Derridas Nähe zu und wesentliche Differenz gegenüber Heidegger. In § 74 von 

Sein und Zeit (»Die Grundverfassung der Geschichtlichkeit«) schreibt Heidegger: 

»Die eigentliche Wiederholung einer gewesenen Existenzmöglichkeit – daß das Da-

sein sich seinen Helden wählt – gründet existenzial in der vorlaufenden Entschlos-

senheit; denn in ihr wird allererst die Wahl gewählt, die für die kämpfende Nach-

folge und Treue zum Wiederholbaren frei macht. Das wiederholende Sichüberlie-

fern einer gewesenen Möglichkeit erschließt jedoch das dagewesene Dasein nicht,

um es abermals zu verwirklichen. Die Wiederholung des Möglichen ist weder ein

Wiederbringen des ›Vergangenen‹, noch ein Zurückbinden der ›Gegenwart‹ an

das ›Überholte‹. Die Wiederholung läßt sich, einem entschlossenen Sichentwer-

fen entspringend, nicht vom ›Vergangenen‹ überreden, um es als das vormals

Wirkliche nur wiederkehren zu lassen. Die Wiederholung erwidert vielmehr die

Möglichkeit der dagewesenen Existenz. Die Erwiderung der Möglichkeit im Ent-

ist aber zugleich als augenblickliche der Widerruf dessen, was im Heute sich als 

›Vergangenheit‹ auswirkt. Die Wiederholung überläßt sich weder dem Vergan-

genen noch zielt sie auf einen Fortschritt. Beides ist der eigentlichen Existenz

im Augenblick gleichgültig.« (M. Heidegger: Sein und Zeit, S. 385f. [Herv. im  

Orig.]) 

Derrida schließt sich Heidegger hinsichtlich der zeitlichen Verhältnisse der Wieder-

holung (»Spur eines Ereignisses, älter als sie, oder eines zukünftigen ›Statt fin-

dens‹«) und dahingehend an, daß die Wiederholung als ein basales (»existenziales«) 

Sichbinden verstanden werden muß. Aber Derrida dementiert, daß es sich dabei um 

eine ›eigentliche Wahl‹ handelt, und erst recht die Weise, in der Heidegger in die-

sem Paragraphen die Entschiedenheit als ein eigentliches Verhältnis zum eigenen 

Schicksal verstehen will. Der Unterschied in den Auffassungen Derridas und Hei-

deggers vom Geschehenscharakter des Verstehens und der darin liegenden normati-

ven Verhältnisse läßt die Verschwisterung erkennen, die zwischen einem Normati-

vitätsbegriff, der diese als von Subjekten gestiftet versteht, und dem Heidegger-

schen Begriff einer entschieden-eigentlichen Bindung an einen übergreifenden 

Schicksalszusammenhang besteht. Beiden Auffassungen eignet eine Übergriffig-

keit, die daher rührt, daß die Möglichkeit normativer Verhältnisse an den Begriff 

geschichtlicher Entwicklung gebunden wird. Hier steht Habermas Heidegger näher, 

als Derrida es tut, und es ist deswegen nicht erstaunlich, daß Habermas in diesem 

Punkt, der für absolut entscheidend gehalten werden muß, die Differenz zwischen 

Heidegger und Derrida zwar wahrnimmt, aber nicht richtig verorten kann. Es han-

delt sich eben nicht um eine »Überbietung der temporalisierten Ursprungsphiloso-

phie« – wie Habermas Derrida in den philosophischen Diskurs der Moderne ein-

ordnet (J. Habermas: PdM, S. 191ff.) –, sondern um Derridas Einsicht, daß ein 

philosophischer Abstand zu Ursprungsfiguren nur erreicht werden kann, wenn wir 

den normativen Zug unseres Weltverhältnisses nicht auf unsere Vermögen (und sei-

en sie intersubjektiv) oder existenzialen Seinsmöglichkeiten, die dann die Rolle ei-

nes Ursprungs erfüllen, zurückführen. Es gilt zu verstehen, daß das Unverfügbare 

für uns nicht eine zu erkennende objektive Welt ist, nach der dann die Transzendenz 

der sozialen Welt modelliert werden muß (so Habermas in »Richtigkeit versus 

Wahrheit«, S. 293ff.). Vielmehr sind wir mit dem Unverfügbaren als soziale Wesen 

https://doi.org/10.14361/9783839404560 - am 14.02.2026, 14:13:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404560
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


NORMATIVITÄT IN TERMINI DER ALTERITÄT | 167 

 

Diese Passagen seien hier auch angeführt, um auszuweisen, daß die Verknüp-

fung des vorderhand zeichentheoretisch bestimmten Begriffs der Wiederholung 

mit einem Begriff des Normativen, dem volle praktische Reichweite zukommt, 

kein Klimmzug der Rezeption, sondern ein von Derrida hergestellter Zusammen-

hang ist. 

Derridas Grundgedanke ist, daß ein Zeichen als die je besondere Spur eines 

anderen Zeichengebrauchs in ihrer strukturalen Bestimmung niemals zur Er-

scheinung kommen, sondern einzig in dem der wiederholenden Bezugnahme ei-

genen Modus als diese besondere Spur Aufnahme finden kann. Denn das absolut 

Einzigartige bleibt für uns radikal unverständlich und in dem Maße, wie uns et-

was verständlich wird, fassen wir es in Begriffe, die das Allgemeine an ihm 

kennzeichnen, seine absolute Einzigartigkeit aber verpassen. Dennoch ist Derrida 

der Meinung, daß die Einzigartigkeit notwendigerweise einen Ort hat, denn, wie 

er sagt, »[s]elbst wenn die Idiomatizität notwendig verlorengehen oder sich kon-

taminieren lassen muß durch die Wiederholung, die ihr einen Code und eine In-

telligibilität gewährt, selbst wenn sie es nur dahin bringt, sich auszustreichen, 

wenn sie nur im Ausgestrichen-werden ankommt, wird die Ausstreichung Statt 

gefunden haben».
8
 Derridas Punkt ist also der doppelte, daß wir zum einen uns 

das Besondere oder Einzigartige nie anders denn in der Form eines Ausgestri-

chenen denken können – es liegt nicht einfach als dieses Einzigartige vor, mit 

dem wir konfrontiert wären – und daß zum anderen das Einzigartige doch stets in 

allem Zeichengebrauchen, Sprechen, Handeln etc. aufgenommen wird: »Eine 

solche Referenz auf den anderen wird stets Statt gefunden haben. [...] Noch die 

negativste Rede [...] wahrt davon die Spur.«
9
 

Dies bringt zutage, daß die oben gegebenen Erläuterungen zum Begriff der 

Wiederholungen noch wesentlich unvollständig waren. Gesagt worden war, daß 

ein Zeichen Zeichen nur sein kann, wo es iterierbar ist und daß es, wo es als Zei-

chen aufgefaßt wird, immer als ein schon wiederholtes bzw. wiederholendes Zei-

chen aufgefaßt werden muß. Dabei blieb aber unbeachtet, daß dieser Bezug einen 

– vorläufig gesprochen – paradoxen Charakter hat. Der wiederholende Bezug 

kann nur ein Bezug auf ein je besonderes Zeichen sein, denn das Zeichen als 

Spur von Spuren soll ja gerade nicht bloße Instanz einer vorgängig bestimmten 

Struktur sein, sondern soll als jeweiliges Zeichenereignis zur Erzeugung der 

Struktur beitragen. In dem Maße aber, wie das andere Zeichen wiederholend er-

reicht und damit dessen Bestimmtheit hergestellt wäre, bildete die Wiederholung 

keinen Bezug auf ein besonderes Zeichen mehr (sondern nur den auf ein Zeichen 

                                                                                                                                               

konfrontiert. Das ist der Sinn von Lévinas’ Beharren, ›Ethik‹ gehe aller Erkenntnis-

theorie voraus. 

8 J. Derrida: WNS, S. 55. (Herv. im Orig.) 

9 Ebd., S. 53. 

https://doi.org/10.14361/9783839404560 - am 14.02.2026, 14:13:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404560
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


168 | NORMATIVITÄT UND GEHALT BEI DERRIDA 

 

mit diesem oder jenem Gehalt, der, um intelligibel zu sein, notwendig allgemein 

ist).
10

 

Wollte man es paradox formulieren, so könnte man sagen, daß der wieder-

holende Bezug, der die Kohärenz der strukturalen Struktur gewährleistet, seine 

eigene Möglichkeit tilgt. Damit wäre aber meines Erachtens nur wieder markiert, 

daß die Derridasche Überlegung in Termini von Ermöglichungsbedingungen 

nicht aufschlußreich zu fassen ist. Deswegen scheint es mir hilfreicher zu sagen: 

Strukturale Beziehungen zwischen Zeichen entstehen, indem wir im Zeichen-

gebrauch mit der Einzigartigkeit der in Wiederholungen adressierten Zeichen 

umgehen – einer Einzigartigkeit, welche ihrerseits nicht in Termini der Struktu-

ralität zu erläutern ist. Dieser Umgang ist ein Bezugnehmen auf etwas als auf ge-

nau ein solches, das von diesem Bezugnehmen nicht erreichbar ist. Es ist also ein 

Bezug, dessen Bestand nicht von einem Erfolg der Bezugsoperation her zu ver-

stehen ist. Er besteht nicht als eine potentielle Erfüllung, sondern, wie Derrida 

mit Kant sagt, als eine Bindung mit dem Charakter einer Pflicht. Das andere Zei-

chen, auf das ich mich wiederholend beziehe, »verpflichtet (mich) in einer strikt 

asymmetrischen Weise».
11

 

Ein Zeichen zu wiederholen heißt also, sich an einen anderen Zeichen-

gebrauch als an diesen besonderen Zeichengebrauch zu binden oder, anders for-

muliert, sich darauf zu verpflichten, das Zeichen als dieses Zeichen zu wieder-

holen. Es ist wichtig sich klarzumachen, daß die Rede der Bindung an das andere 

Zeichen eine Konsequenz aus einer vollständigen Erläuterung der wiederholen-

den Bezugnahme ist. Die Wiederholung fungiert im Rahmen der Erläuterung ei-

ner unreduzierten Struktur als das Moment, das die ideale Kohärenz stiftet. Zei-

chen besitzen eine struktural bestimmte Identität nur als wiederholte Zeichen. 

Die Wiederholung selbst muß aber als ein Bezug auf das Besondere am Zeichen 

verstanden werden, um die Funktion einer die Struktur konstituierenden Bewe-

gung erfüllen zu können. Sie ist eben die Bewegung, die die Beziehungen zwi-

schen den unterschiedlichen Besonderen schafft, die als strukturaler Beziehungs-

zusammenhang die Ebene des Allgemeinen bildet. Die Allgemeinheit eines Be-

ziehungszusammenhangs ist also ohne einen Bezug auf Besonderes nicht zu den-

ken – obwohl das Besondere als solches im Beziehungszusammenhang nicht 

verortet werden kann. Die Wiederholung als die konstituierende Bewegung des 

strukturalen Beziehungsgeflechts bedarf daher des Bezugs auf das Besondere, 

das als solches nicht in ein strukturales Element überführt werden kann. Deswe-

gen besteht die Wiederholung als eine je auf das besondere Zeichen orientierte 

Bewegung; der wiederholende Zeichengebrauch bindet sich an das andere Zei-

chen als an das Besondere, um Wiederholung zu sein. Dies ist das basale norma-

tive Verhältnis. 

                                                 

10 Vgl. bei G.W. Bertram: SpG, S. 167-169 (Kapitel III.1.1.3 »Wie sprachliche Aus-

drücke evozieren, was ihnen entgeht«). 

11 J. Derrida: WNS, S. 56. 

https://doi.org/10.14361/9783839404560 - am 14.02.2026, 14:13:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404560
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


NORMATIVITÄT IN TERMINI DER ALTERITÄT | 169 

 

Die Rede von einer normativen Bindung in der wiederholenden Aufnahme 

des anderen Zeichens ist soweit noch recht abstrakt; es ist deswegen daran zu er-

innern, daß hier stets von Praktiken die Rede ist, die als gehalthabende den 

Gebrauch von Zeichen einschließen. Die Erläuterungen dienen der Klärung der 

Frage, in welcher Art von Bezügen sinnverstehende Wesen stehen müssen, um 

ihren Praktiken Gehalte verleihen zu können. Sie müssen dabei Praktiken ausbil-

den, in denen Zeichen in differenzierend-wiederholende Bezüge gestellt werden. 

Ein Moment dieser Bezüge ist nun, daß die wiederholenden Zeichengebräuche 

sich an andere Zeichen als diese Zeichen binden müssen, damit die gehaltverlei-

henden Strukturen entstehen können. Zeichenverwender beziehen sich daher auf-

einander als aneinander normativ gebunden. 

Derrida gibt allerdings kein Argument, das den Zeichengebrauch als eine not- 

wendigerweise faktisch soziale Tätigkeit ausweisen würde. Für Derridas Über-

legung spielt es zunächst keine Rolle, ob das andere Zeichen das Zeichen ei-

nes Anderen ist. Gesagt ist zunächst nur, daß der Bezug auf ein anderes Zeichen 

normativen Charakter hat, sei es nun das Zeichen eines Anderen oder das von 

mir früher gebrauchte oder auch zukünftig zu gebrauchende Zeichen. Was Derri-

das Argument besagt, ist: daß wir als Zeichenverwender in normativen Ver-

hältnissen stehen, die sich eben dort, wo das andere Zeichen das Zeichen eines 

Anderen ist, als die Dimension des Sozialen erweisen. 

 

3.2.2 Bindung ohne Gehalt 

 

Der bedeutendste Punkt, den es hinsichtlich der Charakteristik von Derridas 

Normativitätsbegriff zu verstehen gilt, ist, daß die normative Bindung selbst kei-

nen Gehalt hat. Das Moment der Bindung muß als unabhängig von der Be-

stimmtheit der Bezüge gedacht werden, in denen die Bindung wirksam ist. Daß 

ich mich an die andere Entäußerung binde
12

, rührt nicht daher, daß ich der Entäu-

ßerung diesen oder jenen Gehalt zuschreibe und deswegen diese oder jene Bezü-

ge zu ihr ausbilde. Daß ich mich an den Anderen binde, daß ich je verpflichtet 

bin, mich auf ihn als einen einzigartigen Unvertretbaren zu beziehen, hängt nicht 

daran, daß ich dieses oder jenes Bild oder Verständnis von ihm habe. Das bin-

dende oder verpflichtende Moment in den Beziehungen zu meinen Gegenübern 

muß streng als unabhängig davon betrachtet werden, wie ich meine Gegenüber in 

die Zusammenhänge meiner Weltbezüge eingliedern kann. Kants Zweckformel 

des kategorischen Imperativs bringt genau das zum Ausdruck: Meine normative 

Verpflichtung dem Anderen gegenüber ist zu scheiden von allen Vermittlungen 

seiner mit meinen Zwecken.
13

 In normativen Bindungen gilt mir der Andere als 

                                                 

12 Da an dieser Stelle noch nicht hinreichend erklärt ist, wie sich der Bezug zum ande-

ren Zeichen zum Bezug zum Anderen im Sinne des sozialen Gegenübers verhält, 

spreche ich zwischenzeitlich von der ›anderen Entäußerung‹, die hier beides umfas-

sen soll. Eine nähere Klärung erfolgt in Abschnitt 3.2.5. 

13 Vgl. Immanuel Kant: Grundlegung zur Metaphysik der Sitten, B, S. 74f. 

https://doi.org/10.14361/9783839404560 - am 14.02.2026, 14:13:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404560
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


170 | NORMATIVITÄT UND GEHALT BEI DERRIDA 

 

Zweck an sich. Sobald ich mich verstehend auf ein Gegenüber beziehe, beziehe 

ich mich auf ihn als ein Glied des Reichs der Zwecke und zwar völlig unabhän-

gig davon, was ich sonst noch von ihm denken mag. Der Anspruch, der in diesem 

Bezug liegt, kann nicht durch Handeln, Sprechen oder Denken egal welchen Ge-

halts abgegolten werden; dieser Anspruch übersteigt jede Möglichkeit, ihm durch 

bestimmtes Tun gerecht zu werden. Umgekehrt erlangt unser Tun erst dadurch 

Bestimmtheit, daß wir mit dem Anspruch umgehen, den der Bezug auf die ande-

re Entäußerung als diese besondere für uns bedeutet, indem wir uns an diese Be-

sonderheit binden. Gehaltvolle Bezüge implizieren dieses Moment der Bindung, 

das von anderer Art als der Gehalt ist. 

Warum es erforderlich ist, das normative Moment der Bindung von dem Ge-

halt, der einer Entäußerung kraft ihrer Einbettung in das strukturale Beziehungs-

geflecht unseres Verstehens zukommt, zu trennen, mag nicht unmittelbar deutlich 

sein. Die Relevanz der Trennung der Gehalte vom Moment der Normativität läßt 

sich hinsichtlich des Begriffs der Regel verdeutlichen.
14

 Unter einer Regel verste-

hen wir eine inhaltlich bestimmte Anweisung für sich wiederholende Fälle. Eine 

Regel wird dabei als etwas vorgestellt, dessen normativem Anspruch wir gerecht 

werden, wenn wir die Regel richtig anwenden. Ein sehr wichtiger Strang der De-

batte um das Wesen des Normativen wurde, mit Wittgenstein als prägendem 

Stichwortgeber, ausgehend vom Verständnis der Norm als einer Regel geführt. 

Der hier interessierende Ausgangspunkt der Debatte ist das Problem, wie man 

dem Regreß entgehen kann, der das Konzept des Regelfolgens bedroht. In bezug 

auf die Anwendung einer Regel liegt das Problem in der Frage, wie eigentlich 

darüber entschieden werden kann, ob ich der Regel richtig gefolgt bin und das 

heißt: ob ich ihr überhaupt gefolgt bin.
15

 Wenn nämlich meine Anwendung der 

Regel selbst wieder unter der Anleitung einer weiteren Regel stehen müßte, so 

bedeutete die Regulierung der richtigen Anwendung der ersten Regel durch eine 

zweite Regel natürlich wieder eine Anwendung dieser zweiten Regel, die selbst 

also wieder durch eine dritte Regel reguliert sein müßte usf. Die Anwendung ei-

ner Regel können wir nicht selbst wieder in Termini von Regeln erläutern. 

Das Problem, das diesem Regreß zu Grunde liegt, hat Bertram als eine Span-

nung zwischen dem subjektiven Zugang zur Regel und ihrem objektiven Status 

charakterisiert.
16

 Daß wir der Regel folgen, kann einzig in unserer jeweiligen 

                                                 

14 Vgl. G.W. Bertram: SpG, S. 180ff. 

15 Prominent ist auch die Interpretation des Regresses als einem Regreß der Deutung. 

Vgl. z.B. Brandoms ausführliche Diskussion dieser Fragen: ExVn, S. 56-121. 

16 Vgl. G.W. Bertram: SpG, S. 182f. Die einschlägige Stelle, an der Derrida sich ex-

plizit dem Verhältnis von Regel und Anwendung gewidmet hat, ist die Diskussion 

von drei Aporien im Verhältnis von Recht und Gerechtigkeit in Gesetzeskraft. (Vgl. 

J. Derrida: Gesetzeskraft, S. 44-59.) Besonders die ersten beiden Aporien (»Die E-
poché der Regel« und »Die Heimsuchung durch das Unentscheidbare«) verhandeln 

die Frage des Regelregresses. Die Rede von Aporien macht klar, daß die Normativi-

tät des Gesetzes nicht von einer gelingenden Vermittlung des Gesetzesgehalts mit 

dem Gesetzesgehorsam abhängt, die nicht möglich ist. Die Kraft des Gesetzes rührt 

https://doi.org/10.14361/9783839404560 - am 14.02.2026, 14:13:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404560
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


NORMATIVITÄT IN TERMINI DER ALTERITÄT | 171 

 

konkreten Praxis festgestellt werden. Wir begegnen Regeln einzig in einem Ver-

halten, das wir als ein regelfolgendes Verhalten verstehen. Wenn ich auf mehrfa-

ches Abwürgen des Daimler-Benz meiner Freundin hin den Tip bekomme: Du 

hast wohl mit dem Fußpedal da links die Handbremse angezogen und mußt sie 

jetzt erst durch Ziehen des Knopfs da rechts lösen!, dann drückt dieser Satz eine 

Regel aus; aber den Status einer Regel hat er erst in dem Moment, wo ich dem 

Hinweis folge und die Handbremse an dem entsprechenden Knopf löse. Regeln 

werden dadurch zu Regeln, daß wir ihnen folgen und deshalb können wir sie nir-

gendwo anders als in unseren je konkreten Praktiken finden. Sie können, wie 

Bertram sagt, nicht ohne unseren subjektiven Zugang zu ihnen bestehen. 

Auf der anderen Seite können sie aber nicht nur in diesem subjektiven Zu-

gang bestehen, denn sonst berechtigte uns nichts dazu, davon zu sprechen, daß 

wir in einem bestimmten Verhalten einer Regel folgen. Die Regel muß um ihrer 

Geltung willen gegenüber ihren Anwendungen eine bestimmte Unabhängigkeit 

bzw. einen objektiven Status bewahren. Im Konzept der Regel ist gefaßt, daß 

sich die Regel über die verschiedenen Anwendungen hinweg gleich bleibt und 

daß sie durch diese Unabhängigkeit von der einzelnen Anwendung die Wieder-

erkennbarkeit des Gehalts ermöglicht, den diese Vollzüge haben. Aufgrund die-

ser Unabhängigkeit tritt aber hinsichtlich jeder Anwendung unvermeidlich die 

Frage auf: Habe ich die Regel in meiner Anwendung tatsächlich richtig erfaßt? 

Ob eine Regel angewendet wurde, scheint erst durch ein Drittes tatsächlich fest-

gestellt werden zu können, das eine Bewertung der Vermittlung zwischen dem 

objektiven Status einer Regel und ihrem subjektiven Zugang gestattet. Da aber 

ein Drittes in dieser Funktion selbst wieder den Charakter einer Regel hätte, re-

sultiert die dargestellte Regreßbedrohung. 

In seiner Diskussion der Regelfolgendebatte zeigt Bertram, daß das von Der-

rida an Lévinas gewonnene Verständnis des Normativitätsbegriffs nicht mit dem 

Regreßproblem behaftet ist, das ein am Konzept des Regelfolgens gewonnener 

Begriff des Normativen hat. Aus der Derridaschen Perspektive liegt das Problem 

des Regel-Anwendung-Begriffs der Normativität darin, daß die Regel immer als 

ein bestimmter normativer Gehalt gedacht wird. Das Moment des Bindenden ei-

ner Regel wird nicht getrennt von dem Inhalt der Forderung, die sie stellt. Daß 

etwas einen normativen Charakter für uns hat, wird von der Vorstellung her ver-

standen, daß es einen bestimmten Anspruch gibt, dem gegenüber wir uns richtig 

                                                                                                                                               

von der unendlichen Forderung nach Gerechtigkeit dem besonderen Fall gegenüber, 

bzw., wie Derrida einleitend mit Lévinas sagt, von der »Unendlichkeit, die ihn [den 

Begriff der Gerechtigkeit – SB] auszeichnet, und des heteronomen Verhältnisses 

zum Anderen, zum Antlitz des Anderen, das mir befiehlt, dessen Unendlichkeit ich 

nicht thematisieren kann und dessen Geisel ich bin.« (J. Derrida: Gesetzeskraft, S. 

45) Ich halte mich hier an Bertrams Diskussion der Regeldebatte nach Wittgenstein, 

weil dies zum einen den Vorteil bietet, den systematischen Punkt in größerem Ab-

stand zu Derridas oft eigenwilliger Terminologie erläutern zu können und zum 

zweiten deutlich macht, daß die Dekonstruktion durchaus mit denselben Fragen be-

schäftigt ist wie andere philosophische Traditionen.  

https://doi.org/10.14361/9783839404560 - am 14.02.2026, 14:13:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404560
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


172 | NORMATIVITÄT UND GEHALT BEI DERRIDA 

 

oder falsch verhalten können. Demgegenüber ist Derrida der Meinung, daß die 

Bestimmung von Gehalten ein normatives Gebundensein bereits erfordert. Des-

wegen kann die inhaltliche Entscheidung über Richtigkeiten kein konstitutives 

Merkmal des normativen Bezugs sein. 

Aus Derridas Perspektive liegt das objektive Moment, das das Regel-Anwen-

dung-Modell des Normativen zurecht einklagt, darin, daß die andere Entäuße-

rung, an die wir uns binden, unserer Verfügung entzogen ist. Die Bindung be-

zieht sich daher auf die Besonderheit des anderen als auf etwas, das über die sich 

in diesem Bezug bestimmende Praxis immer hinausragt. So ist der Gedankt ge-

wahrt, daß unsere Praxis einer Orientierung bedarf, die sie nicht einfach selbst 

hervorbringt und deren bindende Kraft die Praxis zur Bestimmtheit bringt. Derri-

das Auffassung, diese bindende Orientierung nicht als einen transzendenten Ge-

halt der Regel in ihrem objektiven Status zu denken, vermeidet die Schwierig-

keit, das Verhältnis des transzendenten Gehalts zum Gehalt der jeweiligen Prak-

tiken nicht begreiflich machen zu können. 

Gewahrt ist auch die Vorstellung, daß wir normative Verhältnisse stets nur in 

unserer Praxis antreffen können. Dieses Antreffbare muß dabei aber nicht mehr 

als die Instantiierung eines der Praxis transzendenten Musters aufgefaßt werden. 

Vielmehr bestimmt die Praxis ihren Gehalt bezogen auf die Verpflichtung, in der 

stehend sie einen bindenden Bezug auf die andere Entäußerung ausbildet, das 

heißt – wie aus noch zu besprechenden Gründen genauer zu formulieren ist –, in-

dem sie den bindenden Bezug des Anspruchs der anderen Entäußerung auf-

nimmt. Daß ich mein Ziehen am Bremsenlösknopf, das sich nach Zeit, Raum, 

Bewegungsablauf, begleitenden Überlegungen usw. von den Praktiken unter-

scheidet, die meine Freundin mir als vorbildgebend empfiehlt, gleichwohl als den 

Vollzug der Praktik verstehe, die meine Freundin mir angeraten hat, liegt daran, 

daß ich in diesem Verständnis jene vorbildgebenden Praktiken als bindende Ori-

entierungen aufgenommen haben muß. Ein Kriterium aber, das meine Praktik als 

Anwendung einer mir anempfohlenen Regel ausweisen würde, kann es nicht ge-

ben. 

Bertram schlägt vor, diese Erläuterung des normativen Moments in aller Pra-

xis am rechtssetzenden Moment von Gerichtsentscheidungen weiter zu verdeutli-

chen, das besonders in der angelsächsischen Rechtspraxis von vorrangiger Be-

deutung ist. Im angelsächsischen Case Law oder Richterrecht ist nicht ein ge-

schriebenes Gesetz die wesentlich orientierende Größe für die richterliche Ent-

scheidung, sondern die Praxis der Rechtsprechung.
17

 Die Rechtsprechung verste-

hen wir üblicherweise als diejenige gesellschaftliche Institution, die die Verbind-

lichkeit des Normativen in der Abgrenzung gegen eine verantwortungslose Will-

kür paradigmatisch verkörpert und in die Tat setzt. Die Rechtsprechung ist als die 

in der realen Welt notwendige Ergänzung der Moral sozusagen eine Wirklichkeit 

                                                 

17 Vgl. Christian Graf v. Bernstorff: Einführung in das englische Recht, München: C. 

H. Beck ²2000, bes. S. 1-12. 

https://doi.org/10.14361/9783839404560 - am 14.02.2026, 14:13:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404560
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


NORMATIVITÄT IN TERMINI DER ALTERITÄT | 173 

 

des Normativen schlechthin. Daher bietet es sich an, ihre Praxis für die Erläute-

rung des Begriffs von Normativität heranzuziehen. 

Die Besonderheit des Case-Law besteht wie gesagt darin, daß die für die Ur-

teilsfindung maßgeblich orientierende Instanz nicht gesatztes und in Gesetzbü-

chern niedergelegtes Recht ist, sondern andere richterliche Urteile.
18

 Der Begriff 

des Präzedenzfalls macht auch im Kontext einer stärker an gesatztem Recht ori-

entierten Rechtspraxis deutlich, daß Rechtsprechung stets auch rechtssetzenden 

Charakter hat. Bertram schließt sich in seinen Überlegungen Brandoms Erörte-

rungen zur Praxis des Richterrechts dahingehend an, daß die jeweiligen Urteile 

als Anwendung von Recht zu verstehen seien, die »normativ an andere Anwen-

dungen gebunden sind, also keine externe Norm jenseits der Anwendungen be-

steht.«
19

 Die wesentliche Bezugsgröße der Entscheidungsfindung sind andere 

Entscheidungsfindungen und zwar sowohl solche, die in der Vergangenheit lie-

gen, wie solche, die erst noch erfolgen werden. Auch an diese ist die aktuelle 

Entscheidung gebunden, denn das von ihr entwickelte Verständnis des zu ent-

scheidenden Falls wird im Lichte weiterer Fälle wieder zur Debatte stehen (in 

Derridas oben zitierten Worten: »Spur eines Ereignisses, älter als sie, oder eines 

zukünftigen ›Statt findens‹, das eine und das andere: es gibt da weder Alternative 

noch Widerspruch.«
20

). Besonders im Kontrast zu einer Rechtsauffassung, die 

das gesatzte Recht als die grundlegende Größe ansieht, tritt hervor, daß die Ent-

scheidung im Richterrecht nicht von einem vorgängig verbindlichen Gehalt her 

verstanden wird. Es ist ja weder vorentschieden, welche anderen Urteile heran-

zuziehen, noch welches die an ihnen relevanten Aspekte sind. Die richterliche 

Entscheidung wird als gebunden an andere richterliche Entscheidungen aufge-

faßt, ohne daß schon absehbar wäre, welche spezifischen Gehalte die Entschei-

dung binden werden. Natürlich kann auch eine Rechtspraxis im Kontext existie-

render Gesetzbücher so aufgefaßt werden und wird, wie z.B. der Präzedenzfall 

anzeigt, auch so aufgefaßt. Bei genauer Betrachtung impliziert dies, daß zwi-

schen der Weise, wie richterliche Entscheidungen andere richterliche Entschei-

dungen normativ binden und der Weise, wie das gesatzte Recht die richterliche 

Entscheidung bindet, kein prinzipieller Unterschied gemacht werden kann. Das 

gesatzte Recht und die andere richterliche Entscheidung unterscheiden sich nicht 

hinsichtlich ihres Status als objektiv orientierende Größe. Das Verstehen des nie-

dergeschriebenen Gesetzes hat tatsächlich genauso wenig einen als Gehalt bin-

denden Status, wie die andere richterliche Entscheidung. Welches Gesetz zur 

Anwendung zu kommen hat, welcher Aspekt des Gesetzes eine Entscheidung 

                                                 

18 Der Webster’s kennzeichnet das Case-Law als »law established by judicial decision 

in cases». Webster’s Seventh New Collegiate Dictionary, Springfield, MA: G.&C. 

Merriam 1963, S. 129. 

19 G.W. Bertram: SpG, S. 194. Brandom kommt auf das Richterrecht als ein Modell 

für die Normativität des Sprachlichen zu sprechen in: »Einige pragmatistische The-

men in Hegels Idealismus«, S. 378. 

20 J. Derrida: WNS, S. 53. (Herv. im Orig.) 

https://doi.org/10.14361/9783839404560 - am 14.02.2026, 14:13:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404560
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


174 | NORMATIVITÄT UND GEHALT BEI DERRIDA 

 

schließlich orientiert und was das schließlich heißt, zeigt sich erst im Lichte des 

Falles. Daß das Gesetz oder die andere richterliche Entscheidung bindend ist, 

hängt nicht daran, daß sie verbindliche Gehalte sind, sondern hängt daran, daß 

eine Entscheidungsfindung sich auf das eine oder das andere oder auf beide als 

auf bindende Größen bezieht, d.h. daß für die Richterin die Entscheidung zu ei-

ner rechtlich verantwortbaren Entscheidung wird, weil sie sich durch die andere 

rechtliche Entäußerung gebunden versteht. Wenn also bei genauerer Betrachtung 

hier kein Unterschied zwischen den Rechtstraditionen besteht, so macht doch im 

Case Law der Verzicht (oder die Zweitrangigkeit) auf als geschriebene Gesetze 

kodiertes Recht besonders augenfällig, daß die Rechtsprechung normativ gebun-

den nicht auf Basis eines vorgängig verbindlichen Gehalts ist, sondern gehaltvoll 

als normativ gebundene ist. 

Zwei weitere interessante Punkte, die das Gerichtsmodell der Normativität in 

den Blick treten läßt, verdeutlicht Bertram in Abgrenzung zu Brandom.
21

 Die bei-

den Punkte betreffen zum einen das Verständnis des objektiven Status von Nor-

men und zum anderen die Konstitutionsleistung der Praxis. 

Nach Brandom wird die Objektivität der Regel durch die Gemeinschaft der 

Regelbefolger gewährleistet. Zwar soll Normativität in erster Linie eine Sache 

von bestimmten normativen Einstellungen derjenigen sein, die Praktiken vollzie-

hen. Da diese Praxis aber stets verwoben ist mit den Praktiken anderer, die über 

die Richtigkeit der Praxis je befinden, haben die Richtigkeiten der normativen 

Einstellungen auch einen objektiven ›normativen Status‹ (so Brandoms Termi-

nus), der vom Gesamt der sich wechselseitig normativ leitenden Gemeinschaft 

getragen wird.
22

 Da als normativ gebunden und damit gehaltvoll Handelnder nur 

gelten kann, wer Mitglied dieses »normativen Kollektivs«
23

 ist, kann sich auch 

die je individuelle normative Einstellung nicht von ihrer Regulierung durch den 

ihr zukommenden normativen Status lösen. Die Gültigkeit der Norm über die 

einzelnen normativen Einstellung hinaus wird dadurch gesichert, daß die Nor-

mierung durch die Gemeinschaft stets ebenso weit reicht, wie es normative Ein-

stellungen geben kann. »Sowohl McDowells als auch Brandoms Modell explizie-

ren«, so Bertram, »die Unbegrenztheit normativer Bindungen dadurch, daß nor-

mative Gehalte als etwas verständlich gemacht werden, das nicht distanziert wer-

den kann. Die Unbegrenztheit normativer Bindungen besteht demnach in der 

Universalisierung bestimmter normativer Gehalte in einer bestimmten normati-

ven Praxis.«
24

 Daß die je individuelle Praktik normativ an etwas gebunden ist, in 

bezug auf was sie Gehalt hat, wird also dadurch begründet, daß sie notwendig 

                                                 

21 Bertram diskutiert diese Punkte vorrangig in bezug auf McDowell, was aber im hie-

sigen Zusammenhang vernachlässigt werden kann. Vgl. zusammenfassend G.W. 

Bertram: SpG, S. 199f. 

22 Vgl. R.B. Brandom: ExVn, Kapitel 9, besonders S. 863ff. 

23 G.W. Bertram: SpG, S. 199. 

24 Ebd. 

https://doi.org/10.14361/9783839404560 - am 14.02.2026, 14:13:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404560
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


NORMATIVITÄT IN TERMINI DER ALTERITÄT | 175 

 

Teil einer abgegrenzten Praxis des normativen Kollektivs ist, die sie nicht über-

schreiten kann. 

Diese Erläuterung wirft eine Schwierigkeit auf, die als Schwierigkeit von ho-

listischen Theorien schon einmal angesprochen wurde.
25

 Wenn die einzelne Prak-

tik sich an eine Norm halten soll, die durch Praxis der gesamten Gemeinschaft 

bestimmt wird, muß einem solchen Regelbefolger zugeschrieben werden, daß er 

sich nach dem Gesamt der Praxis als der regulierenden Größe richtet. Das Ganze 

müßte dann verfügbar sein, um den Zug eines einzelnen Elementes ausführen zu 

können. Nach dem Gerichtsmodell normativer Bezüge stellt sich dies anders dar, 

denn die Weise, in der die normative Bindung über die konkrete Praktik hinaus-

ragt, ist nicht auf die bestimmte Fülle eines transzendenten Gehalts bezogen. 

Bertram faßt diesen Punkt folgendermaßen: 

 

Das Gerichtsmodell hingegen faßt die Unbegrenztheit der Bindungen als ihre Unver-

fügbarkeit. Die normative Kraft, die eine richterliche Entscheidung als ein normatives 

Geschehen bestimmt, geht von anderen Entscheidungen aus. Auch wenn eine richterli-

che Praktik nur in einem begrenzten Rahmen an andere Praktiken anschließt, ist sie 

doch unbegrenzt normativ gebunden. Jede der einzelnen Bindungen, in denen sie steht, 

ist in sich unbegrenzt. Das Gerichtsmodell kann so die Unbegrenztheit normativer Bin-

dungen ohne die – kontrafaktische – Annahme einer Universalisierung der Praxis expli-

zieren. Nach ihrem Verständnis hängt eine richterliche Praxis immer nur mit einigen 

gewesenen und kommenden richterlichen Praktiken zusammen. Trotz des begrenzten 

Horizonts in dieser normativen Praxis lassen sich die normativen Bindungen allerdings 

als unbegrenzt begreifen.
26

 

 

Der zweite Punkt hängt mit dem ersten direkt zusammen. Das normative Mo-

ment in unseren Praktiken ist nach dem Gerichtsmodell nichts, was wir in diesen 

Praktiken konstituieren. In Brandoms Modell kann man demgegenüber davon 

sprechen, daß es die Interaktionen von Gegenübern sind, die den gemeinschaftli-

chen normativen Zusammenhang entstehen lassen. Dieser Zusammenhang und 

die von ihm getragene Unabhängigkeit des normativen Moments werden dem-

gemäß durch unsere Praktiken ›etabliert‹ oder ›instituiert‹, wie Brandom meist 

formuliert. Bertram sieht in seiner Diskussion der nachwittgensteinschen Regel-

folgendebatte den Zug einer »Reduktion von Normativität auf normative Prakti-

ken« als denjenigen an, den die unterschiedlichen Positionen teilen. Demgegen-

über ist die Bindung an die Besonderheit der anderen Entäußerung nichts, was 

auf die Praxis, die sich als gebundene versteht, reduziert werden könnte. Es ist 

etwas, was in ihr liegt. Es ist weder etwas, was es jenseits dieser Praxis gibt, noch 

etwas, das von dieser Praxis hervorgebracht wird. Dieses Verständnis des Nor-

mativen als eines Momentes der Strukturalität, das selbst nicht ein struktural be-

stimmter Gehalt ist (und also auch nicht die Struktur als gehaltbestimmende de-

                                                 

25 Vgl. oben, S. 145. 

26 G.W. Bertram: SpG, S. 199f. 

https://doi.org/10.14361/9783839404560 - am 14.02.2026, 14:13:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404560
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


176 | NORMATIVITÄT UND GEHALT BEI DERRIDA 

 

terminiert – es ist keine Instanz von der Sorte, die Derrida als strukturjenseitige 

Strukturstifter kritisiert), erfüllt damit die Bedingung, das für unsere gehaltvollen 

Praktiken prägende Ineinander von Aktivität und Passivität zu fassen. Normati-

vität ist nichts faktisch Gestiftetes, obschon nur im Faktischen Gehalte in bezug 

auf sie ausprägt werden. 

 

3.2.3 Empfang des Anspruchs 

 

Normativität ist nichts faktisch Gestiftetes, sondern ist ein Moment, das in fakti-

schen Beziehungen liegt, die sich an ihm ausbilden. Dieser Gedanke läßt sich 

hinsichtlich des Verhältnisses von verstehender Bezugnahme und der in diesem 

Verstehen aufgenommenen anderen Entäußerung näher erläutern. Näher erläutert 

wird dabei, daß die Bezugnahme nicht einem Zuwenden entspringt. Wenn ich 

mich auf ein anderes Zeichen beziehe – sei es meines oder das Zeichen eines 

Anderen und damit der Andere –, so bin ich nicht ein Ursprung dieses Bezugs, 

sondern viel eher sein Empfänger. Ich gehe damit um, daß ich als Verstehender 

mit Ansprüchen anderer Entäußerungen konfrontiert bin. Normativ gebunden zu 

sein heißt, einen Anspruch zu empfangen. Im Blick auf die Diskussion von Mo-

dellierungen elementarer Vergesellschaftung ist diese Frage von besonderem 

Gewicht. Es geht dabei gewissermaßen um die Rollenverteilung
27

 der Gegenüber. 

Daß das normative Verhältnis nicht faktisch gestiftet ist, besagt zunächst nur so 

viel, daß die Interaktion der Gegenüber nicht so zu beschreiben ist, daß sie die 

Normativität ihrer Bindung konstituiert. Sie konstituiert deren Verhältnis als 

normatives, aber das Moment der Normativität geht nicht auf die Interaktion zu-

rück. Es ist aus dem bislang Entwickelten auch bereits klar, daß es nicht auf eines 

der Gegenüber allein zurück gehen kann, schon deswegen nicht, weil es als ein 

Moment ihres Verhältnisses beschrieben wurde. Auf die Rollenverteilung in die-

sem Verhältnis soll nun noch näher eingegangen werden. 

Derrida, der diese Züge seiner Philosophie in Auseinandersetzung mit Lévi-

nas entwickelt
28

, versteht das basale Verhältnis zwischen den Gegenübern zwar 

                                                 

27 Der Ausdruck ist ein wenig irreleitend, denn der Begriff der Rolle wird gemeinhin 

so verstanden, daß ein Aktor eine Rolle ausfüllt. Mir geht es um die Charakterisie-

rung verschiedener Momente eines Verhältnisses, das den Instanzen eines Individu-

alität besitzenden ›Aktors‹ und einer ›Rolle‹ als sozialer Institution vorausgeht. 

28 Gute Darstellungen der wechselseitigen Rezeption von Derrida und Lévinas bieten 

Simon Critchley in The Ethics of Deconstruction. Derrida and Levinas, Oxford u. 

Cambridge (Mass.): Blackwell 1992, Kap. 3 und 4, sowie Thomas Bedorf in: Zur 

Rolle des Subjekts bei Emmanuel Levinas, Bochum: Unveröfftl. Manuskript 1997, 

Kap. 2.4 und 3.1. und ders.: Dimensionen des Dritten. Sozialphilosophische Model-

le zwischen Ethischem und Politischem, München: Fink 2003, S. 38ff. und 76ff. 

Anders als Bedorf (Dimensionen des Dritten, S. 76ff.) verstehe ich allerdings Derri-

das Überlegungen zur Figur des Dritten in Adieu (J. Derrida: Adieu. Nachruf auf 

Emmanuel Lévinas, München, Wien: Hanser 1999, S. 48ff.) dergestalt, daß der 

Versuch auf Abwege führen muß, mit dem Dritten eine Instanz einzuführen, die 

https://doi.org/10.14361/9783839404560 - am 14.02.2026, 14:13:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404560
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


NORMATIVITÄT IN TERMINI DER ALTERITÄT | 177 

 

als von einer irreduziblen Asymmetrie gekennzeichnet, macht aber deutlich, daß 

die Asymmetrie nicht auf einen unterschiedlichen Anteil an einer Konstitution 

des Normativen zurückgeht. Ich will den Grundzug dieses asymmetrischen Ver-

hältnisses nochmals in Termini eines Verhältnisses zur anderen Entäußerung 

entwickeln und die nähere Klärung dieser Terminologie hinsichtlich des Verhält-

nisses zwischen sozialen Gegenübern auf den letzten Abschnitt dieses Kapitels 

verschieben. Oben hatte ich erläutert, daß strukturale Verhältnisse entstehen, in-

dem im Zeichengebrauch Zeichen wiederholend auf andere Zeichen als diese be-
sonderen Zeichen bezogen werden. Diese Bindung an das andere Zeichen ist der 

basale normative Bezug. Die vorgängige Spur, so die zitierte Charakterisierung 

Derridas, »verpflichtet (mich) in einer strikt asymmetrischen Weise».
29

 

Woher rührt diese Asymmetrie im normativen Bezug? Sie resultiert nach 

dem hier entwickelten Verständnis aus der Weise, in der Alterität und Einzigar-

tigkeit mit dem Bestand des strukturalen Beziehungszusammenhangs und dem 

normativen Moment an diesem verflochten sind. Das strukturale Geflecht be-

steht, wie erläutert, in einer differenzierend-wiederholenden Bewegung, die ein 

Umgehen mit Alterität und Einzigartigkeit ist. Als ein Differenzgefüge handelt es 

sich um Beziehungen, die im Verhältnis zwischen Unterschiedenen Alterität als 

Grundelement hat. Die Bestimmung strukturaler Differenzbeziehungen setzt mit 

einer Bewegung der Differenzierung und damit mit Alteritätsverhältnissen ein. 

Gegenüber dieser differenzierenden Kraft, die in Alteritätsverhältnisse stellt, ist 

die bestimmende Bewegung der Wiederholung stets nachträglich.
30

 Bestimmte 

Strukturverhältnisse, die durch Wiederholung Kohärenz erhalten, setzen eine 

vorgängige Differenzierung voraus. Deswegen ist die Wiederholung der Umgang 

mit einer vorgängigen Alterität als mit einem Besonderen (Wiederholung bezieht 

sich auf Besonderes, wie oben erläutert). Die Asymmetrie des Bezugs – daß die 

andere Entäußerung mich verpflichtet – liegt darin begründet, daß Bestimmung 

überhaupt nur aus einem Verhältnis zur vorgängig anderen Einzigartigkeit ent-

springen kann. Die Bindung an diese vorgängig besondere Alterität kann in kei-

ner Weise ›gewollt‹ werden, denn die Bestimmung alles dessen, was Wollen oder 

Intention etc. genannt werden könnte, entsteht erst in bezug auf diese Bindung. 

Aller Gehalt der Welt entsteht so in bezug auf die Provokation durch die Alteri-

tät, die ich mir, wie zitiert, ebenso wenig ›zueignen‹ kann, wie ich die resultie-

renden Gehalte als die meinen ›signieren‹ kann: »Es muß stets der Andere signie-

                                                                                                                                               

dem Verhältnis von Selbem und Anderem etwas hinzufügt, das nicht selbst schon in 

diesem Verhältnis läge. Ebenso liest z.B. auch A. Niederberger diese Stellen in: 

Andreas Niederberger: Gerechtigkeit zwischen Reflexion und Performanz. Jacques 

Derridas Bestimmungen zu einer Theorie der Gerechtigkeit, Frankfurt/Main: Unve-

röfftl. Manuskript 1997, S. 132ff. Critchley schlägt demgegenüber vor, im 

Anschluß an Lévinas’ Begriff des Dritten dem Denken Derridas eine politische Di-

mension zu erschließen. Vgl. S. Critchley: The Ethics of Deconstruction, S. 226ff.  

29 J. Derrida: WNS, S. 56. 

30 Derrida hat den Freudschen Terminus der Nachträglichkeit insbesondere diskutiert 

in: »Freud und der Schauplatz der Schrift». In: J. Derrida: SD, S. 302-350. 

https://doi.org/10.14361/9783839404560 - am 14.02.2026, 14:13:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404560
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


178 | NORMATIVITÄT UND GEHALT BEI DERRIDA 

 

ren, es ist stets der Andere, der als letzter signiert. Und also als erster.«
31

 Die von 

der anderen Entäußerung signierte Provokation bedeutet die einzugehende Ver-

pflichtung, ohne die verstehender Umgang mit Gehalt nicht zu haben ist. Das 

Einzigartige oder Besondere ist für mich als solches nichts Gegebenes. Es ist 

vielmehr eine Provokation, die ich als einen normativ bindenden Anspruch auf-

nehme, wenn ich mich auf das Besondere als solches beziehe, um Verständnis 

der Welt (der anderen, der nichtsprachlichen Welt und meiner selbst) auszubil-

den. Wo wir, uns an der Welt reibend, Verständnis ausbilden, lassen wir uns von 

der jeweiligen Besonderheit des Weltlichen verpflichten. Normative Bezüge bil-

den solche raumzeitlichen Wesen aus, die als in eine materiale Welt Gestellte 

verstehen. Verstehen gibt es nur, wo wir unter Bedingungen einer materialen Si-

tuiertheit in normative Bezügen gestellt sind. Da philosophiegeschichtlich die 

materiale Situiertheit im Grunde nie prinzipiell geleugnet, sondern nur in ihrer 

Relevanz verkannt wurde, während die Reduktion der normativen oder idealen 

Dimension auf die Faktizität des Empirischen wirkmächtige Positionen hervor-

gebracht hat, hält Derrida hinsichtlich der Verkennung dieses Zusammenhangs 

den »Empirismus [für] die Gattung, deren Arten jeweils diese Fehler wären.«
32

 

Den Zusammenhang normativer Bezüge mit der Frage des Gegebenen hat 

Derrida intensiv am Begriff der Gabe verfolgt.
33

 Besonders in Falschgeld arbeitet 

Derrida prägnant heraus, warum diejenige Gabe, auf die unsere normativen Bin-

dungen zurückgehen, nichts sein kann, das von einem Subjekt gegeben wird. Die 

Gabe wird dabei zunächst einmal auf der Linie der ethnologischen Terminologie 

als das basal Sozialität stiftende Phänomen verstanden; wobei Derrida in ver-

schiedenen Richtungen (z.B. hinsichtlich des Almosens und des christlichen 

›Gebt hin‹) deutlich macht, daß dieses Verständnis der Gabe keine Erfindung der 

Ethnologie ist. Auch hier setzt die Überlegung immer wieder dabei an, daß bin-

dend unser Bezug auf die Spur der anderen Entäußerung ist. So fragt er: 

 

Aber wenn allein eine Problematik der Spur oder der Dissemination die Frage der Gabe 

und der Vergebung stellen kann, impliziert das nicht, daß die Schrift freigebig oder das 

schreibende Subjekt ein gebendes Subjekt ist?
34

 

 

Es handelt sich um eine rhetorische Frage, denn das Subjekt kann nach der in 

Falschgeld formulierten Bedingung für eine Gabe niemals ein gebendes Subjekt 

sein. Gaben sollen nach Derrida dasjenige sein, was einer Zirkulation von Geben 

und Nehmen radikal entzogen ist. Was gegeben ist, soll in keiner Weise eine 

                                                 

31 J. Derrida: Gesetzeskraft, S. 113. 

32 J. Derrida: »Die Struktur, das Zeichen und das Spiel«, S. 435. 

33 Vgl. die beiden Anmerkungen in der »Vorbemerkung« von Falschgeld, in denen 

Derrida selbstexegetisch Stellen in seinem gesamten bis zu jenem Zeitpunkt er-

schienenen Werk anführt, an denen er bereits mit der Frage der Gabe beschäftigt 

war. J. Derrida: FG, S. 7f. 
34 J. Derrida: FG, S. 134. (Herv. im Orig.) 

https://doi.org/10.14361/9783839404560 - am 14.02.2026, 14:13:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404560
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


NORMATIVITÄT IN TERMINI DER ALTERITÄT | 179 

 

Rückkehr haben: »Gabe gibt es nur, wenn es keine Reziprozität gibt, keine 

Rückkehr, keinen Tausch, weder Gegengabe noch Schuld.«
35

 Dabei gilt Derrida 

schon die Intention zu geben als eine Rückkehr, denn sie läßt den Gedanken zu: 

›Ich habe gegeben‹, der noch immer eine Form der Wiederaneignung des Gege-

benen ist.
36

 Derrida folgert, daß nach dem gebräuchlichen Begriff des Subjekts 

eine Gabe und also die damit verbundene Beziehungsstiftung nicht von einem 

Subjekt ausgehen kann: 

 

Als identifizierbares, umrandetes und festgestelltes Subjekt, geben der Schriftsteller und 

seine Schrift niemals etwas, dessen Wiederaneignung, Austausch oder zirkuläre Wie-

derkehr sie nicht, bewußt oder unbewußt, berechnen - und per definitionem dessen 

Wiederaneignung als Mehrwert, als eine bestimmte Kapitalisierung. Wir werden uns 

nicht scheuen, darin die Definition des Subjekts als solchen zum Ausdruck zu bringen. 

Man kann es nur als Subjekt dieser Operation des Kapitals verdeutlichen.
37

 

 

Dies ist allerdings kein Argument für die Verfallenheit bewußter, rationaler und 

kalkulierender Wesen. Es ist ein Argument dagegen, die basale Form bindender 

Beziehungen auf die rationalen Leistungen abgegrenzter (man könnte mit Der-

rida auch sagen: selbsttransparenter und bei sich seiender) Subjekte zurückzufüh-

ren. Tatsächlich versteht er Gabe, d.i. nach der hier gebrauchten Terminologie: 

normative Bezüge, als ein Implikat aller Verhältnisse, in denen Gehalt als Spur 

von Spuren besteht: 

 

Aber vermittels oder trotz dieser Zirkulation dieser Produktion von Mehrwert, trotz die-

ser Arbeit des Subjekts, kann dort, wo es Spur oder Dissemination gibt, allein wenn es 

sie gibt, eine Gabe stattfinden, zusammen mit dem überbordenden Vergessen oder dem 

vergeßlichen Überborden, das – wir haben darauf bestanden – darin grundsätzlich imp-

liziert ist. Der Tod der gebenden Instanz (wir nennen hier Tod die Fatalität, die eine Ga-

be dazu bestimmt, zur gebenden Instanz nicht zurückzukehren) ist kein natürlicher, der 

gebenden Instanz äußerlicher Zufall; er ist nur denkbar im Anschluß an die Gabe. Damit 

ist nicht einfach gesagt, daß allein der Tod oder Totes geben kann. Nein, allein das ›Le-

                                                 

35 J. Derrida: FG, S. 22f. 

36 Vgl. auch J. Derrida: FG, S. 36: »Letztlich darf die Gabe den Gebern, individuellen 

oder kollektiven Subjekten, nicht einmal, ob bewußt oder unbewußt, als Gabe er-

scheinen, darf nicht die Bedeutung einer Gabe haben. Sobald die Gabe als Gabe er-

schiene, als solche, das heißt als das, was sie ihrem Phänomen, ihrem Sinn oder 

Wesen nach ist, wäre sie auch schon eingebunden in eine symbolische Struktur des 

Opfers oder der Ökonomie, die die Gabe im rituellen Zirkel der Schuld annullieren 

würde. Mit der bloßen Intention-zu-geben ist, sofern sie den intentionalen Sinn der 

Gabe in sich birgt, auch schon die Gegenleistung da.« (Herv. im Orig.) 

37 J. Derrida: FG, S. 135. (Herv. im Orig.) Vgl. auch J. Derrida: FG, S. 36: »Das wer-

dende Subjekt [le devenir-sujet] beginnt mit sich selbst zu rechnen und als Subjekt 

tritt es ein in das Reich des Kalkulierbaren. Die Gabe, wenn es Gabe gibt, kann des-

halb nicht mehr zwischen Subjekten stattfinden, die Objekte, Dinge oder Symbole 

austauschen.« 

https://doi.org/10.14361/9783839404560 - am 14.02.2026, 14:13:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404560
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


180 | NORMATIVITÄT UND GEHALT BEI DERRIDA 

 

ben‹ vermag zu geben, aber ein Leben, in dem diese Ökonomie des Todes sich darstellt 

und sich überborden läßt. Weder der Tod noch das unsterbliche Leben können jemals 

geben, sondern allein ein einzigartiges Überleben. Das ist der Grundstoff dieser Prob-

lematik.
38

 

 

Man kann diese Formulierungen so verstehen, daß sie die Seite dessen fokussie-

ren, der sich mit dem Besonderen konfrontiert sieht. Ein ›Subjekt‹ als gebende 

Instanz, so können wir sagen, ist sich gegeben, insofern es sich ohne Wiederkehr 

selbst gibt, und sich von der ›Ökonomie des Todes‹ überborden läßt. Diese Öko-

nomie des Todes paraphrasiert den Sachverhalt, daß ein Zeichen immer testa-

mentarischen Charakter hat. Sich zu entäußern hat stets die Konsequenz, sich 

dem Geschehen des vielfältigen Verstehens zu übergeben, das man als sich Ent-

äußernde nicht zu kontrollieren in der Lage ist. In diesem Sinne ist jede Entäuße-

rung eine Spur, die zugleich darauf verweist, daß eine Entäußerung stattgefunden 

hat, und daß der Ursprung der Entäußerung – mein Sprechen oder Handeln – nur 

als Abwesendes und in der verstehend-wiederholenden Aufnahme Durchgestri-

chenes transportiert wird. Auch das Verständnis von uns selbst kommt in dieser 

Art des Kreislaufs zustande: indem wir uns auf andere Entäußerungen als auf 

Entäußerungen unserer Selbst beziehen. 

Im Zusammenhang mit der in diesem Abschnitt verhandelten Frage der  

Asymmetrie im normativen Bezug liegt der entscheidende Punkt in der konstitu-

tiven Offenheit und dem Angewiesensein der gebenden Instanz auf das ›Über-

borden‹. Ein Geben ist nur denkbar, wo es auf ein es übersteigendes Moment be-

zogen wird. Deswegen spricht Derrida, wie in der oben aus Wie nicht Sprechen 

zitierten Stelle, davon, daß Gabe ›Statt hat‹. Geben meint nicht das Geben von 
etwas, sondern meint, mit dem Gegebenen als gerade in seinem Gehalt nicht 

Einholbares umzugehen.
39

 Dies ist kein instrumenteller Umgang mit Bestimm-

                                                 

38 J. Derrida: FG, S. 134f. (Herv. im Orig.) Die Frage des ›Überlebens‹ würde im hie-

sigen Zusammenhang weit abführen. Derridas Gebrauch des Ausdrucks verweist 

darauf, daß Lévinas seine Auseinandersetzung mit dem vorgängigen Anspruch des 

Anderen explizit als eine Aufgabe versteht, die sich dem Denken nach dem Holo-

caust stellt. Vgl. hierzu Thomas Bedorf: »Der Andere als Versprechen und An-

spruch. Annäherungen an Adorno und Levinas«, in: ders. u.a. (Hg.), Undarstellba-

res im Dialog. Facetten einer deutsch-französischen Auseinandersetzung, Amster-

dam, Atlanta: Rodopi 1997, S. 163-174. 

39 Vgl. zur Notwendigkeit der Trennung des normativen Moments der Gabe vom Ge-

halt auch J. Derrida: FG, S. 25: »Die Identifikation eines Gabengeschehens scheint 

sie zu zerstören. Die bloße Identifikation eines Gabengeschehens, das heißt des

Übergangs eines identifizierbaren Dinges zwischen identifizierbaren irgend-›einen‹, 

wäre nichts anderes als der Prozeß der Zerstörung der Gabe. Ganz so, als wäre die 

Differenz zwischen der Institution oder dem Ereignis der Gabe als solcher und ihrer 

Zerstörung dazu bestimmt, sich ständig zu annullieren. Die Gabe als Gabe dürfte 

letztlich nicht als Gabe erscheinen: weder dem Gabenempfänger noch dem Geber. 
Gabe als Gabe kann es nur geben, wenn sie nicht als Gabe präsent ist.« (Herv. im 

Orig.) 

https://doi.org/10.14361/9783839404560 - am 14.02.2026, 14:13:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404560
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


NORMATIVITÄT IN TERMINI DER ALTERITÄT | 181 

 

tem, sondern dieser Bezug gibt dem als solches alle Bestimmung übersteigenden 

Besonderen einen Ort in der Welt: in der Bewegung des Verstehens, das sich als 

normativ an das Andere in der anderen Entäußerung gebunden versteht. 

 

3.2.4 Freigebigkeit des Versprechens 

 

Wir stehen in asymmetrischer Weise in einem Anspruch des Besonderen, der un-

einlösbar ist. Oder genauer: wir können uns nicht durch etwas aus diesem An-

spruch auslösen. Wir können dem Anspruch des Besonderen nicht durch das Ge-

ben von etwas (beispielsweise eines guten Grundes) gerecht werden und zwar 

»aufgrund der Unendlichkeit die ihn auszeichnet, und des heteronomen Verhält-

nisses zum Anderen, zum Antlitz des Anderen, das mir befiehlt, dessen Unend-

lichkeit ich nicht thematisieren kann und dessen Geisel ich bin.«
40

 Diese Formu-

lierungen zielen auf das Verhältnis zwischen sozialen Gegenübern. Sie verweisen 

auf die Dimension der Beziehung zum Anderen als einem Besonderen, an die 

oben mit Kants Zweckformel des kategorischen Imperativs erinnert worden war. 

Hinsichtlich dieser Dimension bedarf es einer Vorklärung, die in bezug auf den 

Begriff des Versprechens zu entwickeln ist. 

Die Lévinassche Formulierung, im Anspruch der Besonderheit des Anderen 

stehend eine ›Geisel‹ meiner Gegenüber zu sein, könnte dahingehend gedeutet 

werden, daß wir je nur zu einer Schrumpfform des Sozialen fähig sind. Daß an 

uns ein Anspruch ergeht, unseren Gegenübern gerecht zu werden, den wir aber 

nie einlösen können, würde in einer solchen Perspektive zu dem Schluß nötigen, 

daß Derrida Sozialität als ein Verfallsphänomen und als einen Stand in der 

Schuld versteht. Einem solchen Verständnis tritt Derrida aber entgegen. Einer-

seits mit Überlegungen wie der bereits zitierten, daß es Gabe nur gibt, »wenn es 

keine Reziprozität gibt, [...] weder Gegengabe noch Schuld».
41

 Andererseits sys-

tematisch dadurch, daß er das basal asymmetrische Verhältnis unserer norma-

tiven Bindungen an vielen Stellen als ein Versprechen kennzeichnet. 

Es ist instruktiv, zu bedenken, was wir üblicherweise unter einem Verspre-

chen und unter Schuld verstehen. Das Versprechen und die Schuld haben eine 

ähnliche Struktur. Versprechen und Schuld sind beides Verhältnisse, in denen ei-

ne spezifische Handlung noch aussteht. Es besteht im einen Fall die Erwartung, 

daß der, der noch etwas schuldig ist, seine Schuld einlöst, wie im anderen Fall 

die Erwartung besteht, daß der, der etwas versprochen hat, sein Versprechen er-

füllt. Dabei ist es aber so, daß wir erst dann sagen, daß einer die Erfüllung eines 

Versprechens noch schuldig ist, wenn unsere Erwartung hinsichtlich der Erfül-

lung des Versprechens bereits enttäuscht ist. Jemanden an die Schuldigkeit erin-

nern zu müssen, die aus seinem Versprechen resultiert, läuft darauf hinaus, daß 

                                                 

40 J. Derrida: Gesetzeskraft, S. 45. Derrida charakterisiert an dieser Stelle Lévinas’ 

Gerechtigkeitsbegriff, der, so kann man verkürzt sagen, zu fassen versucht, was es 

heißt, dem Anspruch des Anderen gerecht zu werden. 

41 J. Derrida: FG, S. 22f. 

https://doi.org/10.14361/9783839404560 - am 14.02.2026, 14:13:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404560
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


182 | NORMATIVITÄT UND GEHALT BEI DERRIDA 

 

das besondere Verhältnis, das das Versprechen gestiftet hat, schon nicht mehr 

existiert. Man könnte sagen, die spezifische Freigebigkeit, die ein Versprechen 

erst zu einem solchen macht, hat in der Beziehung des Versprechenden und dem-

jenigen, der diesen an die Schuldigkeit seines Versprechens erinnert, keine Wirk-

lichkeit entfaltet.
42

 Derrida kennzeichnet die basale und mit der Sprache ver-

wobene Normativität deswegen als ein Versprechen, weil in ihr eine irreduzible 

Freigebigkeit liegt, die unsere Sozialität eröffnet. In dieser Weise ist tatsächlich 

»die Schrift freigebig oder das schreibende Subjekt ein gebendes Subjekt».
43

 

Zu den herausragenden Stellen, an denen sich Derrida mit dem Status des 

Versprechens beschäftigt hat, gehören die Texte Vom Geist. Heidegger und die 
Frage und der bereits zitierte Die Einsprachigkeit des Anderen.

44
 

Die folgende Stelle aus Vom Geist verdeutlicht, daß das Versprechen, um das 

es Derrida geht, jenseits oder vor allem Thematisierbaren liegt. Wo wir etwas 

Thematisierbarem begegnen, das wir in einer Frage erfragen könnten, stehen wir 

bereits in jener Dimension des Sprachlichen, die Derrida ein Versprechen nennt. 

Indem wir uns in dieser Dimension verhalten, haben wir, wie Derrida sagt, das 

Versprechen und den Bezug zum Andern bejaht: 

 

In dem Augenblick, wo wir die letzte Frage stellen, das heißt: dann, wenn wir nach der 

Möglichkeit der Frage fragen, wenn wir bei der Sprache anfangen, sind wir bereits in 

das Element der Sprache eingelassen. Die Sprache muß für uns schon Sprache sein, die 

Sprache selber muß uns schon ›zugesprochen‹ haben, muß uns schon zugesprochen 

sein. ›Anfrage‹* und ›Nachfrage‹* haben diesen vorgängigen ›Zuspruch‹ der Sprache 

zur Voraussetzung. Wenn die Frage nach der Frage aufkommt, ist die Sprache bereits 

da: sie ist ›im voraus‹ da. Deshalb übersteigt sie die Frage. Dieses Im-Voraus-Sein, die-

ser Vorsprung ist, vor allen Verträgen, eine Art ursprüngliches Versprechen oder Bünd-

nis, dem wir schon zugestimmt, dem wir schon ja zugerufen haben, für das wir uns 

schon verbürgt [donner un gage] haben müssen, gleichgültig, ob der dann folgende 

Diskurs problematisch oder mit Negativität behaftet ist oder nicht. Dieses Versprechen, 

diese Antwort, die a priori in Gestalt einer Zustimmung erfolgt, dieser Einsatz [enga-

                                                 

42 Uwe Dreisholtkamp hat prägnant die Notwendigkeit der Freigebigkeit herausgear-

beitet, derer es bedarf, wenn ein Versprechen gegeben wird. Dennoch unterscheidet 

sich die hier vorgestellte Lesart grundlegend darin von Dreisholtkamps Verständnis, 

daß das Versprechen nicht als das Aufstellen und paradoxe gleichzeitige Unterlau-

fen von bestimmten Regeln aufgefaßt wird. Das Versprechen, von dem Derrida 

handelt, hat keinen bestimmten Gehalt. Deswegen scheint es mir auch kein Begriff, 

an dem in Derridaschen Termini das Regelregreßproblem durchbuchstabiert werden 

kann, wie Dreisholtkamp dies implizit tut. Vgl. Uwe Dreisholtkamp: »Die Gabe der 

Gabe und das Versprechen. Zu den unvertrauten Voraussetzungen eines vermeint-

lich übervertrauten Sprechakts«, in: Gondek/Walden-fels (Hg.), Einsätze des Den-

kens (1997), S. 287-307. 

43 J. Derrida: FG, S. 135. 

44 Weitere prominente Stellen finden sich in Teil III von J. Derrida: Mémoires. Für 

Paul de Man. 

https://doi.org/10.14361/9783839404560 - am 14.02.2026, 14:13:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404560
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


NORMATIVITÄT IN TERMINI DER ALTERITÄT | 183 

 

gement] der Sprache für die Sprache, dieses Wort/Versprechen, das die Sprache gibt 

und das der Sprache gegeben wird, nennt Heidegger ›Zusage‹*.
45

 

 

Das fragliche Versprechen bezieht sich also darauf, »in das Element der Sprache 

eingelassen« zu sein; und es ist andererseits »vor allen Verträgen eine Art ur-

sprüngliches [...] Bündnis«, für das wir uns bejahend immer schon verbürgt ha-

ben. Besonders wichtig festzuhalten ist dabei, wer da etwas verspricht. Es ist – 

wenig überraschend – nicht ein Subjekt, das jemandem etwas versprechen will, 
sondern es ist die »Sprache für die Sprache«, die einen Einsatz bringt oder, näher 

am Französischen formuliert, sich engagiert. Die sich für die Sprache engagie-

rende Sprache ist jene Sprache, die als eine gesprochene Sprache weder trans-

zendente Struktur ist, noch eine Sprachpraxis, in der wir im Sprechen über un-
sere Sprache verfügten. Die Weise, wie wir Sprache haben, ist die Weise, in der 

wir bejahen, wie sich die Sprache uns gibt. Wenn ich von der Reboundkollision 

Dirk Nowitzkis mit Shaquille O’Neal, dem Center der Los Angeles Lakers, er-

zähle, habe ich mich an Sprachgebräuche von anderen gebunden, die ich in mei-

ner Aufnahme nicht anders annehmen kann, denn als die Eröffnung von Ver-

ständnis. Ich schließe mich – in diesem Beispiel recht augenfällig – gleichzeitig 

an meine Gegenüber an, hier in einer spezifischen Weise an solche, die eine be-

sondere Beziehung zu Basketball haben. Wichtig ist, daß wir dieses verständnis-

eröffnende Anschließen-an und Binden-an auch dann verstehen, wenn wir weder 

wissen, was ein Rebound ist, noch wer Nowitzki, O’Neal und die Los Angeles 

Lakers, noch gar wissen, daß eine Kollision mit dem Koloß O’Neal leicht 

schmerzhafte Folgen zeitigt. Verschiedene Gegenüber schließen verschieden an 

Äußerungen an. Aber als Gegenüber verstehen wir in jeder Entäußerung, die wir 

verstehen, eine vorgängige ›Zustimmung‹, wie Derrida sagt, die nicht eine Beur-

teilung eines Sachverhalts ist, sondern ein normatives Verhältnis. Dieses Bejahen 

ist eine Aufnahme des Versprechens, das das Sprachliche für uns bedeutet. Wenn 

wir uns verstehend auf die Welt beziehen, dann haben wir stets ein nicht ver-

tragsförmiges Bündnis geschlossen, in dem wir uns an die Sprache binden, indem 

wir uns an die Anderen binden. Und das ist ebenso ein Bündnis, in dem wir uns 

an den Anderen binden, indem wir uns an die Sprache binden. 

In Die Einsprachigkeit des Anderen hat Derrida den Aspekt hervorgehoben, 

daß dieses Verhältnis von der Struktur unserer sprachlichen Welterschließung her 

zu verstehen ist und daß die Sprache dabei eine Sprache in Aktion ist. Er spricht 

hier explizit von einem Performativ des Versprechens. Für die Struktur der Spra-

che ist grundlegend, daß sie als ein Beziehen auf Einzigartiges besteht. Sie ist in 

diesem Sinne immer das Werden einer einzigartigen Sprache, einer Sprache, die 

                                                 

45 J. Derrida: Vom Geist, S. 148, Anm. 105. (Herv. im Orig.) Die im Original deutsch 

geschriebenen Ausdrücke verweisen auf Heidegger. Ich vernachlässige die philolo-

gischen Fragen des genauen Verhältnisses von Heideggers und Derridas Verwen-

dung dieser Begriffe, um mich auf den systematischen Punkt zu konzentrieren, den 

ich hier entwickeln will. 

https://doi.org/10.14361/9783839404560 - am 14.02.2026, 14:13:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404560
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


184 | NORMATIVITÄT UND GEHALT BEI DERRIDA 

 

dem Einzigartigen oder Besonderen gerecht wird. Die Überlegung setzt beim 

rahmengebenden Thema von Die Einsprachigkeit des Anderen an, der oben 

schon dargestellten Frage nach dem Verhältnis von Ein- und Mehrsprachigkeit: 

 

Ich komme also darauf zurück, daß man ›immer nur eine Sprache hat‹, um sie etwas sa-

gen oder tun zu lassen. Natürlich kann man mehrere Sprachen sprechen; natürlich gibt 

es Leute, die in mehr als einer Sprache kompetent sind und die sogar mehrere Sprachen 

auf einmal schreiben (Prothesen, Übersetzungen, Umschreibungen). Aber sie tun es 

immer mit Blick auf und im Versprechen einer einzigen, noch unerhörten Sprache. Das 

Performativ dieses Versprechens ist kein speech act unter anderen. Er ist allen anderen 

Performativen implizit, und dieses Versprechen kündigt die Einzigartigkeit einer kom-

menden Sprache an. ›Es muß eine Sprache geben‹, ›ich verspreche eine Sprache an‹, 

›eine Sprache ist versprochen‹, die gleichzeitig aller Sprache [langue] und allem Spre-

chen [parole] vorausliegt und schon jeder Sprache und jedem Wort angehört.
46

 

 

Derridas Konzeption des Verhältnisses von Sprache und Normativität ist durch 

den Bogen charakterisiert, der sich hier vom ›Es muß eine Sprache geben‹ dahin 

spannt, daß diese Sprache schon jedem Wort angehört. Die ersten Sätze von Wie 
nicht sprechen berichten davon, daß Derrida vor dem Schreiben des Vortrags 

gewußt habe, von der ›Spur‹ sprechen zu müssen, um dann in einer Formulie-

rung, die die gesamte Auseinandersetzung mit seinem Normativitätsbegriff an-

leiten kann, nach dem Status dieses Müssens zu fragen: »Und wenn ich sage, ich 

wußte, es tun zu müssen, noch vor dem ersten Wort dieses Vortrags, so nenne ich 

beim Namen bereits eine einzigartige Vorgängigkeit des Müssens – ein Müssen 

vor dem ersten Wort, ist das möglich? –, bei der man einige Mühe haben dürfte 

mit der Situierung».
47

 Die hier gegebene Darstellung von Derrida versucht, diese 

prekäre Situierung herauszuarbeiten. Jenes Müssen läßt sich im basalen normati-

ven Verhältnis verorten: in der Weise, wie wir im Gebrauch von Zeichen uns an 

die Spur der anderen Entäußerung binden. Der Ort des Müssens ist einer, der in 

unserer Praxis liegt; anders wäre der Gedanke hinsichtlich endlicher Wesen nicht 

zu verstehen. Die Verortung dieses Müssens bleibt dennoch prekär, denn in ihr 

liegt ein normativer Bezug genau deswegen, weil die verortende Praxis auf die 

andere Einzigartigkeit als ein Unverfügbares bezogen ist. Die Situierung des 

Müssen bleibt prekär, weil das, was uns unverfügbar ist, je unsere Situation 

transzendiert. 

Im direkten Anschluß der oben aus Die Einsprachigkeit des Andern zitierten 

Stelle setzt Derrida das Versprechen in bezug zum Bestand der strukturalen 

Sprachen, die nicht ›arithmetisch abzählbar‹ abgegrenzt sind, und faßt seine Er-

örterungen in der Formulierung zusammen, daß das Versprechen der einzigarti-

gen Sprache ›das Kommen des Anderen‹ ist: 

                                                 

46 J. Derrida: EA, S. 38f. (Herv. im Orig.) 

47 J. Derrida: WNS, S. 9. 

https://doi.org/10.14361/9783839404560 - am 14.02.2026, 14:13:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404560
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


NORMATIVITÄT IN TERMINI DER ALTERITÄT | 185 

 

Es ist nicht möglich, außerhalb dieses Versprechens zu sprechen, das eine Sprache, die 

Einzigartigkeit einer Sprache gibt, indem diese Sprache verspricht, die Einzigartigkeit 

zu geben. Es kann hier nicht darum gehen, aus dieser Einmaligkeit [unicité] ohne Ein-
heit [unité] herauszukommen. Sie muß dem Anderen weder gegenübergestellt noch von 

ihm unterschieden werden. Sie ist die Einsprache [monolangue] des Anderen. Das ›des‹ 

kehrt hier seinen Genetiv um (es steht hier für den genetivus subjectivus: die Sprache 

gehört dem Anderen, kommt vom Anderen, ist das Kommen des Anderen).
48

 

 

Die Dimension des Sozialen ist in jedem Sprechen eröffnet. Sie liegt in einem 

Versprechen, das wir als die Sprache in jedem Sprechen aufnehmen und dessen 

Freigebigkeit uns das Kommen des Anderen verspricht. 

 

3.2.5 Resümee: Dimension und Rationalität des Sozialen  

 

Im letzten Abschnitt bin ich bei der Bezeichnung der Größe, auf die normativ 

Bezug genommen wird, vom Gebrauch des Terminus einer ›anderen Entäuße-

rung‹ dazu übergegangen, vom Anderen im Sinne eines sozialen Gegenübers zu 

sprechen. Die Frage des Verhältnisses dieser Größen war bereits am Ende von 

3.2.1 kurz thematisiert worden. Dort wurde festgestellt, daß Derrida zunächst 

keinen Unterschied macht zwischen dem Bezug auf ein anderes Zeichen, das 

auch aus meinem eigenen Zeichengebrauch stammen kann, und dem Bezug auf 

das Zeichen eines Anderen im Sinne eines sozialen Gegenübers. Gefolgert wor-

den war dort, daß die normative Bezugnahme sich dann, wenn das andere Zei-

chen das Zeichen eines Anderen ist, als die Dimension des Sozialen erweist. Die-

ser Zusammenhang bedarf einer näheren Erörterung, denn er betrifft offensicht-

lich den Kern der Fragestellung der vorliegenden Arbeit: in welcher Weise Sozi-

alität mit elementaren Bezugnahmen zwischen Gegenübern zusammenhängt. 

Diese Erörterungen bilden auch den Übergang zum abschließenden Kapitel, das 

Habermas’ und Derridas Modellierungen elementarer Vergesellschaftung gegen-

überstellt.  

Tatsächlich könnte man Derridas Begriff des Sozialen von seiner Auffassung 

der Unterscheidung zwischen dem Bezug auf das andere Zeichen und das Zei-

chen eines Anderen her entwickeln. Derrida versteht diese Unterscheidung als 

eine zwischen zwei Momenten unseres (je zeichengebrauchenden) Weltbezugs 

und nicht als eine zwischen zwei unterschiedlichen Fällen von Zeichengebrauch. 

Man könnte den Bezug auf das andere Zeichen so wie oben eingeführt (und hier 

jetzt zurechtgerückt) als den Oberbegriff für zwei zu unterscheidende Bezug-

nahmen ansehen: solche auf Zeichen, die ich selbst gebraucht habe oder gebrau-

chen werde, und solche auf Zeichen, die Andere gebraucht haben oder gebrau-

chen werden. Derrida macht nun deutlich, daß diese Unterscheidung nicht grund-

sätzlich die Weise betrifft, wie wir Zeichen gebrauchen. Wir beziehen uns grund-

                                                 

48 J. Derrida: EA, S. 39. 

https://doi.org/10.14361/9783839404560 - am 14.02.2026, 14:13:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404560
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


186 | NORMATIVITÄT UND GEHALT BEI DERRIDA 

 

sätzlich in derselben Weise auf das Zeichen von Anderen wie auf unsere eigenen 

Entäußerungen. 

Dieses Dementi stützt sich auf zwei zusammenhängende Argumente: Weder 

können wir eine Sprache oder einen Zeichengebrauch prinzipiell als unseren 

ausweisen (als unseren ›signieren‹), noch ist es sinnvoll, der zeichengebrauchen-

den Instanz eine Abgegrenztheit zuzuschreiben, wie sie impliziert ist, wenn man 

den Bezug auf ein von mir gebrauchtes Zeichen vom Bezug auf den Zeichen-

gebrauch eines Anderen grundsätzlich unterscheiden will. Oben (in Abschnitt 

3.1.3) wurde dargestellt, wie Derrida in Die Einsprachigkeit des Anderen diese 

Argumente entfaltet. Er kommt dort einerseits zu dem Ergebnis, daß meine Spra-

che immer die Sprache des Anderen ist oder ›vom Anderen kommt‹. Anderer-

seits zeigt er, daß daher unser Selbstbezug stets die Form einer anamnestischen 

Selbstaneignung hat, daß das andere Zeichen, das unserem eigenen Zeichen-

gebrauch entspringt, niemals einfach als mein Zeichen vorliegt, sondern daß ich 

es mir als das meine, das mich mir bringt, stets aneignen muß. Dies kann als Der-

ridas Lesart des unhintergehbar sozialen Charakters von Individualität verstanden 

werden. Bevor ich abschließend diese Lesart derjenigen von Habermas gegen-

überstelle, bleibt weiter zu erläutern, wie mit Derrida die Differenz zwischen 

meinem Zeichengebrauch und dem eines anderen zu fassen ist. 

Die Frage nach der Spezifität des Bezugs zu meinen eigenen Entäußerungen, 

Gedanken und Empfindungen läßt sich mit einer Formulierung Davidsons als die 

Frage nach der »Autorität der ersten Person« verstehen.
49

 In einer bestimmten 

Weise scheint es evident, daß ich zu meinen eigenen inneren Episoden einen an-

deren Zugang habe als zu jenen meiner Gegenüber. Bertram spricht davon, »daß 

diejenige, die versteht, eine unumstößliche Autorität in den Fragen hat, ob sie 

versteht und was sie versteht. [...] Selbstverständlich kann es viele Momente ge-

ben, in denen unklar ist, ob man sprachliche Ausdrücke versteht oder wie man sie 

versteht. Wenn sie aber verstanden werden, hat, wer versteht, das letzte Wort. Es 

ist unmöglich, das Verstehen und seine Verständnisse von der Verstehenden zu 

entfremden.«
50

 Bertram geht dabei von der Überlegung aus, daß die verstehende 

Bezugnahme auf andere Entäußerungen nie im voraus gewährleistet ist. Wenn 

etwas verstanden wird, werden die anderen Entäußerungen in das gehaltbestim-

mende strukturale Geflecht einbezogen, und im Ausbilden der strukturalen Be-

ziehungen besteht das Verstehen. Oben wurde dieses Verhältnis als ein Ineinan-

der von Aktivität und Passivität im zeichengebrauchenden Weltbezug oder als 

ein Geschehen charakterisiert. Da es keine irgendwo bestehende Notwendigkeit 

                                                 

49 Vgl. Donald Davidson: »Die Autorität der ersten Person«, in: Manfred Frank (Hg.), 

Analytische Theorien des Selbstbewußtseins, Frankfurt/Main: Suhrkamp 1994, S. 

635-649. 

50 G.W. Bertram: SpG, S. 131. Ich gehe hier von Bertrams Begriff der ›Augenblicks-

gebundenheit des Verstehens‹ aus, komme hinsichtlich der Autorität der ersten Per-

son zu einer etwas anderen Bestimmung, da ich auch für den Selbstbezug die Tren-

nung von Gehalt und Bindung für entscheidend halte. 

https://doi.org/10.14361/9783839404560 - am 14.02.2026, 14:13:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404560
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


NORMATIVITÄT IN TERMINI DER ALTERITÄT | 187 

 

für das Geschehnis eines Verstehens gibt, ist es stets und irreduzibel ein Verste-

hen, das mir geschieht. Die Bezüge, in denen sich der Gehalt ausbildet, bestehen 

nirgends sonst als in der Praxis des differenzierend-wiederholenden Auffassens. 

Mit Derrida können wir diese Situation der Selbstauffassung noch etwas ge-

nauer charakterisieren. In Die Einsprachigkeit des Anderen sagt er vom Selbstbe-

zug, dieser situiere sich »in einer nicht situierbaren Erfahrung der Sprache – im 

weiteren Sinne des Wortes –, die weder einsprachig noch zweisprachig, noch 

mehrsprachig ist. [...] Auf jeden Fall gab es vor dieser fremdartigen, dieser un-

heimlichen Situation einer nicht-nennbaren Sprache kein denkbares oder den-

kendes Ich.«
51

 Derrida bringt zum Ausdruck, daß das spezifische Moment des 

Selbstbezugs im Verstehen sprachlicher Wesen nicht dadurch zu fassen ist, daß 

dieser Bezug in einer spezifisch mir zuzuschreibenden Sprache oder mit spezi-

fisch mir zuzuschreibenden Zeichen stattfindet. Auch für meine inneren Episo-

den gilt, daß die Autorität, die ich darüber habe, wie ich sie verstehe, mit der Of-

fenheit des gehaltbestimmenden Strukturzusammenhangs konfrontiert ist. Daß 

der Selbstbezug sprachlicher Wesen immer auf die Sprache bezogen ist, besagt, 

daß die Bestimmung der Gehalte dieses Selbstbezugs – das heißt die Bestim-

mung dessen, wer ich für mich bin oder was ich gerade erlebe – immer ein nach 

außen offener Vorgang ist, denn der Beitrag der Anderen zum Bestand der struk-

turalen Sprache kann nie ausgeschlossen werden. In diesem Sinne sind auch in-

nere Episoden nie rein privat. 

Mit Derrida ist deshalb in der Charakterisierung des Selbstbezugs die Beto-

nung auf den Bezug zu legen. In Anlehnung an Derridas Sprachgebrauch könnte 

man sagen, daß in allem Verstehen einem Bezug des Verstehenden auf sich 

selbst ein Ort gegeben ist. Verstehen bildet viele unterschiedliche Bezüge aus; 

immer aber sind darunter jene besonderen Bezüge auf mich selbst. Verstehen ist 

immer auch eine Weise, mich an mich zu binden, oder, wie Derrida sagt, die ei-

gene Anamnese zu betreiben. Wie diese Bestimmung inhaltlich ausfällt, das heißt 

als wen ich mich dabei erfahre und verstehe, hängt auch von den vielen anderen 

Bezügen ab, in denen mein Verstehen statt hat. Daß ich aber diesen Bezug auf 

mich ausbilde, ist in meinem Verstehen impliziert. Ich muß diesen Bezug aber 

auch ausbilden, er besteht nicht einfach als ein in sich ruhendes Selbstgegeben-

sein. Auch der Selbstbezug ist ein normatives Phänomen. Insofern hat der Ver-

stehende in bezug auf sein Verstehen vielleicht nicht das ›letzte Wort‹ – denn ein 

letztes Wort gibt es in der gehaltbestimmenden Bewegung nicht –, aber er hat 
das Wort. Der Augenblick des Verstehens ist ein Geschehen, das immer je mir 
geschieht und das in diesem Sinne nie von mir entfremdet werden kann. Der ent-

scheidende Zug ist aber, daß neben diesem Bezug ein weiterer oder viele weitere 

von der gleichen Art am selben Ort siedeln: der Bezug auf den Anderen und die 

                                                 

51 J. Derrida: EA, S. 24. (Herv. im Orig.) Ich übergehe, wie oben auch, den psycho-

analytischen Hintergrund von Derridas Vokabular, weil der Rekurs im hiesigen Zu-

sammenhang verzichtbar ist. 

https://doi.org/10.14361/9783839404560 - am 14.02.2026, 14:13:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404560
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


188 | NORMATIVITÄT UND GEHALT BEI DERRIDA 

 

Anderen. Die Bezüge, die uns zu Gegenübern und zwar zu Gegenübern im Sozi-
alen machen, sind von der gleichen Art. Derridas Verständnis der Unterschei-

dung zwischen dem Bezug auf mein anderes Zeichen und dem Bezug auf das 

Zeichen eines Anderen muß also verstanden werden als eine konsequente Be-

stimmung der Weise, in der wir als Individuen soziale Geschöpfe sind.
52

 

Um diese möglicherweise überraschenden Überlegungen vertraut zu machen, 

ist es sinnvoll dem Kapitel, das der Gegenüberstellung von Habermas und Der-

rida gewidmet ist, eine Skizze voranzustellen, die vorab und holzschnittartig dar-

stellt, inwiefern es Derridas Position gelingen kann, Prämissen der Habermas-

schen Theorie einzulösen, die Habermas selbst nicht einzulösen vermag. 

Dies betrifft insbesondere Derridas Auffassung, daß wir verstehende oder ra-

tionale Bezüge zur Welt ausbilden, weil wir Wesen sind, die sich normativ bin-

den. Diese Auffassung läßt sich gegen solche abgrenzen, die nachzuweisen ver-

suchen, daß es rational ist, sich normativ zu binden. Das klassische Beispiel für 

letztere sind Vertragstheorien, nach denen Aktoren sich allgemeinen Regelungen 

unterwerfen, weil sie darin ihre langfristigen Interessen am besten gewahrt sehen. 

In dieser Entgegensetzung stehen Habermas und Derrida programmatisch auf 

derselben Seite. Beide sehen in Vertragstheorien ein unhaltbares Verständnis von 

gesellschaftlichen Individuen impliziert, da diese sowohl Vernunft wie eigene In-

teressen unabhängig vom gesellschaftlichen Zusammenhang haben müßten, um 

in der Situation zu sein, die Vor- und Nachteile abwägen zu können, die eine 

Eingliederung in die Gesellschaft bringen würde. In der Folge dieses Einwands 

ergibt sich die Forderung, daß wir die Vernunft gesellschaftlicher Wesen als ein 

selbst wesentlich gesellschaftliches Phänomen verständlich machen. Denn wir 

sollen rational sein, weil wir sozial sind. 

Zunächst ist dabei an die Rolle der Normativität zu erinnern. Die Prämisse 

der Gleichrangigkeit von Rationalität und Sozialität hängt zusammen mit der 

Auffassung des Sozialen als einem Phänomen sui generis. Das Soziale wird da-

bei als eine Wirklichkeit verstanden, die nicht auf andere Aspekte unseres Stan-

des in der Welt zurückgeführt werden kann. Sozialität erfüllt dann nicht be-

stimmte Funktionen für den individuellen Weltbezug, sondern Individuen werden 

als unhintergehbar an das Soziale gebunden verstanden. Diese anspruchsvolle 

Form des Gebundenseins an die sozialen Gegenüber wird als die normative Bin-

                                                 

52 Nebenbei sei darauf verwiesen, daß eine solche Konzeption der ›Autorität der ersten 

Person‹ auch den Vorteil bietet, sehr offen zu sein hinsichtlich des Verständnisses 

dafür, was denn über eine ›erste Person‹, ein ›Ich‹ etc. zu sagen sei. Spätestens die 

Ethnologie hat uns im letzten Jahrhundert gelehrt, wie groß die Spannweite mögli-

cher Verständnisse von ›Personen‹ ist, wie Foucault auch für den westeuropäisch 

geprägten Kulturkreis die Historizität unserer Konzepte des Selbst herausgearbeitet 

hat. Vgl. Michel Foucault: Die Ordnung der Dinge. Eine Archäologie der 

Humanwissenschaften, Frankfurt/Main: Suhrkamp 1971; ders.: Der Gebrauch der 

Lüste; ders.: Die Sorge um sich. Sexualität und Wahrheit 3, Frankfurt/Main: 

Suhrkamp 1989. 

https://doi.org/10.14361/9783839404560 - am 14.02.2026, 14:13:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404560
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


NORMATIVITÄT IN TERMINI DER ALTERITÄT | 189 

 

dung verstanden. Da diese Form der Bindung qua Prämisse nicht auf ein eigenes 

Interesse zurückgehen kann, ist sie eine Bindung an den Anderen um des Ande-

ren willen. Sozialität ist demnach das Bestehen von Bindungen, die die Einzelnen 

in spezifischer Weise übersteigen. Normative Verhältnisse sind dieser Auffas-

sung nach Verhältnisse von eigenem Recht. 

Von Derrida ist nun zu lernen, daß man dieser Prämisse nur gerecht werden 

kann, wenn man das normative Moment der sozialitätseröffnenden Bezüge von 

jedem Gehalt trennt, den diese Bezüge haben. In einer Hinsicht ist das unmittel-

bar einleuchtend. Wenn die Bindung an den Anderen um des Anderen willen be-

steht, kann ihr Bestehen nicht davon abhängen, daß es dieser oder jener be-

stimmte Andere ist, an den wir uns binden. Dann nämlich hinge die Bindung 

wieder von der bestimmten Weise ab, wie wir den andern auffassen. Dabei hel-

fen auch universalisierende Bestimmungen nichts, wie etwa eine solche, daß alle 

Menschen die Adressaten unserer normativen Bindung sind. Denn auch dabei 

bliebe die Begründung des normativen Bezugs abhängig davon, wie wir diesen 

Begriff substantiell füllen.
53

 

Habermas schlägt daher einen anderen Weg ein. Nach seiner Auffassung 

hängt die Normativität unserer Bindung an den Anderen nicht von einer substan-

tiellen Bestimmung dessen ab, wer das Gegenüber ist, sondern davon, daß wir 

beurteilen können, ob die Umgangsweisen, die die Gegenüber miteinander pfle-

gen, einander angemessen oder unangemessen sind. Dann wird das normative 

Moment der Bindung so verstanden, daß wir uns darauf verpflichten, mit unseren 

Gegenübern angemessen umzugehen. Diese Beurteilung der Angemessenheit des 

Umgangs ist es, was unsere Rationalität leistet. Die Idee der Diskursethik liegt 

darin, für Kants ›Faktum der praktischen Vernunft‹ eine Erläuterung anzubieten, 

die dieses Faktum als einen – in notwendiger Idealisierung projizierten – gelin-

genden Prozeß rationaler Verständigung erweist, in dem wir über die Angemes-

senheit von Umgangsweisen bzw. Regeln für Umgangsweisen entscheiden kön-

nen. Dieser ideale Klärungsprozeß ist die weltlich mögliche Wirklichkeit der 

Selbstgesetzgebung vernünftiger Wesen. Wenn nun in dieser Weise die Bestim-

mung des Willens »die Gestalt der Selbstgesetzgebung annimmt, durchdringen 

sich Wille und Vernunft vollständig.«
54

 Dieser Prozeß hat die Form eine Selbst-

reinigung, denn solange noch »subjektiv zufällige Bestimmungen im Spiel blei-

ben« und damit »nicht alle Momente der Nötigung getilgt [sind], ist der Wille 

nicht wahrhaft frei.«
55

 Letztlich geht die Fähigkeit zu normativer Bindung nach 

                                                 

53 Dies kann man als eine sehr grobe Darstellung von solchen Positionen ansehen, die 

unsere normativen Bezüge als unablösbar von bestimmten in Traditionen überliefer-

ten Verständnissen ansehen, z.B. kommunitaristische Positionen. 

54 J. Habermas: »Eine genealogische Betrachtung zum kognitiven Gehalt der Moral«, 

in: ders., Die Einbeziehung des Anderen (1996), S. 11-64, hier S. 47. (Herv. im 

Orig.) 

55 J. Habermas: »Eine genealogische Betrachtung zum kognitiven Gehalt der Moral«, 

S. 47. (Herv. im Orig.) 

https://doi.org/10.14361/9783839404560 - am 14.02.2026, 14:13:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404560
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


190 | NORMATIVITÄT UND GEHALT BEI DERRIDA 

 

Habermas also auf das rationale Unterscheidungsvermögen zurück, nur subjektiv 

angemessene Bezugsweisen von allgemein anerkennbar angemessenen Bezugs-

weisen zu unterscheiden. 

Damit aber führt auch Habermas die Möglichkeit normativen Bezugnehmens 

auf die Fähigkeit rationalen Räsonnements zurück. Es ist die Möglichkeit, das 

gute vom schlechten Argument zu unterscheiden, die es uns ermöglicht, unseren 

Willen zu emanzipieren. Wir haben die Möglichkeit, uns dazu zu bringen, uns zu 

binden, weil wir die Fähigkeit zur Einsicht haben. Nicht, weil wir in einem nor-

mativen Anspruch stehen, erschließt sich uns die Welt des Verstehens, sondern 

weil der vernünftige Wille sich selbst zu binden vermag, sollen wir normative 

Bezüge ausbilden können. Ins Zentrum gestellt ist nicht das Gebundensein durch 

den Anderen, in dessen Anspruch ich mich gestellt finde, sondern eine Form des 

Selbstbezugs der Vernunft. Diesem Selbstbezug bleibt ein explanatorischer Vor-

rang eingeräumt. 

Damit bietet die Habermassche Fassung der Normativität keine durchgehal-

tene Unabhängigkeit des Sozialen als einer irreduziblen Dimension unseres Stan-

des in der Welt. Der Grund dafür liegt, wie im zweiten Kapitel dieser Arbeit er-

örtert, darin, daß Habermas einer instrumentalistischen Sprachauffassung ver-

haftet bleibt. Sprache als ein Mittel der Vergesellschaftung tritt zwischen Akto-

ren, deren primär intentionalitätsbildende Tätigkeit das Problemlösen in der ob-

jektiven Welt und nicht der normativ gebundene Umgang mit sozialen Gegen-

übern ist. 

 

 

https://doi.org/10.14361/9783839404560 - am 14.02.2026, 14:13:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404560
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


 

4. Habermas und Derrida über elementare  

Vergesellschaftung 

 

Habermas und Derrida teilen, mit vielen anderen PhilosophInnen, ein Verständ-

nis ihrer Arbeit, das folgendermaßen formuliert werden könnte: Die philosophi-

sche Exploration unseres Standes in der Welt steht vor der Aufgabe, zu erläutern, 

in welcher Weise endliche, raum-zeitlich situierte, soziale Wesen Verständnisse 

von sich und der Welt ausbilden. Über diese allgemeine Formulierung hinaus tei-

len Habermas und Derrida die spezifischere Auffassung, daß die Momente der 

raumzeitlichen Endlichkeit, der Ausbildung von Verständnissen und der Soziali-

tät jeweils irreduzibel sind. 

Die Fragestellung der vorliegenden Studie hat das Moment des Sozialen als 

den Ansatzpunkt gewählt, von dem aus die unterschiedlichen Weisen von Ha-

bermas und Derrida, jenen Zusammenhang irreduzibler Momente zu charakteri-

sieren, untersucht wurden. Dabei habe ich mich von der Habermasschen Theo-

rieanlage dahingehend leiten lassen, die Frage nach der Beschaffenheit und Rolle 

des Sozialen im Blick auf die Modellierung einer elementaren Situation sozialer 

Praxis zu eruieren, der zugeschrieben wird, konstitutiv für den sozialen Zusam-

menhang zu sein. Habermas’ Theorie des kommunikativen Handelns modelliert 

den Mechanismus kommunikativer Handlungskoordinierung als eine solche ele-

mentare soziale Praxis. 

Im letzten Kapitel wurde dargestellt, wie Derrida den Zusammenhang der ir-

reduziblen Momente der raumzeitlichen Situiertheit, der gehaltvollen Verständ-

nisse und der Sozialität konzipiert. In diesem abschließenden Kapitel ist nun zu 

erörtern, wie sich die Modellierung einer Situation elementarer sozialer Praxis im 

Lichte der Überlegungen Derridas darstellt. Ich werde zunächst auf einen grund-

legenden Unterschied eingehen, der den Status des Begriffs einer elementaren 

Verständigungssituation betrifft: Während Habermas eine spezifische soziale 

Praxis in der Rekonstruktion elementarer Vergesellschaftung auszeichnet, geht 

aus Derridas Überlegungen hervor, daß man gerade auf eine solche Auszeich-

https://doi.org/10.14361/9783839404560 - am 14.02.2026, 14:13:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404560
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


192 | HABERMAS UND DERRIDA ÜBER ELEMENTARE VERGESELLSCHAFTUNG 

 

nung verzichten muß (4.1). Im Anschluß an die Erörterung dieser Differenz gehe 

ich nochmals auf Schwierigkeiten in Habermas’ Theorie ein, an denen ersichtlich 

wird, daß Habermas selbstgesetzte Theorieansprüche genau deswegen nicht ein-

lösen kann, weil er eine spezifische soziale Praxis als sozialitätskonstituierend 

herausstellen will (4.2). In den darauf folgenden zwei Abschnitten werde ich 

ausgehend von den Begriffen des Geltungsanspruchs (4.3) und der Ja/Nein-Stel-

lungnahme (4.4) entfalten, welche Verschiebungen sich ergeben, wenn man es 

unternimmt, den von Habermas und Derrida geteilten, aber von ersterem nicht 

eingelösten theoretischen Ansprüchen unter Rückgriff auf Überlegungen des 

zweiteren gerecht zu werden. Zuletzt betrachte ich in einem kurzen Ausblick, wie 

sich das Projekt einer kritischen Gesellschaftstheorie, die ihre normativen Grund-

lagen ausweisen kann, dann im Lichte der vorliegenden Überlegungen insgesamt 

darstellt (4.5). 

 

 

https://doi.org/10.14361/9783839404560 - am 14.02.2026, 14:13:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404560
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


SPEZIFITÄT ODER UNBEGRENZTHEIT ELEMENTARER SOZIALER PRAXIS | 193 

 

4.1  Spezi f i tät  oder  Unbegrenzthei t  e lementarer  

sozia ler  Praxis  

 

 

Als ein Modell elementarer Vergesellschaftung hat in Habermas’ Theorie der 

Mechanismus kommunikativer Handlungskoordinierung die Funktion, die Mög-

lichkeit sozialer Ordnung zu erklären. Das Fundament dieser Erklärung legt Ha-

bermas in einer pragmatischen Sprachtheorie. Der in sprachtheoretischen Ter-

mini erläuterten ›Universalpragmatik‹ fällt die Aufgabe zu, den Zusammenhang 

zwischen Bedeutung und Geltung in den drei Dimensionen der Wahrheit, der 

Richtigkeit und der Wahrhaftigkeit zu erläutern. 

In diesem Zusammenhang zwischen Bedeutung und Geltung kommen – um 

dies zu rekapitulieren – in doppelter Weise normative Verhältnisse ins Spiel. Ei-

nerseits soll das Verständnis dafür, was ein Sprechakt hinsichtlich des sozialen 

Zusammenhangs bedeutet, darauf beruhen, daß verstanden wird, in bezug auf 

welche Normen der Sprechakt in seiner Eigenschaft als eine Handlung (z.B. als 

Aufforderung, Bitte, Taufe etc.) Gültigkeit im Sinne von Normenkonformität für 

sich beanspruchen kann. Insofern hängt das Verständnis von Sprechakten mit 

dem Verständnis von Handlungsnormen zusammen. Andererseits besteht der Zu-

sammenhang zwischen Geltung und Normativität darin, daß ein Sprechakt stets 

eine beziehungsstiftende Kraft besitzt, weil mit ihm implizit die Gewähr gegeben 

wird, nötigenfalls Gründe für seine Gültigkeit gemäß unseren Rationalitätsnor-

men zu geben. Wenn soziale Gegenüber sich im Medium von Gründen über Gel-

tungsfragen auseinandersetzen können, »lenken Rationalitätsnormen ihren 

Geist».
1
 Auf der Basis dieser Rationalitätsnormen können die Gegenüber dann 

klären, welche Handlungsnormen, die »den Willen von Aktoren binden«,
2
 als ge-

eignet gelten dürfen, soziale Ordnung zu ermöglichen. Die soziale Welt – die 

Gesamtheit der legitim geordneten Beziehungen – reproduziert sich nach dieser 

Vorstellung in den Akten kommunikativer Handlungskoordinierung, indem im- 

oder explizit (d.h. mit oder ohne Wechsel in den Diskurs) die leitenden Hand-

lungsnormen konsentiert werden. 

Die Normativität, die für die Rationalität von Aktoren überhaupt in Anschlag 

gebracht wird, hat also selbst keine soziale Dimension, weswegen Habermas es 

auch für problematisch hält, die Vernunft welthabender, sprachlicher Wesen im 

Ganzen und deren Handeln unter einem Begriff von Normen zusammenzufassen. 

Diese Einschätzung wurde oben darauf zurückgeführt, daß Habermas als das ba-

sale Phänomen des Umgangs mit Gehalt den problemlösenden Sprachgebrauch 

ansieht. Hinsichtlich seiner Beschreibung einer elementar vergesellschaftenden 

Situation hat diese Konstruktion den Effekt, daß Habermas nicht alle Interakti-

onssituationen als Bestandteil der Sozialität von Aktoren ansehen kann, sondern 

                                                 

1 J. Habermas: »Von Kant zu Hegel«, S. 149. (Herv. im Orig.) 

2 Ebd. 

https://doi.org/10.14361/9783839404560 - am 14.02.2026, 14:13:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404560
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


194 | HABERMAS UND DERRIDA ÜBER ELEMENTARE VERGESELLSCHAFTUNG 

 

nur die, die qua Ausrichtung auf mögliche Verständigung zur Konsentierung der 

als gültig ausweisbaren Handlungsnormen beitragen. Dies ist der Sinn der Unter-

scheidung zwischen strategischem und kommunikativem Handeln. Strategisches 

Handeln gilt zwar als rational, aber nur als in einem parasitären Sinne sozial, weil 

es zur Erhaltung des sozialen Zusammenhangs nichts beiträgt. Habermas’ Unter-

scheidung zwischen der »Normativität von Vernunft selbst«
3
 und der Normativi-

tät des Handelns führt also zu einer Modellierung, die die Möglichkeit vorsieht, 

daß wir das soziale Moment unseres Daseins in einer Weise veräußerlichen – so-

zusagen abstreifen können –, daß wir uns auf soziale Verhältnisse zumindest vo-

rübergehend als außerhalb ihrer Stehende zu beziehen vermögen. 

Diese Möglichkeit besteht nach Derrida nicht. Nach Derrida können wir nur 

dort Verstehen ausbilden, wo wir mit anderem als mit etwas umgehen, durch das 

wir uns, weil in seinem Anspruch stehend, als normativ gebunden verstehen. Wo 

immer Wesen sich verstehend – oder rational – auf Welt beziehen, stehen sie in 

der Dimension des Sozialen. Es kann nach Derrida also keine Auszeichnung be-

stimmter Situationen geben, die in einem elementareren Sinne sozial wären, als 

andere. Die von Habermas ausgeführten Charakteristika der ›verständigungsori-

entierten Einstellung‹ (wahrhaftig, an kritisierbaren Geltungsansprüchen orien-

tiert, beim Übergang in den Diskurs einzig durch den zwanglosen Zwang des 

besseren Arguments angeleitet etc.), in der einzig Vergesellschaftung als Repro-

duktion der Lebenswelt möglich ist, können nach Derrida nicht als Charakteris-

tika gelten, die ein in einem hervorgehobenen und grundlegenden Sinne soziales 

Verhalten beschreiben. Wo wir einander als Verstehende begegnen, begegnen 

wir uns nach Derrida als Soziale. Dabei ist wichtig zu beachten, daß dies kein 

weniger anspruchsvoller Begriff des Sozialen ist, als Habermas ihn fordert. Daß 

wir einander als Soziale begegnen, heißt auch für Derrida, daß wir aneinander in 

einem normativen Sinne gebunden sind, in bezug auf welche Bindung, wie ge-

schildert, auch der Begriff der Gerechtigkeit in Anschlag zu bringen ist. Nach 

Derrida gilt aber, daß die irreduzible Sozialität unseres Weltbezugs nicht nur in 

bestimmten Situationen zum Tragen kommt, sondern unseren Stand in der Welt 

unbegrenzt prägt. 

Mit dieser Konzeption genügt Derrida einem theoretischen Anspruch, den 

Habermas für die eigene Theorie einfordert, aber nicht einlösen kann: den Bezug 

auf die ›soziale Welt‹ als ein eigenständiges Moment unserer Rationalität zu er-

weisen. Die Eigenständigkeit oder Irreduzibilität des Sozialen ist von seiner Un-

begrenztheit nicht zu trennen. 

Denn immer, wenn die Möglichkeit gedacht werden soll, daß es ein rationa-

les Verhalten jenseits der Grundlagen des Sozialen gibt, bedarf es eines Maß-

stabs, anhand dessen sich zwischen den sozialitätsermöglichenden und den ande-

ren Verhaltensformen unterscheiden läßt. Dies hat zur Folge, daß das Vermögen 

der Rationalität, solche Maßstäbe aufzustellen, als der Sozialität derselben Ratio-

                                                 

3 Ebd., S. 148. 

https://doi.org/10.14361/9783839404560 - am 14.02.2026, 14:13:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404560
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


SPEZIFITÄT ODER UNBEGRENZTHEIT ELEMENTARER SOZIALER PRAXIS | 195 

 

nalität vorgängig angesehen werden muß. Dann kann aus der Perspektive der Ra-

tionalität zwischen dem rationalen sozialen und dem zwar rationalen, aber aso-

zialen Verhalten unterschieden werden. In einem solchen Gedankengang liegt 

insgesamt eine kognitivistische Verkürzung. Die Möglichkeit des Sozialen soll in 

der Möglichkeit der Erkenntnis gründen, welchem Maßstab ein Verhalten genü-

gen muß, um Sozialität zu ermöglichen. In Habermas’ Fall wird diese Möglich-

keit durch den stets möglichen Wechsel vom Handeln in den Diskurs ausgewie-

sen, in welchem uns einzig der rationale Zwang des besseren Arguments bindet – 

nicht aber ein Gegenüber. 

 

 

https://doi.org/10.14361/9783839404560 - am 14.02.2026, 14:13:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404560
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


196 | HABERMAS UND DERRIDA ÜBER ELEMENTARE VERGESELLSCHAFTUNG 

 

4.2  Drei  Folgeprobleme bei  Habermas 

 

Ich will nun an drei Folgeproblemen in Habermas’ Theorie verdeutlichen, wo 

diese aufgrund der Auszeichnung einer spezifischen, als elementar geltenden so-

zialen Praxis ihrem eigenen Anspruch nicht gerecht wird. Es handelt sich um ei-

ne Unklarheit im Verhältnis des Geltungsanspruchs der normativen Richtigkeit 

zu der Normativität von Geltungsansprüchen überhaupt, um die Unterscheidung 

der drei formalen Weltbegriffe als dreier Geltungssphären und um die Unter-

scheidung zwischen objektivierender und performativer Einstellung. 

 
Normativität der Geltungsansprüche überhaupt und der Geltungsanspruch der 
normativen Richtigkeit. Maeve Cooke hat die Ansicht vertreten, daß in Haber-

mas’ Sprachpragmatik Klärungsbedarf hinsichtlich der Unterscheidung normati-

ver Geltungsansprüche und dem Geltungsanspruch der normativen Richtigkeit 

besteht, und festgehalten, daß man in ganz unterschiedlichem Sinn einen norma-

tiven Anspruch auf die Richtigkeit einer Äußerung erheben kann.
1
 Dies führt sie 

– und anhand einer analogen Überlegung auch Albrecht Wellmer
2
 – zu der Über-

zeugung, daß Habermas’ Klassifizierung von genau drei Arten von Geltungsan-

sprüchen fragwürdig ist. Der Punkt, auf den Cooke und Wellmer hinweisen, ist, 

daß das Erheben eines Geltungsanspruchs auch von Habermas per se als ein 

normativ relevantes Phänomen angesehen wird. Genau diese Überlegung liegt 

der Idee zugrunde, mit dem Erheben von Geltungsansprüchen die Möglichkeit in 

Verbindung zu bringen, eine Sorte von Handlungskoordinierung zu entwickeln, 

die die Produktion und Reproduktion des sozialen Zusammenhangs hervorbringt. 

Dies führt zu der meines Erachtens richtigen Idee, daß sprachliche Praktiken in 

all ihren Formen (oder mit Habermas gesprochen: ›Dimensionen‹) Sozialität er-

öffnen. Zwar gelingt es Habermas, wie dargelegt, nicht, diese Multidimensiona-

lität des Sozialen angemessen zu fassen. Habermas’ Darstellung der »Funktionen 

des verständigungsorientierten Handelns für die Reproduktion der Lebenswelt«
3
 

läßt nur den Schluß zu, daß die soziale Integration als die Reproduktion der »le-

gitim geordnete(n) interpersonellen Beziehungen« einzig über den Geltungsan-

spruch der normativen Richtigkeit abgewickelt wird. Denn es ist dieser Gel-

tungsanspruch, der sich auf den Bereich der interpersonellen Beziehungen rich-

tet. Die in gelingender Handlungskoordinierung liegende Konsentierung stabili-

siert den Bereich der interpersonellen Beziehungen in Habermas’ Augen nur  

über diesen Geltungsanspruch der normativen Richtigkeit. Dies ist aber – worauf 

schon Cooke und Wellmer hingewiesen haben – eine systematische Verengung. 

Sie kommt zustande, weil Habermas sich die Reproduktion des sozialen Zusam-

menhangs als kognitive Bestätigung von dessen moralischer Grundlage denkt. 

                                                 

1 Vgl. M. Cooke: LaR, S. 67-74. 

2 A. Wellmer: »Was ist eine pragmatische Bedeutungstheorie?«, S. 349ff. 

3 J. Habermas: TkH, Bd. 2, S. 212. 

https://doi.org/10.14361/9783839404560 - am 14.02.2026, 14:13:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404560
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DREI FOLGEPROBLEME BEI HABERMAS | 197 

 

Der Versuch, die Normativität im sprachlichen Geschehen nur einer Geltungsdi-

mension zuzuweisen, führt zu einer systematischen Verwirrung. Dies macht zu-

letzt deutlich, daß die Unterscheidung der formalen Weltbegriffe als drei sozusa-

gen nebeneinander geordneter Geltungsdimensionen zwar einen nachvollziehba-

ren Unterschied zwischen unterschiedlichen Momenten des Weltbezugs markiert, 

aber kategorial falsch liegt. 

 
Weltdimensionen als Kategorien unterschiedlicher Gehalte. Habermas erläutert 

die Unterscheidung zwischen den formalen Weltbegriffen als den Unterschied 

zwischen verschiedenen Grundeinstellungen, die wir einnehmen. Dies lasse sich 

daran verdeutlichen, daß wir dem, was uns in diesen Einstellungen begegnet, ei-

nen jeweils unterschiedlichen Sinn zuweisen. Das uns in der objektiven Welt Be-

gegnende verstehen wir als solches, hinsichtlich dessen Aussagen wahr oder 

falsch sein können. Demgegenüber begegnen wir Normen als den Konstitutiva 

der sozialen Welt nicht als etwas, das wahr oder falsch sein kann, sondern in 

normenkonformer Einstellung, in der wir unterscheiden, ob normative Erwartun-

gen erfüllt oder verletzt werden. Zuletzt sei unser Bezug zu unseren Empfindun-

gen, Wahrnehmungen etc. wieder von anderer Art, weil wir zu ihnen einen spezi-

fisch privilegierten Zugang haben. Diese Unterscheidung läßt sich nach Haber-

mas auch als unterschiedliche Weisen beschreiben, in denen wir den Gehalt von 

Äußerungen identifizieren. Die formalen Weltbegriffe sind verschiedene Gel-

tungsdimensionen, weil sie unterschiedliche Sorten von Gehalten beinhalten: Sie 

stellen »universalpragmatische Bedeutungskategorien«
4
 dar. 

Vor dem Hintergrund von Bertrams (Derridas und Lévinas folgendem) Vor-

schlag, Gehalt und Normativität als zwei kategorial zu scheidende Momente des 

Verstehens aufzufassen, zeigt sich, daß Habermas die Mehrdimensionalität unse-

res Weltbezugs falsch anlegt. Habermas will zwar die Unterschiedlichkeit der 

Bezüge zur objektiven, subjektiven und sozialen Welt wahren: Letztlich konzi-

piert er sie aber doch als vor allem inhaltlich verschieden. So kommt es dann, 

daß in seiner Systematik die Sozialität unserer Vernunft, die doch basal sein soll, 

als ein unterschiedenes Element im verhakten Mobile der Vernunftvermögen er-

scheint. Vernunft gilt ihm doch nicht als untilgbar, als sozusagen im Querschnitt 

sozial. Dementsprechend sieht er eine fundamentale Unterscheidung zwischen 

sozialitätsermöglichenden und davon abfallenden Interaktionen vor. Die dieser 

Unterscheidung korrespondierende Differenzierung zwischen objektivierender 

und performativer Einstellung steht in analoger Weise quer zu den Ausgangsin-

tentionen seines Projekts. 

 
Objektivierende und performative Einstellung. Die Unterscheidung zwischen ob-

jektivierender und performativer Einstellung ist das Pendant zur Unterscheidung 

zwischen strategischem und kommunikativem Handeln auf methodologischer 

                                                 

4 J. Habermas: UPmk, S. 409. 

https://doi.org/10.14361/9783839404560 - am 14.02.2026, 14:13:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404560
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


198 | HABERMAS UND DERRIDA ÜBER ELEMENTARE VERGESELLSCHAFTUNG 

 

Ebene. In objektivierender Einstellung fassen wir nach Habermas Sachverhalte 

auf. Für sie ist kennzeichnend, daß wir in normativer Hinsicht unempfänglich 

sind. Demgegenüber nehmen wir in performativer Einstellung an Verständi-

gungsprozessen wirklich oder, wie im Fall verstehender Wissenschaften, virtuell 

teil. In performativer Einstellung unterstellen wir unseren Gegenübern, daß diese 

mit ihrem und dem Verhalten ihrer Gegenüber Sinn verbinden. Kurz: In perfor-

mativer Einstellung behandeln wir unsere Gegenüber als intentionale Aktoren, 

die Rationalitätsnormen folgen und ihren Willen normativ binden können. Ha-

bermas unternimmt den Nachweis, daß die Soziologie auf einen verstehenden 

Zugang zu ihrem Gegenstand und damit auf einen Zugang in performativer Ein-

stellung verpflichtet ist. 

Der Begriff der objektivierenden Einstellung ist aber tatsächlich auf dem Bo-

den der Habermasschen Theorie inkonsistent und zwar aus denselben Gründen, 

die auch die Differenzierung der Weltbegriffe und die Unterscheidung zwischen 

strategischem und kommunikativem Handeln falsch angelegt sein lassen. Wo der 

Umgang mit Gehalten, i.e. das Verstehen von Äußerungen, an ein Verständnis 

der Akzeptabilitätsbedingungen von Äußerungen geknüpft ist, könnten wir, wenn 

wir in normativer Hinsicht gänzlich unempfindlich wären, überhaupt nichts ver-

stehen. Wir verstünden eben nicht, daß eine Äußerung mit Geltungsansprüchen 

verbunden ist, und also verstünden wir nach Habermas schlicht gar nicht. Die 

Vorstellung einer objektivierenden Perspektive auf die Welt ist gemeint als die 

ausschließliche Orientierung an der reinen (wenngleich falliblen) Erkenntnis, die 

sich nicht auf Handlungszusammenhänge bezieht. Es ist ein erstaunliches Phä-

nomen, daß Habermas einerseits so eindeutig die reine Fiktionalität und ver-

nunfttheoretische Unsinnigkeit eines auf ein Erkenntnisvermögen plus zweckra-

tionaler Handlungsorientierung eingeschrumpften Aktors kritisiert und gleich-

zeitig die Unterscheidung zwischen objektivierender und performativer Ein-

stellung zu einem Herzstück seiner Philosophie macht. Indem er so dem rati-

onalistischen Empirismus zugesteht, immerhin die halbe Wahrheit zu sein, ist die 

Möglichkeit schon vertan, unsere Sozialität als ein basales Moment unserer Rati-

onalität verständlich zu machen.
5
 

                                                 

5 Hillary Putnam hat diesen Zug von Habermas’ Theorieanlage hervorgehoben. In 

»Werte und Normen« argumentiert er vehement gegen Habermas’ Auffassung, ein-

zig moralische Normen seien einer allgemeinen Rechtfertigung zugänglich, wäh-

rend ethische Werte stets ihrem partikularen Ursprung verhaftet blieben. Habermas 

gelten allein Normen als der Gegenstand von Urteilen praktischer Vernunft, wäh-

rend Werte nicht (allein) durch Gründe gerechtfertigt werden können, sondern in ir-

gendeiner anderen Weise erklärt werden müssen. Unter der Überschrift »Warum 

gibt es überhaupt ein Interesse, Werte zu relativieren oder zu ›naturalisieren‹?« 

kommentiert Putnam wie folgt:  

»Obwohl der Wunsch, die Ethik zu ›naturalisieren‹ sehr weit verbreitet ist, ist der 

›Preis‹ der Naturalisierung äußerst hoch. [...] Alle naturalistischen Darstellungen 

haben folgende Gemeinsamkeit: Entweder streiten sie ab, daß ethische Sätze Aus-

drücke von Urteilen sind, von Überlegungen, die ohne einen ›Zusatz‹ wie ›in der 

https://doi.org/10.14361/9783839404560 - am 14.02.2026, 14:13:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404560
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DREI FOLGEPROBLEME BEI HABERMAS | 199 

 

Derrida und Bertram folgend, läßt sich in der Unterscheidung zwischen ob-

jektivierender und performativer Einstellung der Unterschied zwischen den Mo-

menten des Gehalts und des Normativen in unserem Weltbezug angezielt sehen. 

Diese Momente können aber nicht als irgendwie eigenständige oder voneinander 

unabhängig auftretende Weltverhältnisse verstanden werden. Sie sind gerade nur 

aus ihrem unbegrenzten Zusammenhang heraus zu verstehen. Habermas’ Eintre-

ten für einen Rationalitätsbegriff, der die Mehrdimensionalität unseres Weltbe-

zugs uneingeschränkt zur Geltung bringen soll, scheint mir auch darauf angelegt 

zu sein – selbst wenn sein Programm das letztlich nicht einlösen kann. Ich will in 

den drei abschließenden Abschnitten darstellen, inwiefern die Berücksichtigung 

Derridas helfen kann, das Programm einer Theorie umzusetzen, die Vergesell-

schaftung auf der Grundlage des Zusammenhangs zwischen dem Umgang mit 

Gehalten und einer normativ strukturierten Sozialität beschreibt. 

 

                                                                                                                                               

jeweiligen sozialen Welt‹ oder ›relativ zu den Wünschen und Einstellungen des In-

dividuums‹ als falsch oder richtig, verbürgt oder unverbürgt beschrieben werden 

können, oder sie geben (wenn sie meinen, daß es so etwas wie vollständig rationale 

oder objektive ethische Urteile gibt) eine Erklärung des Zwecks, und manchmal des 

Inhalts, derartiger Urteile in nicht-ethischen Begriffen. [...] 

Ich denke, in unserer Zeit spiegelt das wohl die verführerische, aber letztlich katast-

rophale Attraktivität einer Strategie, die auch zum logischen Positivismus führte. 

Diese Strategie könnte folgendermaßen beschrieben werden: ›Gib dem Skeptiker 

fast alles, was er verlangt, solange du ein gewisses absolutes Minimum wahren 

kannst.‹« 

Nachdem Putnam diesen Gedanken hinsichtlich des logischen Positivismus erläutert 

hat, klärt er den Bezug zu Habermas wie folgt:  

»Ich weiß, man wird mich jetzt daran erinnern, daß Habermas kein logischer Positi-

vist oder Reduktionist ist, nicht einmal ein ›Naturalist‹. Für mich sieht es aber so 

aus, als läge seinem Wunsch, jeden Diskurs über Werte außerhalb der engen Gren-

zen der Diskursethik als bloße Verhandlung von Differenzen zwischen ›Lebenswel-

ten‹ zu behandeln, und auch dem Grund, weshalb er hier fürchtet, irgendeine Objek-

tivität zuzugestehen, die sich darüber hinaus auf einen solchen Wertediskurs 

erstreckt – der Furcht nämlich, ein solches Zugeständnis würde mit der ›Moderne‹ 

nicht vereinbar sein (hier ist das der moderne Verdacht gegenüber allem, was für 

›metaphysisch‹ gehalten wird) –, als lägen alledem positivistische Wünsche und 

Gründe zugrunde. Und die Idee, man könne den Positivisten sehr vieles einräumen 

und trotzdem ein kleines bißchen zurückbehalten, von dem man glaubt, es werde 

ausreichen, um die gesamte ethische Objektivität, die man wünscht oder braucht, 

wiederherzustellen, ist derselbe Irrtum, wie die positivistische Idee, man könne den 

Skeptikern sehr vieles einräumen und dennoch einen kleinen Rest zurückbehalten, 

von dem man glaubt, er werde ausreichen, die ganze wissenschaftliche Objektivität, 

die man wünscht oder braucht, wiederherzustellen.« Hilary Putnam: »Werte und 

Normen«, in: Günther/Wingert (Hg.), Die Öffentlichkeit der Vernunft (2001), S. 

280-313, hier S. 306f. u. 311f. Meines Erachtens bezeugen die von mir oben ver-

handelten Habermasschen Unterscheidungen sowie insgesamt die Strategie, eine 

spezifische soziale Praxis als die elementare Praxis auszuzeichnen und die davon 

unterschiedenen Praxen sozusagen instrumentalistisch zu naturalisieren, die Rich-

tigkeit von Putnams Diagnose. 

https://doi.org/10.14361/9783839404560 - am 14.02.2026, 14:13:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404560
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


200 | HABERMAS UND DERRIDA ÜBER ELEMENTARE VERGESELLSCHAFTUNG 

 

4.3  Ansprüche erheben oder  im Anspruch stehen 

 

In »Was heißt Universalpragmatik?« war Habermas der Frage nachgegangen, 

wodurch Sprechhandlungen sich dafür qualifizieren, die Ausbildung einer Bin-

dung zwischen Alter und Ego zu befördern. Nach Habermas’ (Searle folgender) 

Analyse spezifiziert der illokutionäre Aspekt von Sprechakten eine Art von En-

gagement, das der Sprecher eingeht. Dieses bestimmte Engagement bildet den 

Inhalt der ›interaktionsfolgenrelevanten Verbindlichkeiten‹, durch die der 

Sprechakt in einer Interaktionssituation koordinationswirksam werden kann. Im 

Fall eines Ratschlages zum Beispiel besteht das Engagement darin, eine be-

stimmte Verantwortung für die Folgen von Alters Handeln zu übernehmen, so-

fern dieser den Ratschlag befolgt. Das Eingehen dieses Engagements durch Ego 

ist aber nach Habermas alleine nicht hinreichend, um einen Bindungseffekt zu 

erzielen. Dieser Bindungseffekt beruht genauer darauf, daß Ego die Forderung 

erhebt, Alter möge anerkennen, daß das Eingehen dieses Engagements in der ge-

gebenen Situation hinsichtlich der drei Geltungsdimensionen der Wahrheit, der 

Richtigkeit und der Wahrhaftigkeit in Ordnung war und daß Ego darüber hinaus 

die Gewähr dafür übernimmt, einer möglichen Skepsis von Alter mit Gründen 

begegnen zu können, die das fragliche Engagement als tatsächlich in Ordnung 

ausweisen können und die einer Überprüfung durch Alter fähig sind. Habermas 

sieht die Ermöglichungsbedingung des Sozialen darin, daß wir als sprachliche 

Wesen in den Bezugnahmen auf unsere Gegenüber je den Anspruch auf die Gül-

tigkeit unserer Entäußerung erheben. Sozialität wäre demnach darauf gegründet, 

daß unser Status als vernünftige Wesen es uns ermöglicht, an unsere Gegenüber 

die Forderung zu richten, uns als begründetermaßen rechtmäßig handelnde Glie-

der des sozialen Zusammenhangs anzuerkennen. 

Demgegenüber geht Derrida davon aus, daß sich unsere Sozialität mit Bezug 

auf eine solche Gegründetheit unseres rechtmäßigen Handelns nicht verständlich 

machen läßt. Nach Derrida kann unsere Sozialität nicht auf die Stiftungsleistung 

einer durch Rechtsgründe getragenen Spontaneität zurückgehen. Wir können 

keine Möglichkeit des Sozialen denken, die gänzlich auf den Schultern von Alter 

und Ego ruhte, ohne eine Reduktion unserer normativen Bezüge vorzunehmen. 

Auch Derrida versteht normative Bezüge als eine Relation, die durch einen 

Anspruch charakterisiert ist. Dieser Anspruch wird aber nicht erhoben. In den 

Beziehungen zu unseren Gegenübern als zu Anderen sind wir in deren Anspruch 

gestellt. Dieses Gestelltsein geht auch nicht darauf zurück, daß die Anderen die-

sen Anspruch erheben würden. Sondern wir können überhaupt nur insoweit da-

von sprechen, in einer Beziehung zu unseren sozialen Gegenübern zu stehen, wie 

wir in deren Anspruch als in einem Anspruch stehen, der immer bereits gegeben 

ist. Das Verhältnis der sozialen Gegenüber zu diesem Anspruch ist wesentlich 

durch eine Passivität gekennzeichnet: Der Anspruch wird nicht erhoben, er wird 

empfangen. Derridas Verständnis von Sozialität hebt darauf ab, daß wir genau 

https://doi.org/10.14361/9783839404560 - am 14.02.2026, 14:13:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404560
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


ANSPRÜCHE ERHEBEN ODER IM ANSPRUCH STEHEN | 201 

 

das normative Moment des Sozialen – das, was man die soziale Bindung nennen 

könnte – nicht primär von einer Aktivität her verstehen können. Wo der Verge-

sellschaftungsprozeß von einem aktivischen Einsatz her gedacht wird, kann er 

nach Derrida nicht mehr von einem Kalkül unterschieden werden, in welchem 

jeder Zug letztlich eine aneignende Bewegung der aktiven Instanz ist. Eine aktive 

Instanz ist stets von einer gewissen Fülle ihrer Vermögen her gedacht, die sie an-

eignend produziert und reproduziert. An den Anderen um des Anderen willen 

gewandt zu sein, bedarf einer Passivität, in der wir gegenüber dem Anderen nicht 

als eine solche Fülle eines berechtigten Subjekts auftreten. 

Aus diesem Grund kann man im Anschluß an Derrida zu der Auffassung ge-

langen, daß das normative Moment unserer Bezüge von deren inhaltlicher Be-

stimmtheit zu trennen ist. Die in die Dimension des Sozialen stellende Passivität 

kann keine bestimmte Eigenschaft von Subjekten sein, denn als solche wäre sie 

nur ein anderer Teil ihrer Fülle. Normative Bindung ist nicht ein besonderer Typ 

von Gehalt. Es gibt nach Derrida keine besonderen Arten von Gehalten – wie et-

wa »ursprünglich illokutive Bedeutungen«
1
 –, deren Verständlichkeit darauf be-

ruhte, daß sie uns auf unser Dasein als soziale Wesen festlegten. Gehalt gibt es 

nur in Strukturen, die ebensosehr die Momente der normativen Sozialität wie der 

kalkulierenden Aneignung aufweisen. 

Dies heißt aber auch: Es kann keine Gehalte geben, die nicht dieses Moment 

aufweisen. Mit Bertram kann man das normative Moment der Bezüge, die wir 

ausbilden und qua derer wir in der Dimension des Sozialen stehen, als ein Impli-

kat unseres verstehenden Weltverhältnisses auffassen: »Verstehen heißt stets: an-

deres Verstehen als den Anspruch implizieren, an den man sich hält.«
2
 

In Habermas’ Theorie findet sich eine Entsprechung für diesen Begriff des 

Implikationsverhältnisses, deren andersartige Charakteristik die hier verfolgte 

Differenz weiter verdeutlichen kann. Auch Habermas will den normativen Gehalt 

sprachlicher Verständigung in bezug auf ein Verhältnis ausweisen, das es nicht 

nicht geben kann: in bezug auf die im kommunikativen Handeln unvermeidli-

chen Präsuppositionen. Habermas spricht von den zwar kontrafaktischen, aber 

notwendigen Idealisierungen, die Sprecher in diskursiver Verständigung vor-

nehmen müssen.  

Der Unterschied zwischen notwendigen Idealisierungen einerseits und Impli-

kationsverhältnissen andererseits hängt mit der bereits angesprochenen Unter-

scheidung zwischen einer grundlegenden Aktivität und einer grundlegenden Pas-

sivität zusammen. Dabei verweist die Rede von einem Implikationsverhältnis 

noch auf eine andere Bestimmung, die Derridas Konzeption charakterisiert. Der-

rida versteht das Verstehen als ein Geschehen, oder, wie er auch häufig sagt, als 

ein Ereignis. Mit der Bestimmung eines Geschehenscharakters des Verstehens ist 

noch deutlicher als mit der Rede von einer Passivität gekennzeichnet, daß wir die 

                                                 

1 J. Habermas: UPmk, S. 414f. 

2 Vgl. G.W. Bertram: SpG, S. 160. 

https://doi.org/10.14361/9783839404560 - am 14.02.2026, 14:13:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404560
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


202 | HABERMAS UND DERRIDA ÜBER ELEMENTARE VERGESELLSCHAFTUNG 

 

Momente unseres Weltverhältnisses nicht auf eine Stiftungsleistung zurückfüh-

ren können. Und zwar in keiner Dimension; das ist der entscheidende Unter-

schied gegenüber Habermas. Denn in einer Hinsicht liegt Habermas ebenfalls 

viel daran, unser Weltverhältnis nicht auf eine Stiftungsleistung zurückzuführen.  

Habermas ist, wie dargestellt, der Meinung, daß wir die realistische Intuition 

nur verteidigen können, wenn wir unseren Bezug zur objektiven Welt nicht als 

von uns gestiftet (im Sinne von ›konstruiert‹) auffassen. Aber er veranschlagt so 

etwas wie einen Geschehenscharakter des Verstehens nur für diese Dimension 

unseres Weltverhältnisses. Demgegenüber geht die normative Dimension unserer 

Weltbezüge nach Habermas’ Vorstellung auf eine Stiftungsleistung zurück: Auf 

die normativ gehaltvollen Idealisierungen, die wir im kommunikativen Handeln 

stets vornehmen müssen und die letztlich den Bindungseffekt des Erhebens von 

Geltungsansprüchen begründen.
3
  

Interessanterweise resultiert daraus auch in Habermas’ Theorie, daß derjenige 

Weltbezug, der durch einen Geschehenscharakter gekennzeichnet wird, der ba-

salere ist. Die Rationalitätsnormen, qua derer wir das Reich des Normativen pro-

duzieren und reproduzieren können, stammen aus dem Bezug zur objektiven 

Welt, in der wir problemlösend ›evolutionäre Lernprozesse‹ bloß fortsetzen. 

Daß die Derridasche Konzeption eine tatsächlich soziale Rationalität und 

nicht nur eine Rationalität des Sozialen faßt, wird also auch dadurch ermöglicht, 

daß Derrida die Momente des Normativen und des Gehalts so miteinander ver-

knüpft, daß der Geschehenscharakter des Verstehens beide in gleicher Weise be-

trifft. Die Rede von einem Geschehenscharakter des Verstehens besagt aber 

nichts anderes, als daß es sich um einen Weltbezug handelt, der in Verständnis-

sen endlicher und raumzeitlicher Wesen besteht, die mit Kontingenzen umgehen. 

Eine Verweltlichung des Kantischen Faktums der Vernunft kann nur gelingen, 

wenn auch in der Dimension unserer normativen Gebundenheit die Verhältnisse, 

                                                 

3 Die von Habermas in »Richtigkeit versus Wahrheit« vorgebrachte Vorstellung, daß 

uns in der moralischen Reflexion die »regulative Idee der gegenseitigen Einbezie-

hung von Fremden in eine inklusive – und insofern universale – Welt wohlgeordne-

ter interpersonaler Beziehungen« (S. 285) leitet, ändert an dieser Konstellation 

nichts. Der Rückgriff auf das Konzept einer regulativen Idee macht schon deutlich, 

daß der Sinn des Normativen von einem Konstruktionsprinzip der Vernunft her 

erläutert wird und nicht von den Implikationen her, die die Situation mit sich bringt, 

in die sich eine weltliche Vernunft gestellt findet. Darüber hinaus halte ich es für 

ausgeschlossen, daß sich mit der Idee einer Welt, die sich durch die Universalität 

einer völligen Inklusion des Fremden auszeichnen soll, »ein für Differenzen hoch 

empfindlicher Universalismus« verbinden läßt. (J. Habermas: Die Einbeziehung des 
Anderen, S. 7) Hier sind die oben (im Abschnitt 3.1) vorgetragenen Überlegungen 

Derridas zum Begriff einer unbegrenzten Strukturalität klärend. Die Unbegrenztheit 

einer Struktur kann gerade nicht als eine totale Integration verstanden werden, son-

dern liegt in der Bewegung der sie konstituierenden Differenzierungen. Vgl. auch 

den schon erwähnten Aufsatz von Bohman über den Widerstreit holistischer und 

Totalitätskonzeptionen bei Habermas (J. Bohman: »›System and Lifeworld‹. Haber-

mas and the Problem of Holism”.) 

https://doi.org/10.14361/9783839404560 - am 14.02.2026, 14:13:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404560
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


ANSPRÜCHE ERHEBEN ODER IM ANSPRUCH STEHEN | 203 

 

in denen wir leben, nicht als von uns gestiftet erachtet werden, sondern als Ver-

hältnisse, die uns genauso zustoßen, wie wir uns handelnd zu ihnen in Beziehung 

setzen. 

 

 

https://doi.org/10.14361/9783839404560 - am 14.02.2026, 14:13:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404560
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


204 | HABERMAS UND DERRIDA ÜBER ELEMENTARE VERGESELLSCHAFTUNG 

 

4.4  Normat ivi tät  a ls  Regul ierung oder  a ls  Bindung 

 

 

Die Diskursethik erläutert den Geltungssinn des Normativen als ideal gerechtfer-

tigte Akzeptabilität. Daß wir Normen ihrer Geltung wegen, das heißt aus Pflicht 

folgen, resultiert nach dieser Vorstellung daraus, daß einer gültigen Norm alle 

von ihr Betroffenen in einem unter idealen Bedingungen geführten Diskurs müß-

ten zustimmen können. Dieser Ansatz versteht sich als die Entfaltung des norma-

tiven Gehalts der Präsuppositionen, die wir im verständigungsorientierten 

Sprachgebrauch stets machen. Die Grundidee besteht in dem Gedanken, daß der 

Zusammenhang von Bedeutung und Geltung allen Umgang mit Gehalt, seien es 

Sachverhalte in der objektiven Welt, Empfindungen o.ä. in der subjektiven Welt 

oder eben Normen in der sozialen Welt, durch Gründe beurteilbar macht. In der 

Beschreibung des Mechanismus kommunikativer Handlungskoordinierung tritt 

dieser Gedanke in der Form auf, daß die in jedem Sprechaktangebot enthaltene 

Gewähr für die Gültigkeit des mit dem Sprechakt erhobenen Anspruchs auf 

Gründe verweist, die Alter in seiner Reaktion auf das Sprechaktangebot mit einer 

mehr oder weniger expliziten Stellungnahme mit Ja oder Nein akzeptiert oder ab-

lehnt. 

Aus meiner bisherigen Darstellung ging bereits hervor, daß Derrida die Di-

mension des Normativen mit der Dimension des Gehalts nicht im Rekurs auf 

Gründe verknüpft. Daß wir als Verstehende implizit durch den Anspruch des 

Anderen gebunden sind, hängt nicht mit einer Begründbarkeit dieses Anspruchs 

zusammen. Im letzten Abschnitt habe ich diesen Unterschied zwischen Derridas 

und Habermas’ Konzeptionen unter dem Aspekt der Aktivität bzw. Passivität 

verhandelt. Jetzt will ich auf einen anderen Aspekt aufmerksam machen: Bei 

Derrida ist die Möglichkeit des Verstehens und damit unser normatives Bezogen-

sein auf unsere Gegenüber nicht an die Beurteilung von Richtigkeiten des Han-

delns oder Sprechens gebunden, zu der uns Gründe berechtigen. Derrida folgt 

nicht der Idee, daß ein sprachlicher Weltbezug in der Weise auf ein Spiel des 

Gebens und Nehmens von Gründen verweist, daß wir das mit dem Verstehen von 

Gründen verbundene Vermögen, falsch und richtig zu unterscheiden, als die 

Grundlage unseres Verstehens überhaupt ansehen sollten. 

In Falschgeld bringt Derrida dazu folgende Überlegung vor: »Das falsche 

Geldstück ist als solches niemals Falschgeld. Sobald es ist, was es ist, anerkannt 

als solches, hört es auf, als Falschgeld zu wirken und zu gelten. Es ist nur, wenn 

es sein kann, möglicherweise [peut-être], was es ist.«
1
 Mit einem falschen Geld-

stück zu bezahlen, können wir als einen ungültigen Zug im Spiel des Gebens und 

Nehmens von Geld ansehen, den wir analog zum Gebrauch eines ›nicht wohlge-

formten symbolischen Ausdrucks‹ als einen ungültigen Zug im Sprachspiel ver-

stehen können. Die Frage ist nun, ob wir auf der Grundlage der Unterscheidung 

                                                 

1 J. Derrida: FG, S. 117. (Herv. im Orig.) 

https://doi.org/10.14361/9783839404560 - am 14.02.2026, 14:13:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404560
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


NORMATIVITÄT ALS REGULIERUNG ODER ALS BINDUNG | 205 

 

zwischen richtigen und falschen Zügen verstehen können, was es überhaupt 
heißt, einen Zug im Sprachspiel zu machen, das heißt einen Zug zu machen, der 

für uns Gehalt hat. Derrida ist der Meinung, daß wir diesen Weg der Erläuterung 

nicht gehen können. Und zwar deswegen, weil ein ungültiger Zug im Sprachspiel 

oder im Spiel des Geben und Nehmens von Geld genau genommen gar kein Zug 

in diesem Spiel ist. 

Wenn ich mit einem falschen Geldstück zahle, gehe ich – unter den Prämis-

sen einer an der Differenz von gültigen und ungültigen Zügen orientierten Be-

schreibung – tatsächlich überhaupt nicht mit Geld um. Das zeigt sich aus der Per-

spektive dieser Beschreibung daran, daß ich in dem Moment, in dem das Falsch-

geld als solches betrachtet wird, nicht mehr damit zahlen kann. Und genauso 

verhielte es sich mit einem nicht wohlgeformten Zug im Sprachspiel. Einen un-

gültigen Zug in dieser Sorte von Spiel zu machen, heißt nicht dieses Spiel zu 

spielen. Daraus folgt aber, daß das Verstehen der Züge, die wir in diesen Spielen 

machen, nicht auf der Grundlage der Unterscheidung zwischen richtigen und fal-

schen Zügen zustande kommen kann. Wir könnten nicht verstehen, was es be-

deutet, mit Falschgeld zahlen zu wollen, wenn wir zunächst entscheiden würden, 

daß der Umgang mit Falschgeld nichts mit dem Umgang mit Geld zu tun hat. 

Wir könnten gar keinen Begriff des Falschgelds haben, weil wir nicht verstehen 

könnten, wie gültige Züge im Spiel zu ungültigen Zügen stehen. 

Daß wir den Umgang mit Falschgeld in den Zusammenhang des Umgangs 

mit Geld einbetten, funktioniert also nicht abhängig von der Beurteilung dieses 

Umgangs als eines falschen oder richtigen Zugs im Spiel des Gebens und Neh-

mens von Geld. Und das gilt für alle Spiele, deren Regeln wir als konstitutiv be-

schreiben können, insbesondere für den Versuch, sprachliche Gehalte durch kon-

stitutive Regeln des Sprachspiels zu erklären. Wir können Gehalt nicht in Ter-

mini einer Regelkonformität erläutern.
2
 Unser Verständnis von Praktiken, die wir 

auf bestimmte Zusammenhänge beziehen, versteht die Praktiken im Status eines 

›vielleicht‹, wie Derrida sagt, also jenseits der Bewertung ihrer Richtigkeit. 

Wie oben dargestellt konzipiert auch Derrida einen intrinsischen Zusammen-

hang zwischen Normativität und Gehalt. Dabei werden normative Verhältnisse 

aber nicht als ein bestimmter Typ von Gehalt verstanden, die in einer besonderen 

Art von Diskurs verankert und darin mit einer besonderen Art von Gründen ver-

bunden sind. In Derridas Theorie ist das normative Moment unserer Bezüge auf 

soziale Gegenüber nicht von der Bewertung der Richtigkeit dieses Bezugs her zu 

verstehen. Anders formuliert: Aus Derridas Perspektive trifft die Beschreibung 

nicht zu, daß uns wir immer dann, wenn wir im Ausbilden von Verständnissen an 

                                                 

2 Vgl. analoge Argumentationen gegen die Idee, daß wir die Bedeutung von Ausdrü-

cken auf der Basis einer Beschreibung der Sprache als auf konstitutiven Regeln ba-

sierend erläutern können in S. Rödls Diskussion von Katrin Glüers These, daß wir 

den Status der logischen Gesetze nicht in Begriffen konstitutiver Regeln beschrei-

ben können (S. Rödl: »Norm und Natur«, S. 100ff.), sowie G.W. Bertrams Erörte-

rung des Befolgens konstitutiver sprachlicher Regeln in SpG, S. 191ff. 

https://doi.org/10.14361/9783839404560 - am 14.02.2026, 14:13:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404560
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


206 | HABERMAS UND DERRIDA ÜBER ELEMENTARE VERGESELLSCHAFTUNG 

 

unsere Gegenüber anschließen, auf der Grundlage der Beurteilung der Entäuße-

rung unserer Gegenüber bewegen. Die basale soziale Bezugnahme ist bei Derrida 

nicht, wie bei Habermas, mit Ja/Nein-Beurteilungen verbunden. 

Auch wenn man mit Derrida normative Verhältnisse als das soziale Moment 

unseres Weltbezugs auffaßt, erscheint aus der Perspektive seiner Theorie Haber-

mas’ Konzeption der sozialen Welt als der Gesamtheit der legitim geordneten 

Beziehungen als zu eng. Man kann zum Beispiel an die Interaktion denken, die 

beim gemeinsamen Musizieren statt hat. Die Interaktion, die das gemeinsame 

Musizieren zu einer manchmal außerordentlich intensiven sozialen Erfahrung 

macht, liegt nicht darin, daß sozusagen alle korrekt ihre Stimme so spielen, daß 

die Stimmen sich zu einer richtig aufgeführten Partitur ergänzen. Eine anspre-

chende oder sogar aufwühlende Aufführung unterscheidet sich von einer nichts-

sagenden dadurch, daß die Aufführenden in der Praxis ihres Musizierens we-

chselweise Verständnis erzielen. Dabei ist nicht die Frage, ob einer richtig oder 

falsch spielt, sondern ob wechselseitige Anschlüsse gelingen. Das Kriterium ei-

nes solchen Gelingens ist aber nicht die Richtigkeit oder Falschheit. Das ist in 

Orchesterzusammenhängen nicht anders als bei einem Quartett und besonders 

deutlich tritt es im Fall von improvisierter Musik hervor. Die Weise, wie ein 

Baßgitarrist den variierenden Rhythmen des Schlagzeuges folgt und der Schlag-

zeuger den Linien des Basses, zeugt davon, wieviel Verständnis in einer solchen 

Rhythmusgruppe herrscht. Es gibt hier verschiedenste Formen von Anschlüssen 

und es sind häufig gerade die neuen, ungehörten, die für den Moment den stärks-

ten Bezug unter den Instrumentalisten stiftet. Aber wie Schlagzeug und Baß hier 

zueinander Stellung nehmen, hat nicht die Form von Ja/Nein-Stellungnahmen. 

Zweifellos binden sich die Praktiken aneinander, aber nicht, indem sie implizit 

Bewertungen über Richtigkeiten vornehmen, sondern indem sie die Struktur des 

eigenen musikalischen Verstehens von der anderen Entäußerung als dieser be-

sonderen Entäußerung her entwickeln. 

Das Beispiel ruft eine Charakterisierung in Erinnerung, die Habermas häufig 

für unterschiedliche als neostrukturalistisch eingeordnete Theoretiker gebraucht. 

Diese findet sich unter anderem im Rahmen einer Bestimmung der Diskurstheo-

rie des Rechts als eines Versuchs das »normativ-praktische[] Selbstverständnis 

der Moderne im ganzen [...] so zu rekonstruieren, daß es seinen normativen Ei-

gensinn gegenüber szientistischen Reduktionen wie gegenüber ästhetischen As-

similationen behaupten kann.«
3
 Zwei Fußnoten ordnen den szientistischen Re-

duktionismus Luhmann und den Ästhetizismus Derrida zu. Den Vorwurf des 

Ästhetizismus verstehe ich dabei so, daß Habermas es als falsch und sozusagen 

der harten Welt des Ungerechten nicht standhaltend ansieht, den Begriff der Ge-

rechtigkeit als den Anspruch zu erläutern, dem Besonderen gerecht zu werden. 

                                                 

3 J. Habermas: Faktizität und Geltung. Beiträge zur Diskurstheorie des Rechts und 

des demokratischen Rechtsstaats. Vierte, um Nachwort und Literaturverzeichnis 

erweiterte Ausgabe, Frankfurt/Main: Suhrkamp 1994, S. 11. 

https://doi.org/10.14361/9783839404560 - am 14.02.2026, 14:13:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404560
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


NORMATIVITÄT ALS REGULIERUNG ODER ALS BINDUNG | 207 

 

Konfrontiert mit diesem Vorwurf erscheint Derrida fast eher als ein Platzhalter 

für Adorno, dessen Ästhetische Theorie der Kunst die Rolle zugeschrieben hatte, 

die Integrität des besonderen Nichtidentischen zu wahren (für Habermas ein wei-

teres Verfehlen der Notwendigkeit, die normativen Grundlagen der eigenen The-

orie ausweisen zu können). Hier liegt also eine tiefgreifende Differenz in Ha-

bermas’ und Derridas Verständnis des Sozialen. Habermas hält es nicht für 

denkbar, die Konstitution des Sozialen in Termini der Alterität, das heißt in Ter-

mini eines Bezugs auf das Andere als das andere Besondere begreiflich zu ma-

chen. Diese Konstitution soll nur durch die Vermittlung einer Regel möglich 

sein. Das oben gegebene Beispiel des Musizierens sollte phänomenal greifbar 

machen, was die vorliegende Arbeit in der Auseinandersetzung mit Derrida sys-

tematisch entwickelt hat: Daß diese Vorstellung einer Vermittlung über regulie-

rende Normen zu einer Fehlkonzeption des Sozialen führt, die neben den disku-

tierten theoretischen Folgeproblemen auch zu einem sehr verengten Begriff des-

sen führt, was es heißt, sozial gebunden zu sein. 

Der häufig erhobene Vorwurf, die Dekonstruktion könne auf der Basis eines 

am Besonderen orientierten Begriffs der Gerechtigkeit keine Anleitung für die 

notwendige politische oder rechtliche Regulierung unserer faktischen Verhält-

nisse liefern, trifft so die veränderte Vorstellung von der Beschaffenheit des So-

zialen in gewisser Weise recht gut; er versteht nur das Argument nicht, das dahin 

führt. Das Argument besagt, daß es einer Vermittlung des Begriffs der Gerech-

tigkeit mit den Notwendigkeiten des Faktischen nicht bedarf, weil dieser Begriff 

der Gerechtigkeit der Begriff eines Verhältnisses ist, in das wir uns faktisch – 

und zwar insofern wir uns überhaupt in Verhältnissen verstehen: faktisch unaus-
weichlich – gestellt sehen. Die Normativität unseres Bezugs auf unverfügbare 

Andere, an dem wir unser Verstehen als das Verstehen von Anderem ausbilden, 

ist eine Implikation der Faktizität unseres Standes in der Welt. 

Der Vorwurf der politischen Belanglosigkeit eines vom Anspruch des Ande-

ren her erläuterten Begriffs der Gerechtigkeit beruht auf einer Prämisse der Art, 

daß die Moral der Ergänzung durch das positive Recht bedarf, denn »[a]nders als 

die Moral muß nämlich das Recht das Gefälle zwischen Norm und Wirklichkeit 

normativ, auf dem Wege der Rechtsetzung, überbrücken.«
4
 Die Kluft, die es hier 

zu überbrücken gilt, tut sich auf, weil nach dieser Vorstellung nur der von mora-

lischen Gründen erreichbar ist, der in moralischer Einstellung handelt. Wer dies 

aber nicht tut, dem kann kein moralisches Argument entgegengehalten werden, 

das ihn überzeugen können müßte, die moralische Einstellung einzunehmen.
5
 

Weil das Regulativ der Moral nur greifen kann, wo die Einstellung einer Berück-

                                                 

4 J. Habermas: »Realismus nach der sprachpragmatischen Wende«, S. 62. 

5 Dies verficht Habermas gegen Apel, der für die Erweiterung der Diskursethik um 

ein Ergänzungsprinzip eintritt, das über den zur bloßen Normenprüfung geeigneten 

Universalisierungsgrundsatz hinaus von allen eine »moralische Verantwortung für 

die Institutionalisierung von Recht und Moral« fordern soll. Vgl. J. Habermas: »Re-

alismus nach der sprachpragmatischen Wende«, S. 60f. 

https://doi.org/10.14361/9783839404560 - am 14.02.2026, 14:13:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404560
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


208 | HABERMAS UND DERRIDA ÜBER ELEMENTARE VERGESELLSCHAFTUNG 

 

sichtigung des Sozialen eingenommen wird, soll das Recht beispringen, um letzt-

lich mit Mitteln des Zwangs einen normativ legitimierten externen Ersatz für die 

mangelnde innere Orientierung am Sozialen zu schaffen. 

In dieser Auffassung des Rechts als einer legitimen Fortsetzung der mora-

lisch gerechtfertigten Regulierung mit anderen Mitteln kann aber nicht verständ-

lich gemacht werden, was Habermas in dem angeführten Zitat als die Aufgabe 

des Rechts beschreibt: eine normativ angeleitete Rechtsetzung zu betreiben. Die 

Gründe dafür wurden oben diskutiert: Die Figur einer Rechtsetzung, die eine 

Normwirklichkeit setzt, indem sie den normativen Regeln des Gerechtigkeitsver-

ständnisses folgt, bleibt im Regelregreß stecken. Sie wird nie ausweisen können, 

warum gerade diese konkretisierte Rechtsnorm als eine Umsetzung jener morali-

schen Norm soll gelten können. Daher ist diese Normativität der Rechtsetzung 

der Wirklichkeit nicht näher oder ferner als jene der Moral. 

Derridas Auffassung der Normativität als wurzelnd in einem Anspruch des 

Anderen stellt einen Versuch dar, die Wirklichkeit des Normativen in anderer 

Weise zu fassen. Die Diagnose für die Widersprüchlichkeit der Habermasschen 

und vergleichbarer Auffassungen des Normativen lautet: Normative Bezüge 

können nicht als regulierende Verhältnisse gedacht werden. Derrida ist der Auf-

fassung, daß das Normative als ein Gebundensein nicht im Sinne einer wirksa-

men Regulierung zu verstehen ist, sondern im Sinne eines unverfügbaren An-

spruchs. 

Dies stellt das wichtigste Ergebnis der vorliegenden Untersuchung über die 

Grundlagen des Sozialen dar. Wenn wir soziale Verhältnisse als normativ struk-

turierte Verhältnisse auffassen wollen, dann können wir eine Irreduzibilität des 

Sozialen nur denken, wenn wir nicht danach fragen, wie sozialitätsermöglichende 

Regulierungen zustande kommen, sondern danach, worin die Sozialität unserer 

Bindungen besteht. Die Frage nach der Möglichkeit des Sozialen ist nicht eine 

Frage nach der Möglichkeit bestimmter Ordnungen, die auf bestimmten Richtig-

keiten beruhen, sondern es ist eine Frage nach dem Charakter der Bindung, die 

uns in die Dimension des Sozialen stellt. Ein Modell elementarer Vergesell-

schaftung, das darauf angelegt ist, eine Erklärung dafür liefern zu können, wie 

die richtigen Regulierungen zum Zug kommen, wird das Soziale letztlich immer 

reduzieren. In diesem Sinne beruht auch die Kantische Idee einer Bindung an das 

allgemeine Gesetz auf jener transzendentalistischen Grundlage, auf der das Fak-

tum der Vernunft noch das einer allgemein-individuellen Vernunft ist. Gesucht 

ist aber der Begriff einer konkret-sozialen Vernunft und der ist auf Basis der Idee 

der Selbstbindung im Sinne einer Selbstregulierung nicht zu gewinnen. Der Beg-

riff des Normativen als einer Regulierung, die sich an der Unterscheidung zwi-

schen dem Richtigen und dem Falschen orientiert, bleibt immer ein vorgängig 

epistemischer Begriff des Normativen. Von ihm aus kann nur verständlich ge-

macht werden, warum es rational ist, sozial zu sein, aber nicht, warum wir ratio-

nal nur sein können, weil wir sozial sind. 

https://doi.org/10.14361/9783839404560 - am 14.02.2026, 14:13:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404560
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


NORMATIVITÄT ALS REGULIERUNG ODER ALS BINDUNG | 209 

 

Demgegenüber scheint es mir fruchtbar, Derrida und Lévinas darin zu folgen, 

das Moment der Normativität von Bezügen vom Moment ihres Gehaltes zu un-

terscheiden. Unter dieser Voraussetzung kann verständlich gemacht werden, daß 

wir zu Verständnissen oder zu Rationalität (sofern diese nicht auf das Vermögen, 

Richtiges und Falsches zu unterscheiden, zurückgeführt wird) stets nur gelangen, 

sofern wir normativ gebunden sind. Dann ist die Reichweite des Sozialen nicht 

mehr geringer als jene des Rationalen und damit eine zentrale Prämisse auch des 

Habermasschen Theorieprojekts erfüllt. 

 

 

https://doi.org/10.14361/9783839404560 - am 14.02.2026, 14:13:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404560
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


210 | HABERMAS UND DERRIDA ÜBER ELEMENTARE VERGESELLSCHAFTUNG 

 

4.5  Eine normat ive Grundlegung der  Kr i t ik? 

 

 

Mit dem Ende dieser Untersuchung stehen wir noch am Anfang des Unterfan-

gens, um dessentwillen sie angegangen wurde. Als sloganartiger Tagungstitel 

hätte die Ausgangsfrage in etwa lauten können: Was heißt Kritische Theorie der 

Gesellschaft – mit Habermas und Derrida? Es wurde sicherlich nur ein Aus-

schnitt der Themen berührt, die sich mit dieser Frage verbinden lassen. Verfolgt 

wurden die Fragen, wie die Habermassche Idee zu verstehen ist, daß es einen Zu-

sammenhang zwischen Sprachlichkeit und Sozialität gibt, der für eine Gesell-

schaftstheorie des fraglichen Typs relevant ist, in welchem systematischen Kon-

text Habermas diese Frage entwickelt und wie sich dies alles darstellt, wenn man 

Derrida auf dieselbe Frage hin liest. 

Diese enge Fragestellung muß sich dadurch rechtfertigen, daß Habermas’ 

Überzeugung, die Erläuterung des Zusammenhangs von Sprachlichkeit und Sozi-

alität sei für eine kritische Gesellschaftstheorie zentral und mehr noch: grundle-

gend, ein ebenso schwierig zu entfaltender wie interessanter Gedanke ist. Zur 

Rechtfertigung dieser Fragestellung hat man in Derrida einen Gewährsmann. 

Wenn man die Frage nach dem Zusammenhang von Sprachlichkeit und Sozialität 

als die Frage danach auffaßt, in welcher Weise die Dimension des Normativen 

als ein untilgbares und irreduzibles Moment dessen ausgewiesen werden muß, 

wie wir uns in der Welt verstehen, dann bildet diese Frage ein Herzstück ebenso 

von Derridas wie von Habermas’ Werk. Man kann also sagen, daß Habermas und 

Derrida mindestens in dieser wichtigen Hinsicht die Perspektive teilen, aus der 

sie über unser gesellschaftliches Dasein nachdenken. 

Man kann diese Diagnose auch sprachtheoretisch wenden. Derrida ist ebenso 

wie Habermas der Meinung, daß wir nicht verstehen können, was die Sprache 

ausmacht, wenn wir es nicht im Zusammenhang damit verstehen, worin die irre-

duzible Sozialität unseres Daseins besteht. Diese Perspektive auf die Sprache 

geht über eine rein sprachphilosophische Erörterung einer Verknüpfung des 

sprachlich strukturierten Umgangs mit Gehalten mit einer normativen Struktur 

der Sprache hinaus, wie sie z.B. weithin der Gegenstand der Debatte um das 

sprachliche Regelfolgen ist. Wir können nach Habermas und Derrida unsere 

Sprachlichkeit nur erläutern, wenn wir diese Erläuterung mit dem Gedanken ver-

knüpfen, daß die Sprache uns als Gegenüber in ein sozialitätseröffnendes Ver-

hältnis zueinander bringt, in dem wir uns – eher mit Derrida gesprochen – an den 

Anderen um des Anderen willen gebunden verstehen oder – in eher Kantisch-

Habermasschen Termini formuliert – den Anderen als Zweck an sich selbst anse-

hen. Habermas und Derrida vertreten, daß wir unseren Stand in der Welt als ver-

stehende Wesen wiederum selbst nur verstehen können, wenn wir uns vor die 

Aufgabe gestellt sehen, uns darüber auseinanderzusetzen, wie unsere sozialen 

Verhältnisse als gerechte Verhältnisse eingerichtet sein können. 

https://doi.org/10.14361/9783839404560 - am 14.02.2026, 14:13:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404560
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


EINE NORMATIVE GRUNDLEGUNG DER KRITIK? | 211 

 

Dennoch gibt es einen Dissens zwischen Derrida und Habermas, der die 

scheinbar vorrangigste Festlegung des letzteren betrifft. Eine kritische Theorie 

der Gesellschaft wird nach Derrida keine Theorie sein können, die ihre normati-

ven Grundlagen auszuweisen vermag. Derrida ist der Gedanke fremd, daß das 

Normative eine Grundlage sein könnte. Die normative Grundlage einer kritischen 

Gesellschaftstheorie müßte eine Grundlage sein, die die kritischen Unterschei-

dungen instruiert, welche die Theorie in ihre Beschreibungen gesellschaftlicher 

Verhältnisse einzeichnet. Eine solche normative Grundlage wäre als ein Kompaß 

zu verstehen, der uns den richtigen vom falschen Gang der gesellschaftlichen 

Dinge unterscheiden läßt, um gegebenenfalls regulierend eingreifen zu können. 

Wie oben erörtert, versteht Derrida die Normativität des Sozialen nicht als einen 

Zusammenhang des Unterscheidens von Richtigem und Falschem mit einer daran 

orientierten Regulierung unserer Entäußerungen. Damit scheint klar, daß wir 

nach Derrida das Theoretisieren unseres gesellschaftlichen Lebens nicht mit der 

Hoffnung verbinden dürfen, wir könnten einen Kompaß finden, der uns in allen 

Situationen den Weg zu gerechteren Verhältnissen wiese. Das Normative gibt 

dem Verständnis Derridas folgend kein Fundament ab, auf dem wir ein Theorie-

gebäude errichten könnten, das, sozusagen nach der richtigen Himmelsrichtung 

ausgerichtet, der Kritik den Weg weist. Die Frage der Gerechtigkeit läßt sich 

nicht mit dem Projekt einer Theoriegrundlegung verknüpfen. 

Derrida erscheint somit beinahe als der strengere Kantianer. Denn obschon 

wir nicht auf sicheres Geleit im normativ gebahnten Gelände hoffen dürfen, sind 

wir nach Derrida auf die Gerechtigkeit verpflichtet. Wir sind vom Anderen ver-

pflichtet, weil wir sonst, mit Brandom gesprochen, nicht ›wir‹ sagen könnten. 

Wir sind – mit Derridas Formulierungen aus Die Einsprachigkeit des Anderen 

gesagt – die, denen es mit dem Sagen-Können aufgegeben ist, das Sprechen des 

Anderen als das Versprechen jener einzigartigen Sprache zu verstehen, die un-
sere Sprache wäre – ohne daraus zu schließen, daß diese Sprache die Sprache al-
ler werden könnte. 

https://doi.org/10.14361/9783839404560 - am 14.02.2026, 14:13:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404560
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


 

https://doi.org/10.14361/9783839404560 - am 14.02.2026, 14:13:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404560
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


 

Verzeichnis der verwendeten Siglen 

 

 

Dif Jacques Derrida: »Die différance«, in: ders., Randgänge der Philoso-

phie, 2., überarb. Aufl, Wien: Passagen 1999, S. 31-56. 

DZPhil Deutsche Zeitschrift für Philosophie. 

EA Jacques Derrida: »Die Einsprachigkeit des Anderen oder die Prothese 

des Ursprungs«, in: Anselm Haverkamp(Hg.), Die Sprache der Ande-

ren. Übersetzungspolitik zwischen den Kulturen, Frankfurt/Main: Fi-

scher 1997, S. 15-41. 

EBkH Jürgen Habermas: »Erläuterungen zum Begriff des kommunikativen 

Handelns«, in: ders., Vorstudien und Ergänzungen zur Theorie des 

kommunikativen Handelns, Frankfurt/Main: Suhrkamp: 1984, S. 571-

606. 

ED Jürgen Habermas: Erläuterungen zur Diskursethik, Frankfurt/Main: 

Suhrkamp 1991. 
EpnK Lutz Wingert: »Epistemisch nützliche Konfrontationen mit der Welt?«, 

in: ders./Klaus Günther (Hg.), Die Öffentlichkeit der Vernunft und die 

Vernunft der Öffentlichkeit. Festschrift für Jürgen Habermas, Frank-

furt/Main: Suhrkamp 2001, S. 77-105. 
ExVn Robert B. Brandom: Expressive Vernunft. Begründung, Repräsentation 

und diskursive Festlegung, Frankfurt/Main: Suhrkamp 2000. 

FG Jacques Derrida: Falschgeld. Zeit geben I, München: Fink 1993. 

HuD Georg W. Bertram: Hermeneutik und Dekonstruktion. Konturen einer 

Auseinandersetzung der Gegenwartsphilosophie. München: Fink 2002. 

LaR Maeve Cooke: Language and Reason: A Study of Habermas’s Pragmat-

ics, Cambridge (Mass.): MIT Press 1994. 

MBkH Jürgen Habermas: Moralbewußtsein und kommunikatives Handeln, 

Frankfurt/Main: Suhrkamp 
6
1996. 

https://doi.org/10.14361/9783839404560 - am 14.02.2026, 14:13:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404560
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


214 | SIGLENVERZEICHNIS 

 

NMD Jürgen Habermas: Nachmetaphysisches Denken. Philosophische Auf-

sätze, Frankfurt/Main: Suhrkamp 1988. 

PdM Jürgen Habermas: Der philosophische Diskurs der Moderne. Zwölf 

Vorlesungen, Frankfurt/Main: Suhrkamp 1985. 

SD Jacques Derrida: Die Schrift und die Differenz, Frankfurt/Main: Suhr-

kamp 1971. 

SpG Georg W. Bertram: Die Sprache und das Ganze. Entwurf einer antire-

duktionistischen Sprachphilosophie, Habilitationsschrift, Hildesheim 

2003. 

TkH Jürgen Habermas: Theorie des kommunikativen Handelns, Frankfurt/ 

Main: Suhrkamp 1988 (Erste Auflage der Taschenbuchausgabe; folgt 

der vierten Auflage der Originalausgabe von 1981.) 

UPmk Jürgen Habermas: »Was heißt Universalpragmatik?«, in: ders., Vorstu-

dien und Ergänzungen zur Theorie des kommunikativen Handelns, 

Frankfurt/Main: Suhrkamp 1984, S. 353-440. 

VE Jürgen Habermas: Vorstudien und Ergänzungen zur Theorie des kom-

munikativen Handelns, Frankfurt/Main: Suhrkamp: 1984 

WNS Jacques Derrida: Wie nicht sprechen. Verneinungen, Wien: Passagen u. 

Wien: Böhlau 1989. 

WR Jürgen Habermas: Wahrheit und Rechtfertigung. Philosophische Auf-

sätze. Frankfurt/Main: Suhrkamp 1999. 

https://doi.org/10.14361/9783839404560 - am 14.02.2026, 14:13:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404560
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


 

Literaturverzeichnis 

 

Texte von Jacques Derrida 

 

Derrida, Jacques: »Cogito und Geschichte des Wahnsinns«, in: ders., Die Schrift 

und die Differenz, Frankfurt/Main: Suhrkamp 1971, S. 53-101. 

— »Die Struktur, das Zeichen und das Spiel im Diskurs der Wissenschaften 

von Menschen«, in: ders., Die Schrift und die Differenz (1971), S. 422-

442. 

— Grammatologie, Frankfurt/Main: Suhrkamp 1974. 

— Positionen, Wien u. Graz: Böhlau 1986. 

— Schibboleth. Für Paul Celan, Wien u. Graz: Böhlau 1986. 

— »Afterword: Toward an Ethics of Discussion« in: ders., Limited Inc., 

Evanston (Ill.): Northwestern University Press 1988, S. 156-158. 

— Mémoires. Pour Paul de Man, Paris: Galilée 1988. 

— »The Politics of Friendship«, in: The Journal of Philosophy, Bd. 85 (1988), 

H. 11, S. 632-644. 

— Vom Geist. Heidegger und die Frage, Frankfurt/Main: Suhrkamp 1988. 

— Wie nicht sprechen. Verneinungen, Wien: Passagen u. Wien: Böhlau 1989. 

— »Eben in diesem Moment in diesem Werk findest du mich«, in: Michael 

Mayer/Markus Hentschel (Hg.), Lévinas. Zur Möglichkeit einer propheti-

schen Philosophie, (= Parabel. Schiftenreihe des Ev. Studienwerks Villigst, 

Bd. 2). Gießen: Focus 1990, S. 42-83. 

— Gesetzeskraft. Der mystische Grund der Autorität, Frankfurt/Main: Suhr-

kamp 1991. 

— Prejugés. Vor dem Gesetz, Wien: Passagen 1992. 

— Falschgeld. Zeit geben I, München: Fink 1993. 

— »Politik und Freundschaft. Ein Interview mit Michael Sprinker«, in: Denk-

Prozesse nach Althusser, Hrsg. v. Henning Böke/Jens Christian Mül-

https://doi.org/10.14361/9783839404560 - am 14.02.2026, 14:13:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404560
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


216 | LITERATURVERZEICHNIS 

 

 

ler/Sebastian Reinfeldt. Argument-Sonderband Neue Folge Bd. 228, Ham-

burg: Argument-Verlag 1994, S. 103-162. 

— »BUCH-AUSSERHALB. Vorreden / Vorworte«, in: ders., Dissemination, 

Wien: Passagen 1995, S. 9-68. 

— »Platons Pharmazie«, in: ders., Dissemination (1995), S. 69-190. 

— Le monolinguisme de l’autre ou la prothèse d’origine, Paris: Galilée 1996. 

— »Remarks on Deconstruction and Pragmatism«, in: Chantal Mouffe (Hg.), 

Deconstruction and Pragmatism, London u. New York: Routledge 1996, S. 

77-88. 

— »Die Einsprachigkeit des Anderen oder die Prothese des Ursprungs«, in: 

Anselm Haverkamp (Hg.), Die Sprache der Anderen. Übersetzungspolitik 

zwischen den Kulturen, Frankfurt/Main: Fischer 1997, S. 15-41. 

— »Ich mißtraue der Utopie, ich will das Un-Mögliche. Ein Gespräch mit dem 

Philosophen Jacques Derrida über die Intellektuellen, den Kapitalismus 

und die Gesetze der Gastfreundschaft.« Interview mit Th. Assheuer, Die 

Zeit, vom 5.3.1998 (Nr. 11), S. 47-49. 

— »Die différance«, in: ders., Randgänge der Philosophie. 2., überarb. Aufl., 

Wien: Passagen 1999, S. 31-56. 

— »Signatur, Ereignis, Kontext«, in: ders., Randgänge der Philosophie 

(1999), S. 325-351. 

— Adieu. Nachruf auf Emmanuel Lévinas, München, Wien: Hanser 1999. 

— Die Stimme und das Phänomen. Erste Auflage der Neuübersetzung, Frank-

furt/Main: Suhrkamp 2003. 

 

 

Texte von Jürgen Habermas 

 

Habermas, Jürgen: »A Reply to my Critics«, in: John B. Thompson u. David 

Held (Hg.), Habermas: Critical Debates, London u. Basingstoke: Macmil-

lan 1982, S. 219-283. 

— Vorstudien und Ergänzungen zur Theorie des kommunikativen Handelns, 

Frankfurt/Main: Suhrkamp: 1984. 

— »Erläuterungen zum Begriff des kommunikativen Handelns«, in: ders., 

Vorstudien und Ergänzungen zur Theorie des kommunikativen Handelns, 

Frankfurt/Main: Suhrkamp: 1984, S. 571-606. 

— »Vorlesungen zu einer sprachtheoretischen Grundlegung der Soziologie«, 

in: ders., Vorstudien und Ergänzungen (1984), S. 11-126. 

— »Was heißt Universalpragmatik?«, in: ders., Vorstudien und Ergänzungen 

(1984), S. 353-440. 

— Der philosophische Diskurs der Moderne. Zwölf Vorlesungen, Frank-

furt/Main: Suhrkamp 1985. 

https://doi.org/10.14361/9783839404560 - am 14.02.2026, 14:13:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404560
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


LITERATURVERZEICHNIS | 217 

 

 

— Theorie des kommunikativen Handelns, Frankfurt/Main: Suhrkamp 1988 

(Erste Auflage der Taschenbuchausgabe; folgt der vierten Auflage der Ori-

ginalausgabe von 1981.) 

— Nachmetaphysisches Denken. Philosophische Aufsätze, Frankfurt/Main: 

Suhrkamp 1988. 

— »Bemerkungen zu John Searles ›Meaning, Communication and Represen-

tation‹«, in: ders., Nachmetaphysisches Denken (1988), S. 136-149. 

— »Handlungen, Sprechakte, sprachlich vermittelte Interaktionen und Le-

benswelt«, in: ders., Nachmetaphysisches Denken (1988), S. 63-104. 

— »Motive nachmetaphysischen Denkens«, in: ders., Nachmetaphysisches 

Denken (1988), S. 35-60. 

— Erläuterungen zur Diskursethik, Frankfurt/Main: Suhrkamp 1991. 

— »Vom pragmatischen, ethischen und moralischen Gebrauch der praktischen 

Vernunft«, in: ders., Erläuterungen zur Diskursethik (1991), S. 100-118. 

— Faktizität und Geltung. Beiträge zur Diskurstheorie des Rechts und des de-

mokratischen Rechtsstaats. Vierte, um Nachwort und Literaturverzeichnis 

erweiterte Ausgabe, Frankfurt/Main: Suhrkamp 1994. 

— »Replik«, in: Revue Internationale de Philosophie, Nr. 194 (1995), S. 551-

565. 

— Moralbewußtsein und kommunikatives Handeln, Frankfurt/Main: Suhr-

kamp 
6
1996. 

— »Moralbewußtsein und kommunikatives Handeln«, in: ders., Moralbewußt-

sein und kommunikatives Handeln (
6
1996), S. 127-206. 

— Die Einbeziehung des Anderen. Studien zur politischen Theorie, Frank-

furt/Main: Suhrkamp 1996. 

— »Eine genealogische Betrachtung zum kognitiven Gehalt der Moral«, in: 

ders., Die Einbeziehung des Anderen (1996), S. 11-64. 

— Vom sinnlichen Eindruck zum symbolischen Ausdruck, Frankfurt/Main: 

Suhrkamp 1997. 

— »Die befreiende Kraft der symbolischen Formgebung. Ernst Cassirers hu-

manistisches Erbe und die Bibliothek Warburg«, in: ders., Vom sinnlichen 

Eindruck zum symbolischen Ausdruck (1997), S. 9-40. 

— »Zwischen den Traditionen. Eine Laudatio auf Georg Henrik von Wright«, 

in: ders., Vom sinnlichen Eindruck zum symbolischen Ausdruck (1997), S. 

59-72. 

— Wahrheit und Rechtfertigung. Philosophische Aufsätze, Frankfurt/Main: 

Suhrkamp 1999. 

— »Einleitung: Realismus nach der sprachpragmatischen Wende«, in: ders., 

Wahrheit und Rechtfertigung (1999), S. 7-64. 

— »Rationalität der Verständigung. Sprechakttheoretische Erläuterungen zum 

Begriff der kommunikativen Rationalität«, in: ders., Wahrheit und Recht-

fertigung (1999), S. 102-137. 

https://doi.org/10.14361/9783839404560 - am 14.02.2026, 14:13:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404560
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


218 | LITERATURVERZEICHNIS 

 

 

— »Von Kant zu Hegel. Zu Robert Brandoms Sprachpragmatik«, in: ders., 

Wahrheit und Rechtfertigung. (1999), S. 138-185. 

— »Wahrheit und Rechtfertigung. Zu Rortys pragmatischer Wende«, in: ders., 

Wahrheit und Rechtfertigung (1999), S. 230-270. 

— »Adorno-Preis an Jacques Derrida. Der Erbstreit zwischen Philosophie und 

Religion«, in: Süddeutsche Zeitung vom 22.9.2001 (Nr. 219), S. 15. 

— Die Zukunft der menschlichen Natur. Auf dem Weg zu einer liberalen Eu-

genik? Frankfurt/Main: Suhrkamp 2001. 

— »Die Zukunft der menschlichen Natur. Der Streit um das ethische Selbst-

verständnis der Gattung«, in: ders., Die Zukunft der menschlichen Natur 

(2001), S. 34-125. 

— »Entgegnung«, in: Axel Honneth/Hans Joas (Hg.), Kommunikatives Han-

deln. Beiträge zu Jürgen Habermas’ ›Theorie des kommunikativen Han-

delns‹. Dritte, erweiterte und aktualisierte Auflage, Frankfurt/Main: Suhr-

kamp 2002, S. 327-405. 

— »Postscript. Some concluding remarks«, in: Mitchell Aboulafia/Myra 

Bookman/Catherine Kemp (Hg.), Habermas and Pragmatism. London u. 

New York: Routledge 2002, S. 222-233. 

— »Kulturelle Gleichbehandlung – und die Grenzen des Postmodernen Libe-

ralismus«, in: DZPhil, Bd. 51 (2003), H. 3, S. 367-394. 

 

 

Sonstige Literatur: 

 

Aboulafia, Mitchell: »Habermas und Mead: Über Universalität und Individuali-

tät«, in: Honneth/Joas (Hg.), Kommunikatives Handeln (2002), S. 406-432. 

— /Bookman, Myra/Kemp, Catherine (Hg.), Habermas and Pragmatism, Lon-

don u. New York: Routledge 2002. 

Agamben, Giorgio: »Prades. Die Schrift der Potenz«, in: Michael Wetzel/Jean-

Michel Rabaté (Hg.), Ethik der Gabe. Denken nach Jacques Derrida, Ber-

lin: Akademie 1993, S. 3-17. 

Apel, Karl-Otto: Transformationen der Philosophie, 2 Bände, Frankfurt/Main: 

Suhrkamp 1976. 

— »Die Herausforderung der totalen Vernunftkritik und das Programm einer 

philosophischen Theorie der Rationalitätstypen«, in: Annemarie Geth-

mann-Siefert (Hg.), Philosophie und Poesie. Otto Pöggeler zum 60. Ge-

burtstag. Stuttgart-Bad Canstatt: frommann-holzboog 1988, Bd. 1, S. 17-

44. 

Austin, John L.: Zur Theorie der Sprechakte. (How to do Things with Words). 

Deutsche Bearbeitung von Eike v. Savigny, zweite Auflage, Stuttgart: Rec-

lam 1979. 

https://doi.org/10.14361/9783839404560 - am 14.02.2026, 14:13:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404560
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


LITERATURVERZEICHNIS | 219 

 

 

Baker, Gordon P. u. Peter M.S. Hacker: An analytical commentary on the Phi-

losophical Investigations, Bd. 2: Wittgenstein: rules, grammar and neces-

sity, Oxford: Basil Blackwell 1985. 

Beardsworth, Richard: Derrida and the Political, London, New York: Routledge 

1996. 

Bedorf, Thomas: »Der Andere als Versprechen und Anspruch. Annäherungen an 

Adorno und Levinas«, in: ders. u.a. (Hg.), Undarstellbares im Dialog. Fa-

cetten einer deutsch-französischen Auseinandersetzung, Amsterdam, At-

lanta: Rodopi 1997, S. 163-174. 

— Zur Rolle des Subjekts bei Emmanuel Levinas, Bochum: Unveröfftl. Ma-

nuskript 1997. 

— »Man kann’s nicht allen Recht machen – Anmerkungen zum Verständnis 

der Menschenrechte bei Derrida und Habermas«, in: Handlung, Kultur, In-

terpretation, Bd. 10 (2001), H. 2, S. 273-291. 

— Dimensionen des Dritten. Sozialphilosophische Modelle zwischen Ethi-

schem und Politischem, München: Fink 2003. 

Bennington, Geoffrey: »Mosaique. Politiken und Grenzen der Dekonstruktion«, 

in: Wetzel/Rabaté (Hg.), Ethik der Gabe (1993), S. 269-283. 

— »Spirit’s Spirit Spirits Spirit«, in: David Wood (Hg.), Of Derrida, Heideg-

ger, and Spirit, Evanston (Ill.): Northwestern University Press 1993, S. 82-

92. 

— /Derrida, Jacques: Jacques Derrida Frankfurt/Main: Suhrkamp 1994. 

Bernasconi, Robert: »Ethische Aporien: Derrida, Levinas und die Genealogie des 

Griechischen«, in: Hans-Dieter Gondek/Bernhard Waldenfels (Hg.), Ein-

sätze des Denkens. Zur Philosophie von Jacques Derrida, Frankfurt/Main: 

Suhrkamp 1997, S. 345-384. 

Bernstein, Jay (Hg.): The Frankfurt School. Section 6: Jürgen Habermas, Lon-

don, New York: Routledge 1994. 

Bernstein, Richard J.: »An allegory of modernity / postmodernity: Habermas and 

Derrida« in: Gary B. Madison (Hg.), Working through Derrida, Evanston 

(Ill.): Northwestern University Press 1993, S. 204-229. 

Bernstorff, Christian Graf v.: Einführung in das englische Recht, München: C. H. 

Beck ²2000. 

Bertram, Georg W.: »Wem gilt die Kritik der Dekonstruktion?«, in: Allgemeine 

Zeitschrift für Philosophie, Bd. 24 (1999), H. 3, S. 221-241. 

— »Dekonstruktion als Phänomenologie der Zeichen«, in: Eliane Escou-

bas/Bernhard Waldenfels (Hg.), Deutsche und Französische Phänomenolo-

gie. Paris: L’Harmattan u. Offenburg: Dokumente 2000, S. 581-608. 

— »Das Denken der Sprache in Heideggers Sein und Zeit, in: Allgemeine 

Zeitschrift für Philosophie, Bd. 26 (2001), H. 3, S. 177-198. 

https://doi.org/10.14361/9783839404560 - am 14.02.2026, 14:13:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404560
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


220 | LITERATURVERZEICHNIS 

 

 

— »Die Dekonstruktion der Normen und die Normen der Dekonstruktion«, in: 

Andrea. Kern/Christoph Menke (Hg.), Philosophie der Dekonstruktion, 

Frankfurt/Main: Suhrkamp 2002, S. 289-310. 

— Hermeneutik und Dekonstruktion. Konturen einer Auseinandersetzung der 

Gegenwartsphilosophie, München: Fink 2002. 

— »Übergangsholismus. Holismus, Veränderung und Kontinuität in den 

Sprachphilosophien von Davidson und Derrida«, in: Zeitschrift für philo-

sophische Forschung, Bd. 56 (2002), H. 3, S. 68-93. 

— /Liptow, Jasper: »John McDowells nicht-szientistische Naturalisierung des 

Geistes«, in: Philosophische Rundschau, Bd. 50 (2003), S. 220-241. 

— Die Sprache und das Ganze. Entwurf einer antireduktionistischen Sprach-

philosophie, Habilitationsschrift, Hildesheim 2003. 

Blackburn, Simon: »Meaning and Communication«, in: Routledge Encyclopae-

dia of Philosophy. General Editor: E. Craig, London, New York: Routledge 

1998, Vol. 6. 

Blank, Stefan: »Der Andere ist einzig. Versprochen! Kommentar zu Derridas ›Le 

monolinguisme de l’autre ou la prothèse d’origine‹«, in Thomas Be-

dorf/Stefan A. B. Blank (Hg.), Jenseits des Subjektprinzips. Körper – Spra-

che – Praxis, Magdeburg: Scriptum Verlag 2002, S. 35-53. 

Bohman, James: »Formal Pragmatics and Social Criticism: The Philosophy of 

Language and the Critique of Ideology in Habermas’s Theory of Commu-

nicative Action«, in: Philosophy & Social Criticism, Bd. 11 (1986), H. 4, S. 

331-353. 

— »›System and Lifeworld‹. Habermas and the Problem of Holism«, in: Phi-

losophy & Social Criticism, Bd. 15 (1989), H. 4, S. 381-401. 

— »Welterschließung und radikale Kritik«, in: DZPhil, Bd. 41 (1993), H. 3, S. 

563-574. 

— »Two Versions of the Linguistic Turn: Habermas and Poststructuralism«, 

in: Maurizio Passerin d'Entrèves/Seyla Benhabib (Hg.), Habermas and the 

Unfinished Project of Modernity. Critical Essays on ›The Philosophical 

Discourse of Modernity‹, Cambridge (UK): Polity Press 1996, S. 197-220. 

Bonacker, Thorsten: »Ungewißheit und Unbedingtheit. Zwei Möglichkeitsbedin-

gungen des Normativen«, in: Stefan Müller-Dohm (Hg.), Das Interesse der 

Vernunft. Rückblicke auf das Werk von Jürgen Habermas seit ›Erkenntnis 

und Interesse‹, Frankfurt/Main: Suhrkamp 2000, S. 107-143. 

Brandom, Robert B.: »Heideggers Kategorien in ›Sein und Zeit‹«, in: DZPhil, 

Bd. 45 (1997), S. 531-549. 

— »Einige pragmatistische Themen in Hegels Idealismus«, in: DZPhil, Bd. 47 

(1999), S. 355-381. 

— Expressive Vernunft. Begründung, Repräsentation und diskursive Festle-

gung, Frankfurt/Main: Suhrkamp 2000. 

https://doi.org/10.14361/9783839404560 - am 14.02.2026, 14:13:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404560
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


LITERATURVERZEICHNIS | 221 

 

 

— »Norms, Facts and normative Facts. A Reply to Habermas«, in: European 

Journal of Philosophy, Bd. 8 (2000), H. 3, S. 357-374. 

Bühler, Karl: Sprachtheorie, Jena: Fischer 1934. 

Butler, Judith: Kritik der ethischen Gewalt, Frankfurt/Main: Suhrkamp 2003. 

Cooke, Maeve: »Habermas, Autonomy and the Identity of the Self«, in: Philoso-

phy & Social Criticism, Bd. 18 (1992), H.3/4, S. 269-291. 

— Language and Reason: A Study of Habermas’s Pragmatics, Cambridge 

(Mass.): MIT Press 1994. 

Coole, Diana: »Habermas and the Question of Alterity«, in: Passerin d’En-

trèves/Benhabib (Hg.), Habermas and the Unfinished Project of Modernity 

(1996), S. 221-244. 

Critchley, Simon: The Ethics of Deconstruction. Derrida and Levinas, Oxford u. 

Cambridge (Mass.): Blackwell 1992. 

— »The Question of the Question: An Ethico-Political Response to a Note in 

Derrida’s ›De l’esprit‹«, in: Wood (Hg.), Of Derrida, Heidegger, and Spirit 

(1993), S. 93-102. 

— »Habermas und Derrida werden verheiratet«, in: DZPhil, Bd. 42 (1994), H. 

6, S. 1025-1036. 

Culler, Jonathan: Dekonstruktion. Derrida und die poststrukturalistische Litera-

turtheorie, Reinbek bei Hamburg: Rowohlt 1988. 

Dascal, Marcelo u.a. (Hg.): Sprachphilosophie: Ein internationales Handbuch 

zeitgenössischer Forschung. 2 Halbbände, Berlin u. New York: de Gruyter 

1992. 

Dastur, Francoise: »Für eine ›privative Zoologie‹ oder Wie nicht sprechen vom 

Tier«, in: Gondek/Waldenfels (Hg.), Einsätze des Denkens (1997), S. 153-

182. 

Davidson, Donald: »Der Begriff des Glaubens und die Grundlage der Bedeu-

tung«, in: ders., Wahrheit und Interpretation, Frankfurt/Main: Suhrkamp 

1990, S. 204-223. 

— »Eine hübsche Unordnung von Epitaphen«, in: Eva Picardi/Joachim Schul-

te (Hg.), Die Wahrheit der Interpretation. Beträge zur Philosophie Donald 

Davidsons, Frankfurt/Main: Suhrkamp 1990, S. 203-228. 

— »Was ist eigentlich ein Begriffsschema«, in: ders., Wahrheit und 

Interpretation, Frankfurt/Main: Suhrkamp 1990, S. 261-282. 

— »Die Autorität der ersten Person«, in: Manfred Frank (Hg.), Analytische 

Theorien des Selbstbewußtseins, Frankfurt/Main: Suhrkamp 1994, S. 635-

649. 

Descombes, Vincent: Das Selbe und das Andere. Fünfundvierzig Jahre Philoso-

phie in Frankreich 1933-1978, Frankfurt/Main: Suhrkamp 1981. 

Detel, Wolfgang: »System und Lebenswelt bei Habermas«, in: Müller-Dohm 

(Hg.), Das Interesse der Vernunft (2000), S. 175-195. 

https://doi.org/10.14361/9783839404560 - am 14.02.2026, 14:13:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404560
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


222 | LITERATURVERZEICHNIS 

 

 

Dews, Peter: »Naturalismus und Anti-Naturalismus bei Habermas«, in: DZPhil, 

Bd. 49 (2001), H. 6, S. 861-871. 

Dieter Lesage: »Eine Erschütterung des Eigennamens«, in: Wetzel/Rabaté (Hg.), 

Ethik der Gabe (1993), S. 301-320. 

Dietz, Simone: Lebenswelt und System: widerstreitende Ansätze in der Gesell-

schaftstheorie von Jürgen Habermas, Würzburg: Königshausen und Neu-

mann 1993. 

Döbert, Rainer/Habermas, Jürgen/Nunner-Winkler, Gertrud (Hg.): Entwicklung 

des Ichs, Köln: Kiepenheuer & Witsch 1977. 

Dorschel, Andreas: »Handlungstypen und Kriterien. Zu Habermas’ ›Theorie des 

kommunikativen Handelns‹«, in: Zeitschrift für philosophische Forschung, 

Bd. 44 (1990), H. 2, S. 220-252. 

Dreisholtkamp: »Die Gabe der Gabe und das Versprechen. Zu den unvertrauten 

Voraussetzungen eines vermeintlich übervertrauten Sprechakts«, in: Gon-

dek/Waldenfels (Hg.), Einsätze des Denkens (1997), S. 287-307. 

Düttmann, Alexander García: »Die Gewalt der Zerstörung«, in: Anselm Haver-

kamp (Hg.), Gewalt und Gerechtigkeit. Derrida-Benjamin. Frankfurt/Main: 

Suhrkamp 1994, S. 288-314. 

Dux¸ Günter: »Kommunikative Vernunft und Interesse. Zur Rekonstruktion der 

normativen Ordnung in egalitären und herrschaftlich organisierten Gesell-

schaften«, in: Honneth/Joas (Hg.), Kommunikatives Handeln (2002), S. 

110-143. 

Eibl-Eibesfeld, Irinäus: Grundriß der vergleichenden Verhaltensforschung, Mün-

chen: Piper 1967. 

Esfeld, Michael: »Was besagt semantischer Holismus? Zwei Möglichkeiten der 

Konzeptualisierung«, in: Georg W. Bertram/Jasper Liptow (Hg.), Holismus 

in der Philosophie. Ein zentrales Motiv der Gegenwartsphilosophie, Wei-

lerswist: Velbrück 2002, S. 41-58. 

Farrell, Frank B.: »Iterability and Meaning: The Searle-Derrida Debate«, in: 

Metaphilosophy, Bd. 19 (1988), H. 1, S. 53-64. 

Fehr, Johannes: »Saussure: Zwischen Linguistik und Semiologie. Ein einleiten-

der Kommentar«, in: Ferdinand de Saussure: Linguistik und Semiologie. 

Notizen aus dem Nachlaß. Texte, Briefe und Dokumente. Gesammelt, ü-

bersetzt und eingeleitet v. J. Fehr, Frankfurt/Main: Suhrkamp 1997, S. 17-

228. 

Fermandois, Eduardo: »Sinn und Kraft: eine pragmatische Unterscheidung«, in: 

DZPhil, Bd. 43 (1995), H. 6, S. 937-950. 

Fleming, Marie: »Critical Theory between Modernity and Postmodernity«, in: 

Philosophy Today, Bd. 41 (1997), H. 1 (Spring), S. 31-39. 

Foucault, Michel: Die Ordnung der Dinge. Eine Archäologie der Humanwissen-

schaften, Frankfurt/Main: Suhrkamp 1971. 

https://doi.org/10.14361/9783839404560 - am 14.02.2026, 14:13:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404560
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


LITERATURVERZEICHNIS | 223 

 

 

— Der Gebrauch der Lüste. Sexualität und Wahrheit 2, Frankfurt/Main: Suhr-

kamp 1989. 

— Die Sorge um sich. Sexualität und Wahrheit 3, Frankfurt/Main: Suhrkamp 

1989. 

Frank, Manfred: Was ist Neostrukturalismus? Frankfurt/Main: Suhrkamp 1983. 

Gadamer, Hans-Georg: Wahrheit und Methode. Grundzüge einer philosophi-

schen Hermeneutik, Tübingen: Mohr 
6
1990. 

Gasché, Rodolphe: The Tain of the mirror: Derrida and the Philosophy of Re-

flection, Cambridge (Mass.): Harvard University Press 1986. 

— Inventions of Difference. On Jacques Derrida, Cambridge (Mass.) u.a.: 

Harvard University Press 1994. 

Goffman, Ervin: Wir spielen alle Theater. Die Selbstdarstellung im Alltag, Mün-

chen: Piper 1969. 

Gondek, Hans-Dieter: »‹Annäherungen’ und ‹Abwendungen’: Jacques Derrida«, 

in: Tumult. Schriften zur Verkehrswissenschaft: Franzosen, Wien: Turia 

und Kant o.J., S. 15-33. 

— »Die Universalien der Sprache und ihre Parasiten«, in: Zeitmitschrift. Jour-

nal für Ästhetik, Nr. 3 (Sommer 1987), S. 86-105. 

— »Jacques Derridas Recht auf (Zugehörigkeit zur) Philosophie. Neuere 

Bestimmungs- und Begründungsversuche«, in: Philosophische Rundschau, 

Bd. 40. (1993), H. 3, 161-193. 

— /Waldenfels, Bernhard (Hg.): Einsätze des Denkens. Zur Philosophie von 

Jacques Derrida, Frankfurt/Main: Suhrkamp 1997. 

— /Waldenfels, Bernhard: »Derridas performative Wende«, in: dies. (Hg.), 

Einsätze des Denkens (1997), S. 7-18. 

— »Zeit und Gabe«, in: Gondek/Waldenfels (Hg.), Einsätze des Denkens 

(1997), S. 183-225. 

Görtzen, René: »Bibliographie zur Theorie des kommunikativen Handelns«, in: 

Honneth/Joas (Hg.), Kommunikatives Handeln. (1. Aufl. 1986), S. 406-

416. 

— »Habermas: Bi(bli)ographische Bausteine. Eine Auswahl«, in: Müller-

Dohm (Hg.), Das Interesse der Vernunft (2000), S. 543-597. 

— »Habermas’ Theorie des kommunikativen Handelns. Eine bibliographische 

Auswahl«, in: Honneth/Joas (Hg.), Kommunikatives Handeln (2002), S. 

455-518. 

Günther, Klaus/Wingert, Lutz (Hg.): Die Öffentlichkeit der Vernunft und die 

Vernunft der Öffentlichkeit. Festschrift für Jürgen Habermas, Frank-

furt/Main: Suhrkamp 2001. 

Harris, Ingrid: »‹L’affaire Derrida’: Buisness or Pleasure?«, in: Philosophy & 

Social Criticism, Bd. 19 (1993), H. 3/4, S. 215-241. 

Haverkamp, Anselm: (Hg.): Gewalt und Gerechtigkeit. Derrida-Benjamin, 

Frankfurt/Main: Suhrkamp 1994. 

https://doi.org/10.14361/9783839404560 - am 14.02.2026, 14:13:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404560
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


224 | LITERATURVERZEICHNIS 

 

 

— »Kritik der Gewalt und die Möglichkeit von Gerechtigkeit: Benjamin in 

Deconstruction«, in: ders. (Hg.), Gewalt und Gerechtigkeit (1994), S. 7-50. 

Heidegger, Martin: Sein und Zeit, Tübingen: Niemeyer 
16

1986. 

Honneth, Axel u.a. (Hg.) Zwischenbetrachtungen: Im Prozeß der Aufklärung. 

Festschrift für Jürgen Habermas, Frankfurt/Main: Suhrkamp 1989. 

— »Das Andere der Gerechtigkeit. Habermas und die ethische Herausforde-

rung der Postmoderne«, in: DZPhil, Bd. 42 (1994), H. 2, S. 195-220. 

— /Joas, Hans (Hg.): Kommunikatives Handeln. Beiträge zu Jürgen Haber-

mas’ ›Theorie des kommunikativen Handelns‹. Dritte, erweiterte und aktu-

alisierte Auflage, Frankfurt/Main: Suhrkamp 2002. 

Hörisch, Jochen: »Dekonstruktion des Geldes. Die Unvermeidbarkeit des Sekun-

dären«, in: Wetzel/Rabaté (Hg.), Ethik der Gabe (1993), S.173-182. 

Horkheimer, Max: »Traditionelle und kritische Theorie«, in: ders., Gesammelte 

Schriften. Band 4: Schriften 1936-1941. Hrsg. v. Alfred Schmidt u. Gun-

delin Schmid Noerr, Frankfurt/Main: Fischer 1988, S. 162-225. 

Hoy, David C.: »Splitting the Difference: Habermas’s Critique of Derrida«, in: 

Passerin d’Entrèves/Benhabib (Hg.), Habermas and the Unfinished Project 

of Modernity (1996), S. 124-146. 

Hoy, Terry: »Derrida: Postmodernism and Political Theory«, in: Philosophy & 

Social Criticism, Bd. 19 (1993), H. 3/4, S. 243-260. 

Innis, Robert E.: »Karl Bühler«, in: M. Dascal u.a. (Hg.), Sprachphilosophie: Ein 

internationales Handbuch zeitgenössischer Forschung. 2 Halbbände, Berlin 

u. New York: de Gruyter 1992, Bd. 1, S. 550-562. 

Jay, Martin: »The debate over Performative Contradiction: Habermas vs. the 

Post-structuralists«, in: Honneth u.a. (Hg.), Zwischenbetrachtungen (1989), 

S. 171-189. 

Joas, Hans: »Einleitung: Neuere Beiträge zum Werk G.H. Meads«, in: H. Joas 

(Hg.), Das Problem der Intersubjektivität. Neuere Beiträge zum Werk G.H. 

Meads, Frankfurt/Main: Suhrkamp 1985, S. 7-25. 

— Praktische Intersubjektivität. Die Entwicklung des Werkes von George 

Herbert Mead, Frankfurt/Main: Suhrkamp 
2
2000. 

— »Die unglückliche Ehe von Hermeneutik und Funktionalismus«, in: Hon-

neth/ders. (Hg.), Kommunikatives Handeln (2002), S. 144-176. 

Kant, Immanuel: Grundlegung zur Metaphysik der Sitten. Werkausgabe Bd. VII. 

Hrsg. v. Wilhelm Weischedel, Frankfurt/Main: Suhrkamp 
10

1989. 

Kern, Andrea/Menke, Christoph (Hg.): Philosophie der Dekonstruktion, Frank-

furt/Main: Suhrkamp 2002. 

— /Menke, Christoph: »Einleitung: Dekonstruktion als Philosophie«, in: dies. 

(Hg.), Philosophie der Dekonstruktion (2002), S. 7-17. 

Keulartz, Jozef: Die verkehrte Welt des Jürgen Habermas, Hamburg: Junius 

1995. 

https://doi.org/10.14361/9783839404560 - am 14.02.2026, 14:13:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404560
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


LITERATURVERZEICHNIS | 225 

 

 

Kimmerle, Heinz: »Ist Derridas Denken Ursprungsphilosophie? Zu Habermas’ 

Deutung der philosophischen Postmoderne«, in: Manfred Frank/Gérard 

Raulet/Willem van Reijen (Hg.), Die Frage nach dem Subjekt, Frank-

furt/Main: Suhrkamp, S. 267-282. 

König, Eckhard/Krämer, Sybille (Hg.): Gibt es eine Sprache hinter dem Spre-

chen? Frankfurt/Main: Suhrkamp 2002. 

Knell, Sebastian: »Wahrheitsanspruch und Idealisierung«, in: Zeitschrift für phi-

losophische Forschung, Bd. 53 (1999), H. 2. S. 214-235. 

— »Eine deflationistische Theorie der Intentionalität? Brandoms Analyse de-

re-spezifizierender Einstellungszuschreibungen«, in: DZPhil, Bd. 48 

(2000), H. 5, S. 790-806. 

Kompridis, Nikolas: »Über Welterschließung: Heidegger, Habermas und De-

wey«, in: DZPhil, Bd. 41 (1993), H. 3, S. 525-538. 

Kopperschmidt, Josef: Methodik der Argumentationsanalyse, Stuttgart- Bad 

Canstatt: frommann-holzboog 1989. 

Krämer, Sybille: Sprache, Sprechakt, Kommunikation. Sprachtheoretische Posi-

tionen des 20. Jahrhunderts, Frankfurt/Main: Suhrkamp 2001. 

Krell, David F.: »Spiriting Heidegger«, in: Wood (Hg.), Of Derrida, Heidegger, 

and Spirit (1993), S. 11-40. 

Lévinas, Emmanuel: Totalität und Unendlichkeit. Versuch über die Exteriorität, 

Freiburg: Alber 1993. 

— Jenseits des Seins oder anders als Sein geschieht, Freiburg: Alber 1998. 

Matustik, Martin J.: »Derrida and Habermas on the Aporia of the Politics of 

Identity and Difference: Towards Radical Democratic Multiculturalism«, 

in: Constellations, Bd. 1 (1995), H. 3, S. 383-398. 

McCarthy, Thomas: »Überlegungen zur ›Rationalisierung‹ in der Theorie des 

kommunikativen Handelns«, in: ders., Kritik der Verständigungsverhält-

nisse, Frankfurt/Main: Suhrkamp 1989 (1. Aufl. der Taschenbuchausgabe), 

S. 566-579. 

— »On the Margins of Politics«, in: The Journal of Philosophy, Bd. 85 

(1988), H. 11, S. 645-648. 

— »The politics of the ineffable: Derrida’s deconstructionism«, in: ders., Ide-

als and Illusions. On deconstruction and reconstruction in contemporary 

critical theory, Cambridge (Mass.): MIT Press 1991. 

McCumber, John: »Critical Theory and Poetic Interaction«, in: Praxis Interna-

tional, Bd. 5 (1985), S. 268-282. 

Mead, George H.: Geist, Identität und Gesellschaft – aus der Sicht des Sozialbe-

haviorismus. Mit einer Einleitung herausgegeben v. Charles W. Morris, 

Frankfurt/Main: Suhrkamp 1973. 

Menke, Christoph: »Für eine Politik der Dekonstruktion. Jacques Derrida über 

Recht und Gerechtigkeit«, in: Haverkamp (Hg), Gewalt und Gerechtigkeit 

(1994), S. 279-287. 

https://doi.org/10.14361/9783839404560 - am 14.02.2026, 14:13:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404560
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


226 | LITERATURVERZEICHNIS 

 

 

— »Können und Glauben. Die Möglichkeit der Gerechtigkeit«, in: Kern/ders. 

(Hg.), Philosophie der Dekonstruktion (2002), S. 243-263. 

Michel Lisse: »Zu lesen geben«, in: Wetzel/Rabaté (Hg.), Ethik der Gabe (1993), 

S. 19-37. 

Müller-Dohm, Stefan (Hg.): Das Interesse der Vernunft. Rückblicke auf das 

Werk von Jürgen Habermas seit ›Erkenntnis und Interesse‹, Frank-

furt/Main: Suhrkamp 2000. 

Naumann-Bayer, Waltraud: »Annäherungen an Derrida oder Wer spät kommt, 

den belohnt das Lesen«, in: DZPhil, Bd. 42 (1994), H. 1, S. 15-33. 

Niederberger, Andreas: Gerechtigkeit zwischen Reflexion und Performanz. 

Jacques Derridas Bestimmungen zu einer Theorie der Gerechtigkeit, Frank-

furt/Main: Unveröfftl. Manuskript 1997. 

— »Zwischen Ethik und Kosmopolitik. Gibt es eine politische Philosophie in 

den Schriften Jacques Derridas«, in: Allgemeine Zeitschrift für Philoso-

phie, Bd. 27 (2002), H. 2, S. 149-170. 

Niehaus, Michael: »Das bessere Argument. Eine Anmerkung zur Logik des Ar-

gumentierens bei Jürgen Habermas«, in: Philosophisches Jahrbuch, 105. 

Jg. (1998), 2. Halbband, S. 412-422. 

Nunner-Winkler, Gertrud: »Wissen und Wollen. Ein Beitrag zur frühkindlichen 

Moralentwicklung«, in: Honneth u.a. (Hg.), Zwischenbetrachtungen 

(1989), S. 574-600. 

Outhwaite, William: »Rekonstruktion und methodologischer Dualismus«, in: 

Müller-Dohm (Hg.), Das Interesse der Vernunft (2000), S. 218-241. 

Passerin d'Entrèves, Maurizio/Benhabib, Seyla (Hg.): Habermas and the Unfin-

ished Project of Modernity. Critical Essays on ›The Philosophical Dis-

course of Modernity‹, Cambridge (UK): Polity Press 1996. 

Peters, Bernhard: Die Integration moderner Gesellschaften, Frankfurt/Main: 

Suhrkamp 1993. 

Putnam: »Werte und Normen«, in: Günther/Wingert (Hg.), Die Öffentlichkeit der 

Vernunft (2001), S. 280-313. 

Rabaté, Jean-Michel/Wetzel, Michael (Hg.): Ethik der Gabe. Denken nach 

Jacques Derrida, Berlin: Akademie 1993. 

— /Wetzel, Michael: »Vorwort«, in: dies. (Hg.), Ethik der Gabe (1993), S. V-

XI. 

Raulff, Ulrich: »Akute Zeichen fiebriger Dekonstruktion. Die Frankfurter Schule 

und ihre Gegenspieler in Paris: Eine Verkennungsgeschichte aus gegebe-

nem Anlaß«, in: Süddeutsche Zeitung vom 21.9.2001 (Nr. 218), S. 18. 

Redding, Paul: »Habermas’s theory of argumentation«, in: The Journal of Value 

Inquiry, Bd. 23 (1989), S. 15-32. 

Reijen, Willem van: »Derrida – Ein unvollendeter Habermas?«, in: DZPhil, Bd. 

42 (1994), H. 6, S. 1037-1044. 

https://doi.org/10.14361/9783839404560 - am 14.02.2026, 14:13:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404560
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


LITERATURVERZEICHNIS | 227 

 

 

Reinhardt, Jörn: »Die Grenzen des Rechts. Derridas Forderung nach unendlicher 

Gerechtigkeit im Moment der Entscheidung«, in: DZPhil, Bd. 46 (1998), 

H. 6, S. 971-982. 

Renn, Joachim: »Kommunikative Erschließung der subjektiven Welt. Die exis-

tentielle Genese als dialogische Reflexion einer expressiven Sprache«, in: 

DZPhil, Bd. 41 (1993), H. 3, S. 539-561. 

Rödl, Sebastian: »Normativität des Geistes versus Philosophie als Erklärung. Zu 

Brandoms Theorie des Geistes«, in: DZPhil, Bd. 48 (2000), H. 5, S. 762-

779. 

— »Norm und Natur«, in: DZPhil, Bd. 51 (2003), H. 1, S. 99-114. 

Rorty, Richard: Kontingenz, Ironie und Solidarität, Frankfurt/Main: Suhrkamp 

1989. 

— »Sind Aussagen universelle Geltungsansprüche?«, in: DZPhil, Bd. 42 

(1994), H. 6, S. 975-988. 

— »Habermas, Derrida and the functions of philosophy«, in: Revue interna-

tionale de Philosophie, Nr. 194 (1995), H. 4, S. 437-459. 

— »Deconstruction and Circumvention«, in: ders., Essays on Heidegger and 

others. Philosophical Papers Volume 2, Cambridge (Mass.): Cambridge 

University Press 1991, S. 85-106. 

Saussure, Ferdinand de: Grundfragen der allgemeinen Sprachwissenschaft, Ber-

lin: de Gruyter 
3
1967. 

Schmidt, J.: »Offensive Critical Theory? Reply to Honneth«, in: Bernstein (Hg.), 

The Frankfurt School (1994), S. 56-64. 

Schneider, Hans Julius: »Die sprachphilosophischen Annahmen der Sprechakt-

theorie«, in: Dascal u.a. (Hg.), Sprachphilosophie (1992), S. 761-775. 

Searle, John R.: Sprechakte. Ein sprachphilosophischer Essay, Frankfurt/Main: 

Suhrkamp 1971. 

— »Reitering the Differences: A Reply to Derrida«, in: Glyph, Bd. 1 (1977), 

S. 198-208. 

— »The world upside down«, in: Madison (Hg.), Working through Derrida 

(1993), S. 170-183. 

Seel, Martin: Die Entzweiung der Kunst. Zum Begriff der ästhetischen Rationa-

lität, Frankfurt/Main: Suhrkamp 1985. 

— »Medien der Realität und Realität der Medien«, in: S. Krämer (Hg.), Me-

dien, Computer, Realität. Wirklichkeitsvorstellungen und Neue Medien, 

Frankfurt/Main: Suhrkamp 1998, S. 247-268. 

— Ästhetik des Erscheinens, München, Wien: Hanser 2000. 

— »Die zwei Bedeutungen der ›kommunikativen‹ Rationalität. Bemerkungen 

zu Habermas’ Kritik der pluralen Vernunft«, in: Honneth/Joas (Hg.), 

Kommunikatives Handeln (2002), S. 53-72. 

— »Für einen Holismus ohne Ganzes«, in: Bertram/Liptow (Hg.), Holismus in 

der Philosophie (2002), S. 30-40. 

https://doi.org/10.14361/9783839404560 - am 14.02.2026, 14:13:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404560
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


228 | LITERATURVERZEICHNIS 

 

 

Sellars, Wilfrid: Der Empirismus und die Philosophie des Geistes, Paderborn: 

Mentis 1999. 

Simon, Josef: »Der gute Wille zum Verstehen und der gute Wille zur Macht: 

Bemerkungen zu einer ›unwahrscheinlichen Debatte‹«, in: Allgemeine 

Zeitschrift für Philosophie, Bd. 12 (1987), H. 3, 79-90. 

Sonderegger, Ruth: »A Critique of Pure Meaning: Wittgenstein and Derrida«, in: 

European Journal of Philosophy, Bd. 5 (1997), H. 2, S. 183-209. 

Streminger, Gerhard: »John Locke«, in: Dascal u.a. (Hg.), Sprachphilosophie 

(1992), 1. Halbband, S. 308-320. 

Strydom, Piet: »Collective Learning: Habermas’s Concessions and their theoreti-

cal Implications«, in: Philosophy & Social Criticism, Bd. 13 (1987), H. 3, 

S. 265-281. 

Thiel, Detlef: »Urschrift. Systematische und historische Bemerkungen zu Derri-

das Motiv der archi-écriture«, in: Gondek/Waldenfels (Hg.), Einsätze des 

Denkens (1997), S. 60-98. 

Thompson, John B.: »Universal Pragmatics«, in: John. B. Thompson/David Held 

(Hg.), Habermas: Critical Debates, London and Basingstoke: Macmillan 

1982, S. 116-133. 

Vogl, Joseph: »Einleitung«, in: ders. (Hg.), Gemeinschaften. Positionen zu einer 

Philosophie des Politischen, Frankfurt/Main: Suhrkamp 1994, S. 7-27. 

Waldenfels, Bernhard: »Rationalisierung der Lebenswelt – ein Projekt. Kritische 

Überlegungen zu Habermas’ Theorie des kommunikativen Handelns«, in: 

ders., In den Netzen der Lebenswelt, Frankfurt/Main: Suhrkamp 1985, S. 

94-119. 

— »Das Un-ding der Gabe«, in: Gondek/Waldenfels (Hg.), Einsätze des Den-

kens (1997), S. 385-409. 

Warnke, Georgia: »Habermas, Art And Aesthetic Reflection: David Ingram’s 

›Habermas And The Dialectic Of Reason‹«, in: Praxis International, Bd. 8 

(1988), S. 91-98. 

Weiß, Johannes: »Die Bindungseffekte kommunikativen Handelns. Einige skep-

tische Bemerkungen«, in: Honneth/Joas (Hg.), Kommunikatives Handeln 

(2002), S. 433-454. 

Wellmer, Albrecht: »Was ist eine pragmatische Bedeutungstheorie? Variationen 

über den Satz: ›Wir verstehen einen Sprechakt, wenn wir wissen, was ihn 

akzeptabel macht‹«, in: Honneth u.a. (Hg.), Zwischenbetrachtungen 

(1989), S. 318-370. 

Wheeler, Samuel C. III: Deconstruction as analytic philosophy, Stanford (Cal.): 

Stanford University Press 2000. 

White, Stephen K.: »Foucaults Challenge to Critical Theory«, in: The aesthetics 

of the critical theorists : studies on Benjamin, Adorno, Marcuse, and 

Habermas. Hrsg. v. R. Roblin, Lewiston u.a.: Edwin Mellen Press 1990 (= 

American Political Science Review, Bd. 80 (1986), H. 2), S. 440-475. 

https://doi.org/10.14361/9783839404560 - am 14.02.2026, 14:13:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404560
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


LITERATURVERZEICHNIS | 229 

 

 

Wiggershaus, Rolf: Die Frankfurter Schule. Geschichte, Theoretische Entwick-

lung, Politische Bedeutung, München: Hanser 
2
1987. 

Wills, David: »Gespaltene Zunge. Eine Antwort auf Jacques Derrida«, in: An-

selm Haverkamp (Hg.), Die Sprache der Anderen. Übersetzungspolitik 

zwischen den Kulturen. Frankfurt/Main: Fischer 1997, S. 44-62. 

Wingert, Lutz: »Genealogie der Objektivität. Zu Robert B. Brandoms ›expressi-

ver Vernunft‹«, in: DZPhil, Bd. 48 (2000), H. 5, S. 738-761. 

— »Epistemisch nützliche Konfrontationen mit der Welt?«, in: Günther/ders. 

(Hg.), Die Öffentlichkeit der Vernunft (2001), S. 77-105. 

Wittgenstein, Ludwig: »Philosophische Untersuchungen«, in: ders: Tractatus lo-

gico-philosophicus, Tagebücher 1914-1916, Philosophische Untersuchun-

gen (Werkausgabe 1), Frankfurt/Main: Suhrkamp 
9
1993. 

Wood, David (Hg.): Of Derrida, Heidegger, and Spirit, Evanston (Ill.): North-

western University Press 1993. 

Young, Iris M.: »Asymmetrical Reciprocity: On Moral Respect, Wonder, and 

Enlarged Thought«, in: Constellations, Bd. 3 (1997), H. 3, S. 340-363. 

Zima, Peter V.: Die Dekonstruktion, Tübingen: Francke 1994. 

Zyl, Albert van: »The dilemma of grounding in the Modernity-Postmodernity 

debate«, in: South African Journal of Philosophy, Bd. 14 (1995). H. 4, S. 

168-174. 

 

https://doi.org/10.14361/9783839404560 - am 14.02.2026, 14:13:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404560
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Die Titel dieser Reihe
 

Reinhard Heil,

Andreas Hetzel (Hg.)

Die unendliche Aufgabe
Kritik und Perspektiven der

Demokratietheorie

Juli 2006, ca. 300 Seiten,

kart., ca. 27,80 €,

ISBN: 3-89942-332-1

Hans-Joachim Lenger,

Georg Christoph Tholen (Hg.)

Mnêma
Derrida zum Andenken

April 2006, ca. 230 Seiten,

kart., ca. 25,80 €,

ISBN: 3-89942-510-3

Ulrike Ramming

Mit den Worten rechnen
Ansätze zu einem

philosophischen Medienbegriff

April 2006, ca. 280 Seiten,

kart., ca. 27,80 €,

ISBN: 3-89942-443-3

Peter Janich (Hg.)

Wissenschaft und Leben
Philosophische Begründungs-

probleme in Auseinander-

setzung mit Hugo Dingler

April 2006, 230 Seiten,

kart., ca. 25,80 €,

ISBN: 3-89942-475-1

Leseproben und weitere Informationen finden Sie unter:
www.transcript-verlag.de

Stefan Blank

Verständigung und
Versprechen
Sozialität bei Habermas

und Derrida

März 2006, 228 Seiten,

kart., 26,80 €,

ISBN: 3-89942-456-5

Jens Badura (Hg.)

Mondialisierungen
»Globalisierung« im Lichte

transdisziplinärer Reflexionen

März 2006, ca. 250 Seiten,

kart., ca. 24,80 €,

ISBN: 3-89942-364-X

Tobias Blanke

Das Böse in der
politischen Theorie
Die Furcht vor der Freiheit bei

Kant, Hegel und vielen anderen

Februar 2006, 232 Seiten,

kart., 25,80 €,

ISBN: 3-89942-465-4

Johann S. Ach,

Arnd Pollmann (Hg.)

no body is perfect
Baumaßnahmen am

menschlichen Körper.

Bioethische und ästhetische

Aufrisse

Februar 2006, 358 Seiten,

kart., 27,80 €,

ISBN: 3-89942-427-1

https://doi.org/10.14361/9783839404560 - am 14.02.2026, 14:13:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404560
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Die Titel dieser Reihe
 

Gerald Hartung,

Kay Schiller (Hg.)

Weltoffener Humanismus
Philosophie, Philologie und

Geschichte in der deutsch-

jüdischen Emigration

Januar 2006, 224 Seiten,

kart., 24,80 €,

ISBN: 3-89942-441-7

Christoph Henning

Philosophie nach Marx
100 Jahre Marxrezeption

und die normative

Sozialphilosophie der

Gegenwart in der Kritik

2005, 660 Seiten,

kart., 39,80 €,

ISBN: 3-89942-367-4

Christian Schulte,

Rainer Stollmann (Hg.)

Der Maulwurf kennt
kein System
Beiträge zur gemeinsamen

Philosophie von Oskar Negt

und Alexander Kluge

2005, 272 Seiten,

kart., 25,80 €,

ISBN: 3-89942-273-2

Arnd Pollmann

Integrität
Aufnahme einer

sozialphilosophischen

Personalie

2005, 394 Seiten,

kart., 29,80 €,

ISBN: 3-89942-325-9

Leseproben und weitere Informationen finden Sie unter:
www.transcript-verlag.de

Hans-Joachim Lenger

Marx zufolge
Die unmögliche Revolution

2004, 418 Seiten,

kart., 27,80 €,

ISBN: 3-89942-211-2

Christoph Ernst, Petra Gropp,

Karl Anton Sprengard (Hg.)

Perspektiven inter-
disziplinärer Medien-
philosophie

2003, 334 Seiten,

kart., 25,80 €,

ISBN: 3-89942-159-0

Hans-Joachim Lenger

Vom Abschied
Ein Essay zur Differenz

2001, 242 Seiten,

kart., 25,80 €,

ISBN: 3-933127-75-0

https://doi.org/10.14361/9783839404560 - am 14.02.2026, 14:13:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404560
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

	Cover Verständigung und Versprechen
	Inhalt
	Danksagung
	Einleitung
	1. Habermas’ Modell sprachpragmatisch erläuterter Vergesellschaftung
	1.1 Das gesellschaftstheoretische Projekt
	1.2 Soziale Integration in postkonventionellen Gesellschaften
	1.2.1 Zwei Grundmodi sozialer Handlungskoordinierung
	1.2.2 Bedeutung und Geltung, Handeln und Diskurs
	1.2.2.1 Illokutionärer Erfolg
	1.2.2.2 Geltungsanspruch und Situationsbezug
	1.2.2.3 Dimensionen kritisierbarer Geltung

	1.2.3 Die Reproduktion der Lebenswelt

	1.3 Die Erklärungslast des Modells elementarer Vergesellschaftung in der Theorie des kommunikativen Handelns

	2. Gehalt und Normativität bei Habermas
	2.1 Basaler Gehalt: Der problemlösende Sprachgebrauch
	2.1.1 Wingert und Gadamer über die Unvorhersehbarkeit von Erfahrung

	2.2 Begründete Normativität: Normenreguliertes Handeln und kritisierbare Geltungsansprüche
	2.2.1 Die Ontogenese normenregulierten Handelns
	2.2.1.1 Gebrauch bedeutungsidentischer Symbole nach Mead und Wittgenstein
	2.2.1.2 Die Ausdifferenzierung der Weltbezüge und des Kommunikationsmediums
	2.2.1.3 Objektive Welt, Neuterperspektive und generalisierte Normgeltung

	2.2.2 Die Phylogenese kritisierbarer Geltungsansprüche
	2.2.2.1 Rituelle Praktiken konstituieren die Identität der Gruppe
	2.2.2.2 Die Aufspaltung des Kommunikationsmediums
	2.2.2.3 Die Entstehung des Begriffs eines kritisierbaren Geltungsanspruchs


	2.3 Resümee: Zum Verhältnis von Naturalismus und Instrumentalismus

	3. Normativität und Gehalt bei Derrida
	3.1 Gehalt in Termini sich zeitigender Strukturen
	3.1.1 Die Strukturalität der Struktur
	3.1.2 Die Einheit der strukturalen Struktur
	3.1.3 Strukturalität, Intentionalität und Gebrauch
	3.1.4 Gehalt ohne Standardverwendung
	3.1.5 Resümee: Struktur im Gebrauch

	3.2 Normativität in Termini der Alterität
	3.2.1 Wiederholung als normative Bindung an des Besondere
	3.2.2 Bindung ohne Gehalt
	3.2.3 Empfang des Anspruchs
	3.2.4 Freigebigkeit des Versprechens
	3.2.5 Resümee: Dimension und Rationalität des Sozialen


	4. Habermas und Derrida über elementare Vergesellschaftung
	4.1 Spezifität oder Unbegrenztheit elementarer sozialer Praxis
	4.2 Drei Folgeprobleme bei Habermas
	4.3 Ansprüche erheben oder im Anspruch stehen
	4.4 Normativität als Regulierung oder als Bindung
	4.5 Eine normative Grundlegung der Kritik?

	Verzeichnis der verwendeten Siglen
	Literaturverzeichnis

