4. Die Krankheit des Lebens

Unterhdlt die Wissenschaft wirklich keinerlei Bezug
zum Leben? Die Kritik der Wissenschaftswelt, das
hei3t der Wissenschaft selbst, sofern sie nur diese Welt
kennt, die die ihre ist, hat sie nicht gezeigt, daf} die ma-
thematischen Idealititen, auf die die Galileische Annéi-
herungsweise das Wesen der Dinge reduziert, um es -
mittels seines LosreiBens von der unaussprechlichen
Singularitdt und vom Vergehen des sinnlichen und indi-
viduellen Seins - im Gegenteil als ein dauerhaftes und
von allen anerkanntes Sein zu setzen, als ein objektives
Sein und ein Sein an sich, daB also diese Idealititen von
der Subjektivitdt hervorgebracht werden und auf sie als
auf ihre unumgingliche Voraussetzung und als ihre
Grundlage verweisen, anstatt sie auer Spiel zu setzen
und uns von ihr zu befreien? Aber die Subjektivitat,
selbst wenn sie als ein bloBes Vermogen betrachtet
wird, diese Idealititen der Wissenschaft zu schaffen:
mithin als ein sinngebendes BewuBtsein, als "Bewuft-
sein von" und als Intentionalitit, ist immer auch ohne
Unterschied etwas anderes. Diese Subjektivitit ist ndm-
lich das Leben selbst, in unserem Beispiel die urspriing-
liche Selbstaffektion dieser Sinngebung, die die Ideali-
tdten der mathematischen Physik schafft.

Wir als Phdnomenologen sind bemiiht, eine radikale
Phianomenologie der Subjektivitdt als lebendiger Sub-
jektivitdt zu konstruieren, das heift das Sein, das wir

189

24.01.2026, 22:25:08. il —

p.- 101

p. 102


https://doi.org/10.5771/9783495993675-189
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

wirklich sind, iiber die Erscheinung hinaus zu bewah-
ren. MuB sich daraufhin der Blick, den wir in der Re-
duktion auf die Wissenschaft geworfen haben, nicht be-
trachtlich verdndern? Denn die Wissenschaft abstra-
hiert nicht nur von der Lebenswelt und infolgedessen
vom Leben selbst, sondern diese Abstraktion, dieses
AuBerspielsetzen der sinnlichen Qualitdten und mithin
diese konstitutive Leistung der modernen Wissenschaft
in ihrer sich einfiilhrenden wie begriindenden Vorge-
hensweise, ist, so behaupten wir, eine Leistung der ab-
soluten Subjektivitdt und auf diese Weise ein Lebens-
modus. Da3 die Wissenschaft das Leben aus ihrer
Thematik ausschlieBt und es so sehr verkennt, wie sie
will, verhindert nicht, daB sie trotzdem in ihrem Griin-
dungsakt wie in einer jeden ihrer spiateren Vorgehens-
weise eine Modalitdt dieses absoluten Lebens ist und
ihm zugehort.

Was sich folglich zugleich mit dem Blick &ndert, den wir
auf die Wissenschaft werfen, ist die Situation der Wis-
senschaft an und fiir sich in ihrem Verhéltnis zum Be-
reich der Kultur. Solange wir nur die moderne wissen-
schaftliche intentio betrachten und in gewisser Weise
mit ihr libereinstimmen, beschéftigen wir uns in der Tat
nur mit der Natur, die auf ihre abstrakten mathemati-
schen Beziehungen reduziert wurde - mit einer Natur,
aus der man alle subjektiven Eigenschaften entfernt
hat. Indem wir dieses wissenschaftlich bestimmte Sein
fiir wesentlich und dariiber hinaus fiir das einzig real
existierende Sein halten, das zugleich auf strenge und
universal giiltige Weise erkannt wird, halten wir alles
fir nichts, was nicht dieses Sein ist: insbesondere nicht

190

24.01.2026, 22:25:08. il —


https://doi.org/10.5771/9783495993675-189
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

das absolute phdnomenologische Leben. In dem Mage,
wie die Kultur die Kultur des Lebens ist und dieses aus-
schlieBlich betrifft, bleibt die Wissenschaft, die sowohl
dieses Leben wie seine spezifische Entfaltung als die
Kultur selbst aus ihrer Thematik ausscheidet, dieser
Kultur gegeniiber unzweifelhaft fremd. Das Verhéltnis
zwischen Wissenschaft und Kultur ist ein Verhéltnis
von gegenseitigem Ausschluf. Das Beispiel der Kunst
hat diesen AusschluB klargestellt und ihn gleichzeitig
zu seinem #uBersten Punkt gefiihrt. Denn die Kunst
verleiht der Sinnlichkeit das Wort, deren bedeutsam-
sten Verwirklichungen sie sucht, wiahrend die Wissen-
schaft durch das Ausscheiden derselben Sinnlichkeit,
das heiBt ebensogut der Lebenswelt und des Lebens
selbst, sich paradoxerweise auflerhalb desselben und
seiner Entfaltung versetzt, mithin auBerhalb jeder mog-
lichen Kultur.

Dieser AusschluB ist allerdings nur ein solcher in den
Augen der Wissenschaft und ihrer Intention, die Sinn-
lichkeit in keinerlei Hinsicht in Betracht zu ziehen.
Doch ist die Wissenschaft nicht nur auBerstande, die
intentio beizubehalten, das heiBt die Radikalitédt ihres
Galileischen Projekts, und zwar insofern als ihre Ideali-
tdten sich unausweichlich auf ein Gegebenes beziehen,
das letztendlich ein sinnlich Gegebenes ist. Vielmehr ist
ihr Tétigsein dariiber hinaus, selbst wenn es unbegrenzt
als die Konstitution dieser physikalisch-mathemati-
schen Idealitdten fortgesetzt wird, ein subjektives Ta-
tigsein, wie wir gesehen haben. DaB letzteres sich nie-
mals dem Meinen der Wissenschaft darbietet und diese
niemals das Thema ihrer Forschung daraus macht, hin-

191

24.01.2026, 22:25:08. il —

p- 103


https://doi.org/10.5771/9783495993675-189
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

p. 104

dert nicht seinen Vollzug. Dieser Vollzug zeigt schon in
sich selbst, in der Wirktatsdchlichkeit seiner Leistung,
daB die Wissenschaft keineswegs das Ganze des Wirkli-
chen beherrscht und es auch nicht in seiner Integrali-
tdt im Feld ihrer Objekte und Theorien vorzeigt. Die
Wissenschaft hat etwas Wesenhaftes entgleiten lassen,
nichts weniger als ihre eigene Grundlage.

Wenn wir aufmerksamer betrachten, was die Wissen-
schaft nie betrachtet: ihre Grundlage, und diese aus-
driicklich auf die ihr eigene ontologische Dimension
beziehen, ndmlich auf die absolute Subjektivitit, so
miissen wir das Verhéltnis zwischen Wissenschaft und
Kultur umkehren. Dieses zeigt sich dann nicht mehr in
der Gestalt ihres Ausschlusses, sondern als eine gegen-
seitige Inhdrenz. Die Aufgabe, die die klassische Philo-
sophie sich auferlegt hatte, bestand darin, der Wissen-
schaft, ihrem Titigsein und ihren konkreten Hervor-
bringungen die transzendentalen Bedingungen ihrer
eigenen Moglichkeit entgegenzuhalten, da die Wissen-
schaft durch die Inanspruchnahme ihrer eigenen Arbeit
nicht die Zeit besitzt, diese Bedingungen zu untersu-
chen. Die Philosophie zeigte daher, da die hochste
und abstrakteste Erkenntnis sich innerhalb eines an-
fanglichen Weltzugangs ereignet, dessen vorherge-
hende Erdffnung diese Erkenntnis voraussetzt. Eine
solche Welterdffnung wird durch die Formen a priori
der Anschauung und der Verstandeskategorien konsti-
tuiert, letztlich durch die Ek-stase des Seins, die diese
ihrerseits begriindet. Die transzendentale Bedingung
der Mdglichkeit der Erfahrung im allgemeinen ist die
Bedingung der Wissenschaft selbst. Zwischen dem Phi-

192

24.01.2026, 22:25:08. il —


https://doi.org/10.5771/9783495993675-189
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

losophen und dem Wissenschaftler handelt es sich mit
einem Wort um eine Aufgabenteilung. Dem ersten féllt
es zu, iiber die allgemeinsten Bedingungen einer kon-
kreten Arbeit nachzudenken, die sich in einem stindi-
gen Werden befindet, worin der zweite aufgeht und der
er sich widmet.

Nur wird im klassischen Denken wie in seinen gegen-
wirtigen Wiederbelebungen die Subjektivitdt auf die
Bedingung der Objektmdglichkeit und auf die als solche
betrachtete Objektivitdt selbst reduziert - auf das ur-
spriingliche AuBen, ohne das nichts wire, wie be-
hauptet wird. In diesem Fall findet sich die Philosophie
zusammen mit der Wissenschaft aus der Kultur verwie-
sen, und das zerbrechliche Biindnis, das sie geschlossen
hatten, dient nur dazu, sie in denselben Abgrund zu
stiirzen; und dies umso mehr, wie die Kultur die Kultur
des Lebens ist und nur von ihm aus verstindlich bleibt.
Wenn jedoch die Subjektivitdt nichts anderes mehr als
die AuBerlichkeit und deren Entfaltung ist, nichts Le-
bendiges mehr darstellt, und das, wodurch sie das Le-
ben ist, aus dem Blick gerét, verneint und verdunkelt
wird, und zwar sowohl durch die Philosophie wie durch
die Wissenschaft, dann hat diese Philosophie jener letz-
teren keinerlei Lehre zu erteilen. Denn die eine wie die
andere lebt in demselben Vergessen, in demselben Er-
starren vor dem, was im "Vor" da ist und in ihren Augen
als einziges den Anspruch besitzt zu sein. Man kann na-
tiirlich die moderne Theorie, die auf eine Technik, Ma-
nipulation und Berechnung des Seienden reduzierte
Theorie geiBeln. Nichtsdestoweniger ist zu erkennen,
daf3 durch sie, "durch die modern verstandene 'Theorie’

193

24.01.2026, 22:25:08. il —

p. 105


https://doi.org/10.5771/9783495993675-189
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

p. 106

immer noch der Schatten der friihen theorfa zieht",!

und auf diese Weise das ontologische Medium, worin
jene sich hervorbringen, indem sie die Welt hervorbrin-
gen, das Selbe ist, ndmlich die Ekstase des AuBen, wo es
nichts Lebendiges gibt.

Es geniigt folglich nicht, um das Verhiltnis zwischen
Wissenschaft und Kultur zu denken, die subjektive Na-
tur des wissenschaftlichen Tatigseins als solchen und
insbesondere seines Galileischen Ursprungs zu unter-
streichen: namlich den Protoakt, durch den das Be-
wufltsein dem empirisch Gegebenen seine geometri-
sche Idealisierung substituiert hat und dafiir die Ideali-
sierung als solche konstituierte, das heift als Korre-
lat einer spezifischen Erfindung und Schépfung. Diese
Subjektivitdt muf zusitzlich so als das Leben verstan-
den werden, da3 die transzendentalen Leistungen,
die die Wissenschaft bilden oder vielmehr diese sind,
sich als Modalititen des absoluten Lebens erkennen
lassen, und zwar mit gleichem Recht wie die Schopfun-
gen der Kunst beispielsweise - folglich als Phdnomene
der Kultur mit gleichem Recht wie die Phinomene der
Kunst.

DaB die Leistungen der wissenschaftlichen Subjektivitit
dem Leben als einige seiner Modalitdten zugehdren,
will besagen, daB sie - trotz ihrer Ausklammerung
durch die Galileische Reduktion zusammen mit allem
Subjektiven sowie der Subjektivitit selbst im allgemei-
nen - nichtsdestoweniger dort mit ihren Eigenschaften

1 Martin Heidegger, Wissenschaft und Besinnung, in: Ders., Vor-
trdge und Aufsitze, Pfullingen: Neske 1954, 54.

194

24.01.2026, 22:25:08. il —


https://doi.org/10.5771/9783495993675-189
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

weiterbestehen, wo sie sind: Es sind eben Erfahrungen
im Sinne des Lebens. Es sind nicht nur Intentionen, die
auf die Idealitdten, deren Regelungen wie Implikatio-
nen gerichtet sind, sondern diese wissenschaftlichen In-
tentionalitdten affizieren sich selbst und sind nur als
solche moglich, da das Sehen, das in ihnen lebt und er-
kennt, ein sich selbst empfindendes Sehen ist, das heift
eine Schau, die sich als Schau erfihrt und nur unter die-
ser Bedingung sowie in dieser Gestalt sieht. Von einem
wissenschaftlichen Leben zu sprechen, von einem Le-
ben des Wissenschaftlers als Wissenschaftler, ist also
keine Metapher oder eine Anspielung auf etwas, das
nur eine bloB empirische Begleiterscheinung der Wis-
senschaft selbst wire - eine Art Zusatz zu deren
eigentlichem Sein, wobei dieser Zusatz nur von der
kontingenten Tatsache abhinge, daB8 die Wissenschaft
schlielich von Menschen gemacht wird. Wie alles Wis-
sen und alles Sehen ist die Wissenschaft eben nur als
Leben moglich; sie geht keineswegs im objektiven
Herrschaftsbereich ihrer Objekte und Theorien auf. All
ihre Hervorbringungen sind trotz ihrer Objektivitdt und
Universalitdit Hervorbringungen im buchstéblichen
Sinn des Wortes, indem sie auf ein transzendentales Le-
ben verweisen, ohne das sie nicht wiren.

Weil die wissenschaftlichen Leistungen lebendig sind
und daher ‘Erfahrungen in einem urspriinglichen Sinne
darstellen, aktualisieren sie sich notwendigerweise in
Gestalt bestimmter Modalitédten. Sie sind, was sie sind;
eine jede mit ihrer eigenen Tonalitdt im Unterschied zu
allen ibrigen. Diese Leistungen sind nicht nur ideale
Intuitionen, Interferenzen, Hypothesen, Pramissen,

195

24.01.2026, 22:25:08. il —

p. 107


https://doi.org/10.5771/9783495993675-189
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Folgen usw., die insgesamt einer eidetischen Typologie
unterworfen sind, welche dem prédikativen Leben des-
sen eigenen Stil verleihen. Vielmehr ist jede dieser Lei-
stungen in ihrer Entsprechung zu einem dieser Typen
eine singuldre Leistung, die ihre Individualitdt besitzt,
und zwar zugleich in ihrer Ahnlichkeit wie Unterschied-
lichkeit zu all jenen, die derselben GesetzmaBigkeit ge-
horchen. Da3 der Wissenschaftler dieser je partiku-
laren Erfahrung keine Aufmerksamkeit schenkt, &ndert
nichts an ihrer Realitdt, wie noch einmal zu betonen ist.
Vielmehr miifite dieses Verkennen zum Nachdenken
iiber den Status einer solchen Erfahrung und tber die
Griinde fithren, weshalb sie niemals in Betracht gezo-
gen wird, selbst wenn sie das ganze wissenschaftliche
Gebédude tragt. Dies verhdlt sich in der Tat so, weil
diese Erfahrung sich niemals in dem Vordergrund des
Lichts zeigt, wo die Wissenschaft und das BewuBtsein
im allgemeinen ihre Objekte finden, und sie sich daher
niemals als eines von diesen darbietet. Was dieselbe der
wissenschaftlichen Reflexion - und wenn nicht sogar der
philosophischen - entzieht, ist die radikale Immanenz
des Lebens mit allem, was ihm zugehort, insbesondere
mit jenen lebendigen Modalitdten des wissenschaftli-
chen Titigseins, die niemals im Horizont irgendeiner
Transzendenz erscheinen und niemals irgendeine Ob-
jektivitét bilden.

Als lebendige Modalitdten der absoluten Subjektivitit
gehoren die wissenschaftlichen Leistungen dieser nicht
einfach, wie einige ihrer Bestimmungen, mit dem An-
spruch unzweifelhafter Leistungen an. Diese sind nicht,
was sie sind, in der Art einer transzendentalen Faktuali-

196

24.01.2026, 22:25:08. il —


https://doi.org/10.5771/9783495993675-189
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

tdt hoheren Grades, die allerdings erkannt werden
miiBte, sofern man die Mittel dazu besitzt. Auch sind
die "Essenzen", die jene Leistungen aktualisieren, eben-
falls keine Art von Data, keine opaken Eigenschaften
des Lebens. Sie sind dessen Mdglichkeiten; das Leben
wohnt in ihnen und besitzt sie als seine eigenen Vermo-
gen, ndmlich als das, was es tun kann, da sie nichts an-
deres als dieses Tun-konnen selbst sind.

Insoweit die Essenzen die phdnomenologischen Poten-
tialititen des Lebens bilden, bieten sie sich zundchst
nicht als die Korrelate einer eidetischen Intuition dar.
Zu Unrecht verleiht man dieser die Fahigkeit, sie
offenbar zu machen und folglich anfénglich im Sein zu
setzen. Die urspriinglichen Essenzen sind nichts Idea-
les, nichts Transzendentes. Es sind erste praktische
Bestimmungen des Lebens und als solche keine Gege-
benheiten, kein Ob-jekt eines Sehens, kein Korrelat
einer theorfa, sondern eben Potentialititen, wodurch
das Sein sich in einer Praxis und nur in dieser Form
verwesentlicht, das heif8t als eine Bestimmung dieser
Praxis.

Gerade weil die urspriinglichen Essenzen - insbeson-
dere die der Begriffsbildung, Ideation und Abstraktion -
Modalitaten der Praxis und mithin des Lebens selbst
sind, vermag dieses sie zu entfalten und sie stindig zu
seiner Verfiigung zu halten, und zwar als seine eigenen
Madglichkeiten sowie als das, was es jedesmal, und so oft
es dies will, in den Akt tberfiithren kann. Denn von
einem Ob-jekt 148t sich nur die Schau erreichen und die
Analyse fortsetzen; man kann es thematisieren oder
von ihm den Blick abwenden. Konzeptualisieren, ideali-

197

24.01.2026, 22:25:08. il —

p- 108


https://doi.org/10.5771/9783495993675-189
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

p- 109

sieren, abstrahieren, aber natiirlich auch betrachten,
analysieren, thematisieren usw. kann als Tun nur das
Leben. Es ist imstande, diese konstitutiven Leistungen
des wissenschaftlichen Wissens zu vollziehen, weil es
sich mit diesen Leistungen identifiziert und weil die Es-
senzen, deren Aktualisierungen sie sind, das ihm eigene
Wesen bilden, das heifit, womit es sich identifiziert und
dessen reales Sein es bildet: die Selbstaffektion. Auf
diese Weise féllt das Leben mit diesen Grundfihigkei-
ten der Intelligenz zusammen und kann sie ins Werk
setzen.

In dem MaBe, wie die konstitutiven Leistungen der
Wissenschaft Modalitdten des absoluten Lebens im
soeben genannten Sinne sind, handelt es sich dabei um
eine Ausiibung der Potentialitdten dieses Lebens, um
ihr Ins-Werk-setzen und um ihre Erprobung, wo sie ihr
Praktischsein sind, das in dieser Praxis und durch sie zu
seinem hochstmoglichen Grad der Realisierung, Voll-
endung und Steigerung getragen wird. Die Wissen-
schaft, die dann entsprechend nicht mehr nur auf re-
striktive Weise als das Feld ihrer Objektivierungen be-
trachtet wird, sondern von den transzendentalen Lei-
stungen aus, die letztere hervorbringen, so daB diese
Objektivierungen wesentlich die Aktualisierung be-
stimmter phdnomenologischer Urpotentialitdten der
absoluten Subjektivitdt darstellen - eine so in ihrer
vollen Konkretion verstandene Wissenschaft ist nichts
anderes als eine Form der Kultur.

Der Kultur entlehnt die Wissenschaft ihren ontologi-
schen Ort, nédmlich den der Praxis, und damit zugleich
die Charaktere, die zu jeder "Realitdt" gehdren, sofern

198

24.01.2026, 22:25:08. il —


https://doi.org/10.5771/9783495993675-189
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

sie durch und als Praxis definiert ist. Dies bedeutet na-
herhin 1) den Charakter, nicht in der Seinsweise einer
Substanz oder eines Dinges zu sein, sondern aus-
schlieBlich als Wirktatsdchlichkeit einer Potentialitit,
die ihr hochstes Wesen in der Mdglichkeit einer jeden
Potentialitat findet: in der Selbstaffektion; 2) den Cha-
rakter eines Werdens, der darin liegt, daBB jede lei-
stende Wirktatsdchlichkeit mehr oder weniger vollkom-
men ist und in ihrer unendlichen Wiederholung einen
Habitus definiert, der als fester Erwerb und als Substrat
fiir spéatere Leistungen dieser Art dient. So ist nicht nur
das sinnliche Auge ein grobes oder kultiviert verfeiner-
tes Auge. Die Fahigkeit, Idealititen zu fassen oder ein
sinnlich Gegebenes unter einer idealen Relation zu
subsumieren, die es zu erkldren imstande ist, und es
beispielsweise auf eine Gattung zu beziehen, welche
seine Eigenschaften klarstellt und es so in einer erhel-
lenderen Vergegenwirtigungsweise beleuchtet - eine
solche Fahigkeit ist ebenfalls einer Geschichte des Fort-
schritts entnommen, denn ihre Vollzugsweise entspricht
einer Ausiibung im Sinne eines praktischen Modus. In
dieser Hinsicht ist der Geist, worunter wir besonders
die Gesamtheit der Erkenntnispotentialititen verste-
hen, mit Recht jenes ingenium, wie Descartes? es
wollte, ndmlich eine kontinuierliche Ausiibung der kon-
stitutiven Potentialitdten des theoretischen Schauens in
immer strengeren und ihrer selbst gewisseren Modi. In
ihrer begriindenden Mdglichkeit verschmilzt die Wis-

2 Vgl. Regulae ad directionem ingenii, Reg. 1,1 u. 6. (hg. von H.
Springmeyer u. a.), Hamburg 1973, 2 f. (Oeuvres X, ed.
Adam/Tannery, 360 f.) (Anm. d. Ubers.).

199

24.01.2026, 22:25:08. il —

p- 110


https://doi.org/10.5771/9783495993675-189
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

p. 111

senschaft mit diesem ingenium; sie ist eine der konkret
modalen Lebensweisen der absoluten Subjektivitit, und
zwar als erkennendes Leben sowie daher als eine der
Grundformen der Kultur.

Als ein Modus des Lebens und infolgedessen als Le-
bensweise ist die Wissenschaft den anderen Kulturfor-
men mehr oder minder dhnlich; sie entspricht den un-
mittelbaren Formen der Kultur in der alltdglichen Pra-
xis der Arbeit und des Bediirfnisses sowie den héheren
Hervorbringungen von Kunst, Ethik und Religion. Es
handelt sich in allen Fillen um Realisierungsweisen des
Lebens, also um Weisen, deren Verwirklichung vom
Leben insoweit gewollt wird, als es letztlich die Steige-
rung seiner selbst ist. Aber selbst wenn die Wissen-
schaft alle Charaktere der Kultur annimmt und dariiber
hinaus danach strebt, als wissenschaftliche Kultur im
Universum der Moderne eine beherrschende Rolle zu
spielen, so bietet sie nichtsdestoweniger einen besonde-
ren Charakter, der sie von allen anderen Manifestatio-
nen des Geistes unterscheidet und in gewisser Weise zu
einer Wahl zwischen ihnen veranlaB8t. Auf diesen be-
sonderen, von der vorherigen Problematik bereits fest-
gehaltenen Charakter ist hier zuriickzukommen.

Die Wissenschaft als mathematische Naturwissenschaft
hat die sinnlichen Qualitdten dieser Natur aufler Spiel
gesetzt, .,ndmlich die Lebenswelt und das Leben selbst.
Wenn wir sagen, dafl diese Wissenschaft sich als eine
Modalitat des Lebens und folglich als eine Form der
Kultur verwirklicht, so sorgt sich die Wissenschaft ihrer-
seits keineswegs um diesen Punkt. Das AuBerspielset-
zen des Lebens nimmt daraufhin zwei verschiedene

200

24.01.2026, 22:25:08. il —


https://doi.org/10.5771/9783495993675-189
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Bedeutungen an. Die erste, geringere Bedeutung ergibt
sich aus der festzustellenden Tatsache, da3 die Wissen-
schaft - durch die Thematisierung der auf ihre idealen
Bestimmungen reduzierten Natur - weder das sinnliche
Leben noch das Leben im allgemeinen thematisiert.
Allerdings ist die Nichtbeachtung der sinnlichen Quali-
titen weder blind noch willkiirlich. Die Sinnlichkeit
oder genauer die Subjektivitdt dieser sinnlichen Quali-
tidten wird ausgeklammert, weil die Wahrheit weder in
ihnen noch in der Subjektivitdt ruht, die ihr Wesen bil-
det - denn die Wahrheit ist eine universale Wahrheit und
als solche objektiv.

Hier tritt eine zweite, entscheidende Bedeutung der
Ausscheidung des Lebens zutage. Was diese Ausklam-
merung motiviert und umspannt, ist nichts weniger als
eine Grundvoraussetzung, auch wenn diese implizit
bleibt, ndmlich die Meinung, wonach die Wahrheit ge-
geniiber der ontologischen Sphére der lebendigen Sub-
jektivitdt fremd sei und im Gegenteil der Sphdre der
Objektivitat zugehore, und dies auf grundsétzliche und
folglich ausschlieBliche Weise. Und wie mit der Wahr-
heit verhalt es sich mit dem Sein selbst: Das Sein ent-
birgt sich uns im Medium der Sichtbarkeit der Welt. Es
ist als das da, was im "Vor" da ist; was der theoretische
Blick, der seine eigenen Vorgehensweisen und Vermo-
gen entwickelt, als das erkennt, was wirklich vor ihm da
ist - iiber die subjektive, tduschende und wechselnde Er-
scheinung hinaus.

Mithin unterscheidet sich diese Grundvoraussetzung
der Wissenschaft nicht wirklich von derjenigen des klas-
sischen Denkens; vielmehr ist sie mit ihm identisch und

201

24.01.2026, 22:25:08. il —


https://doi.org/10.5771/9783495993675-189
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

p- 112

setzt es einfach fort. Eine solche Voraussetzung hat
einen doppelten - positiven und negativen - Aspekt. In
positiver Hinsicht bezeichnet sie ein tatséchliches Sein:
das Sein, das im "Vor" da ist, das Sein der Natur (oder
welches dafiir gehalten wird). Und eine Wahrheit wird
damit bezeichnet: die Wahrheit dieses Seins, ndmlich
die Tatsache, daB3 es sich da im "Vor" hilt, das hei3t sich
zeigt. Denn wie kritisch auch diese Wissenschaft hin-
sichtlich der Erscheinung sein mag, wie es im iibrigen
die klassische Philosophie war, so griindet sie sich letzt-
lich auf diese Erscheinung. Nur ist diese Erscheinung
nicht mehr die sinnliche Erscheinung, sondern die
geometrische oder mathematische, durch die man er-
stere ersetzt hat. Aber auch eine solche substituierende
Erscheinung existiert nichtsdestoweniger als Erschei-
nung in einer Welt und letztlich als die Erscheinung
dieser Welt. Hochstens 148t sich sagen, daB die Wissen-
schaft diese Erscheinung als solche vernachldssigst, da
sie sie fiir eine Evidenz oder Trivialitat hilt, wiahrend
die Philosophie sie problematisiert.

In negativer Hinsicht besagt die Voraussetzung der
Wissenschaft, daB es nichts anderes als das duBlere Sein
gibt (was auch die Voraussetzung der Philosophie ist,
die die Subjektivitdt auf ein intentionales BewuBtsein
der Welt und auf diese Weise die Phdnomenalitdt auf
die Welt in deren Welthaftigkeit reduziert). Des weite-
ren wird dadurch ausgesagt, da3 die Wahrheit diese
AuBerlichkeit als solche ist bzw. die "Objektivitit" in
der Perspektive und in der Sprache des Wissenschaft-
lers. Wenn folglich das Leben die urspriingliche Selbst-
affektion ist, die keine Ek-stase kennt, und es sich als

202

24.01.2026, 22:25:08. il —


https://doi.org/10.5771/9783495993675-189
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

eine radikale Innerlichkeit verwesentlicht, in der es sich
bei Beriihren aller Punkte seines Seins empfindet und
sich selbst ohne Distanz erfihrt, das heit ohne Ver-
mittlung irgendeines Abstands, irgendeines AuBen
noch durch eine Welt, dann existiert diese absolute In-
nerlichkeit, anders gesagt das Leben selbst, nach der
Behauptung der Wissenschaft nicht, die nur Objektivi-
taten kennt. GewiB spricht die Wissenschaft nicht selbst
diese ausdriickliche Verneinung des inneren Wesens
des Lebens aus, weil sie selbst keine Idee davon hat und
weil dort das Leben in der Tat niemals erscheint, wohin
sie ihren Blick wendet. Es gilt nichtsdestoweniger, daB
die alltdgliche wissenschaftliche Arbeit die praktische
Verneinung der Subjektivitdt einschlieBt, und zwar
nicht nur in deren Offnung auf die Welt hin und dem-
nach als die transzendentale Bedingung der Wissen-
schaft selbst, sondern in viel wesenhafterer Hinsicht
zundchst als jene radikale Innerlichkeit, die das ur-
spriingliche Individuum definiert, welches wir als leben-
diges Individuum sind.

Die Situation der Wissenschaft in der modernen Kultur
oder besser gesagt die moderne Kultur selbst als wis-
senschaftliche Kultur zeigt sich uns unter diesen Um-
stinden unter dem Aspekt eines Paradoxes. Einerseits
ist die Wissenschaft ein Modus des Lebens der absolu-
ten Subjektivitdt und gehort ihr an und fiir sich zu. An-
dererseits jedoch vollzieht sich jede Leistung der wis-
senschaftlichen Subjektivitdt als die Ausklammerung
dieser Subjektivitit; und zwar auf solche Weise, daB die
jeweilige wissenschaftliche Leistung durch ihre Kon-
zentrierung auf das Sein, das im "Vor" da ist und das sie

203

24.01.2026, 22:25:08. il —

p. 113


https://doi.org/10.5771/9783495993675-189
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

p. 114

fir das einzig "reale" und "wahre" Sein halt, alles bei-
seite 146t und ins Nichts verwirft, was diesem Sein nicht
entspricht, wodurch nicht nur jenes Wesen des Lebens
verkannt wird, das dieser Leistung selbst eigen ist, son-
dern es an und fiir sich verneint wird. Hier liegt somit
eine Lebensform vor, die sich gegen das Leben wendet,
indem sie ihm jeden Wert abspricht und bis zur Leug-
nung seiner Existenz geht. Ein Leben, das sich selbst ver-
neint, die Selbstverneinung des Lebens als solche, ist jenes
entscheidende Geschehen, das die moderne Kultur als
wissenschaftliche Kultur bestimmt.

Nun begriindet die Selbstverneinung des Lebens nicht
nur die wissenschaftliche "Kultur", sondern sie setzt
diese zusitzlich als die einzige Kulturform, wobei sie
jene traditionellen Formen in MiBkredit bringt, die in
der Entfaltung des absoluten Lebens bestanden und
sich eine solche Entfaltung zugleich als ihr ausdriickli-
ches Ziel gaben. Das Hauptmerkmal der "modernen
Kultur" wird also nicht allein durch die wissenschaftli-
che Kultur gebildet, sondern auBerdem durch den von
ihrer Seite aus gewollten und vorgeschriebenen Aus-
schluB aller anderen geistig-spirituellen Modelle. Die
SelbsWerneinung des Lebens erscheint mit Recht als
das entscheidende Geschehen, weil sie diese gewaltige
Folge gehabt und in der Geschichte des menschlichen
Denkens jene Bewegung bestimmt hat, durch die das-
selbe sich gegen seine Vergangenheit wandte und alles
verschméht, was diese ihm an Hoherem gebracht hatte.
Doch noch unbekannt in Gestalt eines iiberlegt theore-
tischen und systematischen Unternehmens, das die Mo-
derne in die ihr eigene Verzweiflungssituation getaucht

204

24.01.2026, 22:25:08. il —


https://doi.org/10.5771/9783495993675-189
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

hat, ist die Selbstverneinung des Lebens etwas, das ein-
gehender zu untersuchen bleibt.

Als erstes sei bemerkt, dal die Selbstverneinung des
Lebens sich nicht auf eine abstrakte Aussage zuriick-
schrauben laBt, auf irgendein allgemeines Analyse-
prinzip oder auf eine Arbeitshypothese, die imstande
wire, eine Gruppe von Phdnomenen zu erhellen, wel-
che andererseits ihre Besonderheit und eigene Teleolo-
gie besitzen. Vielmehr handelt es sich um einen konkre-
ten ProzeB, der jeder Phase des wissenschaftlichen Té-
tigseins immanent ist. Eine sinnliche Qualitét als solche
nicht in Betracht ziehen heiflt stillschweigend zu
schlieBen, daB sie nicht zdhlt und weder einen Seins-
noch Wahrheitswert durch sich selbst hat, weil das Kon-
stituens ihrer eigenen Natur ebenfalls nicht zahlt, ndm-
lich die Tatsache, empfunden zu werden, und mithin
die Subjektivitdt als solche. In jedem Vollzug der
Wissenschaft, in jeder ihrer Leistungen ist diese These
anwesend und wirksam, denn sie setzt diese Leistung in
Bewegung und bestimmt ihre Wissenschaftlichkeit.
Man kann daher nicht einfach behaupten, wie wir es bis
hierhin getan haben, daf3 die Galileische Wissenschaft
durch die Thematisierung des Naturseins auf dem Weg
mathematischer Idealisierung nicht mehr das sinnliche
Sein noch infolgedessen das Leben thematisiert. Diese
Ausklammerung ist keine bloBe Folge, die sich auBer-
halb des Lebens des Wissenschaftlers situiert; sie wohnt
in diesem Leben, so daf sie es motivierend bewegt und
aus ihm macht, was es ist sowie was es will. Daf die Ver-
neinung des Lebens gerade ein Modus dieses Lebens ist,
beginnen wir hier besser zu verstehen. Und dies bedeu-

205

24.01.2026, 22:25:08. il —

p. 115


https://doi.org/10.5771/9783495993675-189
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

tet, daB diese Verneinung als solche gelebt wird, da sie
kein reines Vergessen, sondern eine iiberlegte Inten-
tion ist: die wissenschaftliche intentio als solche.

Eine Lebensweise, die sich gegen das Leben, das heif3t
gegen sich selbst wendet, ist ein Widerspruch. Die mo-
derne Wissenschaft, die Galileische Wissenschaft, ist
dieser Widerspruch. Wir lassen ihn sichtbar werden, so-
bald wir aufhéren, die Wissenschaft allein zu betrach-
ten, wie es gewohnlich geschieht, um sie auf ihren the-
matisch objektiven Gehalt zu reduzieren, und wir statt-
dessen unseren Blick auf denjenigen werfen, der sich
ihr hingibt oder besser gesagt sie macht, ndmlich den
Wissenschaftler. Letzterer mag ganz in der wissen-
schaftlichen intentio leben und sich ausschlieBlich ihren
idealen Objektivitdten, Regelungen und Gesetzen wid-
men, er existiert deshalb nicht weniger als Mensch in-
nerhalb dieser Lebenswelt, von der er in seinen Theo-
rien abstrahiert: sie ist sein Da, wo er lebt und seinen
Beschéftigungen nachgeht, seine Mahlzeiten einnimmt
und Ferien macht, wo er Familie und Bekanntschaften
hat. Als Lebender erfahrt er seine Freuden und Leiden,
seine Sorgen und Ambitionen, auch wenn sie wissen-
schaftlicher Art sind.

"Da" bedeutet: insofern er zu allem, womit er sich be-
schéftigt, nur durch die Intuition Zugang hat, das heif3t
durch eine Grundmodalitét der transzendentalen Sub-
jektivitdt. "Als Lebender" bedeutet: in dem MaBe, wie
diese Intuition sowie in allgemeiner Hinsicht jede seiner
Erfahrungen nur insoweit "sind", als er sie lebt, und
zwar auf dem Grund des urspriinglichen Wesens des
Lebens in ihm als seiner Selbstaffektion. Der Wissen-

206

24.01.2026, 22:25:08. il —


https://doi.org/10.5771/9783495993675-189
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

schaftler ist also ein zweigeteilter Mensch, denn auf der
einen Seite behauptet er, daB das Leben als das subjek-
tiv individuelle Leben, kurz gesagt sein eigenes Leben,
nichts ist bzw. nichts jedenfalls als eine Erscheinung
ohne Wahrheit und Wert. Auf der anderen Seite lebt er
nichtsdestoweniger dank dieses Lebens weiter, das
nichts ist, indem er trinkt und iBt, lacht und singt so-
wie mit Frauen schldft. Darin Moliéres "Tartuffe" dhn-
lich, sagt er das eine, tut aber das Gegenteil.

Der Widerspruch der Wissenschaft ist allerdings kein
duflerer Widerspruch, wie man glauben kodnnte, solange
er die Form eines Gegensatzes zwischen Wissenschaft
und Wissenschaftler annimmt. Es ist nicht nur der Wis-
senschaftler, der seinen einen FuBl im Universum der
physikalisch-mathematischen Idealitdten und den ande-
ren in diesem Leben hat, das nur der Schein der erste-
ren ist, eine Art Epiphdnomen jener wirklichen Reali-
tét, die von Molekiilen und Atomen gebildet wird. Auch
die Wissenschaft hélt sich in derselben Duplizitit, so-
fern gilt, daB sie ihren Selbstvollzug als eine Modalitét
des transzendentalen Lebens verkennt, das ihr nicht
nur die von ihr thematisierten Idealitdten liefert, son-
dern aus diesem Grunde gerade ihr Sein selbst bildet.
Wird der Wissenschaft jener Mensch gegeniibergestellt,
welcher der Wissenschaftler in der Tat ist, so wird diese
entscheidende Situation verdunkelt, weil sich uns mit
dem "Menschen" das empirische Individuum darbietet,
das nur ein Teil der Natur ist und denselben Gesetzen
als auch Erkldrungen wie diese unterliegt. Aber wenn
der Bezug zwischen empirischem Individuum und Wis-
senschaft in der Tat nur ein &uBerer Bezug ist, der kon-

207

24.01.2026, 22:25:08. il —

p. 116


https://doi.org/10.5771/9783495993675-189
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

p. 117

tingent zu sein scheint, so konstruiert der Wissenschaft-
ler gerade nicht als ein solches empirisches Individuum
die Wissenschaft, sondern als transzendentale Subjekti-
vitdt. Sie ist es, die sich unter dem Titel "Mensch" bzw.
"Wissenschaftler" verbirgt, und nur aus diesem Grund
konnen letztere als jene verstanden werden, die "die
Wissenschaft machen", das heifit als Hervorbringende
der Gegenstindlichkeiten, die ihr thematisches Feld bil-
det. Denn in Wirklichkeit ist es die transzendentale
Subjektivitit, sind es die Leistungen dieser absoluten
Subjektivitét, die buchstdblich diese Gegensténdlichkei-
ten "hervorbringen".

Der innere Widerspruch der Wissenschaft als Wider-
spruch der Wissenschaft mit sich selbst beschridnkt sich
jedoch nicht auf den Gegensatz zwischen ihrem objek-
tiven Gehalt und der subjektiven Leistung, die jenen
stdndig hervorbringt, das heif}t zwischen dem, was man
ihr noematisches Korrelat und ihre noetische Realitit
nennen kdnnte. Der Widerspruch betrifft vor allem die-
se letztere, und an ihr ist er zu bemessen wie zu bewer-
ten. Was sich uns in diesem Fall offenbart, ist eine Un-
vereinbarkeit zwischen der wissenschaftlichen intentio
selbst einerseits - ndmlich dem Meinen des wissen-
schaftlich bestimmten Naturseins als des allein wirklich
existierenden und "wahren" Seins unter AusschluB3 einer
jeden anderen Realitdt und Geltung, insbesondere je-
ner der Subjektivitdt - sowie dieser selben Subjektivitéit
andererseits, die gerade die Realitit der wissenschaftli-
chen intentio bildet. Somit finden wir hier auf sehr un-
bestreitbare Weise den Konflikt wieder, der sich zwi-
schen einer Lebensweise und ihrem Wesen steigert, das

208

24.01.2026, 22:25:08. il —


https://doi.org/10.5771/9783495993675-189
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

heilt zwischen einer subjektiven Modalitdt und dem
Stoff selbst, woraus sie gemacht ist. Wie ist ein solcher
Widerspruch moglich? Geht er aus einer bloBen Ge-
dankenlosigkeit des Wissenschaftlers hervor? Oder tritt
er ein, weil der wissenschaftliche Blick sich auf ein Ob-
jekt und dessen kategoriale Bestimmung richtet, die
selbst ein Objekt ist, so daB der Blick, da er sich nicht
um sich selbst kiimmert, in gewisser Hinsicht sein eige-
nes Sein vergift, bevor er es dann verneint?

Aber wie gezeigt wurde, ist die Verneinung der leben-
digen Subjektivitét, jene Verneinung, die den Urgriin-
dungsakt der Galileischen Wissenschaft bestimmt und
daher als ihre Moglichkeitsbedingung erscheint, weit
mehr als nur implizit. Das Ausscheiden der sinnlichen
Qualitit, der Sinnlichkeit und des Lebens ist ein iiber-
legter Vorgang, weil er als ein methodologisches Po-
stulat fungiert. Es geschieht nichts im UnbewufBten,
als es sich zu Beginn der Moderne und wéhrend ihrer
ganzen Geschichte darum handelt, sich das ihr eigene
Gesicht auszudenken: jenes einer radikalen Objektivi-
tdt, einer "polarartigen Unempfindlichkeit", die dem
Schicksal des Menschen gegeniiber indifferent ist. Es ist
folglich im Leben selbst der Augenblick und das Prinzip
der Wahl festzustellen, durch die es seine eigene Ver-
dammung, das Todesurteil des Menschen, ausgespro-
chen hat. Wir sind zu dieser Feststellung imstande, so-
bald wir die Wissenschaft als eine Lebensweise verste-
hen: als etwas, das nichts mehr von sich verkennt, da es
sich an jedem Punkt seines Seins selbst erfahrt. Dafl
dieses Wissen nicht die Gestalt eines ausdriicklichen
Denkens und auch nicht eines Denkens im allgemeinen

209

24.01.2026, 22:25:08. il —

p. 118


https://doi.org/10.5771/9783495993675-189
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

p. 119

annimmt, liegt eben daran, daf es ein Lebenswissen ist.
Aber wenn die Wissenschaft weifs, was sie tut, indem sie
das Leben auBer Spiel setzt, dann weif} sie auch, was sie
ist, denn sie ist eine Form und eine Manifestation die-
ses Lebens. Der innere Widerspruch, der sie definiert, ist
ein phinomenologischer Widerspruch. Auf der Ebene
seiner Phdnomenalitdt, als Ursprungsphdnomenalitét
des Lebens, konnen wir seinen wirklichen Sinn unter-
scheiden und zunichst, was wir suchen: seine eigene
Madglichkeit.

Der innere Widerspruch der Wissenschaft als ein pha-
nomenologischer Widerspruch, als eine gegen das Le-
ben gewandte Lebensweise, 1a8t sich nunmehr wie folgt
verstehen. Eine Lebensweise, hier die wissenschaftliche
Lebensweise, ist mit gleichem Anspruch wie jede an-
dere eine Erfahrung im Sinne des Lebens, das heif3t
eine Weise, sich zu empfinden und sich selbst zu erfah-
ren. DaB sich eine solche Lebensweise gegen das Leben
wendet, bedeutet: Eine Art, sich zu empfinden und sich
selbst zu erfahren, wendet sich gegen die Tatsache
selbst, sich zu empfinden und sich selbst zu erfahren.
Nun bezeichnet das "sich wenden gegen" zunéchst kein
Meinen, keine in der Ek-stase eines Sehens gelegene
Intention, keine Uberlegung, die dahin geht, iiber etwas
zu reflektieren oder daran zu denken, es positiv oder
negativ zu beurteilen - negativ in dem Fall, der uns hier
beschattigt. Sich gegen das Leben zu wenden, und zwar
als eine bestimmte Lebensweise, die insbesondere die
Galileische Lebensweise ist, heif3t sich selbst auf solche
Art zu erfahren, da3 man darunter leidet, das zu sein,
was man ist, ndmlich was sich selbst erfihrt, genauer ge-

210

24.01.2026, 22:25:08. il —


https://doi.org/10.5771/9783495993675-189
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

sagt: die Tatsache, sich selbst zu erfahren, ein Leben-
der, das Leben zu sein. Im primordialen Leiden des Le-
bens, das mit dessen Wesen identisch ist, und als eine
Modalisierung dieses Leidens, das heit im Leid, das
dieses Leiden als eine seiner Hauptmdglichkeiten in
sich trégt, wird ein gewisses Wollen geboren: das Wol-
len dieses Leids, nicht mehr es selbst zu sein und daher
auch nicht mehr das Leben zu sein. So bringt sich die
Bewegung der Lebensselbstverneinung nicht auf ritsel-
hafte Weise im Leben hervor, vielmehr vollzieht sie sich
als dessen eigene Bewegung; und zwar insofern, als das
Leben - vom urspriinglichen Leiden im Leid aus gefiihrt
- daran glaubt, es sei einfacher, sich diesem Leid heftig
zu widersetzen, anstatt eher sich ihm und seiner langsa-
men Veranderung in sein Gegenteil zu iiberlassen: zu
glauben, es sei einfacher, dieses Leid zu verwerfen und
damit zugleich, worin sich jedes Leid entfaltet, ndmlich
das Sich-selbst-empfinden einer Subjektivitdt und eines
Lebens.

Mithin geht das Entsetzen des Lebens immer aus ihm
selbst hervor und nicht aus einem &ufleren Blick, der
auf seine objektive, befremdliche, miBgestaltete oder
ungeschickte Erscheinung geworfen wird. In ihm selbst
vielmehr, in einer seiner Tonalitdten, durch die es not-
wendigerweise hindurchgeht und die wie die Dekli-
nationen seines Wesens sind, ist die wahnsinnige Idee
verwurzelt, nicht mehr zu erfahren, was es erfahrt, und
so die eigene Bedingung zu verabschieden, das Leben
zu sein. Eine solche Idee ist der Galileischen Wissen-
schaft immanent, denn ohne sie hétte das Projekt nicht
zutage treten konnen, die lebendige Sinnlichkeit zu ver-

211

24.01.2026, 22:25:08. il —


https://doi.org/10.5771/9783495993675-189
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

p- 120

werfen. Weil diese Idee in einer Tonalitdt wurzelt und
sie wie eine Modalitdt ihres Werdens fortsetzt - als
jenes Moment, worin das in sich selbst festsitzende Leid
als Leid nicht mehr sein will, was es ist -, miissen wir
deshalb sagen: Die Wissenschaft, die auf dieser Idee be-
ruht, beruht auf einem Pathos. Sie ist selbst das Pathos,
und als solches kann und muB sie letztendlich verstan-
den werden.

Das pathische Sein der Wissenschaft ist komplex; seine
Analyse, will sie erschopfend sein, setzt sich notwendi-
gerweise auf mehreren Ebenen fort. Zunéchst sind die
transzendentalen Leistungen selbst, die die wissen-
schaftlichen Idealitdten hervorbringen, als Leistungen
der absoluten Subjektivitét affektive Bestimmungen. Es
sind nicht nur Intentionalitidten, die auf ihr intentionales
Korrelat hin offen sind und den Zugang dahin gewéh-
ren, sondern als sich selbst affizierende Intentionalita-
ten - so wie kein Sehen mdglich ist, ohne sich nicht se-
hend zu erfahren - sind es spezifische Intentionalitdten:
die der Ideation, Konjunktion, Disjunktion und des ka-
tegorialen Denkens in all seinen Formen. Als solche
spezifischen Intentionalititen sind sie an ein spezifi-
sches Pathos gebunden, und zwar keineswegs nur durch
einen dufleren Bezug, durch einen Assoziationsbezug,
der vom einzelnen Psychismus des Wissenschaftlers
und seiner in gewisser Hinsicht personlichen Ge-
schichte abhéngt, sondern es handelt sich um einen Be-
zug von innerer Notwendigkeit. Letztere besteht darin,
daB ein solches Pathos nichts anderes und nichts weni-
ger als das Sein selbst einer jeden, fiir die Wissenschaft
konstitutiven Intentionalitét ist.

212

24.01.2026, 22:25:08. il —


https://doi.org/10.5771/9783495993675-189
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

So gibt es zum Beispiel eine besondere Freude der
wissenschaftlichen Entdeckung. Eine Freude, die
dem Sehen als solchem zugehdrt und sich ihrerseits
den Modalisierungen, Verfeinerungen und Vervoll-
kommungen dieses Sehens geméB selbst modalisiert.
Sie durcheilt dann die Reihe der intellektuellen Freu-
den, die auf dem Grund der Seele als deren urspriing-
liche phdnomenologische Potentialititen ruhen und
gleichsam ihre eingeborenen Ideen sind. Ebenso er-
fahrt derjenige, der auf Malebranches Rat hin versucht,
in einem Kreis zu bewerkstelligen, daB alle Radien
nicht gleich seien, und sich in diesem seinen Versuch
an einer grundsétzlichen Unmdglichkeit st68t, an-
gesichts der intelligiblen Notwendigkeit das Pathos
einer Evidenz, die ihn bezwingt.3 Es gibt also ein Pa-
thos der zwingenden Evidenz, das nicht nur insgeheim
die Wahl motiviert, die die Mathematiker mit ihrem
Leben getroffen haben. Dieses Pathos fillt in Wahr-
heit mit dem mathematischen Tun selbst zusammen; es
ist ein erfahrenes Gefiihl betreffs eines Sachver-
halts, der sich auf solche Weise gibt, da3 er nicht anders
sein kann: das Gefiihl der Apodiktizitdt in gewisser
Hinsicht.

Es sei bei dieser Gelegenheit kurz bemerkt, daBl es
einen groben Irrtum darstellt - selbst wenn dieser Irr-
tum von der klassischen Philosophie begangen wurde,

3 Uber das Evidenzproblem bei Malebranche vgl. z. B. sein

Hauptwerk: Recherche de la vérité, Paris: Flammarion o. J., 20 ff.
(Buch 1, Kap. 3, 2: Remarques sur ce qu'on a dit de la nécessité de
I’évidence) (Anm. d. Ubers.).

213

24.01.2026, 22:25:08. il —

p- 121


https://doi.org/10.5771/9783495993675-189
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

p. 122

bevor Husserl* ihn teilte - sich vorzustellen: Wenn das
Gefiihl seinerseits sich als eine GewiBheit darzustellen
habe, so miisse es ebenfalls unter der Bedingung dessen
gegeben sein, was in der Evidenz nicht anders sein
konne, das heiBt in einer apodiktischen Evidenz. Was
aber aus ihm gerade ein Gefiihl macht, besteht darin,
daB es nicht auf diese Weise gegeben ist und auch nicht
gegeben sein kann, da es sich niemals in einer Evidenz,
in der Ek-stase eines Sehens offenbart. Aus diesem
Grunde ist es und kann es auch niemals das bestdndig
und dauerhaft Gegebene dieses Sehens sein, fiir das es
nichts anderes zu sein vermag. Denn fiir dieses Sehen
muB es imstande sein, sich jedesmal in seiner Identitét
mit sich wiederfinden zu lassen, so da3 man aufs neue
den Blick auf es richtet. Es wire dann, was die Zeit in
dieser Identitdt mit sich durchquert, wobei es dem
Wechsel und dem Tod trotzt. Folglich ist dieses bestan-
dige und dauerhafte Sein, das als solches "real" und
"wahr" ist, das mathematische Sein als das einzig reale
und einzig wahre Sein: eine Idealitdt mit dem Charak-
ter der Allzeitlichkeit. Das klassische Denken hielt es
fiir eine ewige Wahrheit und Galilei fiir das wahrhafte
Natursein.

Blo8 stellt dieses bestindige und wahrhafte Sein, das
mit sich selbst immer identisch und als solches real ist,
eben nichts Reales dar, sondern eine Idealitit. Es exi-
stiert nicht in sich, sondern als ein Hervorgebrachtes:

. Vgl. z. B. Ideen zu einer reinen Phdnomenologie und phdnome-
nologischen Philosophie, 1. Buch: Allgemeine Einfiihrung in die
reine Phdnomenologie (Husserliana I1I/1), Den Haag: Nijhoff,
701,117 £, 179, 192 ff., 262 f. (Anm. d. Ubers.).

214

hitps://dol.org/10.5771/9783495093675-189 - am 24.01.2026, 22:25:08. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495993675-189
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

als das Hervorgebrachte dessen, was nie diese Bedin-
gung annimmt, in der Ekstase eines Sehens "da" zu sein,
sondern als Selbstaffektion dieser Ek-stase nur die Ge-
stalt des Gefiihls und des Lebens besitzt. In dieser Ge-
stalt zeigt es sich von einem Individuum zum anderen
veranderlich. Es handelt nicht nur der "Wahrheit" ent-
gegen, woriiber fiir alle Einverstdndnis besteht, ndmlich
der Wahrheit als Universalitdt und folglich als "Objekti-
vitdt". Vielmehr entzieht es sich dieser grundsétzlich,
und zwar durch seinen Entstehungsort und den Typ
seines Wachsens, indem es sich niemals im Au3en ent-
faltet, wo das Denken - insbesondere das wissenschaft-
liche - alles sucht und findet, was es findet. Da dieses
selbstaffektive Sein niemals im "Vor" ist, ist es auch
nicht auf die Weise eines Etwas gegeben, das bestidndig
und dauerhaft "da" ist und somit der unendlichen Wie-
derholung eines intentionalen Meinens dargeboten
bleibt.

Das urspriingliche Sein des Lebens und der Wissen-
schaft selbst als ein Modus des Lebens, als Pathos, ist
nicht, sondern wird als das stetige Kommen des Lebens in
sich ankiinftig. Da es nicht aufhon, sich zu empfinden
und sich selbst zu erfahren, hort es als ein solches in-sich-
ankiinftig-werdendes Sein nicht auf, sich so zu erfahren
und folglich sich so zu verindem, wie sich das Ur-
sprungsleiden verdindert, das die Moglichkeit einer jeden
Erfahrung bildet, nimlich in einem fortwihrenden Hin-
iiberschwingen vom Leid in die Freude. Allein, dieses
Hiniiberschwingen oder diese dauernde Verédnderung,
welche die des Lebens ist und von dessen eigenem We-
sen gewollt und vorgeschrieben wird, das heit vom

215

24.01.2026, 22:25:08. il —


https://doi.org/10.5771/9783495993675-189
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

p. 123

Wesen des Absoluten, ist kein minderes Sein, sondern
das Sein dieses Absoluten. Es ist die einzige Weise fiir
es, zu "sein": namlich als das Zu-sich-kommen des Le-
bens in-sich-ankiinftig-zu-werden, und zwar geméal den
pathischen Modalitéten, in denen dieses sich bestidndig
erfahrt und empfindet.

Folglich gibt es zwei "Wahrheiten". Zum einen das ins
"Vor" gesetzte Sein, das sich als solches vor-gestellt
zeigt und auf das man unendliche Male zuriickkommen
kann, um es jedesmal bei seiner "Wiederkehr" als mit
sich selbst identisch wiederzufinden: die mathematische
Idealitdt, die dem sinnlich Gegebenen substituiert
wurde. Diesem ideal vor-gestellten Sein widersetzt sich
- und zwar nicht innerhalb einer Welt, sondern radika-
lerweise auflerhalb dieser Welt und der transzendenta-
len AuBerlichkeit, in der jenes Sein ek-sistiert - eine 4l-
tere Wahrheit, deren phdnomenologische Substantiali-
tat die Affektivitat ist, das heit die in der Subjektivitét
gelegene und mit ihr identische Wahrheit. Die erste
dieser Wahrheiten, die Wahrheit des Da-seins als Da-
sein, ist der Singularitdt des Blicks entzogen, der sich
auf es richtet; entzogen auch dessen Pathos, der in die
Nacht versinkt. Und wihrend diese erste Wahrheit als
die objektive und mithin wissenschaftliche Wahrheit
von der individuellen Subjektivitdt unabhangig ist und
sich durch diese Unabhéngigkeit definiert, identifiziert
sich die urspriinglichere Wahrheit, von der wir spre-
chen, mit der absoluten Subjektivitdt und veréndert sich
mit dem Leben. Diese zweite Wahrheit hat eine Ge-
schichte, die das Historiale des Absoluten ist: dessen
sich umarmende Selbstumschlingung gemiB den

216

24.01.2026, 22:25:08. il —


https://doi.org/10.5771/9783495993675-189
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Grundmodalititen des Leidens. Diese Geschichte ist
eine Individualitit insofern, als das Wesen ihres Pathos
das Wesen der Ipseitét ist, und so historialisiert sie sich
immer nur in einem Individuum und als dessen eigenes
Sein, als Singularitit, insofern eben jede pathische Be-
stimmung unwiderrufbar diese ist und keine andere.
DaB diese Wahrheit jene des Individuums ist, will besa-
gen: Es allein findet sie und kann sie finden. Nicht
auflerhalb von sich und als unabhéngig von sich, als
wire sie zeitlich vor ihm oder ohne es da, sondern als
das Ankiinftigwerdende nur dann, wenn das Indivi-
duum selbst diese Wahrheit wird. Und es wird diese
nur, insoweit sie in ihm als eine der konstitutiven phé-
nomenologischen Potentialitdten seines Seins Platz er-
greift, das heiflt als das, was es eben unter der Bedin-
gung einer Selbstverdnderung seines Lebens und als
dessen Modifizierung werden kann. "Wahr" ist folglich
in erster Linie nicht, wovor man sich auszul6schen hat,
um es so sein zu lassen, wie es an sich ist, sondern dem
man Beistand zu leisten hat: sein eigenes Fleisch hinzu-
geben hat. Denn jede wesenhafte Wahrheit wird nur als
dieses Fleisch des Individuums und als dessen eigenes
Leben ankiinftig.

Die Wabhrheit ist sich selbst, wie man weiB,5 ihr eigenes
Kriterium. Dieses Kriterium ist die Phianomenalitit,

5 So bei Spinoza fiir die letzte Stufe der Erkenntnis ausgefiihrt:
Tractatus de intellectus emendatione (Werke II, hg. von K. Blu-
menstock), Darmstadt 1967, 23 ff. M. Henry hat seine friiheste
Arbeit im iibrigen Spinoza gewidmet: Le bonheur chez Spinoza,
in: Revue d’Histoire de la Philosophie et d’Histoire Générale de la
Civilisation, nouv. série 12-14 (1943-1947) 67-100, 187-225, hier
bes. 71 f., 200 f. Auch die Thematik des Lebens als hochster Wahr-

217

24.01.2026, 22:25:08. il —

p. 124


https://doi.org/10.5771/9783495993675-189
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

p- 125

woraus sie gemacht ist und worin sie besteht: die pathi-
sche Phanomenalitdt der absoluten Subjektivitét, an-
ders gesagt das Leben selbst, das mit dieser urspriingli-
chen Phidnomenalitdt identisch ist und sie bildet. Als
solche zeugt diese Wahrheit von sich selbst, indem sie
in und durch ihre Selbstaffektion ist, was sie ist, und
zwar unwiderlegbar und ohne bestritten werden zu kén-
nen. Die Wahrheit, die sich selbst ihr eigenes Kriterium
ist, hat als einziges Kriterium das Individuum: jenes
selbst, das sich, da es ist, was es ist, in und durch seine
Selbstaffektion, das hei3t tiberdies auf dem Grund der
Ipseitdt in ihm, als Monade und Individuum ver-
wesentlicht.

Die urspriingliche Wahrheit und die einzig wichtige:
jene, die sich selbst ihr eigenes Kriterium ist und selbst
sagt, was sie ist, enthalt sich jeder "Interpretation” und a
fortiori jeder Diskussion. Und weil diese Wahrheit sich
nur so in einer Seele und in einem Leib sowie als das
eigene Fleisch des Individuums historialisiert, beginnt
unter diesen Umstinden, was Nietzsche® "die groBe
Jagd" nennt und all die inneren Erfahrungen der
Menschheit betrifft, all die Wahrheiten, die bewiesen,
das heiit im Leben als eine Modalitdt dieses Lebens
erprobt werden konnen, als etwas, wozu das Leben den
Beweis liefert, insofern es sich selbst als dieser Beweis
anbieten wird. Denn hierin unterscheidet sich das Ex-
periment im Leben von dem, was gewdhnlich diesen

heitsimmanenz zeichnet sich in dieser Studie schon ab (78 ff.)
(Anm. d. Ubers.).

6 Jenseits von Gut und Bose, III. 45 (Werke I, hg. von K
Schlechta, Miinchen 71966, 609 £.) (Anm. d. Ubers.).

218

24.01.2026, 22:25:08. il —


https://doi.org/10.5771/9783495993675-189
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Namen tréagt, ndmlich das Experiment durch das Den-
ken oder in der Wissenschaft. Das wissenschaftliche
Experiment ist das Manipulieren eines Objekts, das
Abrufen irgendeines Prozesses, der von allein zu funk-
tionieren beginnt und von dem der Wissenschaftler als
bloBer Zuschauer verlangt, daB er eine fremde "Wahr-
heit", die der Natur, vorweise. Von ihr wird der Wissen-
schaftler die Andersheit, das heifit die Objektivitit, zu-
riickbehalten, wobei er sich vor einem Eingriff in sie in
acht nimmt oder, falls dies nicht anders moglich ist,
denselben neutralisiert, indem er ihn selbst als einen
objektiven ProzeB behandelt. Das erstgenannte Experi-
ment im Leben hat kein anderes Hilfsmittel und gewi3
kein anderes Ziel, als an das Individuum als an einen
Gebenden zu appellieren, der nicht weniger als sich
selbst gibt, der sich selbst aufs Spiel setzt und aus der
Wahrheit sein ihm eigenes Schicksal macht - eben sein
eigenes Leben.

Die groe Jagd, worin sich das Leben selbst der Wahr-
heit hingibt, um der Ort ihres Kommens zu sein, ihre
einzig mogliche Manifestation und Vollendung, ist die
Kultur; das heiflt die Gesamtheit aller Erfahrungen im
Sinne aller Experimente, durch die das Leben - in sei-
ner unzweifelhaft phdnomenologischen Leistung - alles
zur Realitit einer "Anwesenheit" fiihrt, was es tatsich-
lich an Virtualitdten, "Begehren" und "Bediirfnissen" in
sich tragt, die seine urspriingliche Natur ausdriicken.
Die Kultur ergibt sich niemals aus einer Entscheidung,
etwa der Entscheidung des Lebens, an sich selbst ge-
wisse Verdnderungen oder eben "Erfahrungen" auszu-
fiihren, um nachtréglich deren Wirkung zu bewerten.

219

24.01.2026, 22:25:08. il —


https://doi.org/10.5771/9783495993675-189
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

p. 126

Jegliche Entscheidung dieser Art setzt die Ek-stase
eines Sehens voraus, eine Weise des Abstandneh-
mens, sich von der Realitdt abzulésen und sie zu
erkennen, um jene Eingriffsweise zu wéhlen, die von
der Realitdt vorgeschrieben wird und dazu geeignet
ist, sie wirklich zu "verdndern". Nochmals handelt es
sich so darum im Sinne der Technik zu "experimentie-
ren", auf sich selbst wie auf die Welt operativ ein-
zuwirken.

Aber keinerlei einwirkende Handlung "auf" das Gefiihl ist
mdglich und folglich keinerlei Handlung "auf" das Leben.
Wenn die Kultur ferner als Selbstverédnderung des Le-
bens begreifbar ist und mithin als eine Handlung des-
selben "auf" sich selbst, so allerdings in einem ganz an-
deren Sinne. In erster Linie ist es das Leben und kein
anderer ProzeB als es selbst, kein objektiver Prozef3,
der handelt. Diese Handlung ist keine duflere Hand-
lung; sie richtet sich nicht auf die Welt und hat ihre
Wirkung nicht in dieser, sondern es ist eine Handlung
auferhalb der Welt und somit "auf" das Leben, das heiB3t
in ihm: eben seine Selbstverdnderung als Aktualisie-
rung seiner eigenen Moglichkeiten, das heif3t als Ak-
tualisierung seiner selbst. In keinem Augenblick nimmt
sich diese Handlung als die langsame innere Verédnde-
rung des Individuums selbst zum Ziel, und ebensowenig
geht sie aus sich als aus einer "Ursache" hervor. Was ist
ihr Ziel? Was ist ihre Ursache? Einem jeden der Le-
bensvermogen zu erlauben, sich nach seinem eigenen
Wollen zu vollenden, das heiBt, sich zu steigern, da das
Sein eines jeden Vermdgens und des Lebens selbst als
des Vermogens aller Vermogen die Steigerung seiner

220

24.01.2026, 22:25:08. il —


https://doi.org/10.5771/9783495993675-189
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

selbst beinhaltet, insofern es aus jedem der Vermdgen
macht, was es ist.

Somit handelt es sich in jedem kulturellen Tatbestand
um nichts anderes fiir das Leben, als die Erfahrung sei-
ner selbst und seines eigenen Grundes zu machen; sich
der Ubermichtigkeit zu iiberlassen, die jedes seiner
Vermégen an seinen hochsten Punkt bringt. Diese
grundlegende Passivitdt jeder wirklichen Handlung, es
geschehen zu lassen, dal3 das Leben als Steigerung sei-
ner verschiedenen Méchtigkeiten zu sich selbst kommt,
erfihrt man in jedem echten Vorgehen der Kultur; in
der Kunst zum Beispiel, und zwar beim Werkschaffen-
den wie bei demjenigen, dem es gegeben ist, in seinem
eigenen Leben die Pracht eines Kunstwerkes in der
Weise seines eigenen sich verstdrkenden Pathos zu er-
fahren.

Die Wissenschaft gehorcht als Pathos dem Gesetz der
Kultur. Als Leistung einer kognitiven Lebenspotentiali-
tét ist sie nicht nur ein je an Schirfe zunehmendes Se-
hen, sondern ein freudiges Erleben. DaB sie sich dieses
niemals zum Ziel nimmt und aus ihrer Thematik das
Wesen des Lebens und somit dessen Steigerung ver-
wirft sowie dieselben dariiber hinaus fiir nichts erachtet,
hebt sie im Gegensatz zu den traditionellen Kulturer-
scheinungen von diesen ab, die nichts anderes als das
Leben sind, sofern dieses sich in allem, was es sein kann,
zu empfinden gibt als das, was es ist.

Mit dieser Verneinung des subjektiven Lebens wider-
spricht sich die Wissenschaft auf grobe Weise, wie wir
gesehen haben, denn sie findet ihr Wesen in einer spe-
zifischen Modalitét dieses Lebens. Wenn wir diese

221

24.01.2026, 22:25:08. il —

p. 127


https://doi.org/10.5771/9783495993675-189
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

p- 128

Selbstverneinung des Galileischen Lebens auf der pa-
thischen Ebene aufmerksamer untersuchen, so miissen
wir folgendes sagen: Dieses Leben ist nicht nur ein
freudiges Ereignis, ndmlich jenes, zu verstehen und zu
erkennen. Das Leben ausscheiden zu wollen, geht als
ein im Leben selbst entstehendes Projekt immer aus
einer geheimen Unzufriedenheit hervor. Es ist eine
Unzufriedenheit, die in dem MaBe eine Tatsache des
Lebens ist, wie es dieses Ausscheiden will; das heif3t
eine sich auf das Leben beziehende Unzufriedenheit in
dem MaBe, wie das Auszuscheidende das Leben selbst
ist. Wir haben die Theorie dieser Unzufriedenheit als
die Unzufriedenheit mit sich vorgestellt: Es handelt
sich um das Wollen des Leids, sich von sich selbst
loszumachen. Sich von sich selbst losmachen heift sich
selbst verneinen. Aber genau das kdnnen weder das
Leid noch das Leben im allgemeinen tun, denn beide
sind nichts anderes als ein Sich-selbst-erfahren in
jedem Punkt ihres Seins. Und auf diese Weise sind sie
als phdnomenologische Wirktatséchlichkeit der Selbst-
affektion im Ursprungsleiden, als radikale und un-
tibersteigbare Passivitidt des Lebens hinsichtlich seiner
selbst und als dessen Wesen, nur die absolute Bindung
des Pathos: jene Bindung, die nicht aufgeldst werden
kann.

Diese Bindung auflésen zu wollen, bedeutet in gewisser
Weise, ihre Unzerbrechlichkeit zu steigern - sie stirker
zu erfahren. Die Schwiche des Lebens besteht in seinem
Willen, sich selbst fliehen zu wollen, und dies ist eine
stindige Versuchung. Aber die wahre Schwiche, das
heiBt, was aus ihr die Schwiache macht, ist die Unmog-

222

24.01.2026, 22:25:08. il —


https://doi.org/10.5771/9783495993675-189
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

lichkeit, in der sie sich befindet, dieses Projekt erfolg-
reich auszufiihren: Es ist das uniibersteigbare MiBlin-
gen, woran sich im Leben dieses Wollen, sich von sich
selbst loszumachen, stoB8t. Die Unmdglichkeit, jene Bin-
dung zu zerbrechen, die das Leben an es selbst bindet,
das heiBt zugleich, seinem Leid zu entgehen, verstarkt
dieses Leid und steigert den Willen, ihm zu entkom-
men. Aber damit wird riickwirkend zugleich das Gefiihl
seiner Ohnmacht gesteigert, das Gefiihl des Sich oder
"Selbst" als die grundsétzliche Unmédglichkeit, sich
selbst zu entgehen, und dieses Gefiihl gipfelt schlieBlich
in der Angst, worin es aufgeht.

Man muB die Uberentwicklung der modernen Wissen-
schaft als einen der Hauptversuche betrachten, wo-
durch die Menschheit es unternommen hat, ihrer Angst
zu entfliehen. Ist es nicht befremdend zu sehen, wenn
das Leben wesenhaft das Sich-selbst-erfahren und das
Sich-selbst-empfinden einer reinen Subjektivitit ist, dal
in ihm eine intentio geboren wird, die fiir das Wissen als
konstitutiv gilt und genau im AuBerspielsetzen dieses
Wesens des Lebens besteht? Man wird einwenden, da3
diese Wissenschaft die Natur sich vorzustellen versucht.
Geschieht es nicht mit gutem Recht, daf3 die Galileische
Reduktion in keinerlei Hinsicht im Natursein das Sinn-
liche und Lebendige in Betracht zieht, sofern dieses Na-
tursein das Sich-selbst-erfahren des Lebens nicht in sich
trégt und ihm grundlegend fremd ist? Aber das Sein der
Natur als ein dem Leben fremdes ist nur ein solches in
und durch diese Reduktion. Als sinnliche und dariiber
hinaus erdeinverleiblichte hat die urspriingliche Natur
selbst ihren Sitz in der Selbstaffektion der Ek-stase und

223

24.01.2026, 22:25:08. il —

p.- 129


https://doi.org/10.5771/9783495993675-189
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

somit in der radikalen Immanenz des Lebens. Der
Wille, die Natur nur als ein dem Leben fremdes "Natur-
sein" zu betrachten, zeugt bereits vom Verlangen dieses
Lebens, sich selbst zu verneinen. Die Intention, das
objektive Sein der Natur so zu erkennen, wie es an sich
ist, das heiit unabhéngig von der es erkennenden Sub-
jektivitét, ist verddchtig, wenn es kein Objektivsein ohne
eine Subjektivitit gibt, die es in dieser Bedingung als die
ihm eigene Objektivitit setzt; wenn weiterhin gilt, daB3
sich das Natursein in dieser Objektivitét selbst als sinn-
lich gibt, das heiflt gerade als ein notwendigerweise
subjektives Sein, das dort sein Wesen findet, wo sich
jede mogliche Empfindung bildet und wéchst, ndmlich
im Leben.

Die Erkenntnisfreude ist daher nicht so rein, wie es er-
scheint. Man muB in ihr das Ursprungsleiden zu lesen
wissen, dem sie die Mdglichkeit entnimmt, sich selbst zu
empfinden und folglich eine Freude zu sein. Aber es ist
in ihr auch jenes besondere Leid zu lesen, in welche das
Leiden unserer Zeit sich schon verwandelt hat: in das
unzufriedene Sein mit sich, das den Versuch unter-
nimmt, sich seiner selbst zu entledigen, und sich hin-
sichtlich seines Seins &@ngstigt. AusschlieBlich das Ob-
jekt in Betracht zu ziehen und dariiber hinaus ein
gereinigtes Ob-jekt, bei dem alles ausgeschlossen, aus-
geschieden, verurteilt und entwertet wurde, was in ihm
an das Leben erinnern konnte und vor allem sinnlich
und affektiv ist: solch ein insgesamt objektives Sein zu
erkennen, das vollig unabhingig von der Subjektivitat
ist (im Sinne der von uns angezeigten Illusion), bedeu-
tet letztendlich das beste Mittel, vor sich selbst zu flie-

224

24.01.2026, 22:25:08. il —


https://doi.org/10.5771/9783495993675-189
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

hen. Dies ist jedoch ebenfalls das Projekt der Galilei-
schen Wissenschaft, deren Pathos als letzte Mdglich-
keitsbedingung fiir uns deutlich geworden ist.

Indessen ist das Galileische Projekt jenes der modernen
Kultur in ihrer Gesamtheit als einer wissenschaftlichen
Kultur. Dies macht aus ihr in Wahrheit keine Kultur,
wenn diese letztere stets die Kultur des Lebens ist.
Vielmehr handelt es sich eigentlich um ihre Vernei-
nung: um die neue Barbarei, deren spezifisches und tri-
umphierendes Wissen mit dem hdchsten Preis, mit der
Verdunkelung des ihm eigenen Seins durch den Men-
schen, bezahlt wird.

Denn die moderne "Kultur" strebt nicht nur danach,
jede Wissensform auf die der Wissenschaft und mithin
jede Kultur auf eine wissenschaftliche Kultur zu redu-
zieren, sondern sie weitet die Selbstverneinung des Le-
bens, worin ihr irrefiihrendes Projekt aufgeht, auf die
Welt und die Gesellschaften insgesamt aus. Deshalb
muB sie zugleich mit dieser Selbstverneinung das Pa-
thos durchscheinen lassen, das sie tragt.

Letztlich vollzieht sich die Selbstverneinung des Le-
bens auf zwei Weisen: auf der theoretischen Ebene
durch jene Behauptung, daf} es kein anderes Wissen
als das wissenschaftliche gibt, und auf der prakti-
schen Ebene dort, wo immer sich auf diese oder jene
Art die praktische Verneinung des Lebens realisiert.
Die Wissenschaft selbst ist eine praktische Lebensver-
neinung, die von einer theoretischen Verneinung in Ge-
stalt all jener Ideologien begleitet wird, die jeden
mdoglichen Wissensmodus auf den der Wissenschaft zu-
riickfiihren.

225

24.01.2026, 22:25:08. il —

p. 130


https://doi.org/10.5771/9783495993675-189
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Allerdings ist die Wissenschaft nicht die einzige prakti-
sche Verneinung des Lebens. In ihrer pathischen Ver-
neinung stellt sie als Ausklammerung, die der Wissen-
schaftler an seinem eigenen Leben vornimmt, den Pro-
totyp eines Verhaltens dar, das die moderne "Kultur"
insgesamt in die Barbarei stiirzt. Auf diese Weise hat
die Wissenschaft die Rolle eines Leitfadens fiir das
Verstandnis der Barbarei inne, und unter diesem Ge-
sichtspunkt wurde sie in unserer Untersuchung ausge-
wihlt. Letztere muB sich demnach gemiB einer zweifa-
chen Thematik ausrichten, indem sie zunéchst die Auf-
klarung der Ideologien der Barbarei und sodann deren
Praktiken ins Auge faf3t.

226

24.01.2026, 22:25:08. il —


https://doi.org/10.5771/9783495993675-189
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

