
4. Die Krankheit des Lebens

Unterhält die Wissenschaft wirklich keinerlei Bezug 
zum Leben? Die Kritik der Wissenschaftswelt, das 
heißt der Wissenschaft selbst, sofern sie nur diese Welt 
kennt, die die ihre ist, hat sie nicht gezeigt, daß die ma­
thematischen Idealitäten, auf die die Galileische Annä­
herungsweise das Wesen der Dinge reduziert, um es - 
mittels seines Losreißens von der unaussprechlichen 
Singularität und vom Vergehen des sinnlichen und indi­
viduellen Seins - im Gegenteil als ein dauerhaftes und 
von allen anerkanntes Sein zu setzen, als ein objektives 
Sein und ein Sein an sich, daß also diese Idealitäten von 
der Subjektivität hervorgebracht werden und auf sie als 
auf ihre unumgängliche Voraussetzung und als ihre 
Grundlage verweisen, anstatt sie außer Spiel zu setzen 
und uns von ihr zu befreien? Aber die Subjektivität, 
selbst wenn sie als ein bloßes Vermögen betrachtet 
wird, diese Idealitäten der Wissenschaft zu schaffen: 
mithin als ein sinngebendes Bewußtsein, als "Bewußt­
sein von" und als Intentionalität, ist immer auch ohne 
Unterschied etwas anderes. Diese Subjektivität ist näm­
lich das Leben selbst, in unserem Beispiel die ursprüng­
liche Selbstaffektion dieser Sinngebung, die die Ideali­
täten der mathematischen Physik schafft.
Wir als Phänomenologen sind bemüht, eine radikale 
Phänomenologie der Subjektivität als lebendiger Sub­
jektivität zu konstruieren, das heißt das Sein, das wir 

p. 101

p. 102

189

https://doi.org/10.5771/9783495993675-189 - am 24.01.2026, 22:25:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993675-189
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


wirklich sind, über die Erscheinung hinaus zu bewah­
ren. Muß sich daraufhin der Blick, den wir in der Re­
duktion auf die Wissenschaft geworfen haben, nicht be­
trächtlich verändern? Denn die Wissenschaft abstra­
hiert nicht nur von der Lebenswelt und infolgedessen 
vom Leben selbst, sondern diese Abstraktion, dieses 
Außerspielsetzen der sinnlichen Qualitäten und mithin 
diese konstitutive Leistung der modernen Wissenschaft 
in ihrer sich einführenden wie begründenden Vorge­
hensweise, ist, so behaupten wir, eine Leistung der ab­
soluten Subjektivität und auf diese Weise ein Lebens­
modus. Daß die Wissenschaft das Leben aus ihrer 
Thematik ausschließt und es so sehr verkennt, wie sie 
will, verhindert nicht, daß sie trotzdem in ihrem Grün­
dungsakt wie in einer jeden ihrer späteren Vorgehens­
weise eine Modalität dieses absoluten Lebens ist und 
ihm zugehört.
Was sich folglich zugleich mit dem Blick ändert, den wir 
auf die Wissenschaft werfen, ist die Situation der Wis­
senschaft an und für sich in ihrem Verhältnis zum Be­
reich der Kultur. Solange wir nur die moderne wissen­
schaftliche intentio betrachten und in gewisser Weise 
mit ihr übereinstimmen, beschäftigen wir uns in der Tat 
nur mit der Natur, die auf ihre abstrakten mathemati­
schen Beziehungen reduziert wurde - mit einer Natur, 
aus der man alle subjektiven Eigenschaften entfernt 
hat. Indem wir dieses wissenschaftlich bestimmte Sein 
für wesentlich und darüber hinaus für das einzig real 
existierende Sein halten, das zugleich auf strenge und 
universal gültige Weise erkannt wird, halten wir alles 
für nichts, was nicht dieses Sein ist: insbesondere nicht

190

https://doi.org/10.5771/9783495993675-189 - am 24.01.2026, 22:25:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993675-189
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


das absolute phänomenologische Leben. In dem Maße, 
wie die Kultur die Kultur des Lebens ist und dieses aus­
schließlich betrifft, bleibt die Wissenschaft, die sowohl 
dieses Leben wie seine spezifische Entfaltung als die 
Kultur selbst aus ihrer Thematik ausscheidet, dieser 
Kultur gegenüber unzweifelhaft fremd. Das Verhältnis 
zwischen Wissenschaft und Kultur ist ein Verhältnis 
von gegenseitigem Ausschluß. Das Beispiel der Kunst 
hat diesen Ausschluß klargestellt und ihn gleichzeitig 
zu seinem äußersten Punkt geführt. Denn die Kunst 
verleiht der Sinnlichkeit das Wort, deren bedeutsam­
sten Verwirklichungen sie sucht, während die Wissen­
schaft durch das Ausscheiden derselben Sinnlichkeit, 
das heißt ebensogut der Lebenswelt und des Lebens 
selbst, sich paradoxerweise außerhalb desselben und 
seiner Entfaltung versetzt, mithin außerhalb jeder mög­
lichen Kultur.
Dieser Ausschluß ist allerdings nur ein solcher in den 
Augen der Wissenschaft und ihrer Intention, die Sinn­
lichkeit in keinerlei Hinsicht in Betracht zu ziehen. 
Doch ist die Wissenschaft nicht nur außerstande, die 
intentio beizubehalten, das heißt die Radikalität ihres 
Galileischen Projekts, und zwar insofern als ihre Ideali­
täten sich unausweichlich auf ein Gegebenes beziehen, 
das letztendlich ein sinnlich Gegebenes ist. Vielmehr ist 
ihr Tätigsein darüber hinaus, selbst wenn es unbegrenzt 
als die Konstitution dieser physikalisch-mathemati­
schen Idealitäten fortgesetzt wird, ein subjektives Tä­
tigsein, wie wir gesehen haben. Daß letzteres sich nie­
mals dem Meinen der Wissenschaft darbietet und diese 
niemals das Thema ihrer Forschung daraus macht, hin­

p. 103

191

https://doi.org/10.5771/9783495993675-189 - am 24.01.2026, 22:25:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993675-189
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


p. 104

dert nicht seinen Vollzug. Dieser Vollzug zeigt schon in 
sich selbst, in der Wirktatsächlichkeit seiner Leistung, 
daß die Wissenschaft keineswegs das Ganze des Wirkli­
chen beherrscht und es auch nicht in seiner Integrali- 
tät im Feld ihrer Objekte und Theorien vorzeigt. Die 
Wissenschaft hat etwas Wesenhaftes entgleiten lassen, 
nichts weniger als ihre eigene Grundlage.
Wenn wir aufmerksamer betrachten, was die Wissen­
schaft nie betrachtet: ihre Grundlage, und diese aus­
drücklich auf die ihr eigene ontologische Dimension 
beziehen, nämlich auf die absolute Subjektivität, so 
müssen wir das Verhältnis zwischen Wissenschaft und 
Kultur umkehren. Dieses zeigt sich dann nicht mehr in 
der Gestalt ihres Ausschlusses, sondern als eine gegen­
seitige Inhärenz. Die Aufgabe, die die klassische Philo­
sophie sich auferlegt hatte, bestand darin, der Wissen­
schaft, ihrem Tätigsein und ihren konkreten Hervor­
bringungen die transzendentalen Bedingungen ihrer 
eigenen Möglichkeit entgegenzuhalten, da die Wissen­
schaft durch die Inanspruchnahme ihrer eigenen Arbeit 
nicht die Zeit besitzt, diese Bedingungen zu untersu­
chen. Die Philosophie zeigte daher, daß die höchste 
und abstrakteste Erkenntnis sich innerhalb eines an­
fänglichen Weltzugangs ereignet, dessen vorherge­
hende Eröffnung diese Erkenntnis voraussetzt. Eine 
solche Welteröffnung wird durch die Formen a priori 
der Anschauung und der Verstandeskategorien konsti­
tuiert, letztlich durch die Ek-stase des Seins, die diese 
ihrerseits begründet. Die transzendentale Bedingung 
der Möglichkeit der Erfahrung im allgemeinen ist die 
Bedingung der Wissenschaft selbst. Zwischen dem Phi­

192

https://doi.org/10.5771/9783495993675-189 - am 24.01.2026, 22:25:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993675-189
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


losophen und dem Wissenschaftler handelt es sich mit 
einem Wort um eine Aufgabenteilung. Dem ersten fällt 
es zu, über die allgemeinsten Bedingungen einer kon­
kreten Arbeit nachzudenken, die sich in einem ständi­
gen Werden befindet, worin der zweite aufgeht und der 
er sich widmet.
Nur wird im klassischen Denken wie in seinen gegen­
wärtigen Wiederbelebungen die Subjektivität auf die 
Bedingung der Objektmöglichkeit und auf die als solche 
betrachtete Objektivität selbst reduziert - auf das ur­
sprüngliche Außen, ohne das nichts wäre, wie be­
hauptet wird. In diesem Fall findet sich die Philosophie 
zusammen mit der Wissenschaft aus der Kultur verwie­
sen, und das zerbrechliche Bündnis, das sie geschlossen 
hatten, dient nur dazu, sie in denselben Abgrund zu 
stürzen; und dies umso mehr, wie die Kultur die Kultur 
des Lebens ist und nur von ihm aus verständlich bleibt. 
Wenn jedoch die Subjektivität nichts anderes mehr als 
die Äußerlichkeit und deren Entfaltung ist, nichts Le­
bendiges mehr darstellt, und das, wodurch sie das Le­
ben ist, aus dem Blick gerät, verneint und verdunkelt 
wird, und zwar sowohl durch die Philosophie wie durch 
die Wissenschaft, dann hat diese Philosophie jener letz­
teren keinerlei Lehre zu erteilen. Denn die eine wie die 
andere lebt in demselben Vergessen, in demselben Er­
starren vor dem, was im "Vor” da ist und in ihren Augen 
als einziges den Anspruch besitzt zu sein. Man kann na­
türlich die moderne Theorie, die auf eine Technik, Ma­
nipulation und Berechnung des Seienden reduzierte 
Theorie geißeln. Nichtsdestoweniger ist zu erkennen, 
daß durch sie, ‘'durch die modern verstandene ’Theorie’ 

p. 105

193

https://doi.org/10.5771/9783495993675-189 - am 24.01.2026, 22:25:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993675-189
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


p. 106

immer noch der Schatten der frühen theoria zieht”,1 
und auf diese Weise das ontologische Medium, worin 
jene sich hervorbringen, indem sie die Welt hervorbrin­
gen, das Selbe ist, nämlich die Ekstase des Außen, wo es 
nichts Lebendiges gibt.
Es genügt folglich nicht, um das Verhältnis zwischen 
Wissenschaft und Kultur zu denken, die subjektive Na­
tur des wissenschaftlichen Tätigseins als solchen und 
insbesondere seines Galileischen Ursprungs zu unter­
streichen: nämlich den Protoakt, durch den das Be­
wußtsein dem empirisch Gegebenen seine geometri­
sche Idealisierung substituiert hat und dafür die Ideali­
sierung als solche konstituierte, das heißt als Korre­
lat einer spezifischen Erfindung und Schöpfung. Diese 
Subjektivität muß zusätzlich so als das Leben verstan­
den werden, daß die transzendentalen Leistungen, 
die die Wissenschaft bilden oder vielmehr diese sind, 
sich als Modalitäten des absoluten Lebens erkennen 
lassen, und zwar mit gleichem Recht wie die Schöpfun­
gen der Kunst beispielsweise - folglich als Phänomene 
der Kultur mit gleichem Recht wie die Phänomene der 
Kunst.
Daß die Leistungen der wissenschaftlichen Subjektivität 
dem Leben als einige seiner Modalitäten zugehören, 
will besagen, daß sie - trotz ihrer Ausklammerung 
durch die Galileische Reduktion zusammen mit allem 
Subjektiven sowie der Subjektivität selbst im allgemei­
nen - nichtsdestoweniger dort mit ihren Eigenschaften 

1 Martin Heidegger, Wissenschaft und Besinnung, in: Ders., Vor­
träge und Aufsätze, Pfullingen: Neske 1954,54.

194

https://doi.org/10.5771/9783495993675-189 - am 24.01.2026, 22:25:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993675-189
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


weiterbestehen, wo sie sind: Es sind eben Erfahrungen 
im Sinne des Lebens. Es sind nicht nur Intentionen, die 
auf die Idealitäten, deren Regelungen wie Implikatio­
nen gerichtet sind, sondern diese wissenschaftlichen In­
tentionalitäten affizieren sich selbst und sind nur als 
solche möglich, da das Sehen, das in ihnen lebt und er­
kennt, ein sich selbst empfindendes Sehen ist, das heißt 
eine Schau, die sich als Schau erfährt und nur unter die­
ser Bedingung sowie in dieser Gestalt sieht. Von einem 
wissenschaftlichen Leben zu sprechen, von einem Le­
ben des Wissenschaftlers als Wissenschaftler, ist also 
keine Metapher oder eine Anspielung auf etwas, das 
nur eine bloß empirische Begleiterscheinung der Wis­
senschaft selbst wäre - eine Art Zusatz zu deren 
eigentlichem Sein, wobei dieser Zusatz nur von der 
kontingenten Tatsache abhinge, daß die Wissenschaft 
schließlich von Menschen gemacht wird. Wie alles Wis­
sen und alles Sehen ist die Wissenschaft eben nur als 
Leben möglich; sie geht keineswegs im objektiven 
Herrschaftsbereich ihrer Objekte und Theorien auf. All 
ihre Hervorbringungen sind trotz ihrer Objektivität und 
Universalität Hervorbringungen im buchstäblichen 
Sinn des Wortes, indem sie auf ein transzendentales Le­
ben verweisen, ohne das sie nicht wären.
Weil die wissenschaftlichen Leistungen lebendig sind 
und daher Erfahrungen in einem ursprünglichen Sinne 
darstellen, aktualisieren sie sich notwendigerweise in 
Gestalt bestimmter Modalitäten. Sie sind, was sie sind; 
eine jede mit ihrer eigenen Tonalität im Unterschied zu 
allen übrigen. Diese Leistungen sind nicht nur ideale 
Intuitionen, Interferenzen, Hypothesen, Prämissen, 

p. 107

195

https://doi.org/10.5771/9783495993675-189 - am 24.01.2026, 22:25:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993675-189
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Folgen usw., die insgesamt einer eidetischen Typologie 
unterworfen sind, welche dem prädikativen Leben des­
sen eigenen Stil verleihen. Vielmehr ist jede dieser Lei­
stungen in ihrer Entsprechung zu einem dieser Typen 
eine singuläre Leistung, die ihre Individualität besitzt, 
und zwar zugleich in ihrer Ähnlichkeit wie Unterschied­
lichkeit zu all jenen, die derselben Gesetzmäßigkeit ge­
horchen. Daß der Wissenschaftler dieser je partiku­
lären Erfahrung keine Aufmerksamkeit schenkt, ändert 
nichts an ihrer Realität, wie noch einmal zu betonen ist. 
Vielmehr müßte dieses Verkennen zum Nachdenken 
über den Status einer solchen Erfahrung und über die 
Gründe führen, weshalb sie niemals in Betracht gezo­
gen wird, selbst wenn sie das ganze wissenschaftliche 
Gebäude trägt. Dies verhält sich in der Tat so, weil 
diese Erfahrung sich niemals in dem Vordergrund des 
Lichts zeigt, wo die Wissenschaft und das Bewußtsein 
im allgemeinen ihre Objekte finden, und sie sich daher 
niemals als eines von diesen darbietet. Was dieselbe der 
wissenschaftlichen Reflexion - und wenn nicht sogar der 
philosophischen - entzieht, ist die radikale Immanenz 
des Lebens mit allem, was ihm zugehört, insbesondere 
mit jenen lebendigen Modalitäten des wissenschaftli­
chen Tätigseins, die niemals im Horizont irgendeiner 
Transzendenz erscheinen und niemals irgendeine Ob­
jektivität bilden.
Als lebendige Modalitäten der absoluten Subjektivität 
gehören die wissenschaftlichen Leistungen dieser nicht 
einfach, wie einige ihrer Bestimmungen, mit dem An­
spruch unzweifelhafter Leistungen an. Diese sind nicht, 
was sie sind, in der Art einer transzendentalen Faktuali-

196

https://doi.org/10.5771/9783495993675-189 - am 24.01.2026, 22:25:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993675-189
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


tät höheren Grades, die allerdings erkannt werden 
müßte, sofern man die Mittel dazu besitzt. Auch sind 
die "Essenzen", die jene Leistungen aktualisieren, eben­
falls keine Art von Data, keine opaken Eigenschaften 
des Lebens. Sie sind dessen Möglichkeiten; das Leben 
wohnt in ihnen und besitzt sie als seine eigenen Vermö­
gen, nämlich als das, was es tun kann, da sie nichts an­
deres als dieses Tun-können selbst sind.
Insoweit die Essenzen die phänomenologischen Poten- 
tialitäten des Lebens bilden, bieten sie sich zunächst 
nicht als die Korrelate einer eidetischen Intuition dar. 
Zu Unrecht verleiht man dieser die Fähigkeit, sie 
offenbar zu machen und folglich anfänglich im Sein zu 
setzen. Die ursprünglichen Essenzen sind nichts Idea­
les, nichts Transzendentes. Es sind erste praktische 
Bestimmungen des Lebens und als solche keine Gege­
benheiten, kein Ob-jekt eines Sehens, kein Korrelat 
einer theorta, sondern eben Potentialitäten, wodurch 
das Sein sich in einer Praxis und nur in dieser Form 
verwesentlicht, das heißt als eine Bestimmung dieser 
Praxis.
Gerade weil die ursprünglichen Essenzen - insbeson­
dere die der Begriffsbildung, Ideation und Abstraktion - 
Modalitäten der Praxis und mithin des Lebens selbst 
sind, vermag dieses sie zu entfalten und sie ständig zu 
seiner Verfügung zu halten, und zwar als seine eigenen 
Möglichkeiten sowie als das, was es jedesmal, und so oft 
es dies will, in den Akt überführen kann. Denn von 
einem Ob-jekt läßt sich nur die Schau erreichen und die 
Analyse fortsetzen; man kann es thematisieren oder 
von ihm den Blick abwenden. Konzeptualisieren, ideali-

p. 108

197

https://doi.org/10.5771/9783495993675-189 - am 24.01.2026, 22:25:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993675-189
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


p. 109

sieren, abstrahieren, aber natürlich auch betrachten, 
analysieren, thematisieren usw. kann als Tun nur das 
Leben. Es ist imstande, diese konstitutiven Leistungen 
des wissenschaftlichen Wissens zu vollziehen, weil es 
sich mit diesen Leistungen identifiziert und weil die Es­
senzen, deren Aktualisierungen sie sind, das ihm eigene 
Wesen bilden, das heißt, womit es sich identifiziert und 
dessen reales Sein es bildet: die Selbstaffektion. Auf 
diese Weise fällt das Leben mit diesen Grundfähigkei­
ten der Intelligenz zusammen und kann sie ins Werk 
setzen.
In dem Maße, wie die konstitutiven Leistungen der 
Wissenschaft Modalitäten des absoluten Lebens im 
soeben genannten Sinne sind, handelt es sich dabei um 
eine Ausübung der Potentialitäten dieses Lebens, um 
ihr Ins-Werk-setzen und um ihre Erprobung, wo sie ihr 
Praktischsein sind, das in dieser Praxis und durch sie zu 
seinem höchstmöglichen Grad der Realisierung, Voll­
endung und Steigerung getragen wird. Die Wissen­
schaft, die dann entsprechend nicht mehr nur auf re­
striktive Weise als das Feld ihrer Objektivierungen be­
trachtet wird, sondern von den transzendentalen Lei­
stungen aus, die letztere hervorbringen, so daß diese 
Objektivierungen wesentlich die Aktualisierung be­
stimmter phänomenologischer Urpotentialitäten der 
absoluten Subjektivität darstellen - eine so in ihrer 
vollen Konkretion verstandene Wissenschaft ist nichts 
anderes als eine Form der Kultur.
Der Kultur entlehnt die Wissenschaft ihren ontologi­
schen Ort, nämlich den der Praxis, und damit zugleich 
die Charaktere, die zu jeder "Realität" gehören, sofern 

198

https://doi.org/10.5771/9783495993675-189 - am 24.01.2026, 22:25:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993675-189
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sie durch und als Praxis definiert ist. Dies bedeutet nä- 
herhin 1) den Charakter, nicht in der Seinsweise einer 
Substanz oder eines Dinges zu sein, sondern aus­
schließlich als Wirktatsächlichkeit einer Potentialität, 
die ihr höchstes Wesen in der Möglichkeit einer jeden 
Potentialität findet: in der Selbstaffektion; 2) den Cha­
rakter eines Werdens, der darin liegt, daß jede lei­
stende Wirktatsächlichkeit mehr oder weniger vollkom­
men ist und in ihrer unendlichen Wiederholung einen 
Habitus definiert, der als fester Erwerb und als Substrat 
für spätere Leistungen dieser Art dient. So ist nicht nur 
das sinnliche Auge ein grobes oder kultiviert verfeiner­
tes Auge. Die Fähigkeit, Idealitäten zu fassen oder ein 
sinnlich Gegebenes unter einer idealen Relation zu 
subsumieren, die es zu erklären imstande ist, und es 
beispielsweise auf eine Gattung zu beziehen, welche 
seine Eigenschaften klarstellt und es so in einer erhel- 
lenderen Vergegenwärtigungsweise beleuchtet - eine P- HO 
solche Fähigkeit ist ebenfalls einer Geschichte des Fort­
schritts entnommen, denn ihre Vollzugsweise entspricht 
einer Ausübung im Sinne eines praktischen Modus. In 
dieser Hinsicht ist der Geist, worunter wir besonders 
die Gesamtheit der Erkenntnispotentialitäten verste­
hen, mit Recht jenes ingenium, wie Descartes2 es 
wollte, nämlich eine kontinuierliche Ausübung der kon­
stitutiven Potentialitäten des theoretischen Schauens in 
immer strengeren und ihrer selbst gewisseren Modi. In 
ihrer begründenden Möglichkeit verschmilzt die Wis­

2 Vgl. Regulae ad directionem ingenii, Reg. 1,1 u. ö. (hg. von H. 
Springmeyer u. a.), Hamburg 1973, 2 f. (Oeuvres X, ed. 
Adam/Tannery, 360 f.) (Anm. d. Übers.).

199

https://doi.org/10.5771/9783495993675-189 - am 24.01.2026, 22:25:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993675-189
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


p. 111

senschaft mit diesem ingenium; sie ist eine der konkret 
modalen Lebensweisen der absoluten Subjektivität, und 
zwar als erkennendes Leben sowie daher als eine der 
Grundformen der Kultur.
Als ein Modus des Lebens und infolgedessen als Le­
bensweise ist die Wissenschaft den anderen Kulturfor­
men mehr oder minder ähnlich; sie entspricht den un­
mittelbaren Formen der Kultur in der alltäglichen Pra­
xis der Arbeit und des Bedürfnisses sowie den höheren 
Hervorbringungen von Kunst, Ethik und Religion. Es 
handelt sich in allen Fällen um Realisierungsweisen des 
Lebens, also um Weisen, deren Verwirklichung vom 
Leben insoweit gewollt wird, als es letztlich die Steige­
rung seiner selbst ist. Aber selbst wenn die Wissen­
schaft alle Charaktere der Kultur annimmt und darüber 
hinaus danach strebt, als wissenschaftliche Kultur im 
Universum der Moderne eine beherrschende Rolle zu 
spielen, so bietet sie nichtsdestoweniger einen besonde­
ren Charakter, der sie von allen anderen Manifestatio­
nen des Geistes unterscheidet und in gewisser Weise zu 
einer Wahl zwischen ihnen veranlaßt. Auf diesen be­
sonderen, von der vorherigen Problematik bereits fest­
gehaltenen Charakter ist hier zurückzukommen.
Die Wissenschaft als mathematische Naturwissenschaft 
hat die sinnlichen Qualitäten dieser Natur außer Spiel 
gesetzt, .nämlich die Lebenswelt und das Leben selbst. 
Wenn wir sagen, daß diese Wissenschaft sich als eine 
Modalität des Lebens und folglich als eine Form der 
Kultur verwirklicht, so sorgt sich die Wissenschaft ihrer­
seits keineswegs um diesen Punkt. Das Außerspielset­
zen des Lebens nimmt daraufhin zwei verschiedene

200

https://doi.org/10.5771/9783495993675-189 - am 24.01.2026, 22:25:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993675-189
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Bedeutungen an. Die erste, geringere Bedeutung ergibt 
sich aus der festzustellenden Tatsache, daß die Wissen­
schaft - durch die Thematisierung der auf ihre idealen 
Bestimmungen reduzierten Natur - weder das sinnliche 
Leben noch das Leben im allgemeinen thematisiert. 
Allerdings ist die Nichtbeachtung der sinnlichen Quali­
täten weder blind noch willkürlich. Die Sinnlichkeit 
oder genauer die Subjektivität dieser sinnlichen Quali­
täten wird ausgeklammert, weil die Wahrheit weder in 
ihnen noch in der Subjektivität ruht, die ihr Wesen bil­
det - denn die Wahrheit ist eine universale Wahrheit und 
als solche objektiv.
Hier tritt eine zweite, entscheidende Bedeutung der 
Ausscheidung des Lebens zutage. Was diese Ausklam­
merung motiviert und umspannt, ist nichts weniger als 
eine Grundvoraussetzung, auch wenn diese implizit 
bleibt, nämlich die Meinung, wonach die Wahrheit ge­
genüber der ontologischen Sphäre der lebendigen Sub­
jektivität fremd sei und im Gegenteil der Sphäre der 
Objektivität zugehöre, und dies auf grundsätzliche und 
folglich ausschließliche Weise. Und wie mit der Wahr­
heit verhält es sich mit dem Sein selbst: Das Sein ent- 
birgt sich uns im Medium der Sichtbarkeit der Welt. Es 
ist als das da, was im "Vor" da ist; was der theoretische 
Blick, der seine eigenen Vorgehensweisen und Vermö­
gen entwickelt, als das erkennt, was wirklich vor ihm da 
ist - über die subjektive, täuschende und wechselnde Er­
scheinung hinaus.
Mithin unterscheidet sich diese Grundvoraussetzung 
der Wissenschaft nicht wirklich von derjenigen des klas­
sischen Denkens; vielmehr ist sie mit ihm identisch und

201

https://doi.org/10.5771/9783495993675-189 - am 24.01.2026, 22:25:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993675-189
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


p. 112 setzt es einfach fort. Eine solche Voraussetzung hat 
einen doppelten - positiven und negativen - Aspekt. In 
positiver Hinsicht bezeichnet sie ein tatsächliches Sein: 
das Sein, das im "Vor" da ist, das Sein der Natur (oder 
welches dafür gehalten wird). Und eine Wahrheit wird 
damit bezeichnet: die Wahrheit dieses Seins, nämlich 
die Tatsache, daß es sich da im "Vor" hält, das heißt sich 
zeigt. Denn wie kritisch auch diese Wissenschaft hin­
sichtlich der Erscheinung sein mag, wie es im übrigen 
die klassische Philosophie war, so gründet sie sich letzt­
lich auf diese Erscheinung. Nur ist diese Erscheinung 
nicht mehr die sinnliche Erscheinung, sondern die 
geometrische oder mathematische, durch die man er­
stere ersetzt hat. Aber auch eine solche substituierende 
Erscheinung existiert nichtsdestoweniger als Erschei­
nung in einer Welt und letztlich als die Erscheinung 
dieser Welt. Höchstens läßt sich sagen, daß die Wissen­
schaft diese Erscheinung als solche vernachlässigst, da 
sie sie für eine Evidenz oder Trivialität hält, während 
die Philosophie sie problematisiert.
In negativer Hinsicht besagt die Voraussetzung der 
Wissenschaft, daß es nichts anderes als das äußere Sein 
gibt (was auch die Voraussetzung der Philosophie ist, 
die die Subjektivität auf ein intentionales Bewußtsein 
der Welt und auf diese Weise die Phänomenalität auf 
die Welt in deren Welthaftigkeit reduziert). Des weite­
ren wird dadurch ausgesagt, daß die Wahrheit diese 
Äußerlichkeit als solche ist bzw. die "Objektivität" in 
der Perspektive und in der Sprache des Wissenschaft­
lers. Wenn folglich das Leben die ursprüngliche Selbst- 
affektion ist, die keine Ek-stase kennt, und es sich als

202

https://doi.org/10.5771/9783495993675-189 - am 24.01.2026, 22:25:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993675-189
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


eine radikale Innerlichkeit verwesentlicht, in der es sich 
bei Berühren aller Punkte seines Seins empfindet und 
sich selbst ohne Distanz erfährt, das heißt ohne Ver­
mittlung irgendeines Abstands, irgendeines Außen 
noch durch eine Welt, dann existiert diese absolute In­
nerlichkeit, anders gesagt das Leben selbst, nach der 
Behauptung der Wissenschaft nicht, die nur Objektivi­
täten kennt. Gewiß spricht die Wissenschaft nicht selbst 
diese ausdrückliche Verneinung des inneren Wesens 
des Lebens aus, weil sie selbst keine Idee davon hat und 
weil dort das Leben in der Tat niemals erscheint, wohin 
sie ihren Blick wendet. Es gilt nichtsdestoweniger, daß 
die alltägliche wissenschaftliche Arbeit die praktische 
Verneinung der Subjektivität einschließt, und zwar 
nicht nur in deren Öffnung auf die Welt hin und dem­
nach als die transzendentale Bedingung der Wissen­
schaft selbst, sondern in viel wesenhafterer Hinsicht 
zunächst als jene radikale Innerlichkeit, die das ur­
sprüngliche Individuum definiert, welches wir als leben­
diges Individuum sind.
Die Situation der Wissenschaft in der modernen Kultur 
oder besser gesagt die moderne Kultur selbst als wis­
senschaftliche Kultur zeigt sich uns unter diesen Um­
ständen unter dem Aspekt eines Paradoxes. Einerseits 
ist die Wissenschaft ein Modus des Lebens der absolu­
ten Subjektivität und gehört ihr an und für sich zu. An­
dererseits jedoch vollzieht sich jede Leistung der wis­
senschaftlichen Subjektivität als die Ausklammerung 
dieser Subjektivität; und zwar auf solche Weise, daß die 
jeweilige wissenschaftliche Leistung durch ihre Kon­
zentrierung auf das Sein, das im "Vor" da ist und das sie 

p. 113

203

https://doi.org/10.5771/9783495993675-189 - am 24.01.2026, 22:25:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993675-189
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


p. 114

für das einzig ”reale" und "wahre" Sein hält, alles bei­
seite läßt und ins Nichts verwirft, was diesem Sein nicht 
entspricht, wodurch nicht nur jenes Wesen des Lebens 
verkannt wird, das dieser Leistung selbst eigen ist, son­
dern es an und für sich verneint wird. Hier liegt somit 
eine Lebensform vor, die sich gegen das Leben wendet, 
indem sie ihm jeden Wert abspricht und bis zur Leug­
nung seiner Existenz geht. Ein Leben, das sich selbst ver­
neint, die Selbstvemeinung des Lebens als solche, ist jenes 
entscheidende Geschehen, das die moderne Kultur als 
wissenschaftliche Kultur bestimmt.
Nun begründet die Selbstverneinung des Lebens nicht 
nur die wissenschaftliche "Kultur", sondern sie setzt 
diese zusätzlich als die einzige Kulturform, wobei sie 
jene traditionellen Formen in Mißkredit bringt, die in 
der Entfaltung des absoluten Lebens bestanden und 
sich eine solche Entfaltung zugleich als ihr ausdrückli­
ches Ziel gaben. Das Hauptmerkmal der "modernen 
Kultur" wird also nicht allein durch die wissenschaftli­
che Kultur gebildet, sondern außerdem durch den von 
ihrer Seite aus gewollten und vorgeschriebenen Aus­
schluß aller anderen geistig-spirituellen Modelle. Die 
Selbstverneinung des Lebens erscheint mit Recht als 
das entscheidende Geschehen, weil sie diese gewaltige 
Folge gehabt und in der Geschichte des menschlichen 
Denkens jene Bewegung bestimmt hat, durch die das­
selbe sich gegen seine Vergangenheit wandte und alles 
verschmäht, was diese ihm an Höherem gebracht hatte. 
Doch noch unbekannt in Gestalt eines überlegt theore­
tischen und systematischen Unternehmens, das die Mo­
derne in die ihr eigene Verzweiflungssituation getaucht 

204

https://doi.org/10.5771/9783495993675-189 - am 24.01.2026, 22:25:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993675-189
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


hat, ist die Selbstverneinung des Lebens etwas, das ein­
gehender zu untersuchen bleibt.
Als erstes sei bemerkt, daß die Selbstverneinung des 
Lebens sich nicht auf eine abstrakte Aussage zurück­
schrauben läßt, auf irgendein allgemeines Analyse­
prinzip oder auf eine Arbeitshypothese, die imstande 
wäre, eine Gruppe von Phänomenen zu erhellen, wel­
che andererseits ihre Besonderheit und eigene Teleolo­
gie besitzen. Vielmehr handelt es sich um einen konkre­
ten Prozeß, der jeder Phase des wissenschaftlichen Tä­
tigseins immanent ist. Eine sinnliche Qualität als solche 
nicht in Betracht ziehen heißt stillschweigend zu 
schließen, daß sie nicht zählt und weder einen Seins- 
noch Wahrheitswert durch sich selbst hat, weil das Kon- 
stituens ihrer eigenen Natur ebenfalls nicht zählt, näm­
lich die Tatsache, empfunden zu werden, und mithin 
die Subjektivität als solche. In jedem Vollzug der 
Wissenschaft, in jeder ihrer Leistungen ist diese These 
anwesend und wirksam, denn sie setzt diese Leistung in 
Bewegung und bestimmt ihre Wissenschaftlichkeit. 
Man kann daher nicht einfach behaupten, wie wir es bis 
hierhin getan haben, daß die Galileische Wissenschaft 
durch die Thematisierung des Naturseins auf dem Weg 
mathematischer Idealisierung nicht mehr das sinnliche 
Sein noch infolgedessen das Leben thematisiert. Diese 
Ausklammerung ist keine bloße Folge, die sich außer­
halb des Lebens des Wissenschaftlers situiert; sie wohnt 
in diesem Leben, so daß sie es motivierend bewegt und 
aus ihm macht, was es ist sowie was es will. Daß die Ver­
neinung des Lebens gerade ein Modus dieses Lebefts ist, 
beginnen wir hier besser zu verstehen. Und dies bedeu­

p. 115

205

https://doi.org/10.5771/9783495993675-189 - am 24.01.2026, 22:25:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993675-189
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


tet, daß diese Verneinung als solche gelebt wird, da sie 
kein reines Vergessen, sondern eine überlegte Inten­
tion ist: die wissenschaftliche intentio als solche.
Eine Lebensweise, die sich gegen das Leben, das heißt 
gegen sich selbst wendet, ist ein Widerspruch. Die mo­
derne Wissenschaft, die Galileische Wissenschaft, ist 
dieser Widerspruch. Wir lassen ihn sichtbar werden, so­
bald wir aufhören, die Wissenschaft allein zu betrach­
ten, wie es gewöhnlich geschieht, um sie auf ihren the­
matisch objektiven Gehalt zu reduzieren, und wir statt­
dessen unseren Blick auf denjenigen werfen, der sich 
ihr hingibt oder besser gesagt sie macht, nämlich den 
Wissenschaftler. Letzterer mag ganz in der wissen­
schaftlichen intentio leben und sich ausschließlich ihren 
idealen Objektivitäten, Regelungen und Gesetzen wid­
men, er existiert deshalb nicht weniger als Mensch in­
nerhalb dieser Lebenswelt, von der er in seinen Theo­
rien abstrahiert: sie ist sein Da, wo er lebt und seinen 
Beschäftigungen nachgeht, seine Mahlzeiten einnimmt 
und Ferien macht, wo er Familie und Bekanntschaften 
hat. Als Lebender erfährt er seine Freuden und Leiden, 
seine Sorgen und Ambitionen, auch wenn sie wissen­
schaftlicher Art sind.
"Da" bedeutet: insofern er zu allem, womit er sich be­
schäftigt, nur durch die Intuition Zugang hat, das heißt 
durch eine Grundmodalität der transzendentalen Sub­
jektivität. "Als Lebender" bedeutet: in dem Maße, wie 
diese Intuition sowie in allgemeiner Hinsicht jede seiner 
Erfahrungen nur insoweit "sind", als er sie lebt, und 
zwar auf dem Grund des ursprünglichen Wesens des 
Lebens in ihm als seiner Selbstaffektion. Der Wissen-

206

https://doi.org/10.5771/9783495993675-189 - am 24.01.2026, 22:25:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993675-189
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


schaftler ist also ein zweigeteilter Mensch, denn auf der 
einen Seite behauptet er, daß das Leben als das subjek­
tiv individuelle Leben, kurz gesagt sein eigenes Leben, 
nichts ist bzw. nichts jedenfalls als eine Erscheinung 
ohne Wahrheit und Wert. Auf der anderen Seite lebt er 
nichtsdestoweniger dank dieses Lebens weiter, das 
nichts ist, indem er trinkt und ißt, lacht und singt so­
wie mit Frauen schläft. Darin Molieres "Tartuffe" ähn­
lich, sagt er das eine, tut aber das Gegenteil.
Der Widerspruch der Wissenschaft ist allerdings kein 
äußerer Widerspruch, wie man glauben könnte, solange 
er die Form eines Gegensatzes zwischen Wissenschaft 
und Wissenschaftler annimmt. Es ist nicht nur der Wis­
senschaftler, der seinen einen Fuß im Universum der 
physikalisch-mathematischen Idealitäten und den ande­
ren in diesem Leben hat, das nur der Schein der erste­
ren ist, eine Art Epiphänomen jener wirklichen Reali­
tät, die von Molekülen und Atomen gebildet wird. Auch 
die Wissenschaft hält sich in derselben Duplizität, so­
fern gilt, daß sie ihren Selbstvollzug als eine Modalität 
des transzendentalen Lebens verkennt, das ihr nicht 
nur die von ihr thematisierten Idealitäten liefert, son­
dern aus diesem Grunde gerade ihr Sein selbst bildet. 
Wird der Wissenschaft jener Mensch gegenübergestellt, 
welcher der Wissenschaftler in der Tat ist, so wird diese 
entscheidende Situation verdunkelt, weil sich uns mit 
dem "Menschen" das empirische Individuum darbietet, 
das nur ein Teil der Natur ist und denselben Gesetzen 
als auch Erklärungen wie diese unterliegt. Aber wenn 
der Bezug zwischen empirischem Individuum und Wis­
senschaft in der Tat nur ein äußerer Bezug ist, der kon-

p. 116

207

https://doi.org/10.5771/9783495993675-189 - am 24.01.2026, 22:25:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993675-189
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


p. 117

tingent zu sein scheint, so konstruiert der Wissenschaft­
ler gerade nicht als ein solches empirisches Individuum 
die Wissenschaft, sondern als transzendentale Subjekti­
vität. Sie ist es, die sich unter dem Titel "Mensch" bzw. 
"Wissenschaftler" verbirgt, und nur aus diesem Grund 
können letztere als jene verstanden werden, die "die 
Wissenschaft machen", das heißt als Hervorbringende 
der Gegenständlichkeiten, die ihr thematisches Feld bil­
det. Denn in Wirklichkeit ist es die transzendentale 
Subjektivität, sind es die Leistungen dieser absoluten 
Subjektivität, die buchstäblich diese Gegenständlichkei­
ten "hervorbringen".
Der innere Widerspruch der Wissenschaft als Wider­
spruch der Wissenschaft mit sich selbst beschränkt sich 
jedoch nicht auf den Gegensatz zwischen ihrem objek­
tiven Gehalt und der subjektiven Leistung, die jenen 
ständig hervorbringt, das heißt zwischen dem, was man 
ihr noematisches Korrelat und ihre noetische Realität 
nennen könnte. Der Widerspruch betrifft vor allem die­
se letztere, und an ihr ist er zu bemessen wie zu bewer­
ten. Was sich uns in diesem Fall offenbart, ist eine Un­
vereinbarkeit zwischen der wissenschaftlichen intentio 
selbst einerseits - nämlich dem Meinen des wissen­
schaftlich bestimmten Naturseins als des allein wirklich 
existierenden und "wahren" Seins unter Ausschluß einer 
jeden anderen Realität und Geltung, insbesondere je­
ner der Subjektivität - sowie dieser selben Subjektivität 
andererseits, die gerade die Realität der wissenschaftli­
chen intentio bildet. Somit finden wir hier auf sehr un­
bestreitbare Weise den Konflikt wieder, der sich zwi­
schen einer Lebensweise und ihrem Wesen steigert, das 

208

https://doi.org/10.5771/9783495993675-189 - am 24.01.2026, 22:25:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993675-189
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


heißt zwischen einer subjektiven Modalität und dem 
Stoff selbst, woraus sie gemacht ist. Wie ist ein solcher 
Widerspruch möglich? Geht er aus einer bloßen Ge­
dankenlosigkeit des Wissenschaftlers hervor? Oder tritt 
er ein, weil der wissenschaftliche Blick sich auf ein Ob­
jekt und dessen kategoriale Bestimmung richtet, die 
selbst ein Objekt ist, so daß der Blick, da er sich nicht 
um sich selbst kümmert, in gewisser Hinsicht sein eige­
nes Sein vergißt, bevor er es dann verneint?
Aber wie gezeigt wurde, ist die Verneinung der leben­
digen Subjektivität, jene Verneinung, die den Urgrün­
dungsakt der Galileischen Wissenschaft bestimmt und 
daher als ihre Möglichkeitsbedingung erscheint, weit 
mehr als nur implizit. Das Ausscheiden der sinnlichen 
Qualität, der Sinnlichkeit und des Lebens ist ein über­
legter Vorgang, weil er als ein methodologisches Po­
stulat fungiert. Es geschieht nichts im Unbewußten, 
als es sich zu Beginn der Moderne und während ihrer 
ganzen Geschichte darum handelt, sich das ihr eigene 
Gesicht auszudenken: jenes einer radikalen Objektivi­
tät, einer "polarartigen Unempfindlichkeit", die dem 
Schicksal des Menschen gegenüber indifferent ist. Es ist 
folglich im Leben selbst der Augenblick und das Prinzip 
der Wahl festzustellen, durch die es seine eigene Ver­
dammung, das Todesurteil des Menschen, ausgespro­
chen hat. Wir sind zu dieser Feststellung imstande, so­
bald wir die Wissenschaft als eine Lebensweise verste­
hen: als etwas, das nichts mehr von sich verkennt, da es 
sich an jedem Punkt seines Seins selbst erfährt. Daß 
dieses Wissen nicht die Gestalt eines ausdrücklichen 
Denkens und auch nicht eines Denkens im allgemeinen 

p. 118

209

https://doi.org/10.5771/9783495993675-189 - am 24.01.2026, 22:25:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993675-189
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


p. 119

annimmt, liegt eben daran, daß es ein Lebenswissen ist. 
Aber wenn die Wissenschaft weiß, was sie tut, indem sie 
das Leben außer Spiel setzt, dann weiß sie auch, was sie 
ist, denn sie ist eine Form und eine Manifestation die­
ses Lebens. Der innere Widerspruch, der sie definiert, ist 
ein phänomenologischer Widerspruch. Auf der Ebene 
seiner Phänomenalität, als Ursprungsphänomenalität 
des Lebens, können wir seinen wirklichen Sinn unter­
scheiden und zunächst, was wir suchen: seine eigene 
Möglichkeit.
Der innere Widerspruch der Wissenschaft als ein phä­
nomenologischer Widerspruch, als eine gegen das Le­
ben gewandte Lebensweise, läßt sich nunmehr wie folgt 
verstehen. Eine Lebensweise, hier die wissenschaftliche 
Lebensweise, ist mit gleichem Anspruch wie jede an­
dere eine Erfahrung im Sinne des Lebens, das heißt 
eine Weise, sich zu empfinden und sich selbst zu erfah­
ren. Daß sich eine solche Lebensweise gegen das Leben 
wendet, bedeutet: Eine Art, sich zu empfinden und sich 
selbst zu erfahren, wendet sich gegen die Tatsache 
selbst, sich zu empfinden und sich selbst zu erfahren. 
Nun bezeichnet das "sich wenden gegen” zunächst kein 
Meinen, keine in der Ek-stase eines Sehens gelegene 
Intention, keine Überlegung, die dahin geht, über etwas 
zu reflektieren oder daran zu denken, es positiv oder 
negativ zu beurteilen - negativ in dem Fall, der uns hier 
beschäftigt. Sich gegen das Leben zu wenden, und zwar 
als eine bestimmte Lebensweise, die insbesondere die 
Galileische Lebensweise ist, heißt sich selbst auf solche 
Art zu erfahren, daß man darunter leidet, das zu sein, 
was man ist, nämlich was sich selbst erfährt, genauer ge­

210

https://doi.org/10.5771/9783495993675-189 - am 24.01.2026, 22:25:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993675-189
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sagt: die Tatsache, sich selbst zu erfahren, ein Leben­
der, das Leben zu sein. Im primordialen Leiden des Le­
bens, das mit dessen Wesen identisch ist, und als eine 
Modalisierung dieses Leidens, das heißt im Leid, das 
dieses Leiden als eine seiner Hauptmöglichkeiten in 
sich trägt, wird ein gewisses Wollen geboren: das Wol­
len dieses Leids, nicht mehr es selbst zu sein und daher 
auch nicht mehr das Leben zu sein. So bringt sich die 
Bewegung der Lebensselbstverneinung nicht auf rätsel­
hafte Weise im Leben hervor, vielmehr vollzieht sie sich 
als dessen eigene Bewegung; und zwar insofern, als das 
Leben - vom ursprünglichen Leiden im Leid aus geführt 
- daran glaubt, es sei einfacher, sich diesem Leid heftig 
zu widersetzen, anstatt eher sich ihm und seiner langsa­
men Veränderung in sein Gegenteil zu überlassen: zu 
glauben, es sei einfacher, dieses Leid zu verwerfen und 
damit zugleich, worin sich jedes Leid entfaltet, nämlich 
das Sich-selbst-empfinden einer Subjektivität und eines 
Lebens.
Mithin geht das Entsetzen des Lebens immer aus ihm 
selbst hervor und nicht aus einem äußeren Blick, der 
auf seine objektive, befremdliche, mißgestaltete oder 
ungeschickte Erscheinung geworfen wird. In ihm selbst 
vielmehr, in einer seiner Tonalitäten, durch die es not­
wendigerweise hindurchgeht und die wie die Dekli­
nationen seines Wesens sind, ist die wahnsinnige Idee 
verwurzelt, nicht mehr zu erfahren, was es erfährt, und 
so die eigene Bedingung zu verabschieden, das Leben 
zu sein. Eine solche Idee ist der Galileischen Wissen­
schaft immanent, denn ohne sie hätte das Projekt nicht 
zutage treten können, die lebendige Sinnlichkeit zu ver-

211

https://doi.org/10.5771/9783495993675-189 - am 24.01.2026, 22:25:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993675-189
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


p. 120 werfen. Weil diese Idee in einer Tonalität wurzelt und 
sie wie eine Modalität ihres Werdens fortsetzt - als 
jenes Moment, worin das in sich selbst festsitzende Leid 
als Leid nicht mehr sein will, was es ist -, müssen wir 
deshalb sagen: Die Wissenschaft, die auf dieser Idee be­
ruht, beruht auf einem Pathos. Sie ist selbst das Pathos, 
und als solches kann und muß sie letztendlich verstan­
den werden.
Das pathische Sein der Wissenschaft ist komplex; seine 
Analyse, will sie erschöpfend sein, setzt sich notwendi­
gerweise auf mehreren Ebenen fort. Zunächst sind die 
transzendentalen Leistungen selbst, die die wissen­
schaftlichen Idealitäten hervorbringen, als Leistungen 
der absoluten Subjektivität affektive Bestimmungen. Es 
sind nicht nur Intentionalitäten, die auf ihr intentionales 
Korrelat hin offen sind und den Zugang dahin gewäh­
ren, sondern als sich selbst affizierende Intentionalitä­
ten - so wie kein Sehen möglich ist, ohne sich nicht se­
hend zu erfahren - sind es spezifische Intentionalitäten: 
die der Ideation, Konjunktion, Disjunktion und des ka­
tegorialen Denkens in all seinen Formen. Als solche 
spezifischen Intentionalitäten sind sie an ein spezifi­
sches Pathos gebunden, und zwar keineswegs nur durch 
einen äußeren Bezug, durch einen Assoziationsbezug, 
der vom einzelnen Psychismus des Wissenschaftlers 
und seiner in gewisser Hinsicht persönlichen Ge­
schichte abhängt, sondern es handelt sich um einen Be­
zug von innerer Notwendigkeit. Letztere besteht darin, 
daß ein solches Pathos nichts anderes und nichts weni­
ger als das Sein selbst einer jeden, für die Wissenschaft 
konstitutiven Intentionalität ist.

212

https://doi.org/10.5771/9783495993675-189 - am 24.01.2026, 22:25:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993675-189
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


So gibt es zum Beispiel eine besondere Freude der 
wissenschaftlichen Entdeckung. Eine Freude, die 
dem Sehen als solchem zugehört und sich ihrerseits 
den Modalisierungen, Verfeinerungen und Vervoll- 
kommungen dieses Sehens gemäß selbst modalisiert. 
Sie durcheilt dann die Reihe der intellektuellen Freu­
den, die auf dem Grund der Seele als deren ursprüng­
liche phänomenologische Potentialitäten ruhen und 
gleichsam ihre eingeborenen Ideen sind. Ebenso er­
fährt derjenige, der auf Malebranches Rat hin versucht, 
in einem Kreis zu bewerkstelligen, daß alle Radien 
nicht gleich seien, und sich in diesem seinen Versuch 
an einer grundsätzlichen Unmöglichkeit stößt, an­
gesichts der intelligiblen Notwendigkeit das Pathos 
einer Evidenz, die ihn bezwingt.3 Es gibt also ein Pa­
thos der zwingenden Evidenz, das nicht nur insgeheim 
die Wahl motiviert, die die Mathematiker mit ihrem 
Leben getroffen haben. Dieses Pathos fällt in Wahr­
heit mit dem mathematischen Tun selbst zusammen; es 
ist ein erfahrenes Gefühl betreffs eines Sachver­
halts, der sich auf solche Weise gibt, daß er nicht anders 
sein kann: das Gefühl der Apodiktizität in gewisser 
Hinsicht.
Es sei bei dieser Gelegenheit kurz bemerkt, daß es 
einen groben Irrtum darstellt - selbst wenn dieser Irr­
tum von der klassischen Philosophie begangen wurde,

Uber das Evidenzproblem bei Malebranche vgl. z. B. sein 
Hauptwerk: Recherche de la vöritö, Paris: Flammarion o. J., 20 ff. 
(Buch 1, Kap. 3, 2: Remarques sur ce qu’on a dit de la nöcessitö de 
l’övidence) (Anm. d. Übers.).

p. 121

213

https://doi.org/10.5771/9783495993675-189 - am 24.01.2026, 22:25:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993675-189
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


p. 122

bevor Husserl4 ihn teilte - sich vorzustellen: Wenn das 
Gefühl seinerseits sich als eine Gewißheit darzustellen 
habe, so müsse es ebenfalls unter der Bedingung dessen 
gegeben sein, was in der Evidenz nicht anders sein 
könne, das heißt in einer apodiktischen Evidenz. Was 
aber aus ihm gerade ein Gefühl macht, besteht darin, 
daß es nicht auf diese Weise gegeben ist und auch nicht 
gegeben sein kann, da es sich niemals in einer Evidenz, 
in der Ek-stase eines Sehens offenbart. Aus diesem 
Grunde ist es und kann es auch niemals das beständig 
und dauerhaft Gegebene dieses Sehens sein, für das es 
nichts anderes zu sein vermag. Denn für dieses Sehen 
muß es imstande sein, sich jedesmal in seiner Identität 
mit sich wiederfinden zu lassen, so daß man aufs neue 
den Blick auf es richtet. Es wäre dann, was die Zeit in 
dieser Identität mit sich durchquert, wobei es dem 
Wechsel und dem Tod trotzt. Folglich ist dieses bestän­
dige und dauerhafte Sein, das als solches "real" und 
"wahr" ist, das mathematische Sein als das einzig reale 
und einzig wahre Sein: eine Idealität mit dem Charak­
ter der Allzeitlichkeit. Das klassische Denken hielt es 
für eine ewige Wahrheit und Galilei für das wahrhafte 
Natursein.
Bloß stellt dieses beständige und wahrhafte Sein, das 
mit sich selbst immer identisch und als solches real ist, 
eben nichts Reales dar, sondern eine Idealität. Es exi­
stiert nicht in sich, sondern als ein Hervorgebrachtes: 

4 Vgl. z. B. Ideen zu einer reinen Phänomenologie und phänome­
nologischen Philosophie, 1. Buch: Allgemeine Einführung in die 
reine Phänomenologie (Husserliana III/l), Den Haag: Nijhoff, 
70 f., 117 f., 179,192 ff., 262 f. (Anm. d. Übers.).

214

https://doi.org/10.5771/9783495993675-189 - am 24.01.2026, 22:25:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993675-189
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


als das Hervorgebrachte dessen, was nie diese Bedin­
gung annimmt, in der Ekstase eines Sehens "da” zu sein, 
sondern als Selbstaffektion dieser Ek-stase nur die Ge­
stalt des Gefühls und des Lebens besitzt. In dieser Ge­
stalt zeigt es sich von einem Individuum zum anderen 
veränderlich. Es handelt nicht nur der "Wahrheit” ent­
gegen, worüber für alle Einverständnis besteht, nämlich 
der Wahrheit als Universalität und folglich als "Objekti­
vität”. Vielmehr entzieht es sich dieser grundsätzlich, 
und zwar durch seinen Entstehungsort und den Typ 
seines Wachsens, indem es sich niemals im Außen ent­
faltet, wo das Denken - insbesondere das wissenschaft­
liche - alles sucht und findet, was es findet. Da dieses 
selbstaffektive Sein niemals im "Vor” ist, ist es auch 
nicht auf die Weise eines Etwas gegeben, das beständig 
und dauerhaft "da” ist und somit der unendlichen Wie­
derholung eines intentionalen Meinens dargeboten 
bleibt.
Das ursprüngliche Sein des Lebens und der Wissen­
schaft selbst als ein Modus des Lebens, als Pathos, ist 
nicht, sondern wird als das stetige Kommen des Lebens in 
sich ankünftig. Da es nicht aufhört, sich zu empfinden 
und sich selbst zu erfahren, hört es als ein solches in-sich- 
ankünftig-werdendes Sein nicht auf, sich so zu erfahren 
und folglich sich so zu verändern, wie sich das Ur­
sprungsleiden verändert, das die Möglichkeit einer jeden 
Erfahrung bildet, nämlich in einem fortwährenden Hin­
überschwingen vom Leid in die Freude. Allein, dieses 
Hinüberschwingen oder diese dauernde Veränderung, 
welche die des Lebens ist und von dessen eigenem We­
sen gewollt und vorgeschrieben wird, das heißt vom

215

https://doi.org/10.5771/9783495993675-189 - am 24.01.2026, 22:25:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993675-189
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


p. 123

Wesen des Absoluten, ist kein minderes Sein, sondern 
das Sein dieses Absoluten. Es ist die einzige Weise für 
es, zu "sein": nämlich als das Zu-sich-kommen des Le­
bens in-sich-ankünftig-zu-werden, und zwar gemäß den 
pathischen Modalitäten, in denen dieses sich beständig 
erfährt und empfindet.
Folglich gibt es zwei "Wahrheiten". Zum einen das ins 
"Vor" gesetzte Sein, das sich als solches vor-gestellt 
zeigt und auf das man unendliche Male zurückkommen 
kann, um es jedesmal bei seiner "Wiederkehr" als mit 
sich selbst identisch wiederzufinden: die mathematische 
Idealität, die dem sinnlich Gegebenen substituiert 
wurde. Diesem ideal vor-gestellten Sein widersetzt sich 
- und zwar nicht innerhalb einer Welt, sondern radika­
lerweise außerhalb dieser Welt und der transzendenta­
len Äußerlichkeit, in der jenes Sein ek-sistiert - eine äl­
tere Wahrheit, deren phänomenologische Substantiali- 
tät die Affektivität ist, das heißt die in der Subjektivität 
gelegene und mit ihr identische Wahrheit. Die erste 
dieser Wahrheiten, die Wahrheit des Da-seins als Da­
sein, ist der Singularität des Blicks entzogen, der sich 
auf es richtet; entzogen auch dessen Pathos, der in die 
Nacht versinkt. Und während diese erste Wahrheit als 
die objektive und mithin wissenschaftliche Wahrheit 
von der individuellen Subjektivität unabhängig ist und 
sich durch diese Unabhängigkeit definiert, identifiziert 
sich die ursprünglichere Wahrheit, von der wir spre­
chen, mit der absoluten Subjektivität und verändert sich 
mit dem Leben. Diese zweite Wahrheit hat eine Ge­
schichte, die das Historiale des Absoluten ist: dessen 
sich umarmende Selbstumschlingung gemäß den 

216

https://doi.org/10.5771/9783495993675-189 - am 24.01.2026, 22:25:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993675-189
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Grundmodalitäten des Leidens. Diese Geschichte ist 
eine Individualität insofern, als das Wesen ihres Pathos 
das Wesen der Ipseität ist, und so historialisiert sie sich 
immer nur in einem Individuum und als dessen eigenes 
Sein, als Singularität, insofern eben jede pathische Be­
stimmung unwiderrufbar diese ist und keine andere.
Daß diese Wahrheit jene des Individuums ist, will besa­
gen: Es allein findet sie und kann sie finden. Nicht 
außerhalb von sich und als unabhängig von sich, als 
wäre sie zeitlich vor ihm oder ohne es da, sondern als 
das Ankünftigwerdende nur dann, wenn das Indivi­
duum selbst diese Wahrheit wird. Und es wird diese 
nur, insoweit sie in ihm als eine der konstitutiven phä­
nomenologischen Potentialitäten seines Seins Platz er­
greift, das heißt als das, was es eben unter der Bedin­
gung einer Selbstveränderung seines Lebens und als 
dessen Modifizierung werden kann. "Wahr” ist folglich 
in erster Linie nicht, wovor man sich auszulöschen hat, 
um es so sein zu lassen, wie es an sich ist, sondern dem 
man Beistand zu leisten hat: sein eigenes Fleisch hinzu­
geben hat. Denn jede wesenhafte Wahrheit wird nur als 
dieses Fleisch des Individuums und als dessen eigenes 
Leben ankünftig.
Die Wahrheit ist sich selbst, wie man weiß,5 ihr eigenes 
Kriterium. Dieses Kriterium ist die Phänomenalität, 

5 So bei Spinoza für die letzte Stufe der Erkenntnis ausgeführt: 
Tractatus de intellectus emendatione (Werke II, hg. von K. Blu­
menstock), Darmstadt 1967, 23 ff. M. Henry hat seine früheste 
Arbeit im übrigen Spinoza gewidmet: Le bonheur chez Spinoza, 
in: Revue d’Histoire de la Philosophie et d’Histoire GSnörale de la 
Civilisation, nouv. sörie 12-14 (1943-1947) 67-100, 187-225, hier 
bes. 71 f., 200 f. Auch die Thematik des Lebens als höchster Wahr-

p. 124

217

https://doi.org/10.5771/9783495993675-189 - am 24.01.2026, 22:25:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993675-189
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


p. 125

woraus sie gemacht ist und worin sie besteht: die pathi- 
sche Phänomenalität der absoluten Subjektivität, an­
ders gesagt das Leben selbst, das mit dieser ursprüngli­
chen Phänomenalität identisch ist und sie bildet. Als 
solche zeugt diese Wahrheit von sich selbst, indem sie 
in und durch ihre Selbstaffektion ist, was sie ist, und 
zwar unwiderlegbar und ohne bestritten werden zu kön­
nen. Die Wahrheit, die sich selbst ihr eigenes Kriterium 
ist, hat als einziges Kriterium das Individuum*, jenes 
selbst, das sich, da es ist, was es ist, in und durch seine 
Selbstaffektion, das heißt überdies auf dem Grund der 
Ipseität in ihm, als Monade und Individuum ver- 
wesentlicht.
Die ursprüngliche Wahrheit und die einzig wichtige: 
jene, die sich selbst ihr eigenes Kriterium ist und selbst 
sagt, was sie ist, enthält sich jeder "Interpretation” und a 
fortiori jeder Diskussion. Und weil diese Wahrheit sich 
nur so in einer Seele und in einem Leib sowie als das 
eigene Fleisch des Individuums historialisiert, beginnt 
unter diesen Umständen, was Nietzsche* 6 "die große 
Jagd” nennt und all die inneren Erfahrungen der 
Menschheit betrifft, all die Wahrheiten, die bewiesen, 
das heißt im Leben als eine Modalität dieses Lebens 
erprobt werden können, als etwas, wozu das Leben den 
Beweis liefert, insofern es sich selbst als dieser Beweis 
anbieten wird. Denn hierin unterscheidet sich das Ex­
periment im Leben von dem, was gewöhnlich diesen 

heitsimmanenz zeichnet sich in dieser Studie schon ab (78 ff.) 
(Anm. d. Übers.).
6 Jenseits von Gut und Böse, III. 45 (Werke II, hg. von K.
Schlechta, München 71966,609 f.) (Anm. d. Übers.).

218

https://doi.org/10.5771/9783495993675-189 - am 24.01.2026, 22:25:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993675-189
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Namen trägt, nämlich das Experiment durch das Den­
ken oder in der Wissenschaft. Das wissenschaftliche 
Experiment ist das Manipulieren eines Objekts, das 
Abrufen irgendeines Prozesses, der von allein zu funk­
tionieren beginnt und von dem der Wissenschaftler als 
bloßer Zuschauer verlangt, daß er eine fremde "Wahr­
heit", die der Natur, vorweise. Von ihr wird der Wissen­
schaftler die Andersheit, das heißt die Objektivität, zu­
rückbehalten, wobei er sich vor einem Eingriff in sie in 
acht nimmt oder, falls dies nicht anders möglich ist, 
denselben neutralisiert, indem er ihn selbst als einen 
objektiven Prozeß behandelt. Das erstgenannte Experi­
ment im Leben hat kein anderes Hilfsmittel und gewiß 
kein anderes Ziel, als an das Individuum als an einen 
Gebenden zu appellieren, der nicht weniger als sich 
selbst gibt, der sich selbst aufs Spiel setzt und aus der 
Wahrheit sein ihm eigenes Schicksal macht - eben sein 
eigenes Leben.
Die große Jagd, worin sich das Leben selbst der Wahr­
heit hingibt, um der Ort ihres Kommens zu sein, ihre 
einzig mögliche Manifestation und Vollendung, ist die 
Kultur; das heißt die Gesamtheit aller Erfahrungen im 
Sinne aller Experimente, durch die das Leben - in sei­
ner unzweifelhaft phänomenologischen Leistung - alles 
zur Realität einer "Anwesenheit" führt, was es tatsäch­
lich an Virtualitäten, "Begehren" und "Bedürfnissen" in 
sich trägt, die seine ursprüngliche Natur ausdrücken. 
Die Kultur ergibt sich niemals aus einer Entscheidung, 
etwa der Entscheidung des Lebens, an sich selbst ge­
wisse Veränderungen oder eben "Erfahrungen" auszu­
führen, um nachträglich deren Wirkung zu bewerten.

219

https://doi.org/10.5771/9783495993675-189 - am 24.01.2026, 22:25:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993675-189
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


p. 126

Jegliche Entscheidung dieser Art setzt die Ek-stase 
eines Sehens voraus, eine Weise des Abstandneh­
mens, sich von der Realität abzulösen und sie zu 
erkennen, um jene Eingriffsweise zu wählen, die von 
der Realität vorgeschrieben wird und dazu geeignet 
ist, sie wirklich zu "verändern". Nochmals handelt es 
sich so darum im Sinne der Technik zu "experimentie­
ren", auf sich selbst wie auf die Welt operativ ein­
zuwirken.
Aber keinerlei einwirkende Handlung "auf' das Gefühl ist 
möglich und folglich keinerlei Handlung "auf' das Leben. 
Wenn die Kultur ferner als Selbstveränderung des Le­
bens begreifbar ist und mithin als eine Handlung des­
selben "auf sich selbst, so allerdings in einem ganz an­
deren Sinne. In erster Linie ist es das Leben und kein 
anderer Prozeß als es selbst, kein objektiver Prozeß, 
der handelt. Diese Handlung ist keine äußere Hand­
lung; sie richtet sich nicht auf die Welt und hat ihre 
Wirkung nicht in dieser, sondern es ist eine Handlung 
außerhalb der Welt und somit "auf das Leben, das heißt 
in ihm: eben seine Selbstveränderung als Aktualisie­
rung seiner eigenen Möglichkeiten, das heißt als Ak­
tualisierung seiner selbst. In keinem Augenblick nimmt 
sich diese Handlung als die langsame innere Verände­
rung des Individuums selbst zum Ziel, und ebensowenig 
geht sie aus sich als aus einer "Ursache" hervor. Was ist 
ihr Ziel? Was ist ihre Ursache? Einem jeden der Le­
bensvermögen zu erlauben, sich nach seinem eigenen 
Wollen zu vollenden, das heißt, sich zu steigern, da das 
Sein eines jeden Vermögens und des Lebens selbst als 
des Vermögens aller Vermögen die Steigerung seiner 

220

https://doi.org/10.5771/9783495993675-189 - am 24.01.2026, 22:25:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993675-189
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


selbst beinhaltet, insofern es aus jedem der Vermögen 
macht, was es ist.
Somit handelt es sich in jedem kulturellen Tatbestand 
um nichts anderes für das Leben, als die Erfahrung sei­
ner selbst und seines eigenen Grundes zu machen; sich 
der Übermächtigkeit zu überlassen, die jedes seiner 
Vermögen an seinen höchsten Punkt bringt. Diese 
grundlegende Passivität jeder wirklichen Handlung, es 
geschehen zu lassen, daß das Leben als Steigerung sei­
ner verschiedenen Mächtigkeiten zu sich selbst kommt, 
erfährt man in jedem echten Vorgehen der Kultur; in 
der Kunst zum Beispiel, und zwar beim Werkschaffen­
den wie bei demjenigen, dem es gegeben ist, in seinem 
eigenen Leben die Pracht eines Kunstwerkes in der 
Weise seines eigenen sich verstärkenden Pathos zu er­
fahren.
Die Wissenschaft gehorcht als Pathos dem Gesetz der 
Kultur. Als Leistung einer kognitiven Lebenspotentiali- 
tät ist sie nicht nur ein je an Schärfe zunehmendes Se­
hen, sondern ein freudiges Erleben. Daß sie sich dieses 
niemals zum Ziel nimmt und aus ihrer Thematik das 
Wesen des Lebens und somit dessen Steigerung ver­
wirft sowie dieselben darüber hinaus für nichts erachtet, 
hebt sie im Gegensatz zu den traditionellen Kulturer­
scheinungen von diesen ab, die nichts anderes als das 
Leben sind, sofern dieses sich in allem, was es sein kann, 
zu empfinden gibt als das, was es ist.
Mit dieser Verneinung des subjektiven Lebens wider­
spricht sich die Wissenschaft auf grobe Weise, wie wir 
gesehen haben, denn sie findet ihr Wesen in einer spe­
zifischen Modalität dieses Lebens. Wenn wir diese

p. 127

221

https://doi.org/10.5771/9783495993675-189 - am 24.01.2026, 22:25:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993675-189
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Selbstverneinung des Galileischen Lebens auf der pa- 
thischen Ebene aufmerksamer untersuchen, so müssen 
wir folgendes sagen: Dieses Leben ist nicht nur ein 
freudiges Ereignis, nämlich jenes, zu verstehen und zu 
erkennen. Das Leben ausscheiden zu wollen, geht als 
ein im Leben selbst entstehendes Projekt immer aus 
einer geheimen Unzufriedenheit hervor. Es ist eine 
Unzufriedenheit, die in dem Maße eine Tatsache des 
Lebens ist, wie es dieses Ausscheiden will; das heißt 
eine sich auf das Leben beziehende Unzufriedenheit in 
dem Maße, wie das Auszuscheidende das Leben selbst 
ist. Wir haben die Theorie dieser Unzufriedenheit als 
die Unzufriedenheit mit sich vorgestellt: Es handelt 
sich um das Wollen des Leids, sich von sich selbst 
loszumachen. Sich von sich selbst losmachen heißt sich 
selbst verneinen. Aber genau das können weder das 
Leid noch das Leben im allgemeinen tun, denn beide 
sind nichts anderes als ein Sich-selbst-erfahren in 
jedem Punkt ihres Seins. Und auf diese Weise sind sie 
als phänomenologische Wirktatsächlichkeit der Selbst- 
affektion im Ursprungsleiden, als radikale und un- 

p. 128 übersteigbare Passivität des Lebens hinsichtlich seiner 
selbst und als dessen Wesen, nur die absolute Bindung 
des Pathos: jene Bindung, die nicht aufgelöst werden 
kann.
Diese Bindung auflösen zu wollen, bedeutet in gewisser 
Weise, ihre Unzerbrechlichkeit zu steigern - sie stärker 
zu erfahren. Die Schwäche des Lebens besteht in seinem 
Willen, sich selbst fliehen zu wollen, und dies ist eine 
ständige Versuchung. Aber die wahre Schwäche, das 
heißt, was aus ihr die Schwäche macht, ist die Unmög­

222

https://doi.org/10.5771/9783495993675-189 - am 24.01.2026, 22:25:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993675-189
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


lichkeit, in der sie sich befindet, dieses Projekt erfolg­
reich auszuführen: Es ist das unübersteigbare Mißlin­
gen, woran sich im Leben dieses Wollen, sich von sich 
selbst loszumachen, stößt. Die Unmöglichkeit, jene Bin­
dung zu zerbrechen, die das Leben an es selbst bindet, 
das heißt zugleich, seinem Leid zu entgehen, verstärkt 
dieses Leid und steigert den Willen, ihm zu entkom­
men. Aber damit wird rückwirkend zugleich das Gefühl 
seiner Ohnmacht gesteigert, das Gefühl des Sich oder 
‘'Selbst” als die grundsätzliche Unmöglichkeit, sich 
selbst zu entgehen, und dieses Gefühl gipfelt schließlich 
in der Angst, worin es aufgeht.
Man muß die Überentwicklung der modernen Wissen­
schaft als einen der Hauptversuche betrachten, wo­
durch die Menschheit es unternommen hat, ihrer Angst 
zu entfliehen. Ist es nicht befremdend zu sehen, wenn 
das Leben wesenhaft das Sich-selbst-erfahren und das 
Sich-selbst-empfinden einer reinen Subjektivität ist, daß 
in ihm eine intentio geboren wird, die für das Wissen als 
konstitutiv gilt und genau im Außerspielsetzen dieses 
Wesens des Lebens besteht? Man wird einwenden, daß 
diese Wissenschaft die Natur sich vorzustellen versucht. 
Geschieht es nicht mit gutem Recht, daß die Galileische 
Reduktion in keinerlei Hinsicht im Natursein das Sinn­
liche und Lebendige in Betracht zieht, sofern dieses Na­
tursein das Sich-selbst-erfahren des Lebens nicht in sich 
trägt und ihm grundlegend fremd ist? Aber das Sein der 
Natur als ein dem Leben fremdes ist nur ein solches in 
und durch diese Reduktion. Als sinnliche und darüber 
hinaus erdeinverleiblichte hat die ursprüngliche Natur 
selbst ihren Sitz in der Selbstaffektion der Ek-stase und 

p. 129

223

https://doi.org/10.5771/9783495993675-189 - am 24.01.2026, 22:25:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993675-189
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


somit in der radikalen Immanenz des Lebens. Der 
Wille, die Natur nur als ein dem Leben fremdes "Natur­
sein" zu betrachten, zeugt bereits vom Verlangen dieses 
Lebens, sich selbst zu verneinen. Die Intention, das 
objektive Sein der Natur so zu erkennen, wie es an sich 
ist, das heißt unabhängig von der es erkennenden Sub­
jektivität, ist verdächtig, wenn es kein Objektivsein ohne 
eine Subjektivität gibt, die es in dieser Bedingung als die 
ihm eigene Objektivität setzt; wenn weiterhin gilt, daß 
sich das Natursein in dieser Objektivität selbst als sinn­
lich gibt, das heißt gerade als ein notwendigerweise 
subjektives Sein, das dort sein Wesen findet, wo sich 
jede mögliche Empfindung bildet und wächst, nämlich 
im Leben.
Die Erkenntnisfreude ist daher nicht so rein, wie es er­
scheint. Man muß in ihr das Ursprungsleiden zu lesen 
wissen, dem sie die Möglichkeit entnimmt, sich selbst zu 
empfinden und folglich eine Freude zu sein. Aber es ist 
in ihr auch jenes besondere Leid zu lesen, in welche das 
Leiden unserer Zeit sich schon verwandelt hat: in das 
unzufriedene Sein mit sich, das den Versuch unter­
nimmt, sich seiner selbst zu entledigen, und sich hin­
sichtlich seines Seins ängstigt. Ausschließlich das Ob­
jekt in Betracht zu ziehen und darüber hinaus ein 
gereinigtes Ob-jekt, bei dem alles ausgeschlossen, aus­
geschieden, verurteilt und entwertet wurde, was in ihm 
an das Leben erinnern könnte und vor allem sinnlich 
und affektiv ist: solch ein insgesamt objektives Sein zu 
erkennen, das völlig unabhängig von der Subjektivität 
ist (im Sinne der von uns angezeigten Illusion), bedeu­
tet letztendlich das beste Mittel, vor sich selbst zu flie-

224

https://doi.org/10.5771/9783495993675-189 - am 24.01.2026, 22:25:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993675-189
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


hen. Dies ist jedoch ebenfalls das Projekt der Galilei- 
schen Wissenschaft, deren Pathos als letzte Möglich­
keitsbedingung für uns deutlich geworden ist.
Indessen ist das Galileische Projekt jenes der modernen 
Kultur in ihrer Gesamtheit als einer wissenschaftlichen 
Kultur. Dies macht aus ihr in Wahrheit keine Kultur, 
wenn diese letztere stets die Kultur des Lebens ist. 
Vielmehr handelt es sich eigentlich um ihre Vernei­
nung: um die neue Barbarei, deren spezifisches und tri­
umphierendes Wissen mit dem höchsten Preis, mit der 
Verdunkelung des ihm eigenen Seins durch den Men­
schen, bezahlt wird.
Denn die moderne "Kultur" strebt nicht nur danach, 
jede Wissensform auf die der Wissenschaft und mithin 
jede Kultur auf eine wissenschaftliche Kultur zu redu­
zieren, sondern sie weitet die Selbstverneinung des Le­
bens, worin ihr irreführendes Projekt aufgeht, auf die 
Welt und die Gesellschaften insgesamt aus. Deshalb 
muß sie zugleich mit dieser Selbstverneinung das Pa­
thos durchscheinen lassen, das sie trägt.
Letztlich vollzieht sich die Selbstverneinung des Le­
bens auf zwei Weisen: auf der theoretischen Ebene 
durch jene Behauptung, daß es kein anderes Wissen 
als das wissenschaftliche gibt, und auf der prakti­
schen Ebene dort, wo immer sich auf diese oder jene 
Art die praktische Verneinung des Lebens realisiert. 
Die Wissenschaft selbst ist eine praktische Lebensver­
neinung, die von einer theoretischen Verneinung in Ge­
stalt all jener Ideologien begleitet wird, die jeden 
möglichen Wissensmodus auf den der Wissenschaft zu­
rückführen.

p. 130

225

https://doi.org/10.5771/9783495993675-189 - am 24.01.2026, 22:25:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993675-189
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Allerdings ist die Wissenschaft nicht die einzige prakti­
sche Verneinung des Lebens. In ihrer pathischen Ver­
neinung stellt sie als Ausklammerung, die der Wissen­
schaftler an seinem eigenen Leben vornimmt, den Pro­
totyp eines Verhaltens dar, das die moderne "Kultur" 
insgesamt in die Barbarei stürzt. Auf diese Weise hat 
die Wissenschaft die Rolle eines Leitfadens für das 
Verständnis der Barbarei inne, und unter diesem Ge­
sichtspunkt wurde sie in unserer Untersuchung ausge­
wählt. Letztere muß sich demnach gemäß einer zweifa­
chen Thematik ausrichten, indem sie zunächst die Auf­
klärung der Ideologien der Barbarei und sodann deren 
Praktiken ins Auge faßt.

226

https://doi.org/10.5771/9783495993675-189 - am 24.01.2026, 22:25:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993675-189
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

