
2. Frauen im Umfeld des Monistenbunds – 

theoretisches Frauenbild 

Frauen waren zu Beginn des 20. Jahrhunderts mit Benachteiligung auf verschiedenen 
Ebenen konfrontiert: Kapitel 1.1.1 bis 1.1.2 zeigen, dass sie sowohl auf rechtlicher als auch 
auf finanzieller Ebene und somit innerhalb und auch außerhalb der Familie, vor allem in 
der Erwerbsarbeit, benachteiligt wurden. Einige Frauen, vor allem die Frauenrechtsak
tivistinnen im DMB, forderten in ihren Artikeln in den monistischen Zeitschriften, die
se Benachteiligungen aufzuheben, und zeichneten ein anderes Frauenbild als das tra
ditionelle Frauenbild, das einzelne MonistInnen auch noch vertraten. Auch im Bereich 
der Bildung waren Frauen benachteiligt. Das erste Unterkapitel beleuchtet einleitend die 
geschlechlechtlich bedingten Benachteiligungen der Frauen im deutschen und österrei
chischen Bildungswesen um 1900, weil sie die monistischen Autorinnen betraf und be
einflusste, ob und wie sie in den monistischen Zeitschriften publizierten. 

Die Arbeit entwickelte die Kriterien zur Analyse der Frauenbilder in diesem Kapi
tel in einem Zusammenspiel aus induktiver und deduktiver Ausformulierung. Anhand 
der Analyse kann das Hauptkapitel feststellen, wie sich die Frauen durch ihre Artikel 
in monistischen Zeitschriften emanzipierten und welche Themen sie ansprechen durf
ten/wollten, wofür die monistischen Redaktionen ihnen also Sprechlizenzen erteilten. 
Denn die Autorinnen schrieben nur über Frauen betreffende Themen und nicht über na
turwissenschaftliche Thematiken. Dabei beantwortet das Kapitel auch die Frage, wie sich 
die Frauen selbst konstituierten. Zudem zeigt es auf, wo die Grenzen der öffentlichen 
Emanzipation lagen, die die Monisten den Frauen in ihren öffentlichen Zeitschriften da
durch gaben, dass sie sie in diesen veröffentlichen ließen. Denn wie Kapitel 1.1.3 zeigt, 
hatten alle im Monistenbund vertretenen Monismen, sowohl Ostwalds Wissenschafts
pyramide als auch Haeckel mit seiner sozialdarwinistischen Grundlagenwissenschaft, 
in der er die Basis aller anderen Wissenschaften sah, das Ziel, die menschliche Kultur 
zu verbessern, wozu sie es für essenziell hielten, dass Frauen als Ehefrauen und Mütter 
im Haus und außerhalb der Erwerbsarbeit und Öffentlichkeit standen, um zahlreiche 
Nachkommenschaft und somit ›Kulturnachwuchs‹ zu garantieren. Ostwald führte sei
ne Argumente gegen weibliche Erwerbsarbeit ausführlich aus, wie Kapitel 2.1 zeigt. Die 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-002 - am 14.02.2026, 11:42:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


56 Jasmin Jutta Wieloch: Frauen in der freireligiösen Reformbewegung 

monistischen Redaktionen konnten also nicht alle Inhalte der Frauenbewegung abdru
cken. 

Zum einen war die Entwicklung der Analysekriterien induktiv, da die Kriterien und 
somit auch die Unterkapitelüberschriften sich an den Hauptthemen der Zeitschriften
artikel der AutorInnen der monistischen Zeitschriften orientieren. Zum anderen speist 
sich der deduktive Teil der Kriterienauswahl aus der Forschung, die bereits allgemein 
zu geschlechtlich determinierten Rollenzuschreibungen im 20. Jahrhundert betrieben 
wurde. Karin Hausen stellt in ihrem Artikel fest, dass die Zuschreibung von Charakterei
genschaften zu dualistischen Geschlechtervorstellungen sich in zahlreichen Lexika des 
18. bis ins 20. Jahrhundert ausdrückt und attestiert der deutschen Gesellschaft dieses 
Zeitraums die folgenden geschlechtlich bestimmten Rollenzuweisungen: Die Frauen sei
en für das familiäre und häusliche Leben bestimmt, während den Männern das öffent
liche Leben mit Erwerbsarbeit vorbehalten war.1 Diese Einteilung in spezifisch weibli
che und spezifisch männliche Aufgabenbereiche wirkte sich auf die Situation der Frau
en des auslaufenden 19. und des beginnenden 20. Jahrhunderts aus. Die Gesellschaft 
schrieb Frauen die Rolle der Mutter und Hausfrau in der häuslichen Sphäre zu und sah 
sie nicht als geeignet für die Erwerbsarbeit und eine umfassende den Männern gleich
wertige Bildung als Zugang zu gut bezahlter Erwerbsarbeit an. Männer waren die finan
ziellen Versorger. Das Kapitel untersucht, inwiefern AutorInnen des DMB diese zeitge
nössischen Ansichten in Artikeln und Abhandlungen rezipierten, annahmen oder ab
lehnten. Die unterstellten Geschlechtercharaktere waren Teil des allgemein anerkann
ten bürgerlichen Wertekanons.2 Die Geschlechterungleichheit sei eine Grundlage des 
Bürgertums gewesen.3 Damals sei nicht zwischen körperlichem und sozial konstruier
tem Geschlecht unterschieden worden und die den beiden körperlichen Geschlechtern 
zugeschriebenen Geschlechtercharaktere seien die »Grundlage sozialer und rechtlicher 

1 Hausen, Karin, Polarisierung der »Geschlechtscharaktere« – eine Spiegelung der Dissoziation von 
Erwerbs- und Familienleben, in: Conze, Werner (Hg.), Sozialgeschichte der Familie in der Neuzeit 
Europas. Neue Forschungen (Industrielle Welt, Bd. 21), Stuttgart 1976, S. 363–393, hier S. 368. Die 
Geschlechterzuschreibungen wurden durch die verschiedenen geschlechtlich bestimmten Kriegs
erfahrungen gefestigt und sogar vertieft, wie das Übersichtswerk Roger Chickerings zum Ersten 
Weltkrieg und meine Masterarbeit aufzeigen. (Vgl. zu Chickerings Werk Chickering, Roger, Das 
Deutsche Reich und der Erste Weltkrieg, München 22005, S. 140 und zur Masterarbeit Wieloch, 
Jasmin, Das Frauenbild der »Christlichen Frau«, Köln 2020, S. 5; S. 11.) 

2 Vgl. hierzu und zum Folgenden Krautwald, Barbara, Bürgerliche Frauenbilder im 19. Jahrhundert. 
Die Zeitschrift »Der Bazar« als Verhandlungsforum weiblichen Selbstverständnisses (Historische 
Geschlecherforschung Bd. 4), transcript Verlag: Bielefeld 2021, S. 71. In ihrer Monografie beschäf
tigt sich Krautwald mit der Frage, welche Meinungen zur Rollenzuschreibungen an Frauen in der 
Gesellschaft im bürgerlichen Bazar diskutiert werden. (Vgl. ebd., S. 9.) Hierdurch will sie die Di
versität der Meinungen zu Frauen im Bürgertum darlegen, die es schon im 19. Jahrhundert gege
ben habe. (Vgl. ebd., S. 13.) Das Bürgertum definiert Krautwald an die Forschungsdiskussion um 
die Definition anschließend folgendermaßen: Eine Definition über den finanziellen Aspekt sei 
problematisch, da die Einkommensverhältnisse und Vermögensverhältnisse der BürgerInnen zu 
unterschiedlich gewesen seien. (Vgl. hierzu und zum Folgenden ebd., S. 67–69.) Deshalb sei die 
Definition über das Beschäftigungsverhältnis, also die bürgerlichen Schreibtätigkeiten und Ver
waltungstätigkeiten, und noch allgemeiner über den bürgerlichen Habitus passender. 

3 Vgl. hierzu und zum Folgenden ebd., S. 71. 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-002 - am 14.02.2026, 11:42:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Frauen im Umfeld des Monistenbunds – theoretisches Frauenbild 57 

Ungleichheit«4 gewesen.5 Die Aufgaben nach Geschlechtern zu trennen, habe dabei für 
das Bürgertum als kultureller Fortschritt gegolten, da die arbeitenden Frauen und Män
ner oft zusammenarbeiteten und häufig der gleichen Arbeit nachgingen, wie es in der 
Fabrikarbeit, in der Landwirtschaft, in Werkstätten und bei DienstbotInnen der Fall ge
wesen sei.6 Von diesen wollten sich die BürgerInnen abgrenzen. Die bürgerlichen Zu
schreibungen an den Frauencharakter hatten praktische Forderungen zur Folge: Frauen 
sollten sittlich im Sinne von Traditionen und Wertvorstellungen handeln, die die bürger
liche Gesellschaft mehrheitlich teilte.7 Zudem sollten bürgerliche Frauen trotz ihrer Ge
bundenheit an das Haus und den privaten Bereich gebildeter sein als Frauen der Arbei
terschicht, die oft nur die sechs Pflichtschuljahre der Volksschule absolvierten.8 Hierzu 
nahmen die bürgerlichen Frauen oft Hausunterricht und am Ende des 19. Jahrhunderts 
Unterricht an einer höheren Töchterschule. So sei die bürgerliche Frauenbewegung ab 
den 1860er Jahren zwar für mehr Bildung und für mehr Berufsoptionen für Frauen ein
getreten, doch da sie den Frauencharakter als biologisch vorgegebenermaßen passiv an
sah und die BürgerInnen sich von den ArbeiterInnen abgrenzen wollten, unterstützte 
sie die weibliche Erwerbsarbeit in bürgerlichen Kreisen nicht flächendeckend.9 Nur in 

4 Ebd. Krautwald führt weiter zur Entstehung der Geschlechtscharaktere aus: »Seit der Aufklärung 
wurde die binäre Aufteilung der Geschlechter in Philosophie und Wissenschaft immer deutlicher 
festgeschrieben. Die Ansichten über die Natur der Geschlechter und die sich daraus ergebenden 
Wesens- und Rechtsunterschiede wurden von zahlreichen Philosophen – wie etwa Rousseau, Kant, 
Fichte – beschrieben, in Wochenzeitschriften und bürgerlichem Trauerspiel vor Augen gestellt und 
somit allgemeiner Konsens.« (Ebd., S. 72.) Auch die Medizin habe die bipolare Geschlechtervor
stellung bestätigt und zu einer wissenschaftlichen Tatsache gemacht, schreibt Krautwald in ihrem 
einleitenden Überblick zu den politisch-sozialen Voraussetzungen des Bürgertums. (Vgl. ebd.) Ein 
Beispiel für die behördlich veranlasste rechtliche Benachteiligung von Frauen in der Weimarer Re
publik bringt Adelheid von Saldern mit ihrem Aufsatz zum Fall von Gertrude Polley, die die bür
gerlichen Grenzsetzungen auf dem Gebiet der weiblichen Sexualität durchbrochen habe und des
halb behördliche Probleme bezüglich ihres Kindes bekam. (Vgl. Von Saldern, Adelheid, Subjek
tives Zeiterleben der Weimarer Republik und geschlechterorientierte Gesellschaftsgeschichte, in: 
Metzler, Gabriele/Schumann, Dirk (Hgg.), Geschlecht(un)ordnung und Politik in der Weimarer Re
publik (Schriften der Stiftung Reichspräsident-Friedrich-Ebert-Gedenkstätte Bd. 16), Verlag J. H. W. 
Dietz Nachf.: Bonn 2016, S. 31–57.) 

5 Auch Krautwald fasst die Grundzüge der weiblichen Rollenzuschreibungen zusammen, die sie als 
Geschlechtercharakter bezeichnet: Das Bürgertum habe Frauen Hingabe, Liebe zu anderen – vor 
allem zum Ehemann –, Passivität, Emotionalität und einen Hang zur freiwilligen Unterwerfung 
dem Mann gegenüber und die Hinnahme der Bevormundung durch diesen als Charaktereigen
schaften zugeschrieben. (Vgl. ebd., S. 73.) 

6 Vgl. ebd., S. 75. 
7 Vgl. ebd., S. 79. 
8 Vgl. hierzu und zum Folgenden ebd., S. 88. 
9 Vgl. hierzu und zum Folgenden ebd., S. 95f. Ihre Analyse des bürgerlichen Bazars unterstützt Kraut

walds Thesen. Auch die AutorInnen der Zeitschrift hätten die Geschlechtercharaktere als »gott
gegeben« (Ebd., S. 149.) verstanden. Grundsätzlich waren die AutorInnen für die Ausweitung der 
weiblichen Erwerbsarbeit. (Vgl. ebd., S. 200.) Da die Redaktion jedoch den unpolitischen Charak
ter der Zeitschrift erhalten wollte, habe sie auch GegnerInnen dieser Position Artikel in ihrer Zeit
schrift publizieren lassen. (Vgl. ebd., S. 204f.) Auch der Bazar habe die Hauptmotivation der Frau 
allerdings stets in ihren Aufgaben als Mutter und Hausfrau gesehen. (Vgl. ebd., S. 309.) Der Grund
tenor der Zeitschrift sei die Forderung gewesen, Frauen eine größere Teilnahme und Teilhabe am 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-002 - am 14.02.2026, 11:42:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


58 Jasmin Jutta Wieloch: Frauen in der freireligiösen Reformbewegung 

Ausnahmefällen fand die weibliche Erwerbsarbeit in dieser Anfangszeit der organisier
ten Frauenbewegung auch Anklang im breiteren Bürgertum und selbst in großen Teilen 
der Frauenbewegung selbst, sofern der jeweilige Beruf, der für Frauen geöffnet werden 
sollte, mit dem weiblichen ›Geschlechtscharakter‹ vereinbar war. Auch die untersuchten 
Frauen, die publizistisch für den Monistenbund aktiv waren, sind dem Bürgertum zu
zurechnen. 

Das Fazit dieses ersten Hauptkapitels gibt eine Antwort auf die Frage, ob die Frau
enbilder der monistischen AutorInnen sich tendenziell von den gesellschaftlichen Ge
schlechterrollenzuschreibungen ihrer Zeit lösten oder nicht. So haben sich die folgenden 
Analysekriterien für das Frauenbild der weiblichen AutorInnen der monistischen Zeit
schriften ergeben: Zunächst sind explizite Aussagen zum Frauenbild der beleuchteten 
AutorInnen relevant und das zweite Unterkapitel charakterisiert deren grundlegende 
Frauenbilder. Daraufhin folgen die thematischen Unterkapitel. Diese dienen dazu, die 
Frauenbilder bezüglich ihrer Zuschreibungen an Frauen in der Familie und in der Ge
sellschaft vertief zu beleuchten. Sie orientieren sich auch an den Themen der Artikel und 
Abhandlungen der AutorInnen. So beleuchtet ein weiteres Unterkapitel die Situtation in 
der Familie als Ehefrau und Mutter. Es reflektiert, ob die Ergebnisse an den beschriebe
nen traditionellen geschlechtlich festgelegten Rollenzuweisungen an Frauen festhalten. 
Daraufhin betrachtet die Arbeit drittens die monistische Forderung nach einer Schul
reform mit besonderem Augenmerk auf der Gestaltung der Frauenbildung innerhalb 
der Forderungen für ein monistischeres Bildungssystem. Viertens analysiert sie die An
sichten über weibliche Erwerbsarbeit. Dabei ermittelt sie, ob die AutorInnen weibliche 
Erwerbsarbeit grundsätzlich stark unterstützten und somit die gesellschaftlichen Zu
schreibungen an Frauen des 19. Jahrhunderts aufbrachen oder Frauenerwerbsarbeit als 
Ausnahme und Nebeneffekt des Ersten Weltkriegs sahen. Fünftens beleuchtet das Ka
pitel die Einstellung der AutorInnen zur Prostitution. Dabei stehen deren Sittlichkeits
vorstellungen im Fokus. Dieses Analysekriterium ist im Falle der monistischen Artikel 
besonders wichtig, da es die monistische Sittlichkeitslehre und somit die naturwissen
schaftliche Begründung der monistischen Kulturtheorie beschreibt. Deshalb fordert die 
hermeneutische Vorgehensweise auch die Auseinandersetzung mit den Meinungen der 
AutorInnen zu Fortpflanzung und Abtreibung, die das Material immer wieder anspricht. 

Dabei konzentriert sich das Untersuchungssample nicht nur auf Artikel der bereits 
in der Kollektivbiografie untersuchten zwölf Frauen, sondern beleuchtet auch Artikel von 
Frauen, die sich zu den Kriterien äußerten und nur selten für die Zeitschriften schrie
ben. Der Grund für die Ausweitung der Stichprobe auf alle monistischen AutorInnen ist 
das Streben danach, die weibliche Grundgesamtheit in den monistischen Zeitschriften 
zu erfassen. Alle Meinungen zu den Kriterien sind Grundlage für die Beantwortung der 
Frage nach dem monistischen Frauenbild. Jedes Unterkapitel analysiert die Ansichten 
der Autorinnen pro Zeitschrift, da eine Analyse jeder einzelnen Autorin hintereinander 
zum einen die Struktur der thematischen Analysekriterien zerstören würde und eine in
haltliche Argumentation erschweren würde. Zum anderen hat nicht jede Autorin zu je
dem Analysekriterium geschrieben. Das begründet die chronologische Vorgehensweise. 

gesellschaftlichen Leben zu ermöglichen, jedoch nicht zwangsläufig eine politische und rechtliche 
Gleichstellung der Geschlechter zu erreichen. (Vgl. ebd., S. 328.) 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-002 - am 14.02.2026, 11:42:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Frauen im Umfeld des Monistenbunds – theoretisches Frauenbild 59 

Der DMB gab während des untersuchten ersten Drittels des 20. Jahrhunderts insgesamt 
fünf Zeitschriften heraus, die aufeinander folgten. Die Umbenennung der Zeitschriften 
ging oft mit einer leichten Veränderung des thematischen Schwerpunkts der Zeitschrift 
oder mit personellen Veränderungen in der Zeitschriftredaktion einher. Die Analyse be
rücksichtigt in den Unterkapiteln sowohl die längeren Hauptartikel der Zeitschriften
ausgaben als auch die kürzeren Berichte und die Kurzmitteilungen. 

2.1 Bestandsaufnahme: Die Frauenbildung der Monistinnen in Österreich 
und Deutschland zur Jahrhundertwende 

Da die Bildung eine wichtige Rolle in den individuellen Emanzipationsstrategien der 
Monistinnen spielt, ist es erforderlich, hier die Bildungssituation der Frauen um 1900 
zu skizzieren. Vor allem für die Bereiche der Frauenbildung und des Frauenstudiums 
sowie weiblicher Erwerbsarbeit in Österreich und Deutschland gibt es bereits viel For
schung. Es ist notwendig, diese als Hintergrund der untersuchten Protagonistinnen zu 
rekonstruieren, da Fanny Daxenbichler aus Österreich-Ungarn und die meisten ande
ren Monistinnen außer Maria Stonawski aus Deutschland stammten und dort die Schule 
und teilweise die Universität besuchten. Die Frauenbewegung war vor allem von Seiten 
seiner gemäßigten AkteurInnen in erster Hinsicht eine Frauenbildungsbewegung.10 Ne
ben der Politik war die Frauenbildung das erste und große Thema der Forderungen der 
Bewegung. Bildung hatte auch um 1900 einen direkten Einfluss auf die Erwerbsarbeit 
der Frauen und auf deren gesamtes Leben in privatem und öffentlichem Bereich. 

Der Unterschied zwischen der Mädchenbildung und der Jungenbildung lässt sich 
folgendermaßen zusammenzufassen: Junge Frauen wurden bis zum Ende des 19. Jahr
hunderts in Österreich wie in den meisten anderen europäischen Staaten ausschließlich 
für ihren Dienst an der Familie und im Haushalt ausgebildet, wohingegen die Bildung 
junger Männer auf die Vorbereitung für den späteren Beruf zielte. Dieses Paradigma fin
det sich sowohl in der Ausgestaltung der Schulbildung als auch der universitären Bildung 
wieder. 

So war der Schulbesuch der achtjährigen Volksschule in der zweiten Hälfte des 19. 
Jahrhunderts noch für Angehörige beider Geschlechter verpflichtend, doch die weiter
führenden Gymnasien standen nur den männlichen Schülern offen.11 Anders als in der 
Jungenbildung, in der auch staatliche Jungengymnasien etabliert waren, gab es in Öster
reich wie auch in Deutschland bis zum Ende des 19. Jahrhunderts ausschließlich private 
Mädchenlyzeen und Privatmädchengymnasien. An diesen konnten Frauen sich auf die 

10 Vgl. hierzu und zum Folgenden Schaser, Angelika, Frauenbewegung in Deutschland 1848–1933, 
Darmstadt 2006, S. 23–37. Vgl. außerdem zur Arbeit der Frauenbewegung Wieloch, Jasmin, Das 
Frauenbild der »Christlichen Frau«, Köln 2020, S. 31–41. Der Fokus des Unterkapitels dieser Arbeit 
liegt hingegen auf den Errungenschaften für die Frauenbildung und nicht auf den Forderungen 
der Frauenbewegung, da das Kapitel den historischen Kontext der Bildungssituation der später 
betrachteten Frauen rekonstruieren soll. 

11 Vgl. zur Volksschulpflicht Palme, Johanna, Vor dem Studium – Zur Berufswahl der österreichischen 
Maturantin, in: Forkl, Martha/Koffmann, Elisabeth (Hgg.), Frauenstudium und akademische Frau
enarbeit in Österreich, Wilhelm Braumüller Universitäts-Verlagsbuchhandlung: Wien/ Stuttgart 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-002 - am 14.02.2026, 11:42:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


60 Jasmin Jutta Wieloch: Frauen in der freireligiösen Reformbewegung 

Maturitätsprüfung vorbereiten. Seit 1878 durften Frauen in Österreich diese als externe 
Prüflinge an Jungengymnasien ablegen, was sie jedoch nicht zu einem Hochschulstudi
um berechtigte. Die Berechtigungsklausel zu einem Universitätsstudium wurde in ihren 
Zeugnissen herausgestrichen. Erst durch einen Erlass des Unterrichtsministeriums vom 
11. Dezember 1900 wurden die höheren Mädchenschulen als sechsklassige Mittelschulen 
anerkannt und die von nun an behördlich festgelegten Lehrpläne und Maturitätsprü
fungen an den Mädchenschulen selbst ermöglichten deren Absolventinnen die außeror
dentliche Immatrikulation an Universitäten. Sonja Stipsits betont bei aller Anpassung 
der Bildungschancen zur Maturitätsprüfung auch die persistenten Unterschiede in der 
schulischen Ausbildung von Mädchen und Jungen: Die Bildung der Mädchen sei im 19. 
Jahrhundert vor allem hauswirtschaftlicher und moralischer Natur gewesen.12 

Trotz der zeitgenössischen Argumente gegen den weiblichen Zugang zur Hochschu
le studierten österreichische Frauen ab 1900 an immer mehr Fakultäten. Sie blieben 
jedoch lange in der Unterzahl.13 Die Zulassung zur Immatrikulation von Frauen verlief 
etappenweise pro Fakultät.14 Zuerst öffneten die philosophischen Fakultäten ihre Aus
bildung für Lehramtsanwärterinnen an den höheren Schulen 1897. Österreich öffnete 
seine Universitäten für Frauen im europäischen Vergleich eher langsam – laut Bologne
se-Leuchtenmüller war nur das Deutsche Reich noch langsamer.15 Erst 1919 wurde den 
österreichischen Maturantinnen das Studium der Rechts- und Staatswissenschaften 

1968, S. 67–73, hier S. 67f. Vgl. zur höheren Mädchenbildung und zum Folgenden Danielski, Ste
fanie, Der Berufsweg der Lehrerinnen an den höheren Schulen, in: Forkl, Martha/Koffmann, Eli
sabeth (Hgg.), Frauenstudium und akademische Frauenarbeit in Österreich, Wilhelm Braumüller 
Universitäts-Verlagsbuchhandlung: Wien/Stuttgart 1968, S. 73–80, hier S. 74f. 

12 Vgl. hierzu und zum Folgenden Stipsits, Sonja, »… so gibt es nichts Widerwärtigeres als ein die ge
steckten Grenzen überschreitendes Mannweib.« Die konstruierte Devianz – Argumente gegen das 
Frauenstudium und Analyse der Umstände, die 1900 dennoch zur Zulassung der Frauen zum Medi

zinstudium geführt haben, in: Bolognese-Leuchtenmüller, Birgit/Horn, Sonia (Hgg.), Töchter des 
Hippokrates. 100 Jahre akademische Ärztinnen in Österreich, ÖÄK Verlag: Wien 2000, S. 27–43, 
hier S. 28f. 

13 Vgl. zum Anteil der Studentinnen an der Gesamtzahl der Studierenden List-Ganser, Berta, Über
blick über die Entwicklung des akademischen Frauenstudiums in Österreich, in: Festausschuss an
lässlich des dreißigjährigen Frauenstudiumjubiläums (Hg.), Dreißig Jahre Frauenstudium in Ös
terreich 1897 bis 1927, Buchdruckerei Paul Kaltschmid: Wien 1927, S. 26–38, hier S. 27. Die Studen
tinnen machten in den 1920er Jahren an dem Höchstpunkt vor der nationalsozialistischen Anne
xion Österreichs 18 Prozent der Wiener Studierendenschaft und jeweils 12 Prozent der Grazer und 
Innsbrucker Studierenden aus. (Vgl. ebd.) 

14 Vgl. hierzu und zum Folgenden Bolognese-Leuchtenmüller, Birgit, »Und bei allem war man die 
Erste!« Einführende Bemerkungen zum Thema Frauen und Medizin, in: Dies./Horn, Sonia (Hgg.), 
Töchter des Hippokrates. 100 Jahre akademische Ärztinnen in Österreich, ÖÄK Verlag: Wien 2000, 
S. 9–25, hier S. 16. 

15 Es ist fraglich, ob die Geschwindigkeiten Österreichs und Deutschlands bei den Universitätsöff
nungen für Frauen gut vergleichbar sind, da beide Länder eine unterschiedliche Öffnungsstrategie 
verfolgten und in Deutschland anders als in Österreich nicht fakultätsweise, sondern stärker staa
tenweise und somit regional bestimmter geöffnet wurde. (Vgl. Mikoletzky, Juliane, Der Weg zum 
ordentlichen Technikstudium für Frauen, in: Dies./Georgeacopol-Winischhofer, Ute/Pohl, Margit 
(Hgg.), »Dem Zuge der Zeit entsprechend…«. Zur Geschichte des Frauenstudiums in Österreich am 
Beispiel der Technischen Universität Wien (Schriftenreihe des Universitätsarchivs der Technischen 
Universität Wien 1), WUV-Universitätsverlag: Wien 1997, S. 41–105, hier S. 42.) 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-002 - am 14.02.2026, 11:42:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Frauen im Umfeld des Monistenbunds – theoretisches Frauenbild 61 

erlaubt. Frauen durften zuerst Lehrerinnen und Ärztinnen werden, da diese Arbeit als 
pädagogisch oder heilend-fürsorglich galt. Die Öffnung der juristischen, technischen 
und theologischen Studiengänge erfolgte erst wesentlich später.16 Die Eigenschaften 
zur Ausführung dieser Berufe wie argumentatives Durchsetzungsvermögen, technische 
Begabung und geistliches Führungsvermögen wurden traditionell-naturalistisch dem 
männlichen Charakter zugerechnet. Zudem sahen sich erwerbstätige österreichische 
Frauen im Allgemeinen mit dem praktischen Vorwurf des habgierigen Doppelverdie
nertums konfrontiert.17 Sie steigerten den Familienunterhalt in egoistischer Weise.18 

Die geschlechtlich bestimmte Gestaltung der Bildung spiegelte sich auch in den 
Argumenten gegen das Frauenstudium und gegen weibliche Erwerbsarbeit wider. Die 
Argumente der zeitgenössischen GegnerInnen des Frauenstudiums und der Frauener
werbsarbeit lassen sich in drei Kategorien einordnen. Es gab biologische, eugenisch- 
soziologische und praktische Argumentationslinien, die unter anderem auch von Mo
nistInnen bemüht wurden, um die Frauen in ihrer gewohnten privaten familiären 
Sphäre zu binden, dadurch dualistische Geschlechtervorstellungen zu stärken und die 
Frauenerwerbsarbeit gering zu halten. Das biologische Argument gegen das Frauenstu
dium ging davon aus, dass Frauen zu dumm zum Studieren waren, da ihre biologischen 
Voraussetzungen des Gehirns sie Männern gegenüber intellektuell benachteiligten.19 

16 Vgl. zur Öffnung der österreichischen technischen Hochschulen für Frauen den Sammelband Mi

koletzky, Juliane/Georgeacopol-Winischhofer, Ute/Pohl, Margit (Hgg.), »Dem Zuge der Zeit ent
sprechend…«. Zur Geschichte des Frauenstudiums in Österreich am Beispiel der Technischen Uni
versität Wien (Schriftenreihe des Universitätsarchivs der Technischen Universität Wien 1), WUV- 
Universitätsverlag: Wien 1997. 

17 Vgl. hierzu und zum Folgenden Rigler, Edith, Frauenleitbild und Frauenarbeit in Österreich vom 
ausgehenden 19. Jahrhundert bis zum Zweiten Weltkrieg, Wien 1976, S. 149. 

18 Dabei ließen die Gegner laut Edith Rigler jedoch die Gründe für die gesteigerte Frauenerwerbsar
beit außer Acht. (Vgl. hierzu und zum Folgenden ebd.) So seien ein Hauptgrund neben dem stärker 
werdenden Selbstständigkeitsstreben der Frauen auch die schwierigen wirtschaftlichen Verhält
nisse der Zwischenkriegszeit gewesen. Diese dramatisierten sich nach den kriegswirtschaftlichen 
Versorgungsengpässen nach einer kurzen wirtschaftlichen Erholung weiter durch die starke In
flation 1923 und durch die Weltwirtschaftskrise, die auch später in den 1920er Jahren zusätzliche 
Einnahmequellen notwendig machten und Frauen weiter zur Erwerbsarbeit motivierten. Folglich 
sind die wirtschaftlichen Gründe für Frauenerwerbsarbeit über Jahrzehnte der österreichischen 
Geschichte hinweg um 1900 herum nachweisbar. 

19 Die notorische Schrift von Paul Möbius hatte hier viel Einfluss. (Vgl. hierzu und zum Folgenden Mö

bius, Paul, Über den physiologischen Schwachsinn des Weibes, Matthes & Seitz Verlag: München 
1977.) In dieser kommentierten Edition des von Möbius um die Jahrhundertwende 1900 erstmals 
veröffentlichten Werks ist Möbius Originaltext abgedruckt. Möbius These ist es, dass Frauen geis
tig minderwertiger und somit schwachsinniger als Männer seien. Sie seien sowohl in körperlicher 
als auch in geistiger Hinsicht »ein Mittelding« (Ebd., S. 28.) zwischen Männern und Kindern. Die 
Untersuchung der männlichen Gehirnwindungen im Vergleich zu den weiblichen Gehirnwindun
gen bestätige laut Möbius seine These, da Frauen vergleichsweise weniger Gehirnwindungen hät
ten. (Vgl. hierzu und zum Folgenden ebd., S. 29.) Deshalb seien sie geistig weniger leistungsfähig 
als Männer. Möbius Argumentation bildet nicht nur die Grundlage für das biologische Argument 
gegen das Frauenstudium. Es lassen sich auch Grundlagen für das eugenisch-reproduktive Argu
ment finden. So sei es die Aufgabe der Frauen, ihren natürlichen »Mutterberuf« (Ebd., S. 41.) zu 
erfüllen. Der weibliche Schwachsinn sei laut Möbius »nicht nur ein physiologisches Faktum, son
dern auch ein physiologisches Postulat« (Ebd., S. 41.), denn Frauen sollten ganz in ihren mütterli

https://doi.org/10.14361/9783839476413-002 - am 14.02.2026, 11:42:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


62 Jasmin Jutta Wieloch: Frauen in der freireligiösen Reformbewegung 

Einem wissenschaftlichen Beruf zustrebenden Frauen wurde mit dem Verweis auf 
mangelnde Geistigkeit von einer Karriere abgeraten, da es ihnen auf Grund ihrer 
Weiblichkeit an »Intelligenz, geistiger Produktivität, Abstraktionsfähigkeit, logischem 
Denken, psychischer Robustheit, Selbstvertrauen, Autorität und Durchsetzungskraft, 
nicht zuletzt an Stimmstärke«20 fehle.21 

Eugenisch-soziologisch wurde argumentiert, dass akademisch gebildete Frauen kei
ne Kinder bekämen, da sie sich beruflich betätigten.22 Somit waren VertreterInnen die
ses Arguments zwar der Ansicht, dass es kluge Frauen gebe, doch für sie stand der weib
lichen Bildung und Erwerbsarbeit ein kollektives Problem im Weg: Wenn Frauen stu
dierten und keine Kinder bekämen, so gingen die Gene der intelligenten Frauen verlo
ren. Das galt nicht nur aus sozialdarwinistischer Sicht, sondern auch vom Standpunkt 
der monistischen Kulturtheorie aus als sehr negativ und deshalb sollten kluge Frauen 
für die VertreterInnen dieser These im Sinne des Allgemeinwohls nicht studieren. Hin
zu kamen Sittlichkeitsbedenken, da das Frauenstudium die Koedukation der Geschlech
ter bedeute und die Frauen durch ihre anschließende Erwerbsarbeit den Haushalt ver
nachlässigten.23 Die Bildung habe den Bürgern als Schlüsselbegriff des 19. Jahrhunderts 
den gesellschaftlichen Aufstieg durch berufliche Qualifikation ermöglicht.24 Vor diesem 
Hintergrund ist die Ablehnung vieler Professoren gegenüber der Universitätsöffnung für 
Frauen zu verstehen, die ihre Berufskaste und somit ihr Prestige so exklusiv wie möglich 
halten wollten. Als Gegenaspekt zu den antiemanzipatorischen soziologischen Stimmen 
gegen weibliche Bildung und Erwerbsarbeit ist anzumerken, dass die Säuglingssterb
lichkeit in Arbeiterfamilien geringer war, wenn die Mütter einer Erwerbsarbeit nachgin
gen.25 Somit wäre Frauenerwerbsarbeit auch innerhalb der monistischen Kulturtheo

chen Aufgaben aufgehen, wovon eine höhere geistige Kompetenz, wie sie den Männern eigen sei, 
nur widernatürlich abhalten würde. (Vgl. ebd., S. 41.) 

20 Rigler, Edith, Frauenleitbild und Frauenarbeit in Österreich vom ausgehenden 19. Jahrhundert bis 
zum Zweiten Weltkrieg (Sozial- und Wirtschaftshistorische Studien 8), Verlag für Geschichte und 
Politik Wien: Wien 1976, S. 163. 

21 Dabei wurden die im Vergleich zu den Studenten oft besseren Studienleistungen der Studentin
nen mit dem Fleiß erklärt, den die Studentinnen zur Kompensation ihrer mangelnden Intelligenz 
an den Tag legten. (Vgl. ebd.) 

22 Wilhelm Ostwald unterstellt Frauen, die die Frauenbewegung unterstützten und Frauen den Weg 
zu mehr Bildung, wissenschaftlichem Erfolg und Öffentlichkeitswirksamkeit ebnen wollen, anti
familiale Tendenzen. (Vgl. Ostwald, Wilhelm, Grosse Männer, Akademische Verlagsgesellschaft 
m. b. H.: Leipzig 1909, S. 420.) Denn die Aufgabe des Manns sei der Kulturfortschritt durch Kunst 
und Wissenschaft, die Frau habe jedoch durch Geburt und Kindeserziehung für die Menschheits

erhaltung zu sorgen. (Vgl. hierzu und zum Folgenden ebd., S. 418.) Die wissenschaftlich tätige Frau 
könne nicht zusätzliche Kinder bekommen, da das zu viele Aufgaben auf einmal seien. So solle sie 
die wissenschaftliche Tätigkeit, die sowieso nicht ihre natürlich vorgegebene Aufgabe sei, aufge
ben. 

23 Vgl. hierzu und zum Folgenden Dopsch, Alfons, Dreißig Jahre Frauenstudium in Österreich, in: 
Festausschuss anlässlich des dreißigjährigen Frauenstudiumjubiläums (Hg.), Dreißig Jahre Frau
enstudium in Österreich 1897 bis 1927, Buchdruckerei Paul Kaltschmid: Wien 1927, S. 6–8, hier S. 6f. 

24 Vgl. hierzu und zum Folgenden Stipsits, Sonja, »… so gibt es nichts Widerwärtigeres als ein die 
gesteckten Grenzen überschreitendes Mannweib.«, Wien 2000, S. 27f. 

25 Vgl. hierzu und zum Folgenden Vögele, Jörg, Säuglingsfürsorge, Säuglingsernährung und die Ent
wicklung der Säuglingssterblichkeit in Deutschland während des 20. Jahrhunderts, in: Fangerau, 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-002 - am 14.02.2026, 11:42:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Frauen im Umfeld des Monistenbunds – theoretisches Frauenbild 63 

rie von Vorteil gewesen. Doch diesen Aspekt greifen die monistischen AutorInnen nicht 
auf. Es ist fraglich, ob er ihnen überhaupt bewusst war, oder ob sie ihn bewusst nicht 
erwähnten, um nicht für Frauenerwerbsarbeit eintreten zu müssen. Auch Helene Stö
cker schrieb nicht über den statistischen Zusammenhang. Es gibt jedoch einen Hinweis 
darauf, dass sich die MonistInnen des statistischen und logischen Zusammenhangs be
wusst waren. So wird im zweiten Kapitel dieser Arbeit im Unterkapitel zu Sittlichkeit 
und Prostitution im Rahmen der sozialen Hygiene von monistischen AutorInnen ange
führt, dass die Abtreibung auch auf Grund einer sozialen Indikation möglich sein solle, 
sofern durch diese dem ungeborenen Leben Armut und Krankheit erspart bleibe. Dass 
mehr Frauenerwerbsarbeit die gesundheitliche und ökonomische Versorgung der Kin
der verbesserte, erwähnt keine Autorin und kein Autor. 

Das praktische dritte Argument gegen das Frauenstudium begibt sich wie das ers
te biologische Argument wiederum von der kollektiven auf die individuelle Ebene. Auf 
rein praktischer Ebene seien Frauen laut diesem Gedankengang durch ihre Menstrua
tion in weiten Teilen des Monats sehr eingeschränkt in ihrer Leistungsfähigkeit. Dieser 
Umstand mache sie zu schlechteren Studentinnen und Arbeitskräften. 

Auch Wilhelm Ostwald wandte eine Form des praktischen Arguments gegen das 
Frauenstudium an. In der schriftlichen Fassung seiner Vorträge zeichnet Ostwald ein 
negatives Bild der wissenschaftlichen Karrierefähigkeit der Frauen.26 Trotz erhebli
cher Vorteile gegenüber den Männern hätten Frauen es Ostwalds Ansicht nach nicht 
geschafft, seit ihrer Zulassung an Universitäten ab circa 1890 annähernd so bemerkens
werte wissenschaftliche Werke zu verfassen und berufliche Positionen zu bekleiden 

Heiner/Polanski, Igor J. (Hgg.), Medizin im Spiegel ihrer Geschichte, Theorie und Ethik. Schlüssel
themen für ein junges Querschnittsfach (KulturAnamnesen. Schriften zur Geschichte und Philoso
phie der Medizin und der Naturwissenschaften 4), Franz Steiner Verlag: Stuttgart 2012, S. 203–219. 
Andererseits stellt Vögele jedoch auch fest, dass die Säuglingssterblichkeit künstlich ernährter 
Säuglinge aus wirtschaftlich starken Familien Anfang des 20. Jahrhunderts höher war als jene der 
auf natürliche Weise mit Muttermilch ernährten Säuglinge ärmerer Familien. (Vgl. hierzu und zum 
Folgenden ebd.) Dabei ist ein entscheidender Faktor in der Bewertung der Säuglingssterblichkeit, 
dass die Stillpraxis mit zunehmendem Einkommen der Familien abnahm. Dadurch war die Säug
lingssterberate reicherer Familien lokal sogar höher als jene ärmerer Familien. Dennoch sei die 
Säuglingssterblichkeit im 19. Jahrhundert beispielsweise in Konstanz unter der ärmeren katholi
schen Bevölkerung mehr als doppelt so hoch gewesen wie in der protestantischen Bevölkerung 
der städtischen Oberschicht mit ihrer wirtschaftlichen Übervorteilung. (Vgl. hierzu und zum Fol
genden Vögele, Jörg, Wenn das Leben mit dem Tod beginnt – Säuglingssterblichkeit und Gesell
schaft in historischer Perspektive, in: Historical Social Research 34 (4), Center for Historical Social 
Research: Köln 2009, S. 66–82.) Dies sieht Vögele als Beispiel für die Wirksamkeit ökonomischer 
Faktoren für die Säuglingssterblichkeit an. Bei allen Aussagen über die Säuglingssterblichkeit und 
die Stillquote sei allerdings anzumerken, dass zeitweise keine Daten für alle deutschen Gebiete 
vorhanden sind und somit teilweise nur lokale Statistiken erhalten sind. (Vgl. ebd., S. 70.) Vögele 
kommt abschließend zur Schlussfolgerung, dass die Frauenerwerbsarbeit sich grundsätzlich posi
tiv auf die Überlebenschancen der Säuglinge auswirkte, da Frauen durch Erwerbsarbeit das Famili

eneinkommen steigern konnten und somit der Mangelernährung und damit einer der Hauptursa
chen des Säuglingssterbens in den Städten des 19. Jahrhunderts vorbeugen konnten. (Vgl. Vögele, 
Jörg, Sozialgeschichte städtischer Gesundheitsverhältnisse während der Urbanisierung (Schriften 
zur Wirtschafts- und Sozialgeschichte 69), Duncker & Humblot: Berlin 2001, S. 213 und S. 248.) 

26 Vgl. ebd., S. 417f. 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-002 - am 14.02.2026, 11:42:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


64 Jasmin Jutta Wieloch: Frauen in der freireligiösen Reformbewegung 

wie Männer.27 Ostwald sieht den Grund hierfür in der biologischen Verfasstheit der 
Frauen, da diese durch die Schwangerschaft viel mehr zur Fortpflanzung beitrügen als 
Männer. Er kommt zu der Schlussfolgerung, dass es »die naturgemäße Aufgabe des 
männlichen Geschlechts«28 sei, eine hohe wissenschaftliche Karriere zu beschreiten 
und so die »Menschheit auf dem Kulturwege vorwärts zu bringen«29. Frauen seien nicht 
für wissenschaftliche Führungsrollen geeignet. Ostwalds Argumente fügen sich in die 
zeitgleich stattfindende Diskussion über die Menstruation und ihre Bedeutung für die 
geistige Tätigkeit und somit die Bildung und wissenschaftliche Arbeit von Frauen ein.30 
Die Menstruation wurde auf Grund der unterstellten Schädlichkeit des Blutflusses bis in 
das 20. Jahrhundert hinein als entscheidendes Argument gegen öffentliche Aktivitäten 
von Frauen eingesetzt, da Frauen zur Zeit der monatlichen Blutung geistig so sehr 
eingeschränkt seien, dass die Gegner der Frauenarbeit sie für sich selbst und auch für 
ihre Umwelt als Bedrohung wahrnahmen. Ostwald vermischt in seiner hier betrachteten 

27 Für den Autor stellen sich die Vorteile der Frauen folgendermaßen dar: Erstens entwickelten sich 
Frauen als Jugendliche schneller als Männer und müssten folglich noch eher als diese zu exzellen
ten wissenschaftlichen Karrieren kommen, wenn sie hierzu geeignet wären. (Vgl. hierzu und zum 
Folgenden ebd.) Zweitens seien Frauen durch die Möglichkeit der selbstständigen Vorbereitung 
den männlichen Anwärtern auf das Abitur überlegen und haben laut Ostwald somit bessere for
male Voraussetzungen zur Erreichung der Hochschulzugangsberechtigung, da die Vorbereitung 
zu Hause doch die beste Vorbereitung sei und einer schulischen Vorbereitung vorzuziehen sei. Er 
lässt unerwähnt, dass Frauen lange keineswegs in ganz Deutschland die Universitäten besuchen 
durften und er stellt den Nachteil der weitverbreiteten Nichtzulassung von Frauen zur Abiturvor
bereitung im schulischen Gymnasialbetrieb als Vorteil dar. Letztendlich spricht er den Frauen trotz 
mangelnden Potenzials zur wissenschaftlichen Karriere zumindest eine Rolle zu, in der sie an der 
kulturellen Entwicklung der Gesellschaft mitarbeiten können: Sie können auf Grund ihrer im Ver
gleich zu Männern starken Emotionalität wenigstens als Inspirationsquellen für künstlerisch-kul
turschaffende Männer dienen. (Vgl. hierzu und zum Folgenden ebd., S. 416f.) Als Ehefrauen sei
en sie jedoch für andere männliche Berufsgruppen auf Grund deren ernster Arbeitsbereiche nur 
zweitrangig von Bedeutung und ständen immer hinter der bedeutenden Arbeit ihrer Ehemänner 
zurück. So sollte die Arbeit den Männern auch immer etwas wichtiger sein als ihre Ehefrauen. Ost
wald offenbart in dieser Abhandlung sein klar definiertes geschlechtlich bestimmtes Rollenbild 
der Frau und des Manns, der im öffentlichen Bereich die Kultur weiterentwickelt, während die Frau 
als Mutter zu Hause im Privaten agiert. Er leitet seine Ansichten aus seinen Erfahrungen in einem 
Frauen diskriminierenden Bildungssystem ab, wobei er die Benachteiligungen für Frauen im Bil
dungssystem nicht eingesteht. 

28 Ebd., S. 418. 
29 Ebd. 
30 Vgl. hierzu und zum Folgenden Künzel, Annegret, Menstruation – Aspekte einer kulturellen Deu

tungsgeschichte, in: Sexuologie. Zeitschrift für sexualmedizinische Fortbildung und Forschung 10, 
Urban & Fischer Verlag: Jena 2003, S. 97–101, hier S. 98f. Zwar wurden Frauen seit dem 19. Jahr
hundert nicht mehr als dem Fleisch verfallene Wesen herabgestuft und der Fokus lag nicht mehr 
auf der unterstellten Toxikologie des Menstruationsbluts, doch nun vergeistigten die Frauenbil
dungsgegner sie und unterstellten ihnen Blutleere, Unnatürlichkeit und eine damit einhergehen
de krankhafte Geistigkeit. Der Blutverlust führe bei ihnen zu verringerter geistiger Zurechnungs
fähigkeit. Das Argument einer Vergeistigung mag dabei zwar im Gegensatz zur mangelnden geis
tigen Zurechnungsfähigkeit stehen, doch das störte die Gegner des Frauenstudiums und der Frau
enerwerbsarbeit nicht. Sie stigmatisierten Frauen auf Grund ihrer Geistigkeit als unfähig zu einer 
aktiven Rolle in der öffentlichen Arbeitswelt. Das änderte sich erst mit den Weltkriegen, die weib
liche Arbeitskraft notwendig machten. 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-002 - am 14.02.2026, 11:42:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Frauen im Umfeld des Monistenbunds – theoretisches Frauenbild 65 

Argumentation die beiden Argumentationslinien des praktischen Arguments und des 
biologischen Arguments, da er den Frauen unterstellt, körperlich auf Grund der Fähig
keit zur Schwangerschaft nicht zu Bildung und Erwerbsarbeit fähig zu sein und aus 
dieser Prämisse dann schlussfolgert, dass Frauen auch geistig unfähig zum Studieren 
seien. Seine Schlussfolgerungen folgen nicht schlüssig aus seinen Prämissen. 

Zusammengefasst nannten die MonistInnen dieselben Argumente wie ihre ideo
logischen religiösen Gegner und integrierten diese in ihren naturwissenschaftlichen 
Sprachkontext. So sahen auch die ChristInnen die Menstruation im religiösen Kontext 
als unreines von der Erwerbsarbeit ausschließendes Kriterium an. Die MonistInnen 
rissen diese Ansicht aus dem religiösen Kontext von Unreinheit und Erbsünde, um sie 
im naturwissenschaftlichen Kontext von Hormonen und Leistungsfähigkeit weiterhin 
als Argument gegen das Frauenerwerbsleben nutzen zu können. Egal, ob in säkulari
sierten und modernen Vereinen wie dem DMB oder in religiösen Vereinen wie dem 
Keplerbund oder dem Katholischen Deutschen Frauenbund: Alle perpetuierten stets ein 
dualistisches Geschlechterbild. 

Ungeachtet der skizzierten Argumentationsstrukturen nahm ein zunehmender 
Anteil der Frauen Erwerbstätigkeiten auf. Es fällt auf, dass die österreichischen Frauen 
sich bei ihrer Berufswahl auch nach den traditionellen Rollenzuschreibungen richteten. 
Denn vor allem der Frauenanteil in den pädagogischen Berufen nahm zu. Doch auch 
im Beruf der Lehrerin gab es eine geschlechtlich bedingte Ungleichbehandlung. Der 
Lehrerinnenberuf war für viele bürgerliche junge Frauen eine der wenigen standesge
mäßen Berufschancen, da für diesen eine Hochschulausbildung erforderlich war und 
er zugleich dem Leitbild der Frau nicht widersprach.31 Durch den demographischen 
Frauenüberschuss ab den 1860er Jahren war für einige Frauen keine Heirat möglich 
gewesen und durch den Börsenkrach 1873 und die damit einhergehende Verarmung 
vieler bürgerlicher Familien war eine Erwerbsarbeit für deren Töchter notwendig. Doch 
in einer historischen Arbeit aus dem Jahr 1968 wird anhand von statistischen Quellen 
festgestellt, dass weibliche Lehrerinnen zu Beginn vor allem Zeichnen und Handar
beiten lehrten.32 Auch im als weiblich angesehenen Lehrerinnenberuf herrschten also 
geschlechtlich bedingte Ungleichheiten.33 Erwerbstätige Frauen waren im ersten Drittel 
des 20. Jahrhunderts zudem stärker als Männer von den Auswirkungen der Erwerbs
arbeit auf ihr Leben betroffen. So durften Lehrerinnen nicht verheiratet sein.34 Falls sie 
heirateten, erlosch ihr Dienstverhältnis. Diese Regel ist ein Ausdruck des Frauenleit
bilds, das die institutionelle Ungleichbehandlung der Erwerbstätigen in Österreich und 
auch in Deutschland bestimmte. 

31 Vgl. hierzu und zum Folgenden Stipsits, Sonja, »… so gibt es nichts Widerwärtigeres als ein die 
gesteckten Grenzen überschreitendes Mannweib.«, Wien 2000, S. 28f. 

32 Vgl. Danielski, Stefanie, Der Berufsweg der Lehrerinnen an den höheren Schulen, Wien/Stuttgart 
1968, S. 77f. 

33 Lehrerinnen unterrichteten vor allem zur Zeit der Einführung von Frauen als Lehrerinnen höherer 
Schulen nur sehr selten naturwissenschaftliche Fächer. (Vgl. ebd.) Die Zuordnung der Fächer zu 
den beiden Geschlechtern korrespondiert mit der Abfolge der gestaffelten Öffnung der Fakultäten 
und Hochschulen. 

34 Vgl. hierzu und zum Folgenden Stipsits, Sonja, »… so gibt es nichts Widerwärtigeres als ein die 
gesteckten Grenzen überschreitendes Mannweib.«, Wien 2000, S. 29. 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-002 - am 14.02.2026, 11:42:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


66 Jasmin Jutta Wieloch: Frauen in der freireligiösen Reformbewegung 

Doch auch in Österreich nahm die Zahl der weiblichen Arbeitskräfte bis 1933 stetig 
zu, obwohl sie unter dem Niveau der männlichen Arbeitskräfte blieb.35 Rigler kommt 
zu zwei abschließenden Beurteilungen: Erstens sorgten die Kriegszeit und die Wirt
schaftsprobleme in den 1920er Jahren mit den steigenden Lebenserhaltungskosten 
einerseits für die Notwendigkeit von Frauenarbeit und andererseits wurden Frauen in 
der Weltwirtschaftskrise auf Grund der Massenarbeitslosigkeit von ihren Arbeitsplät
zen verdrängt.36 Zweitens stellt auch sie die schwierige Situation der studierwilligen 
und nach einem Beruf strebenden Frauen des Bürgertums fest. Diese stünden in dem 
ständigen Widerspruch, oft einen sozial angesehen Beruf ergreifen zu wollen, durch 
deren Ausübung sie allerdings als unweiblich angesehen wurden und in dem sie nur in 
niederen Positionen akzeptiert wurden.37 

Die Argumente der GegnerInnen eines Ausbaus der Frauenbildung waren in 
Deutschland dieselben wie in Österreich.38 Auch sie liefen auf zwei sich widerspre
chende Hauptargumente hinaus: Die Widernatürlichkeit der Frauenbildung und die 
Konkurrenz durch gebildete und dadurch potenziell auch beruflich unabhängige Frau
en. Dennoch wurde in Deutschland wie in Österreich die Mädchenbildung um 1900 
sukzessive ausgeweitet und verstaatlicht. So bestand auch in Deutschland seit der 
Reichsgründung 1871 eine geschlechtsunabhängige allgemeine Pflicht zum Besuch der 
achtjährigen Volksschule. Am Ende des 19. Jahrhunderts entstanden erste Mädchen
gymnasien, die Frauen auf Abiturprüfungen vorbereiteten. Wie auch in Österreich 
durften an den höheren Mädchenschulen zu Beginn allerdings keine Abiturprüfun
gen abgenommen werden. Diese wurden von den Frauen an Jungenschulen wie dem 
Realgymnasium als externe Prüflinge abgelegt. 

Um die Jahrhundertwende wurden Frauen auch an deutschen Universitäten als or
dentliche Studierende zugelassen anstatt nur als Gasthörerinnen. Bei der Öffnung der 
höchsten Bildungsanstalten unterschieden sich Österreich und Deutschland jedoch in 
ihrer Öffnungsdynamik. Die deutschen Hochschulen wurden bundesstaatenweise zwi
schen 1900 und 1909 für Studentinnen geöffnet, während die österreichischen Hoch
schulen die Immatrikulation von Frauen pro Fakultät landesweit zuließen. Die öster

35 Vgl. hierzu und zum Folgenden Rigler, Edith, Frauenleitbild und Frauenarbeit in Österreich vom 
ausgehenden 19. Jahrhundert bis zum Zweiten Weltkrieg, Wien 1976, S. 53f. In ihrer ausführlichen 
Arbeit von 1976 zur Frauenerwerbsarbeit in Österreich beschreibt Edith Rigler die Situation der 
arbeitenden Österreicherinnen am Ende des 19. Jahrhunderts bis 1938. Sie nennt auch statisti
sche Zahlen zum Anteil der weiblichen Erwerbstätigen in Berufen mit geringer Ausbildungsdau
er und niedrigem Prestige und erklärt durch den hohen Anteil der Frauen in diesen Berufen den 
im Vergleich zum Deutschen Reich hohen Frauenerwerbsanteil von 41 Prozent im Jahr 1900. Für 
Deutschland wird der Anteil der Frauen an den ErwerbsarbeiterInnen mit 20,7 Prozent im Jahr 
1895 als nur halb so groß wie in Österreich angegeben. Die Zahlen gelten hier für Österreich oh
ne Ungarn. Technisierung, Mechanisierung, der steigende Bedarf an Dienstleistungspersonal und 
Verwaltungsangestellten sorgten laut Rigler schon vor dem Ersten Weltkrieg für eine steigende 
weibliche Erwerbsquote. (Vgl. ebd., S. 68.) 

36 Vgl. ebd., S. 156 und S. 158. 
37 Vgl. ebd., S. 156 und S. 163. 
38 Eine ausführlichere Beschreibung der Frauenbildung in Deutschland um 1900 findet sich in Wie

loch, Jasmin, Das Frauenbild der »Christlichen Frau«, Köln 2020, S. 31–34. Vgl. hierzu und zum Fol
genden ebd. 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-002 - am 14.02.2026, 11:42:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Frauen im Umfeld des Monistenbunds – theoretisches Frauenbild 67 

reichische Vorgehensweise nahm eine wesentlich längere Zeitspanne in Anspruch, so
dass erst in den 1940ern auch die katholisch-theologischen Fakultäten Österreichs für 
das Frauenstudium geöffnet wurden, während das in Deutschland auf Grund der all
gemeinen Öffnungen ganzer Hochschulen bereits bis 1909 der Fall war. In beiden Staa
ten waren Studentinnen auf Grund systematischer Diskriminierung Benachteiligungen 
ausgesetzt. 

Frauen konnten ihre schulischen und beruflichen Rückstände im Vergleich zu Män
nern verringern, doch bis 1945 gelang es ihnen nicht, ihre Benachteiligungen bezüg
lich der Abiturabschlüsse und Hochschulabschlüsse gänzlich abzubauen. Beruflich stell
te sich die Situation der Frauen in Deutschland ebenfalls ähnlich dar wie jene der er
werbstätigen Österreicherinnen.39 In Deutschland nahm vor allem die Quote der Frauen 
zu, die unverheiratet waren und einer Erwerbsarbeit nachgingen. Unverheiratete Frauen 
kamen nicht in einen Konflikt zwischen ihrer Arbeit und den gesellschaftlichen Erwar
tungen, eine Familie zu gründen und Hausfrau zu sein. Heirat und Mutterschaft verrin
gerten in Deutschland die Wahrscheinlichkeit für Frauen, einer Erwerbsarbeit nachzu
gehen. In der Forschung wird teilweise sogar von einem Prototyp der unverheirateten 
jungen Frau ausgegangen, der die Frauen repräsentierte, die zu Beginn des 20. Jahrhun
derts in Deutschland in Erwerbsarbeit waren. Auch in Deutschland gab es innerhalb der 
Erwerbsarbeit ›frauentypische‹, gesellschaftlich anerkannte Berufe. Wie in Österreich 
verwiesen die GegenerInnen der Frauenerwerbsarbeit die Frauen in Deutschland also 
auf bestimmte Berufe, in deren Ausübung sie den Männern gegenüber ebenfalls syste
matisch benachteiligt wurden. Deutschen Lehrerinnen konnte im Fall einer Heirat ge
kündigt werden und die Gehälter der deutschen sowie österreichischen Frauen waren 
oft niedriger als die ihrer männlichen Kollegen. 

Die vielen Parallelen der beiden Länder in der Bildung und Arbeit von Frauen lassen 
sich mit der ähnlichen Ausgangssituation erklären: Trotz der organisatorischen Unter
schiede, die vor allem in den Hochschulöffnungen für Frauen sichtbar werden, waren 
beide Länder gleichzeitig von den Phasen des wirtschaftlichen Aufschwungs und Ab
schwungs, der Kriegswirtschaft und der Inflation, und auch der Frauenrechtsbewegung 
betroffen. Zwar mag die Umsetzung der Bildungsreform für Frauen in einigen Aspek
ten anders verlaufen sein, doch weist sie im Kern wesentliche Gemeinsamkeiten wie den 
Ausbau der Mädchenschulen bis hin zum Mädchenabitur, die Zulassung als Studentin
nen und sogar die ansatzweise Normalisierung einer zumindest phasenweise erhöhten 
Frauenerwerbsquote auf. Sowohl Österreich als auch Deutschland waren im europäi
schen Vergleich keine Vorreiter der Frauenbildungsreform und befanden sich zeitlich 
eher im Mittelfeld der Veränderungen. Die höhere Bildung wurde Schülerinnen im in
ternationalen Vergleich erst spät möglich.40 Nach dem Studium war es für viele Absol

39 Eine ausführlichere Beschreibung der Frauenerwerbsarbeit in Deutschland um 1900 findet sich in 
Wieloch, Jasmin, Das Frauenbild der »Christlichen Frau«, Köln 2020, S. 42–46. Vgl. hierzu und zum 
Folgenden ebd. 

40 Vgl. Bickel, Marcel H., Die ersten Ärztinnen in Europa und Amerika und der frühe Feminismus 
(1850–1900), Peter Lang AG Internationaler Verlag der Wissenschaften: Bern 2017, S. 81f. In Ame

rika wurde die höhere Bildung und sogar das Medizinstudium Frauen bereits über 50 Jahre frü
her ermöglicht. (Vgl. ebd.) Vgl. außerdem für einen kurzen Abriss der höheren Mädchenbildung 
in Deutschland Kraul, Margret, Von der Höheren Töchterschule zum Gymnasium: Mädchenbil

https://doi.org/10.14361/9783839476413-002 - am 14.02.2026, 11:42:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


68 Jasmin Jutta Wieloch: Frauen in der freireligiösen Reformbewegung 

ventinnen schwer, eine Arbeit zu finden. Auch die Zulassung zu allen Berufen war durch 
das Studium einer Fachrichtung nicht gegeben. Der Zugang zum juristischen Referen
dariatsdienst war Frauen mit abgeschlossenem rechtswissenschaftlichen Studium erst 
1922 erlaubt.41 Auch auf Grund dieser anhaltenden Diskriminierungen entschieden sich 
die meisten studierwilligen Frauen für ein Studium an den philosophischen Fakultäten, 
da eine Tätigkeit als Lehrerin den vergleichsweise geringsten sozialen Widerstand er
warten ließ.42 

Die MonistInnen wurden in diesem Umfeld von geschlechtlich bedingter Benach
teiligung in Schule, Studium und Beruf groß und dementsprechend bezogen sich ihre 
Forderungen nach weiblicher Emanzpation, sofern sie diese in den monistischen Zeit
schriften artikulierten, vor allem nur auf die Rolle als Mutter, wie Kapitel 2 zeigt. Einige 
Monistinnen wollten sich auch in praktischer Weise durch den DMB beruflich besser
stellen, was Kapitel 3 anhand der künstlerisch arbeitenden Monistinnen aufzeigt. 

Die Untersuchung der Frauenemanzipation im DMB bietet die Möglichkeit einzu
schätzen, wie sich das Phänomen in einem anderen Teil der Reformbewegung außerhalb 
der Frauenvereine entwickelte. An der Wirkung, die die Monistinnen im DMB hatten, 
wie sie im Bund argumentierten und welche emanzipatorischen Ideen und Strategien 
sich bei ihnen finden lassen, wird ersichtlich, inwieweit die Forderungen der Frauen
bewegung in die Reformvereine des beginnenden 20. Jahrhunderts hineinwirkten und 
inwieweit sich die These von Planert und Streichhahn, dass die Frauenbewegung gesell
schaftlich wirkmächtig war, im untersuchten Feld bestätigt. 

Christoffer Leber, der die neuste religions- und wissenschaftsgeschichtliche Studie 
zum Monistenbund verfasste, ist der Auffassung, dass es eine stillschweigende Arbeits
genossenschaft zwischen der Frauenbewegung und dem DMB gegeben habe.43 Für Leber 
bot der Monistenbund vor allem der radikalen Frauenbewegung um Helene Stöcker eine 
Bühne: 

»Auf organisatorischer Ebene fungierte er als Präsentationsforum feministischer und 
sexualreformerischer Positionen; auf inhaltlicher Ebene lieferte der Monismus natur
wissenschaftliche Argumente, die das Deutungsmonopol der Kirchen im Bereich der 
Sexualität und Geschlechterrollen zurückdrängen sollten.«44 

dung in Deutschland im 19. Jahrhundert, in: Maurer, Trude (Hg.), Der Weg an die Universität. Hö
here Frauenstudien vom Mittelalter bis zum 20. Jahrhundert, Wallstein Verlag: Göttingen 2010, 
S. 169–190. 

41 Vgl. Huerkamp, Claudia, Bildungsbürgerinnen. Frauen im Studium und in akademischen Berufen 
1900–1945 (Bürgertum. Beiträge zur europäischen Gesellschaftsgeschichte 10), Vandenhoeck & 
Ruprecht: Göttingen 1996, S. 275. 

42 Vgl. ebd., S. 37. Zudem waren die Zugangsvoraussetzungen angesichts der für Frauen erschwer
ten Ablegung der Abiturprüfung an den philosophischen Fakultäten günstiger. (Vgl. ebd.) Auch 
Stöcker legte noch das Lehrerinnenseminar ab, um sich zu immatrikulieren. 

43 Vgl. hierzu und zum Folgenden Leber, Christoffer, Arbeit am Welträtsel. Religion und Säkularität 
in der Monismusbewegung um 1900 (Religiöse Kulturen im Europa der Neuzeit 17), Vandenhoeck 
& Ruprecht: Göttingen 2020, S. 294. 

44 Ebd., S. 295. 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-002 - am 14.02.2026, 11:42:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Frauen im Umfeld des Monistenbunds – theoretisches Frauenbild 69 

So seien die führenden Monisten zwar Patriarchen gewesen, hätten jedoch mit den Frau
en kooperiert. 

Hierzu leistet diese Arbeit einen Diskussionsbeitrag und beleuchtet genauer die 
Rolle, die die Frauenemanzipation im DMB einnahm. Lebers starke These ist durch eine 
breitere Analyse zur Rolle der Frauenemanzipation im DMB und den Positionen der 
Frauen im Bund näher zu überprüfen und zu diskutieren. 

2.2 Das monistische Frauenbild 

Das eine und einheitliche monistische Frauenbild existiert nicht, da der DMB niemals 
eine offizielle Abhandlung zur Festlegung seines Frauenbilds verfasst hat. Nichtsdesto
trotz sind die Frauenbilder der Autorinnen der monistischen Zeitschriften im Folgenden 
zentrale Ansatzpunkte, um erkennbare Unterschiede und Gemeinsamkeiten dieser Vor
stellungen innerhalb des monistischen Vereins zu identifizieren. Dabei spielen nicht nur 
explizite Geschlechterzuschreibungen eine Rolle, sondern auch Äußerungen zu staats
bürgerlichen Rechten der Frauen, in welchen sich Geschlechterzuschreibungen ausdrü
cken. 

Der Monismus enthält keine Artikel zum Frauenbild und spricht in den Jahren der 
Herausgabe der Zeitschrift von 1906 bis 1912 im Vergleich zu den monistischen Folge
zeitschriften nur sehr wenige Frauen betreffende Themen an.45 

Die nächste Zeitschrift diskutiert viele Frauen betreffende Themen und auch das 
Frauenbild stärker. Ein Kurzbericht des Monistischen Jahrhunderts erwähnt, dass die 
Zeitschriftmitarbeiterin Grete Meisel-Heß sich mit den monistischen Ideen und ihren 
Auswirkungen für Frauen beschäftige.46 Durch diese Erwähnung weist die Verfasserin 
oder der Verfasser der Frauenfrage Bedeutung zu. Denn sie oder er erwähnt Meisels für 
die mehrheitliche Gesellschaft des beginnenden 20. Jahrhunderts für Frauen atypische 
hohe universitäre Bildung und lobt ihre Schriften, die die Voraussetzung für ihren lite
rarischen Verdienst seien. Nun ist zu untersuchen, ob diese anfängliche Unterstützung, 
Rollenzuweisungen an Frauen aufweichen, auch von der breiten Basis der Autorin
nen und der wenigen Autoren geteilt wird, die sich mit Frauen betreffenden Themen 
beschäftigten. 

45 Die erste Zeitschrift, die mit vollem Titel Der Monismus. Zeitschrift für einheitliche Weltanschau

ung. Blätter des Deutschen Monistenbundes heißt, bespricht lediglich die monistischen Ehevorstel
lungen und Sittlichkeitsvorstellungen als Frauen betreffende Themen eingehend. Nur die dritte 
Zeitschrift, die zu Beginn der Weimarer Republik veröffentlicht wurde, und die fünfte Zeitschrift, 
die zur Zeit der Machtergreifung der Nationalsozialisten zensorischen Praktiken entgegenwirken 
musste, beleuchten die Situation der Frauen noch weniger. Die besagten Ausgaben sind jedoch 
auch in ihrer Gesamtheit wesentlich kürzer als die Ausgaben der ersten, zweiten und vierten mo

nistischen Zeitschrift. 
46 Vgl. hierzu und zum Folgenden B.W., Unsere Mitarbeiter. Grete Meisel-Heß, in: Das monistische 

Jahrhundert. Zeitschrift für wissenschaftliche Weltanschauung und Weltgestaltung 1 (1912/13), 
Heft 3, 1. Mai 1912, Verlag von Ernst Reinhardt: Leipzig 1913, S. 112. Die Zeitschrift wurde von 1912 
bis 1915 als monistische Zeitschrift im Auftrag des DMB von dessen Vorsitzenden Wilhelm Ostwald 
herausgegeben. 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-002 - am 14.02.2026, 11:42:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


70 Jasmin Jutta Wieloch: Frauen in der freireligiösen Reformbewegung 

Noch in derselben Zeitschrift scheint ein Artikel von Hanna Mark diese Annahme 
umzustoßen. Mark geht von einer Verschiedenheit der Geschlechter aus, die der Monis
mus keineswegs negiere, sondern sogar explizit berücksichtige.47 Laut Mark habe der 
Monistenbund »von Anfang an die Frauen nicht ausgeschlossen«48, sondern stets an den 
Menschen und nicht an das Geschlecht appelliert.49 Dabei erkenne sie jedoch – wie der 
Monismus auch – an, dass die Geschlechter nicht gleichwertig seien. Frauen und Män
ner seien jedoch gleichermaßen wichtig und bedeutsam für die Gesellschaft.50 Marks 
auf naturwissenschaftlichen Erkenntnissen aufbauenden Geschlechterrollenzuweisun
gen sind bürgerlich-traditionell: Frauen seien gerade durch ihre Aufgabe als Mütter für 
die Gesellschaft bedeutsam. Diese Aufgabe zeige ihnen ihr angeborener Mutterinstinkt. 
Die biologisch festgelegte Aufgabe der Frauen werde in negativer Weise durch das reli
giöse Nonnentum unterlaufen.51 Durch ihre Argumentation kritisiert sie die Lebensform 
der Nonne, der es am Dienst für die Nation mangele. Der Artikel ist ein Paradebeispiel 
für die monistische Argumentation, die oft gegen religiöse Gesellschaftsvorstellungen 
angeht und dabei zugleich an der grundlegenden Struktur der geschlechtlich beding
ten Rollenzuschreibungen festhält, die mit ihrem bürgerlichen Traditionscharakter auch 
der kirchlichen Geschlechtervorstellung entsprach. Dieser Umstand ist der naturwis
senschaftlichen Weltanschauung der MonistInnen geschuldet, die die biologischen Un
terschiede zwischen Männern und Frauen betont und aus diesen naturrechtliche Konse
quenzen für die Gesellschaftsordnung zieht. Auch Mark ordnet die häusliche Sphäre den 
Frauen zu. Und wie in der christlichen Ethik motiviere der »Mutterinstinkt«52 die Frauen 
auch zur »soziale[n] Tätigkeit«53. So motiviert auch Mark ihre Leserinnen zu karitativer 
Tätigkeit für die Gesellschaft. 

Verschiedene AutorInnen begründen die Unterschiedlichkeit der Geschlechter wie
derholt aber in verschiedener Weise biologisch. Es finden sich in den Artikeln ebenso Rol
lenzuschreibungen an Männer. So zeichnet Franz Ludwig in seinem Artikel zur Schul
reform das Bild der tatkräftigen »mutige[n] Männer«54, die der Gegenstand der Erzie
hung seien und die zur Höherentwicklung der Kultur vorangetrieben werden müssen.55 
Dadurch spricht er den Männern die Aufgabe zu, die Gesellschaft und den öffentlichen 

47 Vgl. hierzu und zum Folgenden Mark, Hanna, Die moderne Frau und der Monismus, in: Das mo

nistische Jahrhundert. Zeitschrift für wissenschaftliche Weltanschauung und Weltgestaltung 1 
(1912/13), Heft 11, 1. September 1912, Verlag von Ernst Reinhardt: Leipzig 1913, S. 383–385. 

48 Ebd., S. 385. 
49 Vgl. ebd. 
50 Vgl. hierzu und zum Folgenden ebd., S. 384. 
51 Vgl. ebd., S. 385. In ihrem Artikel argumentiert Mark gegen die religiösen Institutionen ihrer Zeit 

in Deutschland wie die katholische und evangelische Kirche und die jüdische Religion, die sich 
in ihren Glaubensgrundsätzen an göttlicher Offenbarung anstatt an naturwissenschaftlichen Er
kenntnissen orientierten. 

52 Ebd., S. 384. 
53 Ebd. 
54 Ludwig, Franz, Der Entwicklungsgedanke und die Schulreform, in: Das monistische Jahrhundert. 

Zeitschrift für wissenschaftliche Weltanschauung und Weltgestaltung 1 (1912/13), Heft 17, 1. De
zember 1912, Verlag von Ernst Reinhardt: Leipzig 1913, S. 567–572, hier S. 567. 

55 Vgl. hierzu und zum Folgenden ebd., S. 567f. 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-002 - am 14.02.2026, 11:42:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Frauen im Umfeld des Monistenbunds – theoretisches Frauenbild 71 

Raum zu formen. Frauen schließt er von dieser Aufgabe zwar nicht aus, erwähnt sie aber 
im Gegensatz zu den Männern nicht. 

Noch konkreter mit seinen Erwartungen an Frauen wird ein Artikel von Ende 1914.56 
Im Angesicht des durch den Krieg verursachten Geburtenrückgangs fürchtet der mo
nistische Autor um die Erhaltung der deutschen Nation und macht statt der kriegsbe
dingten Familientrennungen und Unsicherheiten der Familienplanung zur Kriegszeit 
die »Luxusweibchen«57 für den Geburtenrückgang verantwortlich. Laut Lilli Jannasch 
müsse bei allen Frauen »das primitive Gefühl der Mütterlichkeit wieder erwachen«58. 

Neben diesen Artikeln, die innerhalb der monistischen Argumentationslinie grund
sätzlich an der herkömmlichen Einteilung in männliche und weibliche Aufgabenberei
che und Charaktereigenschaften festhalten, gibt es einige Autorinnen, die die besagten 
Rollenzuweisungen ablehnten und reformieren wollten. Zu diesen Autorinnen gehört 
auch Helene Stöcker. Für sie habe die Frau an sich in grundsätzlicher Weise einen Ei
genzweck und sei nicht nur des Mannes wegen da.59 Auch die häuslichen und familiä
ren Aufgaben stellten laut Stöcker nicht die Existenzgrundlage der Frauen dar. Stöcker 
lehnt sich mit ihrer Sexualreform gegen die augustinische Verteufelung der Sexualität 
auf. Dadurch ist sie die einzige der bisher betrachteten AutorInnen, die sich konsequent 
gegen die kirchlichen Geschlechtervorstellungen wendet und Frauen nicht im Rahmen 
eines nationalistischen Monismus als Gebärmaschinen definiert. Stöcker definiert den 
Monismus bezüglich ihrer Sexualmoral als »Einheit von Leib und Seele«60, die den al
ten Dualismus überwinde und die Sexualität als einen legitimen Teil des ganzen Men
schen akzeptiere.61 Folglich weitet sie den Monismusbegriff aus und schließt aus die

56 Durch den Ersten Weltkrieg fiel der männliche Verdienst aus, da die Ehemänner für die Kriegs
zeit zum Wehrdienst in die Armee mussten. Deshalb blieben viele Ehefrauen mit ihren Kindern 
alleine zu Hause zurück und standen vor der Aufgabe, ihre Familien finanziell zu unterhalten. Es 
gab oft Kürzungen und Einschränkungen der staatlichen finanziellen Fürsorge für Soldatenfrauen. 
(Vgl. Kundrus, Birthe, Kriegerfrauen. Familienpolitik und Geschlechterverhältnisse im Ersten und 
Zweiten Weltkrieg (Hamburger Beiträge zur Sozial- und Zeitgeschichte Bd. 32), Hans Christians 
Verlag: Hamburg 1995, S. 67f.) 

57 Höft, G., Der Krieg und die Frauen, in: Das monistische Jahrhundert. Zeitschrift für wissenschaftli
che Weltanschauung und Weltgestaltung 3, Halbband 2 (1914/15), Heft 37/39, 24. Dezember 1914, 
Verlag von Ernst Reinhardt: Leipzig 1915, S. 769–773, hier S. 773. Höft gibt in seinem Artikel eine 
Rede Lilli Jannaschs wider und begutheißt die von ihr vorgetragenen Aussagen. 

58 Ebd. 
59 Vgl. hierzu und zum Folgenden Stöcker, Helene, Mutterschutz und Sexualreform, in: Das monisti

sche Jahrhundert. Zeitschrift für wissenschaftliche Weltanschauung und Weltgestaltung 2, Halb
band 1 (1913/14), Heft 1, 5. April 1913, Verlag von Ernst Reinhardt: Leipzig 1914, S. 14–18, hier S. 14f. 

60 Ebd., S. 15. 
61 Zur augustinischen Sexualmoral und somit zur Sexualmoral der katholischen Kirche seit dem Mit

telalter vgl. Gross, Julius, Die Natur- und Erbsündenlehre Anselms von Canterbury, in: Zeitschrift 
für Religions- und Geistesgeschichte 13, Brill: Leiden 1961, S. 25–45. Gross vergleicht die von An
selm weiterentwickelte Erbsündenlehre Augustinus und deren augustinische Vorlage. Laut den 
Ausführungen der beiden Theologen bekommen alle Menschen die Erbsünde von ihren Stamm

eltern Adam und Eva über ihre Elternlinien durch den Zeugungsakt vererbt. So wird Geschlechts
verkehr an sich zum Akt der Sündenübertragung. Vgl. zudem Baudler, Georg, Vom Ursprung her 
zur Hölle verdammt? Praktisch-theologische Aspekte der Erbsündenlehre, in: Zeitschrift für ka
tholische Theologie 123, Echter Verlag: Innsbruck 2001, S. 23–34. Baudler kritisiert die negativen 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-002 - am 14.02.2026, 11:42:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


72 Jasmin Jutta Wieloch: Frauen in der freireligiösen Reformbewegung 

sem nicht nur die Fortpflanzungspflicht der Frauen, sondern nutzt ihre Argumentation, 
um den Eigenwert der Frauen zu stärken, die somit nicht mehr nur Objekt einer als mo
ralisch negativ bewerteten sexuellen Begierde der Männer sind. Stöcker spinnt die sich 
aus ihrer Sicht aus dem Monismus ergebenden gesellschaftlichen Konsequenzen in ei
nem anderen Artikel vom März 1914 weiter. In diesem beschreibt sie die Kulturentwick
lung als eine »fortschreitende Bewegung«62, die in einem Stadium angekommen sei, in 
dem Frauen selbstständiger und von den Männern unabhängiger werden.63 Frauen wer
den sowohl im gesellschaftlichen als auch im familiären Umfeld eigenständiger. Dabei 
verurteilt Stöcker die bisherige Ordnung nicht vollkommen. Vielmehr beschreibt sie die 
Emanzipation der Frau als natürlichen nächsten Schritt auf der kulturellen Leiter und 
kritisiert lediglich, wenn ihre ZeitgenossInnen an alten Rollenzuschreibungen und Re
striktionen an Frauen festhielten und somit kulturschädigend seien. 

Auch Adele Schreiber steht für ein neues Frauenbild ein.64 Durch den europäischen 
Vergleich der Frauenwahlrechtsbewegung und der Frauenbewegung im Allgemeinen in 
ihrem Artikel vom Dezember 1913 und ihre Schlussworte »Möge 1914 ein Jahr reicher Ern
te sein!«65 spricht Schreiber den Frauen politische Mitspracherechte und Bedeutsamkeit 
als Staatsbürgerinnen auch außerhalb der Familie zu. 

Auch männliche Autoren wie Max Brunner stellen die monistische Sehnsucht nach 
kultureller Höherentwicklung über traditionelle Geschlechterrollenzuschreibungen 
dar.66 

Folgen der Erbsündenlehre wie die Tabuisierung der Sexualität und die Sündhaftigkeit der Neu
geborenen auf praktischer und religionspädagogischer Ebene. (Vgl. ebd., S. 24.) 
Für Stöcker hingegen stehe die Liebe in einer Entwicklungsreihe von primitiver über familialer hin 
zu personaler Liebe. (Vgl. hierzu und zum Folgenden Stöcker, Helene, Mutterschutz und Sexualre
form. Eine Soziologie der Liebe und Ehe, in: Das monistische Jahrhundert. Zeitschrift für wissen
schaftliche Weltanschauung und Weltgestaltung 2, Halbband 2 (1913/14), Heft 52, 28. März 1914, 
Verlag von Ernst Reinhardt: Leipzig 1914, S. 1476–1481.) Somit entwickle sich die Liebe und auch 
die Sexualität gesamtgesellschaftlich weiter und verändere den Blick auf die Frau als Besitz im 
Rahmen der primitiven Liebe über die Frau als einseitig zur Treue gegenüber ihrem Ehemann ver
pflichtete Ehefrau und Mutter im Rahmen der familialen Liebe hin zur Frau als liebendem Indivi
duum mit dem gleichen Recht auf einen treuen Partner wie der Ehemann selbst in der für Stöcker 
gerade neu anbrechenden Phase der personalen Liebe. Aus diesen Überlegungen spricht eine mo

nistische und emanzipatorische Sicht auf gesellschaftliche Geschlechterbeziehungen. 
62 Stöcker, Helene, Mutterschutz und Sexualreform. Eine Soziologie der Liebe und Ehe, in: Das monis

tische Jahrhundert. Zeitschrift für wissenschaftliche Weltanschauung und Weltgestaltung 2, Halb
band 2 (1913/14), Heft 51, 21. März 1914, Verlag von Ernst Reinhardt: Leipzig 1914, S. 1447–1451, hier 
S. 1449. 

63 Vgl. ebd., S. 1149; 1151. Dabei folgt sie einer Theorie Müller-Lyers, die von einer Weiterentwicklung 
der Kultur und einer zunehmenden Ausdifferenzierung der gesellschaftlichen Aufgaben und Be
rufsbilder ausgeht, bei der auch die Frauen nach den Männern mitzogen. (Vgl. ebd., S. 1149.) 

64 Vgl. Schreiber, Adele, Frauenbewegung, in: Das monistische Jahrhundert. Zeitschrift für wissen
schaftliche Weltanschauung und Weltgestaltung 2, Halbband 2 (1913/14), Heft 38/39, 20. Dezem

ber 1913, Verlag von Ernst Reinhardt: Leipzig 1914, S. 1085–1089. 
65 Ebd., S. 1089. 
66 Für Brunner gehöre die traditionelle christliche Offenbarungsreligion zu den »Antikulturfakto

ren« (Brunner, Max, Biologische Richtlinien zur Frauenfrage, in: Das monistische Jahrhundert. Zeit
schrift für wissenschaftliche Weltanschauung und Weltgestaltung 3, Halbband 1 (1914/15), Heft 6, 
9. Mai 1914, Verlag von Ernst Reinhardt: Leipzig 1915, S. 136–142, hier S. 136.), die der biologischen 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-002 - am 14.02.2026, 11:42:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Frauen im Umfeld des Monistenbunds – theoretisches Frauenbild 73 

Neben diesen beiden klaren Lagern für und gegen die Neuordnung der Geschlechter
rollenzuschreibungen gibt es auch eine dritte Kategorie der unentschlossenen AutorIn
nen. Diese nehmen nicht explizit eine Position ein, machen sich jedoch Gedanken zu 
den Geschlechterzuschreibungen und ihren Auswirkungen für die Gesellschaft. Eine der 
Autorinnen in dieser Kategorie ist M. Koscinska. Sie kritisiert in ihrem Artikel von Ok
tober 1915 die unreflektierte Diskussion um ein weibliches Dienstjahr für den Staat als 
Äquivalent zum männlichen Militärdienst im Ersten Weltkrieg.67 Sie prangert an, dass 
es das Ziel des weiblichen Dienstjahrs sei, die soziale Erziehung der Frauen im Sinne 
des karitativen Einsatzes für die Gesellschaft voranzutreiben, und dass auch Männer als 
Gesellschaftsmitglieder einer solchen sozialen Erziehung bedürften. Diese soziale Er
ziehung sei durch den Militärdienst nicht ersetzbar. Zudem kritisiert sie auch den Mili
tärdienst, zu welchem nicht alle Männer körperlich geeignet seien. Koscinska argumen
tiert innerhalb der monistischen Argumentationslinien, da sie sowohl die individuelle 
Eignung der einzelnen Gesellschaftsmitglieder als auch die gesellschaftlichen Verpflich
tungen der deutschen StaatsbürgerInnen in ihrem Artikel berücksichtigt. Dabei ist es 
nicht ihr primäres Ziel, Geschlechterzuschreibungen aufzubrechen, sondern die aus ih
rer Sicht gewinnbringendste Organisation des weiblichen und auch männlichen Dienst
jahrs und Militärdiensts zu ermitteln. Dennoch ist es erwähnenswert, dass sie dabei tra
ditionelle Pfade der Zuschreibungen an Männer zu Gunsten des Staats verlässt, wenn sie 
auch eine soziale Erziehung der Männer für anstrebenswert erachtet. 

Ebenfalls zwiespältig ist Heinz Potthoffs Begründung für das Frauenwahlrecht: Er 
plädiert für die »Hineinziehung der Frauen in die Politik, die Gesetzgebung und Verwal
tung«68. Doch als Grund für das Wahlrecht der Frauen gibt er an, dass Frauen als »Mütter 
und Hausfrauen«69 die Interessen der Kinder verträten und auch ein Teil der Gesellschaft 
seien und Potenzial zum gesamtgesellschaftlichen kulturellen Fortschritt hätten.70 Die 
erste Begründung festigt die traditionelle Rollenverteilung, laut der Frauen nur durch 
ihre Familie für die Gesellschaft wirksam sein können, während die zweite Begründung 
die eigenen staatsbürgerlichen Pflichten und Rechte der Frauen als vollwertige Gesell
schaftsmitglieder anerkennt und die Ungleichheit der Rollenzuweisungen aufbricht. Die 

Entwicklungslehre und der Betonung von Individuen entgegenstünden und die Frauen in »fest
gelegte[r] göttliche[r] Weltordnung« (Ebd.) sähen. Die naturwissenschaftlichen Erkenntnisse der 
Biologie stünden dagegen, da sie zeigten, dass Frauen und Männer in der Anfangsphase der Kultur 
gleiche Aufgaben gehabt hätten. (Vgl. ebd., S. 141f.) Folglich begründet er die Gleichberechtigung 
der Frauen und Männer biologisch und anthropologisch, wobei er Männer jedoch als bisherige 
»Kulturführer« (Ebd., S. 142.) wahrnimmt. Brunner schließt aus der aus seiner Sicht geringen Be
deutung von Frauen in der Kulturgeschichte jedoch nicht, dass die Geschlechter auch in Zukunft 
ungleich sein müssten. 

67 Vgl. hierzu und zum Folgenden Koscinsca, M., Das weibliche »Dienstjahr«, in: Das monistische 
Jahrhundert. Zeitschrift für wissenschaftliche Weltanschauung und Weltgestaltung 4 (1915), Heft 
17, 31. Oktober 1915, Verlag von Ernst Reinhardt: Leipzig 1915, S. 305–308, hier S. 306f. 

68 Potthoff, Heinz, Vom allgemeinen, gleichen Wahlrechte, in: Das monistische Jahrhundert. Zeit
schrift für wissenschaftliche Weltanschauung und Weltgestaltung 3, Halbband 1 (1914/15), Heft 6, 
9. Mai 1914, Verlag von Ernst Reinhardt: Leipzig 1915, S. 129–136, hier S. 135. 

69 Ebd. 
70 Vgl. ebd., S. 135f. 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-002 - am 14.02.2026, 11:42:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


74 Jasmin Jutta Wieloch: Frauen in der freireligiösen Reformbewegung 

drei verschiedenen Lager zeigen, dass der Monismus des 20. Jahrhunderts keineswegs 
nur eine Deutung der Geschlechterzuschreibungen zuließ. 

Die AutorInnen der ab 1920 herausgegebenen Monistischen Monatshefte beschäftigten 
sich nicht mehr eingehend mit Frauenbildern und auch grundsätzlich weniger mit spe
ziell Frauen betreffenden Themen.71 Im Band von 1920 ist nur ein Artikel zum Frauenbild 
zu finden und der Autor ist sich selbst nicht ganz sicher über seine Position hierzu.72 
Deshalb positioniert er sich auch nicht offen zur Frage nach dem als richtig angesehe
nen Frauenverhalten, die er in seiner kurzen Vortragsrezension verhandelt. In seinem 
kurzen Kommentar insistiert er nicht ausdrücklich auf den geschlechtlich motivierten 
Rollenzuschreibungen. Es kommen zwei Begründungen für diese Marginalisierung der 
Frauenrollenverhandlung in der Rezension und in der Zeitschrift in Frage und beide le
gen offen, dass sie Autorinnenschaft sich immer weniger für monistische Frauenfragen 
interessierte: Entweder hatte der Autor keine reflektierte Position zu Frauen im Monis
mus und beschreibt den Vortrag nur aus Gründen der Vollständigkeit, um möglichst 
viele monistische Aktivitäten in der Gesellschaft in der Zeitschrift abzubilden. Oder die 
Schriftleitung erachtete monistische Frauen betreffende Themen nicht als ein wichtiges 
Thema des DMB und erlaubte Beck deshalb nur eine kurze Rezension zum Vortrag. 

In den beiden Folgejahren lassen sich zwei Artikel zum grundsätzlichen Frauenbild 
finden. Der Autor oder die Autorin des ersten dieser Artikel lobt in ihrer Rezension das 
naturwissenschaftliche Material der Ausführungen Liepmanns, der auf der Grundlage 
seiner Untersuchungen zu einem dualistischen Geschlechterbild kommt, bei dem er 
Frauen auf Grund ihrer größeren Vulnerabilität die »Gefühlssphäre«73 und Männern 
auf Grund ihrer größeren »Variabilität«74 die Verstandessphäre zuordne.75 Männer 
seien fähiger zur Veränderung und dächten logischer, weswegen sie zum öffentlichen 
Auftritt besser geeignet seien als Frauen. Mit dieser Argumentation schließen sich 
der Buchautor und die ihn rezensierende Person klar dem Konzept traditioneller Ge
schlechtssphären an. Der Autor argumentiere mit der Entwicklungsgeschichte und 

71 Die dritte in dieser Arbeit untersuchte monistische Vereinszeitschrift Mitteilungen des Deutschen 
Monistenbundes beleuchtet dieses Unterkapitel nicht, da in ihr keine Artikel zur Grundsatzdiskussi
on der Geschlechterrollen und deren Angemessenheit veröffentlicht wurden. Die Artikel dieser 
Zeitschrift beschäftigen sich maßgeblich mit den theoretisch-philosophischen Grundlagen des 
Monismus und nur sehr spärlich mit Themen bezüglich Frauen. Sie ist die Vorgängerzeitschrift 
der Monistischen Monatshefte. 

72 Vgl. hierzu und zum Folgenden Beck, P., Vom Büchertisch: Charlotte Schreiber. Frauen und prakti
scher Monismus, in: Monistische Monatshefte. Monatsschrift für wissenschaftliche Weltanschau

ung und Lebensgestaltung 5 (1920), Heft 11/12, November 1920, Paul Hartung Verlag: Hamburg 
1920, S. 429f. Beck stellt einen Vortrag über den Verhaltenskodex monistischer Frauen kurz vor, 
ohne jedoch inhaltlich darauf einzugehen. Er betont hingegen, dass der Vortrag das praktische 
monistische Leben betreffe und nicht die philosophische monistische Grundlage. Die positive Be
wertung eines Vortrags, der Frauen eine geschlechtlich bedingte gesonderte ›Rolle‹ in der monisti

schen Gesellschaft, Ehe und Familie zuspricht, legt Becks dualistische Rollenzuschreibungen offen. 
73 Fr., Vom Büchertisch: Wilhelm Liepmann. Psychologie der Frau, in: Monistische Monatshefte. Mo

natsschrift für wissenschaftliche Weltanschauung und Lebensgestaltung 6 (1921), Heft 12, Dezem

ber 1921, Paul Hartung Verlag: Hamburg 1921, S. 472f., hier S. 472. 
74 Ebd. 
75 Vgl. hierzu und zum Folgenden ebd., S. 472f. 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-002 - am 14.02.2026, 11:42:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Frauen im Umfeld des Monistenbunds – theoretisches Frauenbild 75 

der vergleichenden Anatomie, wodurch er besonders für Monisten gute Argumente 
anführe. Sein Buch enthalte viel naturwissenschaftliches, psychologisches und soziolo
gisches Material. Diese Aussage zeigt, dass die wissenschaftliche Argumentation bei der 
rezensierenden Person großen Anspruch findet, da sie vermeintlich wissenschaftliche 
Belege für eine Einteilung der Geschlechtersphären besonders hervorhebt und lobt. Es 
steht dabei jedoch außer Frage, dass Liepmann seine Geschlechtertheorie lediglich mit 
angeblichen naturwissenschaftlichen Erkenntnissen unterfütterte, ohne wirkliche Be
weise für seine Theorie zu erbringen. Doch das scheint den MonistInnen egal zu sein: Es 
reicht zumindest der rezensierenden Person offenbar aus, eine beliebige scheinbiologi
sche Entwicklungstheorie anzuführen, um »naturbedingte Geschlechtsverhältnisse«76 
zu vertreten und die Frauen mit diesen an das Heim zu binden. 

Auch Elsa Münch trennt als Monistin Frauen und Männer dualistisch in zwei ver
schiedene Geschlechterrollen ein. Laut Münch sei man mit der gesamten Persönlichkeit 
Monistin, folglich nicht nur mit dem Verstand, sondern auch mit den Gefühlen.77 Dabei 
spricht sie nicht für die Menschen allgemein, sondern für die Frauen im Allgemeinen.78 
Somit spricht sie Frauen eine stärkere Emotionalität zu als Männern. Münch geht zwar 
in ihrer Argumentation nur von den Frauen und sich aus, tritt jedoch andererseits dafür 
ein, dass die MonistInnen im Allgemeinen auch Gefühle mit ihrer naturwissenschaftli
chen Ersatzreligion verbinden dürfen. In ihren Ausführungen betont sie, dass der Mo
nismus kein einfacher Wissenschaftszweig, sondern eine Weltanschauung sei, die re
ligiöse Ideologie und Wissenschaft verbinde und die bisherigen Religionen verdrängen 
wolle. Die Autorin schließt die Monistinnen explizit in ihre Überlegungen ein und reflek
tiert aus ihrer Perspektive einer Monistin ihre Einstellung zum Monismus. Dadurch ver
sucht sie einerseits, den Handlungsspielraum der Frauen im Monistenbund auszuwei
ten, obwohl sie ihrer Ansicht nach emotionaler waren als Männer, und andererseits als 
Frau Einfluss auf die Gestaltungsmöglichkeiten des Monistenbunds zu nehmen. Trotz 
der theoretischen Einteilung in weibliche und männliche Charaktereigenschaften war 

76 Ebd., S. 472. 
77 Vgl. hierzu und zum Folgenden Münch, Elsa, Der Monismus der Persönlichkeit, in: Monistische Mo

natshefte. Monatsschrift für wissenschaftliche Weltanschauung und Lebensgestaltung 7 (1922), 
Heft 12, Dezember 1922, Paul Hartung Verlag: Hamburg 1922, S. 361–364, hier S. 361. Münchs Ar
tikel ist der Leitartikel der Zeitschriftenausgabe. Das ist anzumerken, denn Leitartikel weiblicher 
Autorinnen sind in den monistischen Zeitschriften die Ausnahme. 

78 So schreibt sie »wir Frauen« (Ebd., S. 361.) und schließt sich selbst in die von ihr beschriebene Grup
pe der Monistinnen mit ein. Sie meint, dass zumindest Frauen die Trennung von Gefühl und Ratio
nalität in Fragen der Weltanschauung nicht vollziehen könnten und schreibt somit den monisti

schen Frauen in ihrem eigentlich allgemeingeschlechtlichen Artikel eine defizitäre Rolle zu, da sie 
etwas nicht können, was Männer vielleicht schaffen: Die Trennung von Gefühl und Verstand und 
die ausschließliche Nutzung des Verstands. Hier sei angemerkt, dass die dualistischen Geschlech
terbilder keineswegs einheitlich oder unwidersprüchlich sind. So spricht der zuvor besprochenen 
Artikel derselben Zeitschrift den Männern eine höherere Affektivität in ihren Handlungen und 
somit mehr Tatendrang in öffentlichen Ämtern und eine bessere Eignung für das öffentliche Le
ben und die Erwerbsarbeit zu. Diese vermeintlich geschlechtsinhärenten Charaktereigenschaften 
stehen jedoch im Gegensatz zu Münchs Zuschreibung an Frauen, ein stärkeres Gefühlsleben zu 
haben. 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-002 - am 14.02.2026, 11:42:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


76 Jasmin Jutta Wieloch: Frauen in der freireligiösen Reformbewegung 

Elsa Münch durch ihre Mitarbeit im Bund und durch ihre Einstellung zum Mitgestal
tungsrecht der Frauen am Verein emanzipiert. Zumindest löste sie sich von der Einstel
lung, dass Frauen nicht im Monistenbund mitarbeiten dürfen. Diese Einstellung vertrat 
der Bund jedoch sowieso nicht öffentlich, da sie wichtige Anhängerinnen des noch jun
gen Vereins hätte vertreiben können. Münch ist auf Grund der Ambiguität ihrer theo
retischen und praktischen Aussagen über Geschlechterbilder und die Rolle der Frauen 
im Monistenbund der Gruppe der unentschlossenen AutorInnen zuzuordnen, da sie im 
Gegensatz zu Helene Stöcker keine grundlegenden Verbesserungen der Frauensituation 
im DMB forderte, sondern nur die weiblichen Erfahrungen zum Ausgangspunkt einer 
allgemein relevanten Reflexion im Verein machte. 

Schließlich schreibt Julius Michelson in seinem Artikel von 1928: »Mann und Frau 
sind von Natur gleichwertig, nur besteht eine absolute Ungleichartigkeit.«79 Frau
en trügen die Last der Biologie. Die Geburt sei neben der physiologischen auch eine 
»psychologische Katastrophe«80 und die biologischen Lasten der Männer bei der Fort
pflanzung seien zusammenfassend »minimal im Vergleich zur biologischen Tragik der 
Frau«81. So ist es von seinem zeitgenössischen Standpunkt für Michelson noch nicht 
absehbar, ob die Frauen angesichts ihrer biologisch bestimmten ›Mutterrolle‹ je ein den 
Männern gleichartiges öffentliches Erwerbsleben führen würden können.82 Das müsse 
jedoch das langfristige Ziel der Naturwissenschaft sein. Noch bleibt seine Vorstellung 
der Geschlechter auf biologischen Argumenten gestützt dualistisch. Seine Argumente 
knüpfen an Ostwalds Argumente gegen das Frauenstudium an.83 

Auch in der Spätphase des DMB kurz vor seiner Auflösung durch die Nationalso
zialisten rückten Frauen betreffende Themen in den monistischen Veröffentlichungen 
immer mehr in den Hintergrund. Die 1932 bis 1933 herausgegebene fünfte hier unter
suchte Vereinszeitschrift Stimme der Vernunft veröffentlicht außer in den redaktionellen 
Kurzmitteilungen keine Artikel weiblicher Autorinnen mehr. Doch es gibt auch hier Aus
nahmen. So lobt die Autorin Emma Finck im Februar 1932 angesichts der außenpolitisch 
angespannten Lage und der Wahlgewinne der NSDAP eine weltweite Aktion der Frauen 
für Pazifismus und Abrüstung.84 Dabei stellt sie die Frauen als politisch aktive Initia
torinnen eines »Weltpropagandafeldzug[s]«85 gegen Krieg dar, die andere Frauen und 
Männer zur Unterschrift ihrer Abrüstungsforderung motivierten. Weibliche Verdienste 

79 Michelson, Julius, Die biologische Wertung der Frau im Mann-Weib-Problem, in: Monistische Mo

natshefte. Monatsschrift für wissenschaftliche Weltanschauung und Lebensgestaltung 13 (1928), 
Heft 12, Dezember 1928, Hamburger Verlag: Hamburg 1928, S. 403–413, hier S. 407. 

80 Ebd., S. 410. 
81 Ebd., S. 411. 
82 Vgl. hierzu und zum Folgenden ebd., S. 411–413. Für Michelson ist die bloße rechtliche Gleichstel

lung keine wirkliche Gleichstellung. Für die wirkliche Gleichstellung müssten auch die biologi
schen hormonellen Unterschiede zwischen Frauen und Männern ausgeglichen werden. 

83 Vgl. Kapitel 2.1 dieser Arbeit. 
84 Vgl. hierzu und zum Folgenden Finck, Emma, Kreuz und Quer durch den Kulturkampf: Weltab

rüstungsaktion der Frauen, in: Stimme der Vernunft. Monatshefte für wissenschaftliche Weltan

schauung und Lebensgestaltung 17 (1932), Heft 2, Februar 1932, Hamburger Verlag: München 1932, 
S. 60f. 

85 Ebd., S. 60. 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-002 - am 14.02.2026, 11:42:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Frauen im Umfeld des Monistenbunds – theoretisches Frauenbild 77 

werden jedoch nur selten erwähnt.86 Das Fincks Bericht zugrundeliegende Frauenbild 
einer aktiven und öffentlichkeitswirksamen Frau stellt in der Zeitschrift insofern eine 
Ausnahme dar, als dass fast keine andere AutorIn es sonst erwähnt. Auch im literarischen 
Bereich würdigen diese Zeitschriftenjahrgänge die weibliche schriftstellerische Aktivität 
vergleichsweise weniger als zuvor. Nur ein Artikel lobt die ideologische Bedeutung des 
belletristischen Buchs der Autorin Edith Salburg für monistische Zwecke.87 So lobt Autor 
Schmidt es als »Kampfmaterial«88 gegen die katholische Kirche. Doch der redaktionelle 
Teil der Zeitschrift bespricht die Bücher weiblicher Autorinnen vergleichsweise zu jenen 
männlicher Autoren nur sehr selten. Folglich thematisieren die monistischen AutorIn
nen die öffentliche Wirksamkeit der Frauen und den Einsatz der Frauen um den Monis
tenbund im Laufe des Bestehens der verschiedenen monistischen Zeitschriften immer 
weniger. In den Artikeln lässt sich jedoch oft feststellen, dass sie sich von traditionellen 
Geschlechterzuweisungen lösten, um die monistischen Ideen attraktiver zu machen und 
zu verbreiten. 

Es gibt also keine einheitliche Linie bezüglich der Geschlechterzuschreibungen in
nerhalb der Autorinnenschaft der monistischen Zeitschriften. Diese Aussage trifft für 
die Zeitschriften im wilhelminischen Kaiserreich der Vorkriegszeit genauso zu wie in 
der Zeit des Ersten Weltkriegs und in der Periode nach diesem. Auch wenn die Beschäf
tigung mit spezifisch Frauen betreffenden Themen in der Zeit des politischen Aufstiegs 
der NSDAP und der Machtergreifung Adolf Hitlers deutlich abnahm, änderten sich doch 
die Ansichten der Autorinnen bezüglich ihrer Geschlechtervorstellungen nicht. Das lässt 
sich auf Grund der Grundsatzabhandlungen einzelner Autorinnen wie Helene Stöcker 
und in der jahrelangen Argumentation der einzelnen Autorinnen zu Frauen betreffen
den Themen annehmen. 

Mit Blick auf die drei weiblichen monistischen Prototypen, die im dritten Kapitel 
herausgearbeitet werden, fällt auf, dass nur die Frauen in den monistischen Zeitschrif
ten zum Thema allgemeiner Frauenbilder publizierten, die Kapitel 3 der Gruppe der po
litisch oder emanzipatorisch öffentlich aktiven Frauen zurechnet. Dabei unterscheiden 
sich diese Frauen in ihrem Frauenbild, wie sie es in den monistischen Zeitschriften dar
stellen, stark. Jannasch vertritt traditionelle Zuschreibungen an Frauen, die Mütter und 
Ehefrauen sein sollten. Stöcker und Schreiber hingegen schreiben davon, dass die Zu
schreibungen an Frauen sich weiterentwickeln müssten und Frauen in der Gesellschaft 
und in der Familie unabhängiger werden müssten. 

86 In den beiden Jahrgängen der Zeitschrift wird die politische Aktivität der Frauen in der pazifis
tischen Bewegung lediglich ein weiteres Mal in einem Bericht erwähnt, der eine Broschüre der 
Internationalen Frauenliga mit einer Zusammenfassung der Arbeit des deutschen Zweigs der Ver
einigung abdruckt. (Vgl. Schmidt, H., Kreuz und quer durch den Kulturkampf. Völkerversöhnende 
Frauenarbeit, in: Stimme der Vernunft. Monatshefte für wissenschaftliche Weltanschauung und 
Lebensgestaltung 17 (1932), Heft 8, August 1932, Hamburger Verlag: München 1932, S. 260–262.) 

87 Vgl. hierzu und zum Folgenden Schmidt, H., Vom Büchertisch: Edith Gräfin Salburg. Die Tochter 
des Jesuiten, in: Stimme der Vernunft. Monatshefte für wissenschaftliche Weltanschauung und 
Lebensgestaltung 18 (1933), Heft 2, Februar 1933, Hamburger Verlag: München 1932, S. 62f. 

88 Ebd., S. 63. 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-002 - am 14.02.2026, 11:42:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


78 Jasmin Jutta Wieloch: Frauen in der freireligiösen Reformbewegung 

2.3 Die Frau in der Familie – Die ›Rolle‹ der Mutter und Ehefrau 

Die Aufgaben, die die monistischen Autorinnen der Frau zuschreiben, sind weniger am
bivalent als ihre grundlegenden Frauenbilder. Das liegt daran, dass viele AutorInnen auf 
Grund der monistischen Kulturtheorie die Ehe als gesellschaftliche Grundeinheit unter
stützten. Diese Kulturtheorie besagt, dass die Kultur sich weiterentwickle und höherent
wickle, indem die Natur ihren Lauf nehme und so die besten Nachkommen entständen. 
Die gesellschaftliche Einschränkung der Fortpflanzung durch die Ehe als einziger Le
bensform, die den Geschlechtsverkehr offiziell als legitim erlaube, stand dem Monismus 
in ihrer bisherigen Form um 1900 noch im Weg und die Ehe musste laut den MonistIn
nen angepasst werden. Der Monismus priorisiert die freie Zeugung starker Nachkom
men vor der durch gesellschaftliche Implikationen geschlossenen Ehe. Bereits Haeckel 
beschreibt in seinen Welträtseln, dass er Darwins Evolutionstheorie und mit dieser auch 
den Sozialdarwinismus unterstützt und somit das Überleben und die Fortpflanzung der 
stärkeren Individuen vor den schwächeren akzeptiert.89 Er weitet die monistische Kul
turtheorie auf theoretischer Basis sogar noch weiter aus, indem er in seinem Zusatzband 
Die Lebenswunder den Mord an behinderten neugeborenen Kindern als logisch und nicht 
grundsätzlich verurteilenswert darstellt.90 

Bereits die erste Vereinszeitschrift Der Monismus beschäftigte sich trotz ihres noch 
verhaltenen Interesses an Frauen betreffenden Themen mit den Zuschreibungen an die 
Frau als Monistin in der Ehe. So ruft der Herausgeber der Zeitschrift Heinrich Schmidt 
im fünften Heft des ersten Jahrgangs der Zeitschrift sowohl Männer als auch Frauen glei
chermaßen zur Verbreitung der monistischen Ideen in Deutschland auf.91 Wie die Frau
en das aus monistischer Sicht am besten tun können, wird in einem Artikel von Johan
na Hennig-Wimpf deutlich. Sie schreibt, dass es die Aufgabe der Frau sei, die monisti

89 Vgl. Haeckel, Ernst, Die Welträthsel, Verlag von Emil Strauss: Bonn 190318–23. Haeckels gesamtes 
Werk baut auf der darwinistischen Evolutionstheorie auf, auf der Haeckel im letzten Buchteil sei
ne monistische Sittenlehre aufbaut. Dabei ist zu bemerken, dass er sowohl Egoismus als auch 
den nicht explizit in der Evolutionstheorie benannten Altruismus und Empathie lobt, da sowohl 
Selbstliebe als auch Nächstenliebe wichtig für eine stabile und gute Gesellschaft seien. (Vgl. ebd., 
S. 139f.) Haeckel vermischt hier biologische Theorien und seine soziologisch-politische Ideologie, 
um eine monistische Gesellschaftsidee zu begründen, die sowohl auf der Höherentwicklung der 
Kultur durch das Überleben und die Fortpflanzung ›der Besten‹ als einer Säule als auch auf einer 
zweiten Säule der Fürsorge für aus seiner Sicht kulturell Unterlegene steht. 

90 Vgl. Haeckel, Ernst, Die Lebenswunder. Gemeinverständliche Studien über Biologische Philoso
phie. Ergänzungsband zu dem Buche über die Welträthsel, Alfred Kröner Verlag: Stuttgart 1904, 
S. 23. Es ist jedoch anzumerken, dass er nicht zum Mord an behinderten Menschen aufruft. Er be
trachtet den spartanischen Kindermord lediglich als historisches Beispiel und als Bestätigung sei
ner sozialdarwinistischen Weltanschauung. Trotzdem darf die bloße theoretische Unterstützung 
dieser Ideologie nicht über deren praktische Folgen wie die Unterstützung von Menschen wie den 
Nationalsozialisten hinwegtäuschen, die die theoretischen Wegbereiter des Sozialdarwinismus 
nutzen, um den eugenischen Mord an zahlreichen Menschen mit Behinderungen voranzutreiben. 

91 Vgl. Schmidt, Heinrich, Ein heißes Sehnen, in: Der Monismus. Zeitschrift für einheitliche Weltan

schauung. Blätter des Deutschen Monistenbundes 1/2 (1906/07), Heft 5, November 1906, Verlag 
des Deutschen Monistenbundes: Berlin 1907, S. 65. Schmidt schreibt wörtlich »Helft uns, deutsche 
Männer und Frauen« (Ebd., S. 65.). 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-002 - am 14.02.2026, 11:42:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Frauen im Umfeld des Monistenbunds – theoretisches Frauenbild 79 

schen Ideen als Mutter ihren Kindern weiterzugeben und sie so in der Gesellschaft zu 
verbreiten.92 In ihren Überlegungen lässt sich auch eine Zukunftsperspektive erkennen, 
da die Kinder die Weltanschauung der Zukunft schaffen und somit eine monistische Er
ziehung der Festigung der Weltanschauung in der Gesellschaft zuträglich ist. Dabei stellt 
sie klar den ideologischen Feind fest: Die traditionellen Geschlechterzuschreibungen in
nerhalb der Ehe. Doch sie spricht sich nicht gegen die Mutterschaft und die Ehe an sich 
aus, da sonst dem Monismus mit dem Nachwuchs seine (kultur)theoretische Basis ge
nommen wäre. Hennig-Wimpf kritisiert lediglich die christliche Betrachtung der »Mut
terschaft als Strafe«93 wie Gott sie für die Sünde der Stammmutter Eva eingeführt habe. 
Für die Autorin ist die Mutterschaft ein erstrebenswerter Beitrag zur kulturellen Höher
entwicklung durch aus eugenischer Sicht guten und ideologisch monistisch geformten 
Nachwuchs.94 Jedoch spricht sie sowohl den Müttern als auch den Vätern jeweils einen 
gleich großen »Erziehungseinfluß[!]«95 zu. So dehnt sie auch den väterlichen Bereich 
auf den privaten Bereich aus und legt ihn nicht nur auf die öffentliche Arbeit fest. In
dem sie so die traditionellen Sphären des Öffentlichen und Privaten verschiebt, weitet 
sie zwar noch nicht die weibliche Sphäre auf das Öffentliche aus und auch umgekehrt 
werden nicht alle Monisten auf Grund des Artikels angefangen haben, sich paritätisch 
an der Hausarbeit zu beteiligen. Dennoch begründet die Autorin ihre Sphärenverschie
bung monistisch und zeigt die Unterschiede der monistischen Geschlechterordnung in 
Ehe und Erziehung zu jener der christlichen Kirchen des beginnenden 20. Jahrhunderts 
auf. Die grabentiefen theoretischen Unterschiede hatten jedoch nur minimale prakti
sche Folgen, da sie die Sphären nicht grundsätzlich neu aufteilten oder geschlechtsun
abhängig öffneten. 

Auch Helene Stöcker ist bereits in der ersten monistischen Zeitschrift rege an der 
monistischen Meinungsbildung über die Zuschreibungen an die Frau in der Ehe und als 
Mutter beteiligt. Sie stellt klar, dass ihr Ziel die Sexualreform für einen »ausreichenderen 
Schutz für Mutter und Kinder«96 sei. Hierzu tritt sie auf theoretischer Ebene gegen die 
als überkommen angesehene »Ausrottung«97 der Liebe ein und gegen die »unfruchtbare 

92 Vgl. Hennig-Wimpf, Johanna, Christenmutter und Monistenmutter, in: Der Monismus. Zeitschrift 
für einheitliche Weltanschauung. Blätter des Deutschen Monistenbundes 1/2 (1906/07), Heft 16, 
Oktober 1907, Verlag des Deutschen Monistenbundes: Berlin 1907, S. 210–218, hier S. 211–213. 

93 Ebd., S. 213. 
94 Vgl. ebd., S. 213. 
95 Ebd., S. 217. Hennig-Wimpf ist mit ihrer Auffassung nicht alleine: Auch in einem Artikel von 1910 

spricht sich eine monistische Autorin für eine gemeinsame elterliche Verantwortung für die mo

nistische Erziehung der Kinder aus. Anna Hofmann spricht sich gegen die Kindertaufe aus, da mo

nistische Eltern klar Position gegen die Kirche beziehen sollten und gemeinsam die monistische 
Stimme in der Gesetzgebung und dadurch auch in der Gesellschaft stärken sollten. (Vgl. hierzu 
und zum Folgenden Hofmann, Anna, Sprechsaal: Kindertaufe, in: Der Monismus. Zeitschrift für 
einheitliche Weltanschauung. Blätter des Deutschen Monistenbundes 5 (1910), Heft 47, Mai 1910, 
Verlag des Deutschen Monistenbundes: Berlin 1910, S. 218–220.) Auch sie sieht den Eintritt der 
Mütter und Väter für die monistische Erziehung ihrer Kinder als gemeinsame Elternaufgabe an. 

96 Stöcker, Helene, Alte und neue Geschlechtsmoral, in: Der Monismus. Zeitschrift für einheitliche 
Weltanschauung. Blätter des Deutschen Monistenbundes 1/2 (1906/07), Heft 17, November 1907, 
Verlag des Deutschen Monistenbundes: Berlin 1907, S. 241–250, hier S. 241. 

97 Ebd., S. 242. 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-002 - am 14.02.2026, 11:42:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


80 Jasmin Jutta Wieloch: Frauen in der freireligiösen Reformbewegung 

Askese«98 ein und stattdessen für die »Vergeistigung der Sinnlichkeit«99 und damit auch 
dafür, die Sinnlichkeit positiv darzustellen und zu legitimieren. Auf praktischer Ebene 
will sie Mütter im Allgemeinen und alleinerziehende Mütter im Speziellen positiver dar
stellen. Somit lehnt sie die Ehe nicht ab. Sie möchte sie jedoch ideologisch verändern und 
die Sinnlichkeit in der Ehe wichtiger machen. 

Die Kritik an der bisherigen religiös begründeten Eheform und die weiblichen Re
formvorschläge für die sexuelle Moral nimmt die Zeitung positiv auf. So lobt Koerber 
die sozial-psychologischen Überlegungen Grete Meisel-Hess, die sogar ein gesetzlich 
geregeltes Konkubinat fordert, um Prostitution einzudämmen und gleichzeitig jedoch 
den sexuellen Bedürfnissen der Männer gerecht zu werden.100 Dabei unterscheidet sie 
jedoch wie auch in den herkömmlichen zeitgenössischen Geschlechterzuschreibungen 
klar zwischen Frauen und Männern. Die Ehe an sich wiederum unterstützt auch Mei
sel-Hess klar. Mit ihrem Antwortversuch auf Prostitution versucht sie gerade die Ehe zu 
retten. 

Jenny Dureges Artikel von 1912 im Monistischen Jahrhundert steht ganz im Einklang mit 
dem monistischen Fortpflanzungsverständnis.101 Sie spricht sich gegen die Konvenien
zehe aus, da Erfolg vererbt werde und deshalb die freie und natürliche Fortpflanzung 
der ›besten Gene‹ ohne gesellschaftliche Restriktionen für das Fortpflanzungsverhalten 
der Menschen der beste Weg zur kulturellen Weiterentwicklung des deutschen Volks sei. 
Ehen, die aus finanziellen oder sozialen Gründen geschlossen werden, produzierten oft
mals »minderwertige Kinder«102. Durege spricht sich deshalb für ›Liebesehen‹ aus, da 
diese durch natürliche biologische Prozesse genetisch hochwertige und kraftvolle Men
schen zusammenführten und so durch kräftige Nachkommen die »biologische Mensch
veredelung«103 der Gesellschaft antrieben.104 Am Ende richtet sich selbst Durege mit ih
rer stark gegen die gesellschaftliche Ehepraxis angehenden Argumentation folglich nicht 
gegen die Ehe an sich. Sie geht letztendlich also einen Kompromiss mit der Ehe ein, in
dem sie diese als traditionelle gesellschaftliche Grundeinheit nicht vollkommen ablehnt, 
sondern sie nach monistischem Kulturbild umformen will. Dureges Vorgehen mag argu
mentative Motive haben. Sie könnte an der Ehe festhalten, da ihr eine völlige Umstruk
turierung der Gesellschaft schlecht umsetzbar erscheint und am Widerstand der Gesell
schaft des beginnenden 20. Jahrhunderts gescheitert wäre. Vor allem aber scheint ihr 
wirklich keine alternative Lebensform einzufallen. Zudem stehen Ehepartner unter der 

98 Ebd. 
99 Ebd. 
100 Vgl. hierzu und zum Folgenden Koerber, Bücherbesprechungen: Die sexuelle Krise. Eine sozial-psy

chologische Untersuchung. Von Grete Meisel-Hess, in: Der Monismus. Zeitschrift für einheitliche 
Weltanschauung. Blätter des Deutschen Monistenbundes 5 (1910), Heft 53, November 1910, Verlag 
des Deutschen Monistenbundes: Berlin 1910, S. 523f. 

101 Vgl. hierzu und zum Folgenden Durege, Jenny, Freier Sprechersaal. Die Geld- und Konvenienz-Ehe, 
in: Das monistische Jahrhundert. Zeitschrift für wissenschaftliche Weltanschauung und Weltge

staltung 1 (1912/13), Heft 3, 1. Mai 1912, Verlag von Ernst Reinhardt: Leipzig 1913, S. 114f. 
102 Ebd. 
103 Ebd., S. 115. 
104 Vgl. ebd. 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-002 - am 14.02.2026, 11:42:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Frauen im Umfeld des Monistenbunds – theoretisches Frauenbild 81 

gesellschaftlichen Erwartung, Kinder zu zeugen, was dem monistischen Ziel entgegen
kommt, eine hohe Reproduktionsrate zu erzielen. Diese praktische Zielüberschneidung 
in der traditionellen und der monistischen Ehevorstellung ist der zweite Grund neben 
dem argumentativen Grund dafür, dass Durege die (Liebes-)Ehe unterstützte. 

Auch Helene Stöcker schloss trotzt Kritik an der bisherigen Umsetzung der Ehe ih
ren Frieden mit dieser. Trotz der christlichen Verankerung der Ehe unterstützte sie die
se. Sie kritisierte nicht die Ehe an sich, sondern die Geschlechterbilder, die sie konstru
ierte. Dabei spricht Stöcker sich konkret gegen die von der Erbsündenlehre verursachte 
»Liebesverachtung«105 und für die romantische Liebe aus. Ihr Frauenbild löst sich von 
jenem christlich-traditionellen bürgerlichen Frauenbild. Stöcker fordert in einem wei
teren Artikel die »Anerkennung der Selbstverantwortlichkeit«106 und somit des Selbst
werts der Frauen in den Bereichen »Ehe und Fortpflanzung«107. Frauen hätten einen 
von ihren Männern unabhängigen Eigenzweck und seien nicht nur für die Lustbefrie
digung der Männer und für das Kinderkriegen da. Sie seien selbstständige Wesen.108 
Auch in diesem Artikel spricht sie sich wiederholt gegen die Erbsündenlehre und für die 
positive Darstellung der Sexualität aus. Die Ehe könne laut Stöcker auch nach monisti
schen und emanzipatorischen Werten gelebt werden. Sie bewertete Frauen unabhängig 
von ihren Familien und ihrer Performance als Mutter und Ehefrau als wichtige Teile der 
Gesellschaft. Stöcker war nicht nur aus strategisch-argumentativen Gründen dafür, al
te Ordnungsmuster wie die Ehe grundsätzlich beizubehalten. Denn so sind ihre Forde
rungen besser durchsetzbar gewesen und der Widerstand gegen diese fiel geringer aus. 
Sie sprach sich auch nicht für die Abschaffung aber für eine Reform der Ehe aus, da sie 
diese Lebensgemeinschaft als psychologische Einrichtung mit einem starken Wert be
schreibt.109 Denn die Ehe unterstütze die persönliche Liebe in einem organisatorischen 
Rahmen. Dieser psychologische Mehrwert der Ehe ist Stöckers nächstes Argument für 
die Ehe. Es ist zudem das einzige inhaltliche Argument, da es nicht auf dem argumen
tativen Kalkül beruht, dass die Ehe nur schwer abzuschaffen sei und in praktischer und 
kompromisshafter Weise der Fortpflanzung und somit der monistischen Kulturidee mit 

105 Stöcker, Helene, Dr., Philosophen der Liebe, in: Das monistische Jahrhundert. Zeitschrift für wis
senschaftliche Weltanschauung und Weltgestaltung 1 (1912/13), Heft 4, Mai 1912, Verlag von Ernst 
Reinhardt: Leipzig 1913, S. 125–132, hier S. 126. 

106 Stöcker, Helene, Mutterschutz und Sexualreform, in: Das monistische Jahrhundert, 5. April 1913, 
Leipzig 1914, S. 14. 

107 Ebd. 
108 Vgl. hierzu und zum Folgenden ebd., S. 14f. Diese Einschätzung Stöckers widerspricht trotz de

ren grundsätzlichen Festhaltens an der Ehe als guter Lebensform laut einem Artikel von 1929 der 
augustinischen Ehevorstellung, die ehelichen Geschlechtsverkehr nur zum Zweck der Kinderzeu
gung gestatte und keine positiven Elemente der Sexualität beschreibe oder gar wie Stöcker betont. 
(Vgl. Meyer-Lugau, Cläre, Wissenswertes aus dem katholischen Eherecht, in: Monistische Monats

hefte. Monatsschrift für wissenschaftliche Weltanschauung und Lebensgestaltung 14 (1929), Heft 
4, April 1929, Hamburger Verlag: Hamburg 1929, S. 88–92, hier S. 89.) 

109 Vgl. Stöcker, Helene, Mutterschutz und Sexualreform. Von der Ehe, in: Das monistische Jahr
hundert. Zeitschrift für wissenschaftliche Weltanschauung und Weltgestaltung 2, Halbband 1 
(1913/14), Heft 9, 31. Mai 1913, Verlag von Ernst Reinhardt: Leipzig 1914, S. 237–243, hier S. 237. 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-002 - am 14.02.2026, 11:42:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


82 Jasmin Jutta Wieloch: Frauen in der freireligiösen Reformbewegung 

ein paar Anpassungen zuträglich sein könne.110 Für sie diene die Ehe den Menschen und 
sei nicht göttlich vorgegeben.111 Die moderne Ehe hat laut Stöcker folgende Aufgaben: 
»sie soll einmal dem Bedürfnis nach innigster körperlicher und seelischer Gemeinschaft 
der Individuen dienen, und sie soll andererseits die besten Vorbedingungen für das Ge
deihen einer neuen Generation schaffen.«112 Dabei werde die zweite Aufgabe der Ehe 
durch die erstere begünstigt.113 Wenn eine Liebesehe geschlossen werde, würden in die
ser auch bessere Nachkommen als in einer Ehe gezeugt, die lediglich aus finanziellen 
oder gesellschaftlichen Gründen geschlossen wird, da die natürliche biologisch beding
te Partnersuche für die besten Nachkommen sorge. Stöcker hat somit einen modernen 
Ehebegriff, der auf ihrer Neuen Ethik fußt. So garantiere eine Liebesehe auch eher eine 
fruchtbare und schöpferische Verbindung als eine Konvenienzehe, da sie die Gesellschaft 
durch viele Nachkommen positiv beeinflusse.114 Stöckers Argumentation offenbart ihre 
monistische Einstellung. Für sie ist die Zeugung von Nachkommen der wichtigste Grund 
der Ehe. So wird das monistische Streben nach kultureller Höherentwicklung zu ihrem 
Bewertungsmaßstab. Aus ihrer Arbeit lässt sich auch noch ein weiterer Grund für ihren 
Einsatz für die Ehe ermitteln. Stöcker setzte sich stark dafür ein, die Verbreitung von 
Geschlechtskrankheiten zu bekämpfen, zumal auch diese einer gesunden Gesellschaft 

110 Zudem stelle die Liebesehe selbst bereits eine Höherentwicklung der menschlichen Kultur dar. 
Die Autorin zeichnet in einem Artikel ihre Vorstellung der menschlichen Liebesentwicklung nach 
und stellt die moderne am Individuum interessierte persönliche Liebe als Höherentwicklung der 
primitiven und späteren familialen Liebe dar. (Vgl. hierzu und zum Folgenden Stöcker, Helene, 
Mutterschutz und Sexualreform. Eine Soziologie der Liebe und Ehe, in: Das monistische Jahrhun
dert. Zeitschrift für wissenschaftliche Weltanschauung und Weltgestaltung, 28. März 1914, Leipzig 
1914, S. 1476–1481.) Eine typische Manifestation der familialen Liebe sind aus sozialen oder finan
ziellen Gründen geschlossene Konvenienzehen. So fügt sie ihre Liebesvorstellungen und als Folge 
auch ihre Ehevorstellungen ganz in das monistische kulturelle Entwicklungskonzept ein. Die Ziele 
der Ehe seien zwar bis heute »das Liebesbedürfnis, die Erzielung von Nachkommen und die gegen
seitige Hilfe« (Stöcker, Helene, Mutterschutz und Sexualreform. Eine Soziologie der Liebe und Ehe 
(Schluß), in: Das monistische Jahrhundert. Zeitschrift für wissenschaftliche Weltanschauung und 
Weltgestaltung 3, Halbband 1 (1914/15), Heft 4, 25. April 1914, Verlag von Ernst Reinhardt: Leipzig 
1915, S. 89–96, hier S. 90.), doch die Eheformen haben sich laut Stöcker stark weiterentwickelt. Die 
Frau sei keine »Gebärmaschine« (Ebd., S. 90.) mehr. (Vgl. ebd., S. 89f.) Dieser Auffassung mag man 
widersprechen, da Frauen im Rahmen der monistischen Logik immer noch stark zur Mutterschaft 
verpflichtet sind. Doch die Idee Stöckers ist, dass Frauen sowohl auf Grund des technischen Fort
schritts und der zunehmenden Erwerbstätigkeit als auch durch die damit einhergehende zuneh
mende Anerkennung ihres Selbstwerts als Staatsbürgerinnen im Rahmen der personalen Liebe 
nicht mehr auf ihre Aufgaben als Mütter und Ehefrauen reduziert werden. 

111 Vgl. hierzu und zum Folgenden Stöcker, Helene, Mutterschutz und Sexualreform. Ehe und Fort
pflanzung, in: Das monistische Jahrhundert. Zeitschrift für wissenschaftliche Weltanschauung 
und Weltgestaltung 2, Halbband 1 (1913/14), Heft 17, 26. Juli 1913, Verlag von Ernst Reinhardt: Leip
zig 1914, S. 461–466, hier S. 462. 

112 Ebd. 
113 Stöcker kritisiert, dass der »natürliche Ausleseinstinkt« (Ebd.) von gesellschaftlichen, materiellen 

und religiösen Vorstellungen eingeschränkt werde. (Vgl. ebd.) 
114 Vgl. ebd., S. 465. 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-002 - am 14.02.2026, 11:42:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Frauen im Umfeld des Monistenbunds – theoretisches Frauenbild 83 

im wörtlichen Sinne im Weg standen.115 Auch dieser Aspekt steht in einer Linie mit der 
monistischen Forderung an alle Menschen, gesunde Nachkommen zu produzieren. 

Auch wenn die Autorinnen die Liebesehe betonen, ändert das nichts daran, dass sie 
von den Frauen fordern, sich im Dienst der kulturellen Höherentwicklung fortzupflan
zen. Sie verpflichten die Frauen zur Fortpflanzung. Sie erkennen die Ehe als institutio
nellen Rahmen an und somit bleiben Frauen für die Autorinnen trotz ihrer reformier
ten Geschlechterzuschreibungen in der Lebenspraxis vor allem Ehefrauen. Lediglich ei
ne Autorin geht einen Schritt weiter und geht genauer auf die Polygenie der Männer ein. 
Sie geht jedoch nicht darüber hinaus, die bisherige Ehe zu einer reinen Liebesehe zu re
formieren. Trotz ihrer Annahme, dass »Vielweiberei«116 in der Natur der Männer liege, 
will sie die eheliche Monogamie nicht abschaffen, da die Natur selbst dafür sorge, dass 
es immer ungefähr gleich viele Frauen und Männer in der Bevölkerung gebe.117 So sei die 
Reproduktionsrate der Menschen auf Grund der neunmonatigen Schwangerschaftszeit 
der Frauen schon beschränkt und die männliche Polygamie, die ohnehin aus dem glei
chen Grund nur von Seiten der Männer akzeptabel sei, werde unnötig.118 Auch Schweiger 
wendet sich also nicht gegen die Ehe an sich. Sie denkt ausschließlich von einem biolo
gischen und reproduktiven Standpunkt und verurteilt polygame Praktiken nicht grund
sätzlich, obwohl sie ihre psychologischen Implikationen bedenkt. Sie sieht sie nur nicht 
als biologisch notwendig an. Noch stärker als Stöcker kommt in Schweigers Argumenta
tion der monistische Grundsatz des Strebens nach möglichst vielen Nachkommen zum 
Ausdruck. Sie sieht Frauen als Mütter, deren biologische Konstitution sie zur zahlrei
chen Mutterschaft verpflichte. Schweigers Thesen stoßen jedoch auch auf Widerstand. 
Der Autor Braune kritisiert in einem Antwortartikel Schweigers Ansichten als dualis
tisch.119 Sie seien eben nicht monistisch, da sie es sich anmaßten, einen Willen der Natur 

115 Vgl. Rahner, Richard, Medizin und Naturwissenschaften. Soziale Hygiene, in: Das monistische 
Jahrhundert. Zeitschrift für wissenschaftliche Weltanschauung und Weltgestaltung 2, Halbband 
1 (1913/14), Heft 24, 13. September 1913, Verlag von Ernst Reinhardt: Leipzig 1914, S. 683–688, hier 
S. 684. Rahner lobt Stöcker für ihren Einsatz für soziale Hygiene, also gegen die Verbreitung von 
Geschlechtskrankheiten. (Vgl. ebd.) 

116 Schweiger, M., Geschlechtserörterungen, in: Das monistische Jahrhundert. Zeitschrift für wissen
schaftliche Weltanschauung und Weltgestaltung 4 (1915), Heft 3/4, 30. April 1915, Verlag von Ernst 
Reinhardt: Leipzig 1915, S. 34–41, hier S. 34. 

117 Vgl. hierzu und zum Folgenden ebd., S. 34f. 
118 Es fällt auf, dass Schneiders Vokabular sich trotz ihrer nichtreligiösen Argumentation christlich 

geprägter Wörter wie »Schöpfung« (Ebd., S. 34.) bedient. Für die Menschen seien in der Schöpfung, 
also in der Welt, grundsätzlich monogame Beziehungen vorgesehen und polygyne Verhältnisse 
seien Ausnahmen. (Vgl. ebd.) 

119 Vgl. hierzu und zum Folgenden Braune, A., Zum Aufsatz: Geschlechtererörterungen. Von M. 
Schweigger, in: Das monistische Jahrhundert. Zeitschrift für wissenschaftliche Weltanschauung 
und Weltgestaltung 4 (1915), Heft 9/10, 15. Juni 1915, Verlag von Ernst Reinhardt: Leipzig 1915, 
S. 136f. Es ist anzumerken, dass Brauen auch die negativen Implikationen von Schweigers Aussagen 
für das Frauenbild anspricht, ohne diese jedoch weiter auszuführen. (Vgl. hierzu und zum Folgen
den ebd., S. 137.) So fühlt er selbst sich nicht zu weiteren Ausführungen zum Frauenbild berufen 
und outet sich als Nichtfrauenrechtler, stellt aber andererseits klar, dass er die von Schweiger ver
tretene Anfangsprämisse nicht teilt, da sie neben ihrer Subjektivität und ihrem Widerspruch zum 
Monismus zusätzlich auch noch ein fragwürdiges Frauenbild produziere. Dabei wendet sich Brau
en vor allem gegen Schweigers Prämisse, Frauen seien qua ihrer Natur zur vielfachen Mutterschaft 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-002 - am 14.02.2026, 11:42:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


84 Jasmin Jutta Wieloch: Frauen in der freireligiösen Reformbewegung 

und somit indirekt einen Willen eines göttlichen Wesens zu erkennen und davon ver
bindliche Aufgaben und Lebensformen für Frauen und Männer ableiteten. Stattdessen 
sollten sie von den rein biologischen Gegebenheiten her denken, ohne daraus Dogmen 
und Rollenzuweisungen zu generieren. Welche Auswirkungen diese Ansichten auf sei
ne eigenen Geschlechterrollenzuschreibungen haben, schreibt Braune nicht. In seinem 
Artikel lehnt er sich lediglich gegen Schweigers aus seiner Sicht sehr traditionelle Rol
lenzuschreibungen an Frauen auf. Der Diskurs legt offen, dass es im deutschen Monis
mus keine einheitliche Linie zur Rollenverteilung der Geschlechter in der Ehe gab. Trotz 
der hier dargestellten Grundsatzdiskussion ist jedoch anzumerken, dass Braunes Artikel 
die Ausnahme bildet und ansonsten keine der AutorInnen gegen das grundsätzliche von 
Schweiger beschriebene Bild der Frau in Ehe und Familie argumentiert hat. 

Die im Folgenden betrachteten Artikel zeigen noch deutlicher, dass die monistischen 
Rollenzuschreibungen an die Frau in der Ehe nicht einheitlich waren und oft noch tra
ditioneller begründet wurden als in den bisher betrachteten Artikeln. Einige AutorIn
nen hängen dem traditionellen Eheverständnis noch stärker an als die Autorinnen des 
ersten Abschnitts dieses Unterkapitels. Wenn Potthoff den Frauen nur auf der Basis ih
rer Aufgabe als Mutter und Ehefrau eine politische Stimme verleihen will, dann weist 
er diesen dadurch explizit eine Rolle zu, die Männer qua Geschlecht nicht einnehmen 
können.120 Der Autor weist Frauen traditionell den häuslichen Raum als ihren Bereich 
zu, indem er die Väter nicht explizit als kompetent genug für die politische Interessen
vertretung ihrer Kinder ausweist. Diese Interpretation ist besonders mit dem Blick auf 
die Tatsache zu hinterfragen, dass Potthoff keine besondere Interessenvertretung der 
weiblichen Arbeiterinnen fordert und somit diese den männlichen Arbeitern als gleich
gestellt in der öffentlichen Arbeitswelt ansieht. Doch Potthoff ignoriert auch hier die un
terschiedlichen Arbeitsbedingungen der weiblichen und männlichen ArbeiterInnen und 
weist den Frauen trotz ihrer Erwerbsarbeit klar die häusliche Sphäre zu.121 Laut ihm sind 
Frauen die Erzieherinnen und Mütter und haben nur als solche ein politisches Mitspra
cherecht. Die zunächst so reformerisch anmutende Forderung nach politischen Frauen
rechten untergräbt er selbst, indem er Frauen geschlechterspezifische politische Rech
te gewähren will. Auch Höft hält deutlich an den traditionellen Rollenzuschreibungen 
innerhalb der Familie fest, ohne die Ehe in irgendeiner Weise im monistischen Sinne 

verpflichtet, was aus der Annahme hervorgeht, dass die Menschheit in einer Welt mit nur einem 
Mann und vielen Frauen bestehen bleibe doch in einer Welt mit vielen Männer und einer Frau 
nicht. Folglich argumentiert Braune hier auch gegen die Polygenie. 

120 Vgl. hierzu und zum Folgenden Potthoff, Heinz, Vom allgemeinen, gleichen Wahlrechte, in: Das 
monistische Jahrhundert. Zeitschrift für wissenschaftliche Weltanschauung und Weltgestaltung, 
9. Mai 1914, Leipzig 1915, S. 129–136, hier S. 135. 

121 Zu den geschlechtlichen bedingten unterschiedlichen Arbeitsbedingungen in der ersten Hälf
te des 20. Jahrhunderts vgl. Daniel, Ute, Arbeiterfrauen in der Kriegsgesellschaft. Beruf, Familie 
und Politik im Ersten Weltkrieg (Kritische Studien zur Geschichtswissenschaften, Bd. 84), Vanden
hoeck & Ruprecht: Göttingen 1989, S. 111. Frauen erhielten zum Beispiel einen geringeren Lohn als 
männliche Lohnarbeiter. 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-002 - am 14.02.2026, 11:42:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Frauen im Umfeld des Monistenbunds – theoretisches Frauenbild 85 

nach Stöckers Vorbild reformieren zu wollen.122 In seinem Artikel zu Jannaschs Rede 
unterstützt er deren Meinung, dass Frauen vor allem in der Kriegszeit 1914 ihre müt
terlichen Aufgaben wahrnehmen müssten. Mit keinem Wort hinterfragt er die Rollen
zuschreibung und er stellt Frauen als die einzigen Erzieherinnen ihrer Kinder dar. Das 
mag teilweise dem Kriegszustand und der Abwesenheit der Väter von der Heimatfront zu
zuschreiben sein. Doch unterließen es andere AutorInnen hingegen sehr wohl, Frauen 
auf familiäre Aufgaben zu reduzieren. Außerdem scheint die monistische Kulturpolitik 
und Reproduktionsideologie keine Ausweitung der Frauenaufgaben in den öffentlichen 
Raum nötig zu haben.123 Daran wird deutlich, dass nicht alle MonistInnen zwangsläu
fig die Geschlechterzuschreibungen reformieren wollten. Hierzu mussten sie eine frau
enrechtliche Position mitvertreten. Zu viel Emanzipation würde dem monistischen Ziel 
von viel Nachwuchs sogar entgegenlaufen, wenn Frauen sich nicht mehr ideologisch zur 
Mutterschaft verpflichtet sähen. 

Auch Georg Hälsen will die Ehe nicht beseitigen. Er unterstützt das bestehende Ehe
modell. Dabei vermischt er rassenhygienische Überlegungen und deren praktische Fol
gen für seine Ehevorstellungen. Hälsen meint, dass Frauen Kochkurse, Nähkurse und 
Ehevorbereitungskurse für Frauen absolvieren sollten, um »wertvolles Frauenmateri
al für Ehe, Leben und Fortpflanzung«124 zu erhalten.125 Sie sollten geschlechtertypische 
zeitgenössische Dinge erlernen und so ihre genau definierten Frauenzuschreibungen er
füllen. Durch seine sozialdarwinistisch motivierte Fokussierung auf die Nachkommen
schaft und dessen rassische Qualität sieht Hälsen die Frau ausschließlich als Lieferantin 
des genetischen Materials zur Zeugung gesunden Nachwuchses und definiert sie somit 
ausschließlich über ihre Mutteraufgabe. Einfallslos denkt er sich keine neuen Ehemo
delle aus und beschäftigt sich auch nicht weiter mit dem Thema der Frauen im öffent
lichen Raum. Er hält an den hergebrachten Zuschreibungen an die Frau in der Familie 
als Ehefrau und Mutter fest. Die von ihm vertretene Rassenhygiene sieht auch eine ra
sche Einführung von Ehegesundheitsattesten, Heiratsverboten und Zeugungsverboten 
und sogar der Kastration von erbkranken Menschen vor. Mit diesen sehr drängend vor
getragenen Forderungen steht Hälsen zwar in der Sache nicht allein da, doch die meisten 
MonistInnen gingen das Thema Rassenhygiene langsamer an, wie das Sittlichkeitskapi
tel zeigt. Der vorliegende Artikel zeigt jedoch in seiner Schärfe sehr klar die weit verbrei
tete monistische soziale und rassische Hygienevorstellung und vor allem deren mögliche 
Auswirkungen auf die Ehefrauenvorstellungen auf. 

Doch trotz allen monistischen Grundtenors ist auch in dieser Zeitschrift keine ein
heitliche Meinung zur Ehe vorzufinden. So schreibt ein anonymer Autor 1919 in einem 

122 Vgl. hierzu und zum Folgenden Höft, G., Der Krieg und die Frauen, in: Das monistische Jahrhundert. 
Zeitschrift für wissenschaftliche Weltanschauung und Weltgestaltung, 24. Dezember 1914, Leipzig 
1915, S. 769–773, hier S. 773. 

123 Es ist ohne die nicht vorliegende Originalrede Jannaschs nicht klar nachvollziehbar, ob auch Jan
nasch in dieser den Frauen ausschließlich die häusliche Sphäre zuschreibt oder ob lediglich Höft 
den Schwerpunkt auf dieses Rollenverständnis der Frauen legt. 

124 Hälsen, Georg, Voraussetzungen für rassenhygienische Ehegesetze, in: Mitteilungen des Deut
schen Monistenbundes 2 (1917), Heft 11, 1. November 1917, B. Heller Verlag: München 1917, S. 175f., 
hier S. 176. 

125 Vgl. hierzu und zum Folgenden ebd., S. 175f. 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-002 - am 14.02.2026, 11:42:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


86 Jasmin Jutta Wieloch: Frauen in der freireligiösen Reformbewegung 

Artikel zu Ehescheidungen in Ungarn, dass eine Ehescheidung sittlicher als ein zwangs
weises Zusammenbleiben in einer innerlich zerfallenen Ehe sei.126 Dieser Aussage würde 
Hälsen mit seinem traditionellen Ehebild sicherlich nicht zustimmen, da für ihn nicht 
die Harmonie der Ehe, sondern das Erbmaterial der Ehepartner im Vordergrund stehen. 

In der Nachfolgerzeitschrift Monistische Monatshefte findet sich einer der wenigen Ar
tikel zur monistischen Kindererziehung durch beide Eltern. Paul Marcus stellt das ihm zu 
Folge erste reichsweite Gesetz zur kindlichen religiösen Erziehung vor und betont, dass 
Kinder ab 14 Jahren religionsmündig seien und dass die Eltern von der Freiheit, ihre Kin
der nach ihrer Weltanschauung zu erziehen, Gebrauch machen sollten.127 Das primäre 
Publikum der Zeitschrift und des Artikels sind Menschen, die entweder im Monisten
bund selbst als Mitglieder aktiv waren oder SympathiesantInnen dieses waren. Deshalb 
kann der Artikel mit den kurzen Anmerkungen Marcus zum Gesetz als Aufforderung und 
Ermutigung der Eltern unter den LeserInnen gesehen werden, ihre Kinder trotz des Re
ligionsunterrichts in der Schule monistisch zu erziehen und durch ihre Erziehung Wi
derstand gegen das vermeintlich katholisch geprägte Bildungssystem zu leisten. Indem 
er alle monistischen Eltern anspricht, spricht er auch die Väter und somit auch Män
ner an. So spricht er nicht nur den Frauen Einfluss auf die Kinder in der erzieherischen 
Frage nach der Weltanschauung zu. Auch die Väter haben laut Marcus den Erziehungs
auftrag, den Monismus an ihre Kinder weiterzugeben. Zudem übervorteilt der Autor die 
Väter in allgemeinen erzieherischen Fragen, da er es gutheißt, dass die Väter laut dem 
neuen Gesetz bei Meinungsverschiedenheiten zwischen den EhepartnerInnen die letz
te Entscheidungsgewalt haben. Die Aufgabenübertragung eines Teils der ideologischen 
Erziehung passt einerseits zu den alten Rollenzuschreibungen des ideologisch und ver
standesmäßig besser führenden Mannes im Gegensatz zu Frauen und zum anderen zum 
Mobilisierungsdrang des Monismus, der im Vergleich zu den beiden großen deutschen 
Kirchen eine kleine weltanschauliche Gemeinde war und sich vergrößern wollte. 

In dieser Zeitschrift ist auch einer der seltenen Artikel zu finden, der die monogame 
Geschlechtsethik als »absolute[n] Imperativ«128 ablehnt. Seber rezensiert ein entspre
chendes Buch Marianne Webers und er stimmt ihr zu.129 Dennoch stellt er gleichzeitig 
klar, dass er auch den Wert der monogamen Ethik für langfristige Ehen schätzt. Die Se
xualethik solle aber eine individuell verantwortlich getroffene Entscheidung jeder und 
jedes Einzelnen sein und die Ethik dürfe den Menschen nicht aufgezwungen werden wie 
es die christlichen Kirchen täten. 

Der kulturtheoretische Ansatz der MonistInnen drückt sich in einem Beitrag Em
ma Fincks im Kurzberichteteil der Zeitschrift aus. In diesem stellt sie das Problem 

126 Vgl. o. A., Politische Rundschau: Ehescheidung in Ungarn, in: Mitteilungen des Deutschen Monis

tenbundes 4 (1919), Heft 6/7, 15. Juli 1919, B. Heller Verlag: München 1919, S. 108. 
127 Vgl. hierzu und zum Folgenden Marcus, Paul, Das Gesetz über die religiöse Kindererziehung 

vom 15. Juli 1921, in: Monistische Monatshefte. Monatsschrift für wissenschaftliche Weltanschau

ung und Lebensgestaltung 6 (1921), Heft 10, Oktober 1921, Paul Hartung Verlag: Hamburg 1921, 
S. 380–382, hier S. 381f. 

128 Seber, M., Rundschau. Sexualreform, in: Monistische Monatshefte. Monatsschrift für wissenschaft
liche Weltanschauung und Lebensgestaltung 14 (1929), Heft 10, Oktober 1929, Hamburger Verlag: 
Hamburg 1929, S. 246–249, hier S. 246. 

129 Vgl. hierzu und zum Folgenden ebd. 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-002 - am 14.02.2026, 11:42:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Frauen im Umfeld des Monistenbunds – theoretisches Frauenbild 87 

der »Überproduktion an Kindern«130 dar. Dieses gelte es durch Sexualberatung zu be
kämpfen.131 Diese Aussage erscheint oberflächlich als Widerspruch zur monistischen 
Forderung nach vielen Nachkommen als potenziellen zukünftigen Kulturträgern. Doch 
Finck nimmt die Pflicht der Eheleute zu vielen Kindern keineswegs zurück. Sie kon
kretisiert die Erwartung der zahlreichen Mutterschaft mit genaueren monistischen 
Vorstellungen. So fordert der monistische Kulturidealismus die Schaffung kulturell 
effizienten Nachwuchses. Die kulturelle Effizienz ist für Finck dementsprechend mit 
erblicher Gesundheit und sozialer Stabilität gegeben. Deshalb tritt sie dagegen ein, 
dass sich sozial und wirtschaftlich benachteiligte Familien zu zahlreich vermehren. So 
grenzt sie ihre Haltung zur Sexualität und zum partnerschaftlichen Verhältnis zwischen 
Frauen und Männern folgendermaßen von jener katholischen Haltung ab, die Sexualität 
negativ besetzt: »Instinkte und Leidenschaften haben ihre unendlichen Werte. Aber wir 
wollen diese Kräfte an die Zügel nehmen und von der Vernunft durchleuchten lassen.«132 
Folglich spricht sie der Sexualität grundlegend eine positive Konnotation zu, möchte 
diese jedoch unter monistischen und somit für sie vernünftigen Gesichtspunkten in 
geregelte Bahnen lenken. So seien die Ziele »gesunde Frauen, gewallte Kinder, glückli
che Ehen, gesunde Beziehungen der Geschlechter zueinander«133. Eine Überproduktion 
an Kindern kann für Finck folglich nur stattfinden, wenn diese geregelten Bahnen 
monistischer Familienordnung und deren soziale und wirtschaftliche Stabilität nicht 
gegeben sind. Dann bedeute eine hohe Anzahl an eigenen Kindern »für die Familie eine 
Summe von Not«134 und sei auch »volkswirtschaftlich eine große Belastung«135. Finck 
hat in monistischer Art immer auch die Interessen und Kosten der gesamten nationalen 
Gemeinschaft im Blick und betont zur Untermauerung ihrer Ausführungen, dass bereits 
die staatliche Unterbringung behinderter Kinder viele Kosten verursache, weshalb nicht 
noch mehr Kinder in prekäre Situationen hineingeboren werden sollten. 

Alle AutorInnen vertraten Haeckels Deszendenztheorie und die monistische Kultur
theorie und banden die Erwartungen an Frauen in diese ein. Alle AutorInnen verwissen
schaftlichten die romantische Ehe und erklärten diese zu einem eugenischen Movens. 
Sie verküpften die innere Chemie der Liebe mit dem Eugenikgedanken, indem sie un
terstellten, nur diejenigen verliebten sich laut chemischen Gesetzen ineinander, welche 
auch nach eugenischen Gesichtspunkten kompatibel seien und deshalb möglichst ge
sunden und eugenisch hochwertigen Nachwuchs zeugten. Auf Grund dieser rassentheo
retischen Begründung lehnten sie auch die Ehe nicht ab und befürworteten diese sogar 
mit wissenschaftlichen Argumenten. Nicht umsonst wollte der Monismus das Christen
tum als Religion ablösen. Und nicht umsonst hielt Wilhelm Ostwald seine monistischen 
Sonntagspredigten. In Anlehnung an die christlichen Sonntagsgottesdienste versuchte 

130 Finck, Emma, Kreuz und Quer durch den Kulturkampf. Sexualberatung, in: Monistische Monats

hefte. Monatsschrift für wissenschaftliche Weltanschauung und Lebensgestaltung 10 (1925), Heft 
2, Februar 1925, Hamburger Verlag: Hamburg 1925, S. 77f., hier S. 78. 

131 Vgl. hierzu und zum Folgenden ebd. 
132 Ebd. 
133 Ebd. 
134 Ebd. 
135 Ebd. 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-002 - am 14.02.2026, 11:42:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


88 Jasmin Jutta Wieloch: Frauen in der freireligiösen Reformbewegung 

er als Vorsitzender des DMB, den Monismus als neue naturwissenschaftlich begründe
te doch in Wirklichkeit religiös-ideologische Weltanschauung zu etablieren. Aus diesen 
Handlungen wird ersichtlich, dass der Monismus wie auch das Christentum eine religiö
se Weltanschauung ist, deren ideologische Grundsätze im Vordergrund der Argumenta
tion ihrer AnhängerInnen stehen und an denen sie die gesellschaftliche Ordnung misst. 
So formen die monistische Kulturtheorie und deren Eugenikgedanke auch die Ehevor
stellungen der MonistInnen. Das macht eines bewusst: Die monistischen Zeitschriften 
sind zuallererst monistische und nicht frauenemanzipatorische Organe. 

Wieder äußerte sich nur eine Frauenrechtsaktivistin aus dem Untersuchungssample 
der zwölf Frauen aus der Kollektivbiografie im dritten Kapitel hier zur Frau in der Ehe: 
Helene Stöcker trat für die Liebesehe ein, die der zahlreichen und kulturell ›hochentwi
ckelten‹ Nachkommenschaft dienen sollte. 

2.4 Schulreform und Frauenbildung als monistische Forderungen 

Die MonistInnen schrieben in zweierlei Weise über ihre Forderungen nach einer Reform 
der Schulbildung. Einige der Autorinnen formulierten in ihren Artikeln lediglich eine der 
monistischen Grundforderungen nach einer allgemeinen Reform der Bildungsinhalte. 
Andere Autorinnen weiteten ihre Forderungen auf die Reform der Frauenbildung aus, 
die in der Literatur oft Mädchenbildung genannt wird. Es schrieben jedoch viel weniger 
MonistInnen zur Mädchenbildungsreform als zum allgemeinen Frauenbild und zu den 
Zuschreibungen an Frauen innerhalb der Familie. Die MonistInnen hatten also ein ge
ringeres Interesse an der Frauenbildung. Sie sahen das Haupttätigkeitsfeld der Frauen 
weiterhin vor allem innerhalb der Familie und reflektierten die Frauenbildungsreform, 
die zu einer erhöhten Frauenerwerbsarbeit beitrüge, in ihren Artikeln vergleichsweise 
stiefmütterlich. Es ist zu beobachten, dass sich fast ausschließlich Frauen zur Mädchen
bildungsreform äußern und dass das Thema somit ein Interessenthema der weiblichen 
Splittergruppe der monistischen Bewegung blieb. 

Vor allem Lilli Jannasch vertritt die erste Gruppe und berichtet in der zweiten hier un
tersuchten Zeitschrift 1912 von den monistischen Forderungen einer allgemeinen Schulre
form. Die Autorin lobt eine Berliner Konferenz für sittliche Willensbildung an der Schu
le für deren Anerkennung der Lebenskunde.136 Sie möchte die schulische Religionsleh
re ganz durch Religionskunde im Sinne einer »rein objektiven Religionsgeschichte«137 
und durch Lebenskunde ersetzen. Lebenskunde solle dabei die Aufgabe übernehmen, 
»in der Jugend die Bildung zum sittlichen Vollmenschen zu fördern«138. Der bisherige 

136 Vgl. hierzu und zum Folgenden Jannasch, Lilli, Die Berliner Konferenz für sittliche Willensbildung 
in der Schule, in: Das monistische Jahrhundert. Zeitschrift für wissenschaftliche Weltanschauung 
und Weltgestaltung 1 (1912/13), Heft 16, 15. November 1912, Verlag von Ernst Reinhardt: Leipzig 
1913, S. 542–545, hier S. 542f. 

137 Ebd., S. 543. 
138 Ebd. »Es muss der soziale Sinn der Jugend für den großen gesellschaftlichen Zusammenhang in

teressiert werden, in den jeder Kulturmensch hineingeboren wird.« (Ebd.) Die anderen konfes
sionellen Eigeninteressen müssten sich laut Jannasch dem humanen und allgemeingültigen Ideal 
der Lebenskunde unterordnen. (Vgl. hierzu und zum Folgenden ebd.) Aus dieser Unterordnung 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-002 - am 14.02.2026, 11:42:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Frauen im Umfeld des Monistenbunds – theoretisches Frauenbild 89 

Religionsunterricht lasse den Schülern nicht genug ideologischen Freiraum und sei will
kürlich. Jannasch tritt dafür ein, dass der lebenskundliche Unterricht rationales Denken 
und darauf aufbauende Werte vermitteln solle.139 In einem weiteren ihrer drei Artikel 
zur monistischen Bildungsreform äußert sich Jannasch aggressiver gegen den konfes
sionellen Religionsunterricht. Als eineinhalb Jahre nach der von Jannasch beschriebenen 
Konferenz keine Änderung in der ethischen Unterrichtung im Schulbetrieb zu erken
nen ist, fordert sie enttäuscht von der Schulpolitik wenigstens die Freistellung monisti
scher Kinder vom konfessionellen Religionsunterricht.140 Sie unterstützt einen »Antrag 
auf Befreiung der konfessionslosen Kinder vom konfessionellen Zwangsunterricht in der 
Schule«141 vor dem preußischen Landtag. Wo zuvor noch ein intellektueller und sachli
cher Austausch auf einer Konferenz möglich war und der Ton in Jannaschs Artikel neu
traler war, spricht sie im März 1914 von religiösem Zwangsunterricht. Diese Entwicklung 
unterstreicht die zunehmende Dringlichkeit, mit der die MonistInnen eine antireligiö
se Bildungsreform forderten. Laut Jannasch sei der gesamte Schulbetrieb »konfessio
nell durchtränkt«142 und dieser Zustand müsse verändert werden. Hierzu sei der zuneh
mende Kirchenaustritt das effektivste Druckmittel auf die Politik.143 Auch in ihrem drit
ten Artikel zur Bildungsreform kritisiert Jannasch, dass Politiker eine Bildungsreform 
blockierten. Sie missbilligt im August 1914, dass der preußische Landtag den Antrag ge
gen »Zwangsverformung der Dissidentenkinder in den Schulen«144 wiederholt abgelehnt 
habe, und diesen sogar durch die Allianz aus Zentrum und konservativen Parteien erst 
gar nicht zur Abstimmung im Parlament zugelassen habe.145 In ihrem publizistischen 
Kampf um weltlichere Schulen greift Jannasch wiederholt das sprachliche Zwangsregis
ter auf und betont dadurch, dass die Schulen monistischen Kindern keine christlich-re
ligiöse Wertehaltung oktroyieren dürften. 

schließt sie auch den Ersatz des klassischen Religionsunterrichts durch das Unterrichtsfach Le
benskunde. 

139 Vgl. ebd. 
140 Vgl. hierzu und zum Folgenden Jannasch, Lilli, Kirchenaustritte und weltliche Schule, in: Das mo

nistische Jahrhundert. Zeitschrift für wissenschaftliche Weltanschauung und Weltgestaltung 2, 
Halbband 2 (1913/14), Heft 52, 28. März 1914, Verlag von Ernst Reinhardt: Leipzig 1914, S. 1469–1473, 
hier S. 1469. 

141 Ebd. 
142 Ebd., S. 1470. Sie beschreibt die konfessionelle Durchtränkung der Schulen folgendermaßen: »Al

le Schullesebücher der Volksschulen sind angefüllt mit frommen Gedichten und Geschichten, die 
Hälfte der Gesangsstunde ist Chorälen gewidmet; hinzu kommen Schulgebete, Andachten, auf 
dem Lande der Zwang, allsönntaglich zur Kirche zu gehen, in katholischen Gegenden finden wö
chentlich noch zwei besondere Schulgottesdienste statt; ferner sind alle Schulfeiern konfessionell 
gefärbt. Bedenken wir dies alles, so können wir sagen, daß[!] die Landschulen zu einem Drittel, 
die Stadtschulen zu einem Viertel bis Fünftel den kirchlichen Interessen ausgeliefert sind. Für ka
tholische Schulen dürfte diese Schätzung allerdings viel zu optimistisch sein.« (Ebd., S. 1470f.) 

143 Vgl. ebd., S. 1472f. 
144 Jannasch, Lilli, Der preußische Dissidentenantrag abermals abgelehnt, in: Das monistische Jahr

hundert. Zeitschrift für wissenschaftliche Weltanschauung und Weltgestaltung 3, Halbband 1 
(1914/15), Heft 18, 1. August 1914, Verlag von Ernst Reinhardt: Leipzig 1915, S. 484–487, hier S. 484. 

145 Vgl. ebd. 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-002 - am 14.02.2026, 11:42:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


90 Jasmin Jutta Wieloch: Frauen in der freireligiösen Reformbewegung 

Es gibt jedoch auch die zweite Gruppe von monistischen AutorInnen, die die Frau
enbildung ausdrücklich verbessern wollte. Der einzige Artikel zur Mädchenbildung im 
Monismus lobt den Einsatz für gleiche Lehrinhalte an Schulen für Jungen und Mädchen 
grundsätzlich, denn das Ziel der Bildung sei das Erlernen logischen Denkens und somit 
für alle Menschen gleich.146 Die Autorin stellt jedoch gleichermaßen die Unterschiedlich
keit der weiblichen und männlichen Gemüter fest und nimmt diese zum Anlass, zwar 
nicht die Gleichheit in der Intelligenz der Geschlechter zu untergraben, sich jedoch von 
»falsche[m] frauenrechtlerische[m] Fanatismus«147 abzugrenzen.148 Dieser ignoriere die 
bestehenden Unterschiede zwischen den Geschlechtern. Dieser und weitere Artikel in 
monistischen Zeitschriften zeigen eine positive Haltung gegenüber der Idee, die Frau
enbildung an die Männerbildung anzugleichen. 

Ein Kurzartikel in der MitarbeiterInnensektion der zweiten untersuchten Zeitschrift 
stellt die Monistin Grete Meisel-Heß vor und bewertet deren akademische Bildung nicht 
nur positiv, sondern bezeichnet diese auch als natürlich und gesund.149 So ist davon aus
zugehen, dass die Autorin oder der Autor, die sich hinter den Initialen W. B. versteckt, 
Frauenbildung befürwortet und nicht nur eine Reform im allgemeinen Bildungsbereich 
fordern würde, sondern darüber hinaus auch verbesserte Bedingungen für Frauenbil
dung begrüßen würde. So stellt W. B. auch die herkömmliche Bürgerschule und deren 
unindividualistischen Unterricht in Kontrast zum modernen Landerziehungsheim. Die
ses baue bei seinen Absolventinnen wie Meisel-Heß die Grundlagen zu einem selbststän
digen Leben auf. Folglich bewertet W. B. Bildung als Zugang zur Selbstständigkeit und 
zu einer monistischen Lebensweise. Dabei ist jedoch einschränkend anzumerken, dass 
diese Aussage nicht zwingend der Tatsache geschuldet sein muss, dass W. B. die Frau
enbildung unterstützte. Es könnte auch sein, dass W. B. die Frauenbildung nur unter
stützte, um die monistische Forderung nach weniger religiösem Einfluss an herkömm
lichen Schulen zu stärken. Dadurch würde die Forderung nach Frauenbildung zu einem 
Mittel zum Sturz des christlichen Einflusses auf das Schulwesen degradiert. Dieser Ein
wand ist jedoch abzuschwächen, da W. B. die Frauenbildung dafür zu oft in ihren Ar
tikeln erwähnt. Wenn jemand im Vergleich zu den anderen AutorInnen der Zeitschrif
ten so viele Artikel mit einem positiven Bezug auf Frauenbildung schreibt und dieser so 
viel Aufmerksamkeit widmet, dann muss das im zeitgeschichtlichen und ideologischen 
Kontext als Stimme für eine verbesserte Frauenbildung gewertet werden, denn Frauen
bildung war im Vergleich zur Männerbildung defizitär und trotzdem war sie auch in den 
Artikeln der MonistInnen nur ein Randthema. 

146 Vgl. Hennig-Wimpf, Johanna, Gedanken zur Mädchenerziehung und Erziehung im allgemeinen, 
in: Der Monismus. Zeitschrift für einheitliche Weltanschauung. Blätter des Deutschen Monis

tenbundes 6/7 (1911/12), Heft 57, März 1911, Verlag des Deutschen Monistenbundes: Berlin 1912, 
S. 98–110, hier S. 99; S. 107. 

147 Ebd., S. 100. 
148 Vgl. ebd. 
149 Vgl. hierzu und zum Folgenden W. B., Unsere Mitarbeiter. Grete Meisel-Heß, in: Das monistische 

Jahrhundert. Zeitschrift für wissenschaftliche Weltanschauung und Weltgestaltung 1 (1912/13), 
Heft 3, 1. Mai 1912, Verlag von Ernst Reinhardt: Leipzig 1913, S. 112. Meisel-Heß sei kürzlich auch 
dem Monistenbund beigetreten und halte auch Vorträge über den Monismus. (Vgl. ebd.) 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-002 - am 14.02.2026, 11:42:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Frauen im Umfeld des Monistenbunds – theoretisches Frauenbild 91 

Verglichen mit den Forderungen der zweiten untersuchten monistischen Zeitschrift 
rückte die Forderung nach einer spezifischen Verbesserung der Frauenbildung in den 
Monistischen Monatsheften noch viel stärker in den Hintergrund. In dieser Zeitschrift wur
den von 1920 bis 1931 ausschließlich Forderungen nach einer monistischeren Bildung im 
Allgemeinen laut und die AutorInnen forderten kein einziges Mal eine besondere För
derung der Frauenbildung. Es macht den Anschein als hätten die monistischen Frauen 
ihren Frieden mit der Frage nach mehr Frauenbildung geschlossen, nachdem das Frau
enwahlrecht den Frauen ab 1919 eine staatsbürgerliche Bedeutung zuschrieb und nach
dem die Frauenerwerbsfrage durch die Diskussionen um die im Ersten Weltkrieg erhöh
te Zahl arbeitender Frauen bereits zwischen 1914 bis 1919 einen temporären Aufschwung 
erhielt, zumal sie Bildung als begünstigenden Faktor für den Zugang zum Arbeitsmarkt 
verstanden. 

In einem Artikel von 1920 spricht Gertrud Stern wiederholt die »Monisteneltern!«150 
an und betont deren Aufgabe, den Monismus pädagogisch weiterzugeben. Sie sollten 
monistischen Unterricht an Stelle des konfessionellen Schulunterrichts setzen und nicht 
nur ihre Kinder vom konfessionellen Unterricht befreien wollen, sondern ihnen auch 
einen monistischen weltanschaulichen Ersatz bieten.151 Folglich sieht sie die Eltern als 
IdeologieträgerInnen in der Verantwortung für die Weitergabe des monistischen Ge
dankenguts. Dieses müsse das Schulsystem der monistischen Kinder durchdringen und 
somit den »Primat der Vernunft«152 zum Fluchtpunkt ihrer Bildung machen. Auch Nico
laus Henningsen spricht sich in einem zeitnah erschienenen Artikel dafür aus, die Bil
dung im Allgemeinen monistischer zu machen.153 Er ist »gegen die Zweiheitslehre«154, 
da das Geschehen im All laut monistischer Lehre einheitlich sei. Laut Henningsen sei es 
notwendig, die monistische Einheitslehre auch in der Schule zu lehren und auch in der 
Erziehung der Kinder zu vertreten. 

Sowohl für die weiblichen als auch für die männlichen AutorInnen der Zeitschrift war 
es wichtiger, die Schule in monistischer Weise zu reformieren als unter dem geschlech
terparitätischen Gesichtspunkt. Deshalb beschäftigten sie sich nicht viel mit der Frauen
bewegung. So spricht sich F. Bloh in einem der von Männern verfassten Artikel zur ange

150 Stern, Gertrud, Monistischer Unterricht, in: Monistische Monatshefte. Monatsschrift für wissen
schaftliche Weltanschauung und Lebensgestaltung 5 (1920), Heft 2, 1. Februar 1920, Paul Hartung 
Verlag: Hamburg 1920, S. 81–83, hier S. 81f. 

151 Vgl. hierzu und zum Folgenden ebd., S. 82. Stern nennt den Monismus eine »freie[…] Religion« 
(Ebd.) und hat somit die gleiche Religionsauffassung wie Haeckel, der den Monismus als Religion 
bezeichnet und die Naturerkenntnis, die Tugenden und das diesseitige Schöne als die Säulen der 
monistischen Religion betrachtet. (Vgl. Haeckel, Ernst, Die Welträthsel, Verlag von Emil Strauss: 
Bonn 1903, S. 133–136.) 

152 Ebd., S. 83. 
153 Vgl. hierzu und zum Folgenden Henningsen, Nicolaus, Die Schule des neuen Geschlechts, in: Mo

nistische Monatshefte. Monatsschrift für wissenschaftliche Weltanschauung und Lebensgestal
tung 5 (1920), Heft 3, 1. März 1920, Paul Hartung Verlag: Hamburg 1920, S. 113–117, hier S. 113. Iro
nischerweise lässt der Titel Henningsens Artikels nicht auf einen Umsturz im Verständnis der Ge
schlechterzuschreibungen schließen. Er drückt mit dem Titel lediglich aus, dass er sich als »Mo

nist« (Ebd.) eine neue Generation von Jugendlichen erhoffe, die im monistischen rationalistischen 
Sinne »nach objektiver Wahrheit« (Ebd.) strebe. (Vgl. ebd.) 

154 Ebd., S. 113. 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-002 - am 14.02.2026, 11:42:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


92 Jasmin Jutta Wieloch: Frauen in der freireligiösen Reformbewegung 

strebten Bildungsreform der Zeitschrift gegen konfessionellen christlichen Schulunter
richt aus, da ohnehin schon zu viele Schulbücher religiös gefärbt seien.155 Er ist gegen die 
»religiöse[…] Beeinflussung der Kinder«156 und kritisiert, dass das Schulsystem und die 
Schulbuchliteratur durch religiöse Schulräte und Verwaltungsbeamte durchformt seien, 
die ausschließlich religiöse Schulbücher zuließen. Die Autoren der Zeitschrift beschäf
tigten sich auch mit der Schulbildung als pädagogischem Gegenstand, jedoch blieben 
die Forderungen der männlichen Autoren wie auch oft jene der Autorinnen meist auf 
der Ebene der allgemeinen Schulreform stehen. 

Angesichts dieser Ignoranz gegenüber einer verbesserten Frauenbildung bleibt Paul 
Kammerers Kommentar in einem Artikel zum Ausbau der Mädchenlyzeen eine Ausnah
me. In diesem kritisiert Kammerer den Leiter des städtischen Mädchenlyzeums in Re
gensburg Pöllinger für dessen Aussage, dass Frauenbildung Frauen nicht primär auf den 
Beruf vorbereiten müsse, sondern vor allem dem Stillen des weiblichen Bildungsbedürf
nisses diene.157 Kammerer nennt diese Aussage »verwerflich«158 und unterstellt ihm an 
seinen alten Geschlechterbildern festgestellten religiösen Dogmatismus. 

Danach folgt noch ein Artikel, in dem sich Anna Siemsen für die Wichtigkeit der Kul
turpolitik einsetzt und als konkrete Maßnahme dieser fordert, konfessionslosen Schul
unterricht flächendeckend einzuführen.159 Auch sie spricht nicht an, dass Mädchen und 
Jungen ungleiche Bildungschancen hatten. 

Die Forderung nach einer verbesserten Frauenbildung erklang zusammenfassend 
meist zusammen mit der Forderung nach weniger kirchlichem Einfluss in der Schule, 
sofern die MonistInnen sie in ihren Artikeln überhaupt äußerten. Zudem nahm sie in
nerhalb der Artikel der monistischen Zeitschriften im Laufe der ersten Hälfte des 20. 
Jahrhunderts sukzessive ab. Durchgehend betonten die AutorInnen der Vereinsorgane 
allerdings auch immer wieder die pädagogische Einschätzung, dass sowohl die Mütter 
als auch die Väter an der ideologischen Erziehung ihrer Kinder zu beteiligen seien. Sie 
zogen auch die Väter in der Erziehung zur Verantwortung. Dabei blieben das Haus und 
die private Sphäre aber für viele MonistInnen vor allem der Bereich der Frauen. 

Auch zum Thema Bildung sprachen sich nur wenige politische Aktivistinnen aus dem 
Untersuchungssample aus Kapitel 3 aus. Dabei setzte sich Jannasch lediglich gegen den 

155 Vgl. hierzu und zum Folgenden Bloh, F., Von der Erziehung der Jugend in der deutschen Republik, 
in: Monistische Monatshefte. Monatsschrift für wissenschaftliche Weltanschauung und Lebens
gestaltung 8 (1923), Heft 3, 1. März 1923, Paul Hartung Verlag: Hamburg 1923, S. 77–80, hier S. 77. 

156 Ebd. 
157 Vgl. hierzu und zum Folgenden Kammerer, Paul, Die unsittliche Biologie, in: Monistische Monats

hefte. Monatsschrift für wissenschaftliche Weltanschauung und Lebensgestaltung 11 (1926), Heft 
6, Juni 1926, Hamburger Verlag: Hamburg 1926, S. 207–212, hier S. 207f. 

158 Ebd., S. 208. Kammerer widerstrebt vor allem die Verengung der Naturwissenschaften wie der Bio
logie auf die Sexualkunde. Diese nutzten Gegner des Ausbaus der Frauenbildung wie Pöllinger als 
Argument, da die Behandlung der Sexualität auf einem wissenschaftlichen Niveau in der Schu
le nicht mit der Schamhaftigkeit der Frauen vereinbar sei. (Vgl. hierzu und zum Folgenden ebd., 
S. 207f. und S. 212.) Diesem vermeintlichen Widerspruch widerspricht Kammerer. 

159 Vgl. Siemsen, Anna, Kulturpolitik, in: Monistische Monatshefte. Monatsschrift für wissenschaftli
che Weltanschauung und Lebensgestaltung 15 (1930), Heft 3, März 1930, Hamburger Verlag: Ham

burg 1930, S. 49–53, hier S. 49–51. 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-002 - am 14.02.2026, 11:42:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Frauen im Umfeld des Monistenbunds – theoretisches Frauenbild 93 

kirchlichen Einfluss auf die Schulbildung ein und auch Stöcker machte die Frauenbil
dung nicht zu einem Hauptthema ihrer monistischen Artikel. Trotz der gravierenden 
Missstände in der Frauenbildung, wie sie Kapitel 2.1 aufzeigt, traten die Monistinnen 
und selbst die Frauenrechtsaktivistinnen unter den monistischen Aktivistinnen nicht 
sehr für Frauenbildung ein. 

2.5 Weibliche Erwerbsarbeit – ein Streitthema 

So wie es auch bei den anderen bereits betrachteten Unterthemen der Frauenfrage nicht 
immer nur eine Meinung gab, waren auch die Meinungen der AutorInnen zur Frauen
erwerbsarbeit ambivalent. Das Thema ist aus zwei Gründen das umstrittendste Frauen
thema in den monistischen Zeitschriften: 

Erstens drückt sich bei diesem Thema in praktischer Weise das den AutorInnen 
naheliegende Geschlechterverständnis aus, denn der Einsatz für Frauenerwerbsarbeit 
stellt die vollkommene oder zumindest teilweise Abkehr von traditionell begründeten 
Geschlechterzuschreibungen klar. Wenn man sich für weibliche Erwerbsarbeit aus
spricht, ist es schwer, die Frau noch ausschließlich der familiären Sphäre zuzuordnen. 
Umgekehrt ist eine Ablehnung der Frauenerwerbsarbeit mit klar unterschiedenen Ge
schlechterzuschreibungen verknüpft, bei denen nur die Ehemänner arbeiten sollen 
und die an der traditionellen (christlich-)bürgerlichen Rollenverteilung festhalten.160 
Frauenerwerbsarbeit ist das öffentlichkeitswirksamste Kriterium, da Frauen an den 
Arbeitsplätzen anders als in den Familien von der privaten in die öffentliche Sphäre 
rücken und quantitativ für die Gesellschaft sichtbar werden. 

Zweitens diskutierten die AutorInnen der monistischen Zeitschriften die Erwerbs
arbeit auf Grund ihrer verschiedenen Ausprägungen monistischen Denkens kontrovers. 
Einige AutorInnen sahen die Idee der gleichen Erwerbsarbeit von Frauen und Männern 
mit ihrem monistischen Weltverständnis im Einklang. Andere AutorInnen standen der 
Frauenemanzipation im beruflichen Bereich gerade wegen ihrer anderen monistischen 
Ansichten kritisch gegenüber. Dabei überwog jedoch die erste Gruppe, die sich für Frau
enerwerbsarbeit einsetzte. 

Die Befürworterinnen der Frauenerwerbsarbeit sind zahlreicher in den monisti
schen Zeitschriften vertreten als die Gegnerinnen. Sie loben einzelne Frauen wie Helene 
Stöcker für ihre erfolgreiche Erwerbsarbeit.161 Stöcker selbst äußert sich wie auch Adele 
Schreiber positiv über Frauenarbeit. Stöckers Ansicht, dass Frauen grundsätzlich einen 

160 Kapitel 2.8.3 dieser Arbeit betrachtet, warum christliche Publizistinnen weibliche Erwerbsarbeit 
ablehnten. Im Unterschied zur naturrechtlichen Argumentation der Monistinnen nutzen die Chris
tinnen religiöse Argumentationsmuster. 

161 Vgl. zum Lob Stöckers W. B., Unsere Mitarbeiter. Dr. phil. Helene Stöcker, in: Das monistische Jahr
hundert. Zeitschrift für wissenschaftliche Weltanschauung und Weltgestaltung, 15. Mai 1912, Leip
zig 1913, S. 151f. W. B. lobt Stöcker für ihre Tätigkeit als Hochschuldozentin und für ihre zahlreichen 
Auslandsaufenthalte zu Forschungszwecken. (Vgl. hierzu und zum Folgenden ebd., S. 151.) Zudem 
habe sie »organisatorische[…] Potenzen« (Ebd.), die sie mit der Gründung des Bunds für Mutter

schutz bewiesen habe. Folglich spricht W. B. Stöcker Attribute wie Schöpfungskraft und Selbststän
digkeit zu. Diese sind in den traditionellen Rollenzuschreibungen lediglich Männern vorbehalten. 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-002 - am 14.02.2026, 11:42:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


94 Jasmin Jutta Wieloch: Frauen in der freireligiösen Reformbewegung 

Eigenzweck hätten, impliziert als Folge auch die Möglichkeit weiblicher Erwerbsar
beit.162 Denn wenn man Frauen nicht nur auf eine von ihrem Ehemann abhängige 
Existenz innerhalb der Familie beschränkt, muss man ihnen als Konsequenz auch die 
Möglichkeit zugestehen, sich eigenständig finanziell zu versorgen. Stöcker schließt 
sich dieser Logik an und fordert in ihren späteren Artikeln explizit die Verbesserung 
der Arbeitsbedingungen für Frauen. Aus dieser Forderung wird ersichtlich, dass sie 
Frauenerwerbsarbeit unterstützte. So lobt sie in ihrer Auflistung der Fortschritte der 
Mutterschutzbewegung auch die Erfolge der Frauenbewegung im Rahmen der Frau
enarbeit.163 Sie schreibt von einem »unleugbaren Fortschritt«164. Dieser bestehe auch 
in der Einführung der Angestelltenversicherung für berufstätige deutsche Frauen und 
in der finanziellen Ausweitung des Mutterschutzes in Frankreich seit 1912.165 Stöcker 
begrüßt einerseits die verbesserten Arbeitsbedingungen. Andererseits gehen ihr die 
Entwicklungen darüber hinaus noch nicht weit genug, denn sie hätten noch keine »er
schütternden Umwälzungen«166 der bisherigen gesellschaftlichen Position der Frauen 
und Mütter zur Folge. Stöcker stellt eine ideale Gesellschaft vor, in der Frauen als Mütter 
die volle gesellschaftliche Unterstützung erhielten, die sie verdienten.167 Dabei ist zu 
betonen, dass ihr Einsatz für mehr Frauenarbeit nicht bedeutete, dass sie den monis
tischen Wunsch ablehnte, dass Frauen viele Kinder haben sollten. An Stöckers Beispiel 
wird sichtbar: Es war möglich, sich gleichzeitig für verbesserte Arbeitsbedingungen 
für Frauen und für einen besseren Mutterschutz einzusetzen und somit monistischen 
Forderungen nach weiblicher Mutterschaft gerecht zu werden. 

Adele Schreiber trat ebenfalls dafür ein, die Bedingungen für weibliche Erwerbs
arbeit zu verbessern. Sie vertritt ein reformiertes Frauenmodel, laut dem die Frauen 
normal arbeiten dürfen.168 Schreiber zu Folge sei es das Kernproblem der Frauenbewe

162 Vgl. Stöcker, Helene, Mutterschutz und Sexualreform, in: Das monistische Jahrhundert, 5. April 
1913, Leipzig 1914, S. 14f. Aus dem Selbstzweck der Frauen innerhalb der Ehe und Familie abgeleitet 
habe ich Stöcker hier den Selbstzweck der Frauen in der Gesellschaft im Allgemeinen unterstellt. 
Diese Unterstellung bestätigt sich in den folgenden Artikeln Stöckers. Und bereits im genannten 
Artikel kritisiert Stöcker, dass Frauen oft »für die Leistung der Arbeiten, die finanziell weniger loh
nend sind, die daher weniger äußeres Ansehen, Freiheit und Unabhängigkeit zu schaffen vermö

gen« (Ebd., S. 14.), eingesetzt werden. In dieser Aussage zeigt sich, dass sie die Gleichstellung ar
beitender Frauen und Männer befürwortete. 

163 Stöcker, Helene, Mutterschutz und Sexualreform, in: Das monistische Jahrhundert. Zeitschrift für 
wissenschaftliche Weltanschauung und Weltgestaltung 2, Halbband 2 (1913/14), Heft 38/39, 20. 
Dezember 1913, Verlag von Ernst Reinhardt: Leipzig 1914, S. 1082–1085. 

164 Ebd., S. 1082. 
165 Vgl. hierzu und zum Folgenden ebd., S. 1082f. 
166 Ebd., S. 1082. 
167 Vgl. zu Stöckers Engagement für den und ihre Meinung zum Mutterschutz Die Neue Generation. 

Publikationsorgan des Deutschen Bundes für Mutterschutz und der Internationalen Vereinigung 
für Mutterschutz und Sexualreform, Oesterheld & Co. Verlag: Berlin 1908–1932. 

168 Vgl. hierzu und zum Folgenden Schreiber, Adele, Frauenbewegung. Beruf und Ehe, in: Das monisti

sche Jahrhundert. Zeitschrift für wissenschaftliche Weltanschauung und Weltgestaltung 2, Halb
band 2 (1913/14), Heft 33, 15. November 1913, Verlag von Ernst Reinhardt: Leipzig 1914, S. 933–937. 
Schreiber lobt 1914 neben dem weiblichen Hochschulzugang auch die Möglichkeit der Frauen zu 
einer Hochschulkarriere in Italien und bezieht somit auch Position für wissenschaftliche Frauen
karrieren. (Vgl. Schreiber, Adele, Frauenbewegung. Von der Internationalen Frauenbewegung und 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-002 - am 14.02.2026, 11:42:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Frauen im Umfeld des Monistenbunds – theoretisches Frauenbild 95 

gung, wie man zu der Frauenarbeit stehe.169 Dabei stehe nicht die Fähigkeit der Frauen 
zur Erwerbsarbeit im Vordergrund der Diskussion, zumal »längst wissenschaftliche 
Frauenleistungen von sich reden«170 gemacht hätten und so zumindest im wissen
schaftlichen Bereich die weibliche Fähigkeit zu intellektuell-erwerblicher Betätigung 
nicht zu verleugnen sei. Das Problem durch Frauenerwerbsarbeit entstehe erst durch die 
Auswirkungen der Frauenerwerbsarbeit auf weitere Lebensbereiche. Hier nennt Schrei
ber konkret »Ehe, Familie, Fortpflanzung«171. Die Frau sei also an sich für Erwerbsarbeit 
geeignet, doch Schreiber erkennt den scheinbaren Konflikt zwischen den Forderungen 
der Frauenbewegung nach Frauenerwerbsarbeit und der traditionellen und auch monis
tischen Forderung nach einer zahlreichen Fortpflanzung an. Sie schwächt die Bedenken 
der Traditionalisten gegen Frauenarbeit allerdings ab, indem sie darauf eingeht, dass 
EhepartnerInnen sich weniger stritten, wenn die Ehefrauen wirtschaftlich unabhängig 
seien. Zudem vereinfachten technische Neuerungen die Hausarbeit, wodurch auch 
Ehefrauen mehr Zeit für eine Erwerbsarbeit hätten. Dabei nimmt sie die Prozesshaf
tigkeit wahr, die dem technischen Fortschritt und der gesellschaftlichen Anpassung an 
eine veränderte Arbeitslandschaft mit einem erhöhten Frauenanteil an Arbeiterinnen 
innewohne. Wenn auch die Ehe und die Hausarbeit für Schreiber kein Hindernis für 
Frauenarbeit darstellen, so sieht sie die Mutterschaft problematischer, denn die »kör
perliche und seelische Fürsorge für die Kinder jeden Lebensalters [bedeuteten] große 
Aufgaben«172. Schreiber bleibt in den traditionellen Rollenzuweisungen verhaftet, als 
sie von den »ernste[n] Pflichtenkonflikte[n]«173 zwischen Arbeitsverpflichtungen und 
Elternsein schreibt, die nur berufstätige Mütter betreffen.174 Sie fordert zur Entzer
rung dieser Konflikte allerdings nicht, die Frauenerwerbsarbeit abzulehnen, sondern 

ihrer Tagung in Rom, in: Das monistische Jahrhundert. Zeitschrift für wissenschaftliche Weltan

schauung und Weltgestaltung 3, Halbband 1 (1914/15), Heft 11, 13. Juni 1914, Verlag von Ernst Rein
hardt: Leipzig 1915, S. 292–296, hier S. 296.) 

169 Vgl. hierzu und zum Folgenden ebd., S. 935f. Schreibers Verwurzelung in der Frauenbewegung 
drückt sich in einem ihrer Artikel von 1913 aus, in dem sie über die Fortschritte der Frauenbewe
gung des Jahres 1913 im internationalen Vergleich schreibt und dabei auf ein noch besseres Jahr 
1914 für die Ziele der Frauenbewegung hofft. (Vgl. Schreiber, Adele, Frauenbewegung, in: Das mo

nistische Jahrhundert. Zeitschrift für wissenschaftliche Weltanschauung und Weltgestaltung, 20. 
Dezember 1913, Leipzig 1914, S. 1085–1089.) Sie lobt die Verbesserung der Position der Frauen in 
Erwerbsarbeit auf vielen gesellschaftlichen Ebenen: So sei es positiv, dass im Jahr 1913 mehr Frau
en in die Verwaltungsräte und Rentenausschüsse der Angestelltenversicherung gewählt worden 
seien und dass die Krankenversicherung auf weitere weibliche Berufsgruppen wie »Dienstboten, 
Heimarbeiterinnen, Krankenpflegerinnen, Schauspielerinnen, Hauslehrerinnen« (Ebd., S. 1088.) 
ausgedehnt werde. (Vgl. hierzu und zum Folgenden ebd.) Auch die Zunahme des Frauenanteils in 
handwerklichen Berufen und in Berufen in der kommunalen Fürsorgearbeit sowie im Beamtenei

senbahndienst und die Auszeichnung einiger Frauen mit dem Professorinnentitel für besondere 
wissenschaftliche Verdienste lobt sie. Somit befürwortet sie einen Anstieg des Frauenanteils in al
len Erwerbstätigkeitssektoren, sowohl in Leitungspositionen als auch in Angestelltenpositionen, 
sowohl in handwerklichen als auch in wissenschaftlichen Bereichen. 

170 Ebd. 
171 Ebd. 
172 Ebd., S. 936. 
173 Ebd. 
174 Vgl. hierzu und zum Folgenden ebd., S. 936f. 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-002 - am 14.02.2026, 11:42:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


96 Jasmin Jutta Wieloch: Frauen in der freireligiösen Reformbewegung 

möchte mehr kommunale und staatliche Einrichtungen zur Kinderbetreuung schaffen. 
So fordert sie eine »umfassende Versicherungsgesetzgebung, Stillkrippen, Krippen, 
Bewahranstalten, Kindergärten, Horte, Tagesschulen, Heime, Spielplätze«175. Diese 
Forderungen zeigen, dass Schreiber die Verantwortung für Kinder von den Müttern 
mehr auf die Gesellschaft verlagern wollte. Auch wenn sie dabei die Kindeserziehung 
weiterhin grundsätzlich als Verpflichtung der Mütter sah, trug Schreiber mit ihrem 
Lösungsvorschlag doch dazu bei, die Sicht auf die Mütter und die Anforderungen an 
sie zu verändern. Denn indem sie mehr Strukturen gesellschaftlicher Fürsorge für die 
Kinder forderte, wollte sie auf Dauer eine höhere weibliche Erwerbstätigkeit ermögli
chen. So werden Frauen zum einen finanziell unabhängiger von ihren Ehemännern und 
zum anderen unterminiert die Forderung die Ansicht, dass ausschließlich die Frauen 
für die Kindeserziehung verantwortlich seien, da Frauen durch die Erwerbsarbeit auch 
einen größeren Anteil ihres Lebens im öffentlichen Leben verbringen können. Folglich 
nimmt Schreiber in Kauf, dass sich der Zeitanteil der Frauen in der häuslichen Sphäre 
verringert. Damit verändern sich langfristig auch die Rollenzuschreibungen an Eltern. 
Diese Schlussfolgerung schreibt Schreiber jedoch in keinem ihrer Artikel explizit nie
der. Sie hält für die ihr überblickbare nahe Zukunft sogar an dem alten Frauenbild als 
Mutter und Ehefrau fest. Die Idee der gesellschaftlichen Fürsorge für den Nachwuchs 
stand im Einklang mit der monistischen Forderung nach viel Nachwuchs, der laut den 
monistischen Ideen und zum Dienst an der Gesellschaft und der Kultur zu erziehen sei. 
Die Einleitung der Schriftleitung zu Beginn des Artikels ist in Indiz dafür, dass sie die 
Frage nach weiblicher Erwerbsarbeit als wichtig ansah. Dennoch gibt es trotz dieser 
Aufmerksamkeit für die Frauenerwerbsarbeitsfrage nur sehr wenige Artikel männlicher 
Autoren zu diesem Thema. 

Im Gegensatz dazu, dass einige AutorInnen sich von alten Geschlechterzuschrei
bungen loslösten, hielten einzelne Artikel an den klaren geschlechtlich definierten 
Rollenzuweisungen in der Berufswelt fest. Ein Artikel der weiblichen Autorin H. Sturm 
steht im starken Gegensatz zu Schreibers Forderungen. Sturm hält demonstrativ an den 
alten geschlechtlich bedingten Rollenzuweisungen fest.176 Sie möchte diese anders als 
Schreiber auch auf lange Sicht nicht aufweichen. Wie schon in ihren Ausführungen zum 
Frauenbild stellt sie klar, dass Frauen aus einem monistischen Blickwinkel eine wichtige 
gesellschaftliche Position einnähmen. Diese sei jedoch auf ihre ›Rolle‹ als Mutter in 
der Familie und auf die ihr zugeschriebene wohltätige soziale Aktivität beschränkt. Sie 
widerspricht Schreiber offen, bezieht sich dabei auf ihren Artikel und schreibt, dass 
es eben nicht das Ziel der Frauenbewegung sei, die Frauenerwerbsarbeit zu fördern.177 
Dabei betont sie vor allem, dass verheiratete Frauen primär Mütter seien und keine 
Erwerbsarbeit anstreben sollten. Mit ihren Äußerungen unterstützt sie das traditionelle 
bürgerliche Frauenbild. Für Sturm sieht die monistische Gesellschaftsordnung für die 
Frauen ein Leben in der familiären Sphäre als Mütter vor, die die Reproduktion der 

175 Ebd., S. 936. 
176 Vgl. hierzu und zum Folgenden Sturm, H., Frauenberuf und Heim, in: Das monistische Jahr

hundert. Zeitschrift für wissenschaftliche Weltanschauung und Weltgestaltung 2, Halbband 2 
(1913/14), Heft 44, 31. Januar 1914, Verlag von Ernst Reinhardt: Leipzig 1914, S. 1248–1254. 

177 Vgl. hierzu und zum Folgenden ebd., S. 1248. 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-002 - am 14.02.2026, 11:42:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Frauen im Umfeld des Monistenbunds – theoretisches Frauenbild 97 

Gesellschaft sichern und somit auch die kulturelle Weiterentwicklung der Gesellschaft 
ermöglichen solle. Sie sieht die kulturelle »Höherentwicklung«178 als Hauptziel der 
monistischen Gesellschaft an. Eine Differenzierung und Arbeitsteilung entspreche 
dabei der kulturgeschichtlichen höheren Entwicklungsstufe und die Gleichwertigkeit 
entspreche der niederen Entwicklungsstufe. So schlussfolgert sie, dass die »von Natur 
so verschiedenartigen Menschheitstypen Mann und Weib«179 nicht zu gleichartigen Ar
beitsleistungen »gezwungen werden sollten«180. Sturm geht also von zwei grundsätzlich 
verschiedenen Gruppen in der Gesellschaft aus, denen sie auf Grund ihrer geschlechtlich 
definierten Fähigkeiten aus monistischer Sicht verschiedene Aufgabenfelder zuweist. 
Nur so sei die angestrebte kulturelle Höherentwicklung möglich. Eine Wirtschaftsord
nung wie exzessiver marktwirtschaftlicher Kapitalismus, die diese von Ostwald und 
Sturm vermeintlich identifizierten Tendenzen natürlicher und kultureller ›Höherent
wicklung‹ durchquere, sei »ohne Zukunft«181. »Die individuelle Lebensleistung der Frau 
ist die Schaffung des Heims.«182 Mit diesem Satz fasst Sturm ihre Aufgabenzuweisung 
an monistische Frauen zusammen. Sie bezeichnet die häuslichen Aufgaben als Mutter, 
Ehefrau und Hausfrau als »Dreigestirn«183, das das Zuhause erst erschaffe. Die Aufga
benteilung ist Sturm eine willkommene Begründung dafür, die Frau auf die häusliche 
Sphäre zu verweisen.184 

Im Zusammenhang mit der Ablehnung zu starker frauenrechtlerischer Tendenzen 
im DMB ist ein Artikel relevant, der in der ersten monistischen Zeitschrift veröffentlicht 
wurde. Bereits Ende 1911 sah sich Johannes Unold als Monist dazu berufen, sich zur Frau
enbewegung zu positionieren. Denn die Frauenfrage sei unstrittig die wichtigste aller 
sozialen Fragen; von ihrer richtigen oder unrichtigen Lösung hänge nicht nur der Fort
schritt oder Niedergang der Einzelnen und der Völker, sondern sogar die »Fortexistenz 
oder der Untergang der Nationen und Rassen ab.«185 Unold sieht die Frauenbewegung 
folglich nicht nur als Verbündete der monistischen Bestrebungen an, sondern auch als 
eine potenzielle Gefahr für die kulturtheoretische monistische Ordnung. So sei die Frau
enbewegung dort abzulehnen, wo sie eine geringere Fortpflanzungsrate zur Folge ha

178 Ebd. 
179 Ebd. 
180 Ebd. 
181 Ebd. Laut Sturm könne sich die deutsche Gesellschaft also nur dann in Zukunft im monistischen 

Sinn weiterentwickeln, wenn sie Frauen und Männern klar getrennte Aufgabenbereiche zuweise. 
182 Ebd., S. 1249. 
183 Ebd. Die drei Komponente des Dreigestirns seien untrennbar miteinander verwoben und nähmen 

die ganze Zeit der Ehefrauen ein. (Vgl. ebd.) 
184 Sturm gibt selbst zu, erst in einem zweiten Schritt die monistische Begründung für eine ge

schlechtlich bestimmte Aufgabenteilung entdeckt zu haben. (Vgl. hierzu und zum Folgenden ebd., 
S. 1248.) Zuerst habe ihre Meinung schon bestanden, laut der verheiratete Frauen nicht arbeiten 
sollten. Über die ihr später bewusst gewordene ideologische Begründung sei sie sehr froh. Sie sei 
durch Wilhelm Ostwalds Ausführungen zur gesellschaftlichen Aufgabendifferenzierung auf diese 
aufmerksam geworden und habe diese für sich ausgelegt und weiterentwickelt. 

185 Vgl. hierzu und zum Folgenden Unold, Johannes, Monismus und Frauenfrage, in: Der Monismus. 
Zeitschrift für einheitliche Weltanschauung. Blätter des Deutschen Monistenbundes 6/7 (1911/12), 
Heft 66, Dezember 1911, Verlag des Deutschen Monistenbundes: Berlin 1912, S. 533–537, hier S. 533. 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-002 - am 14.02.2026, 11:42:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


98 Jasmin Jutta Wieloch: Frauen in der freireligiösen Reformbewegung 

be.186 Wo kein Nachwuchs ist, da ist auch kein Gegenstand eugenischer monistischer 
Ideologie. Und tatsächlich sei in der westlichen Welt, aus der die Frauenbewegung her
vorgegangen sei, ein Geburtenrückgang zu verzeichnen. Doch trotz der klaren Priori
tät der monistischen Ideen, die Unold über die Ideen seiner frauenrechtlerischen Ver
bündeten stellt, sei der Geburtenrückgang aus einer einfachen opportunistischen Idee 
akzeptierbar: Die zunehmende Mitarbeit der Frauen auf sittlicher, wirtschaftlicher und 
geistiger Ebene treibe die kulturelle Weiterentwicklung und implizit die Popularisierung 
des Monismus an. Unold erkauft sich die Verbreitung der monistischen Weltanschauung 
damit, dass er die Frauenbewegung für seine monistischen Zwecke unterstützt. Er lässt 
sich eine Hintertür für die Verteidigung der Frauenzuschreibung als Mutter und Haus
frau offen, indem er schreibt, dass Frauen, die eher als Arbeiterinnen geeignet seien, von 
solchen, die eher als Hausfrauen und Mütter geeignet seien, zu unterscheiden seien.187 
Es sei auf die individuellen Naturelle und Lebensentwürfe der Frauen Rücksicht zu neh
men. Da die meisten Frauen in der deutschen Gesellschaft 1911 keine Mitglieder des DMB 
waren, konnte Unold auf deren rollenkonformes Verhalten als Ehefrauen mit Kinder
wunsch vertrauen, ohne für eine Politik für kinderreiche Familien die frauenrechtleri
schen Anhängerinnen des Monismus vor den Kopf stoßen zu müssen. Denn eines deren 
Hauptanliegen waren wirklich die Auseinandersetzung mit den Rollenzuschreibungen 
an Frauen und Männern. 

Die bisher betrachteten Artikel wurden alle in der Zeit vor dem Ersten Weltkrieg ver
fasst. Die im Folgenden untersuchten Artikel stammen aus der Zeit nach Kriegsbeginn 
Ende Juli 1914. Durch den Krieg änderte sich die Erwerbssituation der meisten deutschen 
Familien erheblich. Frauen wurden erwerbstätig und ersetzten vor allem in der Industrie 
die männlichen Arbeitskräfte, die zum Wehrdienst an die Kriegsfronten mussten.188 

186 Vgl. hierzu und zum Folgenden ebd., S. 538f. 
187 Vgl. hierzu und zum Folgenden ebd., S. 342. 
188 Vgl. zur Zunahme der Frauenarbeit außerhalb der angestammten traditionellen weiblichen Be

rufe in der Textilindustrie, der Heimarbeit und in der Branche der Hausgehilfinnen Augeneder, 
Sigrid, Arbeiterinnen im Ersten Weltkrieg. Lebens- und Arbeitsbedingungen proletarischer Frau
en in Österreich (Materialien zur Arbeiterbewegung Bd. 46), Europaverlag: Wien 1987. Die Autorin 
stellt in ihrem Werk vor allem die Situation in Österreich dar. Dort stellte vor allem die Rüstungs
industrie neue weibliche Arbeiterinnen ein. (Vgl. ebd., S. 52f.) Die Situation in Deutschland stellt 
sich sehr ähnlich dar. (Vgl. Planert, Ute, Antifeminismus im Kaiserreich. Diskurs, soziale Formation 
und politische Mentalität, Göttingen 1998, S. 184f. und Daniel, Ute, Arbeiterfrauen in der Kriegsge
sellschaft. Beruf, Familie und Politik im Ersten Weltkrieg, Göttingen 1989, S. 27f.) Frauen von Solda
ten erhielten zwar eine überschaubare finanzielle Familienunterstützung, doch deren Einführung 
und Erhöhung wurde öffentlich kontrovers diskutiert und ließ die Ehefrauen in der Kritik stehen. 
(Vgl. hierzu und zum Folgenden Kundrus, Birthe, Kriegerfrauen. Familienpolitik und Geschlech
terverhältnisse im Ersten und Zweiten Weltkrieg, Hamburg 1995, S. 68.) So waren sie dem Vorwurf 
ausgesetzt, dass die finanzielle Fürsorge die Frauen verschwenderisch mache. Die sogenannten 
Kriegerfrauen wurden in den Medien und von der Bevölkerung oft als Kollektiv wahrgenommen, 
das Geld vom Staat geschenkt bekomme. (Vgl. ebd., S. 206.) Dabei kam es im Ersten Weltkrieg 
durch Versorgungsengpässe und durch inflationsbedingte und vom mangelnden Warenangebot 
verstärkte Einkommensminderungen zu Versorgungsproblemen und die staatlichen Zuwendun
gen reichten oft nicht für die Lebenshaltungskosten der Familien aus. (Vgl. ebd., S. 124f.) Zudem 
stand die Familienunterstützung in einem ideologischen Konflikt: Einerseits stand sie unter Ver
dacht, die familiären Strukturen zu zerstören, indem sie das »Ernährungsmonopol der Männer« 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-002 - am 14.02.2026, 11:42:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Frauen im Umfeld des Monistenbunds – theoretisches Frauenbild 99 

Schreiber wird auf Grund der veränderten gesellschaftlichen und familiären Gege
benheiten zu Kriegszeiten etwas expliziter in ihren Forderungen. Sie fordert, dass Frau
en neben der Kriegsverwundetenfürsorge zu Kriegszeiten auch jene Aufgaben überneh
men sollen, die Männer auf Grund ihrer Abwesenheit nicht leisten können, also Arbeiten 
in Industrie und Verwaltung, Handel und allgemein Erwerbsarbeit.189 Es ist zu beobach
ten, dass sie die vollständige weibliche Gleichberechtigung in der Erwerbsarbeit immer 
noch nur zu Kriegszeiten fordert. Sie versteht diese Kriegszeiten nur als Zeit im Ausnahme
zustand. Somit könnte man Schreiber vorwerfen, in ihren frauenrechtlichen Forderun
gen inkonsequent zu sein. Doch aus ihren Ausführungen geht hervor, dass sie die Kriegs
situation als Sprungbrett der Frauen in Erwerbsarbeit sieht. Diese Argumentation passt 
zu ihrer bisherigen Vorgehensweise: Schreiber stellte niemals als möglicherweise über
zogen verstanden werdende Forderungen für mehr weibliche Erwerbsarbeit, sondern 
wollte diese stets auf lange Sicht hin etablieren und langsam steigern, wahrscheinlich, 
um so möglichem Widerstand früh den Wind aus den Segeln zu nehmen. Nun schreibt 
sie zu Kriegsbeginn, dass Deutschland die vielen gut ausgebildeten Frauen in durch den 
männlichen Kriegsdienst freiwerdenden Arbeitsstellen in »Industrie, Handel und Ver
kehr, für öffentliches Unterrichts- und Fürsorgewesen, für Verwaltungsdienst und an
gewandte Wissenschaft«190 brauche und versucht dadurch, den Weg der Frauen in Er
werbsarbeit auch durch ihre publizistische Tätigkeit in der Öffentlichkeit beliebt zu ma
chen und zu erleichtern. Schreiber geht noch einen Schritt weiter und sieht die Kriegs
zeit als Bewährungsprobe der Frauen für die Erhaltung der staatsbürgerlichen Rechte 
an.191 Zur Erreichung dieses Ziels, weibliche Erwerbsarbeit und die Erhaltung des Staats
bürgerinnenstatus zu normalisieren, nimmt Schreiber auch kriegsbedingte Niedriglöh
ne in Kauf und stellt ihre Leserinnen auf diese ein.192 Die kriegsbedingten niedrigeren 
Löhne seien für den guten Zweck der höheren Ziele hinzunehmen, mehr Frauenrechte 
auf den Weg zu bringen und Dienst an der deutschen Gesellschaft zu leisten. Sturm, die 
Schreibers Ansichten im vergangenen Jahr so strikt ablehnte, antwortet angesichts des 

(Ebd., S. 70.) untergrabe und die Ehefrauen finanziell unabhängig von ihren Ehemännern an der 
Front mache. Andererseits wollte sie gerade durch die finanziellen Zuwendungen an die Ehefrauen 
»die Aufrechterhaltung des Hausstandes und der Familienstrukturen« (Ebd.) sichern. Dieser Kon
flikt spiegelt sich in der gesamten Diskussion um weibliche Erwerbsarbeit in den monistischen 
Zeitschriften wider. So sahen die MonistInnen die Arbeit der Frauen in der Kriegsindustrie oft nur 
als Übergangslösung und Ausnahme, bis die männlichen Arbeitskräfte aus dem Krieg zurückkeh
ren. 

189 Vgl. hierzu und zum Folgenden Schreiber, Adele, Der Krieg und die Frauen, in: Das monistische 
Jahrhundert. Zeitschrift für wissenschaftliche Weltanschauung und Weltgestaltung 3, Halbband 
1 (1914/15), Heft 19/20, 15. August 1914, Verlag von Ernst Reinhardt: Leipzig 1915, S. 511–515, hier 
S. 513f. 

190 Ebd., S. 513. 
191 Vgl. ebd., S. 515. Denn »durch Übernahme aller Pflichten in Staat, Gemeinde, öffentlichem Leben, 

Privatwirtschaft und Familie erfüllen die Frauen unserer Zeit ihre Aufgaben, zeigend, daß[!] sie 
vollwertige Staatsbürger sind, auch wenn ihnen noch die Staatsbürgerrechte vorenthalten wer
den.« (Ebd.) Frauen waren bis 1919 zum Beispiel noch vom aktiven und passiven Wahlrecht ausge
schlossen. 

192 Vgl. hierzu und zum Folgenden ebd., S. 514. 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-002 - am 14.02.2026, 11:42:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


100 Jasmin Jutta Wieloch: Frauen in der freireligiösen Reformbewegung 

kriegsbedingten Arbeitskräftemangels nicht mehr auf Schreibers Vorstoß für Frauener
werbsarbeit. 

Auch Ludwig Hammerschlag reagiert angesichts des Mangels an Arbeitskräften zu 
Kriegszeiten positiv auf die zunehmende Frauenerwerbsarbeit. Er ist für die »politische 
und berufliche Gleichstellung«193 der Frauen und Männer, da der Dienst an der Heimat
front bewiesen habe, dass weibliche Arbeit wie die Organisation des sozialen Diensts 
im Krieg sehr wohl der männlichen Arbeit gleichwertig sei.194 Als Beispiel für die gesell
schaftliche Mitgestaltung durch Frauen und für die Verdienste der Frauen zu Kriegszei
ten nennt Hammerschlag den von deutschen Frauenverbänden selbstorganisierten Na
tionalen Frauendienst.195 Die kommunalen Zentren des Nationalen Frauendiensts hal
fen bei der Organisation der weiblichen Freiwilligendienste während des Kriegs. Trotz 
seiner zu Beginn des Kriegs geschlechtsstereotypischen Frauenauffassung kommt der 
Autor zum Fazit, dass man den Frauen die vollen staatsbürgerlichen Rechte zusprechen 
sollte, was nach den gesellschaftlichen Verdiensten der Frauen im Krieg nur schwerlich 
argumentativ abzulehnen sei.196 Denn sie halfen in den Fabriken aus, verteilten Essens
ausgaben, unterstützten andere Frauen mit Kursangeboten zum Kochenlernen in Zeiten 
weniger Zutaten und leisteten viele andere soziale und nichtsoziale Dienstleistungen für 
die Kriegsgesellschaft.197 Schreibers Hoffnung, dass sich die Frauen durch ihre Leistun
gen während des Kriegs ihre politischen und beruflichen Rechte verdienten, scheint zu
mindest bei Hammerschlag Realität geworden zu sein. 

Auch während der Weimarer Republik besprachen die Monistischen Monatshefte das 
Thema Frauenerwerbsarbeit, jedoch sehr selten. Wieder ist es unter anderen Helene Stö
cker, die Frauen in Arbeit lobt. Sie berichtet in einem Artikel von 1921 über den Interna
tionalen Antimiliaristenkongress und trete als Vertreterin des Pazifismus selbst gegen 
Militarismus ein.198 Durch ihr politisches Engagement konnte Stöcker für viele Frauen 
zum Vorbild einer politisch aktiven Frau werden und Frauen anregen, selbst politisch ak
tiv und sogar Berufspolitikerinnen zu werden. In den folgenden Jahren wurde die weib
liche Erwerbsarbeit nicht mehr explizit in der Zeitschrift besprochen. 

Auch Emma Finck bringt ihre Sympathie für die Frauenerwerbsarbeit in ihrem Arti
kel von 1932 in der Stimme der Vernunft zum Ausdruck, da sie die politische Tätigkeit der 

193 Hammerschlag, Ludwig, Der »Nationale Frauendienst« in Deutschland, in: Das monistische Jahr
hundert. Zeitschrift für wissenschaftliche Weltanschauung und Weltgestaltung 3, Halbband 2 
(1914/15), Heft 44/45, 15. Februar 1915, Verlag von Ernst Reinhardt: Leipzig 1915, S. 861–866, hier 
S. 861. 

194 Vgl. ebd. 
195 Vgl. hierzu und zum Folgenden ebd., S. 862. 
196 Vgl. ebd., S. 861. Hammerschlag stellt Frauen zu Beginn des Kriegs noch als hilflos dar, da ihre Män

ner als »Ernährer und Berater« (Ebd., S. 863) wegfielen, sodass sie verstört gewesen seien. (Vgl. 
ebd.) 

197 Vgl. zu einer Auflistung der weiblichen erwerbsmäßigen und freiwilligen Tätigkeiten im Rahmen 
des Nationalen Frauendiensts ebd., S. 864f. 

198 Vgl. Stöcker, Helene, Rundschau: Pazifistische Bewegung, in: Monistische Monatshefte. Monats

schrift für wissenschaftliche Weltanschauung und Lebensgestaltung 6 (1921), Heft 6, Juni 1921, 
Paul Hartung Verlag: Hamburg 1921, S. 225–228. 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-002 - am 14.02.2026, 11:42:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Frauen im Umfeld des Monistenbunds – theoretisches Frauenbild 101 

Frauen positiv darstellt, wovon auch eine Sympathisierung mit Frauen als Berufspoliti
kerinnen abgeleitet werden kann.199 In einem weiteren Artikel lobt Finck die politische 
Tätigkeit der in Hamburg gegründeten und politisch diversen Gruppe Frauenfront.200 
In diesem kurzen Artikel unterstützt sie explizit die Gleichberechtigung von Mann und 
Frau in Politik, Familie und Erwerbsarbeit als Ziel der Frauenbewegung. 

Die weibliche Erwerbsarbeit war ein Streitthema unter den MonistInnen. Einige 
wollten die Frauen in Erwerbsarbeit stärken und deren Rechte ausbauen. Einige wollten 
sogar die Zugangsvoraussetzungen zur Erwerbsarbeit für Frauen verbessern, wie an 
dem teilweisen Einsatz für mehr Frauenbildung im vorherigen Kapitel zu sehen ist. 
Doch es gibt auch zahlreiche AutorInnen, die der Frauenarbeit und der mit dieser 
einhergehenden Loslösung der Frauen von der häuslichen Sphäre skeptisch entgegen
traten. Sie sahen entweder die Aufgabe der Frau als Mutter gefährdet, die sie der Frau 
zuschrieben, oder sahen sich in eine ideologische Ecke mit Frauenrechtsaktivistinnen 
gedrängt, obwohl der Monismus nicht primär frauenrechtlerisch ist und die Rolle 
des Verteidigers der Frauenemanzipation aus dem strategischen Grund spielte, den 
gemeinsamen kirchlichen Feind zu bekämpfen und in opportunistischer Weise poli
tisch ohnehin schon aktive Frauen für die monistische Idee zu mobilisieren. Die starke 
Zunahme von Frauen in Arbeitsverhältnissen während des Ersten Weltkriegs änderte 
an dieser Mentalität nur wenig. So traten aus dem monistischen Kreis vor wie auch 
während des Kriegs vor allem Frauenrechtsaktivistinnen wie Helene Stöcker und Adele 
Schreiber für die weibliche Erwerbsarbeit ein. Sie taten dies in den monistischen Zeit
schriften allerdings ebenfalls ausschließlich nur in dem Rahmen, dass ihr Einsatz mit 
der monistischen Fortpflanzungsideologie verträglich war, und sahen die massenhafte 
weibliche Erwerbsarbeit als temporäre Übergangslösung bis zum Kriegsende. Danach 
sollten die Frauen wieder an ihren hauptsächlichen Platz in die Familie zurückkehren 
können, vor allem, wenn sie Mütter waren. 

Es ist dennoch zu betonen, dass die weibliche Erwerbsarbeit ein Hauptthema von 
Schreiber und Stöcker war. Sie beide wollten Arbeitsbedigungen für Frauen und Betreu
ungsangebote für Kinder ausbauen. Somit beschäftigten sich wieder nur einige wenige 
Frauenrechtsaktivistinnen aus der Untersuchungsgruppe der zwölf Frauen in Kapitel 3 
mit der Frauenerwerbsarbeit als einem zentralen Thema der Frauenfrage zu Beginn des 
20. Jahrhunderts. 

199 Finck, Emma, Kreuz und Quer durch den Kulturkampf: Weltabrüstungsaktion der Frauen, in: Stim

me der Vernunft. Monatshefte für wissenschaftliche Weltanschauung und Lebensgestaltung, Fe
bruar 1932, Hamburger Verlag: München 1932, S. 60f. 

200 Vgl. hierzu und zum Folgenden Finck, Emma, Kreuz und Quer durch den Kulturkampf. Frauenfront 
1932, in: Stimme der Vernunft. Monatshefte für wissenschaftliche Weltanschauung und Lebensge
staltung, Heft 11, November 1932, Hamburger Verlag: München 1932, S. 357f. 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-002 - am 14.02.2026, 11:42:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


102 Jasmin Jutta Wieloch: Frauen in der freireligiösen Reformbewegung 

2.6 Sittlichkeit und Prostitution 

Die monistische Sittenlehre201 baut auf der sozialen Hygiene und der Rassenhygiene auf.202 
Mit dem Konzept Rassenhygiene greift der Monismus des beginnenden 20. Jahrhunderts 
die sozialdarwinistische Vorstellung einer kulturellen Höherentwicklung durch soziale 
und rassische ›Reinhaltung‹ der Gene einer Gesellschaft auf. Diese Reinhaltung werde 
durch die Fortpflanzung möglichst gesunder und rassisch ›höherwertiger‹ Menschen ge
währleistet, die ihr gesundes Erbgut an gesunde Kinder weitergeben sollen und so eine 
aus Sicht der MonistInnen erblich leistungsstarke nächste Generation schaffen sollen, 
die die kulturelle Entwicklung der deutschen Gesellschaft vorantreibe. Aus den Ausfüh
rungen vieler vor allem männlicher Autoren wird die Verzahnung von Monismus und so
zialdarwinistischem Rassismus und ›wissenschaftlicher‹ Rassenhygiene ersichtlich.203 
Im Folgenden soll exemplarisch ein Artikel zur monistischen Sozialhygiene und Rassen
hygiene eine Einführung in diese Grundlage monistischen Gedankenguts zu Jahrhun
dertbeginn geben, da die monistische Sittenlehre vieler AutorInnen auf den Überlegun
gen der Rassen- und auch Sozialhygiene aufbaut. Auf Grund der internationalen Zu
sammenarbeit monistischer Verbände liegt der Fokus der untersuchten monistischen 
AutorInnen weniger auf dem rassenideologischen Aspekt und stärker auf dem sozialhy
gienischen Aspekt der vermeintlichen genetischen Hygiene der deutschen Bevölkerung. 

201 Der Sittenbegriff wird in der Philosophie diskutiert und ist weder bezüglich seiner theoretischen 
Verfasstheit noch seines Inhalts im Sinne praktischer Sitten dogmatisch festgelegt. Emanuel John 
führt in seinem Buch beispielsweise die Unterschiede des Hegelschen und des Kantischen Sitt
lichkeitsbegriffs aus. Hegel sehe die Sittlichkeit als »Herausbildung der Fähigkeiten einer Person 
innerhalb einer guten ethischen Praxis« (John, Emanuel, Die Negativität des Sittlichen. Zur Über
windung ethischen Leides (Praktische Philosophie Bd. 95), Verlag Karl Alber: Freiburg/München 
2019, S. 70.) Somit setzt er den Fokus auf die Praxis des Individuums. Kant hingegen hat eine abs
traktere Vorstellung von Sittlichkeit. (Vgl. hierzu und zum Folgenden ebd., S. 72.) Die Freiheit des 
Individuums bestehe darin, sich an moralische Normen zu binden und nicht nur an einen natürli
chen Zweck gebunden zu sein. Und der moralische Wert des Subjekts liege »allein in der Maxime, 
also Norm des Handelns, und nicht in dem, was durch den Vollzug konkreter, zielgerichteter Hand
lungen bewirkt wird« (Ebd., S. 72.). Bei Kant zählt der gute Gedanke mehr als die Folge dieses. Für 
Hegel muss die Folge der Handlung ethisch gut sein. 

202 Bereits Sophie Sotke stellt einen gemeinsamen Nenner des Bund für Mutterschutz unter der Lei
tung Helene Stöckers und des Haeckelschen Monismus fest: Die gemeinsamen eugenischen An
sichten prägten deren Sittenlehre. (Vgl. hierzu und zum Folgenden Sotke, Sophia, Feminismus, 
Sexualreform, Eugenik zu Beginn des 20. Jahrhunderts. Eine Netzwerkanalyse, Göttingen 2016, 
hier S. 28f.) Dabei war die kirchliche Sexualmoral der gemeinsame Feind, da sie »vor- oder außer
ehelichen Geschlechtsverkehr von Frauen stigmatisiere« (Ebd., S. 29.), dabei jedoch die Prostitu
tion für männliche Kunden erlaube. Laut Monismus müssten geistige und körperliche und somit 
auch sexuelle Bedürfnisse allerdings auch bei Frauen im Einklang sein, sodass die beste kulturel
le und somit eugenische Entwicklung durch Fortpflanzung möglich sei. In diesen Ansichten seien 
sich führende VertreterInnen der beiden Vereine einig gewesen. Dieses Unterkapitel analysiert die 
eugenische Komponente der Sittenlehre in den monistischen Zeitschriften eingehender. 

203 Zu Haeckels Verbindung zwischen Monismus und Sozialdarwinismus vgl. Kapitel 1.1.3 dieser Ar
beit. Die kulturtheoretischen Überlegungen und deren Folgen für die Ehe wurden bereits ange
sprochen. In diesem Unterkapitel soll es um die Bedeutung der monistischen Kulturtheorie für 
die von den AutorInnen anerkannten monistischen Werte und Sitten gehen. 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-002 - am 14.02.2026, 11:42:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Frauen im Umfeld des Monistenbunds – theoretisches Frauenbild 103 

Richard Rahner schreibt 1920 über die Rassenlehre.204 Die Mendelschen Gesetze und 
somit die »Kenntnis der Homozygoten, Heterozygoten, dominierender und rezessiver 
Eigenschaften ist es, die uns auch das Verständnis für die Vererbung beim Menschen er
möglicht und die biologische Grundlage für die Rassenhygiene abgibt.«205 Die Rassen
hygiene sei konkreter die »Hygiene des Keimplasmas«206 also die Sicherstellung der ge
netischen Nichtvererbung von Erbinformationen.207 Mittel hierzu seien die in Amerika 
bereits verbreiteten Praktiken, zur Vorlage von Gesundheitszeugnissen vor Eheschlie
ßungen verpflichtet zu sein und Verbrecher zu sterilisieren. Soziale Hygiene gehöre im 
strengen Sinne nicht zur Rassenhygiene.208 Doch in der Praxis sei die soziale Hygiene 
denjenigen, die sich der Rassenhygiene verschrieben, genauso wichtig wie die Rassenhy
giene.209 Eine schlechte soziale Hygiene werde durch schlechte soziale Verhältnisse ver
ursacht und sei durch die Bereitstellung von »Wohnung, Bekämpfung der Geschlechts
krankheiten, des Alkoholismus [und] Gesundheitsatteste«210 zu therapieren, sodass die 
»Rasseschäden«211 abnähmen. In dieser Aussage wird die Vermischung von an sozialen 
Verhältnissen orientierter Sozialhygiene einerseits und von an Eugenik orientierter Ras
senhygiene andererseits deutlich.212 

Auf dieser bereits vor dem Ersten Weltkrieg von Rahner und anderen Rassentheoreti
kern und Monisten vertretenen rassenhygienischen Ideologie gründeten die AutorInnen 
der untersuchten monistischen Zeitschriften ihre Sittenlehre.213 Ein in den Zeitschriften 

204 Vgl. hierzu und zum Folgenden Rahner, Richard, Individual- und Sozialhygiene. – Rassenhygiene, 
in: Monistische Monatshefte. Monatsschrift für wissenschaftliche Weltanschauung und Lebens
gestaltung 5 (1920), Heft 3, 1. März 1920, Paul Hartung Verlag: Hamburg 1920, S. 121–124. 

205 Ebd., S. 121. Zu den Mendelschen Regeln vgl. Tschernak, Erich (Hg.), Versuche über Pflanzenhybri
den: Zwei Abhandlungen (1866 u. 1870) von Gregor Mendel (Ostwalds Klassiker der exakten Wis

senschaften Bd. 121), Akademische Verlagsgesellschaft M. B. H.: Leipzig 19234. 
206 Rahner, Richard, Individual- und Sozialhygiene. – Rassenhygiene, in: Monistische Monatshefte. 

Monatsschrift für wissenschaftliche Weltanschauung und Lebensgestaltung 5 (1920), Heft 3, 1. 
März 1920, Paul Hartung Verlag: Hamburg 1920, S. 122. 

207 Vgl. hierzu und zum Folgenden ebd. 
208 Vgl. hierzu und zum Folgenden ebd., S. 123. 
209 »Der praktische Rassenhygieniker im weiteren Sinne aber hat mithilfe der sozialen Hygiene und 

der genotypischen Hygiene der praktische Rassetherapeut zu werden.« (Ebd.) 
210 Ebd., S. 124. 
211 Ebd. Die Rasseschäden bestehen entsprechend Rahners Ansicht in der Verbreitung von Tuberku

lose, Geschlechtskrankheiten, Alkoholismus und Straftaten in der Gesellschaft. (Vgl. hierzu und 
zum Folgenden ebd.) Dabei ordnet er die Straftaten den genetisch vererbbaren Rasseschäden zu 
und verortet sie somit unter der genotypischen Rassenhygiene und nicht im Aufgabenbereich der 
sozialen Hygiene. 

212 Vgl. zum tieferen Vergleich beider Gesundheitswissenschaften des ausgehenden 19. Jahrhunderts 
Kapitel 1.1.4 dieser Arbeit. 

213 Rahner zitiert in seinem Artikel zahlreiche andere zeitgenössische Rassentheoretiker und gibt 
an, selbst bereits 1914 thematische Artikel zur sozialen Hygiene verfasst zu haben. (Vgl. ebd., 
S. 122–124.) Vgl. zur Rahnerschen Anwendung der Mendelschen Vererbungsgesetze auf die 
menschliche Rassentheorie Rahner, Richard, Medizin und Naturwissenschaft – Rassenhygiene 
und Volksgemeinschaft. Die Vererbungsfragen und das Mendelsche Gesetz, in: Das monistische 
Jahrhundert. Zeitschrift für wissenschaftliche Weltanschauung und Weltgestaltung 2, Halbband 
2 (1913/14), Heft 45, 7. Februar 1914, Verlag von Ernst Reinhardt: Leipzig 1914, S. 1272–1277 sowie 
zahlreiche Artikel Rahners zum Thema im dritten Jahrgang der Zeitschrift. Es ist anzumerken, dass 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-002 - am 14.02.2026, 11:42:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


104 Jasmin Jutta Wieloch: Frauen in der freireligiösen Reformbewegung 

vieldiskutiertes sittentheoretisches Thema mit Blick auf Frauen ist neben dem Umgang 
mit alleinerziehenden Müttern der Umgang mit Prostitution. 

Adele Schreiber greift beide Themen in einer Abhandlung von 1908 auf. Sie richtet 
sich gegen die Praktizierung und Legalisierung von Prostitution.214 Für sie überwiegt 
die männliche Perspektive in der aktuellen Debatte um sexuelle Moral, die in Folge einer 
Ideologie der sozialen Hygiene reflektiert werden müsse. Sie spricht von einer »großen 
Lügenmoral«215, die bei ihren Vertretern Unverstand und einen Mangel an logischem 
Denken offenbare. Es sei moralisch verwerflich und unlogisch, mit dem Verweis auf 
»Reinheit und Sitte«216 nur von Frauen Treue in der Ehe zu verlangen und gleichzeitig 
Männern ein sexuell »zügelloses Ausleben«217 bei Prostituierten zu erlauben. Dadurch 
werden Frauen laut Schreiber in zwei künstlich geschaffene sittliche »Gattungen«218 
unterteilt, die aus reinen und unreinen Frauen bestehen, also aus keuschen und treuen 
Ehefrauen auf der einen Seite und aus Prostituierten und unverheirateten Müttern auf 
der anderen Seite. Schreibers Ziel ist es, die gesetzliche und soziale Stellung unehelicher 
Mütter und Kinder zu verbessern und bei den Vätern aus unehelichen Verbindungen 
das Verantwortungsgefühl zu steigern.219 Doch sie sieht die Verantwortung für ein 
Veränderung der sittlichen Ordnung vor allem auch bei den Frauen selbst. Die Frauen 
müssten ihr Selbstbild ändern und dürften ihre Sittenkonformität nicht mehr an ihrem 
Heiratsstatus festmachen, damit auch Männer dies nicht mehr täten.220 Schreiber 
spricht sich damit für eine selbstständige sittentheoretische Eigendefinition der Frauen 

es vereinzelte Ausnahmen in der AutorInnenschaft der monistischen Zeitschriften gab: So ist ein 
Artikel von 1923 zu nennen, in dem die Fortpflanzung nicht zum ausschließlichen Hauptziel der 
Ehe und der Sexualität im Allgemeinen erklärt wird. Die Ehe ist für den Monismus laut G. Zep
ler nicht wie für die Kirche ein »Kaninchenstall« (Zepler, G., Sexualität und Religion, in: Monisti

sche Monatshefte. Monatsschrift für wissenschaftliche Weltanschauung und Lebensgestaltung 8 
(1923), Heft 8, 1. August 1923, Paul Hartung Verlag: Hamburg 1923, S. 242–244, hier S. 242.), da das 
Geschlechtsleben naturwissenschaftlich erwiesen auch »körperliche und seelische Erquickung« 
(Ebd., S. 243.) zur Aufgabe habe. Mit dieser Meinung steht Zepler zwar Stöckers Ansicht einer Lie
besehe nahe und unterstützt dadurch auch die monistische eugenische Idee der biologischen Mo

tivation zu Ehen, doch die anderen AutorInnen erwähnen diesen Aspekt der Ehe nur wenig, wenn 
es um die sittlichen Werte geht. Denn der Fokus in der Sittenlehre liegt aus monistischer Sicht 
doch auf der Zeugung gesunden Nachwuchses und somit sehen die monistischen PublizistInnen 
die Ehe sehr wohl als Brutstätte neuen Nachwuchses an. Damit sind sie in der Folge der katholi
schen Ehe- und Sittlichkeitsauffassung nicht fern, auch wenn die Argumentation für die Zeugung 
von Nachkommen in den christlichen Kirchen und von Seiten der MonistInnen eine andere ist. Ze
pler kritisiert auch die Prostitution, da sie die Frau und die Sexualität sittlich abwerte. (Vgl. ebd., 
S. 244.) 

214 Vgl. hierzu und zum Folgenden Schreiber, Adele, Der Bund für Mutterschutz und seine Gegner (So
zialer Fortschritt. Neue Folge: Kultur und Fortschritt – Hefte und Flugschriften für Volkswirtschaft 
und Sozialpolitik, Heft 151), Gautzsch: Leipzig 1908, S. 2. 

215 Ebd. 
216 Ebd. 
217 Ebd. 
218 Ebd. 
219 Vgl. hierzu und zum Folgenden ebd., S. 7. 
220 Vgl. hierzu und zum Folgenden ebd., S. 8. »So lange[sic!] die Frauen selbst nicht von der Idee los

kommen, daß[!] sie nur nach ihrem persönlichen Liebesleben zu taxieren sind, ihre Sittlichkeit mit 
Ehe oder Nichtehe steht oder fällt, mit der Tatsache, ob sie in oder außer der Ehe ein Kind geboren 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-002 - am 14.02.2026, 11:42:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Frauen im Umfeld des Monistenbunds – theoretisches Frauenbild 105 

aus, lehnt allerdings die Prostitution als sittlich verwerflich ab, da sie Ungleichheiten in 
der sittlichen Behandlung zwischen Männern und Frauen schaffe.221 Mit dieser Begrün
dung fordert Schreiber einerseits durch ihre weibliche Eigendefinition einen deutlichen 
emanzipatorischen Ansatz in der Sittenlehre und hält andererseits an dem Konzept der 
sozialen Hygiene fest, indem sie Prostitution verurteilt.222 

Der Monismus beschäftigt sich in vielen seiner Artikel über Frauen mit sittlichen Fra
gen. So hält der monistische Pastor Baars-Vegesack in seinen 16 sittlichen Leitsätzen 
fest, dass er sexuelle Abstinenz vor der Ehe und außerhalb der Ehe befürworte und dass 
die Prostitution unsittlich sei.223 Die Gründe für seine Einstellungen seien die Verbrei
tung von Geschlechtskrankheiten und die Entwürdigung sowohl der Frauen als auch der 

haben, solange wird auch der Mann die Frau nicht als Menschen, sondern als Geschlechtswesen 
werten.« (Ebd.) 

221 Es bleibt die Frage, was Schreiber mit dieser Begründung gegen weibliche Prostitution zu männ

licher Prostitution sagen würde. Das Vorhandensein männlicher Prostitution ist zwar quantitativ 
dem der weiblichen Prostitution zu Beginn des 20. Jahrhunderts unterlegen, doch entkräftigt es 
durch seine bloße Existenz Schreibers Argument gegen weibliche Prostitution und entlarvt somit 
ihren eigentlichen Einwand gegen diese: Schreiber sieht die Prostitution wie auch ihre Zeitgenös
sInnen als sittlich verwerflich an, da sie der zeitgenössischen Idee von sozialer Hygiene entgegen
steht. Das emanzipatorische Argument eines negativen Einflusses auf die sittlichen Erwartungen 
an Frauen und deren Sittenbild ist somit nicht der einzige Grund für Schreibers ablehnende Hal
tung gegenüber Prostitution. Zur männlichen Prostitution zum Jahrhundertbeginn vgl. Schaar, Se
bastian, Wahrnehmungen des Weltkrieges. Selbstzeugnisse Königlich Sächsischer Offiziere 1914 
bis 1918 (Zeitalter der Weltkriege Bd. 11), Verlag Ferdinand Schöningh: Paderborn 2014. Offiziere 
gingen an festgelegten Tagen gemeinsam ins Bordell, um ihre Sexualität unter die sozialhygieni
sche Kontrolle des Heers zu setzen. (Vgl. ebd., S. 205.) Schaar schreibt, dass mit dem Stellungskrieg 
»die planmäßige und überwachte bordellierte Kriegsprostitution« (Ebd., S. 211.) eingesetzt habe, 
da feste Bordelle an einer festgefahrenen Front eingerichtet werden konnten. (Vgl. ebd.) Dabei 
stellten die Bordelle Herde der Geschlechtskrankheiten dar, wobei jedoch nur 2 Prozent der deut
schen Soldaten und somit im internationalen Vergleich wenige Soldaten mit sexuell übertragba
ren Krankheiten infiziert gewesen seien. (Vgl. ebd., S. 212f.) Homosexualität war strafrechtlich seit 
1871 durch §175 StGB verboten und wurde innerhalb der Armee zumindest unter den Offizieren mit 
Vorbildfunktion mit dem Ausschluss aus dem Heer und dem Verlust der Pensionsansprüche be
straft. (Vgl. ebd., S. 219–221.) Dennoch hat es sie auch unter deutschen Offizieren gegeben, wie 
die behandelten Fallbeispiele in Schaars Publikation zeigen. Zudem lässt Martin Lückes Arbeit 
zur männlichen Prostitution im wilhelminischen Kaiserreich und in der Weimarer Republik erken
nen, dass diese auch in der Nachkriegszeit trotz der Erschwernis mann-männlicher Prostitution in 
den Frontbordellen auf Grund der soldatischen sozialen Kontrolle weiterbestand. (Vgl. Lücke, Mar

tin, Männlichkeit in Unordnung. Homosexualität und männliche Prostitution in Kaiserreich und 
Weimarer Republik (Geschichte und Geschlechter Bd. 58), Campus Verlag: Frankfurt a.M. 2008, 
S. 256f.) Nach dem Ersten Weltkrieg habe die Zahl der männlichen Prostituierten auf Grund von 
finanzieller Not in Berlin sogar zugenommen, wie eine soziologische Studie zusammenfasst. (Vgl. 
hierzu Fink, Karin/Werner, Wolfgang B., Stricher. Ein sozialpädagogisches Handbuch zur mann- 
männlichen Prostitution, Pabst Science Publishers: Lengerich 2005, S. 46.) 

222 AnhängerInnen der Idee sozialer Hygiene waren gegen Prostitution, da diese die Verbreitung se
xuell übertragbarer Krankheiten fördern kann. 

223 Vgl. hierzu und zum Folgenden Baars-Vegesack, E., Sexuelle Ethik. 16 Leitsätze von Pastor E. Baars- 
Vegesack, in: Der Monismus. Zeitschrift für einheitliche Weltanschauung. Blätter des Deutschen 
Monistenbundes 3 (1908), Heft 23, Mai 1908, Verlag des Deutschen Monistenbundes: Berlin 1908, 
S. 178–180, hier S. 179. 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-002 - am 14.02.2026, 11:42:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


106 Jasmin Jutta Wieloch: Frauen in der freireligiösen Reformbewegung 

Männer. Dabei ist der zweite Grund nur eine Schlussfolgerung, die sich aus dem sittli
chen Grundsatz ergibt, außerehelichen Geschlechtsverkehr abzulehnen. Die Intention 
Geschlechtskrankheiten einzudämmen hingegen steht in einer Reihe mit dem monisti
schen Streben nach sozialer Hygiene. 

Auch Anna Pappritz als weibliche Autorin stimmt August Forel und somit den Ein
stellungen Baars-Vegesacks zu. Sie nennt Forel mutig, da er sich von der Doppelmoral 
abkehre, die nur die männliche Freiheit zu sexueller Auslebung akzeptiere, und unter
stützt seinen Einsatz für die monogame Ehe.224 So werden auch die Nachkommen durch 
ein vorgelebtes sittliches Eheleben zur Sittlichkeit erzogen. Forel und mit ihm Pappritz 
sehen die Zügelung des Sexualtriebs als notwendiges Mittel zu Erreichung des rassen
hygienischen Ziels der »Höherentwicklung der Rasse«225 an. Auch die Argumentation 
dieser drei AutorInnen steht in der Tradition sozialer Hygiene. 

Nach diesen beiden Plädoyers für die monogame Ehe als bester und exklusiver Form 
des Sexuallebens betont U. Schroot nochmals den monistischen Gedanken hinter der 
Befürwortung. Schroot stellt klar, dass der Sinn der Ehe für den Monistenbund in der 
Zeugung und monistischen Erziehung erbgesunder Nachkommen bestehe.226 Deshalb 
fordere er auch Maßnahmen zur Sicherung der Ehe. Somit stellt Schroot die eugenische 
Grundlage der Eheunterstützung besonders heraus. In der Tat ist nicht zu vergessen, 
dass die MonistInnen mit der monogamen Ehe zwar dieselbe Lebensform unterstütz
ten wie ihre christlichen weltanschaulichen Feinde, doch andererseits begründeten die 
Kirchen diese Ansicht stets religiös und nicht eugenisch oder mit der sozialen Hygiene. 
Dennoch bleibt das Ergebnis das gleiche: Auch die MonistInnen bevorzugten die Ehe als 
beste Lebensform vor dem ledigen Leben. 

Auch im Monistischen Jahrhundert sind einige Artikel zum Thema Sittlichkeit und 
auch zur genaueren Ausgestaltung einer monistischen Ehevorstellung erschienen. Von 
Schreibers emanzipatorischem Schwerpunkt auf der sittlichen Selbstdefinition der 
Frauen ist in den Artikeln dieser Zeitschrift wie auch in den Artikeln der restlichen 
monistischen Zeitschriften jedoch nichts mehr bei den anderen Autorinnen zu lesen. 
Jenny Durege schreibt in ihrem bereits im Ehekapitel behandelten Artikel gegen die 
Konvenienzehe von dem »biologischen Aufstieg der Menschheit«227. Dieser sei nur 
durch die Fortpflanzung gesunder und schöner Menschen möglich.228 Durege hält 
mit ihrer Argumentation am Konzept der Rassenhygiene fest, wenn sie einerseits vor 

224 Vgl. hierzu und zum Folgenden Pappritz, Anna, Forels Stellung zur Sittlichkeitsfrage, in: Der Mo

nismus. Zeitschrift für einheitliche Weltanschauung. Blätter des Deutschen Monistenbundes 3 
(1908), Heft 27, September 1908, Verlag des Deutschen Monistenbundes: Berlin 1908, S. 347–354, 
hier S. 349f. 

225 Ebd., S. 348. 
226 Vgl. hierzu und zum Folgenden Schroot, U., Das Gramen der Brautleute, in: Der Monismus. Zeit

schrift für einheitliche Weltanschauung. Blätter des Deutschen Monistenbundes 4 (1909), Heft 39, 
September 1909, Verlag des Deutschen Monistenbundes: Berlin 1909, S. 420–423, hier S. 420f. 

227 Durege, Jenny, Freier Sprechersaal. Die Geld- und Konvenienz-Ehe, in: Das monistische Jahrhun
dert. Zeitschrift für wissenschaftliche Weltanschauung und Weltgestaltung, 1. Mai 1912, Leipzig 
1913, S. 115. 

228 Vgl. hierzu und zum Folgenden ebd., S. 114. 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-002 - am 14.02.2026, 11:42:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Frauen im Umfeld des Monistenbunds – theoretisches Frauenbild 107 

körperlich und geistig minderwertigem Nachwuchs gebrechlicher Eltern warnt. Sie will 
die Weitergabe aus ihrer Sicht guter Gene im Sinne der Rassenhygiene steigern. 

Auch andere AutorInnen definieren die hemmenden Faktoren sozialer Hygiene ein
gehender und rufen zur Bekämpfung dieser Faktoren auf. Stöcker nennt die Prostitution 
und das freiwillige Zölibat Nebenwirkungen der vorhandenen Ehepraxis.229 Sie gelten 
durch eine Ehereform und ein verändertes Sittenverständnis abgeschafft zu werden. Da
bei will Stöcker die Ehe, wie im Ehekapitel dieser Arbeit analysiert, keineswegs abschaf
fen. Sie will sie jedoch so reformieren, dass die Liebesehe zur Normalität werde und dass 
die Frau selbstständiger werde. Ihre Foki liegen wie schon bei Schreiber sowohl auf der 
Aufwertung des Frauenbilds durch mehr Selbstständigkeit als auch auf der sozialen Hy
giene.230 Andere monistische AutorInnen nehmen Stöckers Einsatz für soziale Hygiene 
positiv auf.231 

Die Artikel zur Bekämpfung einer schlechten sozialen Hygiene in der Zeitschrift 
sind während der gesamten Vorkriegszeit und des gesamten Kriegszeitraums zwar 
überschaubar doch auch durchgängig vorhanden. Sie sind neben den philosophischen 
Auseinandersetzungen mit dem Monismus ein fester Bestandteil der publizistischen 
Diskussionen. Jedoch gehen die Meinungen der AutorInnen bei dem Thema soziale 
Hygiene nicht so weit auseinander wie beim Thema der weiblichen Erwerbsarbeit. 
Alle anderen monistischen Artikel zum Thema Sittlichkeit unterstützen Stöckers und 
Schreibers ausführlich begründete Meinungen. 

Der anonyme Autor mit den Initialen W. B. verfasste einen Tag vor der österrei
chisch-ungarischen Kriegserklärung an Serbien einen Artikel zur Sexualwissenschaft. 
Diese solle der neue Boden einer neuen sexuellen Sittlichkeit werden, die keine bloße 
Ideologie werden dürfe.232 So könne die Sittlichkeit auf wissenschaftlichen Erkennt
nissen beruhen und sei nicht willkürlich bestimmt wie es in der Vergangenheit mit der 
religiös bestimmten Sittlichkeit der Fall gewesen sei. In seinem Artikel lobt der Autor 

229 Vgl. hierzu und zum Folgenden Stöcker, Helene, Mutterschutz und Sexualreform. Von der Ehe, in: 
Das monistische Jahrhundert. Zeitschrift für wissenschaftliche Weltanschauung und Weltgestal

tung, 31. Mai 1913, Leipzig 1914, S. 237. 
230 Es bleibt die Frage, ob sich diese Positionen nicht widersprechen, da sie einerseits mehr sexuel

le Freiheiten auch für Frauen einfordern und andererseits Prostitution verbieten wollen und somit 
die Enttabuisierung der Sexualität hindern. Dagegen ist jedoch zu argumentieren, dass gerade die 
Prostitution die von Schreiber und Stöcker kritisierte sexualisierte Wahrnehmung der Frauen als 
Lustobjekte der Männer unterstützt. Folglich ist es logisch kohärent, dass die beiden Frauenrechts
aktivistinnen Prostitution ablehnen. Diese Ablehnung ist nicht nur ein monistisches Manöver, um 
auf den Zug der sozialen Hygiene aufzuspringen, der in monistischen Kreisen in aller Munde war. 
Die Kritik an Prostitution reiht sich logisch in die Geschlechtervorstellungen der beiden Autorin
nen ein. 

231 Vgl. zu Rahners Lob für Stöckers Einsatz gegen die Verbreitung von Geschlechtskrankheiten Rah
ner, Richard, Medizin und Naturwissenschaften. Soziale Hygiene, in: Das monistische Jahrhundert. 
Zeitschrift für wissenschaftliche Weltanschauung und Weltgestaltung, 13. September 1913, Leipzig 
1914, S. 384f. 

232 Vgl. hierzu und zum Folgenden W. B., Die Jenenser Pfingstkurse des D.M.B. Die Vorträge von Dr. 
Magnus Hirschfeld: Grundzüge der Sexualwissenschaft, in: Das monistische Jahrhundert. Zeit
schrift für wissenschaftliche Weltanschauung und Weltgestaltung 3, Halbband 1 (1914/15), Heft 
13, 27. Juni 1914, Verlag von Ernst Reinhardt: Leipzig 1915, S. 337–341, hier S. 338. 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-002 - am 14.02.2026, 11:42:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


108 Jasmin Jutta Wieloch: Frauen in der freireligiösen Reformbewegung 

vor allem die Ausführungen des Sexualtheoretikers Magnus Hirschfeld, dessen Vortrag 
er zusammenfasst. Er spricht auch Hirschfelds Umgang mit dem Geburtenrückgang 
an, ohne diesen jedoch tiefgehend zu thematisieren.233 Hirschfeld sehe in dem Ge
burtenrückgang im Gegensatz zu vielen katholischen Priestern kein schwerwiegendes 
gesellschaftliches Problem. Er werde laut ihm nach einer Zeit abebben und sei nur 
»eine Entwicklungsstufe in der fortlaufenden Kulturgeschichte der menschlichen Fa
milie«234. Diese Beobachtung ist bemerkenswert. Kein Artikel der Zeitschrift bespricht 
den Geburtenrückgang ausführlich, obwohl er besonders in der Kriegszeit stark zu
nahm. Diese Beobachtung verwundert auch auf Grund der wichtigen Rolle, die der 
Monismus einem zahlreichen Nachwuchs für die Höherentwicklung der Gesellschaft 
zuspricht. Die katholischen organisierten Frauen beschäftigten sich hingegen viel mit 
dem Geburtenrückgang. Dass die sittentheoretischen Artikel und die Artikel zu Frauen 
betreffenden Themen im Allgemeinen während der Kriegszeit und zu Beginn der Wei
marer Republik abnahmen, ruft ins Gedächtnis, dass die vom DMB herausgegebenen 
Zeitschriften primär Medien der monistischen Artikulation waren und nicht hauptsäch
lich als Frauenzeitschriften gedacht waren. Nicht die Familie und somit auch nicht der 
auch noch für viele MonistInnen primär weibliche Bereich des Privaten liegen im Fokus 
der Zeitschriftenartikel, sondern der Krieg und seine öffentlichen gesellschaftlichen 
Folgen. 

Die Monistischen Monatshefte veröffentlichten 1922 einen ausführlichen Artikel zum 
Sittlichkeitsthema der Verhütung. Er stammt von Helene Stöcker. Stöcker berichtet über 
den fünften Internationalen Kongress für Geburtenregelung in London.235 Auf diesem 
sei besprochen worden, dass chemische Verhütung von dem Ärztekongress nicht als 
Schwangerschaftsabbruch angesehen werde.236 Das treffe sowohl auf moralischer als 
auch auf physiologischer Ebene zu. Stöcker lobt die damit unterstützte »bewußte[!] Ge
staltung der Fortpflanzung«237 und verurteilt die »unfruchtbare Fruchtbarkeit«238. Diese 
gehe mit einer mangelnden Verhütung und Sexualaufklärung einher und verursache 
die schnelle Verbreitung von Geschlechtskrankheiten und sozialen Missständen durch 
große Familien in Armut und sei somit am Ende kontraproduktiv für die Bevölkerungs
entwicklung.239 In ihrem Artikel lobt Stöcker die Geburtenkontrolle durch Verhütung. 
Die monistischen Zeitschriften rezipierten die spätere Debatte um die Abtreibung als 

233 Vgl. hierzu und zum Folgenden ebd., S. 339–341. 
234 Ebd., S. 341. 
235 Vgl. hierzu und zum Folgenden Stöcker, Helene, Rundschau: Rassenhygiene, in: Monistische Mo

natshefte. Monatsschrift für wissenschaftliche Weltanschauung und Lebensgestaltung 7 (1922), 
Heft 11, November 1922, Paul Hartung Verlag: Hamburg 1922, S. 355–357. 

236 Vgl. hierzu und zum Folgenden ebd., S. 355. 
237 Ebd., S. 356. 
238 Ebd., S. 357. 
239 Ein Kurzartikel aus dem Jahr 1926 gibt einen tieferen Eindruck von der praktischen Motivation der 

MonistInnen, soziale Hygiene zu unterstützen. Denn beengte Wohnverhältnisse begünstigten die 
Übertragung von Infektionskrankheiten. So sei es eine soziale Maßnahme, die Wohnverhältnisse 
wirtschaftlich schwacher Familien zu verbessern. (Vgl. hierzu und zum Folgenden M. K., Kreuz und 
quer durch den Kulturkampf. Die Wohnungsnot als Sexualproblem, in: Monistische Monatshefte. 
Monatsschrift für wissenschaftliche Weltanschauung und Lebensgestaltung 11 (1926), Heft 3, März 
1926, Hamburger Verlag: Hamburg 1926, S. 127f.) So komme man dem Ziel einer gesünderen Ge

https://doi.org/10.14361/9783839476413-002 - am 14.02.2026, 11:42:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Frauen im Umfeld des Monistenbunds – theoretisches Frauenbild 109 

Mittel der Geburtenkontrolle stärker als die Diskussion um die Verhütung. In der Ab
treibungsdebatte kommen in den monistischen Artikeln beide Meinungslager zu Wort. 
Bei aller Gemeinsamkeit auf dem Gebiet der monistischen Kulturtheorie scheiden sich 
an der Frage nach der Legalisierung des Schwangerschaftsabbruchs die monistischen 
Geister. Dabei nehmen die MonistInnen das Problem der Schwangerschaftsabbrüche 
im Rahmen der Geburtenkontrolle als gesamtgesellschaftliches Thema wahr.240 Sowohl 
AbtreibungsgegnerInnen als auch BefürworterInnen einer Lockerung des Abtreibungs
verbots werden rezipiert oder legen ihre Meinung selbst in Artikeln dar. So stellt O. 
Kaschel in einem Artikel von 1925 verschiedene Argumente für und wider eine Aufhe
bung der Strafparagraphen gegen den Schwangerschaftsabbruch vor.241 Dabei kritisiert 
er die von den AbtreibungsbefürworterInnen vorgetragenen praktischen Argumente. 
Die Legalisierung des Eingriffs befreie die Frauen erstens nicht vom gesellschaftlichen 
und biologischen Zwang zur Schwangerschaft und schränke auch nicht die gefährli
chen Schwangerschaftsabbrüche ein, die nicht medizinisch ausgebildete Menschen 
in unhygienischer Weise ausführten, denn der Großteil der Frauen werde nicht zur 
Schwangerschaft gezwungen und die Lösung eines Missstands wie dem der illegalen 
Abtreibungen könne man nicht mit der Legalisierung einer Straftat erkaufen. Kaschel 
will den damaligen Status Quo des Strafgesetzes beibehalten, da er die philosophische 
Frage nach dem Beginn des Lebens dahingehend beantworte, dass das Leben mit dem 
Zeitpunkt der Befruchtung beginne und den Schwangerschaftsabbruch als »Tötung des 
Ungeborenen«242 ansehe. Kaschel schreibt seinen Artikel auch als Antwort auf einen 
Artikel von Ernst Weithaas aus demselben Jahr. In diesem beschreibt Weithaas das 
Abtreibungsverbot in Paragraph 218, 219 und 220 des Strafgesetzbuchs als Gesetz zum 

samtbevölkerung näher. Dies ist auch ein Argument der wenigen Abtreibungsgegner unter den 
MonistInnen, die soziale Maßnahmen einer Legalisierung der Abtreibung vorzogen. 

240 In einem Kurzartikel schreibt Seber, dass die Frauen einerseits auf Grund der Sexualmoral und 
Einstellung der Geburtenkontrolle der Kirche Opfer dieser seien und andererseits dennoch deren 
getreue Stützen. (Vgl. hierzu und zum Folgenden Seber, Rundschau: Sexualreform, in: Monisti

sche Monatshefte. Monatsschrift für wissenschaftliche Weltanschauung und Lebensgestaltung 13 
(1928), Heft 10, Oktober 1928, Hamburger Verlag: Hamburg 1928, S. 351–358, hier S. 351–353.) Doch 
die Abtreibung sei deshalb keineswegs nur ein Frauenproblem. Vielmehr sei es auf Grund der Risi
ken kinderreicher Familien ein die ganze Gesellschaft betreffendes »Kulturproblem« (Ebd., S. 351.). 
So erhöhe eine Vielzahl an Kindern bei wirtschaftlich schwachen Familien neben dem Risiko indi
vidueller Verelendung auch die Gefahr »schwerste[r] Gesellschaftsschäden« (Ebd., S. 352.). Diese 
definiert er in rassenhygienischer Weise mit dem »Rassenselbstmord[…]« (Ebd.) durch Überbe
völkerung, die Nahrungsmittelknappheit und Armut verursache und die Volksgemeinschaft wirt
schaftlich und sozial schwäche. Die MonistInnen erkennen die allgemeine Relevanz des haupt
sächlich Frauen betreffenden Themas der Abtreibung in ihren Artikel an, jedoch oft nur auf Grund 
der sozialhygienischen monistischen Ideologie. Nur wenige der AutorInnen schreiben um der 
Frauen Willen über das Thema. So nennt selbst Helene Stöcker die Furcht vor Armut in der Ge
sellschaft als Grund dafür, dass sie Verhütungsmaßnahmen unterstützt. Dieses Argumentations

muster ist jedoch auch mit dem monistischen Charakter des Mediums zu begründen, das hier un
tersucht wird. 

241 Vgl. hierzu und zum Folgenden Kaschel, O., Die Paragraphen 218 und 219, in: Monistische Monats

hefte. Monatsschrift für wissenschaftliche Weltanschauung und Lebensgestaltung 10 (1925), Heft 
8, August 1925, Hamburger Verlag: Hamburg 1925, S. 310–315, hier S. 310–313. 

242 Ebd., S. 312. 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-002 - am 14.02.2026, 11:42:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


110 Jasmin Jutta Wieloch: Frauen in der freireligiösen Reformbewegung 

»Mutterschaftszwang«243, welches nur auf Grund des »mittelalterliche[n] Dogmen
geist[s]«244 des Gesetzes noch immer bestehe und sogar den Versuch der Abtreibung 
unter Strafe stelle.245 Hier schwingt auch der Vorwurf mit, an alten kirchlich bestimmten 
Normen festzuhalten, die die Abtreibung mit einer theologischen Begründung jahrhun
dertelang ablehnten. Thomas Hartwig schlägt sich in seinem ausführlichen Kommentar 
zur Debatte um die Abschaffung des Abtreibungsverbots noch weiter auf die Seite der 
BefürworterInnen dieser. Er fordert die Legalisierung der eugenischen und der sozialen 
Indikation für die Abtreibung.246 Dies begründet er mit dem sozialhygienischen Argu
ment, dass es ein »Verbrechen«247 sei, Kindern ein Leben in Armut und mit Krankheiten 
zuzumuten. Dieser letzte Argumentationsstrang ist deutlich kulturtheoretisch moti
viert, zumal Hartwig davon ausgeht, mit seiner eugenischen Ansicht dem »Interesse 
der Menschheit«248 zu dienen. Auch auf der jährlichen Hauptversammlung des Monis
tenbunds besprachen die Teilnehmenden das Thema der Abtreibungslegalisierung. So 
schreibt A. Franck in einem Artikel über die Diskussion auf der Versammlung besonders 
über die Ausführungen Knacks in seinem Vortrag.249 Dieser spreche sich für eine aus 
seiner Sicht wissenschaftlich begründete und planmäßige Geburtenregelung aus. Folg
lich ist er für die Legalisierung der Abtreibung. Die Wissenschaftlichkeit bestehe dabei 
in den folgenden beiden Zielen: Erstens sei das ökonomische Ziel die »Anpassung der 
Gesamtzahl der Menschen an die sozialen Bedürfnisse, insbesondere an die Arbeits- und 
Existenzmöglichkeiten der Gesellschaft«250. Hier findet sich die sozialhygienische Kom
ponente. Als zweites Ziel führe Knack die »bewußte Menschenzüchtung, Eugenik«251 
an. Diese Forderung ist rassenhygienisch motiviert. Knacks Ausführungen haben laut 
Franck auf der Versammlung »nur Zustimmung und Ergänzung gefunden«252. Aus 
seinem Artikel geht hervor, dass auch Franck Knacks kulturtheoretische Argumente un
terstützt. Folglich führten die MonistInnen den Diskurs nicht nur in den monistischen 
Zeitschriften, sondern auch auf monistischen Versammlungen intensiv.253 

243 Weithaas, Ernst, Mutterschaftszwang oder Sozialpolitik?, in: Monistische Monatshefte. Monats

schrift für wissenschaftliche Weltanschauung und Lebensgestaltung 10 (1925), Heft 4, April 1925, 
Hamburger Verlag: Hamburg 1925, S. 143–145, hier S. 143. 

244 Ebd. 
245 Vgl. hierzu und zum Folgenden ebd. 
246 Vgl. hierzu und zum Folgenden Hartwig, Thomas, Bevölkerungspolitik und Geburtenregelung, in: 

Monistische Monatshefte. Monatsschrift für wissenschaftliche Weltanschauung und Lebensge
staltung 10 (1925), Heft 8, August 1925, Hamburger Verlag: Hamburg 1925, S. 315–322, hier S. 321. 

247 Ebd. 
248 Ebd. Hartwig tritt explizit für die »Rassenverbesserung (Eugenik)« (Ebd.) ein. 
249 Vgl. hierzu und zum Folgenden Franck, A., Geburtenregelung und Menschenökonomie, in: Monis

tische Monatshefte. Monatsschrift für wissenschaftliche Weltanschauung und Lebensgestaltung 
10 (1925), Heft 10, Oktober 1925, Hamburger Verlag: Hamburg 1925, S. 423–428, hier S. 423–425. 

250 Ebd., S. 424. 
251 Ebd. 
252 Ebd., S. 423. Diese Beobachtung mag jedoch auch von der Übereinstimmung beeinflusst sein, die 

Franck in der Meinung Knacks mit seiner eigenen sieht. 
253 Knacks Meinung wird auch in einem Kurzartikel über die im darauffolgenden Jahr stattfinden

de Hauptversammlung des DMB deutlich: Er habe sich öffentlich gegen eine Vereinnahmung sei
ner Person für die Bestrafung der nicht von Ärzten durchgeführten Schwangerschaftsabbrüche ge
wehrt und stelle klar, dass er auf Grund sozialhygienischer Gründe und namentlich der »Gefahr von 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-002 - am 14.02.2026, 11:42:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Frauen im Umfeld des Monistenbunds – theoretisches Frauenbild 111 

Die Stimme der Vernunft diskutiert den sittlichkeitstheoretischen Aspekt der Abtrei
bungserlaubnis. P. Martell ist 1932 für eine ethisch verantwortbare leichte Lockerung 
des Abtreibungsverbots, die darin bestehen solle, die soziale Indikation bei Abtreibun
gen in das Strafgesetzbuch aufzunehmen.254 So gebe es weniger uneheliche Kinder, die 
das Sozialsystem belasteten. Martell stellt die Diskussion um die Einführung der sozia
len Indikation multidimensional dar. Er stellt klar, dass die Ärzteschaft sich auf Grund 
der ethischen Verantwortung durch die Durchführung von Aborten und deren physi
sche und psychische Auswirkungen auf die behandelten Frauen nicht einig ist, ob sie 
für oder gegen die soziale Indikation ist. Andererseits sei die katholische Kirche strikt 
gegen eine gesetzlich verankerte soziale Indikation für Abtreibungen.255 Sie hatte hier
zu einerseits den Glaubensgrund, dass ungeborenes Leben nicht getötet werden dürfe, 
und außerdem befürchtete sie, dass die sittliche Eheordnung durch eine erleichterte Ab
treibungsordnung erschüttert werde, da so auch außerehelicher Geschlechtsverkehr oft 
ohne sichtbare Folgen bliebe und risikoloser praktiziert werden könne. Martell hinge
gen geht als monistischer Autor von seinen gesellschaftlichen Beobachtungen und sei
ner Weltanschauung aus, dass die Gesellschaft sich höherentwickle. Er befürwortet die 
soziale Indikation, um Frauen vor riskanten illegalen Abtreibungen durch unausgebilde
te »Pfuscher[…]«256 zu schützen und die wirtschaftliche Stabilität und somit aus seiner 
Sicht auch die soziale Gesundheit der Familien und Frauen aufrechtzuerhalten. Denn 
ungewollte Kinder stürzten Familien oft in finanzielle Nöte und schadeten damit auch 
der Gesellschaft in finanzieller Sicht auf Grund der staatlichen Hilfsverpflichtungen und 
aus sozialer Sicht auf Grund der negativen sozialen Folgen von Armut.257 Martell trägt 
seine Forderung vorsichtig vor, weil die gesellschaftliche Meinung hierzu uneinheitlich 
war, indem er fordert, dass der Nachweis der wirtschaftlich-sozialen Indikation erfol
gen müsse und die Abtreibung in den ersten drei Schwangerschaftsmonaten stattfinden 
müsse. 

Auch H. Schmidt tritt in seiner Buchrezension im selben Heft wie Martell dafür ein, 
die soziale Indikation für die Abtreibung einzuführen. Er empfiehlt ein Buch über die 
Erfahrungen einer Ärztin mit Erfahrungen über verzweifelte Frauen, die um eine Ab
treibung bitten, um die Sensibilität dafür zu erhöhen, dass die Zulassung der sozialen 

Tod und Siechtum der Frauen bestimmter Bevölkerungsschichten« (o. A., Kreuz und quer durch 
den Kulturkampf. Zur Frage der Geburtenregelung, in: Monistische Monatshefte. Monatsschrift 
für wissenschaftliche Weltanschauung und Lebensgestaltung 11 (1926), Heft 1, Januar 1926, Ham

burger Verlag: Hamburg 1926, S. 47f., hier S. 48.) die strafrechtliche Verfolgung von Abtreibungen 
grundsätzlich ablehne und vor allem soziale Maßnahmen wie eugenische Beratungsstellen der 
Geburtenregelung zuträglich seien. (Vgl. ebd., S. 47f.) 

254 Vgl. hierzu und zum Folgenden Martell, P., Zum Problem des Paragraphen 218, in: Stimme der Ver
nunft. Monatshefte für wissenschaftliche Weltanschauung und Lebensgestaltung 17 (1932), Heft 7, 
Juli 1932, Hamburger Verlag: München 1932, S. 205–208, hier S. 206f. Bisher gebe es auf Grund des 
Artikels 218 des Strafgesetzbuchs mit der absoluten medizinischen Indikation nur eine Indikation 
für die straffreie Vornahme eines Schwangerschaftsabbruchs: Die akute Bedrohung des Lebens 
der werdenden Mutter. (Vgl. ebd., S. 205.) 

255 Vgl. ebd., S. 205. 
256 Ebd., S. 206. 
257 Vgl. hierzu und zum Folgenden ebd., S. 206f. 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-002 - am 14.02.2026, 11:42:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


112 Jasmin Jutta Wieloch: Frauen in der freireligiösen Reformbewegung 

Indikation notwendig ist.258 Zwei der einzigen drei sittentheoretischen Einträge der von 
1932 bis 1933 erschienenen Zeitschrift beschäftigen sich also in einstimmiger Weise mit 
der Lockerung des Abtreibungsverbots. Der dritte Artikel stellt einige sexualtheoretische 
Bücher vor. Diese forderten den Aufbruch der kriegsverklärenden medialen Öffentlich
keit zu Gunsten eines differenzierten Bilds der Sexualität während des Kriegs.259 So er
kläre ein Werk des Sexualtheoretikers Hirschfeld, »wie entsittlichend der Krieg auf die 
Menschen gewirkt hat«260. Es zeige auch auf, wie die Frontprostitution den »Grundstein 
für die gefährliche Verbreitung der Geschlechtskrankheiten gelegt«261 habe. Es brauchte 
nach Kriegsende ein Jahrzehnt, um diese kriegskritische Rezension in einer führenden 
deutschsprachigen monistischen Zeitschrift zu veröffentlichen. 

Es fällt auf, dass die monistischen Zeitschriften die verstärkte Verbreitung von Ge
schlechtskrankheiten durch den Krieg sowohl zur Kriegszeit als auch in der Zeit danach 
nicht sehr thematisierten. Ebenso überrascht die Abnahme von Frauen betreffenden 
Themen nach dem Ersten Weltkrieg. Anscheinend war für viele Monisten die Frauen
emanzipation zu Kriegszeiten nur ein zweitrangiges Thema und nach dem Krieg durch 
die Einführung des Frauenwahlrechts und die kriegsbedingte Frauenarbeit bereits erle
digt und kein Punkt mehr, den man aus monistischer Perspektive argumentativ gegen 
die Kirche und deren Moralvorstellungen verwenden konnte. Das Mittel zum Zweck der 
Denunzierung des weltanschaulichen Feinds war nach 1918 verbraucht, da eine weiter
gehende sittliche und allgemeine Emanzipation der Frauen den eigenen monistischen 
Geschlechtervorstellungen gefährlich geworden wäre. Frauen arbeiten schließlich auch 
im monistischen Gesellschaftsbild als Mütter an der Weiterentwicklung der Gesellschaft 
durch Nachwuchs mit. Die sittentheoretischen Artikel der Zeitschriften fokussierten 
sich zunehmen auf das aus monistischer Sicht der sozialen Hygiene wichtige Thema der 
Empfängnisverhütung und der Abtreibung und andere aus Sicht der Frauenbewegung 
wichtige Themen wie die Prostitution wurden immer unwichtiger. 

Dabei berichteten mit Schreiber, Stöcker und Jannasch wieder diejenigen Frauen aus 
der Untersuchungsgruppe aus Kapitel 3 über die Sittlichkeitsvorstellungen in den mo
nistischen Zeitschriften, die ohnehin bereits publizistisch und politisch aktiv waren, ob 
in anderen Zeitschriften oder in den monistischen Zeitschriften. Dabei legten sie den Fo
kus nicht immer auf die sittliche Benachteiligung von Frauen, sondern oft auch auf die 
sittlichere Erziehung der Gesellschaft zu mehr sozialer Hygiene im Allgemeinen. Nur 
Adele Schreiber und teilweise auch Helene Stöcker betonten immer wieder, dass auch 
und explizit Männer sexuelle Kontakte außerhalb der Ehe oder der festen Partnerschaft 
vermeiden sollten, um sexuell übertragbare Krankheiten und ungewollte Schwanger
schaften zu reduzieren. 

258 Vgl. hierzu und zum Folgenden Schmidt, H., Vom Büchertische: Dr. Else Kienle. Frauen, in: Stimme 
der Vernunft. Monatshefte für wissenschaftliche Weltanschauung und Lebensgestaltung 17 (1932), 
Heft 7, Juli 1932, Hamburger Verlag: München 1932, S. 232. 

259 Vgl. hierzu und zum Folgenden Baege, Bruno, Moderne Sexualwissenschaft, in: Stimme der Ver
nunft. Monatshefte für wissenschaftliche Weltanschauung und Lebensgestaltung 17 (1932), Heft 
12, Dezember 1932, Hamburger Verlag: München 1932, S. 377–382, hier S. 379. 

260 Ebd. 
261 Ebd. 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-002 - am 14.02.2026, 11:42:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Frauen im Umfeld des Monistenbunds – theoretisches Frauenbild 113 

2.7 Zwischenfazit: Die theoretischen Zuschreibungen an Frauen im DMB 

Das Frauenbild der AutorInnen der untersuchten Zeitschriften ist keineswegs homogen. 
Es lassen sich drei ideologische Lager erkennen: Einige AutorInnen traten für die Neu
ordnung der Geschlechterzuschreibungen ein und auch dafür, Frauen als eigenständige 
Wesen zu definieren. Das zweite Lager formt sich aus den TraditionalistInnen, die Frau
en weiterhin ausschließlich die Aufgaben als Mutter und Hausfrau zuschreiben wollten 
und die die Frau weiterhin im familiär-privaten Bereich verorteten. Drittens diskutier
ten die Unentschlossenen nicht explizit ihr Frauenbild. Sie dachten jedoch über die ge
sellschaftlichen Auswirkungen der Geschlechterzuschreibungen nach und stellten in der 
Auseinandersetzung mit der Diskussion um ein weibliches soziales Dienstjahr für die 
Gesellschaft fest, dass auch Männer einer sozialen Erziehung bedürften. Das Kapitel be
antwortet die Anfangsfrage negativ: Die monistischen AutorInnen unterstützten tradi
tionelle dualistische Geschlechterbilder weiterhin, jedoch im Gegensatz zu den katho
lischen AutorInnen mit naturrechtlichen anstatt mit religiösen Argumenten. Selbst die 
ReformerInnen unter den AutorInnen hatten grundsätzlich weiterhin ein dualistisches 
Geschlechterbild, auch wenn sie Frauen emanzipieren wollten. Jedoch emanzipierten sie 
sich durch ihre Beteiligung an der öffentlichen monistischen Diskussion um Frauen in 
den Zeitschriften. 

Diese Befunde passen zu deren praktischen Folgen für Themen der weiblichen 
Emanzipation oder Nichtemanzipation im Privaten und Öffentlichen. Zu den Ge
schlechterbildern der AutorInnen kommen noch monistische naturwissenschaftliche 
Elemente der Weltanschauung hinzu. So spielt die soziale Hygiene eine wichtige Rolle 
in deren Bewertung der Erwartungen an Frauen innerhalb der monistischen Gesell
schaft. Die AutorInnen wollten die deutsche Gesellschaft monistischer machen. Sie 
verfolgten in monistischer Weise eine Höherentwicklung der Gesellschaftskultur, wozu 
verstärkt die ›besten Gene‹ weitergegeben werden müssten. Diese Kulturtheorie nimmt 
Frauen vor allem in ihrer Aufgabe als Mütter wahr. Im Privaten hielten alle AutorInnen 
deshalb an der Ehe fest. Zwar wollten sie die Lebensform monistischer gestalten und 
die Konvenienzehe zu Gunsten der Liebesehe abschaffen, doch lehnten sie die Ehe an 
sich trotz ihrer kirchlich-religiösen Verankerung nicht ab. Sie gingen davon aus, dass 
die monistische Liebesehe naturwissenschaftlich begründet sei. Dabei bezogen sich die 
MonistInnen auf den eugenischen Gedanken, dass auf Grund chemischer körpereigener 
Prozesse nur Menschen zusammenfänden, die auch guten Nachwuchs im eugenischen 
Sinn produzierten. Sie sahen die Zeugung von Nachwuchs als wichtig für den Fortbe
stand der Kultur an und deshalb als Pflicht für alle Frauen und Männer. So veränderten 
auch die MonistInnen das Frauenbild im privat-familiären Bereich nicht grundsätzlich, 
da sie Frauen in erster Linie als Mütter und Ehefrauen ansahen. 

Im öffentlichen Bereich verschärfte sich die Diskussion um ein verändertes Frauen
bild in der Debatte um Frauenerwerbsarbeit und es bildeten sich zwei Lager: Die Befür
worterInnen weiblicher Erwerbsarbeit betonten, man müsse Frauen die Chance geben, 
sich als systemrelevante StaatsbürgerInnen bewähren zu können, die sich während des 
Kriegs durch den Mangel an männlichen Arbeitskräften bereits ergeben habe. Frauen 
könnten laut ihnen die Aufgaben der Männer verantwortlich erledigen und dadurch kön
ne ihnen auch nach dem Krieg kein Zugang zum Arbeitsmarkt mehr verwehrt werden. 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-002 - am 14.02.2026, 11:42:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


114 Jasmin Jutta Wieloch: Frauen in der freireligiösen Reformbewegung 

Die GegnerInnen lehnten weibliche Erwerbsarbeit strikt ab und sahen die Kriegssituati
on nur als leidige Ausnahme und Gefahr für die alten Geschlechterzuschreibungen an, da 
Frauen durch den Arbeitskräftemangel ihren eigentlichen häuslichen Platz oft gezwun
genermaßen gegen den öffentlichen Arbeitsplatz eintauschten. 

Bemerkenswert ist hier, dass die Verbesserung der Frauenbildung in den Zeitschrif
ten keine Rolle spielte und die von einigen AutorInnen geforderte Bildungsreform keine 
Nachteile der Frauen in der Bildung abbauen wollte, sondern lediglich gegen den kirch
lichen Einfluss auf das Schulsystem und die Unterrichtsinhalte vorgehen wollte. Dabei 
ist Bildung die Voraussetzung für Erwerbsarbeit. Es ist jedoch zu bemerken, dass die 
meisten der monistischen AutorInnen selbst sehr gebildet waren, wie aus den Kurzvor
stellungen der MitarbeiterInnen der Zeitschriften hervorgeht, und dass auch ihre Leser
schaft eher gebildet war. 

Betrachtet man den Rückschluss der Zuschreibungen an Frauen auf die Sittenlehre 
und die Bedeutung, die die Frauenbilder für das öffentliche und private Leben der Frauen 
hatten, so wird eines klar: Für die meisten AutorInnen waren die Vorstellungen, wie eine 
Frau am besten leben sollte, rein monistisch geprägt und drehten sich fast ausschließ
lich um die soziale Hygiene und um die Rassenhygiene. Das einzige weibliche Thema 
in diesem Zusammenhang ist die vor allem von Helene Stöcker vorgetragene Forderung 
nach mehr Unterstützung für alleinerziehende Mütter. Doch selbst für Stöcker und Ade
le Schreiber war klar, dass die Änderung des Frauenbilds vor allem an der Meinung der 
Frauen über sich selbst hänge. Frauen müssten ihre eigenen Selbstkonzepte ändern und 
sich selbst emanzipieren, bevor Männer auf die Idee kämen, ihre Geschlechterkonzepte 
zu verändern. 

Zusammenfassend wird durch die Analyse der Zeitungsartikel klar, dass sich vor 
allem weibliche Autorinnen im Monistenbund für Frauen betreffende Themen und 
die Aufwertung der Sicht auf Frauen und deren Handlungsspielräume interessierten. 
Ihre Aufwertung hielt jedoch in den Bereichen Sittlichkeit und vor allem Bildung und 
selbst im Bereich der weiblichen Erwerbsarbeit teilweise noch an den traditionellen 
Geschlechterzuschreibungen fest, die die Frau primär als Ehefrau und Mutter wahr
nehmen. Einen wichtigen Beitrag hierzu trägt die monistische Kulturtheorie bei. Diese 
drückt sich in praktischer Weise in der Idee der sozialen Hygiene und der Forderung 
nach vielen Nachkommen aus. Hierzu müssen Frauen vor allem als Mütter eingestuft 
werden. Andernfalls verliert die Rassenhygiene ihre Zielgruppe: Verheiratete Paare, 
die laut den gesellschaftlichen Sitten zu Beginn des 20. Jahrhunderts legitime Kinder 
zeugen konnten, tendierten durch die Beschränkung der Sexualität auf die Ehe weniger 
zu wechselnden GeschlechtsverkehrpartnerInnen und verbreiteten somit auch weniger 
sexuell übertragbare Krankheiten. Durch das Reframing der Liebe von der romantischen 
Liebe zur naturwissenschaftlich erklärbaren Auslösung romantischer Liebe werden die 
traditionellen Erwartungen an Frauen in Haeckels Kulturtheorie eingebunden und 
durch den Eugenikgedanken in ein monistisches Frauenbild gedrängt, das laut einigen 
Monistinnen zwar emanzipierter sei als das christliche Frauenbild, welches jedoch 
in Wirklichkeit die religiöse Begründung der Fortpflanzungspflicht lediglich durch 
eine naturwissenschaftlich untermalte, monistische Eugenikideologie ersetzt. So ver
pflichteten auch die monistischen AutorInnen Frauen in ihrer religiösen monistischen 
Ideologie unter dem Deckmantel der Naturwissenschaften zur Mutterschaft und zur 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-002 - am 14.02.2026, 11:42:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Frauen im Umfeld des Monistenbunds – theoretisches Frauenbild 115 

Ehe. Die Frauenbewegung hat die Zeitschriften des DMB zwar genauso wie die monis
tische Eugenik als Vehikel für eine scheinbare naturwissenschaftliche Begründung der 
weiblichen Emanzipation genutzt, doch viele der AutorInnen traten nicht primär für 
mehr Frauenrechte und eine stärkere Vertretung der Frauen im öffentlichen Bereich 
als gleichberechtigte Staatsbürgerinnen ein. Vielen AutorInnen war ihre monistische 
Religion und ihr Fokus auf kultureller Höherentwicklung wichtiger als das Frauenbild 
zu modernisieren oder Frauen in Erwerbsarbeit zu emanzipieren. Geschlechterbilder, 
Ehevorstellungen und Fortpflanzung: In diesen Bereichen kommen die monistischen 
Artikel zu ähnlichen Ansichten wie ihre weltanschaulichen GegnerInnen aus der katho
lischen Frauenbewegung, wie im nächsten Unterkapitel am Beispiel des Katholischen 
Deutschen Frauenbunds gezeigt wird. Beide Lager kamen mit unterschiedlichen Be
gründungen zu sehr ähnlichen Forderungen bezüglich der Situation von Frauen im 
Deutschland des endenden 19. und des ersten Drittels des 20. Jahrhunderts. 

Es bleibt zu klären, ob die in den monistischen Zeitschriften veröffentlichenden 
Frauen den Monismus und seine Publikationsorgane für ihre Frauenbewegung nutzen 
konnten. Hierzu sind die Frauen in zwei Lager einzuteilen: Erstens gibt es Autorinnen, 
die primär Monistinnen waren. Sie unterstützten die monistische Sittlichkeitslehre, 
betonten dabei die weibliche Pflicht zu Mutterschaft entsprechend der monistischen 
Kulturtheorie, lobten weibliche Emanzipation von kirchlichem Einfluss und deren 
Folgen für die Erziehung der Kinder und standen aber zugleich der weiblichen Erwerbs
arbeit skeptisch gegenüber und setzten sich naheliegenderweise aus demselben Grund 
auch nicht in besonderer Weise für die Angleichung der weiblichen Bildung ein. Sie 
hielten an dem Bild der monistischen Familie fest, die aus einem verheirateten Ehepaar 
mit vielen Kindern besteht und in der die Ehefrau nicht arbeitet. Dieser ersten Gruppe 
der eingefleischten Monistinnen steht die Gruppe der Frauenrechtsaktivistinnen ent
gegen, die wie Helene Stöcker teilweise sogar ihre eigenen Vereine zur Verbesserung 
der Situation arbeitender oder alleinerziehender Frauen sowie ihre eigenen Publika
tionsorgane gründeten und wie auch Adele Schreiber somit die Langzeitperspektive 
einer grundlegenden Veränderung der Geschlechterzuschreibungen hatten. Zwar 
meinten die Frauen der zweiten Gruppe hier keine Veränderung im Sinne der heute 
oft angestrebten vollkommenen Parität in den Bereichen Haushalt, Bildung, Arbeit 
und Geschlechterzuschreibungen, doch die Sphären von Privatem und Öffentlichem 
sollten auf lange Sicht laut Schreiber und Stöcker ganz für beide Geschlechter geöffnet 
werden. Mit dieser Perspektive standen die beiden Autorinnen über weite Strecken der 
Zeitschriften allerdings fast allein da. 

Die erste Gruppe konnte Frauen betreffende Themen sehr gut für ihr Ziel nutzen, 
Frauen für den Monismus und den DMB zu rekrutieren. Die zweite Gruppe sah ihre For
derungen oft nur durch sich selbst in den Zeitschriften vertreten und konnte vor allem 
in dem praktischen Bereich der Erwerbsarbeit nicht mit der Unterstützung der ganzen 
MonistInnenschaft rechnen, zumal die Langzeitperspektive einer finanziell eigenstän
digen Frau sich mit zunehmenden Frauenrechten und der zunehmenden weiblichen Er
werbsarbeit durch den Ersten Weltkrieg immer stärker von dem monistischen Bild der 
selbstständigen Ehefrau und Mutter, die vornehmlich im privaten Bereich agiert, ent
fernte. 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-002 - am 14.02.2026, 11:42:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


116 Jasmin Jutta Wieloch: Frauen in der freireligiösen Reformbewegung 

Die Frauenrechtsaktivistinnen nutzten die mediale Plattform, die der Monistenbund 
ihnen bot, um ihre öffentliche Reichweite und somit ihre öffentliche Agency noch wei
ter zu erhöhen und auch in monistischen Reformkreisen ihre frauenemanzipatorischen 
Ideen zu verbreiten und dadurch mehr öffentlichen Einfluss zu erhalten. 

Folglich zeichnet sich wie im dritten Kapitel auch hier bei der Analyse der monis
tischen Zeitschriften in der Frauenfrage eine Teilung der AutorInnen ab, diesmal eine 
Zweiteilung in MonistInnen und Frauenrechtsaktivistinnen. Dabei ist auffällig, dass nur 
die Frauen im Monistenbund, die stark in der Frauenbewegung aktiv waren, auch ent
schieden für die dauerhafte Verbesserung der weiblichen Erwerbsarbeit und mehr ge
schlechtliche Gleichberechtigung in der Ehe eintraten. Adele Schreiber und Helene Stö
cker sind die einzigen Frauen von den zwölf Monistinnen, zu denen genügend Material 
für eine ertragreiche Kollektivbiografie vorhanden war, die die monistischen Zeitschrif
ten nutzten, um einerseits sich selbst öffentlich zu emanzipieren, indem sie publizisti
scher noch sichtbarer wurden, und um zweitens Frauen gesellschaftlich zu emanzipie
ren, indem sie nicht starr an den traditionellen Zuschreibungen an Frauen festhielten, 
die viele MonistInnen immernoch verteidigten – auch in den untersuchten Zeitschrif
ten. Die meisten weiblichen Autorinnen der Zeitschriften konstituierten sich als Monis
tinnen. Nur wenige Autorinnen sahen sich selbst als Frauenrechtsaktivistinnen und ta
ten dies durch ihren Zuspruch für die Neue Ethik kund, indem sie ihre gesamten Arti
kel stets auf der Neuen Ethik als moralischer Grundlage aufbauten oder in ihren Artikel 
erwähnten, wie der Bund für Mutterschutz seine Sicht auf die Fragen über Frauen be
gründete. 

Die beiden Frauen, die sich in dieser Weise offensichtlich als Frauenrechtsakti
vistinnen zeigten, waren Schreiber und Stöcker. Sie nutzten ihre ›Sprechlizenz‹ in 
den monistischen Zeitschriften, um Frauen auf einer breiteren, öffentlichen, gesell
schaftlichen Ebene zu erreichen. Die Arbeit spricht von Sprechlizenzen, da sie dabei 
immer wieder die Gemeinsamkeiten ihrer Ideen mit dem Monismus zum Thema in 
ihren Artikeln machten. Das war auch notwendig, bedenkt man, dass keine einzige 
Frau in den monistischen Zeitschriften über Naturwissenschaften oder allgemeine 
philosphische oder monistisch-philosophische Fragen schrieb. Frauen schrieben nur 
über Frauen. Zwar waren das nicht nur ›Frauenthemen‹ in dem Sinne, dass sie nur von 
Frauen besprochen wurden, denn auch Männer schrieben Artikel zu diesen Themen. 
Vielmehr waren es Frauen betreffende Themen. Die monistische Redaktion entschied 
genau, welche Artikel sie druckte, wobei sie immer nur Artikel von Frauen druckte, die 
über Frauen schrieben, obwohl Stöcker und andere Autorinnen auf Grund ihrer Studien 
auch zu Artikeln über andere Themen qualifiziert gewesen wären. Zudem schien ihr die 
Monismustreue der Autorinnen ein wichtiges Auswahlkriterium gewesen zu sein. 

Der Monistenbund förderte die Frauenrechtsaktivistinnen, die den Beruf als politi
sche Aktivistin über ihr Familienleben stellten und teilweise wie Stöcker keine Ehefrau 
oder Mutter waren, in ihrer publizistischen Erwerbsarbeit. Es war Stöcker selbst, die 
schon wie delle Grazie die Erwartungen an sie als Frau, Mutter und Ehefrau zu sein, für 
ihren Beruf aufbrach. Delle Grazie tat das – wie Kapitel 3.9 zeigt – für ihre künstleri
sche Karriere, während Stöcker es für ihre publizistische Karriere tat. Nicht umsonst 
wies sich Stöcker in ihren Artikeln oft mit ihrem Doktortitel aus, um zu zeigen, dass sie 
eine ernstzunehmende Wissenschaftlerin war, die in gesellschaftlichen und philosophi

https://doi.org/10.14361/9783839476413-002 - am 14.02.2026, 11:42:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Frauen im Umfeld des Monistenbunds – theoretisches Frauenbild 117 

schen Fragen mitreden durfte. Und diese Frauen, die die Erwartungen an sie bewusst 
entäuschten, unterstützte der Monistenbund, indem er Stöcker eine Publikationsplatt
form bot und delle Grazies berufliches Netzwerk ausweitete. Doch er tat es nur in dem 
Rahmen, in dem es auch für die Verbreitung der monistischen Ideen zuträglich war. Das 
sieht man an den zahlreichen Zurückweisungen, die politisch aktive Frauen von Seiten 
der Monisten erdulden mussten und die das dritte Kapitel aufspürt: Daran, dass Ost
wald es ablehnte, einen Vortrag für den Bund für Mutterschutz zu halten und dass die 
monistischen Zeitschriften eine stärkere Einbindung von Altmann-Bronn in die Redak
tion ablehnten. Wichtig ist hier, dass die Frauenrechtsaktivistinnen ihre eigene Lebens
führung nie als Ideal weiblicher Lebensführung verstanden – das tat auch delle Grazie 
nicht. Sie sahen sich selbst stets als Ausnahmen und konstruierten das Ideal der Frau, 
die in moderner – da monistischer – Weise in einer Liebesehe lebt, jedoch stets Mutter 
und Ehefrau ist, der Gesellschaft durch ihren Nachwuchs zur ›Höherentwicklung‹ ver
hilft und nebenbei auch arbeiten darf. 

Fakt ist, dass der Monistenbund selbst gar nichts mit der weiblichen Emanzipation 
zu tun hatte. Doch er ließ es zu, dass bekannte Frauenrechtsaktivistinnen seine eigene 
Popularität steigerten, indem er sie in seinen Zeitschriften publizieren ließ und ihnen 
so eine öffentliche Bühne für ihre politischen Forderungen gab. Das war möglich, weil 
die Themen und Forderungen der Frauenrechtsaktivistinnen und der MonistInnen sich 
teilweise überschnitten: Die monistischen AutorInnen konnten Tabuthemen wie die Ab
treibung und die Prostitution offen besprechen und waren nicht an kirchliche Sprachre
striktionen gebunden oder mussten religiöse Denkverbote beachten, zumal in der mo
nistischen Bewegung und auch im DMB selbst verschiedene monistische Vorstellungen 
zur Diskussion standen, wie Kapitel 1.1.3 und 1.1.4 aufzeigen. So gab es verschiedene 
Ansichten zur Abtreibung, zur Prostitution und zur Sittlichkeit im Allgemeinen, die alle 
öffentlich verhandelt werden konnten. 

Schließlich fällt bei der Analyse der monistischen Artikel auf, dass Frauenbildung 
keinen Platz in den Artikeln findet. Weder die männlichen noch die weiblichen monisti
schen AutorInnen machten es sich zu einem besonderen Anliegen, die Bildung für Frau
en zu verbessern, obwohl bei der Frauenbildung um 1900 noch viel im Argen lag, wie 
Kapitel 2.1 beschreibt. Das ist ein weiteres Indiz dafür, dass Frauenbildung, genauso wie 
Frauenemanzipation im Allgemeinen, für MonistInnen kein wichtiges Thema und nicht 
selbstverständlich war. Diese Einschätzung harmoniert mit Ostwalds Ansicht zum weib
lichen Intellekt, der weniger als der männliche Intellekt zur Bildung geeignet sei.262 

Es stellt sich die Frage, warum der Monistenbund weibliche Emanzipation über
haupt zuließ, wenn diese doch eindeutig nicht zu seinem Programm gehörte, wie 
die nebensächliche Rolle zeigt, die die Frauenfrage in den monistischen Zeitschriften 
spielte. Haeckel wollte seine Bücher verkaufen und durch die Buchempfehlungen an 
seine Verehrerinnen machte er Werbung dafür und konnte darauf hoffen, dass sie sie 
weiterempfahlen und dass die Künstlerinnen sie indirekt in ihren Werken – wie delle 

262 Vgl. zu Ostwalds Argument gegen das Frauenstudium Kapitel 2.1 dieser Arbeit. Das Kapitel stellt 
in der Einführung in die Geschichte des Frauenstudiums dar, wie er aus der Fähigkeit der Frau, zu 
menstruieren, ihre Unfähigkeit zum akademischen Studium und vor allem zum Beruf schlussfol
gert. 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-002 - am 14.02.2026, 11:42:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


118 Jasmin Jutta Wieloch: Frauen in der freireligiösen Reformbewegung 

Grazie und Stonawski – oder aber auch auf Lesungen und Lesezirkeln erwähnten und 
somit seine Verkaufszahlen stiegen. Man kann ihm Geltungssucht oder Profitsucht 
unterstellen, auf jeden Fall benutzte er die Frauen in seinem monistischen Umfeld, 
wobei er stets darauf achtete, ihnen nicht zu viel öffentliche Aufmerksamkeit zu geben 
oder sie gar Entscheidungen für den Monistenbund fällen zu lassen.263 Das wird an 
den Zurückweisungen deutlich, die Stöcker und Altmann-Bronn von Seiten Ostwalds 
und Haeckels erfahren mussten. Haeckels strategisches Vorgehen im Umgang mit den 
Monistinnen zeigt also, was sein Gradmesser bei der Frage war, wieviel weibliche Eman
zipation er im Bund zuließ und in welcher Form er das tat: Solange der Monistenbund 
von den Frauen profitierte, ohne dass diese nach außen hin einen zu mächtigen Einfluss 
im Bund hatten und es so scheinen könnte, als stehe der Monistenbund zu Diensten des 
Bunds für Mutterschutz oder eines anderen Frauenvereins oder als sei er auch nur ein 
gleichberechtigter Partner dieser, duldete Haeckel die Mitarbeit der Frauen im Bund, 
um ihn populärer zu machen. Deshalb durften Frauen in den monistischen Zeitschriften 
auch nur über Frauen schreiben und waren unter den AutorInnen in der Minderheit. Die 
Redaktionen duldeten Frauen betreffende Themen nur als Randthemen, um die Namen 
der berühmten Frauenrechtsaktivistinnen wie Stöcker und Schreiber als Katalysatoren 
für ihre eigene Popularität zu nutzen. 

2.8 Exkurs: Das Frauenbild der katholischen Frauenbewegung 
und der Deutschen Monistinnen des ersten Drittels des 20. Jahrhunderts 
im Vergleich 

Die theoretischen Ansichten der Frauen im Monistenbund über sich selbst sind laut 
der Analyse der monistischen Artikel ambivalent. Um sie in ideologischer und frauen
geschichtlicher Sicht besser in ihrem Umfeld einschätzen zu können, vergleicht dieses 
Unterkapitel die Unterschiede und Gemeinsamkeiten der monistischen Ansichten 
mit den Ansichten der weltanschaulichen Gegenposition katholischer Frauen kurz. So 
kann es auf theoretischer Ebene die beiden vermeintlich konträren Positionen gegen
überstellen. Hierbei geht die Arbeit besonders auf die Kriterien zur Untersuchung des 
Frauenbilds der Autorinnen ein, die sie bereits im restlichen Kapitel 2 anwendet. Diese 
strukturieren den Vergleich und zeigen die ideologischen Unterschiede zwischen den 
monistischen und katholischen Artikeln auf. Die Artikel der monistischen Frauen in den 

263 Dass Haeckel sowohl eine Forscherpersönlichkeit als auch eine Medienpersönlichkeit war, die sich 
gekonnt medial inszenierte und netzwerkte sowie politische Allianzen wie mit dem preußischen 
Protestantismus einging, zeigen zwei Artikel aus dem neusten Sammelband zu Haeckel: Vgl. Stahl, 
Heiner, Ernst Haeckel – Medienstar. Popularisierung von (Natur-)Wissenschaft in den Massenme

dien Buch und Zeitschrift zwischen 1891 und 1910, in: Bach, Thomas/Brandt, Christina/Fangerau, 
Heiner/Köchy, Kristian (Hgg.), Haeckels ambivalentes Vermächtnis [NAL-historica 84], Wissen

schaftliche Verlagsgesellschaft: Stuttgart 2023, S. 33–51, hier S. 41–46 und Heidenreich, Hauke, 
Protestantischer Atheismus? Ernst Haeckels Monismus zwischen Wissenschaft und Machtpoli

tik, in: Bach, Thomas/Brandt, Christina/Fangerau, Heiner/Köchy, Kristian (Hgg.), Haeckels ambi

valentes Vermächtnis [NAL-historica 84], Wissenschaftliche Verlagsgesellschaft: Stuttgart 2023, 
S. 11–31, hier S. 23. 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-002 - am 14.02.2026, 11:42:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Frauen im Umfeld des Monistenbunds – theoretisches Frauenbild 119 

vorher untersuchten Zeitschriften wurden zwar nicht von einem expliziten Frauenver
ein veröffentlicht wie es bei den Artikeln der konfessionell gebundenen Christlichen Frau 
der Fall ist, jedoch sind sie dennoch als Vergleichsstichprobe geeignet, da das Kapitel 
vor allem die Artikel weiblicher Autorinnen und zudem nur Artikel mit Inhalten zur 
Frauenfrage betrachtet. 

Der Fokus auf christlicher Seite liegt auf den Positionen der PublizistInnen der 
Christlichen Frau des Katholischen Deutschen Frauenbunds.264 Diese war das Publikati
onsorgan des katholischen Frauenvereins. Das Kapitel vergleicht den monistischen und 
den katholischen Umgang mit der Frauenfrage, da die katholische Weltsicht mit ihren 
rigiden dogmatischen Geschlechtervorstellungen den stärkeren weltanschaulichen 
Gegensatz zur Moderne und somit auch zum Monismus darstellt als die evangelische 
Weltsicht.265 Doch in einem kurzen abschließenden Exkurs des ersten Unterkapitels 
soll auch das Frauenbild der evangelischen Frauenbewegung zusammengefasst wer
den. In einem ersten Schritt fasst die Arbeit kurz die Ergebnisse meiner Masterarbeit 
zusammen, die sich mit der Wandlung des Frauenbilds in der Christlichen Frau im Laufe 
des ersten Drittels des 20. Jahrhunderts beschäftigt.266 Auf diese knappe Einführung in 
die Zeitschrift folgt die systematische Skizzierung der Positionen in der Christlichen Frau 
und deren Argumentationen zu den Erwartungen an Frauen im Privaten und Öffent
lichen. Daraufhin kann in den weiteren Unterkapiteln der Vergleich mit monistischen 
Ansichten erfolgen. 

264 Der Katholische Deutsche Frauenbund ist nicht die einzige Organisation der christlichen deut
schen Frauenbewegung und so ist auch die Christliche Frau nicht deren einziges Publikationsorgan. 
Dennoch spielte der Verband im ersten Drittel des 20. Jahrhunderts bis zur Unterdrückung durch 
das nationalsozialistische Regime eine wichtige Rolle. Er publizierte im hier untersuchten Zeitab
schnitt zwischen 1902 und 1933 durchgehend seine Christliche Frau und erreichte damit zahlreiche 
katholische LeserInnen, die sich auch der bürgerlichen Frauenbewegung verbunden fühlten, je
doch dabei nicht der Kirche den Rücken kehren wollten. 

265 Zur Lehrmeinung der katholischen Kirche vgl. die Enzykliken der Päpste dieser Zeit wie zum Bei
spiel zu den dualistischen katholischen Geschlechtervorstellungen Papst Pius XI., Enzyklika Quad
ragesimo Anno, vom 15. Mai 1931, Art. 72, URL: http://w2.vatican.va/content/pius-xi/it/encyclicals/ 
documents/hf_p-xi_enc_19310515_quadragesimo-anno.html [zuletzt aufgerufen am 08.07.2020], 
Art. 71. In seinen Überlegungen offenbart der Papst seine Sicht über die verschiedenen Aufgaben
bereiche der Geschlechter. Für ihn gibt es zwei Geschlechter und somit hat Pius XI. eine zu seiner 
Zeit weit verbreitete dualistische Vorstellung von Männern und Frauen als zwei gesonderte Grup
pen mit jeweils typischen geschlechtsspezifischen Eigenschaften. So sei die Aufgabe der Frauen 
auf den familiären Aufgabenbereich begrenzt. (Vgl. hierzu und zum Folgenden ebd.) Frauen seien 
Mütter und Ehefrauen und Männer seien für die finanzielle Versorgung der Familie außerhalb des 
Hauses zuständig. 

266 Wieloch, Jasmin, Das Frauenbild der »Christlichen Frau«. Veränderungen durch Krieg und Repu
blik?, unveröffentlichte Masterarbeit am Historischen Institut der Universität zu Köln, Köln 2020. 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-002 - am 14.02.2026, 11:42:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://w2.vatican.va/content/pius-xi/it/encyclicals/documents/hf_p-xi_enc_19310515_quadragesimo-anno.html
http://w2.vatican.va/content/pius-xi/it/encyclicals/documents/hf_p-xi_enc_19310515_quadragesimo-anno.html
https://doi.org/10.14361/9783839476413-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
http://w2.vatican.va/content/pius-xi/it/encyclicals/documents/hf_p-xi_enc_19310515_quadragesimo-anno.html
http://w2.vatican.va/content/pius-xi/it/encyclicals/documents/hf_p-xi_enc_19310515_quadragesimo-anno.html


120 Jasmin Jutta Wieloch: Frauen in der freireligiösen Reformbewegung 

2.8.1 Frauen in anderen Bewegungen: Das Frauenbild 
der konfessionellen Frauenbewegungen 

Die bürgerlichen Frauenrechtsaktivistinnen hielten mit ihrem Modell der geistigen Müt
terlichkeit weitgehend an den christlichen Geschlechtervorstellungen des beginnenden 
20. Jahrhunderts fest.267 

Die Frauen im Katholischen Deutschen Frauenbund begründeten ihre latente Öff
nung gegenüber der Frauenerwerbsarbeit und die teilweise Ablegung dualistischer Ge
schlechterbilder mit dem Konzept der geistigen Mütterlichkeit. Zunächst fasst die Ar
beit zusammen, welche Konsequenzen die katholischen AutorInnen aus diesem theo
retischen Rechtfertigungskonzept für ihre Vorstellung der Frau als Mutter und Ehefrau 
ableiteten. Das wirft ein Licht auf die Erwartungen an Frauen im privaten Bereich der 
Familie. In einem zweiten Schritt fasst das Kapitel die Meinung der katholischen Frau
enrechtsaktivistInnen zur Frau im öffentlichen Bereich der Bildung und Erwerbsarbeit 
zusammen. Letztlich betrachtet es die christlichen Sittlichkeitsvorstellungen, die in den 
Artikeln der Christlichen Frau zu finden sind. 

2.8.1.1 Die geistige Mütterlichkeit – Rechtfertigungskonzept 
der katholischen Frauenbewegung 

Das Konzept der geistigen Mütterlichkeit war ein Rechtfertigungsprinzip auf dem Weg 
zu weiblicher Emanzipation. 

Auch wenn die Idee der geistigen Mütterlichkeit sich als Konzept in den Bahnen 
christlicher Ideologien bewegt, traut sie den Frauen dennoch auch Aufgaben zu, die sich 
außerhalb des familiären Lebens befinden. Das kann sie, indem sie weiterhin von zwei 

267 Sowohl die katholische als auch die allgemeine eher gemäßigte Frauenbewegung vertrat das Kon
zept der geistigen Mütterlichkeit. (Vgl. Breuer, Gisela, Frauenbewegung im Katholizismus. Der Ka
tholische Frauenbund 1903–1918 (Geschichte und Geschlechter, Bd. 22), Campus-Verlag: Frankfurt 
a.M./New York 1998, S. 28.) Breuer definiert das Konzept wie folgt: »Es ging darum, Mütterlichkeit 
von der physischen Mutterschaft zu lösen und Mütterlichkeit als Metapher für spezifisch weib
liche Eigenschaften und Fähigkeiten zu setzen, die über die Familie hinaus in gesellschaftlichen 
Bereichen zur Geltung gebracht werden sollten.« (Ebd.) Diese Auffassung stimmte mit den Weib

lichkeits- und Sittlichkeitsvorstellungen der wilhelminischen Gesellschaft überein, die die Weib

lichkeit und Sittlichkeit »als Garanten einer kulturellen Weiterentwicklung und sittlichen Erneue
rung der Gesellschaft« (Ebd., S. 95.) verstanden, und gab den Frauen »Handlungsspielraum« (Ebd.) 
in der Gesellschaft. (Vgl. ebd.) Ann Taylor Allen stellt fest, dass das Prinzip der geistigen Mütter

lichkeit bereits 1830 als übertragene Mütterlichkeit der Frauen im sozialen Leben wie auch inner
halb der eigenen Familie aufgekommen sei. (Vgl. Allen, Ann Taylor, »Geistige Mütterlichkeit« als 
Bildungsprinzip. Die Kindergartenbewegung 1840–1870, in: Kleinau, Elke/Opitz, Claudia (Hgg.), 
Geschichte der Mädchen- und Frauenbildung. Vom Vormärz bis zur Gegenwart, Campus-Verlag: 
Frankfurt a.M./New York 1996, S. 19–34, hier S. 19.) Vgl. zur ausführlicheren Diskussion des Kon
zepts der geistigen Mütterlichkeit Jacobi, Juliane, »Geistige Mütterlichkeit«. Bildungstheorie oder 
strategischer Kampfbegriff gegen Männerdominanz im Mädchenschulwesen?, in: Die Deutsche 
Schule. Zeitschrift für Erziehungswissenschaft, Bildungspolitik und pädagogische Praxis, Beiheft 
(1990), S. 209–224, URL: https://publishup.uni-potsdam.de/opus4-ubp/frontdoor/deliver/index/d 
ocId/3754/file/1990_Geistige_Muetterlichkeit.pdf [zuletzt abgerufen am 04.11.2020]. 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-002 - am 14.02.2026, 11:42:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://publishup.uni-potsdam.de/opus4-ubp/frontdoor/deliver/index/docId/3754/file/1990_Geistige_Muetterlichkeit.pdf
https://publishup.uni-potsdam.de/opus4-ubp/frontdoor/deliver/index/docId/3754/file/1990_Geistige_Muetterlichkeit.pdf
https://doi.org/10.14361/9783839476413-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://publishup.uni-potsdam.de/opus4-ubp/frontdoor/deliver/index/docId/3754/file/1990_Geistige_Muetterlichkeit.pdf
https://publishup.uni-potsdam.de/opus4-ubp/frontdoor/deliver/index/docId/3754/file/1990_Geistige_Muetterlichkeit.pdf


2. Frauen im Umfeld des Monistenbunds – theoretisches Frauenbild 121 

dualistisch getrennten weiblichen und männlichen ›Rollen‹ ausgeht.268 Das Konzept 
schreibt Frauen vermeintlich typisch weibliche Charaktereigenschaften wie soziales 
Verantwortungsbewusstsein und Hilfsbereitschaft sowie pädagogische Fähigkeiten zu. 
Dadurch konnten die AnhängerInnen des Konzepts Frauen auch aus christlicher Sicht 
den Weg in soziale Berufe ebnen. Das ist anders als in der angesprochenen Master
arbeit noch vermutet bereits eine Abkehr vom traditionellen christlichen Frauenbild, 
denn die geistige Mütterlichkeit verortet Frauen nicht mehr ausschließlich im privat- 
familiären Bereich. Dennoch hielten die VertreterInnen der geistigen Mütterlichkeit in 
abgewandelter Form an den dualistischen Geschlechterbildern fest. So definierten sie 
bestimmte pädagogische und karitative Berufe wie LehrerIn und SozialarbeiterIn als 
spezifisch weiblich und legitimierten somit die weibliche Erwerbsarbeit in sozialen Be
reichen, die auch den traditionellen weiblichen Aufgaben innerhalb der Familie ähneln. 
Diese Argumentation enthüllt auch die Einstellung der AnhängerInnen der geistigen 
Mütterlichkeit im Bezug auf die Erwartungen an die Frau innerhalb der Familie. 

Dabei steht ihr Frauenbild im Einklang mit der allgemeinen katholischen Vorstellung 
der Frau als Ehefrau und Mutter.269 Auch die geistige Mütterlichkeit spricht der Frau 
mit der Mütterlichkeit eine elementare Charaktereigenschaft zu, die alle Frauen ausle
ben sollten. So befürworteten ihre VertreterInnen auch die leibliche Mutterschaft und 
sahen es als Aufgaben der Frauen an, sich um familiäre Aufgaben und um die Kinderer
ziehung zu kümmern. Dabei sahen sie die Ehe in christlicher Weise als ideale Familien
form. Die katholische Frauenbewegung sah die Frau trotz der veränderten Familienlage 
während des Ersten Weltkriegs primär als Ehefrau an, die der reproduktiven Aufgabe als 
Mutter gerecht werden sollte. Die katholischen PublizistInnen akzeptierten patriarchale 
Strukturen innerhalb der Familie, auch wenn sie diese als primär weiblichen Raum be
schrieben. Die letzte finanzielle und allgemeine Entscheidungshoheit ordneten sie auch 
im familiären Bereich oft den Ehemännern zu, da diese qua Rollenzuschreibungen an sie 
im Idealfall auch den Familienunterhalt verdienten. Die langjährige Herausgeberin der 
Christlichen Frau Hedwig Dransfeld sieht in ihrem Frauenbild eine Emanzipationsmög
lichkeit für Frauen, da sie in der Weimarer Verfassung eine besondere Würdigung der 
Frauen auf Grund deren mütterlicher Aufgaben wahrnimmt und so die biologische und 
die übertragene karitative-erzieherische ›Mutterrolle‹ als Ausgangspunkt für die politi
sche Emanzipation der Frauen sieht.270 Diese seien durch ihre sozialen Aufgaben wichtig 
für die Gesellschaft und aus deren geschlechtlich bedingter Hingabe für die Gesellschaft 
ergebe sich ihre Bedeutung für diese und daraus folgend auch ihr Mitgestaltungsrecht 
an dieser. Damit löste Dransfeld die geschlechtlich zugeschriebenen Rollen allerdings 
nicht auf, hielt Dransfeld in ihren Artikeln doch daran fest, dass Frauen an aus ihrer Sicht 
weibliche politische Themen wie Kinderfürsorge und soziale Fragen gebunden waren. 

Neben der Mutterschaft und dem Haushalt hatten die Frauen für die christlichen 
AutorInnen von der wilhelminischen Kaiserzeit bis zum Ende der Weimarer Republik 

268 Vgl. zur ausführlicheren Beschreibung des Konzepts der geistigen Mütterlichkeit Wieloch, Jasmin, 
Das Frauenbild der »Christlichen Frau«. Veränderungen durch Krieg und Republik?, Köln 2020, 
S. 31f. 

269 Vgl. hierzu und zum Folgenden ebd., S. 15. 
270 Vgl. ebd., S. 21. 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-002 - am 14.02.2026, 11:42:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


122 Jasmin Jutta Wieloch: Frauen in der freireligiösen Reformbewegung 

auch die ideologische Aufgabe, geistige ErzieherInnen der Kinder zu sein und sie zum 
christlichen Glauben zu erziehen.271 

2.8.1.2 Frauen in der Öffentlichkeit – Einschätzung 
der katholischen Frauenbewegung 

Die Mütterlichkeitsvorstellung der katholischen FrauenrechtsaktivistInnen ermöglicht 
Frauen zwar einerseits den Zugang zu einigen Berufen und somit auch zur Öffentlich
keit, doch sie ist in ihrer Vorstellung weiblicher Erwerbsarbeit sehr genau und schränkt 
die gewährte Freiheit wiederum stark ein. Die geistige Mütterlichkeit sieht Frauen als 
Mütter im wörtlichen und übertragenen Sinn an. Könne die leibliche Mutterschaft nicht 
erreicht werden oder wolle die Frau erwerbstätig sein, so könne sie ihren weiblichen Cha
rakter in der übertragenen Mütterlichkeit in geistiger Weise in karitativen oder erzie
herischen Berufen ausleben. Wenn Frauen Berufe ausübten, die nicht in dieses Sche
ma passten, akzeptierten die katholischen AutorInnen der Christlichen Frau das als Aus
nahme und vor allem zu Kriegszeiten als grundsätzlich unerwünschte doch unvermeid
liche Notwendigkeit. Nicht selten akzeptierten die AutorInnen es nur, dass eine Frau 
gewerblich sozial tätig war, solange sie unverheiratet war. Das Kriterium der Ledigkeit 
sollte absichern, dass kein Interessenkonflikt zwischen den ehelichen Aufgaben und der 
Erwerbsarbeit der Frauen bestand.272 Die katholischen FrauenrechtsaktivistInnen be
vorzugten jedoch die Ehe. Sie sei der Erwerbsarbeit vorzuziehen, sofern sie mit dieser 
kollidiere. Viele Autorinnen der Christlichen Frau waren den weiblich konnotierten so
zialen Berufen wie dem der Lehrerin dennoch aufgeschlossen und unterstützten in ih
ren Artikeln die Frauenbildung und die Einführung des Frauenabiturs und die damit 
einhergehende Hochschulzugangsberechtigung für Frauen.273 Die christlichen AutorIn
nen traten öffentlichkeitswirksam für die Öffnung der Universitäten für Frauen und so
mit für die Erweiterung der höheren Bildung der Frauen ein. Dennoch verharrten sie 
in ihren dualistischen Geschlechterrollenzuweisungen und forderten die Frauenbildung 
ausschließlich aus dem Grundsatz heraus, dass Frauen nur in sozialen Bereichen öf
fentliches Mitspracherecht haben oder gar Entscheidungspositionen einnehmen sollten. 
Die ideologische Beschränkung der Frau auf den sozialen Bereich ist der traditionellen, 
christlichen dualistischen Geschlechterideologie geschuldet. Zwar sind die Reformvor
schläge der christlichen AutorInnen aus zeitgenössischer Sicht bereits vom Geist der Re
form getragen und den Ideen der bürgerlich-gemäßigten Frauenbewegung zuzuordnen, 
doch bleiben den Frauen viele öffentliche Positionen und viele Berufe als Konsequenz 
dieser Rollenzuschreibungen verwehrt.274 Mit der kriegsbedingten Zunahme der weib
lichen Erwerbsarbeit nahm auch in der Christlichen Frau die Beschäftigung mit dieser zu 

271 Vgl. ebd., S. 24. Dabei wird der männliche Einfluss auf die Kindeserziehung in der Christlichen Frau 
nicht verleugnet, er wird jedoch weniger häufig als die weiblichen erzieherischen Aufgaben ange
sprochen. (Vgl. ebd., S. 26.) 

272 Vgl. hierzu und zum Folgenen ebd., S. 19. 
273 Vgl. hierzu und zum Folgenden ebd., S. 36. 
274 Dabei ist zu erwähnen, dass einige Frauen des Katholischen Deutschen Frauenbunds wie die Her

ausgeberin der Christlichen Frau Hedwig Dransfeld in der Weimarer Republik selbst als Politikerin
nen tätig waren. Doch die christlichen weiblichen Reichstagsabgeordneten beschränkten sich oft 
auf soziale politische Belange, sowie das Konzept der geistigen Mütterlichkeit es vorsieht. So ist in 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-002 - am 14.02.2026, 11:42:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Frauen im Umfeld des Monistenbunds – theoretisches Frauenbild 123 

und die Beschäftigung mit der Frauenbildung ab.275 Doch auch in der Kriegszeit befür
worteten die Autorinnen der Christlichen Frau lediglich die Professionalisierung der Frau
en in sozialen Berufen mehrheitlich stark. 

2.8.1.3 Katholische Sittlichkeitsforderungen 
Christliche AutorInnen wie Hedwig Dransfeld thematisierten vor allem den Sittlich
keitserhalt der Frau.276 Dieser sei durch die ausschließliche sexuelle Betätigung in der 
Ehe gegeben. In dieser Sittlichkeitsvorstellung hat Prostitution keinen Platz. Diese 
Einschätzung wird durch die katholische Ablehnung der Scheidung bestärkt, wie es 
dem Grundsatz der Monogamie entsprach. Auch die Abtreibung ungeborener Kinder 
hat in der katholischen Lehre des ersten Drittels des 20. Jahrhunderts keinen Platz, da 
die Kirchenlehre den Wert ungeborenen Lebens über Wünsche der Eltern oder staatlich 
festgelegte soziale Indikationen setzt. Die Artikel der Christlichen Frau verhandeln das 
Thema der Abtreibung jedoch nicht ausführlich.277 

Im Folgenden sollen die Äußerungen der AutorInnen der Christlichen Frau zur Sitt
lichkeit genauer betrachtet werden. Dies ist in meiner Masterarbeit noch nicht gesche
hen, stellt in diesem Untersuchungszusammenhang jedoch eine gute Grundlage für ei
nen Überblick über die Gemeinsamkeiten und die Unterschiede der monistischen und 
katholischen Vorstellungen von Frauen und deren Rolle in der Gesellschaft dar. Die ka
tholischen AutorInnen behandelten in bestimmten Zeitabschnitten vermehrt Fragen der 
Sittlichkeit. Dies ist vor allem zur Zeit des Ersten Weltkriegs auf Grund der räumlichen 
Trennung der EhepartnerInnen und der damit einhergehenden steigenden Prostitution 
im Heer der Fall. Doch bereits zuvor äußerten sich einige AutorInnen zur Sittlichkeit. So 
hatte Anna Holz bereits 1904 genaue Vorstellungen einer sittlichen Erziehung und skiz
ziert diese durch ihre Kritik am unsittlichen Zustand verwahrloster Kinder.278 Sie defi
niert Verwahrlosung als Zustand sittlichen Verfalls und religiöser Sünde. In diesen Zu
stand des moralischen Verfalls gerieten Kinder unter anderem einerseits durch unmora
lische elterliche Vorbilder wie nichtreligiöse oder trunksüchtige Eltern und andererseits 
durch die »öffentliche Unsittlichkeit«279. Diese bestehe in der fehlenden Scham bezüg
lich öffentlicher Darstellungen von Sexualität in Kinos, Presseprodukten und an öffent

der politischen Aktivität der Autorinnen der Zeitschrift kein Bruch mit ihren neu angepassten und 
doch traditionellen Geschlechterrollenzuweisungen zu erkennen. 

275 Vgl. hierzu und zum Folgenden ebd., S. 38f. 
276 Vgl. hierzu und zum Folgenden ebd., S. 19f. Sittlichkeit wird hier als allgemeingültiger christlicher 

Wertekanon verstanden. (Vgl. ebd.) 
277 Die Frage der AutorInnenmeinung der Christlichen Frau zur Abtreibungsfrage wurde in der Master

arbeit noch nicht ausführlich gestellt. Das soll hier zum Vergleich der katholischen Meinung zur 
Abtreibung mit der monistischen Meinung in Kurzform nachgeholt werden. 

278 Vgl. hierzu und zum Folgenden Holz, Anna, Die Pflicht der Gebildeten zur Fürsorge für jugend
liche Verwahrloste I, in: Die Christliche Frau. Zeitschrift für höhere weibliche Bildung und christ
liche Frauentätigkeit in Familie und Gesellschaft 2 (1903/04), Heft 12, September 1904, Caritas- 
Verlag: Freiburg i.Br. 1904, S. 404–409, hier S. 404f. Nach der Bestandsaufnahme zum sittlichen 
Gesellschaftsverfall leitet Holz aus ihren Ausführungen die Pflicht der gebildeten Gesellschafts
mitglieder her, der sittlichen Verwahrlosung der Jugendlichen und deren Ursachen im Namen der 
sittlichen Erhaltung der Gesellschaft entgegenzuwirken. 

279 Ebd., S. 405. 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-002 - am 14.02.2026, 11:42:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


124 Jasmin Jutta Wieloch: Frauen in der freireligiösen Reformbewegung 

lichen Plätzen. Bereits in der wilhelminischen Kaiserzeit bringt diese Autorin die Sitt
lichkeit stark mit der Sexualität in Verbindung. Neben dem Thema Alkoholismus nennt 
sie die offene Darstellung von Sexualität als einen der Hauptgründe für den sittlichen 
Verfall der Jugend. Dabei sieht Holz vor allem im Verlust der Religiosität den Grund für 
den Hang der Gesellschaft zu Schamverlust und Sittenverfall. In einem Artikel von Cäci
lie Movius mit dem gleichen inhaltlichen Schwerpunkt des sittlichen Verfalls der Kinder 
bezeichnet Movius Frauen sogar als »sittlich entartet[…]«280, sofern sie nicht aus Per
spektive der Autorin genügend Sorge um die sittliche Erziehung der Kinder tragen.281 
Anders als Holz sieht Movius die Aufgabe der sittlichen Erziehung folglich vor allem bei 
den Müttern und nicht bei beiden Elternteilen. Für sie sei die Frau die »von Gott berufe
ne Schirmherrin häuslicher Zucht, der gute Engel ihres Mannes, die beste Lehrerin ihrer 
Kinder, der leuchtende Stern ihrer ganzen Umgebung«282. Der moralische Sittlichkeits
erhalt sei die natürliche Aufgabe der Frauen. Diese sollen im dualistischen Geschlechter
bild der Autorin als Gegenstück zur männlichen physischen Kraft die moralische Kraft 
ausüben.283 Der Fokus auf Frauen im Rahmen der Sittlichkeitsbewahrung ist einer der 
großen Kritikpunkte, die Helene Stöcker an den christlichen Sittlichkeitsvorstellungen 
vortrug. 

Die Prostitution nahm in den Kriegen zu und mit ihr auch die Beschäftigung der ka
tholischen AutorInnen mit sittlichkeitstheoretischen Fragen bezüglich der Prostitution. 
Dabei ist die trotz der thematischen Aktualität dürftige Behandlung der Prostitution in 
der Christlichen Frau bemerkenswert. Hedwig Dransfeld idealisiert als eine der Hauptau
torInnen der Christlichen Frau die Ehe nach christlichem Vorbild und verurteilt die Ehe
losigkeit als Scheitern der Unverheirateten unter sittlichen Aspekten, da die Unverhei

280 Movius, Cäcilie, Die Pflicht der Gebildeten zur Fürsorge für jugendliche Verwahrloste II, in: Die 
Christliche Frau. Zeitschrift für höhere weibliche Bildung und christliche Frauentätigkeit in Familie 
und Gesellschaft 3 (1904/05), Heft 6, März 1905, Caritas-Verlag: Freiburg i.Br. 1905, S. 189–192, hier 
S. 189. 

281 Vgl. hierzu und zum Folgenden ebd., S. 189f. Movius sieht die sittliche Kindeserziehung sowohl als 
»Hauptaufgabe der häuslichen Erziehung« (Ebd., S. 190.) als auch als »Hauptaufgabe der Schulbil
dung« (Ebd.) an und spricht dieser somit eine wichtige Rolle in der Erziehung zu. 

282 Ebd., S. 189. 
283 Auch unter den männlichen Autoren der Zeitschrift wird das Thema der Sittlichkeitszuständigkei

ten besprochen. So verfasste der katholische Pfarrer Johannes Mumbacher eine Artikelreihe zum 
Thema des Erhalts der Sittlichkeit durch Frauen. In dieser stellt auch er fest, dass die sittliche Erhal
tung der Familie in den erzieherischen Händen der Frauen als Mütter liege. (Vgl. hierzu und zum 
Folgenden Mumbacher, Johannes, Der Anteil der Frau am Kampfe gegen die öffentliche Unsitt
lichkeit II, in: Die Christliche Frau. Zeitschrift für höhere weibliche Bildung und christliche Frauen
tätigkeit in Familie und Gesellschaft 5 (1906/07), Heft 2, November 1906, Caritas-Verlag: Freiburg 
i.Br. 1907, S. 62–65, hier S. 62 und Mumbacher, Johannes, Der Anteil der Frau am Kampfe gegen die 
öffentliche Unsittlichkeit III, in: Die Christliche Frau. Zeitschrift für höhere weibliche Bildung und 
christliche Frauentätigkeit in Familie und Gesellschaft 5 (1906/07), Heft 3, Dezember 1906, Caritas- 
Verlag: Freiburg i.Br. 1907, S. 82–87, hier S. 82.) Diese Feststellung folgt aus seiner pragmatischen 
Ansicht, dass Frauen zur Zeit der Veröffentlichung seiner Artikel im Jahr 1907 noch keine politi
schen Ämter bekleiden durften und somit keine umfassende politische Macht ausüben konnten. 
Die Familie sei deshalb der Ort, an dem sie moralische und christliche Werte vertreten sollten. Er 
äußert sich nicht dazu, ob der Ausschluss der Frauen aus der Politik aus seiner Sicht gerechtfertigt 
ist. 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-002 - am 14.02.2026, 11:42:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Frauen im Umfeld des Monistenbunds – theoretisches Frauenbild 125 

rateten vom natürlichen und sittlichen Weg der Ehe und bei Frauen der Mutterschaft 
abgekommen seien.284 Sie geht bis ins Jahr 1919 in keinem Artikel ausführlich auf die Zu
nahme der Prostitution ein, obwohl diese der christlichen Ehevorstellung widerspricht. 
Stattdessen lobt sie die Ehe. Erst 1918 fasst Dransfeld in ihrer inhaltlichen Zusammen
fassung der Herbstsitzungen des KDFB neben anderen Themen einen ihrer Vorträge zur 
Bekämpfung der Prostitution zusammen.285 In diesem setzte sie sich für die Bestra
fung der Verbreitung von Geschlechtskrankheiten durch hohe Geldstrafen ein. Diese sei
en eine wirkungsvolle Abschreckung und verlagerten die Kontrollhoheit über die gesell
schaftliche Verbreitung der sexuell übertragbaren Krankheiten und somit auch die sitt
liche Kontrolle der Prostituierten von der Polizei auf die Ärzte in den Beratungsstellen 
zu Infektionskrankheiten. Durch diesen Änderungsvorschlag erhoffte sich Dransfeld ei
ne bessere Kontrolle und Einschränkung der Krankheitsverbreitung und der Prostitu
tion. 1919 schreibt Dransfeld in ihrem ersten expliziten Artikel negativ über die Prosti
tution.286 Sie kritisiert nochmals, dass Prostitution durch die Unterwerfung der Prosti
tuierten unter polizeiliche Reglementierungen faktisch legalisiert werde.287 Zudem sei 
die Dunkelziffer der praktizierenden Prostituierten bei der mangelhaften polizeilichen 
Kontrolle hoch. Dransfeld lobt den vom Parlament abgelehnten Gesetzesentwurf vom 16. 
Februar 1918.288 So hebe der Gesetzesentwurf zwar die Strafbarkeit der illegalen da nicht 
unter polizeilicher Kontrolle stehenden Prostitution auf, stelle dafür aber »die bewußte 
geschlechtliche Ansteckung [mit Infektionskrankheiten] mit Gefängnis bis zu drei Jah
ren«289 unter Strafe. Diese Argumentation erweckt den Eindruck, dass auch Dransfeld 
sich entgegen ihrer behaupteten christlichen Fokussierung auf das Wohlbefinden jedes 
einzelnen Menschen der Gemeinschaft vor allemals Ziel setzte, die Verbreitung sexu
ell übertragbarer Krankheiten in der gesamten deutschen Bevölkerung zu verringern, 

284 Vgl. Dransfeld, Hedwig, Das biblische Marienbild und die Katholikin der Gegenwart II, in: Die 
Christliche Frau. Zeitschrift für höhere weibliche Bildung und christliche Frauentätigkeit in Familie 
und Gesellschaft 14 (1916), Heft 7/8, Juli/August 1916, Caritas-Verlag: Freiburg i.Br. 1916, S. 209–213, 
hier S. 211. So sei »die Jungfräulichkeit im wesentlichen doch nur die negative Seite unserer gesam

ten sittlich-bürgerlichen Ordnung: sie faßt zusammen, was nicht sein darf […]. Und hinsichtlich der 
Arbeitsteilung reicht sie, von einzelnen sozial-sittlich hochwertigen Berufen der unverheirateten 
Frauen abgesehen, in ihrem Durchschnitt nicht immer an die Mutterleistung heran, zum Teil bleibt 
sie sogar, soweit es sich um die in erster Linie wirtschaftlich abzuschätzenden Erwerbsberufe han
delt, in einem gewissen Umfange dahinter zurück.« (Ebd.) Somit sieht sie neben außerehelichem 
Sexualverkehr auch die sexuelle Enthaltsamkeit als unsittlich an. Die Ignoranz gegenüber der Pro
stitutionsfrage ist auch ein Kritikpunkt Helene Stöckers an den ChristInnen ihrer Zeit. 

285 Vgl. hierzu Dransfeld, Hedwig, Die Herbstsitzungen des Katholischen Frauenbundes Deutsch
lands am 3., 4. u. 5. Dezember 1917, in: Die Christliche Frau. Zeitschrift für höhere weibliche Bildung 
und christliche Frauentätigkeit in Familie und Gesellschaft 16 (1918), Heft 1/2, Januar/Februar 1918, 
Caritas-Verlag: Freiburg i.Br. 1918, S. 21–26, hier S. 22. 

286 Vgl. Dransfeld, Hedwig, Einige grundsätzliche Bemerkungen zur Prostitutionsfrage, in: Die Christ
liche Frau. Zeitschrift für höhere weibliche Bildung und christliche Frauentätigkeit in Familie und 
Gesellschaft 17 (1919), Heft 4/5/6, April/Mai/Juni 1919, Caritas-Verlag: Freiburg i.Br. 1919, S. 71–75. 

287 Vgl. hierzu und zum Folgenden ebd., S. 71. 
288 Vgl. hierzu und zum Folgenden ebd., S. 74. 
289 Ebd. 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-002 - am 14.02.2026, 11:42:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


126 Jasmin Jutta Wieloch: Frauen in der freireligiösen Reformbewegung 

und keineswegs nur aus christlich-religiösen Gründen Prostitution illegalisieren woll
te. Vielmehr entsteht der Eindruck, dass sie anstatt aus einem christlichen Beweggrund 
eher aus einer sozialhygienischen Motivation heraus die Ausbreitung von Krankheiten 
verhindern wollte und nur diese unter Strafe stellen wollte. Damit wäre ihre Motivation 
der sozialhygienischen Motivation der Monistinnen gleich. Doch Dransfeld begründet 
ihre Begrüßung, polizeiliche Kontrollen der Prostituierten abzuschaffen und stattdes
sen die medizinischen Kontrollen auszubauen, damit, dass ein Prostitutionsverbot prak
tisch leider unmöglich umzusetzten sei.290 So möchte Dransfeld zumindest die Verbrei
tung von Geschlechtskrankheiten besser verhindern. Anders als Stöcker kommt Drans
feld trotz ihrer gleichsamen strikten Ablehnung jeglicher Prostitution nicht zum Schluss, 
sie ganz zu verbieten. Das begründet sie pragmatisch. Diese Haltung dürfte Stöcker als 
hypokratisch angesehen haben, zumal Stöcker selbst die Prostitution auch in der Praxis 
und nicht nur in der Theorie aus sozialhygienischen Gründen und aus ihrer wertschät
zenden Haltung gegenüber Frauen heraus strikt ablehnte. 

Klara Philipp beklagt Ende 1917 den Geburtenrückgang und macht die Verbreitung 
von Geschlechtskrankheiten und erhöhte Todeszahlen durch diese für diesen verant
wortlich.291 Sie schreibt den Krankheiten »Schädigungen wirtschaftlicher, sozialer und 
sittlicher Art«292 zu und nennt sie »Feinde unserer Volkskraft und unserer Volksvermeh
rung«293. Folglich argumentiert sie nicht nur religiös, sondern auch nationalistisch und 
ökonomisch gegen sexuell übertragbare Krankheiten, zu deren Verbreitung die Prosti
tution beitrage.294 Wie Philipp sprechen sich auch andere AutorInnen für eine Bekämp
fung des Geburtenrückgangs aus und sehen in der Prostitution vor allem aus zwei Grün
den den Feind dieser, da sie erstens sexuell übertragbare Krankheiten fördere und somit 
die Todeszahlen der Bevölkerung erhöhe und zudem zweitens die Bevölkerung vom mo
ralischen christlichen Ideal der monogamen Ehe abbringe, indem es eine Alternative für 
die Befriedigung sexueller Bedürfnisse in stabilen Lebensgemeinschaften mit hohen Re
produktionsraten biete.295 

Neben der Prostitution verurteilten die AutorInnen der Christlichen Frau auch die 
Abtreibung sittlich. So spricht sich W. Stockums Ende 1920 gegen Gesetzesanträge 
der Unabhängigen Sozialdemokraten und der Mehrheitssozialdemokraten aus, welche 
die Strafbarkeit der Abtreibung entweder grundsätzlich oder zumindest innerhalb 

290 Vgl. ebd., S. 72. Bei einem Verbot habe die Polizei bisher nie alle Prostituierten ausfindig machen 
können und ein vollständiges Verbot der Prostitution sei immer erfolgreich von Vielen umgangen 
worden. 

291 Vgl. hierzu Philipp, Klara, Maßnahmen zur Bekämpfung der öffentlichen Unsittlichkeit, in: Die 
Christliche Frau. Zeitschrift für höhere weibliche Bildung und christliche Frauentätigkeit in Fami

lie und Gesellschaft 15 (1917), Heft 11/12, November/Dezember 1917, Caritas-Verlag: Freiburg i.Br. 
1917, S. 298–304, hier S. 298f. 

292 Ebd., S. 298. 
293 Ebd., S. 299. 
294 »[D]ie Hauptursache der Ausbreitung der Geschlechtskrankheiten ist die Prostitution.« (Ebd.) 
295 Vgl. Bornewasser, K., Der Kernpunkt einer ernsten Zeitfrage, in: Die Christliche Frau. Zeitschrift 

für höhere weibliche Bildung und christliche Frauentätigkeit in Familie und Gesellschaft 16 (1918), 
Heft 3/4, März/April 1918, Caritas-Verlag: Freiburg i.Br. 1918, S. 46–51. 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-002 - am 14.02.2026, 11:42:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Frauen im Umfeld des Monistenbunds – theoretisches Frauenbild 127 

der ersten zwölf Schwangerschaftswochen abschaffen wollten.296 Der Autor lehnt eine 
solche Änderung des Strafgesetzes ab und bezeichnet sie als »Verbrechen«297. Diese Ein
schätzung begründet er einerseits mit der nationalistischen Sorge des Fortbestands der 
deutschen Nation. Er hält zudem an der christlichen Ansicht fest, dass die Abtreibung 
und somit die »Tötung des ungeborenen Lebens«298 nicht moralisch vertretbar sei.299 
Auch soziale Gründe wögen die moralische Inakzeptabilität der Abtreibung nicht auf. 
Die Religion könne in Zeiten sozialer und anderer Nöte Trost spenden und der Katholi
zismus biete in besagten Zeiten die Möglichkeit sexueller Enthaltsamkeit auch in der Ehe 
an, sodass Abtreibungen gar nicht nötig seien. So sehe auch das kanonische Kirchen
recht die Abtreibung als Strafbestand an.300 Auch der KDFB forderte in einer Eingabe 
an den Reichstag von 1920 bereits die Ablehnung der Anträge für eine Legalisierung der 
Abtreibung und eine ähnliche Eingabe reichten eine Million Frauen aus katholischen 
Frauenorganisationen 1921 im Reichstag ein.301 Auch in der letzten Phase der Weimarer 
Republik wurde das Thema der Abtreibungslegalisierung angesichts einiger Eingaben 
für eine solche von Seiten einiger Ärztinnen wieder öffentlich diskutiert und erhielt auch 
wieder Aufmerksamkeit unter den AutorInnen der Christlichen Frau.302 So stellt Helene 

296 Vgl. hierzu und zum Folgenden Stockums, W., Neue Gefahren für das keimende Leben, in: Die 
Christliche Frau. Zeitschrift für höhere weibliche Bildung und christliche Frauentätigkeit in Fami

lie und Gesellschaft 18 (1920), Heft 10/11/12, Oktober/November/Dezember 1920, Caritas-Verlag: 
Freiburg i.Br. 1920, S. 117–123, hier S. 117. Die bisherige Regelung im Strafgesetzbuch schreibe in 
unveränderter Form seit ihrem Inkrafttreten im Norddeutschen Bund 1887 folgende Bestrafungen 
im Falle einer Abtreibung vor: Für jede wissentliche Abtreibung wird die Schwangere und eventu
elle ihr bei der Abtreibung helfende Personen mit einer Zuchthausstrafe zwischen sechs Monaten 
und fünf Jahren bestraft. Bei einer entgeltlichen Beihilfe zur Abtreibung ist sogar eine Gefängnis
strafe von bis zu zehn Jahren vorgesehen, die nochmals zu einer lebenslänglichen Freiheitsstrafe 
ausgeweitet werden kann, sofern die Abtreibung gegen den Willen der Schwangeren vorgenom

men wurde und die schwangere Frau durch den Eingriff verstarb. 
297 Ebd. 
298 Stockums, W., Neue Gefahren für das keimende Leben, in: Die Christliche Frau. Zeitschrift für hö

here weibliche Bildung und christliche Frauentätigkeit in Familie und Gesellschaft 18 (1920), Heft 
10/11/12, Oktober/November/Dezember 1920, Caritas-Verlag: Freiburg i.Br. 1920, S. 121. 

299 Vgl. hierzu und zum Folgenden ebd. Stockums knüpft in seinem Artikel an den bis in die heutige 
Zeit geführten Diskurs um den Beginn des Lebens der Föten an. Er sieht in dieser Frage eine rein 
philosophische Fragestellung und stimmt der Einschätzung zu, laut der das Leben mit der Befruch
tung beginnt. Dementsprechend lehnt er jede Abtreibung als Tötung der ungeborenen Föten ab. 
(Vgl. ebd., S. 122.) 

300 Vgl. ebd., S. 123. 
301 Vgl. Rust, H., Aus dem Katholischen Frauenbund, in: Die Christliche Frau. Zeitschrift für höhere 

weibliche Bildung und christliche Frauentätigkeit in Familie und Gesellschaft 19 (1921), Heft 6, Juni 
1921, Caritas-Verlag: Freiburg i.Br. 1921, S. 90. 

302 Vgl. zur Eingabe einiger Ärztinnen für die Straffreiheit an den Reichstag und eine gegenteilige 
Eingabe anderer deutscher Ärztinnen I., Der Kampf um den Paragraph 218, in: Die Christliche 
Frau. Zeitschrift für höhere weibliche Bildung und christliche Frauentätigkeit in Familie und Ge
sellschaft 28 (1930), Heft 7, Juli 1930, Verlag des Katholischen Deutschen Frauenbundes: Köln 1930, 
S. 217. In dem Artikel wird dargestellt, dass die Meinungen der Ärztinnen keineswegs einheitlich 
waren und dass es sowohl Ärztinnen gab, die die politische Entscheidung für die Beibehaltung 
des Abtreibungsverbots als auch Ärztinnen, die das Abtreibungsverbot in Deutschland zumin

dest für ihren Berufsstand aufheben wollten. Das Thema des Verbots des Schwangerschaftsab

https://doi.org/10.14361/9783839476413-002 - am 14.02.2026, 11:42:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


128 Jasmin Jutta Wieloch: Frauen in der freireligiösen Reformbewegung 

Weber in ihrem Artikel zu den sittlichen Herausforderungen der Zeit 1930 zwar ihre 
Ablehnung der Abtreibung klar und betont auch, dass angesichts der Abtreibungspraxis 
ein Verbot wie in Paragraph 218 des Strafgesetzbuchs leider notwendig sei.303 Zudem sei 
aber auch die Unterstützung der Mütter durch die Gesellschaft notwendig. Familie und 
Mütter müssten steuerlich und fürsorglich durch den Staat und die Gesellschaft un
terstützt werden. Webers knapp formulierte Forderung nach Mutterfürsorge lässt den 
Wunsch nach mehr Wertschätzung der weiblichen mütterlichen Aufgaben durch die Ge
sellschaft erkennen, wie auch Helene Stöcker ihn umfassend theoretisch reflektiert und 
ausgesprochen hat. Doch Weber sieht die Verantwortung für ein positives öffentliches 
Frauenbild anders als Stöcker vor allem in der weiblichen Verantwortung und nicht in 
staatlichen Hilfen für Mütter und steuerlichen und wohnungstechnischen Vorteilen für 
Ehefrauen. Laut Weber müssten Frauen aus ihrer eigenen christlichen oder zumindest 
moralischen Motivation heraus die Abtreibung ablehnen und somit Verantwortung für 
die Gesellschaft zeigen.304 Folglich ist zusammenfassend davon auszugehen, dass ein 
Großteil der katholischen Frauenrechtsaktivistinnen der Legalisierung der Abtreibung 
aus theologischen und sozialhygienischen Gründen negativ gegenüberstand. 

bruchs wurde in ÄrztInnenkreisen auch nach 1930 kontrovers diskutiert. So fasst ein Artikel Käthe 
Pohlmeiers vom Februar 1932 eine einen Monat zuvor in Düsseldorf stattgefundene Sitzung der 
Niederrheinisch-Westfälischen Gesellschaft für Gynäkologie und Geburtshilfe zusammen, in der 
ÄrztInnen vom medizinischen und medizinethischen Standpunkt aus kontrovers über die Lega
lisierung der Abtreibung diskutierten und zu keinem univoken Ergebnis kamen. (Vgl. Pohlmeier, 
Käthe, Um § 218, in: Die Christliche Frau. Zeitschrift für höhere weibliche Bildung und christliche 
Frauentätigkeit in Familie und Gesellschaft 30 (1932), Heft 2, Februar 1932, Verlag des Katholischen 
Deutschen Frauenbundes: Köln 1932, S. 39–41.) Unter zunehmendem Einfluss der Nationalsozia
listen wurde am 14. Juli 1933 das Gesetz zur Verhütung erbkranken Nachwuchses verabschiedet, 
welches auch in Kreisen der AutorInnenschaft der Christlichen Frau die Sterilisation der von den 
Nationalsozialisten als erbkrank definierten Menschen ermöglichte und in vielen Fällen sogar er
zwang. (Vgl. zur Zustimmung eines Autors der Christlichen Frau Muckermann, Hermann, Zur Frage 
der Verhütung erbkranken Nachwuchses, in: Die Christliche Frau. Zeitschrift für höhere weibliche 
Bildung und christliche Frauentätigkeit in Familie und Gesellschaft 32 (1934), Heft 6, Juni 1934, Ver
lag des Katholischen Deutschen Frauenbundes: Köln 1934, S. 176–181, hier S. 176f. und vgl. zum Ge
setzestext Gesetz zur Verhütung erbkranken Nachwuchses vom 14. Juli 1933, in: Reichsgesetzblatt 
1933, Nr. 86, URL: https://alex.onb.ac.at/cgi-content/alex?aid=dra&datum=1933&page=654&size 
=45 [zuletzt aufgerufen: 08.06.2021].) In den folgenden Jahren legalisierte die nationalsozialisti
sche Gesetzgebung auch die Abtreibung aus sozialen und rassischen Gründen. (Vgl. hierzu Gante, 
Michael, Das 20. Jahrhundert (II). Rechtspolitik und Rechtswirklichkeit 1927–1976, in: Jütte, Robert 
(Hg.), Geschichte der Abtreibung. Von der Antike bis zur Gegenwart, Verlag C.H.Beck: München 
1993, S. 169–207, hier S. 171f.) 

303 Vgl. hierzu und zum Folgenden Weber, Helene, Katholischer Frauenbund und Aufgaben der Zeit, 
in: Die Christliche Frau. Zeitschrift für höhere weibliche Bildung und christliche Frauentätigkeit 
in Familie und Gesellschaft 28 (1930), Heft 10, Oktober 1930, Verlag des Katholischen Deutschen 
Frauenbundes: Köln 1930, S. 324f. 

304 Stöcker spricht den Frauen durchaus auch Eigeninitiative zu und sieht sie nicht nur als Objekt staat
licher Fürsorgepolitik, doch nimmt die Mutterfürsorge in Stöckers Argumentation einen weitaus 
umfangreicheren Argumentationsteil ein als in Webers Ausführungen zur Abtreibung und Mut

terfürsorge, die nur in einem ihrer zahlreichen Artikel kurz angesprochen werden. 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-002 - am 14.02.2026, 11:42:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://alex.onb.ac.at/cgi-content/alex?aid=dra&datum=1933&page=654&size=45
https://alex.onb.ac.at/cgi-content/alex?aid=dra&datum=1933&page=654&size=45
https://doi.org/10.14361/9783839476413-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://alex.onb.ac.at/cgi-content/alex?aid=dra&datum=1933&page=654&size=45
https://alex.onb.ac.at/cgi-content/alex?aid=dra&datum=1933&page=654&size=45


2. Frauen im Umfeld des Monistenbunds – theoretisches Frauenbild 129 

2.8.1.4 Exkurs: Das Frauenbild der evangelischen Frauenbewegung 
Die evangelische Frauenbewegung um 1900 hatte ein ähnliches Frauenbild wie ihr ka
tholisches Pendant, auch wenn sie sich der Moderne nicht so grundsätzlich versperrte 
wie die KatholikInnen. Das spiegelt sich auch in der Vereinsgeschichte des eigentlich 
konservativen Deutsch-Evangelischen Frauenbunds wider, der sich als Hauptverein der 
evangelischen Frauenbewegung dauerhaft etablierte. So stellt zumindest die historische 
Forschung es dar.305 Diese ist allerdings schon etwas in die Jahre gekommen und das 
hier aufgezeigte, auch von der evangelischen Frauenbewegung unterstützte – für heu
tige Verhältnisse zwar rückschrittige, doch für die Jahrhundertwende fortschrittliche – 
Konzept der geistigen Mütterlichkeit lässt daran zweifeln, ob das Frauenbild des konser
vativen evangelischen Frauenvereins progressiver war als das des katholischen Frauen
vereins.306 Im Folgenden werden die Grundzüge der evangelischen Frauenbewegung aus 
der Forschung und der Vereinszeitschrift rekonstruiert und dabei abschließend zu den 
katholischen und monistischen Frauenemanzipationsvorstellungen in Bezug gesetzt. 

Ursula Baumann schrieb 1992 eine umfassende Geschichte der evangelischen Frau
enbewegung.307 In dieser charakterisiert sie das Verhältnis von Frauenbewegung und 
Protestantismus um die Jahrhundertwende als von Abwehr und Annäherung zugleich 
geprägt.308 Einerseits sei der Protestantismus auf Grund der Reformation modernitäts
affin, doch institutionell seien die ProtestantInnen im 19. und 20. Jahrhundert patri
archisch eingestellt und somit gegen die Emanzipation der Frauen und Arbeiter gewe
sen.309 Dabei ist die Einstellung der protestantischen Kirche relevant für die Einschät
zung des Verhältnisses konfessioneller Frauenbewegungen und der Frauenemanzipa
tion, da sie um 1900 die »Rolle einer hegemonialen Konfession«310 eingenommen ha
be, denn circa 60 Prozent der Bevölkerung des Deutschen Reichs war protestantisch, 

305 Vgl. Baumann, Ursula, Protestantismus und Frauenemanzipation in Deutschland 1850 bis 1920 
[Geschichte und Geschlechter Bd. 2], Campus Verlag: Frankfurt a.M./New York 1992, S. 275. 

306 Der einzige neuere Artikel zum Thema erwähnt in seiner kurzen Übersicht zu institutionalisierten 
Frauenbewegungen in Deutschland die konfessionellen Bewegungen der Jahrhundertwende als 
grundsätzlich rechts-konservativ und stellt fest, dass der Deutsch-Evangelische Frauenbund pa
triarchale Familienbilder unterstützte. (Vgl. Notz, Gisela, Institutionalisierte (Frauen-)bewegun
gen und -politiken: Gewerkschaften, Parteien, Christliche Kirchen, in: Kortendiek, Beate/Riegraf, 
Birgit/Sabisch, Katja (Hgg.), Handbuch Interdisziplinäre Geschlechterforschung [Geschlecht und 
Gesellschaft Bd. 65], Springer Verlag: Berlin/Heidelberg 2019, S. 921–929, hier S. 923f.) 

307 Vgl. außerdem zur Gründung und Arbeit des Deutsch-Evangelischen Frauenbunds einige kom

mentierte Quellen in Kuhn, Annette (Hg.), Frauen in der Kirche. (von Jochen-Christoph Kaiser) [Ge
schichtsdidaktik: Studien Materialien Bd. 27], Schwann: Düsseldorf 1985. 

308 Vgl. Baumann, Ursula, Protestantismus und Frauenemanzipation in Deutschland 1850 bis 1920, 
Frankfurt a.M./New York 1992, S. 7. Auch Halgard Kuhn thematisiert in ihrem Artikel in einem Sam

melband zur Frauenverbändegeschichte das ambivalente Verhältnis des Deutsch-Evangelischen 
Frauenbunds und der bürgerlichen Frauenbewegung, die sich im Dachverband Bund Deutscher 
Frauenvereine organisierte. (Vgl. Kuhn, Halgard, Der Deutsch-Evangelische Frauenbund und die 
bürgerliche Frauenbewegung – ein nicht immer einfaches Miteinander, in: Hundt. Irina/Kischlat, 
Ilse (Hgg.), Zwischen Tradition und Moderne. Frauenverbände in der geschichtlichen Kontinuität 
und im europäischen Diskurs heute, Druckerei Walter Bartos: Berlin 2002, S. 47–71.) 

309 Vgl. Baumann, Ursula, Protestantismus und Frauenemanzipation in Deutschland 1850 bis 1920, 
Frankfurt a.M./New York 1992, S. 20. 

310 Ebd., S. 26. 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-002 - am 14.02.2026, 11:42:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


130 Jasmin Jutta Wieloch: Frauen in der freireligiösen Reformbewegung 

was auch durch die Vorherrschaft des bevölkerungsstarken und politisch ambitionier
ten Preußens verursacht wurde.311 Es sei erst ab 1890 zu einer intensiven Auseinander
setzung der evangelischen Kirche mit der Frauenfrage gekommen.312 Zuvor sei zwar die 
Fürsorgearbeit vor allem als weibliches Spezialgebiet gesehen worden, doch die Arbeit 
mit Kindern, Kranken und Armen habe nicht in der Formierung einer eigenen protestan
tischen Frauenbewegung gemündet. Das änderte sich mit der Gründung des Deutsch- 
Evangelischen Frauenbunds 1899.313 Dieser habe den relativ ergebnisoffenen protestan
tischen Diskurs über die Frauenfrage beendet und sich besonders gegen die Radikalisie
rung der Frauenbewegung eingesetzt. Schon 1908 habe der mitgliederstärkste evange
lische Frauenverein trotz seines vergleichsweise kurzen Bestehens bereits 9000 Mitglie
der verzeichnet und sich in den folgenden drei Themenfeldern engagiert: Sittlichkeits
fragen, also Fragen der Sexualmoral und des Geschlechterverhältnisses, sozialen Fragen 
wie der Bekämpfung der Armut und der gesellschaftlichen Position der Lohnarbeiter
schaft und drittens in Partizipationsforderungen zur Konkretisierung des Anspruchs 
der Frauen auf rechtliche, ökonomische und politische Integration.314 In Sittlichkeitsfra
gen sei das Ziel die »Rettungsarbeit«315 für Prostituierte in Auffanghäusern gewesen, die 
soziale Frage sollte durch karitative Angebote und strukturelle staatliche Maßnahmen 
verändert werden und die Forderung nach Mitsprache in kirchlichen Angelegenheiten 
sei der Ansatz für weibliche Partizipationsmöglichkeiten gewesen. Inhaltlich habe der 
Deutsch-Evangelische Frauenverein der gemäßigten bürgerlichen Frauenbewegung na
hegestanden, weshalb er 1908 auch in deren Dachverband Bund Deutscher Frauenverei
ne eingetreten sei.316 In den letzten Jahren des Kaiserreichs vor dem Ersten Weltkrieg ha
be sich die evangelische Frauenbewegung dann besonders stark von liberalen und sozial
demokratischen politischen Bestrebungen abgegrenzt.317 1918 sei der Deutsch-Evangeli
sche Frauenbund wieder aus dem Bund Deutscher Frauenvereine ausgetreten, da dieser 
für das Frauenstimmrecht eintrat.318 

Dieser kurze Abriss der Geschichte der evangelischen Frauenbewegung um und nach 
1900 zeigt die Hauptlinien des Frauenbilds der Bewegung auf, die in der Zeitschrift des 
Vereins auch ausgedrückt und der Öffentlichkeit kommuniziert wurden, wie im nächs
ten Abschnitt gezeigt wird und wie Baumann in ihrem abschließenden Fazit zusammen
fasst: »Die Vehemenz, mit der kirchliche Kreise gegen das Emanzipationsstreben der 
Frauen zu Felde zogen, rührte wohl hauptsächlich daher, daß[!] dieses die tradierte Ord
nung auch im privaten Bereich der Familie in Frage stellte und den kirchlichen Einfluß 
zu schmälern drohte.«319 Deshalb sei auch die evangelische Frauenbewegung grundsätz
lich für mehr Mitspracherechte der Frauen eingetreten, habe diese jedoch vor allem in 
traditionell spezifisch weiblichen Bereichen wie der Fürsorge unterstützt und habe den 

311 Vgl. ebd. 
312 Vgl. ebd., S. 38. 
313 Vgl. hierzu und zum Folgenden ebd., S. 67f. 
314 Vgl. hierzu und zum Folgenden ebd., S. 134 und S. 158–190. 
315 Ebd., S. 158. 
316 Vgl. ebd., S. 157. 
317 Vgl. ebd., S. 202. Das habe nicht zuletzt an den Wahlerfolgen der SPD gelegen. (Vgl. ebd.) 
318 Vgl. ebd., S. 272. 
319 Ebd., S. 274. 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-002 - am 14.02.2026, 11:42:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Frauen im Umfeld des Monistenbunds – theoretisches Frauenbild 131 

Platz der Frau weiterhin im privaten familiären Bereich als monogam lebende Ehefrau 
und Mutter verortet.320 Individualistische Positionen wie die der freien Liebe in der Neu
en Ethik oder die Abtreibungslegalisierung hätten die evangelischen Geschlechterbilder 
und Sittlichkeitsvorstellungen zu stark aufgewühlt und den kirchlichen Einfluss auf den 
privaten Bereich der Familie zu sehr geschmälert, als dass die evangelische Frauenbewe
gung sie befürwortete. So unterstützte die evangelische Frauenbewegung das Konzept 
der geistigen Mütterlichkeit und betonte die sozialen Aufgaben der Frau, sodass sie tra
ditionelle Frauenbilder unterstützte.321 

Schon Doris Kaufmann nennt als Grund dafür, dass die evangelische Frauenbe
wegung ihre Emanzipationsbestrebungen beschränkte, in ihrer Monografie zur evan
gelischen Frauenbewegung in der ersten Hälfte des 20. Jahrhunderts ihre »christliche 
Begründung der Sexualethik«322 als Konsens zwischen gemäßigter interkonfessioneller 
und evangelischer Frauenbewegung, denn 

»[d]as Recht auf ein freies Ausleben der Sexualität auch für Frauen zu fordern, wie die 
Anhängerinnen der Neuen Ethik, hieß für die DEF-Frauen zurückzufallen auf das Ni
veau der sittlich weniger ausgereiften Männer und das Recht auf eine gesamtgesell

schaftliche Aufgabe abzugeben.«323 

Die ProtestantInnen sahen die Frauen deshalb in traditioneller Weise als Sittlichkeits
hüterinnen und die Männer als Führer und Beschützer vor äußeren Dingen.324 

Die Forderungen nach einer öffentlichen Machterweiterung der Frauen begründe
ten sie mit deren vermeintlich besonderen mütterlichen Wesenszügen.325 Diese theore
tischen Voraussetzungen waren sehr ähnlich zu den weltanschaulichen Voraussetzun
gen der katholischen Kirche. Sie führten auch zu ähnlichen Geschlechterbildern wie die 
katholische Frauenbewegung sie vertrat. Die evangelische Zuschreibung der abhängigen 
und privaten ›Rolle‹ der Frauen als Mütter ist wie auch schon das katholische Frauenbild 
der monistischen Rollenzuweisung an Frauen als Mütter ähnlich, auch wenn die Pro
testantInnen von christlichen und nicht von monistisch-kulturtheoretischen Vorausset
zungen ausgingen. So hätten die evangelischen FrauenrechtsaktivistInnen oft deutsch
nationale und somit konservative politische Standpunkte in Frauenfragen vertreten.326 
Sie lehnten die Legalisierung der Abtreibung ab und sahen einen Zusammenhang zwi
schen der »Ehekrise«, also dem Rückgang der Eheschließungen und dem Anstieg der 
Scheidungszahlen sowie Abtreibung und Verhütung, und dem Geburtenrückgang. Zu
dem verknüpften sie diesen Zusammenhang »mit eugenisch-bevölkerungspolitischen 

320 Vgl. hierzu und zum Folgenden ebd., S. 275. 
321 So war beispielsweise Elisabeth Gnauck-Kühne eine der ersten deutschen Sozialwissenschaftle

rinnen und laut Baumann die »Begründerin der konfessionellen Frauenbewegung im Kaiserreich« 
(Ebd., S. 80.) und zugleich eine Vertreterin der geistigen Mütterlichkeit. (Vgl. ebd.) 

322 Kaufmann, Doris, Frauen zwischen Aufbruch und Reaktion. Protestantische Frauenbewegung in 
der ersten Hälfte des 20. Jahrhunderts, Piper: München/Zürich 1988, S. 33. 

323 Ebd. 
324 Vgl. ebd., S. 35. 
325 Vgl. ebd., S. 97. 
326 Vgl. hierzu und zum Folgenden ebd., S. 97f. 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-002 - am 14.02.2026, 11:42:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


132 Jasmin Jutta Wieloch: Frauen in der freireligiösen Reformbewegung 

Überlegungen«327, da sie angesichts der aufkommenden Macht der Medizin mit ihren 
neuen Erkenntnissen und der neu aufkommenden modernen Sexualmoral der Neuen 
Ethik nicht ihren gesellschaftlich-ethischen Einfluss verlieren wollten.328 Deshalb for
derten sie wie auch der Sozialhygieniker Grotjahn eine individuelle und kollektive Ge
sundheitspflege und die Überwachung der menschlichen Fortpflanzung mit dem Ziel 
der ›guten‹ Reproduktion mit genügend ›funktionierendem‹ Nachwuchs, also möglichst 
gesunden Kindern.329 

Konkret lassen sich die geschlechterbedingten Rollenerwartungen der evangelischen 
Frauenbewegung auch aus den Artikeln der Evangelischen Frauenzeitung als Publikati
onsorgan des Deutsch-Evangelischen Frauenbunds rekonstruieren. Das soll im Folgen
den anhand einiger Artikel exemplarisch geschehen. 

Dem Frauenbild und den Forderungen der AutorInnen der Zeitschrift liegt stets die 
evangelische Lehre zu Grunde und es löste sich nur in einem Rahmen von traditionellen 
Rollenzuschreibungen, der die evangelische Familienordnung mit der Frau als Mutter 
und Ehefrau nicht zu einschneidend in Unordnung bringt. Je nach AutorIn betonen die 
Artikel entweder diese private Aufgabenzuweisung oder aber die gesellschaftliche Aufga
be der Frauen, die sie aus der privaten Familienaufgabe als Fürsorgearbeit im karitativen 
oder im finanziellen Sinne als Erwerbsarbeit übertragen. Somit ist auch in der evange
lischen Frauenbewegung ein Spektrum an Meinungen zu finden, die jedoch immer auf 
der gemeinsamen Wertegrundlage der evangelischen Sittlichkeitsvorstellungen um die 
Frau als Mutter stehen. 

Im privaten Bereich schreiben also alle AutorInnen der Frau ihre traditionellen 
Erwartungen zu. Das unterstützten sowohl die christliche Sexualmoral als auch die 
verbreiteten traditionellen Rollenzuschreibungen selbst. Die national eingestellten 
Deutsch-Evangelischen verstehen die Ehe und die Familie als »Grundpfeiler jedes 
gesunden Volkslebens«330 und nur als Vertreterinnen dieser Ansicht seien die evangeli
schen Frauen zum Dienst an der Gesellschaft berufen, um aus ihrem evangelischen Geist 
heraus die Gesellschaft zu formen und sie zu verbessern.331 Dabei seien die christliche 
Ehe und Familie die Wegweiser für das weibliche soziale und politische Engagement. 
So sei der »Ruf zur Hilfe«332 für Andere und somit auch speziell für benachteiligte 
und leidende Frauen im Rahmen eines nach evangelischen Sittlichkeitsvorstellungen 
ausgerichteten Engagements in der Frauenbewegung etwas zutiefst Christliches und 
die evangelischen Frauen seien somit sogar zur Unterstützung der Frauenbewegung 
aufgerufen.333 Den traditionellen Charakter der Geschlechtervorstellungen findet man 

327 Ebd., S. 122. 
328 Vgl. ebd., S. 187f. 
329 Vgl. ebd., S. 106f. 
330 Rohde-von Borries, Minette, Ehe und Familie in ihrer Bedeutung für Menschenbildung, in: Evan

gelische Frauenzeitung. Zeitschrift für die evangelische Frauenwelt, Organ des Deutsch-Evangeli
schen Frauenbundes 33 (1931/32), Heft Oktober 1931, E. Runge: Hannover 1932, S. 2–5, hier S. 2. 

331 Vgl. hierzu und zum Folgenden ebd., S. 2f. 
332 Blech, Ziel und Notwendigkeit der evangelischen Frauenbewegung, in: Evangelische Frauenzei

tung. Zeitschrift für die evangelische Frauenwelt, Organ des Deutsch-Evangelischen Frauenbundes 
26 (1924/25), Heft Februar 1925, E. Runge: Hannover 1925, S. 1–5, hier S. 5. 

333 Vgl. ebd., S. 2 und S. 5. 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-002 - am 14.02.2026, 11:42:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Frauen im Umfeld des Monistenbunds – theoretisches Frauenbild 133 

nicht nur in den Aussagen der AutorInnen zu privaten und öffentlichen Erwartun
gen an Frauen, sondern auch in einzelnen Aussagen zum konkreten Frauenbild. So 
fordert Ilse Haap in einem Artikel zu den Schwierigkeiten des Frauenstudiums mehr 
organisatorischen Beistand für weibliche als für männliche Studierende ein, da das 
Selbstständigkeit fordernde Studium Frauen vor mehr Herausforderungen stelle als 
Männer.334 Hier schreibt sie Frauen und Männern wieder unterschiedliche Charakterei
genschaften zu, die sie als relevant für den Studienerfolg ansieht. In den Ausführungen 
zur ›Rolle‹ der Frau in Familie und Gesellschaft tritt das Spektrum an Frauenbildern der 
Deutsch-Evangelischen noch klarer hervor. 

Die Aussagen der evangelischen AutorInnen der Zeitschrift zur Frau in der Familie 
und Ehe sind stark verknüpft mit den Aussagen zur Frau in der Bildung und im Beruf. 
Das liegt daran, dass die familiären Zuschreibungen an Frauen durch die evangelisch- 
christliche Familienvorstellung bereits für alle AutorInnen klar sind und nicht mehr 
der familienpolitische und sittliche Konsens, sondern nur noch die öffentlichen Zu
schreibungen an Frauen diskussionsbedürftig erscheinen. So wird die Erwerbsarbeit 
von vielen AutorInnen akzeptiert, da sie der »Erhaltung der Familie«335 als Hauptauf
gabe der Frau dienlich sei.336 Als Reaktion auf den öffentlich herrschenden Vorwurf 
des Doppelverdienertums druckte die Redaktionsleitung das zitierte Flugblatt des 
Bunds Deutscher Frauenvereine ab, welcher die Frauenarbeit vor dem Hintergrund 
unterstützte, dass Frauen durch ihre Erwerbsarbeit ihre Familien und die Gesellschaft 
unterstützten. So helfe ein Großteil der Frauen in Betrieben ihrer Ehemänner aus und 
so kann der Deutsch-Evangelische Frauenbund die Frauenarbeit als familienunter
stützend befürworten.337 Im Vergleich zur von allen anerkannten Grundlage der Frau 
als Ehefrau und Mutter im privaten Bereich sind die evangelischen AutorInnen in der 
Frage der weiblichen Bildung und Erwerbsarbeit jedoch weniger auf einer Linie. Eini
ge AutorInnen unterstützen den Ausbau der Frauenerwerbsarbeit und andere sehen 
diese vielmehr als notwendiges Übel, das durch wirtschaftliche Notzeiten notwendig 
wurde, als als Mitgestaltungsmöglichkeit von Frauen und Entfaltungsmöglichkeit der 
weiblichen Eigenschaften im Sinne der evangelischen Botschaft. Dabei müssten die 
ChristInnen die Bildung und Erwerbsarbeit für Frauen aus Sicht des geistigen Müt
terlichkeitskonzepts eigentlich in sozialen Bereichen unterstützen. Einige AutorInnen 
sehen die Mädchenbildung als Bildung zu pflichtbewussten, gut haushaltenden, tüch
tigen Müttern und Ehefrauen.338 Eine Autorin beschreibt die weibliche Erwerbsarbeit 

334 Vgl. Haap, Ilse, Allerlei Nöte des Frauenstudiums, in: Evangelische Frauenzeitung. Zeitschrift für 
die evangelische Frauenwelt, Organ des Deutsch-Evangelischen Frauenbundes 17 (1916/17), Heft 
15. November 1916, E. Runge: Hannover 1917, S. 1–2, hier S. 1. 

335 o. A., Nimmt die berufstätige Frau dem Mann den Arbeitsplatz weg?, in: Evangelische Frauenzei
tung. Zeitschrift für die evangelische Frauenwelt, Organ des Deutsch-Evangelischen Frauenbundes 
34 (1932/33), Heft Oktober 1932, E. Runge: Hannover 1933, S. 11–13, hier S. 13. 

336 Vgl. hierzu und zum Folgenden ebd, S. 12f. 
337 Die Schnittmenge der beiden Bunde wird in der Argumentation deutlich: Sowohl der BDF als auch 

der DEFB unterstützten die Familie als Grundeinheit des Staats und der Volksidee. 
338 Vgl. von der Groeben, Chlothilde, Wege der Mädchenbildung, in: Evangelische Frauenzeitung. 

Zeitschrift für die evangelische Frauenwelt, Organ des Deutsch-Evangelischen Frauenbundes 34 
(1932/33), Heft Februar 1933, E. Runge: Hannover 1933, S. 69–70, hier S. 70. 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-002 - am 14.02.2026, 11:42:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


134 Jasmin Jutta Wieloch: Frauen in der freireligiösen Reformbewegung 

nur als Notlösung, die bei finanzieller Not der Frau oder ihrer Familie eintrete.339 Sofern 
die persönliche finanzielle Situation eine Erwerbsarbeit nicht notwendig mache, sei 
die Ausbildung zur Hausfrau und Ehefrau der richtige Weg für Frauen. Andere Frauen 
stellen die Zulassung der Frauen zu höheren Knabenschulen und somit zum Abitur 
mit allgemeiner Schulvorbereitung darauf auch in Preußen im späten ersten Jahrzehnt 
des 20. Jahrhunderts neutral dar, wiederum andere AutorInnen bezeichnen die dafür 
verantwortliche preußische Schulreform als dringend notwendig, damit Frauen bes
ser gebildet würden und sich in der Familie, der Gesellschaft und dem öffentlichen 
Leben entfalten könnten und besser etwas zu diesen Bereichen beitragen könnten. 
Zudem druckte die Zeitschrift eine Erklärung von 50 Studentinnen aus Münster ab, 
die eine bessere Frauenbildung und umfassendere Informationen über die Frauenbe
wegung in der Schule fordert. Folglich ließ die Schriftleitung der Zeitung auch viele 
Stimmen für mehr Frauenbildung abdrucken, solange sie auch betonten, dass es das 
entgültige Ziel der Frauenbildung sei, Frauen zu guten Müttern und Erzieherinnen 
für die Kulturerziehung zu machen. Es ist auffällig, dass sowohl die Argumentation 
für eine vehemente Verbesserung der Frauenbildung als auch die neutralen bis negativ 
eingestellten Stimmen zu einer Verbesserung der Frauenbildung angeben, als Ziel zu 
haben, die Frauenbildung zu erweitern, damit Frauen bessere Hausfrauen und Mütter 
würden, sei es für das Frauenabitur oder lediglich eine verbesserte hauswirtschaftliche 
Frauenbildung. 

Im Bereich der Frauenerwerbsarbeit ist das Meinungsbild ebenso ambivalent wie im 
Bereich der Frauenbildung. Auch hier sprechen sich jedoch wieder alle AutorInnen dafür 
aus, die Frauenarbeit zu unterstützen, auch wenn sie diese grundsätzlich verschieden 
beurteilen. Sie lehnen es grundsätzlich ab, die Frauenerwerbsarbeit durch Gesetze ein
zuschränken, wenn sie mit der Ehe und Mutterschaft verträglich sei. Asta Rötger sieht 
weibliche Erwerbsarbeit als notwendiges Übel und als Bewältigungstrategie für durch 
die Industrialisierung verursachte Armutsprobleme.340 Daraus leitet sie jedoch keine Be
schränkung der Frauenerwerbsarbeit ab: 

»Traurig genug, daß[!] bittere Notwendigkeit den Erwerbsgedanken für die Frau so 
stark in den Vordergrund gedrängt hat. Aber es liegt nicht in unserer Macht, die Verhält
nisse zurückzuschrauben auf die Zeit, in der noch nicht die unerbittliche Maschine das 
Walten der Frau umgewandelt hatte. Nur zu berechtigt sind daher auch die Bedenken ge
genüber Zwangsmaßnahmen zur grundsätzlichen Beschränkung der Frauenarbeit.«341 

Helene Gerlach fügt dieser Kritik hinzu, dass moderne Frauen durch ihre Selbststän
digkeit die spezifisch weibliche Fähigkeit einbüßten, sich in Männer einzufühlen und 

339 Vgl. hierzu und zum Folgenden Martin, Dora, Die Ausbildung der heranwachsenden Mädchen für 
die Aufgabe als Hausfrau und Mutter, in: Evangelische Frauenzeitung. Zeitschrift für die evangeli
sche Frauenwelt, Organ des Deutsch-Evangelischen Frauenbundes 18 (1917/18), Heft März 1918, E. 
Runge: Hannover 1918, S. 45. 

340 Vgl. hierzu und zum Folgenden Rötger, Asta, Gedanken über Frauenarbeit, in: Evangelische Frau
enzeitung. Zeitschrift für die evangelische Frauenwelt, Organ des Deutsch-Evangelischen Frauen
bundes 34 (1932/33), Heft Februar 1933, E. Runge: Hannover 1918, S. 67–69, hier S. 68. 

341 Ebd. 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-002 - am 14.02.2026, 11:42:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Frauen im Umfeld des Monistenbunds – theoretisches Frauenbild 135 

diese zu beeinflussen.342 Sie selbst schränkt ihre Kritik an der geistigen und seelischen 
Emanzipation allerdings dahingehend ein, als dass sie anmerkt, dass die moderne gebil
dete Frau ihren Ehemann jedoch auf Grund eines ähnlich guten Bildungsgrads auf geis
tiger Ebene oft besser verstehe als früher. Somit sei die weibliche Emanzipation im Bil
dungssektor und in der Erwerbsarbeit folglich nicht grundsätzlich abzulehnen, sondern 
könnte auch von Vorteil sein. Das Leben als Mutter und Ehefrau sehen allerdings viele 
AutorInnen als christlich und ausreichend an. Eine Erwerbsarbeit sei aus evangelischer 
Sicht für Frauen nicht notwendig zu einem christlichen Leben. Dennoch stellt die halb
monatliche Zeitschriftenausgabe stets neu für Frauen geöffnete Berufe vor. Diese sind 
überwiegend aber nicht nur soziale Berufe wie der der Amme und der Waisenpflegerin. 
Auch Berufe in der Verwaltung und manchmal auch in Leitungspositionen im sozialen 
Bereich werden vorgestellt. Außerdem unterstützte der Deutsch-Evangelische Frauen
bund den 1915 eingeführten Nationalen Frauendienst und organisierte diesen als Verant
wortungssignal der Frauen im öffentlichen gesellschaftlichen Leben mit.343 1911 tritt eine 
Autorin sogar für die gleiche Entlohnung der weiblichen und männlichen Lehrer ein.344 
Paula Mueller-Otfried verteidigt als Schriftleitung der Zeitschrift mit den Politikerinnen 
sogar eine konkrete Berufsgruppe, der von EmanzipationsgegnerInnen eine Abkehr von 
Gott und Kirche vorgeworfen werde, obwohl sie laut der Autorin eben doch gerade den 
evangelischen Glauben in die weltliche Sphäre trügen und politische Entscheidungen auf 
der Grundlage ihrer Identität als Protestantinnen fällten.345 

Auch in sittlichen Fragen waren die AutorInnen der Evangelischen Frauenzeitung 
auf einer Linie mit der evangelischen Kirche: Sexuelle Kontakte beschreiben sie nur in
nerhalb der Ehe als sittlich und Empfängnisverhütung sowie Schwangerschaftsabbrüche 
verschmähen sie als unsittlich, wodurch sie die Bedeutung der Erwartungen an Frauen, 
Mütter zu sein, betonen. Der Abdruck einer entsprechenden von der evangelischen Kir
che verfassten Richtlinie zeigt, dass die Schriftleitung der Evangelischen Frauenzeitung 
dieser Sittlichkeitslehre anhing.346 

Zusammenfassend liegt der gemeinsame Nenner der evangelischen AutorInnen in 
ihrer grundsätzlichen traditionellen Frauenvorstellung, die allerdings ähnlich wie bei 

342 Vgl. hierzu und zum Folgenden Gerlach, Helene, Die moderne Frau und die Ehe, in: Evangeli
sche Frauenzeitung. Zeitschrift für die evangelische Frauenwelt, Organ des Deutsch-Evangelischen 
Frauenbundes 29 (1927/28), Heft Juli 1928, E. Runge: Hannover 1928, S. 157–160, hier S. 158f. 

343 Vgl. von Bennigsen, Adelheid, Nationaler Frauendienst, in: Evangelische Frauenzeitung. Zeitschrift 
für die evangelische Frauenwelt, Organ des Deutsch-Evangelischen Frauenbundes 15 (1914/15), 
Heft 1. Januar 1915, E. Runge: Hannover 1928, S. 52–53, hier S. 52. 

344 Vgl. Odenwald, Jenny, Entlohnung (Schluß), in: Evangelische Frauenzeitung. Zeitschrift für die 
evangelische Frauenwelt, Organ des Deutsch-Evangelischen Frauenbundes 12 (1911/12), Heft 15. 
Oktober 1911, E. Runge: Hannover 1928, S. 2–3, hier S. 3. 

345 Vgl. Mueller-Otfried, Paula, in: Evangelische Frauenzeitung. Zeitschrift für die evangelische Frau
enwelt, Organ des Deutsch-Evangelischen Frauenbundes 31 (1929/30), Heft April 1930, E. Runge: 
Hannover 1930, S. 155–156, hier S. 155. 

346 Vgl. o. A., Die Fragen der geschlechtlichen Sittlichkeit, insbesondere das Eheproblem in der evan
gelischen Kirche. Teil B, in: Evangelische Frauenzeitung. Zeitschrift für die evangelische Frauen
welt, Organ des Deutsch-Evangelischen Frauenbundes 34 (1932/33), Heft Februar 1933, E. Runge: 
Hannover 1933, S. 88–90, hier S. 89. Mit dem Eheproblem im Artikeltitel ist der Rückgang der Ehe
schließungen gemeint. 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-002 - am 14.02.2026, 11:42:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


136 Jasmin Jutta Wieloch: Frauen in der freireligiösen Reformbewegung 

dem Konzept der geistigen Mütterlichkeit auch öffentliche Aufgaben der Frau im Bereich 
der Erwerbsarbeit im sozialen Bereich unterstützte, die Frau jedoch vor allem als Mutter 
und Hausfrau ansah. Der Grundsatz der Frau als Kulturvermittlerin und Erzieherin ihrer 
Kinder und somit zukünftiger Kulturträger ist den konfessionellen Frauenbewegungen 
mit der monistischen Frauenvorstellung gemein. 

2.8.2 Vergleich der Rollenzuschreibungen an Frauen im Privaten 

Auf der grundlegenden Beschreibung des christlichen Konzepts der geistigen Mütter
lichkeit in Kapitel 2.7.1 dieser Arbeit aufbauend kann das Kapitel nun die Zuschreibun
gen an die Frau im privaten Bereich der katholischen Autorinnen mit jenen Vorstellun
gen der monistischen Autorinnen vergleichen. Der Vergleich entlarvt die These der ideo
logischen Gegensätzlichkeit der monistischen und der katholischen Frauen als Irrtum. 
So rechtfertigten die Frauen im Katholischen Deutschen Frauenbund es mit dem Kon
zept der geistigen Mütterlichkeit, dass sie sich leicht für Frauenerwerbsarbeit öffneten 
und die dualistischen Geschlechterzuschreibungen so teilweise ablegten. Das Unterka
pitel vergleicht zunächst das katholische Konzept mit jenen Vorstellungen der behan
delten monistischen Artikel. Dadurch können die katholischen und monistischen Frau
enbilder im privaten Bereich der Familie verglichen werden. Das nächste Unterkapitel 
beleuchtet die Unterschiede der monistischen und der katholischen Autorinnen bezüg
lich ihrer Forderungen nach einer Schulreform und erweiterter weiblicher Erwerbsar
beit. Es vergleicht das Frauenbild im Öffentlichen. Drittens stellt die Arbeit zuletzt die 
katholische und die monistische Argumentation zu Sittlichkeitsfragen gegenüber. In al
len drei Hauptvergleichspunkten der Frauen im privaten Bereich, im öffentlichen Be
reich und im sittlichen Bereich stehen ähnliche Ergebnisse am Ende der katholischen 
und der monistischen Gedankengänge. Doch die Wege zu den Schlussfolgerungen füh
ren über grundverschiedene ideologische Ansichten des Monismus und des Dualismus 
und deren Konsequenzen hin zu demselben Ergebnis: Beide Weltanschauungen sehen 
den Platz der Frau primär als Mutter in der Familie und nicht in der Erwerbsarbeit. Denn 
in einem Punkt sind auch die monistischen Autorinnen des beginnenden 20. Jahrhun
derts mehrheitlich dualistisch ausgerichtet: In ihren geschlechtlich bedingten Rollenzu
schreibungen. 

Viele ideologische Komponenten des Konzepts der geistigen Mütterlichkeit finden 
sich in anderer Form auch in dem monistischen Bild der Frau im privaten Bereich. Die 
Autorinnen der monistischen Zeitschriften sprachen der Ehe als Familienstruktur einen 
idealen Charakter zu und sahen die erstrebenswerte Hauptaufgabe der Frauen in der Er
füllung ihrer Mutterpflichten. Somit sahen sie die Frauen wie auch ihre christlichen Kol
leginnen vor allem als Ehefrauen und Mütter an. Sie kehrten sich trotz deren christlicher 
Prägung nicht grundsätzlich von der Idee der Ehe ab und wollten diese lediglich monis
tisch umformen. Diese Umformungen blieben jedoch auf theoretischer Ebene stehen. 
Selbst die frauenrechtlerisch aktive Helene Stöcker plädierte für eine veränderte Einstel
lung zur Ehe im Sinne der Liebesehe und hielt somit grundsätzlich an der traditionellen 
Familienform fest. Viele Monistinnen stellten die christliche Eheordnung gar nicht in 
Frage und nahmen diese als monistisch an, da sie dem monistischen Ziel kinderreicher 
Verbindungen zwischen Frauen und Männern zuträglich war. 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-002 - am 14.02.2026, 11:42:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Frauen im Umfeld des Monistenbunds – theoretisches Frauenbild 137 

Diese Gemeinsamkeiten beruhen jedoch wie in Kapitel 2 bisher ausführlich aufge
zeigt weder auf einem christlichen Weltbild noch auf einem emanzipatorischen Grund
verständnis des Monismus.347 Die meisten monistischen Autorinnen bezogen sich in ih
ren Zeitschriftenartikeln bezüglich der Legitimation der Ehe auf das monistische Stre
ben nach Reproduktion. Sie nahmen dieses als Voraussetzung der kulturellen Höher
entwicklung an. Die Ehe war für sie aus rassentheoretischer Sicht die vorteilhafteste Le
bensform, da sie eine etablierte Lebensform ist, die Nachkommenschaft zu einem ihrer 
Hauptziele deklariert und in ihrer damaligen Praxis die Frauen durch zahlreiche Mutter
schaft und Haushaltsaufgaben an das Haus band, wodurch wiederum mehr Schwanger
schaften angeregt wurden, da Ehefrauen idealerweise nicht für den Familienunterhalt 
arbeiten mussten. 

Somit unterscheiden sich die ideologischen Motivationen der Autorinnen der mo
nistischen Zeitschriften als monistische Rassenlehre und Kulturtheorie von jenen der 
katholischen Autorinnen mit ihren christlich-traditionellen Vorstellungen einer biblisch 
vorgegebenen Reproduktionsaufforderung. Doch die Ergebnisse sind die gleichen: An
hängerinnen beider Weltanschauungen sahen Reproduktion, Mutterschaft und Ehele
ben als ideale weibliche Lebensaufgaben an. Sie verpflichteten Frauen entweder im Na
men der Bibel und der Religionsweitergabe oder im Namen der Höherentwicklung der 
Kultur zur Mutterschaft. Dies macht auch die Zusammenfassung am Ende der Kapitels 
2.3 dieser Arbeit deutlich: Da die monistischen Zeitschriften zuallererst einen monis
tischen und nicht vorrangig einen emanzipatorischen Charakter hatten, kann man von 
ihnen auch keinen Aufruf zum Aufbruch der zu Beginn des 20. Jahrhunderts auch christ
lich geprägten Familienordnung und Geschlechterordnung erwarten. Vor allem dann 
nicht, wenn emanzipatorische Änderungen an den gesellschaftlich anerkannten tradi
tionellen Geschlechterrollenzuschreibungen auch nur die geringste Gefahr für hohe Ge
burtsraten bedeuteten, da die weibliche Sphäre sich dadurch auf den öffentlichen Be
reich außerhalb der Familie ausbreitete. Denn den monistischen Autorinnen war eines 
besonders wichtig: Die Verbreitung der monistischen Idee durch die Weitergabe an die 
Nachkommen ihrer Anhängerinnen und ihre Kulturtheorie, für die eine hohe Reproduk
tionsrate eine Bedingung war. So akzeptierten und unterstützten die Monistinnen die 

347 Wenn die AutorInnen die geistige Mütterlichkeit vertraten, taten sie das aus monistischer Absicht 
heraus: Die monistische Autorin Hildegard Sturm weitet den in traditioneller Weise stets den Frau
en zugeordneten Begriff der Liebe und Barmherzigkeit auf die monistische Idee der Fürsorge für 
die Gesellschaft aus. (Vgl. Sturm, Hildegard, Ein Beitrag zur Geschichte der Barmherzigkeit, in: Das 
monistische Jahrhundert. Zeitschrift für wissenschaftliche Weltanschauung und Weltgestaltung 
3, Halbband 1 (1914/15), Heft 15, 11. Juli 1914, Verlag von Ernst Reinhardt: Leipzig 1915, S. 385–393.) 
Laut Sturm sei Barmherzigkeit keine christliche Erfindung und dürfe von der Religion auch nicht 
monopolisiert werden. (Vgl. ebd., S. 385.) Die höhere kulturelle und strukturelle Entwicklung der 
menschlichen Gesellschaft gehe automatisch einher mit mehr Liebe und Verantwortung für die Fa
milie, dann auch für das Vaterland und die Gemeinschaft. (Vgl. ebd., S. 391.) So nimmt sie gleichzei
tig der christlichen Weltanschauung einen positiven da anerkannten Bezugspunkt und etabliert 
diesen zugleich als monistischen Wert. Zudem wird soziale Barmherzigkeit dadurch auch zu ei
ner monistischen Tugend um der Kulturentwicklung Willen über Geschlechtergrenzen hinaus. So 
ebnet sie den Weg in die schrittweise Veränderung der Rollenzuweisungen an Frauen, ohne diese 
jedoch bereits selbst explizit anzustoßen. 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-002 - am 14.02.2026, 11:42:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


138 Jasmin Jutta Wieloch: Frauen in der freireligiösen Reformbewegung 

ursprünglich christliche Ehe grundsätzlich und mit ihr auch die Motivierung zu zahlrei
cher Nachkommenschaft. 

2.8.3 Vergleich der Rollenzuschreibungen an Frauen im Öffentlichen 

Wie im privaten Bereich ging auch die Meinung der katholischen und monistischen 
Autorinnen zu Frauen im öffentlichen Bereich nicht weit auseinander. Wieder ist die 
weltanschauliche Begründung der Grund dafür. Die geistige Mütterlichkeit billigte eine, 
wenn auch eingeschränkte, weibliche Tätigkeit in der Öffentlichkeit und die monistische 
Kulturtheorie befürwortete den monistischen Dienst an der Kulturgemeinschaft auf 
der anderen Seite. Doch wieder kamen die Vertreterinnen beider ideologischer Lager zu 
ähnlichen praktischen Ergebnissen ihrer Überlegungen. 

Die Auffassung der Frau als Mutter bestimmte auch die monistische Argumentation 
in der Frage der weiblichen Erwerbsarbeit. Ein Konzept wie das der geistigen Mütter
lichkeit lässt sich in der Argumentation der monistischen Autorinnen allerdings nicht 
explizit finden. Die mütterlichen Aufgaben beschränkten sich aus Sicht der Monistin
nen auf ihre Pflicht zur leiblichen Mutterschaft. Wollten die Frauen sich im öffentlichen 
Bereich einbringen, erkannte die monistische Kulturtheorie das lediglich als Dienst an 
der Gemeinschaft an und befürwortete das besonders angesichts der Kriegssituation 
zwischen 1914 und 1918 auch. In diesem Fall sahen die Monistinnen den Dienst im Be
reich der Kranken- und Verwundetenfürsorge als monistischen Dienst an der kulturel
len Gemeinschaft an. Obwohl sie in den monistischen Artikeln oft eine antichristliche 
freidenkerische Schulreform forderten, hatte die Forderung nach einer Aufhebung der 
geschlechterbedingten Ungleichbehandlung der SchülerInnen zu Beginn des 20. Jahr
hunderts nur einen verschwindend geringen Platz in den monistischen Zeitschriften
artikeln.348 Die monistischen Autorinnen vernachlässigten weibliche Schulbildung, da 
sie sich auf die monistische Kulturtheorie fokussierten. Frauen hatten laut dieser im
mer primär die Aufgabe, viele Kinder zu gebären und somit viel Erbmaterial weiter
zugeben. Angesichts der Popularität der Evolutionstheorie in den Artikeln der monis
tischen Zeitschriften ist davon auszugehen, dass die Autorinnen sich davon erhofften, 
dass sich die bereits von Haeckel in dessen kulturtheoretischen Abhandlungen vertre
tene Hoffnung erfülle, dass möglichst schnell gutes Erbmaterial weitergegeben werde. 
Hierzu mussten laut Ansicht der Monistinnen möglichst viele Nachkommen gezeugt 
werden, sodass die natürliche Auslese des im Umkreis seienden Genpools die von ihnen 
als schwächer, schlechter und allgemein genetisch minderwertiger angesehenen Gene 
aussortierte. Zu diesem Zweck mussten Frauen allerdings oft Kinder austragen und dies 

348 Zur Benachteiligung der Schülerinnen zur Jahrhundertwende vgl. Wieloch, Jasmin, Das Frauen
bild der »Christlichen Frau«, Köln 2020, S. 33f. und Glaser, Edith, Die erste Studentinnengeneration 
– ohne Berufsperspektiven?, in: Kleinau, Elke/Opitz, Claudia (Hgg.), Geschichte der Mädchen- und 
Frauenbildung. Vom Vormärz bis zur Gegenwart, Frankfurt a.M./New York 1996, S. 310–324, hier 
S. 310. Zwischen 1900 und 1909 ließen die deutschen Einzelstaaten die Frauen zum Hochschulstu
dium zu und bis 1945 konnten Frauen ihren Bildungsrückstand gegenüber Männern verringern, 
jedoch nicht gänzlich abbauen. Dass die MonistInnen der Frauenbildung trotz dieses Befunds in 
ihren Artikeln keine bedeutende Rolle zuschrieben, offenbart die Reformunwilligkeit der AutorIn
nen bezüglich deren Geschlechterbilder. 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-002 - am 14.02.2026, 11:42:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Frauen im Umfeld des Monistenbunds – theoretisches Frauenbild 139 

stünde einer Erwerbstätigkeit der Frauen im Weg. Die Monistinnen zogen ihre Kultur
theorie der Frauenemanzipation im Erwerbsbereich vor. Das wird an der Gewichtung 
der Themen Frauenbildung und weibliche Erwerbsarbeit im Vergleich zu kulturtheo
retischen Fragen deutlich und zeigt sich auch besonders in den thematischen Artikeln 
zur Frauenerwerbsarbeit. Zwar setzten sich die Autorinnen in der Mehrheit der monis
tischen Artikel einerseits für die Verbesserung der Arbeitsbedingungen für Frauen in Er
werbsarbeit ein und befürworteten eine Loslösung der Frauen vom ausschließlich priva
ten Bereich der Familie und Mutterschaft, doch andererseits wurde ein großer Teil dieser 
Artikel von Helene Stöcker und Adele Schreiber verfasst. Diese beiden Persönlichkeiten 
sind eindeutig nicht nur als Monistinnen, sondern auch als aktive Frauenrechtsaktivis
tinnen einzuschätzen. Die übrigen monistischen Autorinnen waren gespalten in ihrer 
Meinung zur Frauenerwerbsarbeit. Somit sind die Frauen der monistischen Stichprobe 
ambivalent einzuschätzen und waren entweder wie Stöcker und Schreiber Teil der radi
kalen Frauenbewegung oder gar kein Teil der Frauenbewegung, da sie die monistische 
Kulturtheorie als der Frauenfrage übergeordnetes Thema ansahen. Keine der anderen 
Autorinnen wollte das Geschlechterbild radikal grundsätzlich ändern und somit ist auch 
keine von ihnen auf der Grundlage der Artikel der radikalen Frauenbewegung zuzuord
nen, zumal ein Aufbruch der dualistischen Geschlechterbilder der monistischen Ideolo
gie widersprechen würde und somit die Chance geringer gewesen wäre, einen entspre
chenden Artikel in einer monistischen Zeitschrift zu veröffentlichen. Sowohl christliche 
als auch monistische Autorinnen hatten also eine ambivalente Haltung zur Frauener
werbsarbeit und hielten an dualistischen Geschlechterrollenzuweisungen fest. 

2.8.4 Argumentation zur Sittlichkeitsfrage 

Sowohl die christlichen als auch die monistischen Autorinnen hatten ihre Vorstellungen 
von Sittlichkeit. Diese beruhten jeweils auf ihren ideologischen Grundsätzen. Dabei wa
ren die praktischen Ergebnisse ihrer Überlegungen wie schon bei ihren Erwartungen an 
Frauen im privaten und öffentlichen Bereich sehr ähnlich. Grundsätzlich lehnten beide 
Frauengruppen die Prostitution und auch die Abtreibung mehrheitlich ab. Dies geschah 
jedoch wieder aus unterschiedlichen Gründen. 

Zusammenfassend befürchteten die Autorinnen der Christlichen Frau die sittliche 
und sozialhygienische Zersetzung der Gesellschaft durch die Prostitution und be
dienten sich somit ähnlich wie die Monistinnen ebenfalls einer sozialhygienischen 
Argumentation.349 Diese führten sie jedoch, anders als die Monistinnen, nicht an, 
um eine vornehmlich kulturtheoretische Grundtheorie zu unterstützen, sondern sie 
folgten damit vielmehr dem nationalistischen und rassenhygienischen Zeitgeist und 
unterstützten so nur den Erhalt der christlichen Ehepraxis. So nahm die sozialhygie
nische Argumentation auch einen wesentlich geringeren Anteil in den Artikeln der 
Katholikinnen ein als deren religiöse Argumentation. Für die Monistinnen war die 
sozialhygienische Argumentation hingegen ihr Hauptargument gegen die Prostitution, 

349 Vgl. zur christlichen Sittenlehre der katholischen Frauenrechtsaktivistinnen des KDFB Kapitel 
2.8.1.3 dieser Arbeit. 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-002 - am 14.02.2026, 11:42:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


140 Jasmin Jutta Wieloch: Frauen in der freireligiösen Reformbewegung 

da sie unmittelbar aus ihrer Kulturtheorie folgt und mit dieser viel stärker verbunden 
ist als mit der christlichen Theologie. 

Die besprochenen Artikel sind nicht repräsentativ für die gesamte christliche Frau
enbewegung, dennoch lässt sich in der Argumentation der Autorinnen eine Linie er
kennen, die von katholischen Grundsätzen bestimmt wird: Die katholische Frauenbe
wegung sah die Ehe als ideale Lebensform an und als einzige Beziehungsform, in der 
Sexualität offiziell in sittlicher Weise auslebbar sei. Zudem sah sie die Verantwortung 
für die sittliche Erziehung vor allem bei den Müttern. Außerdem lehnte sie die Prosti
tution als Verletzung des monogamen Eheideals ab. Die innereheliche Reproduktion sei 
die Pflicht der Gesellschaftsmitglieder und das Ziel jeglichen Sexualverkehrs. Im Gegen
satz zu der monistischen Argumentation ist der Grund für die katholische Argumenta
tion die biblisch motivierte und kirchlich festgelegte und tradierte Ehepraxis. Die Chris
tinnen lehnten die Abtreibung als Tötung gottgegebenen ungeborenen Lebens ab. Die
se Grundsätze sind andere als jene der monistischen Kulturtheorie und doch hatten sie 
eine ähnliche Positionierung zu sittlichkeitstheoretischen Fragen der Prostitution und 
Abtreibung zur Folge. 

Die monistische Sittenlehre hingegen beruht vor allem auf der Verfolgung einer so
zialen Hygiene, die die Weitergabe von laut monistischer Ansicht ›hochwertigem‹ Erb
gut begünstigt.350 Haeckels Monismus misst hochwertiges Erbgut an dem Gesundheits
zustand und dem sozialen Status der Eltern und des Nachwuchses. So bedeuteten Erb
krankheiten für die Monistinnen eine Gefahr für die Gesundheit von Nachwuchs. Aus 
diesem Grund lehnten sie Prostitution ab, da sie diese als Gefahrenherd der Erbkrank
heiten ansahen. In diesem Punkt stimmten die monistischen AutorInnen folglich mit 
Autorinnen der untersuchten christlichen Zeitschrift überein. Wohlgemerkt sahen sie 
die Erbkrankheiten jedoch nicht nur als zusätzliches Argument für eine religiöse Ehevor
stellung an, wie die Christinnen es taten, sondern die verbreitete Ablehnung der Prosti
tution unter den Monistinnen ist der direkte und unausweichliche Schluss aus deren kul
turtheoretisch bedingter Idee der sozialen Hygiene und somit fundamentaler Bestand
teil der monistischen Sittenlehre. Sie sieht durch die erhöhte Verbreitungsgefahr von 
Erbkrankheiten eine akute Gefahr für das monistische Streben nach gesundem Nach
wuchs, wohingegen die Zeugung kranker Kinder für die christliche Religion keine ideo
logische Bedrohung darstellt, die entgegen ihren theologischen Grundsätzen steht. In 
dem Gewicht, das die Ablehnungsgründe für die Prostitution haben, wie auch in der 
ambivalenten Haltung der Monistinnen gegenüber einer sozialen Indikation der Abtrei
bung bestehen die beiden Unterschiede der monistischen und christlichen Sittenlehren. 
Nicht alle Monistinnen lehnten die soziale Indikation und somit eine teilweise Legalisie
rung von Abtreibungen ab, da diese unter bestimmten, im sozialen oder wirtschaftlichen 
Sinn prekären Umständen der werdenden Mütter einen Beitrag zur sozialen Hygiene 
leisten könnten. Für die katholischen Autorinnen stand eine Legalisierung der Abtrei
bung in jeglicher Form auf Grund theologischer Hürden außer Frage. 

350 Zur monistischen Sittenlehre vgl. Kapitel 2.6 dieser Arbeit. 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-002 - am 14.02.2026, 11:42:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Frauen im Umfeld des Monistenbunds – theoretisches Frauenbild 141 

2.8.5 Zwei Wege zum (fast) selben Frauenbild 

In allen drei aufgeführten von den Geschlechterzuschreibungen beeinflussten Bereichen 
hatten die christlichen und die monistischen Autorinnen in ihren praktischen Schluss
folgerungen starke Übereinstimmungen. Im privaten Bereich nahmen sie Frauen vor al
lem als Mütter und Ehefrauen in der Familie wahr und stellten die Ehe als bevorzugte 
Lebensform dar. Die meisten Artikel zu Frauen in der Familie in beiden Zeitschriften
korpora betonten die mütterlichen Aufgaben der Frauen als Ausdruck deren ihrem per 
Geschlecht inhärenten sozialen Fürsorgecharakters. In dieser Einschätzung drückt sich 
auch das dualistische Frauenbild der Frauen beider Autorinnenstichproben aus. Auch 
im öffentlichen Bereich kamen die Autorinnen beider Lager zu ähnlichen Ergebnissen: 
Sie sahen Frauen stets vornehmlich als dem familiären Bereich zugehörig an und nicht 
selbstverständlicherweise wie Männer in Erwerbsarbeit. Die Monistinnen nahmen die 
kriegsbedingte Zunahme der Frauenerwerbsarbeit größtenteils als Ausnahme hin und 
lediglich Helene Stöcker und Adele Schreiber förderten diese auch über den Kriegszeit
raum hinaus aktiv. Die christlichen Autorinnen setzten sich zwar im Rahmen der durch 
die Idee der geistigen Mütterlichkeit gebotenen Möglichkeiten für den Ausbau der Frau
enerwerbsarbeit ein, jedoch beschränkten sie sich dabei stärker als die MonistInnen auf 
die sozialen Berufe. 

Diese Übereinstimmungen in der Praxis des privaten und öffentlichen Bereichs be
ruhen auf dem geschlechterdualistischen Charakter, den die theoretischen Grundsätze 
der Autorinnen beider Zeitschriftenstichproben hatten. Auch die monistische und die 
christliche Sittenlehre lehnten beide die Prostitution ab, um die Verbreitung von Ge
schlechtskrankheiten zu vermeiden. Die katholischen Frauen versuchten dadurch, ihr 
christliches dualistisches Frauenbild und ihre monogamen biblischen Ehevorstellungen 
praktisch und lebensnah zu legitimieren. Die monistischen Autorinnen hingegen sa
hen in ihren sittentheoretischen Schlussfolgerungen die theoretische Fortführung ih
rer grundsätzlichen Kulturtheorie. Somit standen sich mit den beiden unterschiedlichen 
Gruppen zwei verschiedene Inspirationsquellen gegenüber: Die Bibel auf der Seite der 
Christlichen Frau und die rassentheoretische Kulturtheorie auf der Seite der monistischen 
Zeitschriften. Die Gemeinsamkeit dieser beiden Ideologiequellen war so entscheidend 
für die Rollenzuschreibungen an beide Geschlechter, dass die praktischen Auswirkun
gen im sittentheoretischen, privaten und öffentlichen Bereich in beiden Lagern trotz der 
offiziellen ideologischen Abgrenzung ähnlich ausfielen: Sowohl die christlichen als auch 
die monistischen Geschlechterrollenzuweisungen beruhen auf einem dualistischen Ge
schlechterbild, das Frauen und Männern unterschiedliche geschlechtsbedingte Charak
tereigenschaften zuspricht und daraus unterschiedliche Aufgaben in Familie und Gesell
schaft ableitet. Trotz der Reformbestrebungen für mehr Frauenerwerbsarbeit in sozia
len Bereichen und für eine Liebesehe von Seiten Helene Stöckers und einiger anderer 
Monistinnen – hier seien vor allem die Frauen genannt, die unter die Gruppe der Frau
enrechtsaktivistinnen im Monistenbund in Kapitel 3 fallen – blieb das Frauenbild der 
Autorinnen beider Lager grundsätzlich und zumindest mittelfristig den traditionellen 
bürgerlichen Frauenzuschreibungen verschrieben. 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-002 - am 14.02.2026, 11:42:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839476413-002 - am 14.02.2026, 11:42:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

