III. Kapitel - Sein und Werden

Kultur an die vorsokratische Antike. Homo sapiens ist und bleibt der >klassische< Homo
Artifex.

12. Die Metaphysik der Kunst

Hier nun wird es ndtig, uns mit einem kithnen Anlauf in eine Metaphysik der Kunst
hinein zu schwingen, indem ich den fritheren Satz wiederhole, dass nur als ein aesthe-
tisches Phanomen das Dasein und die Welt gerechtfertigt erscheint. (GT: 147)

Ein aesthetisches Problem so ernst zu nehmen ist freilich nach allen Seiten hin ansto-
Rig, sowohl fiir unsere Aesthetisch-Empfindsamen und ihre Ekel erregende Weichlich-
keit als auch fiir jenes robuste oder beleibte Gesindel, das in der Kunst nicht mehr als
ein lustiges Nebenbei, als ein auch wohl zu missendes Schellengeklingel zum »Ernst
des Daseins«zu erkennen im Stande sind: als ob Niemand wiifte, was es in dieser Ge-
geniiberstellung mit einem solchen »Ernst des Daseins« auf sich habe. (KSA7, §11[1])

Wahrheit liuft immer auf eine Wertung des Lebens hinaus. Hinter Wahrheit versteckt
sich immer die (nihilistische) Frage: »Was ist das Leben iiberhaupt werth?« (PHG, § 1).
Auch ist der Glaube an die Wahrheit noch eine Manifestation unserer intimsten Angste
(Freud 2: 76f.) und einer Art intellektueller Miifdigkeit. Es war wesentlich einfacher das
Leben zuwerten (beispielsweise anhand derjiidisch-christlichen Moral)®, als das stindig
neu Erlernte sinngebend umzusetzen,® zu entwickeln, zu transformieren und dem Le-
ben Wiirde und Anmut zu verleihen. Man mafd das Leben am (absoluten) >Wissens, statt
das (konzeptuelle) Wissen am Leben zu messen. (Man ging beispielsweise so weit, noch
den Typen-Mensch fir die Typen-Stadt zu erfinden). Nietzsche (an)erkennt die Kunst
als das Wesen des Lebens, als die wesentliche organische Funktion. Die Metaphysik der
Kunst ist eine Hymne auf das Leben, ist Metaphysik des Wesens unseres Lebens, ist Me-
taphysik der Kunst als Stimulans zum ewigen Leben (KSA13, § 14[21]). Die Umkehrung
(des Platonismus bzw. der Moral) und die Aufklirung Nietzsches befreit zwar von der Fa-
bel der Wahrheit (und der géttlichen Moral), kettet aber gleichzeitig an die fatale schép-
ferische Aufgabe der Kunst.

5 »Es [das Christentum] warf Kot auf den Anfang, auf die Voraussetzung unseres Lebens...« (GD, »Was
ich den Alten verdankec, § 4)

6 »Der Weg zu den Anfangen fiihrt iiberall zu der Barbarei; und wer sich mit den Griechen abgiebt,
soll sich immer vorhalten, daf} der ungebandigte Wissenstrieb an sich zu allen Zeiten ebenso bar-
barisirt als der WissenshaR, und dafi die Griechen durch die Riicksicht auf das Leben, durch ein
ideales Lebensbediirfniflihren ansich unersattlichen Wissenstrieb gebandigt haben—weil sie das,
was sie lernten, sogleich leben wollten. Die Griechen haben auch als Menschen der Kultur und mit
den Zielen der Kultur philosophirt und deshalb ersparten sie sich aus irgend einem autochthonen
Diinkel die Elemente der Philosophie und Wissenschaft noch einmal zu erfinden, sondern gien-
gen sofort darauf los, diese ibernommenen Elemente so zu erfiillen zu steigern zu erheben und
zu reinigen, daR sie jetzt erst in einem hoheren Sinne und in einer reineren Sphare zu Erfindern
wurden. Sie erfanden ndmlich die typischen Philosophenkdpfe, und die ganze Nachwelt hat nichts
Wesentliches mehr hinzuerfunden.« (PHG, §1)

hittps://dol.org/10.14361/9783839470725-016 - am 13.02.2026, 21:47:44. /dele - [

131


https://doi.org/10.14361/9783839470725-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

132

Nietzsches Architektur der Erkennenden
12.1 Der Rausch der Wahrheits-Erfinder

Nach der Abschaffung der Wahrheit durch den »letzten Philosophen« (KSA7, § 19[36]) hat
Philosophie nichts mehr mit Erkenntnistheorie oder einer Kritik des Erkenntnisvermé-
gens zu tun (KSA12, § 1[60]). Wir konnen nurmehr Denkmodelle (Provisorien) entwer-
fen, also weiterhin das, was simtliche Erkenntnistheorien schon immer waren. Denn
der Mensch hat kein »Organ der Erkenntnif3« (KSA13, § 14[103]),” aber ein Organ der Er-
findung (KSA13, § 11[415]). Denken ist eine Art Selbsttduschung, die aber nicht dem tradi-
tionellen Erliegen des Denkens gleichkommen muss, mit dem der (passive) Mensch mit-
unter aus Angst und intellektueller Tragheit sein >Erkennen«<verkennt, in dem die reakti-
ven Krifte das Denken dominieren und unser Organ der Erfindung mit der fabelhaften
Erfindung der (zu entdeckenden) Erkenntnis endet (eine gewitzte Selbstiberlistung mit
der Perspektive einer Erlgsung vom Denken, mit welcher der blinzelnde reaktive Mensch
sein Gliick zu finden meint [Z: 15]. Denken endet im Wissen).

Aus dem Wahrheits-Entdecker (und orakelnden Heimkehrer aus der Wiiste) wird der
Wahrheits-Erfinder (Andreas-Salomé: 200). Man darf sich hier nicht tiuschen. Das Le-
bensprojekt Nietzsches, also die Umkehrung aller Werte (der Wissenschaft, des Platonis-
mus bzw. der klassischen-modernen Wertung des Lebens), die »Nietzschean frivolity«
der>frohlichen Wissenschaft, ist nicht zu verwechseln mit irgendeiner unseriésen Free-
style-Forschung. Ganz im Gegenteil entspricht eben die Wahrheit dem Unmenschlichen
und die seriése Unwahrheit, die Fiktion, dem Menschlichen (d.h. dem Leben). »Aber die
Kunst als furchtbarer Ernst! Die neue Metaphysik als furchtbarer Ernst!« (KSA7, § 19[69])
Wenn wir >Autoritit« wollen (d.h. hier: seriése und verantwortungsvolle Entwerfer, Pla-
ner, Forscher werden wollen), diirfen wir uns nicht auf irgendeine Wahrheit berufen,
denn damit verlieren wir eben die menschliche Autoritit, damit stellen wir etwas iiber
das Menschliche, Allzumenschliche. In der den Menschen umgebenden Welt, dem Ma-
krokosmos aufRerhalb des Lebens (der Zelle), gibt es nur das Werden. Hier gibt es keine
Wahrheit zu entdecken, hier gibt es keine Autoritit, sondern nur Wille zur Macht. Und
auch innerhalb des Lebens, im »Phinomenalismus der >inneren Welt« (WZM: 334), gibt
es nur Wille zur Macht. »Diese Welt ist der Wille zur Macht — und nichts aufSerdem! Und auch
ihr selber seid dieser Wille zur Macht — und nichts auflerdem!« (KSA11, § 38[12])

Unsere Autoritit erlangen wir lediglich durch das Ausschépfen unserer Fihigkeiten
des Mitspielens (Nietzsche; in: Deleuze 7: 28). Wir sind Teil des »Willens zur Macht als
Kunst« (KSA13, § 14[61]). Apollo spielt nicht gegen, sondern mit Dionysos. Nochmals:
Wir haben kein »Organ der Erkenntnif3« (KSA13, § 14[103]), denn wozu sollte dieses auch
niitzlich sein, aber eines der Kunst. Das wilde Denken befihigt uns dazu, dem (ewigen)

7 »In der Philosophie des Parmenides priludirt das Thema der Ontologie. Die Erfahrung bot ihm
nirgend ein Sein, wie er es sich dachte, aber daraus, dafi er es denken konnte, erschlof er, daf} es
existiren musse: ein Schlufi, der auf der Voraussetzung beruht, daf wir ein Organ der Erkenntif3
haben, das in's Wesen der Dinge reicht und unabhidngig von der Erfahrung ist. Der Stoff unseres
Denkens ist nach Parmenides gar nicht in der Anschauung vorhanden, sondern wird anderswo-
her hinzugebracht, aus einer aufiersinnlichen Welt, zu der wir durch das Denken einen direkten
Zugang haben.« (PHG, § 11)

hittps://dol.org/10.14361/9783839470725-016 - am 13.02.2026, 21:47:44. /dele - [



https://doi.org/10.14361/9783839470725-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

III. Kapitel - Sein und Werden

Werden das (provisorische) Sein aufzuprigen. Die Fihigkeit zur Abstraktion ist Bedin-
gung des Konkreten, ist das konkret Menschliche unseres Seins. Hier liegt die grofRe Ver-
antwortung des Entwerfers, seine Berufung, sich nicht mehr zu berufen auf eine Hin-
terwelt (ein Telefon des Orakels, eine Teleologie, eine Historie...), sondern das Leben zu
ermoglichen, den Prozess der Entwicklung (des ewig Provisorischen) fortzufiihren. Dies
meint Nietzsche, wenn er die (frohliche) Wissenschaft in den Dienst der Kunst stellt, der
Kunst zum Leben (KSA7, §$ 19[36]-[52]).

Zur Psychologie des Kiinstlers. — Damit es Kunst gibt, damit es irgend ein dsthetisches
Tun und Schauen gibt, dazu ist eine physiologische Vorbedingung unumganglich: der
Rausch. Der Rausch muf$ erst die Erregbarkeit der ganzen Maschine gesteigert haben:
eher kommt es zu keiner Kunst. [...] Das Wesentliche am Rausch ist das Gefiihl der
Kraftsteigerung und Fiille. Aus diesem Gefiihl gibt man an die Dinge ab, man zwingt
sie von uns zu nehmen, man vergewaltigt sie, — man heifdt diesen Vorgang Idealisie-
ren. [..] Ein ungeheures Heraustreiben der Hauptziige ist vielmehr das Entscheidende,
so daf die andern dariiber verschwinden. (GD: 135)

Es gibt in diesem Sinne keinen wirklich fundamentalen Unterschied zwischen einem
scheinbar wissenschaftlichen und einem wilden Denken (Lévi-Strauss: 310), weil eben
die Unterscheidung von Sinnlichem und Geistigem verschwommen bleibt, d.h., das ei-
ne schlieft im Denkprozess immer das andere mit ein bzw. bedingt das andere (es bleibt
mitunter nur eine begriffliche Unterscheidung, ein Zirkelschluss unseres Denkens). Al-
les Denken ist konzeptuell, und konzeptuell heifdt nicht einfach nur vergeistigt, lebens-
fern, abstrakt oder gelehrsam. Das Physiologische und Psychologische ist im Denkpro-
zess nicht zu trennen, das eine sollte eigentlich (natiirlich<) das andere potenzieren (wir
werden im IV. Kapitel noch eingehender auf die Zusammengehorigkeit von Geist und
Nerv zuriickkommen, vgl. KSA13, § 14[144]). Hier liegt das Potenzial, hier die Verantwor-
tung eines lebensnahen Denkens (Abstrahierens und Entwerfens). Das Messen am Leben
kann nicht nur als ein dem Denken nachgestellter Prozess stattfinden und als eine daraus
entwickelte Iteration, sondern kann eben schon im eigentlichen Denkprozess stattfin-
den. Die sogenannte Vernunft ist nicht als ein Objektivieren der Kreativitat, nichtals her-
unterdrosselnde Ziichtung kaltgestellter Frosche zu verstehen (FW: 7u. KSA13, § 14[120]),
sondern als ein enormes Potenzial, den Denkprozess selbst, diese oft »finstere und knar-
rende Maschine« (FW: 215), besonders seinen geringen bewussten Anteil, zu intensivie-
ren (anzuheizen). Der Philosoph bleibt hier nicht mehr der die Kultur (durch)streifende
Querdenker oder »Schrecken einfléfRender Komet« (PHG, $ 1) auf der Suche nach der
wahren Erkenntnis, sondern er wird zum »Hauptgestirn im Sonnensystem« (PHG, § 1)
einer wahrhaften Kultur des konzeptuellen Denkens.

Was bedeutet der von mir in die Asthetik eingefithrte Gegensatz-Begriff apollinisch
und dionysisch, beide als Arten des Rausches begriffen? — Der apollinische Rausch hilt
vorallem das Auge erregt, so daR es die Kraft der Vision bekommt. [...] Im dionysischen
Zustand ist dagegen das gesamte Affekt-System erregt und gesteigert: so dafd es alle
seine Mittel des Ausdrucks mit einem Male entladet und die Kraft des Darstellens,
Nachbildens, Transfigurierens, Verwandelns, alle Art Mimik und Schauspielerei zu-
gleich heraustreibt. Das Wesentliche bleibt die Leichtigkeit der Metamorphose, die

hittps://dol.org/10.14361/9783839470725-016 - am 13.02.2026, 21:47:44. /dele - [

133


https://doi.org/10.14361/9783839470725-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

134

Nietzsches Architektur der Erkennenden

Unfahigkeit, nicht zu reagieren [..]. Es ist dem dionysischen Menschen unmaéglich,
irgend eine Suggestion nicht zu verstehn, er (ibersieht kein Zeichen des Affekts, er hat
den hochsten Grad des verstehenden und erratenden Instinkts, wie er den hochsten
Grad von Mitteilungs-Kunst besitzt. (GD: 136f.)

Metaphysik der Kunst ist nicht als eine iiber das Leben gestellte Kunst zu verstehen, son-
dern als Lebenskunst, als das Denken der Kunst, als das Denken des Lebens als Kunst,
als das Denken der dem Leben immanenten Kunst. Das Denken versteht sich als Kunst
und diese Kunst wird nun physiologisch betrachtet: »wir finden hier die Kunst als orga-
nische Funktion« (KSA13, § 14[120]), »die Kunst als die eigentliche Aufgabe des Lebens,
die Kunst als dessen metaphysische Tatigkeit...« (WZM: 578).

Der bereits von Nietzsche vorweggenommene unmittelbare Zusammenhang von
Lust und Vernunft wurde spiter in den kognitiven Wissenschaften aufbereitet (Chan-
geux 2). Aber auch schon nach Epikur kann man eigentlich nicht verniinftig leben, ohne
lustvoll zu denken. Hierin liegt der enorme und potenziell fatale Spielraum der Bildung,
als Ausbildung eines kreativen Potenzials (Verkniipfungen zu schaffen dank unserer
kognitiven Filter, unseren Hintertiiren des Lebens) oder als Verbildung einer Kapazitit
im Sinne einer kognitiven Kastration (durch Sachlichkeit, »Ding an sichs, etablierte
swissenschaftliche« Primissen etc., also durch ererbte Dinge, die ihre Erfinder selbst
eben nicht beriicksichtigt haben [GM:362]). Nach dem Ost-Sturm Jesus zweitausend
Jahre westliche Flaute! Ausbildung zum Denker (der Wahrheits-Erfinder) oder Ausbil-
dung zum Experten (der Wahrheits-Entdecker bzw. sein ewiger Schiiler)? Besonders
hier im Bereich der Erziehung (Schulen) liegt das Potenzial Nietzsches als Drehschei-
be der Kultur. Wollen wir nur ewige Schiiler bilden (Z: 83)? Wollen wir das Gefingnis
der Uberzeugungen vergréflern (AC:264) und weiterhin unzihlige Wahrheiten iiber
das Leben ausbreiten (die sich in drmlich wenig Gottheiten resiimieren, in einer recht
kurzen Geschichte des Denkens), oder wollen wir endlich einmal die Unwahrheit als
Lebensbedingung zugestehen?

Nichts ist wahr, alles ist erlaubt. (Z: 303)

Die Abschaffung der Wahrheit bedeutet nicht im Geringsten einen Wertverlust des
Kunstwerkes (bzw. der Wissenschaft) und noch weniger eine daraus folgende Gleich-
wertigkeit aller Kunstwerke (fiir das Leben) oder eine Flucht in ein willkiirliches Leben.
Kunst als hochstes Prinzip des Lebens, selbst noch die geschmihte Kiinstlichkeit, hat
keineswegs vollige Willkiir zur Folge (Popper 2: 78). Die Umleitung moralischer Entschei-
dungen auf das Gebiet der Kunst (als Ethik der Kunst) lisst den Menschen tendenziell
leichter die Relativitit seiner Wertvorstellungen erkennen. Diese Relativitit, d.h. die
Relation zum Leben (und nicht zu einer Hinterwelt) in den Vordergrund zu stellen ist
die grofie Verantwortung der Kunst. Nun werden »Wahrheit und Liige physiologisch«
(KSA7, § 19[102]) ermessen, d.h. »nach der Wirkung beurtheilt« (KSA7, § 19[102]), jenseits
jeglicher moralischer Wertvorstellungen. Selbst der legendire >Moralapostel« Platon

hittps://dol.org/10.14361/9783839470725-016 - am 13.02.2026, 21:47:44. /dele - [



https://doi.org/10.14361/9783839470725-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

III. Kapitel - Sein und Werden

suggeriert fir die Dichtkunst einen aufbauend wirkenden Begriff der Liige als Nicht-
Wissen.®

12.2 Die Relativitat des indeterminierten Ganzen

»Wo man nichts Wahres wissen kann, ist die Liige erlaubt« (KSA7, § 19[97]). Der Begrift
der Lige ist hier wiederum als aufermoralischer Platzhalter einer scheinbaren Welt zu
verstehen, Letztere nicht als das Gegenteil der wahren Welt, sondern als jene einzige,
die uns etwas angeht. Doch diese einzige scheinbare Welt konnte woméglich noch als
eine passive Erscheinung gelten; der adiquatere Begriff der (Liige als) Fiktion zielt da-
her auf die aktiv zurechtgemachte Welt, auf die schon begrenzten (selektierten) Moglich-
keiten. Deshalb darf uns die »Frivolitit Nietzsches« (Koolhaas) in der Architektur auch
nicht von dem »Ernst des Daseins« (KSA7, § 11[1]) entfernen. Nietzsches verwandte spi-
tere und schwerwiegendere Formel »nichts ist wahr, alles ist erlaubt« (Z: 303) ist somit
keine Aufforderung zu Zynismus und Leichtfertigkeit, sondern zeigt ganz im Gegenteil
sein Verstindnis von Kunst, von Kunst als dem Konzipieren von Lebensmoglichkeiten,
von Kunst als wahrhaftiger Humanwissenschaft und Sozialwissenschaft (im Sinne Ged-
des). Sie ist als ein Apriori der (noch) unbegrenzten Méglichkeiten zu verstehen, als ein
»Nichts ist wahr, alles ist (prinzipiell noch) méglich«. Dieses entschiedene Relativieren
Nietzsches ist aber nicht zu verwechseln mit dem »unverantwortlichen und irrationalen
Relativismus der Beliebigkeit« (Abel: 59) oder dem komfortablen metaphysischen Essen-
zialismus.

»Ungeheure Aufgabe und Wiirde der Kunst in dieser Aufgabe! Sie muR alles neu schaffen
und ganz allein das Leben neu gebiren! Was sie kann, zeigen uns die Griechen: hatten wir
diese nicht, so wire unser Glaube chimarisch«. (KSA7, § 19[36])

Die Frage »Was ist Architektur?« wire in aristotelischer Tradition natiirlich als eine es-
senzialistische Frage aufzufassen. Aber eine umgekehrte »essenzialistische« Definiti-
on der Architektur als Kunst, Liige oder Schein sucht lediglich die einzig haltbare Es-
senz einer absoluten Unmdglichkeit und vor allem Bedenklichkeit jeglicher allgemein-
giiltigen Prinzipien auf3erhalb der Kunst in den Vordergrund zu stellen. Metaphysik der
Kunst heifdt, Metaphysik ist nur haltbar als Kunst. Eine wahre Welt zu konzipieren heif3t
immer, eine metaphysische Welt zu konzipieren, als die scheinbare Welt noch einmal
(WZM: 353 u. 386). Architektur steht, wie alle Disziplinen, unter der Schirmherrschaft
des Willens zur Macht, dem Kunstwillen des menschlichen, allzumenschlichen Daseins.
Mit dieser einzigen essenzialistischen (aber damit eben auch antiessenzialistischen) De-
finition kénnen wir uns nunmehr der altgediegenen (d.h. an die philosophische Position
Abaelards oder auch Poppers [Popper 2: 40] angelehnte) rein nominalistischen Auffas-
sung der Baukunst widmen. Man kénnte stark zusammengedringt sagen, der irratio-
nale Relativismus der Welt ist eben nur der (fiitr den héheren Menschen noch rohe, »in-

8 »Und in den eben erwdhnten Mirchendichtungen, handeln wir da nicht heilsam, indem wir, weil
wir nicht wissen, wie sich die alten Dinge in Wahrheit verhalten, die Liige der Wahrheit moglichst
ahnlich machen?« (Platon 3: 83)

hittps://dol.org/10.14361/9783839470725-016 - am 13.02.2026, 21:47:44. /dele - [

135


https://doi.org/10.14361/9783839470725-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

136

Nietzsches Architektur der Erkennenden

akzeptableq) Ausgangspunkt eines neu verstandenen Rationalismus, der Ausgangspunkt
der ungeheuren Aufgabe der Kunst (bzw. Kultur) — des konzeptuellen Denkens.

Auch der Wille zur Wahrheit ist Wille zur Macht, aber noch reaktiv. Wahrheit, Lige,
Gott und Sein sind nur unterschiedliche (mehr oder weniger reaktive, stetig zu entwi-
ckelnde und damit zu iiberwindende) Manifestationen des Willens zur Macht als Kunst.
Sie sind allesamt Konzepte der scheinbaren Welt, Formen des Nicht-Wissens, des An-
scheins, der Vor-Stellung, der Lebens-Moglichkeiten, mit einem Wort: Fiktionen, und
nur als solche auf das Leben wirkend (lebensférdernd oder -hemmend).

Das Perspektivische also gibt den Charakter der »Scheinbarkeit« ab! Als ob eine Welt
noch Ubrigbliebe, wenn man das Perspektivische abrechnet! Damit hitte man ja die
Relativitit abgerechnet.. Der CGegensatz der scheinbaren Welt und der wahren Welt
reduziert sich auf den Gegensatz »Welt« und »Nichts«. (WZM: 386f.)

Es gibt kein Wesen der Stadt (des Staates), keinen Sinn an sich, sondern vorerst nur
einen konkreten Zweck (Popper 2:137). Auch hier kann man nur einen kiinstlerischen
Sinn rechtfertigen (Sinn, Seele, Stadt-Korper entsprechen dem ausschlieRlich als Kunst
zu rechtfertigendem >Systemc bei Nietzsche [vgl. KSA7, § 19[36]]). Man konnte aber sa-
gen, ein fiir den Menschen rationaler Zweck der Stadt sei, ihr eine (kiinstlerische) See-
le zu schaffen. Das materielle Resultat mag dasselbe sein, aber eben nicht das geistige.
Nun kénnte man den ewigen Einwand anfithren, der Mensch brauche Illusionen, d.h.
Wahrheit, um den Glauben am Leben beizubehalten usw. Aber lassen wir nun den Gliu-
bigen ihren Glauben und ihre ahnungslose, pessimistische und unterwiirfige Sicht der
menschlichen Psyche, der Psyche eines immer noch tyrannisierten Kiinstlers.

Die wunderbare Erfindung von Logik und Wahrheit (oder auch von Gott) ist nur das
Resultat des menschlichen Bediirfnisses nach Ganzheit, nach ganzheitlicher Sicht bzw.
Verstindlichkeit der Welt. Venturi wiirde es »die Verpflichtung auf das schwierige Gan-
ze« (Venturi 1: 136) nennen. Hier gibt es kein absolutes Resultat, kein Gesetz an sich, son-
dernlediglich das absolut autoritire Bediirfnis des Menschen nach Auslegung bzw. Sinn-
Gebung der Dinge.

Der Intellekt selber hat diese Bedeutsamkeit erst in den Klang hineingelegt: wie er in
die Verhiltnisse von Linien und Massen bei der Architektur ebenfalls Bedeutsamkeit
gelegt hat, welche aber an sich den mechanischen Gesetzen ganz fremd ist. (MA: 170)

Wir brauchen fiir das Hineinlegen der Bedeutung in die Dinge alle Strenge der Wis-
senschaft. Man darfaber das Vereinfachen (Abstraktion), beispielsweise der Architektur,
nicht mit Einfachheit und noch weniger mit Sachlichkeit verwechseln. Das Abstraktions-
vermdgen des Menschen ist nicht mehr, aber auch nicht weniger als die fatale Grundlage
seines Intellektes. Auch die Vielheit (und ihre schwierige Einheit) ist eine Simplifikati-
on der Welt. Die bequeme architektonische >Simplifizierungs, vor der Venturi zu Recht
warnt, ist nicht zu verwechseln mit Nietzsches »Simplification zum Zweck des Lebens«
(KSA12, $9[35]). Auch die Chaostheorie ist noch eine Vereinfachung der Welt. Stark tiber-
zogen formuliert: Selbst das komplexeste Ganze, die vielfiltigste Vereinfachung ist im-
mer nur ein relatives Sein, aber niemals ein Werden, niemals ein Erkennen des Lebens.

hittps://dol.org/10.14361/9783839470725-016 - am 13.02.2026, 21:47:44. /dele - [



https://doi.org/10.14361/9783839470725-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

III. Kapitel - Sein und Werden

Es bleibt ein organisiertes Fragment, ein Ausschnitt, ein ausgeschnittenes und damit
>lebloses« Stiick des Werdens, das kiinstlich durch seine Entwicklung und kiinstlerischer
Gestaltung »am Leben erhalten wird« (kultiviert wird). Das Resultat dieses Prozesses (des
Denkens) ist nur in seiner (Riick-)Wirkung von Bedeutung.

Architektur ist vielleicht lediglich die illustrativste Schaffung mehr oder weniger
komplexer Systeme aus einer relativ grof3en »Zahl von Teilen, die in einer nicht-trivialen
Weise aufeinander wirken« (H. A. Simon, in: Venturi 1: 136). Jedes System tendiert po-
tenziell zu Exklusivitit, aber noch genauer gesagt, ist Exklusivitit geradezu der Sinn des
Systems. Deshalb braucht es zwar die Strenge der Wissenschaft (zu seiner schliissigen
Entwicklung), aber noch mehr die Wiirde der Kunst (als seine einzig haltbare Rechtferti-
gung). Die primitivste (geistig-emotionale) Wirkung solcher Systeme auf den Menschen
ist die Geborgenheit. Alles Ausschneiden, Ausschliefien, Isolieren aus der Welt, noch das
ontologische »Entbergen« bei Heidegger, ist ein Zurechtmachen, ein Denkbarmachen
der Welt in Hinsicht auf die Geborgenheit des Menschen. Der Mensch findet seine
Ruhe, seinen Schlaf, mit der geschlossenen, d.h. mehr oder weniger ausschlieflenden
Architektur (als physische und psychische Lebensbedingung). Alles kulturelle Schaffen
ist Schaffen einer menschlichen Welt, alles Denken zielt auf das Denkbarmachen (das
Beherrschen) der Welt. Hier scheidet sich der Mensch in »hinwegthuender« Kiinstler
oder »hinzuthuender« Verleumder (KSA8, § 16[22]), indem er entweder die aktiven Krif-
te des Willens zur Macht kultiviert oder unter dem Druck seiner reaktiven oder passiven
Krifte niedergeht (Untergang im Larm der Welt, der glatte Wahnsinn der Normalitit,
des Herdentieres oder Menschen ohne Eigenschaften).

Eine Art Taubsein, Blindsein nach auflen hin, — das Reich der zugelassenen Reize ist
scharf umgrenzt. (KSA13, § 14[170])

Das System, das »schwierige Ganze« als das Ziel jedes Denkens, ist die verkleinerte Welt.
Das ganzheitliche Denken braucht alle wissenschaftliche Strenge im Zerlegen, Sezieren
und delikaten Analysieren der Welt und alle schopferische Kraft der Kunst in ihrer er-
neuerten Synthese. Der Garten des Epikur ist ein raumlich-gedankliches Bild fiir die
vereinfachte Welt, ein Sinn-Bild des Denkens, das nicht vom Gestalten und (sinnlichen)
Leben zu trennen ist. Auch die Landschafts- oder Gartenarchitektur der Renaissance,
selbst schon der mystisch-rationale mittelalterliche Klostergarten, dient bestens als Bild
fiir das Denken, das exklusive Gestalten und Zurechtmachen einer verkleinerten Welt.
Hier findet sich der Mensch, hier gestaltet sich der Mensch, hier geht der Mensch in sich
spazieren.

Die Hauptcharakteristik der modernen Architektur war das verstirkte Offnen zum
Auflen, das dosierte Einlassen des Auflen, das fortschreitende Auflésen des Rahmens,
der Winde bzw. das (gerade durch den Stahlbeton erleichterte statische) Differenzieren
der Scheiben (u.a. Wrights umwilzende Auflésung der Box). Der Fall Pessac, Le Corbu-
siers zu progressive Dosierung fiir ein gerade beginnendes 20. Jh., steht schon fast als
humanwissenschaftlicher sBeweis« fiir die primire Aufgabe der Architektur, einer emo-
tional abgestimmten Regulierung der rdumlichen Transparenz. (Steht nun die raumli-
che Transparenz nicht als Sinnbild fiir die geistige Transparenz? In der Tat nur, wenn

hittps://dol.org/10.14361/9783839470725-016 - am 13.02.2026, 21:47:44. /dele - [

137


https://doi.org/10.14361/9783839470725-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

138

Nietzsches Architektur der Erkennenden

das Geistige auch das Emotionale enthilt, ansonsten wire es eine rein platonische Lau-
ne, wiederum ein von den Sinnen geldstes unfruchtbares Denken.)

Gerade wegen ihres legendir ungeschickten Wahrheitsfanatismus blieben F. L.
Wright, Mies van der Rohe und Le Corbusier letztendlich grofe Kiinstler, nicht im Sinne
der Moderne, aber im Sinne Nietzsches. (Mag es auch reiner Zufall sein, dass keiner von
ihnen Akademiker war, sicher ist allerdings, dass sie nicht zu »zerbrochenen Gelehrten«
wurden, sondern noch ganze Menschen blieben). Sie verkorperten geradezu den (nur
modernen, postsokratischen) Widerspruch in sich (zwischen Kunst und Wissenschaft),
ohne daran zu zerbrechen. Auch unser fanatischer Kunstfeind Platon (KSA7, § 3[47])
war letztlich ein grof3er Kiinstler. Auch er verkérperte den Widerspruch in sich, ohne
zugrunde zugehen; er gebar eben den Widerspruch, an dem dann andere zugrunde
gingen (wie Descartes oder Pascal); seine gegenteilige Lehre zum Willen zur Macht
als Kunst, als Schaffen im ewig unschuldigen Werden und Spiel des Weltgeschehens,
hinderte ihn lediglich, zudem noch ein grof3er Platoniker zu werden (IV. Kapitel).

Heute erhebt natiirlich kein ernst zu nehmender Architekt den absurden Anspruch,
>swahrheitsgemifi« zu planen. Vielleicht liegt aber genau darin das Problem. Man setzt
sich mit ihr nicht mehr auseinander. Sie ist die ganz selbstverstindliche Grundlage un-
serer Kultur (»deren Leugnung dem Wahnsinne gleichkommt« [PHG, § 10]). Man denkt
niemals an Wahrheit und doch ist sie omniprisent. Man hat nichts mehr zu verindern,
nichts Wesentliches mehr zu schaffen; man hat keine Moglichkeiten zu ersehen, son-
dern nur ein, im Sinne Spenglers >fertiges< Programm zu verwirklichen (manc, das ist
ibrigens der Mann ohne Eigenschaften [vgl. Mackowiak: 624F.], fiir den sich >ganz logischs
ein globaler Raum ohne Eigenschaften oder umgekehrt ein Raum unplanbarer Hyper-
Identitit generiert, der den unwiderruflichen >Tod der Planung« besiegelt [Koolhaas
3:1248fF.]).

Wahrheit ist nicht nur lebensfremd und naiv, sondern lebensfeindlich; sie versteht
sich als >causa primag, sie ist immer tyrannisch. Sie unterdriickt das natiirliche Spiel,
den stetigen Kampf verschiedenster Krifte, das beharrliche FlieRen, das ewige Werden
durch ein endgiiltiges Sein. Auch sie ist selbstverstindlich nur eine Ausgeburt des
Willens zur Macht, entstanden durch die Selektion und Ziichtung der passiven, reakti-
ven, reaktioniren Krifte der europiischen Kultur. Thr Ziel ist nicht die kontinuierlich
zurechtgemachte Welt, sondern die fest-gemachte, fest-gestellte (Wissenschaft) oder
auch zu iberwindende (Religion der Herde). Das Ergebnis der determinierten Welt geht
Hand in Hand mit dem zerbrochenen Menschen (Gelehrten) oder dem Herdentier (und
Priester). Der ganzheitliche Mensch hingegen, das nicht festgestellte Tier, anerkennt
das Schaffen selbst als Essenz des Willens zur Macht, als des Menschen Bestimmung;
er anerkennt das Potenzial des Willens zur Macht zur »Bekimpfung des Determinismus«
(KSA12, § 9[91]), also zum Kampfgegen« ein determiniertes (oder auch urspriingliches)
Ziel, zum Kampf fiir< das Leben.

Wahrhaftigkeit der Kunst: sie ist allein jetzt ehrlich. So kommen wir, auf ungeheurem

Umweg, wieder auf das natirliche Verhalten (bei den Griechen) zuriick. (KSA7, §
19[105])

hittps://dol.org/10.14361/9783839470725-016 - am 13.02.2026, 21:47:44. /dele - [



https://doi.org/10.14361/9783839470725-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

III. Kapitel - Sein und Werden

Der entwerfende, die Welt zurechtmachende, vereinfachende, verstindlich- und be-
herrschbar-machende Architekt geht selbstverstindlich noch nicht so weit, einerseits
die Wahrheit als lebensfeindlich zu erkliren, zu erkliren »daf} es nicht maglich ist mit der
Wahrheit zu leben« (KSA13, § 16[40]), bzw. zu erfassen, »daf} der >Wille zur Wahrheit« be-
reits ein Symptom der Entartung ist« (KSA13, § 16[40]), und andererseits die Unwahrheit
als Lebensbedingung zu erkennen, bzw. aus der dem Leben >immanenten< Metaphysik
der Kunst die fundamentale Aufgabe der Architektur abzuleiten. Kein seriéser Archi-
tekt erklart den »Willen zum Schein, zur Illusion, zur Tiuschung, zum Werden und
Wechseln (zur objektiven Tauschung) als tiefer, urspriinglicher, metaphysischer als den
Willen zur Wahrheit, zur Wirklichkeit, zum Sein« (KSA13, § 17[3]) und wenige erkennen,
dass »letzteres [...] selbst blof$ eine Form des Willens zur Illusion« (KSA13, § 17[3]) ist.
Alles Erkennen zielt auf Lebens-Moglichkeit (auf das noch nicht existierende Dasein),
nicht auf das vorhandene Sein. Alles Wissen (alles Fest-Stellen) ist das schon nicht
mehr Mégliche, das zu Vermeidende (zu Uberwindende); es ist im doppelten Sinne die
reine Unmoglichkeit (es ist der unmégliche und zudem nicht erstrebenswerte Versuch,
das Dasein als urspriingliches Sein fest-zu-stellen). Diese Lebensvoraussetzung lisst
Nietzsche den fiir unsere Breitengrade unbequemen Satz formulieren, es habe sich als
»unmoglich erwiesen, eine Kultur auf Wissen zu bauen« (KSA7, § 19[105]).

Sie sind tief eingetaucht in lllusionen und Traumbilder, ihr Auge gleitet nur auf der
Oberflache der Dinge herum und sieht Formen, ihre Empfindung fiithrt nirgends in
die Wahrheit, sondern begnugt sich Reize zu empfangen und gleichsam ein tastendes
Spiel auf dem Riicken der Dinge zu spielen. (GT: 228)

Metaphysik der Kunst ist ehrlicher, swahrer« als die klassische Metaphysik der Wahrheit;
sie steht in einem direkt wirkenden Bezug zur Welt des Willens zur Macht als Kunst. Me-
taphysik der Kunst ist keine neue Metaphysik oder erneuertes smetaphysisches Fragen«
im Sinne Heideggers (vgl. Heidegger 7), sondern eine reine Fiktion, d.h. eine vom Wahr-
heitsanspruch gereinigte Kunst des konzeptuellen Denkens (man diirfte hier fast schon
von einer rein pragmatischen Fiktion reden). Architekten nennen dies eben ganz einfach
den Entwurf. Formulieren wir obigen Satz nochmals fiir Architekten, wiirde dies heif3en:
Architektur verstanden als Wille zur Macht als Kunst, als (fréhliche) Wissenschaft, als
asthetische Rechtfertigung des Lebens, ist sreine< Architektur, ist keine weifie, sachliche,
puristische etc., sondern eine grundlegend von jeglichem Wahrheitsanspruch gereinigte
Architektur. Ihr Ziel ist nicht die Wirklichkeit, sondern das Schaffen einer Lebens-Maog-
lichkeit, einer Biihne, eines Illusions-Theaters, eines Lebens als ganzheitliches Kunst-
werk. Bauen ist ein Verweisen »auf ein hoheres Ganzes«jenseits des Baus selbst, als »An-
tithese zum »vollig abgeschlossenen Bauwerk« (Venturi 1: 160). Es ist nicht ein Verweisen
auf ein Jenseits der Welt (die héhere swahre Welt¢, die Hinterwelt), sondern auf den un-
abgeschlossenen, unvollstindigen, offenen Prozess fiir das Zukiinftige, das Kommende,
das rohe unschuldige Werden, das noch nicht als Sein konzeptualisierte Werden.

Wir sind damit auch am entgegengesetzten Ende der modernen Kunstauffassung.
Kunst ist nicht Ablenkung vom Leben, ein wohl auch entbehrliches lustiges Nebenbei
zum »Ernst des Daseins« (KSA7, § 11[1]), sondern geradezu »Lebensbedingung« (JGB: 10)
— nicht als Ergebnis oder nobles Ziel der Kultur, sondern als Grundvoraussetzung aller

hittps://dol.org/10.14361/9783839470725-016 - am 13.02.2026, 21:47:44. /dele - [

139


https://doi.org/10.14361/9783839470725-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

140

Nietzsches Architektur der Erkennenden

Disziplinen der Kultur (der etwas altersschwache Begriff der Metaphysik ist hier mehr
als eine Art grundlegender, absoluter Immanenz zu verstehen, d.h. »ohne transzenden-
te Bedeutung irgendwelcher Art« [Ortega 1: 15]). Hier wird Kunst (und weiterfithrend die
Architektur bzw. ganz allgemein die gesamte Kultur) allein aus dem »Wesen des Men-
schen« heraus bestimmt (KSA9, § 11[156]; KSA7, § 30[6]) als das Wesen des Menschen
(an)erkannt;’ Kunst, das »Schaffen von Fiktionen« (WZM: 403), als das perspektivische
Wesen des Menschen; eine rein physiologisch betrachtete Kunst, die das gegebenenfalls
hochgeistige (bzw. konzeptuelle) ganz selbstverstindlich in dieses nominalistische Ver-
standnis integriert und nicht als seinen Gegensatz versteht.

Die jetzt vernichteten Philosophien und Theologien wirken aber noch immer fort in
den Wissenschaften: auch wenn die Wurzeln abgestorben sind, ist hier in den Zwei-
gen noch eine Zeitlang Leben. (KSA7, § 19[37])

Nun istaber der oft fragwiirdige Tod des einzigen jidisch-christlichen Gottes'™ eine deli-
katere Affire, als der hier von Nietzsche angedeutete, scheinbar ganz natiirliche Lebens-
zyklus aller aufkommenden und vergehenden Fiktionen (wie beispielsweise noch in der
polytheistischen Mythologie im Griechenland vor Thales und dem endgiiltigen Sieg des
Logos). Gottes zyklische Wiederauferstehung liegt eben begriindet in der denkwiirdigen
Uberschneidung der drei konstitutiven Disziplinen (Philosophie, Theologie und Natur-
wissenschaft alias Physik): Das Heraufkommen (bzw. Absinken) der einen zieht auch die
anderen mit sich, denn sie kimpfen paradoxerweise, wenn auch getrennt, doch allesamt
gegen eine gemeinsame Sache: die scheinbare Welt (die Welt der Erscheinungen). Denn
die aufblithenden Wissenschaften provozieren in der Tat neues Leben in ihren Wurzeln.
Als vorziiglicher, wenn auch iiberforderter Leiter zwischen Wissenschaft und Theologie
dient nach wie vor die Philosophie (Nicolaus, Descartes, Pascal, Spinoza, Leibniz etc.),
und selbst der ihr beschiedene Untergang mit Wittgensteins mystischem Gottesbegrif-
fe (nach allen endgiiltig erschépften Gottesbeweisen), war nur der Anstof3 ihres umso
energischeren Aufgangs bzw. des Aufstiegs aller drei mehr oder weniger aktiven Diszi-
plinen des Willens zur Macht als Kunst. In ihrem gemeinsamen reaktiven (bis reaktiona-
ren) Kampf blieben sie noch immer reine Seins-Disziplinen. Selbst Einstein wollte mit
seiner berithmten Sentenz »Gott wiirfelt nicht« noch immer das verstaubte Sein sehen,
noch immer nicht akzeptieren, dass sein Geniestreich der Relativitit schon den Weg zu
einer wahrhaftigen Disziplin des ewigen Werdens zu bahnen schien. Stur und nahezu
sreaktionir« hielt er an einer Wirklichkeit oder Realitit fest und verwehrte sich in seiner
fruchtlosen Suche nach der absoluten Einheit gegen den von seinen jiingeren Kollegen
(Bohr, Heisenberg, Jordan und Pauli) schliissig initiierten Todesstof allen Determinis-
mus einer realen Welt (Balibar: 89ff.).

9 Ein scheinbar denkerischer Widerspruch in sich, aber dennoch ein>fruchtbares< Erkennen der Flie-
ge, welche nicht durch das Glas kann, des Magens, der sich nicht selbst verzehren kann (KSA11, §
26[18]); eine gegen die Wahrheit gerichtete Wahrheit (FW, § 357). Widerspriiche existieren eben
nur fir dasslogisches, jedoch nicht fiir das rein >perspektivisch konzeptuelle< Denken.

10 »Zweilahrtausende beinahe: und nicht ein einziger neuer Gott! [...] Und wie viele neue Gotter sind
noch méglich!« (KSA13, § 17[4])

hittps://dol.org/10.14361/9783839470725-016 - am 13.02.2026, 21:47:44. /dele - [



https://doi.org/10.14361/9783839470725-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

III. Kapitel - Sein und Werden

Der Erkenntifitrieb, an seine Grenzen gelangt, wendet sich gegen sich selbst, um nun
zur Kritik des Wissens zu schreiten. Die Erkenntnif im Dienste des besten Lebens. Man
muf selbst die Illusion wollen — darin liegt das Tragische. (KSA7, § 19[35])

Jetzt kann die Philosophie nur noch das Relative aller Erkenntnif? betonen und das An-
thropomorphische, so wie die liberall herrschende Kraft der Illusion. (KSA7, §19[37])
Das Historische und die Naturwissenschaften waren ndthig gegen das Mittelalter: das
Wissen gegen den Clauben. Wir richten jetzt gegen das Wissen die Kunst: Riickkehr
zum Leben! Bandigung des Erkenntnifstriebes! Starkung der moralischen und astheti-
schen Instinkte. (KSA7, § 19[38])

12.3 Der furchtbare Ernst der Kunst

Der hohere Mensch der Moderne, der »desperaten Erkenntnifd« (KSA7, § 19[181]), »wird
in blinder Wissenschaft aufgehen: Wissen um jeden Preis« (KSA7, § 19(35]; d.h. in fine
wird er an der Wahrheit verzweifeln™). Der Philosoph der tragischen Erkenntnis gibt der
Kunst wieder ihre Rechte zurtick. Auch die allgegenwirtige, noch immer viel gerithmte
Objektivitit (oder auch Sachlichkeit bei den Architekten), diese schon sehr frith einge-
fithrte lebensfeindliche >Absurditite, ist noch ein Erbe der erfundenen Wahrheit, wih-
rend greifbar »alles Objektive durch das erkennende Subjekt in mannigfacher Weise be-
dingt ist, mithin ganz verschwindet, wenn man das Subjekt wegdenkt« (PHG: 102)"*.

Auch haben Kunst und Asthetik nichts mit Gefallen zu tun, zumindest nicht im her-
kommlichen Sinne eines mehr oder weniger >iiberfliissigen« Gefallens jenes »geniefden-
den Zeitgenossen« (Habermas 1: 108) und zumeist schon »blasierten Zuschauers« (Ha-
bermas 1: 108) bzw. globalisierten Konsumenten der Kunst. Diese Missdeutung einer ge-
fallenden (und selbst noch missfallenden) Asthetik ist geradezu die Voraussetzung fiir
die fortschreitende Verschmelzung von Kunst und Konsum. »Unsere Kunst ist Abbild der
desperaten Erkenntnif« (KSA7, § 19[181]). Sich loswerden durch Flucht in eine metaphy-
sische Welt oder geradezu in das Objekt an sich, welch eine Selbst-Verachtung bei den
Modernen durch das »Objektiv-sein-wollen« (KSA11, § 25[185]), wo doch die Kunst unser
Wesen bestimmt, nicht als ausgleichender Gegenpol, sondern als einzige Moglichkeit
zu leben! Die angestrebte Einheit der klassischen Metaphysik kann eben nur mit der Ab-
schaffung der Gegensitzlichkeit von wahr und falsch (scheinbar) erreicht werden. Mit
der Abschaffung der Wahrheit gibt es weder ein Sich-los-Werden im Objekt (in der rea-
len Welt der Wissenschaft) noch eine Flucht vor dem Ernst des Daseins in die Asthetik (in
die scheinbare Welt der Kunst). (Alle Gegensitzlichkeit zweier Welten wird aufgehoben,
gerade durch die konzeptuelle Unterscheidung von Apollo und Dionysos, mit der Sein
und Werden in der Ebene der Moglichkeiten zusammenflieRen [vgl. Kapitel 23 Skizze ei-
nes Denkmodells]).

Was ist Architektur (der Erkennenden)? Diese essenzialistische Frage spielt auf das
Sein an. Das klassische Sein ist aber der Schein noch einmal. Wir brauchen jedoch diesen

1 Man erinnere sich an den Physiker Paul Ehrenfest, welcher an der, durch die Quantentheorie aber-
malig begriindeten fundamentalen Krise der>aufgeklarten< Wahrheit buchstéblich zugrundeging
und sich 1933, nicht nur aus familidren Griinden bzw. der Machtiibernahme der Nazis, das Leben
nahm. (Balibar: 94)

12 Nach dem Vorlesungsmanuskript: Die vorplatonischen Philosophen, § 15. Leukipp und Demokrit.

hittps://dol.org/10.14361/9783839470725-016 - am 13.02.2026, 21:47:44. /dele - [

141


https://doi.org/10.14361/9783839470725-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

142

Nietzsches Architektur der Erkennenden

Schein (das Sein) um nicht am Werden zugrunde zu gehen. Wir rechtfertigen ihn aber
nur als Metaphysik der Kunst. Architektur (als das Schaffen der>untriiglichen< Metaphy-
siker) ist in diesem Sinne Nietzsches >ehrlicher, >wahrhaftiger« als die klassisch meta-
physische Suche nach Gott und Wahrheit (Gott suchen versus einen Gott schaffen; Gott
dienthier eigentlich nur als Adjektiv bzw. Superlativ, denn es geht nicht um das Schaffen
eines neuen Gottes, sondern lediglich das Schaffen als das Géttliche zu idealisieren, falls
man noch ein dem Leben immanentes Ideal nétig hat). Wir leben innerhalb dieser inter-
pretierten Welt, in der unser »Bewuf3tsein nicht das interpretierende Bewuf3tsein sein
konnte, das es ist, wenn nicht auch der ganze Bereich dessen, was das Bewuf3tsein be-
dingt, seinerseits vom Charakter der Interpretation wire« (Abel: 240;vgl. Phinomenalis-
mus und Perspektivismus der »Oberflichen- und Zeichenwelt« [FW, § 354]). Zeichen und
Idee sind alles Sache einer flieflenden Ordnung, des Mafistabs, des Abstraktionsgrades.
Wir machen uns eine Idee der Wirklichkeit und operieren mit Zeichen in ihr. Wir >lesenc
(Zevi), wir interpretieren Zeichen, wir setzen immer Zeichen, und Architektur (ob Ba-
rock oder Minimalismus) ist lediglich das anschaulichste Beispiel unserer »Zeichen der
Wirklichkeit« (Abel).

Es gibt kein objektives Denken; das Denken ist immer an ein Subjekt gebunden, das
mit Zeichen operiert. Weder sind die Zeichen absolut noch ist der Prozess >program-
mierbar< (logisch). Aus den Zeichen nun eine Sprache entwickeln zu wollen bleibt eine
andere, eine heikle, bedenkliche Sache, da ja der Begriff der Sprache je nach der dahin-
terstehenden Denkschule eventuell wiederum das verfingliche Gesetz aufrufen konnte
(eine »gewisse Gesetzgebung der Begriffe« [KSA11, § 34[84]], ein in den Netzen der Spra-
che eingefangenes Denken [KSA7, § 19[135]]; vgl. Kapitel 7 Das Problem der Sprache). Nur
wenn man das Denken selbst als Zeichen- und Interpretationsprozess versteht (zumal
die wunderbare Erfindung der Logik), wenn man begreift, dass die gesamte Wirklich-
keit (und nicht die Welt) nur als ein durch das offene Denken (und Handeln im Sinne
Gehlens) geschaffene Zeichensystem auf uns wirkt (ohne eben im Geringsten einen ge-
schlossenen Teufelskreislauf darzustellen), konnte eine Zeichen- und Interpretations-
philosophie vielleicht den Beginn einer ernsthaften Fortsetzung der frohlichen Wissen-
schaft, des Menschen als eines ewigen »Zeichendeuters« und -setzers der zweiten Natur
darstellen (Z, I1, »Vom Lande der Bildung).

Apologie der Kunst. Thales langst vorbei—aber ein Bildner, am Wasserfall stehend, wird
ihm doch noch Recht geben. (KSA7, § 19[68])

Die Abschaffung des Gegensatzes einer scheinbaren und einer wahren Welt (die Umkeh-
rung des Platonismus) kulminiert in der Fusion von Wissenschaft und Kunst. Es gibt nur
eine Welt, die uns etwas angeht (die Welt als Wissenschaft und Fiktion bzw. als Wissen-
schaft der Fiktion, >science of fiction.); wir wissen nichts von einer anderen Welt. Es gibt
nur Zeichen der Wirklichkeit und kein Gegeniiberstehen von Zeichen und Wirklichkeit,
wie es Abel nochmals mit Nietzsche hervorhebt. Noch praziser gesagt: Es gibt nur Zei-
chen einer moglichen Wirklichkeit (die unmégliche miteingeschlossen als Zeichen des
Terrors, z.B. die wahre, die gottliche, absolute, ideale Welt, die schon immer die schein-
bare noch einmal war).

hittps://dol.org/10.14361/9783839470725-016 - am 13.02.2026, 21:47:44. /dele - [



https://doi.org/10.14361/9783839470725-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

III. Kapitel - Sein und Werden

Architektur ist ganz offensichtlich aufgrund ihrer ganzheitlichen, d.h. kérperlichen
(sinnlichen) und geistigen (intellektuellen) Dimension einer der grundlegendsten (es-
senziellsten, primirsten, primitivsten) Bereiche der Metaphysik der Kunst. Ihre Aufgabe
galt immer der Darstellung des menschlichen Willens (zur Macht), welcher der kiinstle-
rischen Berufung untersteht (unabhingig von seinem politischen und religiésen Miss-
brauch, d.h. von seinem Gebrauch auflerhalb der vitalen Kunst und verfithrt durch die
Hinterweltler der traditionellen Metaphysik). Wir wollen einen Willen in die Dinge le-
gen, abwigend und wertend. Dabei ist das Hineinlegen (von Wille, Sinn oder Idee) das
Wesentliche; dieses Schaffen ist das unvermeidlich menschliche, zum Leben nétige Deli-
rium. Es ist die aufklirerische »Uberwindung des Wissens durch mythenbildende Kriifte«
(KSA7, § 19[62]). Aber auch in der Welt, die uns etwas angeht (JGB, § 34), ist Sein und
Schein eben nicht mehr dasselbe, denn das Sein ist zwar die scheinbare Welt noch ein-
mal,” aber eben konzipiert (neu zusammengesetzt, verstandesgemif$ zurechtgemacht).
Wir sind in der Tat Metaphysiker, aber praziser gesagt, eben Metaphysiker der Kunst und
nicht zwischen wahr und falsch eingespannte Geister. Unsere Welt ist die der Zeichen,
unsere Erkenntnis ist Entwurf und Interpretation von Zeichen.

Die Fundamente alles GrofRen und Lebendigen ruhen auf der lllusion. [..] diesen [den
Philosophen] wieder von dem Anthropomorphischen aller Erkenntnifd zu (iberzeugen.
(KSA7, §19[180])

Unser Gehirn ist eine wahrhaftige Fabrik von Delirien und Begehrungen (Fantasien).
Max Weber (Weber 1: 453f.) hebt diese dsthetische Rechtfertigung der Existenz in seiner
Beschreibung der modernen Stadt als Deliriumsmaschine hervor, in der wir, im Sinne
Nietzsches, »in uns spazierengehen« (FW, § 280). Man sieht sogleich mit Webers spiegel-
bildlicher Beschreibung der Stadt, wie inadidquat das Denken des Baumes fiir das Ver-
stehen und damit die Entwicklung der Stadt ist. Das Bild des aus der Mitte wachsen-
den Grases von Deleuze scheint Webers Delirium der Stadt (des Gehirns) schon niher
zu kommen, aber natiirlich ausschliefilich als Denkprozess genommen, nicht als ein zu
iibersetzendes Bild der Stadt, wie dies leider geschieht, wenn philosophische oder kiinst-
lerische Referenzen in Architektur >itbersetzt« werden. (So sinnwidrig es ist, eine Stadt
als Baum zu [be-]zeichnen, so fragwiirdig ist es natiirlich auch, sie als Rhizom zu pa-
raphieren oder beispielsweise die Bilder Chiricos zum >realen«< Vorbild einer Stadtszene
zuverwenden." Auch geht es in Architektur niemals darum, das Werden nachzuahmen,
sondern Sein zu konzeptualisieren, aus dem Werden zu schopfen [zu filtern, zu ordnen,
neu zusammenzusetzen...]. Goethe nennt dies eben das Schickliche; das Werden [oder
Chaos] nachzuahmen wire mit Goethes Worten ganz einfach ein »Mangel an Fiktion«
[das Unschickliche, vgl. Goethe: 330]. Alexander stellt dem Baum >nur« den Halbverband
gegeniiber und eben keinen Vollverband [z.B. das Rhizom™ oder sonstige Modelle maxi-

13 »Diewahre Welt, wie immer auch man sie konzipiert hat,—sie warimmer die scheinbare Welt noch
einmal« (WZM: 386).

14 P Peters: Giorgio de Chirico als unfreiwilliger Ahnherr rationalistischer Architektur, a.a.O.

15 Gras, Rhizom sind Konzepte des Widerstandes gegen den autoritiren Baum, zur Befreiung
und Emanzipation eines Denkens jenseits jeglicher systemischer »Mikro-Faschismen« (Deleuze
9:292). Deleuze denunziert die bedenklichen Tendenzen der Einschiichterung unserer Geschichte

hittps://dol.org/10.14361/9783839470725-016 - am 13.02.2026, 21:47:44. /dele - [



https://doi.org/10.14361/9783839470725-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

T4t

Nietzsches Architektur der Erkennenden

maler Vernetzung]. Diener & Diener haben die urbane Bedeutung dieses subtilen topo-
logischen Unterschiedes beispielhaft im Leitbild fiir das Stadtviertel Grosselin in Genf
demonstriert.)

Die abendlindische Metaphysik kann nach Nietzsches Umkehrung des Platonismus
nur noch als Metaphysik der Kunst fortbestehen. Nach »Nietzsches Wort >Gott ist tot«
(Heidegger 1:193) kann die Sinnlosigkeit des Ubersinnlichen sowie das Durchschreiten
des europdischen Nihilismus nur darin enden, dass die Kunst Sinn generiert. Noch die
philosophische Disziplin der Asthetik wurde mit Platon teils als mégliche Wissenschaft
in der Kunst aufgefasst. Auch eine kiinstlerische Architektur wire das Gegenteil von Me-
taphysik der Kunst. Mit der Wissenschaft als Kunst schafft der>letzte« Philosoph auch die
Asthetik ab. Der »Ernst des Daseins« (KSA7, § 11[1]) setzt nunmal die komplette Integra-
tion und Auflésung der (frohlichen) Wissenschaft in die Kunst voraus.

Aber die Kunst als furchtbarer Ernst! Die neue Metaphysik als furchtbarer Ernst! Wir
wollen euch die Welt noch so umstellen mit Bildern, daf euch schaudert. Das aber
stehtin unserer Hand! Verstopft euch die Ohren, eure Augen werden unseren Mythus
sehen. (KSA7, § 19[69])

13. Der Humanist Nietzsche

Es ist von kardinaler Wichtigkeit, daf man die wahre Welt abschafft. Sie ist die grofie
Anzweiflerin und Werthverminderung der Welt, die wir sind: Sie war bisher unser ge-
fahrlichstes Attentat auf das Leben. (KSA13, § 14[103])

Die totale Abschaffung der Wahrheit (und damit im selben Zug natiirlich auch die der
Unwahrheit oder>Liigeq), d.h. einer absoluten Giiltigkeit im platonischen Sinne, im Sin-
ne selbst schon der Fihigkeit des Menschen solche Unterscheidungen und Wahrheits-
findungen vornehmen zu konnen, diese unerhérte Aufklirung Nietzsches war mit Si-
cherheit sein grofiter, leider praktisch vollig ignorierter Beitrag zu einem wirklichen —
oder besser gesagt — zu einem potenziell wirksamen Humanismus. Wir wollen hier keine
utopische gesellschaftliche und naive Perspektive einer Gétzen-Dimmerung zeichnen,
also nicht das Potenzial seiner missverstandenen Formel »Gott ist tot« ausloten, sondern
einzig das Interesse dieses in gewisser Hinsicht noch ungeschehenen Ereignisses fiir die
Kunst darlegen. Denn der fragwiirdige Tod Gottes war fiir Nietzsche eine Katastrophe,
nicht als Ereignis an sich, aber er lie den Nihilismus noch manifester — und seine Uber-
windung durch den Wahrheitsanspruch der Wissenschaft noch illusorischer — erschei-
nen.

Nirgends konnte Nietzsche wirkliche Morgenrdten erblicken, nirgends frohliche
Wissenschaften, d.h. das wissentliche Schaffen von neuen, immer weiter entwickelten

der Philosophie, der Verhinderung des Denkens durch die repressive Rolle der Denkspezialisten
(Deleuze 1:19f.). Aufienstehende (z.B. Architekten) sind praktisch automatisch zu (teils tyranni-
schem) Konformismus verurteilt. Den Baum zu entwurzeln heifdt nicht bodenloses, kontextloses,
utopisches Denken einfithren zu wollen, sondern den Weg zur Schaffung a priori uneingeschrank-
ter Lebens-moglichkeiten freizulegen.

hittps://dol.org/10.14361/9783839470725-016 - am 13.02.2026, 21:47:44. /dele - [



https://doi.org/10.14361/9783839470725-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

