
III. Kapitel – Sein und Werden 131

Kultur an die vorsokratische Antike. Homo sapiens ist und bleibt der ›klassische‹ Homo

Artifex.

12. Die Metaphysik der Kunst

Hier nun wird es nötig, uns mit einem kühnen Anlauf in eine Metaphysik der Kunst

hinein zu schwingen, indem ich den früheren Satz wiederhole, dass nur als ein aesthe-

tisches Phänomen das Dasein und die Welt gerechtfertigt erscheint. (GT: 147)

Ein aesthetisches Problem so ernst zu nehmen ist freilich nach allen Seiten hin anstö-

ßig, sowohl für unsere Aesthetisch-Empfindsamen und ihre Ekel erregendeWeichlich-

keit als auch für jenes robuste oder beleibte Gesindel, das in der Kunst nicht mehr als

ein lustiges Nebenbei, als ein auch wohl zu missendes Schellengeklingel zum »Ernst

des Daseins« zu erkennen im Stande sind: als ob Niemand wüßte, was es in dieser Ge-

genüberstellung mit einem solchen »Ernst des Daseins« auf sich habe. (KSA7, § 11[1])

Wahrheit läuft immer auf eine Wertung des Lebens hinaus. Hinter Wahrheit versteckt

sich immer die (nihilistische) Frage: »Was ist das Leben überhaupt werth?« (PHG, § 1).

Auch ist der Glaube an die Wahrheit noch eine Manifestation unserer intimsten Ängste

(Freud 2: 76f.) und einer Art intellektueller Müßigkeit. Es war wesentlich einfacher das

Leben zuwerten (beispielsweise anhandder jüdisch-christlichenMoral)5, als das ständig

neu Erlernte sinngebend umzusetzen,6 zu entwickeln, zu transformieren und dem Le-

benWürde und Anmut zu verleihen.Manmaß das Leben am (absoluten) ›Wissen‹, statt

das (konzeptuelle) Wissen am Leben zu messen. (Man ging beispielsweise so weit, noch

den Typen-Mensch für die Typen-Stadt zu erfinden). Nietzsche (an)erkennt die Kunst

als das Wesen des Lebens, als die wesentliche organische Funktion. Die Metaphysik der

Kunst ist eine Hymne auf das Leben, ist Metaphysik desWesens unseres Lebens, ist Me-

taphysik der Kunst als Stimulans zum ewigen Leben (KSA13, § 14[21]). Die Umkehrung

(desPlatonismusbzw.derMoral) unddieAufklärungNietzsches befreit zwar vonder Fa-

bel derWahrheit (und der göttlichenMoral), kettet aber gleichzeitig an die fatale schöp-

ferische Aufgabe der Kunst.

5 »Es [das Christentum]warf Kot auf denAnfang, auf die Voraussetzungunseres Lebens…« (GD, »Was

ich den Alten verdanke«, § 4)

6 »Der Weg zu den Anfängen führt überall zu der Barbarei; und wer sich mit den Griechen abgiebt,

soll sich immer vorhalten, daß der ungebändigteWissenstrieb an sich zu allen Zeiten ebenso bar-

barisirt als der Wissenshaß, und daß die Griechen durch die Rücksicht auf das Leben, durch ein

ideales Lebensbedürfniß ihren an sich unersättlichenWissenstrieb gebändigt haben–weil sie das,

was sie lernten, sogleich lebenwollten. Die Griechen haben auch alsMenschen der Kultur undmit

den Zielen der Kultur philosophirt und deshalb ersparten sie sich aus irgend einem autochthonen

Dünkel die Elemente der Philosophie und Wissenschaft noch einmal zu erfinden, sondern gien-

gen sofort darauf los, diese übernommenen Elemente so zu erfüllen zu steigern zu erheben und

zu reinigen, daß sie jetzt erst in einem höheren Sinne und in einer reineren Sphäre zu Erfindern

wurden. Sie erfanden nämlich die typischen Philosophenköpfe, und die ganze Nachwelt hat nichts

Wesentliches mehr hinzuerfunden.« (PHG, § 1)

https://doi.org/10.14361/9783839470725-016 - am 13.02.2026, 21:47:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470725-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


132 Nietzsches Architektur der Erkennenden

12.1 Der Rausch der Wahrheits-Erfinder

Nachder AbschaffungderWahrheit durchden »letztenPhilosophen« (KSA7,§ 19[36]) hat

Philosophie nichts mehr mit Erkenntnistheorie oder einer Kritik des Erkenntnisvermö-

gens zu tun (KSA12, § 1[60]). Wir können nurmehr Denkmodelle (Provisorien) entwer-

fen, also weiterhin das, was sämtliche Erkenntnistheorien schon immer waren. Denn

der Mensch hat kein »Organ der Erkenntniß« (KSA13, § 14[103]),7 aber ein Organ der Er-

findung (KSA13,§ 11[415]).Denken ist eineArt Selbsttäuschung,die aber nicht dem tradi-

tionellen Erliegen desDenkens gleichkommenmuss,mit demder (passive)Menschmit-

unter aus Angst und intellektueller Trägheit sein ›Erkennen‹ verkennt, in demdie reakti-

ven Kräfte das Denken dominieren und unser Organ der Erfindung mit der fabelhaften

Erfindung der (zu entdeckenden) Erkenntnis endet (eine gewitzte Selbstüberlistungmit

der Perspektive einerErlösung vomDenken,mitwelcher der blinzelnde reaktiveMensch

sein Glück zu findenmeint [Z: 15]. Denken endet imWissen).

AusdemWahrheits-Entdecker (undorakelndenHeimkehrer ausderWüste)wirdder

Wahrheits-Erfinder (Andreas-Salomé: 200). Man darf sich hier nicht täuschen. Das Le-

bensprojektNietzsches,alsodieUmkehrungallerWerte (derWissenschaft,desPlatonis-

mus bzw. der klassischen-modernen Wertung des Lebens), die »Nietzschean frivolity«

der ›fröhlichenWissenschaft‹, ist nicht zu verwechselnmit irgendeiner unseriösen Free-

style-Forschung.Ganz imGegenteil entspricht eben dieWahrheit demUnmenschlichen

und die seriöse Unwahrheit, die Fiktion, demMenschlichen (d.h. dem Leben). »Aber die

Kunst als furchtbarer Ernst! Die neueMetaphysik als furchtbarer Ernst!« (KSA7, § 19[69])

Wenn wir ›Autorität‹ wollen (d.h. hier: seriöse und verantwortungsvolle Entwerfer, Pla-

ner, Forscher werden wollen), dürfen wir uns nicht auf irgendeine Wahrheit berufen,

denn damit verlieren wir eben die menschliche Autorität, damit stellen wir etwas über

das Menschliche, Allzumenschliche. In der den Menschen umgebenden Welt, dem Ma-

krokosmos außerhalb des Lebens (der Zelle), gibt es nur das Werden. Hier gibt es keine

Wahrheit zu entdecken, hier gibt es keine Autorität, sondern nur Wille zur Macht. Und

auch innerhalb des Lebens, im »Phänomenalismus der ›innerenWelt‹« (WZM: 334), gibt

es nurWille zur Macht. »DieseWelt ist derWille zurMacht – und nichts außerdem!Und auch

ihr selber seid dieserWille zur Macht – und nichts außerdem!« (KSA11, § 38[12])

Unsere Autorität erlangen wir lediglich durch das Ausschöpfen unserer Fähigkeiten

des Mitspielens (Nietzsche; in: Deleuze 7: 28). Wir sind Teil des »Willens zur Macht als

Kunst« (KSA13, § 14[61]). Apollo spielt nicht gegen, sondern mit Dionysos. Nochmals:

Wir haben kein »Organ der Erkenntniß« (KSA13, § 14[103]), dennwozu sollte dieses auch

nützlich sein, aber eines der Kunst. Das wilde Denken befähigt uns dazu, dem (ewigen)

7 »In der Philosophie des Parmenides präludirt das Thema der Ontologie. Die Erfahrung bot ihm

nirgend ein Sein, wie er es sich dachte, aber daraus, daß er es denken konnte, erschloß er, daß es

existiren müsse: ein Schluß, der auf der Voraussetzung beruht, daß wir ein Organ der Erkenntiß

haben, das in’s Wesen der Dinge reicht und unabhängig von der Erfahrung ist. Der Stoff unseres

Denkens ist nach Parmenides gar nicht in der Anschauung vorhanden, sondern wird anderswo-

her hinzugebracht, aus einer außersinnlichen Welt, zu der wir durch das Denken einen direkten

Zugang haben.« (PHG, § 11)

https://doi.org/10.14361/9783839470725-016 - am 13.02.2026, 21:47:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470725-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


III. Kapitel – Sein und Werden 133

Werden das (provisorische) Sein aufzuprägen. Die Fähigkeit zur Abstraktion ist Bedin-

gungdesKonkreten, ist das konkretMenschliche unseres Seins.Hier liegt die großeVer-

antwortung des Entwerfers, seine Berufung, sich nicht mehr zu berufen auf eine Hin-

terwelt (ein Telefon des Orakels, eine Teleologie, eine Historie...), sondern das Leben zu

ermöglichen, den Prozess der Entwicklung (des ewig Provisorischen) fortzuführen.Dies

meint Nietzsche,wenn er die (fröhliche)Wissenschaft in denDienst der Kunst stellt, der

Kunst zum Leben (KSA7, §§ 19[36]–[52]).

Zur Psychologie des Künstlers. – Damit es Kunst gibt, damit es irgend ein ästhetisches

Tun und Schauen gibt, dazu ist eine physiologische Vorbedingung unumgänglich: der

Rausch. Der Rausch muß erst die Erregbarkeit der ganzen Maschine gesteigert haben:

eher kommt es zu keiner Kunst. […] Das Wesentliche am Rausch ist das Gefühl der

Kraftsteigerung und Fülle. Aus diesem Gefühl gibt man an die Dinge ab, man zwingt

sie von uns zu nehmen, man vergewaltigt sie, – man heißt diesen Vorgang Idealisie-

ren. […] Ein ungeheures Heraustreiben der Hauptzüge ist vielmehr das Entscheidende,

so daß die andern darüber verschwinden. (GD: 135)

Es gibt in diesem Sinne keinen wirklich fundamentalen Unterschied zwischen einem

scheinbar wissenschaftlichen und einem wilden Denken (Lévi-Strauss: 310), weil eben

die Unterscheidung von Sinnlichem und Geistigem verschwommen bleibt, d.h., das ei-

ne schließt imDenkprozess immer das anderemit ein bzw. bedingt das andere (es bleibt

mitunter nur eine begriffliche Unterscheidung, ein Zirkelschluss unseres Denkens). Al-

les Denken ist konzeptuell, und konzeptuell heißt nicht einfach nur vergeistigt, lebens-

fern, abstrakt oder gelehrsam. Das Physiologische und Psychologische ist im Denkpro-

zess nicht zu trennen, das eine sollte eigentlich (›natürlich‹) das andere potenzieren (wir

werden im IV. Kapitel noch eingehender auf die Zusammengehörigkeit von Geist und

Nerv zurückkommen, vgl. KSA13, § 14[144]).Hier liegt das Potenzial, hier die Verantwor-

tung eines lebensnahenDenkens (AbstrahierensundEntwerfens).DasMessen amLeben

kannnichtnurals eindemDenkennachgestellterProzess stattfindenundals einedaraus

entwickelte Iteration, sondern kann eben schon im eigentlichen Denkprozess stattfin-

den.Die sogenannteVernunft istnicht als einObjektivierenderKreativität,nicht alsher-

unterdrosselndeZüchtungkaltgestellterFröschezuverstehen (FW: 7u.KSA13,§ 14[120]),

sondern als ein enormes Potenzial, denDenkprozess selbst, diese oft »finstere und knar-

rende Maschine« (FW: 215), besonders seinen geringen bewussten Anteil, zu intensivie-

ren (anzuheizen). Der Philosoph bleibt hier nicht mehr der die Kultur (durch)streifende

Querdenker oder »Schrecken einflößender Komet« (PHG, § 1) auf der Suche nach der

wahren Erkenntnis, sondern er wird zum »Hauptgestirn im Sonnensystem« (PHG, § 1)

einer wahrhaften Kultur des konzeptuellen Denkens.

Was bedeutet der von mir in die Ästhetik eingeführte Gegensatz-Begriff apollinisch

und dionysisch, beide als Arten des Rausches begriffen? – Der apollinische Rausch hält

vor allem das Auge erregt, so daß es die Kraft der Vision bekommt. […] Im dionysischen

Zustand ist dagegen das gesamte Affekt-System erregt und gesteigert: so daß es alle

seine Mittel des Ausdrucks mit einem Male entladet und die Kraft des Darstellens,

Nachbildens, Transfigurierens, Verwandelns, alle Art Mimik und Schauspielerei zu-

gleich heraustreibt. Das Wesentliche bleibt die Leichtigkeit der Metamorphose, die

https://doi.org/10.14361/9783839470725-016 - am 13.02.2026, 21:47:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470725-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


134 Nietzsches Architektur der Erkennenden

Unfähigkeit, nicht zu reagieren […]. Es ist dem dionysischen Menschen unmöglich,

irgend eine Suggestion nicht zu verstehn, er übersieht kein Zeichen des Affekts, er hat

den höchsten Grad des verstehenden und erratenden Instinkts, wie er den höchsten

Grad von Mitteilungs-Kunst besitzt. (GD: 136f.)

Metaphysik der Kunst ist nicht als eine über das Leben gestellte Kunst zu verstehen, son-

dern als Lebenskunst, als das Denken der Kunst, als das Denken des Lebens als Kunst,

als das Denken der dem Leben immanenten Kunst. Das Denken versteht sich als Kunst

und diese Kunst wird nun physiologisch betrachtet: »wir finden hier die Kunst als orga-

nische Funktion« (KSA13, § 14[120]), »die Kunst als die eigentliche Aufgabe des Lebens,

die Kunst als dessenmetaphysische Tätigkeit…« (WZM: 578).

Der bereits von Nietzsche vorweggenommene unmittelbare Zusammenhang von

Lust und Vernunft wurde später in den kognitiven Wissenschaften aufbereitet (Chan-

geux 2). Aber auch schon nach Epikur kannman eigentlich nicht vernünftig leben, ohne

lustvoll zu denken.Hierin liegt der enorme und potenziell fatale Spielraumder Bildung,

als Ausbildung eines kreativen Potenzials (Verknüpfungen zu schaffen dank unserer

kognitiven Filter, unseren Hintertüren des Lebens) oder als Verbildung einer Kapazität

im Sinne einer kognitiven Kastration (durch Sachlichkeit, ›Ding an sich‹, etablierte

›wissenschaftliche‹ Prämissen etc., also durch ererbte Dinge, die ihre Erfinder selbst

eben nicht berücksichtigt haben [GM: 362]). Nach dem Ost-Sturm Jesus zweitausend

Jahre westliche Flaute! Ausbildung zum Denker (der Wahrheits-Erfinder) oder Ausbil-

dung zum Experten (der Wahrheits-Entdecker bzw. sein ewiger Schüler)? Besonders

hier im Bereich der Erziehung (Schulen) liegt das Potenzial Nietzsches als Drehschei-

be der Kultur. Wollen wir nur ewige Schüler bilden (Z: 83)? Wollen wir das Gefängnis

der Überzeugungen vergrößern (AC: 264) und weiterhin unzählige Wahrheiten über

das Leben ausbreiten (die sich in ärmlich wenig Gottheiten resümieren, in einer recht

kurzen Geschichte des Denkens), oder wollen wir endlich einmal die Unwahrheit als

Lebensbedingung zugestehen?

Nichts ist wahr, alles ist erlaubt. (Z: 303)

Die Abschaffung der Wahrheit bedeutet nicht im Geringsten einen Wertverlust des

Kunstwerkes (bzw. der Wissenschaft) und noch weniger eine daraus folgende Gleich-

wertigkeit aller Kunstwerke (für das Leben) oder eine Flucht in ein willkürliches Leben.

Kunst als höchstes Prinzip des Lebens, selbst noch die geschmähte Künstlichkeit, hat

keineswegs völligeWillkür zurFolge (Popper2: 78).DieUmleitungmoralischerEntschei-

dungen auf das Gebiet der Kunst (als Ethik der Kunst) lässt den Menschen tendenziell

leichter die Relativität seiner Wertvorstellungen erkennen. Diese Relativität, d.h. die

Relation zum Leben (und nicht zu einer Hinterwelt) in den Vordergrund zu stellen ist

die große Verantwortung der Kunst. Nun werden »Wahrheit und Lüge physiologisch«

(KSA7, § 19[102]) ermessen, d.h. »nach derWirkung beurtheilt« (KSA7, § 19[102]), jenseits

jeglicher moralischer Wertvorstellungen. Selbst der legendäre ›Moralapostel‹ Platon

https://doi.org/10.14361/9783839470725-016 - am 13.02.2026, 21:47:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470725-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


III. Kapitel – Sein und Werden 135

suggeriert für die Dichtkunst einen aufbauend wirkenden Begriff der Lüge als Nicht-

Wissen.8

12.2 Die Relativität des indeterminierten Ganzen

»Wo man nichts Wahres wissen kann, ist die Lüge erlaubt« (KSA7, § 19[97]). Der Begriff

der Lüge ist hier wiederum als außermoralischer Platzhalter einer scheinbaren Welt zu

verstehen, Letztere nicht als das Gegenteil der wahren Welt, sondern als jene einzige,

die uns etwas angeht. Doch diese einzige scheinbare Welt könnte womöglich noch als

eine passive Erscheinung gelten; der adäquatere Begriff der (Lüge als) Fiktion zielt da-

her aufdie aktiv zurechtgemachteWelt,aufdie schonbegrenzten (selektierten)Möglich-

keiten. Deshalb darf uns die »Frivolität Nietzsches« (Koolhaas) in der Architektur auch

nicht von dem »Ernst des Daseins« (KSA7, § 11[1]) entfernen. Nietzsches verwandte spä-

tere und schwerwiegendere Formel »nichts ist wahr, alles ist erlaubt« (Z: 303) ist somit

keine Aufforderung zu Zynismus und Leichtfertigkeit, sondern zeigt ganz im Gegenteil

sein Verständnis von Kunst, von Kunst als dem Konzipieren von Lebensmöglichkeiten,

von Kunst als wahrhaftiger Humanwissenschaft und Sozialwissenschaft (im Sinne Ged-

des). Sie ist als ein Apriori der (noch) unbegrenzten Möglichkeiten zu verstehen, als ein

»Nichts ist wahr, alles ist (prinzipiell noch) möglich«. Dieses entschiedene Relativieren

Nietzsches ist aber nicht zu verwechselnmit dem »unverantwortlichen und irrationalen

Relativismus der Beliebigkeit« (Abel: 59) oder demkomfortablenmetaphysischenEssen-

zialismus.

»Ungeheure Aufgabe und Würde der Kunst in dieser Aufgabe! Sie muß alles neu schaffen

und ganz allein das Leben neu gebären! Was sie kann, zeigen uns die Griechen: hätten wir

diese nicht, so wäre unser Glaube chimärisch«. (KSA7, § 19[36])

Die Frage »Was ist Architektur?« wäre in aristotelischer Tradition natürlich als eine es-

senzialistische Frage aufzufassen. Aber eine umgekehrte »essenzialistische« Definiti-

on der Architektur als Kunst, Lüge oder Schein sucht lediglich die einzig haltbare Es-

senz einer absoluten Unmöglichkeit und vor allem Bedenklichkeit jeglicher allgemein-

gültigen Prinzipien außerhalb der Kunst in den Vordergrund zu stellen.Metaphysik der

Kunst heißt,Metaphysik ist nur haltbar als Kunst. EinewahreWelt zu konzipieren heißt

immer, eine metaphysische Welt zu konzipieren, als die scheinbare Welt noch einmal

(WZM: 353 u. 386). Architektur steht, wie alle Disziplinen, unter der Schirmherrschaft

desWillens zurMacht, demKunstwillen desmenschlichen, allzumenschlichenDaseins.

Mit dieser einzigen essenzialistischen (aber damit eben auch antiessenzialistischen)De-

finition könnenwir uns nunmehr der altgediegenen (d.h. an die philosophische Position

Abaelards oder auch Poppers [Popper 2: 40] angelehnte) rein nominalistischen Auffas-

sung der Baukunst widmen. Man könnte stark zusammengedrängt sagen, der irratio-

nale Relativismus der Welt ist eben nur der (für den höheren Menschen noch rohe, ›in-

8 »Und in den eben erwähnten Märchendichtungen, handeln wir da nicht heilsam, indem wir, weil

wir nicht wissen, wie sich die alten Dinge inWahrheit verhalten, die Lüge derWahrheit möglichst

ähnlich machen?« (Platon 3: 83)

https://doi.org/10.14361/9783839470725-016 - am 13.02.2026, 21:47:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470725-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


136 Nietzsches Architektur der Erkennenden

akzeptable‹) Ausgangspunkt eines neu verstandenenRationalismus,der Ausgangspunkt

der ungeheuren Aufgabe der Kunst (bzw. Kultur) – des konzeptuellen Denkens.

Auch derWille zurWahrheit ist Wille zur Macht, aber noch reaktiv.Wahrheit, Lüge,

Gott und Sein sind nur unterschiedliche (mehr oder weniger reaktive, stetig zu entwi-

ckelnde und damit zu überwindende)Manifestationen desWillens zurMacht als Kunst.

Sie sind allesamt Konzepte der scheinbaren Welt, Formen des Nicht-Wissens, des An-

scheins, der Vor-Stellung, der Lebens-Möglichkeiten, mit einem Wort: Fiktionen, und

nur als solche auf das Leben wirkend (lebensfördernd oder -hemmend).

Das Perspektivische also gibt den Charakter der »Scheinbarkeit« ab! Als ob eine Welt

noch übrigbliebe, wenn man das Perspektivische abrechnet! Damit hätte man ja die

Relativität abgerechnet… Der Gegensatz der scheinbaren Welt und der wahren Welt

reduziert sich auf den Gegensatz »Welt« und »Nichts«. (WZM: 386f.)

Es gibt kein Wesen der Stadt (des Staates), keinen Sinn an sich, sondern vorerst nur

einen konkreten Zweck (Popper 2: 137). Auch hier kann man nur einen künstlerischen

Sinn rechtfertigen (Sinn, Seele, Stadt-Körper entsprechen dem ausschließlich als Kunst

zu rechtfertigendem ›System‹ bei Nietzsche [vgl. KSA7, § 19[36]]). Man könnte aber sa-

gen, ein für den Menschen rationaler Zweck der Stadt sei, ihr eine (künstlerische) See-

le zu schaffen. Das materielle Resultat mag dasselbe sein, aber eben nicht das geistige.

Nun könnte man den ewigen Einwand anführen, der Mensch brauche Illusionen, d.h.

Wahrheit, um den Glauben am Leben beizubehalten usw. Aber lassen wir nun den Gläu-

bigen ihren Glauben und ihre ahnungslose, pessimistische und unterwürfige Sicht der

menschlichen Psyche, der Psyche eines immer noch tyrannisierten Künstlers.

Die wunderbare Erfindung von Logik undWahrheit (oder auch von Gott) ist nur das

Resultat des menschlichen Bedürfnisses nach Ganzheit, nach ganzheitlicher Sicht bzw.

Verständlichkeit derWelt. Venturi würde es »die Verpflichtung auf das schwierige Gan-

ze« (Venturi 1: 136) nennen.Hier gibt es kein absolutes Resultat, keinGesetz an sich, son-

dern lediglichdasabsolut autoritäreBedürfnisdesMenschennachAuslegungbzw.Sinn-

Gebung der Dinge.

Der Intellekt selber hat diese Bedeutsamkeit erst in den Klang hineingelegt: wie er in

die Verhältnisse von Linien und Massen bei der Architektur ebenfalls Bedeutsamkeit

gelegt hat, welche aber an sich den mechanischen Gesetzen ganz fremd ist. (MA: 170)

Wir brauchen für das Hineinlegen der Bedeutung in die Dinge alle Strenge der Wis-

senschaft.Mandarf aber dasVereinfachen (Abstraktion), beispielsweise der Architektur,

nichtmitEinfachheit undnochwenigermitSachlichkeit verwechseln.DasAbstraktions-

vermögen desMenschen ist nichtmehr, aber auch nichtweniger als die fatale Grundlage

seines Intellektes. Auch die Vielheit (und ihre schwierige Einheit) ist eine Simplifikati-

on der Welt. Die bequeme architektonische ›Simplifizierung‹, vor der Venturi zu Recht

warnt, ist nicht zu verwechseln mit Nietzsches »Simplification zum Zweck des Lebens«

(KSA12,§ 9[35]).AuchdieChaostheorie ist noch eineVereinfachungderWelt.Starküber-

zogen formuliert: Selbst das komplexeste Ganze, die vielfältigste Vereinfachung ist im-

mer nur ein relatives Sein, aber niemals ein Werden, niemals ein Erkennen des Lebens.

https://doi.org/10.14361/9783839470725-016 - am 13.02.2026, 21:47:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470725-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


III. Kapitel – Sein und Werden 137

Es bleibt ein organisiertes Fragment, ein Ausschnitt, ein ausgeschnittenes und damit

›lebloses‹ Stück desWerdens, das künstlich durch seine Entwicklung und künstlerischer

Gestaltung ›amLeben erhaltenwird‹ (kultiviert wird).Das Resultat dieses Prozesses (des

Denkens) ist nur in seiner (Rück-)Wirkung von Bedeutung.

Architektur ist vielleicht lediglich die illustrativste Schaffung mehr oder weniger

komplexer Systeme aus einer relativ großen »Zahl von Teilen, die in einer nicht-trivialen

Weise aufeinander wirken« (H. A. Simon, in: Venturi 1: 136). Jedes System tendiert po-

tenziell zuExklusivität, aber noch genauer gesagt, ist Exklusivität geradezu der Sinndes

Systems. Deshalb braucht es zwar die Strenge der Wissenschaft (zu seiner schlüssigen

Entwicklung), aber nochmehr dieWürde der Kunst (als seine einzig haltbare Rechtferti-

gung).Die primitivste (geistig-emotionale)Wirkung solcher Systeme auf denMenschen

ist die Geborgenheit. Alles Ausschneiden,Ausschließen, Isolieren aus derWelt, noch das

ontologische »Entbergen« bei Heidegger, ist ein Zurechtmachen, ein Denkbarmachen

der Welt in Hinsicht auf die Geborgenheit des Menschen. Der Mensch findet seine

Ruhe, seinen Schlaf, mit der geschlossenen, d.h. mehr oder weniger ausschließenden

Architektur (als physische und psychische Lebensbedingung). Alles kulturelle Schaffen

ist Schaffen einer menschlichen Welt, alles Denken zielt auf das Denkbarmachen (das

Beherrschen) der Welt. Hier scheidet sich der Mensch in »hinwegthuender« Künstler

oder »hinzuthuender« Verleumder (KSA8, § 16[22]), indem er entweder die aktivenKräf-

te desWillens zurMacht kultiviert oder unter demDruck seiner reaktiven oder passiven

Kräfte niedergeht (Untergang im Lärm der Welt, der glatte Wahnsinn der Normalität,

des Herdentieres oder Menschen ohne Eigenschaften).

Eine Art Taubsein, Blindsein nach außen hin, – das Reich der zugelassenen Reize ist

scharf umgrenzt. (KSA13, § 14[170])

Das System,das »schwierigeGanze« als das Ziel jedesDenkens, ist die verkleinerteWelt.

Das ganzheitliche Denken braucht alle wissenschaftliche Strenge im Zerlegen, Sezieren

und delikaten Analysieren der Welt und alle schöpferische Kraft der Kunst in ihrer er-

neuerten Synthese. Der Garten des Epikur ist ein räumlich-gedankliches Bild für die

vereinfachteWelt, ein Sinn-Bild des Denkens, das nicht vom Gestalten und (sinnlichen)

Leben zu trennen ist. Auch die Landschafts- oder Gartenarchitektur der Renaissance,

selbst schon dermystisch-rationalemittelalterliche Klostergarten, dient bestens als Bild

für das Denken, das exklusive Gestalten und Zurechtmachen einer verkleinerten Welt.

Hier findet sich derMensch, hier gestaltet sich derMensch, hier geht derMensch in sich

spazieren.

Die Hauptcharakteristik der modernen Architektur war das verstärkte Öffnen zum

Außen, das dosierte Einlassen des Außen, das fortschreitende Auflösen des Rahmens,

derWände bzw. das (gerade durch den Stahlbeton erleichterte statische) Differenzieren

der Scheiben (u.a. Wrights umwälzende Auflösung der Box). Der Fall Pessac, Le Corbu-

siers zu progressive Dosierung für ein gerade beginnendes 20. Jh., steht schon fast als

humanwissenschaftlicher ›Beweis‹ für die primäre Aufgabe der Architektur, einer emo-

tional abgestimmten Regulierung der räumlichen Transparenz. (Steht nun die räumli-

che Transparenz nicht als Sinnbild für die geistige Transparenz? In der Tat nur, wenn

https://doi.org/10.14361/9783839470725-016 - am 13.02.2026, 21:47:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470725-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


138 Nietzsches Architektur der Erkennenden

das Geistige auch das Emotionale enthält, ansonsten wäre es eine rein platonische Lau-

ne, wiederum ein von den Sinnen gelöstes unfruchtbares Denken.)

Gerade wegen ihres legendär ungeschickten Wahrheitsfanatismus blieben F. L.

Wright,Mies van der Rohe und Le Corbusier letztendlich große Künstler, nicht im Sinne

derModerne, aber im Sinne Nietzsches. (Mag es auch reiner Zufall sein, dass keiner von

ihnen Akademiker war, sicher ist allerdings, dass sie nicht zu »zerbrochenen Gelehrten«

wurden, sondern noch ganze Menschen blieben). Sie verkörperten geradezu den (nur

modernen, postsokratischen) Widerspruch in sich (zwischen Kunst undWissenschaft),

ohne daran zu zerbrechen. Auch unser fanatischer Kunstfeind Platon (KSA7, § 3[47])

war letztlich ein großer Künstler. Auch er verkörperte den Widerspruch in sich, ohne

zugrunde zugehen; er gebar eben den Widerspruch, an dem dann andere zugrunde

gingen (wie Descartes oder Pascal); seine gegenteilige Lehre zum Willen zur Macht

als Kunst, als Schaffen im ewig unschuldigen Werden und Spiel des Weltgeschehens,

hinderte ihn lediglich, zudem noch ein großer Platoniker zu werden (IV. Kapitel).

Heute erhebt natürlich kein ernst zu nehmender Architekt den absurden Anspruch,

›wahrheitsgemäß‹ zu planen. Vielleicht liegt aber genau darin das Problem. Man setzt

sich mit ihr nicht mehr auseinander. Sie ist die ganz selbstverständliche Grundlage un-

serer Kultur (»deren Leugnung demWahnsinne gleichkommt« [PHG, § 10]). Man denkt

niemals anWahrheit und doch ist sie omnipräsent. Man hat nichts mehr zu verändern,

nichts Wesentliches mehr zu schaffen; man hat keine Möglichkeiten zu ersehen, son-

dern nur ein, im Sinne Spenglers ›fertiges‹ Programm zu verwirklichen (›man‹, das ist

übrigens derMann ohne Eigenschaften [vgl. Mackowiak: 62ff.], für den sich ›ganz logisch‹

ein globaler Raum ohne Eigenschaften oder umgekehrt ein Raum unplanbarer Hyper-

Identität generiert, der den unwiderruflichen ›Tod der Planung‹ besiegelt [Koolhaas

3: 1248ff.]).

Wahrheit ist nicht nur lebensfremd und naiv, sondern lebensfeindlich; sie versteht

sich als ›causa prima‹, sie ist immer tyrannisch. Sie unterdrückt das natürliche Spiel,

den stetigen Kampf verschiedenster Kräfte, das beharrliche Fließen, das ewige Werden

durch ein endgültiges Sein. Auch sie ist selbstverständlich nur eine Ausgeburt des

Willens zur Macht, entstanden durch die Selektion und Züchtung der passiven, reakti-

ven, reaktionären Kräfte der europäischen Kultur. Ihr Ziel ist nicht die kontinuierlich

zurechtgemachte Welt, sondern die fest-gemachte, fest-gestellte (Wissenschaft) oder

auch zu überwindende (Religion derHerde).Das Ergebnis der determiniertenWelt geht

Hand in Hand mit dem zerbrochenen Menschen (Gelehrten) oder demHerdentier (und

Priester). Der ganzheitliche Mensch hingegen, das nicht festgestellte Tier, anerkennt

das Schaffen selbst als Essenz des Willens zur Macht, als des Menschen Bestimmung;

er anerkennt das Potenzial desWillens zur Macht zur »Bekämpfung des Determinismus«

(KSA12, § 9[91]), also zum Kampf ›gegen‹ ein determiniertes (oder auch ursprüngliches)

Ziel, zum Kampf ›für‹ das Leben.

Wahrhaftigkeit der Kunst: sie ist allein jetzt ehrlich. So kommen wir, auf ungeheurem

Umweg, wieder auf das natürliche Verhalten (bei den Griechen) zurück. (KSA7, §

19[105])

https://doi.org/10.14361/9783839470725-016 - am 13.02.2026, 21:47:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470725-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


III. Kapitel – Sein und Werden 139

Der entwerfende, die Welt zurechtmachende, vereinfachende, verständlich- und be-

herrschbar-machende Architekt geht selbstverständlich noch nicht so weit, einerseits

die Wahrheit als lebensfeindlich zu erklären, zu erklären »daß es nicht möglich ist mit der

Wahrheit zu leben« (KSA13, § 16[40]), bzw. zu erfassen, »daß der ›Wille zur Wahrheit‹ be-

reits ein Symptomder Entartung ist« (KSA13, § 16[40]), und andererseits die Unwahrheit

als Lebensbedingung zu erkennen, bzw. aus der dem Leben ›immanenten‹ Metaphysik

der Kunst die fundamentale Aufgabe der Architektur abzuleiten. Kein seriöser Archi-

tekt erklärt den »Willen zum Schein, zur Illusion, zur Täuschung, zum Werden und

Wechseln (zur objektiven Täuschung) als tiefer, ursprünglicher, metaphysischer als den

Willen zurWahrheit, zurWirklichkeit, zum Sein« (KSA13, § 17[3]) und wenige erkennen,

dass »letzteres […] selbst bloß eine Form des Willens zur Illusion« (KSA13, § 17[3]) ist.

Alles Erkennen zielt auf Lebens-Möglichkeit (auf das noch nicht existierende Dasein),

nicht auf das vorhandene Sein. Alles Wissen (alles Fest-Stellen) ist das schon nicht

mehr Mögliche, das zu Vermeidende (zu Überwindende); es ist im doppelten Sinne die

reine Unmöglichkeit (es ist der unmögliche und zudem nicht erstrebenswerte Versuch,

das Dasein als ursprüngliches Sein fest-zu-stellen). Diese Lebensvoraussetzung lässt

Nietzsche den für unsere Breitengrade unbequemen Satz formulieren, es habe sich als

»unmöglich erwiesen, eine Kultur aufWissen zu bauen« (KSA7, § 19[105]).

Sie sind tief eingetaucht in Illusionen und Traumbilder, ihr Auge gleitet nur auf der

Oberfläche der Dinge herum und sieht Formen, ihre Empfindung führt nirgends in

dieWahrheit, sondern begnügt sich Reize zu empfangen und gleichsam ein tastendes

Spiel auf dem Rücken der Dinge zu spielen. (GT: 228)

Metaphysik der Kunst ist ehrlicher, ›wahrer‹ als die klassischeMetaphysik derWahrheit;

sie steht in einemdirektwirkendenBezug zurWelt desWillens zurMacht als Kunst.Me-

taphysik der Kunst ist keine neue Metaphysik oder erneuertes ›metaphysisches Fragen‹

im SinneHeideggers (vgl.Heidegger 7), sondern eine reine Fiktion, d.h. eine vomWahr-

heitsanspruch gereinigte Kunst des konzeptuellen Denkens (man dürfte hier fast schon

von einer rein pragmatischen Fiktion reden).Architekten nennen dies eben ganz einfach

denEntwurf.Formulierenwir obigenSatz nochmals fürArchitekten,würdedies heißen:

Architektur verstanden als Wille zur Macht als Kunst, als (fröhliche) Wissenschaft, als

ästhetische Rechtfertigung des Lebens, ist ›reine‹ Architektur, ist keineweiße, sachliche,

puristische etc., sondern eine grundlegend von jeglichemWahrheitsanspruchgereinigte

Architektur. Ihr Ziel ist nicht dieWirklichkeit, sondern das Schaffen einer Lebens-Mög-

lichkeit, einer Bühne, eines Illusions-Theaters, eines Lebens als ganzheitliches Kunst-

werk.Bauen ist einVerweisen »auf ein höheresGanzes« jenseits des Baus selbst, als »An-

tithese zum ›völlig abgeschlossenenBauwerk‹« (Venturi 1: 160).Es ist nicht einVerweisen

auf ein Jenseits der Welt (die höhere ›wahreWelt‹, die Hinterwelt), sondern auf den un-

abgeschlossenen, unvollständigen, offenen Prozess für das Zukünftige, das Kommende,

das rohe unschuldigeWerden, das noch nicht als Sein konzeptualisierteWerden.

Wir sind damit auch am entgegengesetzten Ende der modernen Kunstauffassung.

Kunst ist nicht Ablenkung vom Leben, ein wohl auch entbehrliches lustiges Nebenbei

zum »Ernst des Daseins« (KSA7, § 11[1]), sondern geradezu »Lebensbedingung« (JGB: 10)

– nicht als Ergebnis oder nobles Ziel der Kultur, sondern als Grundvoraussetzung aller

https://doi.org/10.14361/9783839470725-016 - am 13.02.2026, 21:47:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470725-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


140 Nietzsches Architektur der Erkennenden

Disziplinen der Kultur (der etwas altersschwache Begriff der Metaphysik ist hier mehr

als eine Art grundlegender, absoluter Immanenz zu verstehen, d.h. »ohne transzenden-

te Bedeutung irgendwelcher Art« [Ortega 1: 15]).Hierwird Kunst (undweiterführend die

Architektur bzw. ganz allgemein die gesamte Kultur) allein aus dem »Wesen des Men-

schen« heraus bestimmt (KSA9, § 11[156]; KSA7, § 30[6]) als das Wesen des Menschen

(an)erkannt;9 Kunst, das »Schaffen von Fiktionen« (WZM: 403), als das perspektivische

Wesen desMenschen; eine rein physiologisch betrachtete Kunst, die das gegebenenfalls

hochgeistige (bzw. konzeptuelle) ganz selbstverständlich in dieses nominalistische Ver-

ständnis integriert und nicht als seinen Gegensatz versteht.

Die jetzt vernichteten Philosophien und Theologien wirken aber noch immer fort in

den Wissenschaften: auch wenn die Wurzeln abgestorben sind, ist hier in den Zwei-

gen noch eine Zeitlang Leben. (KSA7, § 19[37])

Nun ist aberder oft fragwürdigeToddes einzigen jüdisch-christlichenGottes10 einedeli-

katere Affäre, als der hier vonNietzsche angedeutete, scheinbar ganz natürliche Lebens-

zyklus aller aufkommenden und vergehenden Fiktionen (wie beispielsweise noch in der

polytheistischen Mythologie im Griechenland vor Thales und dem endgültigen Sieg des

Logos).Gottes zyklischeWiederauferstehung liegt eben begründet in der denkwürdigen

Überschneidung der drei konstitutiven Disziplinen (Philosophie, Theologie und Natur-

wissenschaft alias Physik): DasHeraufkommen (bzw.Absinken) der einen zieht auch die

anderenmit sich, denn sie kämpfen paradoxerweise,wenn auch getrennt, doch allesamt

gegen eine gemeinsame Sache: die scheinbareWelt (dieWelt der Erscheinungen). Denn

die aufblühendenWissenschaften provozieren in der Tat neues Leben in ihrenWurzeln.

Als vorzüglicher, wenn auch überforderter Leiter zwischenWissenschaft undTheologie

dient nach wie vor die Philosophie (Nicolaus, Descartes, Pascal, Spinoza, Leibniz etc.),

und selbst der ihr beschiedene Untergang mit Wittgensteins mystischem Gottesbegrif-

fe (nach allen endgültig erschöpften Gottesbeweisen), war nur der Anstoß ihres umso

energischeren Aufgangs bzw. des Aufstiegs aller drei mehr oder weniger aktiven Diszi-

plinen desWillens zurMacht als Kunst. In ihremgemeinsamen reaktiven (bis reaktionä-

ren) Kampf blieben sie noch immer reine Seins-Disziplinen. Selbst Einstein wollte mit

seiner berühmten Sentenz »Gott würfelt nicht« noch immer das verstaubte Sein sehen,

noch immer nicht akzeptieren, dass sein Geniestreich der Relativität schon denWeg zu

einer wahrhaftigen Disziplin des ewigen Werdens zu bahnen schien. Stur und nahezu

›reaktionär‹ hielt er an einerWirklichkeit oder Realität fest und verwehrte sich in seiner

fruchtlosen Suche nach der absoluten Einheit gegen den von seinen jüngeren Kollegen

(Bohr, Heisenberg, Jordan und Pauli) schlüssig initiierten Todesstoß allen Determinis-

mus einer realenWelt (Balibar: 89ff.).

9 Ein scheinbar denkerischerWiderspruch in sich, aber dennoch ein ›fruchtbares‹ Erkennen der Flie-

ge, welche nicht durch das Glas kann, des Magens, der sich nicht selbst verzehren kann (KSA11, §

26[18]); eine gegen die Wahrheit gerichtete Wahrheit (FW, § 357). Widersprüche existieren eben

nur für das ›logische‹, jedoch nicht für das rein ›perspektivisch konzeptuelle‹ Denken.

10 »Zwei Jahrtausende beinahe: und nicht ein einziger neuer Gott! […] Undwie viele neue Götter sind

noch möglich!« (KSA13, § 17[4])

https://doi.org/10.14361/9783839470725-016 - am 13.02.2026, 21:47:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470725-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


III. Kapitel – Sein und Werden 141

Der Erkenntißtrieb, an seine Grenzen gelangt, wendet sich gegen sich selbst, um nun

zur Kritik des Wissens zu schreiten. Die Erkenntniß im Dienste des besten Lebens. Man

muß selbst die Illusion wollen – darin liegt das Tragische. (KSA7, § 19[35])

Jetzt kann die Philosophie nur noch das Relative aller Erkenntniß betonen und das An-

thropomorphische, so wie die überall herrschende Kraft der Illusion. (KSA7, § 19[37])

Das Historische und die Naturwissenschaften waren nöthig gegen das Mittelalter: das

Wissen gegen den Glauben. Wir richten jetzt gegen das Wissen die Kunst: Rückkehr

zum Leben! Bändigung des Erkenntnißtriebes! Stärkung der moralischen und ästheti-

schen Instinkte. (KSA7, § 19[38])

12.3 Der furchtbare Ernst der Kunst

Der höhere Mensch der Moderne, der »desperaten Erkenntniß« (KSA7, § 19[181]), »wird

in blinder Wissenschaft aufgehen: Wissen um jeden Preis« (KSA7, § 19[35]; d.h. in fine

wird er an derWahrheit verzweifeln11).Der Philosoph der tragischenErkenntnis gibt der

Kunst wieder ihre Rechte zurück. Auch die allgegenwärtige, noch immer viel gerühmte

Objektivität (oder auch Sachlichkeit bei den Architekten), diese schon sehr früh einge-

führte lebensfeindliche ›Absurdität‹, ist noch ein Erbe der erfundenen Wahrheit, wäh-

rend greifbar »alles Objektive durch das erkennende Subjekt inmannigfacherWeise be-

dingt ist, mithin ganz verschwindet, wennman das Subjekt wegdenkt« (PHG: 102)12.

Auch haben Kunst und Ästhetik nichts mit Gefallen zu tun, zumindest nicht im her-

kömmlichen Sinne eines mehr oder weniger ›überflüssigen‹ Gefallens jenes »genießen-

den Zeitgenossen« (Habermas 1: 108) und zumeist schon »blasierten Zuschauers« (Ha-

bermas 1: 108) bzw.globalisiertenKonsumenten der Kunst.DieseMissdeutung einer ge-

fallenden (und selbst noch missfallenden) Ästhetik ist geradezu die Voraussetzung für

die fortschreitendeVerschmelzung vonKunst undKonsum. »UnsereKunst ist Abbild der

desperaten Erkenntniß« (KSA7, § 19[181]). Sich loswerden durch Flucht in einemetaphy-

sische Welt oder geradezu in das Objekt an sich, welch eine Selbst-Verachtung bei den

Modernen durch das »Objektiv-sein-wollen« (KSA11, § 25[185]), wo doch die Kunst unser

Wesen bestimmt, nicht als ausgleichender Gegenpol, sondern als einzige Möglichkeit

zu leben! Die angestrebte Einheit der klassischenMetaphysik kann eben nurmit der Ab-

schaffung der Gegensätzlichkeit von wahr und falsch (scheinbar) erreicht werden. Mit

der Abschaffung derWahrheit gibt es weder ein Sich-los-Werden im Objekt (in der rea-

lenWelt derWissenschaft) noch eine Flucht vor demErnst desDaseins in die Ästhetik (in

die scheinbareWelt der Kunst). (Alle Gegensätzlichkeit zweierWelten wird aufgehoben,

gerade durch die konzeptuelle Unterscheidung von Apollo und Dionysos, mit der Sein

undWerden in der Ebene der Möglichkeiten zusammenfließen [vgl. Kapitel 23 Skizze ei-

nes Denkmodells]).

Was ist Architektur (der Erkennenden)? Diese essenzialistische Frage spielt auf das

Sein an.Das klassische Sein ist aber der Scheinnoch einmal.Wir brauchen jedochdiesen

11 Man erinnere sich an den Physiker Paul Ehrenfest, welcher an der, durch die Quantentheorie aber-

malig begründeten fundamentalen Krise der ›aufgeklärten‹Wahrheit buchstäblich zugrundeging

und sich 1933, nicht nur aus familiären Gründen bzw. der Machtübernahme der Nazis, das Leben

nahm. (Balibar: 94)

12 Nach dem Vorlesungsmanuskript: Die vorplatonischen Philosophen, § 15. Leukipp und Demokrit.

https://doi.org/10.14361/9783839470725-016 - am 13.02.2026, 21:47:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470725-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


142 Nietzsches Architektur der Erkennenden

Schein (das Sein) um nicht am Werden zugrunde zu gehen. Wir rechtfertigen ihn aber

nur alsMetaphysik der Kunst. Architektur (als das Schaffen der ›untrüglichen‹Metaphy-

siker) ist in diesem Sinne Nietzsches ›ehrlicher‹, ›wahrhaftiger‹ als die klassisch meta-

physische Suche nach Gott undWahrheit (Gott suchen versus einen Gott schaffen; Gott

dient hier eigentlich nur als Adjektiv bzw.Superlativ, denn es geht nicht umdas Schaffen

eines neuenGottes, sondern lediglich das Schaffen als das Göttliche zu idealisieren, falls

man noch ein demLeben immanentes Ideal nötig hat).Wir leben innerhalb dieser inter-

pretierten Welt, in der unser »Bewußtsein nicht das interpretierende Bewußtsein sein

könnte, das es ist, wenn nicht auch der ganze Bereich dessen, was das Bewußtsein be-

dingt, seinerseits vomCharakterder Interpretationwäre« (Abel: 240; vgl.Phänomenalis-

musundPerspektivismusder »Oberflächen- undZeichenwelt« [FW,§ 354]).Zeichenund

Idee sind alles Sache einer fließenden Ordnung, des Maßstabs, des Abstraktionsgrades.

Wirmachen uns eine Idee derWirklichkeit und operierenmit Zeichen in ihr.Wir ›lesen‹

(Zevi), wir interpretieren Zeichen, wir setzen immer Zeichen, und Architektur (ob Ba-

rock oder Minimalismus) ist lediglich das anschaulichste Beispiel unserer »Zeichen der

Wirklichkeit« (Abel).

Es gibt kein objektives Denken; das Denken ist immer an ein Subjekt gebunden, das

mit Zeichen operiert. Weder sind die Zeichen absolut noch ist der Prozess ›program-

mierbar‹ (logisch). Aus den Zeichen nun eine Sprache entwickeln zu wollen bleibt eine

andere, eine heikle, bedenkliche Sache, da ja der Begriff der Sprache je nach der dahin-

terstehenden Denkschule eventuell wiederum das verfängliche Gesetz aufrufen könnte

(eine »gewisse Gesetzgebung der Begriffe« [KSA11, § 34[84]], ein in den Netzen der Spra-

che eingefangenes Denken [KSA7, § 19[135]]; vgl. Kapitel 7 Das Problem der Sprache). Nur

wenn man das Denken selbst als Zeichen- und Interpretationsprozess versteht (zumal

die wunderbare Erfindung der Logik), wenn man begreift, dass die gesamte Wirklich-

keit (und nicht die Welt) nur als ein durch das offene Denken (und Handeln im Sinne

Gehlens) geschaffene Zeichensystem auf uns wirkt (ohne eben im Geringsten einen ge-

schlossenen Teufelskreislauf darzustellen), könnte eine Zeichen- und Interpretations-

philosophie vielleicht den Beginn einer ernsthaften Fortsetzung der fröhlichenWissen-

schaft, desMenschen als eines ewigen »Zeichendeuters« und -setzers der zweitenNatur

darstellen (Z, II, »Vom Lande der Bildung«).

Apologie der Kunst. Thales längst vorbei – aber ein Bildner, amWasserfall stehend, wird

ihm doch noch Recht geben. (KSA7, § 19[68])

Die Abschaffung desGegensatzes einer scheinbaren und einerwahrenWelt (dieUmkeh-

rungdes Platonismus) kulminiert in der Fusion vonWissenschaft undKunst.Es gibt nur

eineWelt, die uns etwas angeht (dieWelt als Wissenschaft und Fiktion bzw. alsWissen-

schaft der Fiktion, ›science of fiction‹); wir wissen nichts von einer anderenWelt. Es gibt

nur Zeichen derWirklichkeit und kein Gegenüberstehen von Zeichen undWirklichkeit,

wie es Abel nochmals mit Nietzsche hervorhebt. Noch präziser gesagt: Es gibt nur Zei-

chen einer möglichen Wirklichkeit (die unmögliche miteingeschlossen als Zeichen des

Terrors, z.B. die wahre, die göttliche, absolute, idealeWelt, die schon immer die schein-

bare noch einmal war).

https://doi.org/10.14361/9783839470725-016 - am 13.02.2026, 21:47:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470725-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


III. Kapitel – Sein und Werden 143

Architektur ist ganz offensichtlich aufgrund ihrer ganzheitlichen, d.h. körperlichen

(sinnlichen) und geistigen (intellektuellen) Dimension einer der grundlegendsten (es-

senziellsten,primärsten,primitivsten) BereichederMetaphysik derKunst. IhreAufgabe

galt immer der Darstellung des menschlichenWillens (zurMacht), welcher der künstle-

rischen Berufung untersteht (unabhängig von seinem politischen und religiösen Miss-

brauch, d.h. von seinem Gebrauch außerhalb der vitalen Kunst und verführt durch die

Hinterweltler der traditionellen Metaphysik). Wir wollen einen Willen in die Dinge le-

gen, abwägend und wertend. Dabei ist das Hineinlegen (von Wille, Sinn oder Idee) das

Wesentliche; dieses Schaffen ist das unvermeidlichmenschliche, zumLebennötigeDeli-

rium. Es ist die aufklärerische »Überwindung des Wissens durchmythenbildende Kräfte«

(KSA7, § 19[62]). Aber auch in der Welt, die uns etwas angeht (JGB, § 34), ist Sein und

Schein eben nicht mehr dasselbe, denn das Sein ist zwar die scheinbare Welt noch ein-

mal,13 aber ebenkonzipiert (neu zusammengesetzt, verstandesgemäßzurechtgemacht).

Wir sind inderTatMetaphysiker, aber präziser gesagt, ebenMetaphysiker derKunst und

nicht zwischen wahr und falsch eingespannte Geister. Unsere Welt ist die der Zeichen,

unsere Erkenntnis ist Entwurf und Interpretation von Zeichen.

Die Fundamente alles Großen und Lebendigen ruhen auf der Illusion. […] diesen [den

Philosophen] wieder von demAnthropomorphischen aller Erkenntniß zu überzeugen.

(KSA7, § 19[180])

Unser Gehirn ist eine wahrhaftige Fabrik von Delirien und Begehrungen (Fantasien).

MaxWeber (Weber 1: 453f.) hebt diese ästhetische Rechtfertigung der Existenz in seiner

Beschreibung der modernen Stadt als Deliriumsmaschine hervor, in der wir, im Sinne

Nietzsches, »in uns spazierengehen« (FW,§ 280).Man sieht sogleichmitWebers spiegel-

bildlicher Beschreibung der Stadt, wie inadäquat das Denken des Baumes für das Ver-

stehen und damit die Entwicklung der Stadt ist. Das Bild des aus der Mitte wachsen-

den Grases von Deleuze scheint Webers Delirium der Stadt (des Gehirns) schon näher

zu kommen, aber natürlich ausschließlich als Denkprozess genommen, nicht als ein zu

übersetzendesBildderStadt,wiedies leidergeschieht,wennphilosophischeoderkünst-

lerische Referenzen in Architektur ›übersetzt‹ werden. (So sinnwidrig es ist, eine Stadt

als Baum zu [be-]zeichnen, so fragwürdig ist es natürlich auch, sie als Rhizom zu pa-

raphieren oder beispielsweise die Bilder Chiricos zum ›realen‹ Vorbild einer Stadtszene

zu verwenden.14 Auch geht es in Architektur niemals darum,dasWerden nachzuahmen,

sondern Sein zu konzeptualisieren, aus demWerden zu schöpfen [zu filtern, zu ordnen,

neu zusammenzusetzen...]. Goethe nennt dies eben das Schickliche; das Werden [oder

Chaos] nachzuahmen wäre mit Goethes Worten ganz einfach ein »Mangel an Fiktion«

[das Unschickliche, vgl. Goethe: 330]. Alexander stellt dem Baum ›nur‹ den Halbverband

gegenüber und eben keinen Vollverband [z.B. das Rhizom15 oder sonstigeModellemaxi-

13 »DiewahreWelt, wie immer auchman sie konzipiert hat, – sie war immer die scheinbareWelt noch

einmal« (WZM: 386).

14 P. Peters: Giorgio de Chirico als unfreiwilliger Ahnherr rationalistischer Architektur, a.a.O.

15 Gras, Rhizom sind Konzepte des Widerstandes gegen den autoritären Baum, zur Befreiung

und Emanzipation eines Denkens jenseits jeglicher systemischer »Mikro-Faschismen« (Deleuze

9: 292). Deleuze denunziert die bedenklichen Tendenzen der Einschüchterung unserer Geschichte

https://doi.org/10.14361/9783839470725-016 - am 13.02.2026, 21:47:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470725-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


144 Nietzsches Architektur der Erkennenden

maler Vernetzung]. Diener & Diener haben die urbane Bedeutung dieses subtilen topo-

logischen Unterschiedes beispielhaft im Leitbild für das Stadtviertel Grosselin in Genf

demonstriert.)

Die abendländischeMetaphysik kann nach Nietzsches Umkehrung des Platonismus

nur noch als Metaphysik der Kunst fortbestehen. Nach »Nietzsches Wort ›Gott ist tot‹«

(Heidegger 1: 193) kann die Sinnlosigkeit des Übersinnlichen sowie das Durchschreiten

des europäischen Nihilismus nur darin enden, dass die Kunst Sinn generiert. Noch die

philosophische Disziplin der Ästhetik wurde mit Platon teils als mögliche Wissenschaft

in der Kunst aufgefasst. Auch eine künstlerische Architekturwäre dasGegenteil vonMe-

taphysikderKunst.Mit derWissenschaft alsKunst schafft der ›letzte‹ Philosophauchdie

Ästhetik ab. Der »Ernst des Daseins« (KSA7, § 11[1]) setzt nunmal die komplette Integra-

tion und Auflösung der (fröhlichen) Wissenschaft in die Kunst voraus.

Aber die Kunst als furchtbarer Ernst! Die neue Metaphysik als furchtbarer Ernst! Wir

wollen euch die Welt noch so umstellen mit Bildern, daß euch schaudert. Das aber

steht in unserer Hand! Verstopft euch die Ohren, eure Augen werden unseren Mythus

sehen. (KSA7, § 19[69])

13. Der Humanist Nietzsche

Es ist von kardinaler Wichtigkeit, daß man die wahre Welt abschafft. Sie ist die große

Anzweiflerin und Werthverminderung der Welt, die wir sind: Sie war bisher unser ge-

fährlichstes Attentat auf das Leben. (KSA13, § 14[103])

Die totale Abschaffung der Wahrheit (und damit im selben Zug natürlich auch die der

Unwahrheit oder ›Lüge‹), d.h. einer absoluten Gültigkeit im platonischen Sinne, im Sin-

ne selbst schon der Fähigkeit des Menschen solche Unterscheidungen und Wahrheits-

findungen vornehmen zu können, diese unerhörte Aufklärung Nietzsches war mit Si-

cherheit sein größter, leider praktisch völlig ignorierter Beitrag zu einem wirklichen –

oderbesser gesagt–zueinempotenziellwirksamenHumanismus.Wirwollenhier keine

utopische gesellschaftliche und naive Perspektive einer Götzen-Dämmerung zeichnen,

also nicht das Potenzial seinermissverstandenen Formel »Gott ist tot« ausloten, sondern

einzig das Interesse dieses in gewisserHinsicht noch ungeschehenenEreignisses für die

Kunst darlegen. Denn der fragwürdige Tod Gottes war für Nietzsche eine Katastrophe,

nicht als Ereignis an sich, aber er ließ denNihilismus nochmanifester –und seineÜber-

windung durch den Wahrheitsanspruch der Wissenschaft noch illusorischer – erschei-

nen.

Nirgends konnte Nietzsche wirkliche Morgenröten erblicken, nirgends fröhliche

Wissenschaften, d.h. das wissentliche Schaffen von neuen, immer weiter entwickelten

der Philosophie, der Verhinderung des Denkens durch die repressive Rolle der Denkspezialisten

(Deleuze 1: 19f.). Außenstehende (z.B. Architekten) sind praktisch automatisch zu (teils tyranni-

schem) Konformismus verurteilt. Den Baum zu entwurzeln heißt nicht bodenloses, kontextloses,

utopisches Denken einführen zu wollen, sondern denWeg zur Schaffung a priori uneingeschränk-

ter Lebens-möglichkeiten freizulegen.

https://doi.org/10.14361/9783839470725-016 - am 13.02.2026, 21:47:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470725-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

