1. Zweite Dimension: Religiose und ethnische
Zugehorigkeiten im Spannungsfeld des
gemeinsamen Wohnens am Fallbeispiel des
Putzplans

Welche Erscheinungsformen von Religion treten in der kommunalen Unter-
kunft auf und welche Aushandlungsprozesse ergeben sich daraus fir die be-
teiligten Akteure? Fiir die Dimension des gemeinsamen Wohnens soll anhand
des Fallbeispiels um den Putzplan herausgearbeitet werden, was konkret im
Alltag geschieht und woraus sich die Konflikte fiir die beteiligten Familien er-
geben. Im Folgenden werden die beiden beteiligten Familien niher vorgestellt
und verortet. Anhand von Beobachtungsprotokollen und Interviewausschnit-
ten wird dann in der ersten Ebene des Fallbeispiels den beiden Akteursper-
spektiven nachgegangen, indem ein Fokus auf ihren Handlungspraktiken und
Narrativen liegt. Dabei werden Differenzkriterien herausgearbeitet sowie der
Einsatz und die Wirksamkeit von Grenzziehungen und ihre Markierungen
fur die Akteure analysiert. In der zweiten Kapitelebene wird die Rolle der So-
zialarbeiter in der Einschitzung und im Umgang mit dem Konflikt um den
»Putzplan«< analysiert. Weiterhin wird ihr Losungsansatz anhand ihrer struk-
turellen Arbeitsbedingungen erliutert, ferner werden dessen Effekte fir die
Praktiker wie auch fir die Bewohner dargestellt. Gleichsam wird reflektiert,
wie und in welchen Situationen sich die Feldakteure gegeniiber der Forsche-
rin prasentieren und was sie dazu veranlasst, bestimmte Taktiken im Feld
anzuwenden oder zu vernachlissigen.

14,02.2026, 14:27:01. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839452509-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

132

Religion in Fliichtlingsunterkiinften

1.1. Fallbeispiel >Der Putzplan« - aus Bewohnersicht

Es folgt eine Vorstellung der beiden beteiligten Familien Gestar und Rahma-
ni, vor allem der Frauen, die als Hauptakteure des Fallbeispiels fungieren.
Dem schliefRen sich die Schilderungen der Interaktionen aus der teilnehmen-
den Beobachtung an. Daraufhin folgen eine Analyse des Falles mitsamt der
Verortung der Akteursperspektiven sowie die Prisentation der Feldakteure
gegeniiber der Forscherin.

7.1.1.  Hintergrundinformationen und Narrative der Familien

7.1.1.1.  Familie Rahmani

Familie Rahmani stammt aus Halab/Aleppo in Syrien. Sie floh aufgrund
des Krieges und rechnet sich der Gruppe der Sunniten zu. Vater Khaled ist
alphabetisiert und spricht Englisch, Mutter Shabnam ist Analphabetin. Auf
>WhatsApp« schickt sie sich Sprachnachrichten mit der Familie in Syrien
oder kommuniziert per Videotelefonie. Sie spricht kaum Englisch, jedoch
besseres Deutsch als ihr Mann. Der &lteste Sohn Adil spricht brockenweise
Englisch. Die jingeren Séhne Saad und Jamal haben in Deutschland in der
Schule Englisch gelernt und sprechen mittlerweile gut Englisch und Deutsch.
Shabnams Schwester Jasina spricht kein Englisch und tut sich als Einzige
aus der Familie auch sehr schwer mit der deutschen Sprache. Sie hat keine
eigene Schulerfahrung. Die Familie lebt in Deutschland seit dem Frithjahr
2015.

Beschreibung Shabnam

Shabnam ist eine kleine und zierliche Frau von etwa 1,60 m mit wachen hell-
blauen Augen, einer geraden Nase und heller Haut. Sie schminkt sich tdglich.
Thre Augen betont sie mit schwarzem Kajal und Wimperntusche, fiir ihre Lip-
pen benutzt sie einen dezenten roséfarbenen Lippenstift. Sie tue dies, um von
einer Narbe abzulenken, die sie auf der linken Schlife trigt, da sie als Kind
gestiirzt sei, aber auch, weil eine Ehefrau und Mutter sich »schon machen«
solle. Sie lackiert ihre Nagel gern und drgert sich, wenn die Farbe nach eini-
gen Tagen abblittert. Zum Spafd schimpft sie dann mit sich selbst, dies sei ein
Zeichen dafiir, dass bestimmte Nagellackfarben (zum Beispiel knallrot) nicht
fiir »alte Frauen« (Shabnam, 2016) wie sie gedacht seien. Shabnam tragt stets
einen locker gebundenen Hijab in deckenden Farben wie weinrot, dunkel-
griin, hellbraun oder marineblau. »Das ist Farben fiir mich« (ebd.), sagt sie

14,02.2026, 14:27:01. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839452509-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Religiése und ethnische Zugehdrigkeiten im Spannungsfeld des gemeinsamen Wohnens

und lacht und erklirt, fiir mehrfarbige und gemusterte Kopftiicher sei sie zu
alt. Ihren Nichten in Syrien habe sie jedoch oft Stoffe dieser Art gekauft, um
ihnen eine Freude zu machen. Dazu trigt sie vor allem langirmlige, weite
Oberteile sowie weite schwarze Polyesterhosen oder lange Récke und entwe-
der Turnschuhe oder mit Strasssteinen besetzte Flipflops dazu. Zwar finde sie
die Gummistiefel ihrer Kinder praktisch, die sie erst in Deutschland kennen-
gelernt habe, bricht jedoch in ein lautes Lachen aus, als ich sie frage, warum
sie selbst kein Paar besitze. Die Vorstellung sei einfach absurd, antwortet sie.
Eine erwachsene Frau. In ihrem Alter. Das miisse sie ihrer Schwester erzih-
len, sagt sie lachend.

Shabnam steht ihrer zwei Jahre ilteren Schwester Jasina sehr nah. Zu-
sammen reden die beiden viel miteinander. Dabei fillt auf, dass Shabnam
weitaus lauter spricht und impulsiver ist als ihre dltere Schwester. Diese wie-
derum scheint sich stets nach Shabnam und ihrem Mann zu richten. Sie ist
es, die tagsiiber die Einkdufe fir die Familie erledigt, ihren jiingsten Neffen
von der Schule abholt und fiir die Familie Tee kocht und Gebick serviert. Au-
Rerdem kleidet sie sich stets in Schwarz und trigt ausschliefilich geschlossene
schwarze Schuhe. Zwar lackiert auch sie sich die Nagel, jedoch ist Jasina un-
geschminkt, was sie auf ihre Rolle als unverheiratete Frau zuriickfithrt. Jasina
fragt Shabnam hiufig um Erlaubnis oder holt sich eine Riickmeldung beziig-
lich des Tagesablaufs ihrer Neffen ein: ob sie Jamal schon ins Bett bringen
solle; ob sie Saad nicht noch ein wenig Reis bringen kénne, da er nicht genii-
gend zu Abend gegessen habe; ob sie Adils Sportkleidung in die Wasche geben
konne. Shabnam wiederum spricht vertraut, aber bestimmt mit ihr. Die bei-
den nehmen sich hiufig in den Arm, lachen gemeinsam oder beratschlagen
sich.

Shabnam ist lebensfroh und genieft ihre Stellung in der Familie und Un-
terkunft. Sie beweist hiufig Sinn fir Humor. Ihre Aussagen sind nicht selten
ironisch gemeint. Sie stofdt ihren Gesprichspartner gern neckend mit dem
Ellenbogen an und ihr typisches kehliges Lachen scheint die gesamte Fami-
lie zu vereinen, sogar den in sich gekehrten und manchmal wortkargen Adil.
Wenn Shabnam spricht, steht sie meist im Mittelpunkt der Unterhaltung.
Mit erhobenem Zeigefinger und hochgezogenen Augenbrauen gibt sie etwas
zum Besten und macht sich damit nicht nur bei der eigenen Familie, son-
dern auch bei anderen Familien aus der Unterkunft beliebt. Ihre Meinung
wird von anderen arabischen Frauen sehr geschitzt. Sie vertrauen ihr und
suchen sie hiufig auf, um einen Rat einzuholen oder sich tiber etwas mit ihr
auszutauschen. Shabnam wird daher hiufig in benachbarte Wohnungen im

14,02.2026, 14:27:01. - Open Acce

133


https://doi.org/10.14361/9783839452509-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

134

Religion in Fliichtlingsunterkiinften

Gebdude zum Tee eingeladen oder lidt zu sich ein. Manchmal werden sogar
kleine Geschenke von den Kindern anderer Familien fiir sie und ihre Familie
abgegeben, zum Beispiel selbstgemachtes Gebick.

Geschichte der Familie Rahmani

Der ilteste Sohn Adil besuchte die Schule in Syrien bis zur 9. Klasse und ar-
beitete von 2013 bis 2015, im Alter von 13 bis 15 Jahren, im Auto-Geschift des
Onkels mit. Der Onkel und der Vater Khaled verkauften die Autos, Adil ar-
beitete in der Werkstatt. Der mittlere Sohn Saad ging bis 2014 in die Schule.
Damals war er 10 Jahre alt. Saad habe die Schule geliebt, erzihlt er. Morgens
holten drei Freunde aus der Nachbarschaft ihn von zu Haus ab, und dann sei-
en die vier Jungen gemeinsam die circa 20 Minuten zur Schule zu Fuf gegan-
gen. In der Schule sei es zwar strenger zugegangen als in Deutschland, jedoch
habe die Gesellschaft seiner Freunde dies kompensiert. Mitten im Schuljahr
hitten die Eltern aufgrund der zunehmenden Gefahr dann den Schulbesuch
untersagt. Fortan musste Saad zu Hause bleiben und habe selbststindig ler-
nen sollen. Vor der Flucht im Frithjahr 2015 wurde durch die Familie abge-
wogen, ob Shabnams iltere, unverheiratete Schwester Jasina, die ebenfalls
im Haus der Familie Rahmani lebte, mitzunehmen sei oder bei den Eltern
bleiben solle. Sie entschieden sich dafiir, sie mitzunehmen, da die Grofiel-
tern argumentierten, Shabnams jiingste Schwester Sabire, 30 Jahre alt, bleibe
schlieRlich mit ihrer Familie in der Nachbarschaft wohnen. Da Sabire und
ihr Mann auch zwei Téchter im Alter von 6 und 8 Jahren haben, solle Shab-
nams Familie nach Europa gehen, um eine gute Ausbildung fiir die Schne zu
erhalten, die ilter seien als Sabires Kinder. Shabnams Mann Khaled erklirt
hierzu, dass Sabires Téchter aufgrund des Krieges nie eingeschult worden
und ohnehin nicht alphabetisiert seien. Seine Sohne hingegen hitten bessere
Chancen in Europa und seien iiberdies mutiger, um ein solches Unterfangen
zu wagen. Die Flucht der Familie Rahmani wurde dann tiber den Verkauf des
gemeinsamen Wohnhauses finanziert, in dem die drei Generationen bislang
gelebt hatten. Die Grof3eltern, Shabnams Eltern, zogen daraufhin bei Sabires
Familie ein. Sabires Mann, der ebenfalls ein eigenes Autohaus besaf3, gab der
Familie zusitzlich Geld und besorgte die Flugtickets. Fiir Jasina blieb nun kein
Platz mehr im Haus, daher sollte sie mit nach Europa gehen, beschlossen die
beiden Schwiger gemeinsam mit den Grofeltern. Jasinas Rolle bestand im
Hause der Rahmanis vor allem in der Kinderbetreuung, der Unterstiitzung
der ubrigen Familienmitglieder beim Einkauf und als Begleitung zu Arztbe-

14,02.2026, 14:27:01. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839452509-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Religiése und ethnische Zugehdrigkeiten im Spannungsfeld des gemeinsamen Wohnens

suchen oder dabei, Botenginge zu erledigen. Sie sei stets unterwegs gewe-
sen, sagt sie. Immer habe es eine Erledigung gegeben, so war zur Apotheke,
zum Arzt oder auf den Markt zu gehen. Auch ein Grofteil der Hausarbeit
fiel ihr zu. Sie habe das Haus »sauber« (Jasina, 2016) gehalten, geputzt und
Wasche gewaschen. Auflerdem habe sie tiglich alles fiirs Kochen vorbereitet:
»Kartoffel[n] schilen, Méhre[n], Fleisch machen« (ebd.). Gekocht wurde dann
gemeinsam mit Schwester Shabnam und der Mutter. Was mit Khaleds Eltern
sei, frage ich ihn. Die seien frith gestorben, erzihlt er mir. Er sei bei einer
Tante aufgewachsen und habe mit 16 Jahren Shabnam kennengelernt und ge-
heiratet. Im Jahr darauf starb auch seine Tante. Er sei froh darum, dass seine
Familie die heutigen Ausmafie des Krieges nicht erleben muss, sagt er.

Da der jiingste Sohn, Jamal, 2015, kurz vor der gemeinsamen Flucht, erst
sieben Jahre alt gewesen sei, habe er am wenigsten verstanden, was vor sich
geht und viel geweint. Er habe besonders viel Nihe bei der Mutter gesucht,
obgleich er sich gerade seinen Briidern angenihert hatte und seit Neustem
viel Kontakt mit ihnen pflegte, was Shabnam sehr freute. Er solle selbststin-
diger werden, sagt sie. Das habe sich auch ihr Mann gewiinscht. Mit sechs
Jahren hitte er 2014 eingeschult werden sollen, doch wegen der Luftangriffe
blieben er und sein Bruder Saad zu Hause bei der Familie. Fiir Saad war es die
Zeit, in der er sich viel zu Hause langweilte und Gespriche mit dem Grof3va-
ter fiihrte, der mit im Haus lebte. Zunehmend sei er an Religion interessiert
gewesen, und der Grof3vater hitte es gern gesehen, wenn er eine Madrasa' be-
sucht hitte, so Shabnam. Der Krieg nahm der Familie die Entscheidung dar-
iber jedoch ab. Im Mirz 2015 brach die Familie nachts zum Flughafen auf. In
Deutschland angekommen, lebten sie zunichst in einer Landeseinrichtung in
Nordrhein-Westfalen, in der sie sechs Monate blieben, bevor sie Anfang Ok-
tober 2015 der Kommune Mittstadt zugewiesen wurden und in die kommu-
nale Unterkunft einzogen. Noch im Oktober erhielten Jamal und Saad einen
Schulplatz. Jamal wurde mit acht Jahren in die erste Klasse eingeschult, da er
iiber keine schulische Erfahrung verfiigte. Und der 12-jihrige Saad besuchte
fortan die internationale Klasse einer Hauptschule und wurde in das fiinfte
Schuljahr eingestuft. Fiir den damals 15-jihrigen Adil ist es schwieriger. Es
habe die Moglichkeit bestanden ihn in die 10. Klasse derselben Hauptschule
einzuschulen, doch da sein letzter Schulbesuch zu diesem Zeitpunkt bereits

1 Eine traditionelle Schule, an der vorwiegend die Auslegung des Koran, der Hadithen
und der Scharia gelehrt wird (Schweizer 2015: 224ff.).

14,02.2026, 14:27:01. - Open Acce

135


https://doi.org/10.14361/9783839452509-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

136

Religion in Fliichtlingsunterkiinften

mehr als zweieinhalb Jahre zuriickliegt, solle die Familie seinen 16. Geburts-
tag im Dezember abwarten und ihn dann an einem Berufskolleg anmelden,
erinnern sich die Rahmanis an den Ratschlag des damals zustindigen Sozi-
alarbeiters. Im Februar 2016 besucht Adil schliefilich ein Berufskolleg und tut
sich mit der Sprache zwar anfangs schwer, jedoch freut es ihn, die Méglichkeit
zu haben, im Rahmen des Schulbesuchs handwerkliche Praktika absolvieren
zu diirfen.

71.1.2.  Familie Gestar

Familie Gestar stammt aus Asmara in Eritrea und gibt religiése Verfolgung
als Fluchtmotiv an. Sie fiihlt sich einer christlichen Pfingstgemeinde zugeho-
rig. Mutter Deborahs Sprachkenntnisse umfassten die Lokalsprache Tigrinya,
ein wenig Arabisch, wenig Englisch und sehr gute Deutschkenntnisse. Vater
Solomon spricht ebenfalls flief}end Tigrinya und ein wenig Arabisch sowie gu-
tes Englisch und Deutsch. Die Familie lebt in Deutschland seit dem Sommer
2015.

Solomon

Solomon, Jahrgang 1976, stammt aus einer Pfingstkirchenfamilie und wur-
de mit 18 Jahren, kurz nach Ende seines Schulabschlusses, zum Militirdienst
eingezogen, was ihm Angst machte, da dieser in Eritrea viele Jahre andauern
konne und kein verbindliches Ende habe, wie er sagt.” Als er nach 6 Jahren
entlassen wurde, schrieb er sich an der Universitit von Asmara zum Studi-
um der katholischen Theologie ein und studierte fiinf Jahre lang bis zum Jahr
2005. Er erinnere sich gern an diese unbeschwerte Zeit zuriick, sagt er mit
einem milden Licheln. Ruhig und bedacht spricht Solomon in sicherem Eng-
lisch. Beim Sprechen schaut er hiufig auf seine Hinde. Nach Beendigung
eines Satzes lichelt er gewissenhaft. Er ist ein etwa 1,80 m grofler Mann mit
kurzgeschorenen Haaren und spricht fiir seine Erscheinung mit recht hoher
Stimme. Er trigt eine Brille sowie gebiigelte Hosen und Hemden mit gestrick-
ten Pullundern dariiber. Wenn er die Unterkunft verlisst, trigt Solomon stets

2 Hierzu beschreibt Treiber auf Grundlage seiner ethnografischen Forschungsarbeiten,
dass Korruption im eritreischen Militar ein haufiges Phanomen sei. Dies betreffe so-
wohl die Dauer des Wehrdienstes als auch die Anerkennung der Mitgliedschaft, die
stets auch in Zusammenhang mit Machtdemonstrationen stiinden und somit fiir Ver-
unsicherung und Misstrauen sorgten (vgl. Treiber 2005; Treiber 2016; Treiber 2017).

14,02.2026, 14:27:01. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839452509-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Religiése und ethnische Zugehdrigkeiten im Spannungsfeld des gemeinsamen Wohnens

einen Regenschirm bei sich, den er meist als Spazierstock verwendet und der
ihm Halt zu geben scheint.

Noch im Jahr seines Abschlusses bittet ihn der Pfarrer seiner kleinen
Pfingstgemeinde, das Amt fortzufithren, da dieser seine Gesundheit beein-
trachtigt sah. Rickblickend schitzt Solomon: »But he was afraid, also. Even
in the year 2005 it was not acceptable to be Christian as we are«. (Solomon,
2016) Damit spielt er auf die Verfolgung von Christen vor allem aus protes-
tantischen Freikirchen in Eritrea an. Seine etwa 50-kopfige Gemeinde habe
sich damals noch offener getroffen als in den Jahren darauf, in denen die
Bibelkreise ausschliefdlich im Privaten stattgefunden hitten und als zum
Beispiel Geburtstagsfeiern getarnt waren. In den drei Jahren vor der Flucht,
etwa von 2012 bis 2015, seien es aufgrund mehrerer Verhaftungen nur noch
bis zu 10 Personen gewesen, die Solomon als Pfarrer betreute. Aufgrund
seines Studiums der katholischen Theologie und seiner spiteren Anstellung
als Lehrer an einer katholischen Schule, die ihn vor dem Verdacht, einer
Pfingstkirche anzugehoéren, schiitzte, sowie aufgrund seines geringen Alters
sei Solomon in den Augen des Priesters im Jahr 2005 offenbar ein passender
Nachfolger gewesen, mutmafit er. Ein Jahr spiter, im Jahr 2006, heiratete
er mit 30 Jahren eine fiinf Jahre jiingere Kollegin. Die junge Lehrerin wird
jedoch in den folgenden sechs Jahren nicht schwanger, sodass die Leute be-
ginnen, dariiber zu reden und Geriichte entstehen. Die Gemeindemitglieder
begegneten der Tatsache, dass Solomons Ehe kinderlos blieb, kritisch und
begannen, seine Frau zu meiden und schlecht iber sie zu sprechen. Auch
von anderen Lehrerinnen wird Solomons Frau zunehmend gemieden. 2012
raten seine Eltern ihm schliefilich sogar dazu, eine andere Frau zu nehmen,
doch er ist unentschlossen und schiebt die Entscheidung immer weiter auf.
Seine Frau war zu dieser Zeit bereits hiufig krank, und er hitte sie nicht im
Stich lassen wollen, erzihlt er. 2013 starb sie dann unerwartet mit 31 Jahren
an einer Lungenentziindung und Solomon fiihlte sich »guilty and betrayed at
the same time« (ebd.). Schuldig habe er sich gefiihlt, weil er nichts habe tun
konnen, damit es ihr besser geht, und weil er in dem Glauben gewesen sei,
sie werde sich bald wieder erholen. Er habe sich von Gott verraten gefiihlt,
da dieser erlaubt habe, dass Solomon seine »best years« (ebd.) mit einer Frau
verbrachte, die ihm keine Kinder gebdren konnte.

14,02.2026, 14:27:01. - Open Acce

137


https://doi.org/10.14361/9783839452509-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

138

Religion in Fliichtlingsunterkiinften

Deborah
Deborah lerne ich kennen, als sie 23 Jahre alt ist. Sie ist eine grofie hagere
Frau mit langer Stirn und hohem Haaransatz. Ihr krauses Haar fillt offen
herab. An manchen Tagen fixiert sie es mit Haarklemmen, doch es sei nicht
lang genug, um es zuriickzubinden, beschwert sie sich spielerisch. Blondes
Haar wachse schneller, sagt sie, und nickt in meine Richtung. Thre Hautfar-
be ist etwas heller als Solomons. Deborah hat eine lange gerade Nase und
wache, ausdrucksstarke Augen. Sie beobachtet jeden Raum, den sie betritt,
aufmerksam. Nicht selten dreht sie sich in Gesprichen unvermittelt ruckar-
tig um, wenn wir uns an fiir sie bislang unbekannten Orten treffen. Aufer-
dem sitzt sie nicht gern mit dem Riicken zur Tiir. Im Gegensatz zu Solomon
scheint Deborah ihr Gegeniiber in Gesprichen stets ausfihrlich zu mustern,
als ob sie jede Regung im Gesicht als mégliche Andeutung wahrnehmen woll-
te. Auch sie spricht iiberlegt und kontrolliert wie ihr Mann. Deborah verwen-
det kein Make-up, habe sich aber fiir ihre frithere Stelle als Sekretirin tiglich
geschminkt. Sollte sie in Deutschland Arbeit finden, werde sie sich wieder
schminken. In der Unterkunft sehe sie keinen Sinn darin, geschminkt zu sein.
Zunichst spreche ich unbeschwert mit ihr tiber sie und ihre Familie. Dar-
itber, dass beide Kinder ihre Gritbchen hitten, und iiber die Besonderheit,
dass beide Kinder angewachsene Ohrlidppchen hitten wie ihre Mutter. Eines
Abends beim spitsommerlichen Spaziergang im Park nahe der Unterkunft
bricht es aus Deborah hervor. Solomon sei nicht der Vater ihres Sohnes Ga-
briel. Thm sehe er daher nicht dhnlich und es belaste sie sehr, dass es so sei.
Sie bekam Gabriel mit 15 Jahren, im Jahr 2007, nachdem sie von einem
Mann aus der Nachbarschaft vergewaltigt wurde. Die Mutter glaubte ihr, der
Vater zunichst nicht, er schlug sie. Die Mutter konnte den Vater jedoch be-
sinftigen, sodass er entschied, da die Gemeinschaft der Familie nicht ge-
glaubt hitte, sollte nichts unternommen werden. Deborahs Peiniger galt als
angesehener Geschiftsmann, von dem viele Menschen im Viertel sich Geld
liehen oder in seiner Schuld standen. Aufierdem hatte er den Bau der Mid-
chenschule bezuschusst, die Deborah damals besuchte, erzihlt sie. Auch in
ihrer Pfingstgemeinde sei er angesehen gewesen. Sein Vater war derselbe
Pfarrer, der zwei Jahre zuvor Solomon bat, das Amt zu iibernehmen. Solomon
sollte erst in Deutschland davon erfahren, wenn Deborah gentigend Mut und
Distanz zur Heimat hat, um ihm zu gestehen, wer Gabriels biologischer Vater
ist. Ob Gabriel es wisse? Das sei nicht klar, erzihlt Deborah. Sie spreche nicht
mit threm Sohn dariiber. Er kenne den Mann aus der Gemeinde schlief3lich

14,02.2026, 14:27:01. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839452509-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Religiése und ethnische Zugehdrigkeiten im Spannungsfeld des gemeinsamen Wohnens

von klein auf. Es kdnnte verwirrend fiir ihn sein und sie kénne sich nicht
vorstellen, dass sie je den Mut fiir ein solches Gesprich aufbringe.

Wahrend Deborahs Schwangerschaft war ihre Mutter selbst erst 32 Jahre
alt, sie wies ihre Tochter an, fortan das Haus nicht zu verlassen, sodass die
Schwangerschaft geheim bliebe. Deborah war sich jedoch dariiber im Kla-
ren, dass zu diesem Zeitpunkt dennoch Familienmitglieder und Nachbarn
von der Schwangerschaft wussten, und vermutet riickblickend, dass die Mut-
ter sie aus Scham zu Hause lief3: »Vielleicht sie mochte nicht, dass ich gehe [in
die] Schule weil alle werden reden iiber mich und mein[en] Bauch.« (Debo-
rah, 2016) Thre Mutter argumentierte auflerdem, es sei besser, dem Nachbarn,
ihrem Peiniger, vorerst nicht zu begegnen. Es wurde daraufhin eine Krank-
heit vorgetiuscht, an der Deborah leide. Die GroReltern wussten ebenfalls
Bescheid. Deborahs Grofimutter kaufte sogar Medikamente fiir sie und er-
zihlte im Krankenhaus ihren Bekannten von der angeblich kranken Enkelin.
Das Kind brachte Deborah schlieflich zu Hause im Beisein ihrer Mutter und
Grofmutter zur Welt. Sie sagt dazu: »Der letzte Tag von mein[er] Kindheit.«
(ebd.) Ihr Sohn wurde fortan als Deborahs jiingster Bruder aufgezogen. Da-
her wihlten auch ihre Eltern den Namen fiir den Jungen: Gabriel. Deborah
fithlt sich entlastet und sagt, sie habe in dieser ersten Zeit manchmal sogar
vergessen, dass es eigentlich ihr Kind sei. Sie erlebte keinen Milcheinschuss
und war beruhigt, dass ihre Mutter Gabriel aufzog, da sie ohnehin erfahrener
in dieser Rolle gewesen war. Bald durfte Deborah auch wieder zur Schule ge-
hen, sie gesteht, sie sei manchmal froh gewesen, den Jungen so tagsiiber nicht
sehen zu miissen, da er sie an »was passiert [ist]« (ebd.) erinnerte. Abschlie-
Bend stellt sie fest: »Ich war ein Baby selber und wie kann ich eine Mutter
sein fiir ein Baby?«

2010, als Gabriel 3 und Deborah 18 Jahre alt war, sollte sie aufgrund ih-
rer Volljahrigkeit zum Militir eingezogen werden. Dies zu verhindern war
nur moglich, wenn eine 18-Jihrige verheiratet, schwanger oder bereits Mut-
ter war, erzihlt sie. Da Gabriel nicht als ihr Sohn registriert war, zahlten die
Eltern einem befreundeten Arzt Geld, der ihr eine Schwangerschaft beschei-
nigte, sodass eine Aussetzung des Militirdienstes erwirkt werden konnte. De-
borah begann im Anschluss an ihren Schulabschluss als Sekretirin fiir ein
mittelstindisches Unternehmen zu arbeiten, das von einem Gemeindemit-
glied gefithrt wurde.

Im Jahr 2014 wurden Deborahs Eltern und ihre drei Jahre jiingere Schwes-
ter Rita nach dem Gottesdienst gemeinsam mit anderen Gemeindemitglie-
dern inhaftiert. Es heif’t, sie seien im Gefingnis getétet worden. Deborah

14,02.2026, 14:27:01. - Open Acce

139


https://doi.org/10.14361/9783839452509-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

140

Religion in Fliichtlingsunterkiinften

und Gabriel waren an diesem Tag bei den Grofeltern, die krank geworden
waren, um fiir sie einzukaufen. Deborah, die damals 22 Jahre alt war, hielt
Kontakt mit dem Pfarrer Solomon ihrer Pfingstgemeinde, um zu erfahren,
was geschah. Solomon war damals 37 Jahre alt und Witwer. Er nahm sich
Deborahs an, und sie und Gabriel zogen in sein Haus. Er habe sie schlieRR-
lich auch davon tiberzeugt, Gabriel die Wahrheit zu sagen, erzihlt Deborah.
So erfuhr der damals 7-Jihrige, dass seine Schwester eigentlich seine Mut-
ter ist und seine Eltern seine Grof3eltern sind. Solomon heiratete Deborah
kurz darauf und erkannte Gabriel als seinen Sohn an. Aufgrund der zuneh-
mend angespannten Situation in Asmara riet er Deborah, bis auf Weiteres ei-
nen anderen Vornamen anzunehmen, um religiésen Angriffen vorzubeugen.
Sie nannte sich fortan >Almaz< und ihren Sohn >Bathas, jeweils Namen aus
der Tigrinya-Sprache. Bei der Heirat ging es Solomon vor allem um Schutz,
doch bald darauf stellte sich auch Liebe ein, erzihlt er lichelnd. Ende 2015
wurde die Situation fir die kleine Familie immer brenzliger. Der Schullei-
ter hatte herausgefunden, dass Solomon einer Pfingstgemeinde angehorte
und Regierungsbehorden informiert. Deborah erfuhr ttber Umwege davon.
Die Familie versteckte sich etwa eine Woche bei Deborahs Grofieltern. Die
Gemeinde konnte sich zu diesem Zeitpunkt ohnehin nicht mehr treffen, da
das Risiko zu grof war. Als Deborah Schwangerschaftssymptome aufwies,
entschied Solomon schliefilich, dass die Familie nach Europa fliehen sollte.
Solomon zahlte einem Freund etwa 3000 Euro, der Kontakt zu Schleppern
hatte, die die Gestars wiederum iiber die Grenze in den Sudan bringen soll-
ten. Deborahs GroReltern unterstiitzten sie dabei finanziell, wollten jedoch
selbst zuriickbleiben. Seitdem haben sie nichts mehr von ihnen gehort. Ei-
ne ehemalige Nachbarin fand Deborah jedoch auf Facebook (unter wiederum
einem anderen Namen als >Almaz<) und schrieb ihr, ihre Grof3eltern seien an
Altersschwiche gestorben und driickte ihre Anteilnahme aus. Deborah weif3
bis heute nicht, ob dies stimmt, und traut sich nicht auf die Nachricht zu ant-
worten, da sie Angst hat, es konne sich um einen Trick handeln, um sie in ein
Gesprich zu verwickeln und ihren Aufenthaltsort zu erfahren. Es sei unwahr-
scheinlich, dass beide gleichzeitig an Altersschwiche gestorben seien, sagt sie
kontrolliert. Vielmehr sei nicht auszuschlieflen, dass sie ermordet wurden.
Als der Familie die Flucht iiber die Grenze in den Siiddsudan gelang, ging
es weiter iiber Libyen nach Italien. Die Uberfahrt im Schlauchboot im Ju-
li 2015 kostete Solomon erneut etwa 3000 Euro. Circa 200 Personen waren
es im Schlauchboot, erinnert sich Deborah. Gabriel erlebte dort, wie Men-
schen ertranken und verhungerten, und sei seit der Uberfahrt »ein andere[r]

14,02.2026, 14:27:01. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839452509-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Religiése und ethnische Zugehdrigkeiten im Spannungsfeld des gemeinsamen Wohnens

Mensch« (ebd.). Der ausgeglichene Junge sei plétzlich aufbrausend gewesen,
dann wieder in sich gekehrt. Er habe verzweifelt geweint, dann wieder So-
lomon und seine Mutter angeschrien. Er sagte erstmalig, er vermisse »seine
Eltern« und Rita sowie die Grofieltern. Sie sei nie seine Lieblingsschwester
gewesen, gesteht Deborah. Gabriel habe immer mehr Kontakt zu Rita gehabt
und lieber Zeit mit ihr verbracht. Rita war immer zu Haus und habe ihren El-
tern im Haushalt geholfen, wihrend Deborah zur Schule ging und spiter ar-
beitete. Als er erfuhr, dass gerade sie seine Mutter sei, sei das auch deshalb ein
Schock fir ihn gewesen, weil die beiden so unterschiedliche Charaktere sei-
en, erklirt sie. Auch das Verhiltnis zu Solomon sei in der Zeit der Flucht, vor
allem wihrend der Zeit in Italien und Osterreich, spannungsbehaftet gewe-
sen, so Deborah. Solomon sei zwar stets wie ein Vater zu ihm gewesen, doch
wihrend der Flucht sei auch er oft gereizt und wiitend gewesen, dass Gabri-
el ihn nicht immer als solchen sehe, sondern stattdessen seinem Grofdvater
hinterhertrauerte. Er habe sein Leben aufs Spiel gesetzt, um die beiden zu
beschiitzen und all seine Ersparnisse aufgebraucht, um die Flucht zu ermog-
lichen. Mit Gabriels Gefithlsausbriichen habe er zu dieser Zeit nicht umgehen
kénnen, so Deborah. »Solomon [wollte] fiir uns neue Zukunft und nicht, dass
wir schauen in [die] Vergangenheit.« (ebd.) So sucht sie das Verhalten ihres
Mannes zu dieser Zeit zu entschuldigen.

Ende August 2015 erreichen sie Deutschland und landen schliefilich in
Nordrhein-Westfalen, in derselben Aufnahmeeinrichtung, in der zu diesem
Zeitpunkt seit funf Monaten auch Familie Rahmani lebt. Jedoch begegnen
sie sich dort nie. Nach knapp sechs Monaten beziehen sie die kommunale
Unterkunft in Mittstadt, im Februar 2016. Zu diesem Zeitpunkt lebt Familie
Rahmani wiederum bereits seit fiinf Monaten dort.

Deborah ist mittlerweile im achten Monat schwanger. Den Sozialarbei-
tern mochte sie nichts sagen, da sie sie kaum kenne und auflerdem fiirchte,
das Kind zu verlieren. Als sie Blutungen hat, wendet sie sich schlieflich doch
an Lisa, die sie wiederum an eine Gynikologin vermittelt. Deborah hat Angst
vor dem Termin. Solomon und Gabriel begleiten sie, warten jedoch im Warte-
zimmer. Die Arztin bestitigt schlieflich, dass es dem Ungeborenen gut gehe
und prognostiziert, es sei ein Midchen. Deborah freut sich sehr dariiber. So-
lomon wahlt einen Namen, der ihm passend erscheint: Hope. Das Madchen
wird schlieflich im April 2016, etwa drei Wochen zu frith, geboren.

In der Unterkunft wohnen die Gestars zunichst neben einer albanischen
Familie, mit denen sie sich auch den Flur teilen. Solomon dazu:

14,02.2026, 14:27:01. - Open Acce

141


https://doi.org/10.14361/9783839452509-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

142

Religion in Fliichtlingsunterkiinften

»| can’t remember the name. They were a Muslim family. But | only know
that because | talked to the husband about it. Nice family. Good children.
Just a hard [Uberlegt] future for them. The woman could not sleep at night
because of all the stress. The children were very young. About Hope’s age.
Three children. One baby and two toddlers. One afternoon my wife knocked
at their door. The children at Kinderbetreuung had gotten some sweets and
she wanted [to] offer [some] to their children, but no one was there. The next
day, Lisa told us, they had been sent back to their country during the night.«
(Solomon, 2017)

Nach acht Monaten werden die Nachbarn der Gestars im Oktober 2016 des
Landes verwiesen. Noch im selben Monat zieht Familie Rahmani vom Erdge-
schoss in die beiden benachbarten Riume. In einem Raum schlafen die Eltern
Shabnam und Khaled mit dem jiingsten Sohn Jamal auf einem Ausziehsofa.
Im Nebenraum schlafen Shabnams Schwester Jasina und der mittlere Sohn
Saad auf einer Matratze. Der 17-jihrige Adil schlift im selben Raum auf einer
eigenen Matratze, die quer vor dem Fenster an der Heizung steht.

Familie Gestar schlift nebenan zu viert in einem Bett in ihrer Wohnung.
Deborah schlift mit Hope im Arm, da sie diese nachts am duflersten Rand des
Bettes stillt. Sie scherzt, Solomon und Gabriel briuchten viel Platz. Solomon
sagt, seine Frau schlafe am dufersten Rand, da dort der Heizstrahler stehe
und sie diesem mit der gemeinsamen Tochter am nichsten sein solle.

7.1.2. Die Interaktionen

Bereits kurz nach dem Einzug der Rahmanis in die benachbarte Wohnung
kommt es zu Konflikten. Anhand von Beobachtungsprotokollen und narrati-
ven Interviews mit den Familien ergibt sich ein Konfliktpotenzial, das sich
hauptsichlich auf den gemeinsam zu erledigenden Putzplan konzentriert.
Dieser sieht vor, dass diejenigen Familien, die sich einen Flurbereich teilen,
diesen sauber halten. Der Bereich soll tiglich von Miill und Schuhen befreit,
gefegt oder gesaugt und im Anschluss gewischt werden. Ob dies abwechselnd
geschieht und in welchem Turnus die Familien sich dies aufteilen, obliegt ih-
nen. Die Sozialarbeiter Lisa und Thomas kontrollieren jedoch die Flure, und
auch der Hausmeister Amir achtet darauf, dass diese sauber sind.

Zunichst dulert die Familie Rahmani Unzufriedenheit. So ist im Beob-
achtungsprotokoll festgehalten, dass Shabnam beginnt, die Sauberkeit des
Flures an Tagen zu vergleichen, an denen ihre Familie ihn gereinigt hat, im

14,02.2026, 14:27:01. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839452509-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Religiése und ethnische Zugehdrigkeiten im Spannungsfeld des gemeinsamen Wohnens

Vergleich zu den Tagen, an denen Familie Gestar diesen gereinigt hat. Dabei
geht sie mehrmals vorm Betreten ihrer Wohnungstiir den Flur auf und ab,
blickt sich um, und schnalzt mit der Zunge. Am nichsten Morgen um neun
Uhr, als die Kinder bereits in der Schule sind, beginnt sie den Flur gemein-
sam mit Jasina zu reinigen. Dabei stellen sich die beiden Schwestern zunichst
zwei Stithle in den Flur. Wihrend Jasina mit gebeugtem Riicken und einem
Handfeger den Flur reinigt, sitzt Shabnam mit gekreuzten Beinen auf einem
der beiden Stiithle und unterhilt sich mit ihr. Nachdem Jasina einen Putzei-
mer geholt und mit heifSem Wasser gefiillt hat, schickt sie sich an, diesen mit
Reinigungsmittel zu fillen. Shabnam nimmt ihr dieses jedoch plétzlich aus
der Hand, um es nach ihrem eigenen Ermessen zu dosieren. Sie macht dabei
eine Bemerkung, die Jasina ein wenig zu krinken scheint, diese geht jedoch
nicht niher darauf ein. Shabnam taucht den Wischmopp nun in das heifRe
Wasser und zieht zwei lange Bahnen iiber den Linoleumboden des Flures.
Dann driickt sie den Mopp ihrer Schwester in die Hand und setzt sich wieder
auf den Stuhl. Diesmal stiitzt sie ihren rechten Ellenbogen auf dem Ober-
schenkel ab und legt den Kopf dabei in die rechte Hand. Die beiden sprechen
nicht mehr, doch die Situation scheint vertraut. Shabnam beobachtet gedan-
kenversunken Jasina beim Wischen des Flures. Als dieser gewischt ist, verldsst
Jasina erneut die Etage mit dem Putzeimer. Nach einigen Minuten kommt sie
zuriick. Nun befindet sich kaltes Wasser im Eimer. Shabnam knibbelt an ihren
Fingernigeln, macht einen Kommentar und sieht im Folgenden zu, wie Jasina
den Flur erneut wischt. Im Anschluss setzen sich beide im Schneidersitz auf
die Stithle, die sie nun mit dem Riicken zur Wand geschoben haben, sodass
sie sich unterhalten konnen, wihrend der Flur trocknet. Im Anschluss raumt
Jasina die Putzutensilien ein Stockwerk tiefer zuriick in den Haushaltsraum.
Der Flur riecht nun intensiv nach Zitronenputzmittel.

An Tagen, an denen Familie Gestar den Flur geputzt hat, priift Shabnam
diesen erneut kritisch. Sie erklirt dann verargert, dass Familie Gestar den
Flur stets abends putzen wiirde. Er solle laut Putzplan jedoch morgens ge-
putzt werden, da er sonst zu Lisas Postrunde am Mittag bereits wieder ver-
dreckt sei. Aufierdem wiirde Deborah den Flur nicht griindlich genug reini-
gen. Zu der Kritik hinsichtlich des Einhaltens der Putzzeiten kommen die
Zweifel hinzu, dass Deborah den Flur tatsichlich jeden zweiten Tag putze, da
sie abends keine Putzgerdusche aus threr Wohnung hére. Sie bespricht diese
Vermutung auch mit ihrem Mann Khaled, mit Schwester Jasina und mit den
Nachbarn Nimaz Sayed und Fatima Ahmadi. Hiufig sitzen die Frauen ge-
meinsam beim Tee und reden tiber Familie Gestar und deren Putzverhalten.

14,02.2026, 14:27:01. - Open Acce

143


https://doi.org/10.14361/9783839452509-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

M

Religion in Fliichtlingsunterkiinften

Bei einem dieser Treffen in der Wohnung der Ahmadis wirft der 10-jihrige
Sohn Khadir, der eine Klasse mit Gabriel Gestar besucht, ein, dass Gabri-
el einmal den Flur putzen sollte, weil Deborah mit der zweijahrigen Tochter
beschiftigt war. Dies nehmen die Frauen in ihr Gesprich auf und reagieren
sehr emotional darauf. Es sei nicht richtig, seine Kinder die Hausarbeit er-
ledigen zu lassen, sagt Shabnam. Sie habe sogar drei Kinder und habe diese
Arbeit nie ihrem Mann oder ihren Kindern iiberlassen miissen. Nimaz stimmt
ihr zu und betont, dass sie und Fatima sogar noch ganz junge Kinder, zwei
Sechsjihrige, zu betreuen hitten und dennoch tagsiiber den Flur wischten.
Ein weiterer Kritikpunkt der Frauen besteht darin, dass Familie Gestar der
Aufforderung Lisas Folge leistet, die Schuhe der Familie in der Wohnung statt
im Flur vor der Wohnungstiir abzustellen, da dies aus Brandschutzgriinden
notig sei. Die Frauen beschreiben dies als »schmutzig« und schnalzen ableh-
nend mit den Zungen. Fir muslimische Familien sei dies undenkbar.

In den folgenden Wochen ist zu beobachten, dass mehr und mehr Putzu-
tensilien im Haushaltsraum fehlen. Jedoch scheint dies nur Familie Gestar zu
bemerken, die es mir gegeniiber anspricht. Zunichst fehlt der Mopp, dann
auch der Plastikeimer und schliefSlich mehrere Flaschen des Putzmittels. In
den Teerunden der Frauen um Shabnam kommen weitere Vorwiirfe auf. Stin-
dig bleibe die Post der Familie Gestar vor der Wohnungstiir liegen. Dies sei
unordentlich und offenbar sei die Familie daher nicht interessiert daran, ihre
Post zu beantworten und sich um ihre Angelegenheiten beziiglich des Asylbe-
scheides und des Jobcenters zu kiimmern. Bei einer Postrunde stellt Lisa bald
darauf fest, dass sich Shabnam weigert, die Post fiir ihre Nachbarn, die Ge-
stars, anzunehmen. Da es sich um einen wichtigen Brief handelt, méchte Lisa
ihn ungern vor der Wohnungstiir ablegen. Doch Shabnam schrickt regelrecht
davor zuriick und ist bedacht darauf, diesen nicht zu beriithren.

Deborah ist tagsiiber mit der 2-jihrigen Hope beschiftigt. Sie erledigt,
sobald Gabriel in der Schule ist, die Einkiufe, riumt in der Wohnung auf
und bereitet Essen zu, wihrend Solomon einen Sprachkurs besucht. Nach-
mittags treffen sich Solomon und Deborah ab und zu in einer evangelischen
Gemeinde in der Nihe, die sie zu Fufl erreichen kénnen, um den Bibelkreis
zu besuchen. An manchen Abenden reinigt Deborah den Flur, wihrend Hope
von Gabriel betreut wird, der mit ihr spielt. An anderen Abenden tibernimmt
Gabriel dies, wenn seine Mutter das Essen zubereitet oder telefoniert. Der
Junge benutzt dafiir lediglich den Wischeimer, den er mit kaltem Wasser aus
dem Wasserhahn im zweiten Stock fiillt sowie das Putzmittel. Wenn Debo-
rah putzt, tut sie es dhnlich wie Shabnam und Jasina, jedoch wischt sie nicht

14,02.2026, 14:27:01. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839452509-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Religiése und ethnische Zugehdrigkeiten im Spannungsfeld des gemeinsamen Wohnens

nach. Auch wischt sie schneller und beschrankt das Staubsaugen zuvor auf ei-
nige Sekunden. An manchen Abenden putzt die Familie den Flur nicht. Es ist
weiterhin zu beobachten, dass Solomon und Khaled sich gréfitenteils igno-
rieren. Sie griten sich nur mit einem kurzen Nicken bei Begegnungen in der
Unterkunft. Die Frauen der Familie Gestar und Rahmani ignorieren sich so-
gar morgens im Flur bei dem Gang zum Gemeinschaftsbad und auch dann,
wenn sie die Kinder in die Schule bis zur Haustiir der Unterkunft begleiten.
Aus den Beobachtungsprotokollen geht ebenfalls das Verhalten der beiden Fa-
milien hervor, wenn sie einen Raum teilen missen, zum Beispiel wenn sie ge-
meinsam vor dem Biiro der Sozialarbeiterin warten miissen. Shabnam und
Jasina schnalzen dann hiufig mit der Zunge, um ihre Ablehnung auszudrii-
cken. Auch nehmen sie korperlich Platz ein, indem sie die drei freien Stiith-
le vor dem Biiro zu zweit besetzen. Beide sitzen auf den duflersten Stiihlen,
schrig einander zugewandt, mit iibereinandergeschlagenen Beinen, dass kei-
ne weitere Person sich setzen kann. Sie mustern Deborah demonstrativ von
oben bis unten und sprechen und kichern dabei. Auf diese Weise grenzen sie
sich gezielt von ihr ab. Deborah nimmt in solchen Situationen keinen Blick-
kontakt auf. Sie spielt mit ihren Hinden® oder fithrt ein Gesprich mit Gabriel
auf Tigrinya.

71.3. Analyse des Fallbeispiels

Aus den Gesprichen mit den beiden Frauen ergeben sich zwei Perspektiven,
die im Folgenden aufgezeigt werden. Es wird deutlich, dass Shabnam ihren
jungsten Sohn regelmifRig befragt, wie sich Gabriel Gestar in der Schule ma-
che, und warnt ihn davor, Kontakt zu dem ebenfalls 10-Jihrigen aufzuneh-
men. Gabriel und Jamal Rahmani besuchen eine Klasse, kennen die Dyna-
miken der Eltern und halten sich daher zuriick. Die beiden Jungen sitzen in
ihrer Klasse aufgrund des Sitzplans nebeneinander, den ihre Lehrerin fest-
gelegt hat. Sie bezeichnen sich jedoch nicht als Freunde. Vielmehr antwortet
Jamal, als ich ihn frage »Was weif3t du iiber Gabriel?«: »Er ist ein Christ und
er ist auch zehn Jahre alt« Jamal, 2017). Hierbei wird deutlich, dass Jamal die

3 Deborah ist eine der wenigen Frauen in der Unterkunft, die kein eigenes Handy be-
sitzt. Die meisten Wartenden vor Lisas Biiro schreiben Nachrichten auf ihrem Handy,
sehen sich Fotos daraufan oder spielen Spiele darauf. Dass Deborah mitihren Hinden
spielt, wirkt in diesem Kontext sehr ungewéhnlich und kindhaft. Deborah benutzt ab
und zu Solomons Telefon, mochte jedoch kein eigenes Handy, da sie Angst hat, ihr
Aufenthaltsort konne so bekannt werden.

14,02.2026, 14:27:01. - Open Acce

145


https://doi.org/10.14361/9783839452509-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

146

Religion in Fliichtlingsunterkiinften

religiése Argumentation seiner Mutter itbernimmt und Gabriel vorrangig als
Christen wahrnimmt. Diese Argumentation hat ihren Grund zum einen in der
Bezeichnung »die Christen«, (Shabnam, 2016), mit der seine Eltern Familie
Gestar benennen (obgleich es noch andere christliche Familien in der Unter-
kunft gibt), und zum anderen in Shabnams Warnungen gegeniiber ihren Kin-
dern und anderen Familien, Familie Gestar sei ungepflegt, was sie ebenfalls
religiés konnotiert, indem sie ihre Wahrnehmungen immer wieder in Verbin-
dung mit der christlichen Konfession der Familie bringt. Auch gegeniiber der
Forscherin duflert sie sich entriistet. So beschreibt sie die zweijahrige Hope
mit der Aussage: »Kleine[s] Mddchen haben so [hilt die Hinde in einem Bo-
gen iiber ihrem Kopf] Haare! [schnalzt mit der Zunge]« (ebd.). GleichermafRen
bietet auch Deborahs kurzes krauses Haar Anlass fiir Entriistung. Auf Shab-
nam wirkt dies unrein. Doch nicht nur die Struktur ihres Haares, sondern
auch die Tatsache, dass sie es so kurz tragt und nicht bedeckt, drgert sie.
Deborah wirkt auf Shabnam weiterhin durch ihr hageres, ungeschminktes
Erscheinungsbild unfraulich und nicht miitterlich. Diese Fremdheit spiegelt
sich fiir sie auch in Deborahs dunkler Hautfarbe. Als diese im Gesprich the-
matisiert wird, schaltet sich Shabnams Schwester Jasina ein und bittet Shab-
nam mir zu itbersetzen: »Schmutzig[e] Haut. Ist schmutzig[e] Familie« (ebd.).
In diesem Dreiergesprach erkliren die beiden Schwestern auch, sie wiirden
einige Putzutensilien im Waschmaschinenraum hinter den Waschmaschinen
verstecken, sodass diese der Familie Gestar nicht zugingig seien. Dabei be-
tonen sie die Notwendigkeit es zu vermeiden, dass »schmutzig[e] H[d]nde«
(ebd.) diese beriihrten. Als sie erfahren, dass Gabriel zuweilen die Putzdienste
seiner Familie iibernimmt, beziehen Shabnam und Jasina dies auf ihr Rollen-
verstindnis als Frau und ihre damit einhergehenden Erwartungen. Dass ein
Kind die Aufgaben der Mutter erfilllen miisse, noch dazu ihr Sohn, bestitigt
sie darin, dass Deborah keine gute Mutter sei, da ihr Verhalten vom dem Ja-
sina und Shabnam bekannten Standard abweicht. Als die beiden ihren Arger
gegeniiber Lisa ansprechen, beschrinken sie sich jedoch auf die Schilderung,
dass Deborah den Flur nicht ordnungsgemif sowie selten putzen wiirde. Sie
schildern weiterhin, dass sie eine Ungerechtigkeit darin sihen, allein fiir den
Zustand des Flures zustindig zu sein. Einen weiteren Sachverhalt, der ein Ar-
gernis fiir Shabnam darstellt und deren Bild von Deborah prigt, verschweigen
sie Lisa jedoch. Nimlich, dass Familie Gestar der Aufforderung der Sozialar-
beiterin Folge geleistet hat, die Schuhe der Familie statt auf dem Flur im Inne-
ren der Wohnung aufzustellen. Shabnam dufert erneut, dies sei »schmutzig«

14,02.2026, 14:27:01. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839452509-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Religiése und ethnische Zugehdrigkeiten im Spannungsfeld des gemeinsamen Wohnens

(ebd.) und nicht nachvollziehbar, die Sichtweise der Sozialarbeiter aufler Acht
lassend.

Aus Deborahs Perspektive besteht zunichst ein grofies Unwissen hin-
sichtlich ihrer Nachbarn. Sie kennt die Familienmitglieder vom Sehen im
Flur und weif}, dass Gabriel und Jamal eine Klasse besuchen. Die Namen
aller Familienmitglieder der Rahmanis kennt sie jedoch nicht. Die Familie
oder auch Shabnam als Einzelperson bezeichnet sie daher stets als »Rah-
mani« (Deborah, 2016), was auf eine Distanz zu den Nachbarn hindeutet.
Dass das Putzen konfliktbehaftet ist, fillt Deborah durch das Verhalten,
vor allem aber durch Mimik und Gestik von Shabnam und Jasina auf. Was
Rahmanis jedoch nicht wissen, ist, dass Solomon und Deborah ein wenig
Arabisch verstehen und daher auch, wenn schlecht iber sie gesprochen
wird. Dies fithrt zusitzlich dazu, dass sich Deborah von den Nachbarn
distanziert. Deborah fithrt die von ihr wahrgenommene Feindseligkeit ihrer
Familie gegeniiber auf religiose Differenzen zuriick. Zwar hatten die Gestars
bereits Kontakt und positive Erfahrungen zu und mit einer muslimischen
Familie aus Albanien, die vor den Rahmanis die Wohnung bewohnte, jedoch
argumentiert Solomon, dass sie aus einem Land kimen, in dem es normal
sei, Muslimen gegeniiber vorsichtig zu sein, da von diesen potenziell eine
Bedrohung ausgehen konne. Die personliche Verfolgungserfahrung starke
diese Ansicht der Familie. Zudem steht Shabnam im engen Kontakt mit
einer weiteren syrischen Frau aus der Unterkunft, die zufillig den Namen
Almaz trigt. Dies war Deborahs muslimischer Deckname in Eritrea, der
sie noch immer Angst erleiden lisst, sobald sie ihn hért. Deborah geht den
Rahmanis auch daher aus dem Weg. Das Putzen verschiebt sie so weit auf die
spiten Abendstunden, dass es ihr unwahrscheinlich erscheint, ein Familien-
mitglied der Rahmanis auf dem Flur anzutreffen. Hort sie laute Gerdusche
aus der benachbarten Wohnung oder hat sie den Eindruck, jemand komme
auf den Flur, stellt sie zum Beispiel das Staubsaugen sofort ein. In einem
weiteren Gesprich erklirt sie mir, sie sauge stets nur kurz, um niemanden
zu storen. Ein anderes Mal sagt sie, sie sauge abends schnell den Flur, um
die Ruhezeiten einzuhalten, daher werde manchmal nicht alles sauber. Als
sukzessive Putzutensilien verschwinden, erklirt Deborah zunichst fiir etwa
zwei Wochen, sie habe das Putzen »vergessen« (Deborah, 2016). Sie zuckt
dabei mit den Schultern und meidet meinen Blick, obgleich sie mich sonst in
Gesprichen genau mustert. Als sie den zunehmenden Unmut der Rahmanis
in dieser Zeit bemerkt, teilt sie zunichst Gabriel fiir den Putzdienst ein und
begriindet seine Mithilfe mir gegeniiber wie folgt: »Ist kein Baby, Natalie!

14,02.2026, 14:27:01. - Open Acce

147


https://doi.org/10.14361/9783839452509-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

148

Religion in Fliichtlingsunterkiinften

Ist er 10 Jahrel« (ebd.) Doch der Zehnjihrige kann den schweren Industrie-
staubsauger nicht die Treppen hinauftragen, sodass er auf das Staubsaugen
verzichtet. Als er dann weder Kehrblech und Besen noch Wischmopp, Eimer
und Putzmittel findet, gibt er schlieflich auf, mochte dies seinen Eltern
gegeniiber jedoch nicht zugeben. Zunichst erzihlt er seiner Mutter, das
Putzen sei besonders schnell gegangen, dafiir wird er von Deborah damit
belohnt, dass er ein Spiel auf Solomons Smartphone spielen darf. Doch
nach weiteren drei von Gabriel ausgefithrten Putzdiensten, die tatsichlich
nicht stattfinden, wird Deborah vor dem Biiro der Sozialarbeiterin bése von
Shabnam und Jasina angesehen und hért, wie diese von ihr auf Arabisch
als »schmutzig« (ebd.) sprechen. Daraufhin ist sie bestiirzt und erzihlt
mir, dass sie nun das Gesprich mit Lisa suchen werde, um deren Hilfe zu
erbitten. Lisa gegeniiber stellt sie die Situation zunichst so dar, dass sie von
den Nachbarn schikaniert werde, obgleich sie ihre Putzdienste regelmifiig
ausfithre. Bei weiterer Nachfrage riumt sie ein, dass sie abends oft miide sei
und daher ab und zu einen Putzdienst nicht ausgefithrt habe. Als Lisa sie mit
den Vorwiirfen der Rahmanis konfrontiert, wird Deborah jedoch ungehalten
und irgert sich tiber die Regeln in der Unterkunft, die nicht nachvollziehbar
seien. Weiterhin duflert sie: »Warum ich muss sauber machen? Flur ist nicht
schmutzig. Flur ist sauber!« (ebd.) Die Situation mit den Rahmanis drgere
sie, es gehe nur darum, zu zeigen, wer den Flur besser reinigen konne.
Ein sauberer Flur misse jedoch nicht geputzt werden, nur um den Dienst
eingehalten zu haben. Wiitend verlisst sie das Biiro der Sozialarbeiterin.
Als ich sie nach dem Gesprich allein antreffe, frage ich sie, weshalb sie Lisa
gegeniiber die fehlenden Putzutensilien nicht erwihnt habe. Deborah tut so,
als wiisste sie nicht, wovon ich spreche. Auch die Tatsache, dass die Schuhe
der Familie Rahmani noch immer im Flur stiinden, sei ihr nicht aufgefallen.

Die beschriebenen Alltagspraktiken der beiden Familien kénnen mit de
Certeau als nicht zufillig oder bewusst beschrieben werden (vgl. de Certeau
1988: 11). In der Untersuchung jener kreativen Praktiken zieht de Certeau vor
allem Verbindungslinien zu Foucault (1977), indem er Praktiken als Mittel zum
Umgang mit einer Disziplinierung thematisiert. Jene Praktiken dienten da-
zu, sich einen bestimmten Raum anzueignen und seien in ihrer Vielzahl mit
»Handlungsweisen« (de Certeau 1988: 16) am besten umschrieben (vgl. ebd.).
Die dabei anzuwendenden »Praktiken und Listen« (ebd.) bilden die Grundlage
seiner wesentlichen Unterscheidung in Strategien und Taktiken, die de Cer-
teau in ein bestimmtes Machtverhiltnis einbettet. Dabei setzten Strategien
ein »mit Macht und Willenskraft ausgestattetes Subjekt« (ebd.: 23) wie auch

14,02.2026, 14:27:01. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839452509-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Religiése und ethnische Zugehdrigkeiten im Spannungsfeld des gemeinsamen Wohnens

einen Ort voraus, der diesem Subjekt eigen sei (vgl. ebd.). Taktiken wieder-
um bezeichneten »ein Kalkiil, das nicht mit etwas Eigenem rechnen kannc
(ebd.), schon gar keinen eigenen Ort: »Die Taktik hat nur den Ort des An-
deren.« (ebd.) Die Taktik sei daher fluider als die Strategie, miisse flexibler
reagieren, »giinstige Gelegenheiten« (ebd.) abpassen und das Krifteverhilt-
nis an den Stellen zu ihren Gunsten nutzen, an denen es sich anbiete (vgl.
ebd.: 23f). Gerade am »Ort des Anderen« (ebd.: 23) stelle dies eine Herausfor-
derung dar. Damit sind auch die Feldakteure dieser Arbeit konfrontiert. Im
Fallbeispiel des Putzplanes taktieren Shabnam und Deborah beide im Rah-
men ihrer Moglichkeiten. Shabnam, indem sie Putzutensilien versteckt sowie
ihre Einschitzung der Familie Gestar mit anderen Familien teilt und so Mehr-
heiten in der Unterkunft fiir sich gewinnt. Deborah taktiert, indem sie zum
Beispiel ihr arabisches Sprachverstindnis nicht offenbart und genau abwigt,
welche Details im Konflikt um den Putzplan sie Lisa anvertraut um sich deren
Unterstittzung gegen Familie Rahmani zu sichern. Weiterhin gibt sie mir ge-
geniiber vor, itber bestimmte Sachverhalte nicht im Bilde zu sein. Moglicher-
weise ist es ihr unangenehm, da sie dann vorherige Argumentationslinien
nicht aufrechterhalten kénnte oder ihr diese nicht mehr kohirent erschei-
nen wiirden. Eventuell sind ihr bestimmte Details wie die Schuhe im Flur vor
der Wohnung der Rahmanis jedoch auch nicht aufgefallen. Eine andere Be-
griindung wire, dass sie dies ignoriert — vor Erschopfung oder aus Sorge um
eine Intensivierung des Konflikts. Nach de Certeau geschieht das Taktieren
im Alltag nie zufillig (vgl. de Certeau 1988: 11). Vielmehr sollen die beobach-
teten Interaktionen der Feldakteure vor dem Hintergrund ihrer persénlichen
Biografien und Werdeginge beleuchtet werden. So findet Deborah einen in-
dividuellen Umgang mit ihrer religiésen Zugehorigkeit vor dem Hintergrund
dessen, was ihr in Eritrea widerfahren ist. Sie bezeichnet sich als Christin und
besucht regelmifiig die Gottesdienste einer Gemeinde aufierhalb der Unter-
kunft, legt jedoch Wert darauf, in der Unterkunft selbst kein Kreuz um den
Hals zu tragen. Dies kann im Sinne von Malkkis Konzept des pragmatischen
Umgangs mit Identitit (vgl. Malkki 1995: 155) verstanden werden, die argu-
mentiert, dass Fliichtlinge haufig bereits in ihren Herkunftslindern Erfah-
rungen mit ethnischer und religiser Pluralitit gesammelt und dabei gelernt
hitten, mit dieser flexibel umzugehen (vgl. ebd.). Dabei seien neben ethni-
schen und religiésen Zugehorigkeiten zum Beispiel auch Sprachzugehorig-
keiten pragmatisch gehandhabt worden. Mittels dieses Managens multipler
Identititen sei es moglich gewesen, zum Beispiel Unannehmlichkeiten oder
Bedrohungen abzuwenden (vgl. ebd.: 156). Dies spiegelt sich in Deborahs Ver-

14,02.2026, 14:27:01. - Open Acce

149


https://doi.org/10.14361/9783839452509-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

150

Religion in Fliichtlingsunterkiinften

wendung des arabischen Vornamens >Almaz< wihrend ihrer letzten Monate
in Eritrea sowie in ihrer Flucht, auf der sie eine muslimische Zugehorigkeit
suggeriert. Weiterhin wird durch Malkkis Ansatz deutlich, dass Deborah in-
nerhalb der Unterkunft méglicherweise keine Aufmerksamkeit auf die Tatsa-
che ziehen machte, dass sie Christin ist, um potenzielle weitere Konflikte zu
vermeiden.

Ein Taktieren nach de Certeau geht zudem einher mit der Prisentation
gegeniiber der Forscherin. So ist Shabnam darauf bedacht, mir gegeniiber
als leidgeplagt aufzutreten, wenn es um ihre Nachbarn geht, sie driicke dies
durch vielfaches Seufzen oder fiir sie dramatische Mimik und Gestik aus. Sie
legt weiterhin wert darauf, dass mir deutlich wird, dass sie dem Rollenbild
entspricht, dass sie von anderen Frauen ebenfalls erwartet: als liebende, auf-
opferungsvolle, reinliche Mutter, die sich um ihre Pflichten zum Wohle der
Familie kiitmmert. Sie appelliert damit auch an das Rollenbild, das sie von
mir hat.

Deborah mdchte ebenfalls kohirent mir gegeniiber argumentieren, was
erkliren konnte, weshalb sie bestimmte Details nicht erinnert oder besonders
betont. Die Interaktionen der beiden Frauen mit mir machen mir zusitz-
lich klar, dass beide mich nicht nur als hellhdutige deutsche Frau und Mutter
wahrnehmen, sondern zudem als Christin, was sich bei Deborah darin aus-
driickt, dass sie mich ab und zu nach meinem Kreuzschmuck fragt. Schlief3-
lich kénne ich diesen bedenkenlos bei mir tragen. Auch fragt sie mehrfach,
welcher »Gemeinde« (Deborah, 2017) meine Familie angehdre, und ist stets
unzufrieden mit der Antwort, dass ich keiner Gemeinde angehore. Bei der
nichsten Nachfrage gibt sie dann vor, vergessen zu haben, welcher Gemein-
de ich angehore. Ich solle ihr nur den Namen noch mal nennen und diirfe sie
auch gern dorthin fithren.

Shabnams Wahrnehmung meiner religisen Zugehorigkeit kommt unter
anderem im folgenden Interviewausschnitt zum Ausdruck, der zugleich zen-
tral fir den Konflikt zwischen den beiden Familien ist:

»Familie Gestar nicht gut. Nicht sauber machen. Immer meine Schwester
und ich machen Flur sauber. Familie Gestar stellen Schuhe ab vor der Tiir.
Soviele [iiberlegt] Schmutz. Nicht waschen [sie zeigt auf den Waschmaschi-
nenraum]. Kinder [von] Familie Gestar nicht sauber. Nicht riechen gut. Haare
schmutzig. Das ist, weil Familie Gestar aus Afrika, weifst du. Ja, aus Eritrea.
Viele Menschen da. Nicht viele Christen, glaube ich. Nur wenig. Aber Fami-
lie Gestar ist Christen. In Deutschland Christen sind sauber, weil deutsche

14,02.2026, 14:27:01. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839452509-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Religiése und ethnische Zugehdrigkeiten im Spannungsfeld des gemeinsamen Wohnens

Menschen sind sauber. Sehr sauber. Aber in Afrika Christen sind nicht sau-
ber. Wir Muslime sind sauber. Sind saubere Familien. Kochen und sauber
machen. Wohnung sauber. Kind sind sauber. Ich nicht gehe an der Tiir von
Familie Gestar [sie halt sich die Nase zu]. Ich kann nicht, weil Muslim. Nicht
gut fiir mich und fiir mein[e] Familie. In Islam ist einfach so.« (Shabnam, 2016)

Dabei ist zunichst erkennbar, dass ihre Aussage einer bestimmten Gliede-
rung folgt. Sie beginnt mit ihrer feststehenden Einschitzung der Familie Ge-
star hinsichtlich des konkreten Problems des Putzplanes. Dabei betont sie,
dass stets sie es sei, die gemeinsam mit ihrer Schwester den Flur reinige.
Dem schlief3t sich der Hinweis darauf an, dass Familie Gestar die Schuhe im
Inneren der Wohnung abstellt, fiir sie »vor der Tiir«, was Shabnam als unzu-
mutbar empfindet. Sie suggeriert auflerdem, die Familie wiirde ihre Wische
nicht waschen, indem sie auf den Waschraum zeigt, und stellt im Folgenden
eine direkte Verbindung zu den Kindern her, die daher nicht »sauber« sei-
en. Sie lisst zunichst offen, ob sie sich dabei zum Beispiel auf Kleidung oder
auf Kérperhygiene bezieht, unterstreicht ihr Empfinden jedoch mit der ein-
deutigen sensorischen Wahrnehmung »Nicht riechen gut.«. Darauthin geht
sie iiber zu dufierlichen Merkmalen der Familienmitglieder und bezieht sich
hier auf die Haare der Familie, die sie ebenfalls als »schmutzig« beschreibt.
Im Anschluss folgt ihr Erklirungsmodell fir ihre Feststellungen: »Das ist,
weil Familie Gestar aus Afrika, weifdt du. Ja, aus Eritrea. Viele Menschen da.«
Durch die Nennung der Herkunft der Familie, zunichst des Kontinents, dann
des Landes sowie der Tatsache, dass viele Menschen dort lebten, soll deutlich
werden, weshalb die Familie »schmutzig« sei. Daraufhin folgt ihre Verortung
der Familie Gestar als christlich sowie der Hinweis, dass nur wenige Christen
in Eritrea lebten. Dem schliefit sich eine erneute Feststellung Shabnams an,
die vier Punkte umfasst und von ihr als Common-Sense-Tatsache dargestellt
wird: 1) seien Christen in Deutschland »sauber«, 2) dies sei nur der Fall, weil
Deutsche »sauber« seien, 3) seien afrikanische Christen unsauber, 4) seien
Muslime »sauber«. Fiir den letzten Punkt findet sie dann vier Begriitndungen
und benutzt diese fiir ihr abschliefiendes Argument, dass ihre religiése Zuge-
horigkeit sie daran hindere, sich in der Nihe der Familie Gestar aufzuhalten.
Ihr Schlussstatement ist zugleich ein Kommunikationsstopp: »In Islam ist
einfach so.« Dies lisst dem Gesprachspartner keine Moglichkeit, das Gesagte
zu hinterfragen. Ihre Aussage endet damit.

Hinsichtlich der Prasentation gegeniiber der Forscherin wird hier zu-
nichst deutlich, wie Shabnam jene wahrnimmt. Indem sie »Christen in

14,02.2026, 14:27:01. - Open Acce

151


https://doi.org/10.14361/9783839452509-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

152

Religion in Fliichtlingsunterkiinften

Deutschland« als eigene Religionsgruppe anspricht und zusitzlich betont,
dass diese »sauber« sei, kann davon ausgegangen werden, dass Shabnam die
Forscherin dieser Gruppe zuordnet. Weiterhin erscheint es moglich, dass
die Forscherin hier als Vertreterin des Aufnahmelandes angesprochen wird.
Zudem kann diese Tendenz dem Ausloten des gesellschaftlichen Rahmens
(vgl. Goffman 1980) zugerechnet werden, den sich die Feldakteure schritt-
weise erschlieflen miissen. Dabei taktieren sie, indem sie abwigen, was
wem gegeniiber sagbar ist (vgl. 3.6.2). Diesen Handlungsspielraum verstehen
Hansen und Oliver-Smith als Hinweis darauf, dass Flichtlinge nicht per se
abhingig und verletzlich sind, sondern vielmehr ein Fokus auf den von ihnen
erlebten Konflikten und Aushandlungsprozessen liegen sollte, um ihre Mog-
lichkeitshorizonte und somit auch die Subjekte selbst besser zu verstehen
(vgl. Hansen/Oliver-Smith 1982: 5). Diesem Appell soll hier gefolgt werden. So
zeigt die Strukturanalyse des Interviewausschnitts weiterhin, dass Shabnam
zunichst die Kategorien >Sauberkeitc, dann >Ethnies, >Herkunft<, >Religionc
erneut >Sauberkeit« und wiederum >Religion«< anspricht. Dabei zieht sie
deutliche Grenzen. Grenzziehungen, die auf Grundlage der Kodierungen als
zentrale Kategorie der Arbeit herausgearbeitet wurden, unterliegen vor allem
dem Verstindnis Barths, der diese auf den Umgang ethnischer Gruppen un-
tereinander zuriickfithrt, indem er zunichst feststellt, dass Grenzziehungen
erst durch soziale Interaktion deutlich und wirksam wiirden (vgl. Barth 1969:
10). Dabei bildeten Prozesse von Exklusion und Eingliederung die Grundlage
fir ethnische Distinktion (vgl. ebd.: 9f.). Diese Distinktionen wiederum seien
Grundlage fiir soziale Systeme (vgl. ebd.:10). Barth erklirt weiterhin, die
ethnische Grenze >kanalisiere« soziales Leben (vgl. ebd.:15). Auch lieRe sich
ihre Aufrechterhaltung im tiglichen Miteinander ablesen, wenn Personen
unterschiedlicher Kulturen in Kontakt stiinden: »[..] ethnic groups only
persist as significant units if they imply marked differences in behaviour,
i.e.« (ebd.:15) Im Folgenden erliutert Barth, wie ein Grenzziehungsprozess
konkret aussehen kann:

»[..] adichotomization of others as strangers, as members of another ethnic
group, implies a recognition of limitations on shared understandings, differ-
ences in criteria for judgement of value and performance, and a restriction
of interaction to sectors of assumed common understanding and mutual in-
terest.« (ebd.: 15)

Durch den Interviewausschnitt wird nun deutlich: Indem Shabnam ein Bild
der Familie Gestar konstruiert, dass sie aufgrund deren Zugehérigkeit zu ei-

14,02.2026, 14:27:01. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839452509-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Religiése und ethnische Zugehdrigkeiten im Spannungsfeld des gemeinsamen Wohnens

ner anderen ethnischen Gruppe, nimlich »aus Afrika«, als von der Norm ab-
weichend und >fremd« herleitet, grenzt sie sich vor allem ethnisch, jedoch im
weiteren Verlauf des Ausschnitts auch religiés ab. Dabei werden ihre Grenz-
ziehungen dadurch wirksam, dass sie im Rahmen der Kategorie »Sauberkeit«
zwischen den Konzepten »Sauberkeit«< und >Reinheit< unterscheidet und sich
von den Negierungen abgrenzt. Zwar spricht sie im Ausschnitt lediglich von
der Dichotomie ssauber<und >schmutzigs, die Verwendung eben dieser beiden
Termini kénnte jedoch auch auf ihren im Deutschen noch begrenzten Wort-
schatz zuriickzufithren sein. Die Nicht-Verwendung von Synonymen kénnte
ebenfalls fur diese These sprechen. Unter dieser Primisse wire es auch denk-
bar, dass sie eine doppelte Unterscheidung, nimlich von »sauber< und >unsau-
ber< sowie >reinc< und >unrein¢ anspricht. Letzteres Gegensatzpaar kann hier-
bei auf Douglas’ Konzept von »purity« (vgl. Douglas 1966) zuriickgefithrt wer-
den, die dieses kosmologisch verortet und darauf hinweist, dass Anomalien
und Ambiguititen als Notwendigkeiten simtlicher religiéser Systeme fun-
gierten. Im Rahmen dieser Konzepte verortet Shabnam auch die Haarform
und -struktur ihrer benachbarten Familie und begriindet dies mit konkreten
Sinneseindriicken, nimlich dem >Sehen< und dem >Riechens, also mit ihren je-
weiligen Wahrnehmungen. Diese erscheinen ihr spezifisch und intersubjektiv
nachvollziehbar, indem sie einen sichtbaren Ausdruck haben. Ihre Eindriicke
seien daher fiir jeden wahrnehmbar, was diese fiir sie bestitigt.

Die der Familie Gestar zugeschriebene Anomalie driickt sich fiir Shab-
nam jedoch auch in weiteren Punkten aus. Einer davon ist der gesellschaft-
liche Status der eritreischen Familie, der als bedeutende Differenzkategorie
fungiert. So sind viele Feldakteure an der Vergangenheit der jeweils anderen
interessiert, besonders hinsichtlich deren Zugehérigkeiten sowie des gesell-
schaftlichen und ékonomischen Status im Herkunftsland. Dies wird jedoch
tiblicherweise indirekt ausgelotet, indem zum Beispiel von bestimmten Aus-
sagen, Verhaltensweisen oder einem bestimmten Habitus auf einen Status
geschlossen wird. Indem Shabnam sagt »[...] Familie Gestar aus Afrika, weif3t
du. Ja, aus Eritrea. Viele Menschen da. Nicht viele Christen, glaube ich. Nur
wenig. Aber Familie Gestar ist Christen.« Somit fithrt sie die Devianz der Fa-
milie Gestar zunichst auf deren afrikanische Herkunft zuriick. Im Folgen-
den bringt sie die religiose Zugehorigkeit ins Spiel und suggeriert die Nicht-
Akzeptanz der christlichen Familie in der Herkunftsgesellschaft. Damit geht
einher, dass Shabnam selbst stolze Sunnitin und sich der Tatsache bewusst
ist, in ihrem Herkunftsland zur religiosen Mehrheit zu gehoren. Aus voran-
gegangen Gesprichen ist weiterhin bekannt, dass sie religiésen Minderhei-

14,02.2026, 14:27:01. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839452509-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

154

Religion in Fliichtlingsunterkiinften

ten im eigenen Herkunftsland zuriickhaltend gegeniibersteht. Die deutsche
Gesellschaft nimmt sie scheinbar als mehrheitlich christlich wahr, was da-
fiir sprechen wiirde, dass Familie Gestar gut in die deutsche Aufnahmege-
sellschaft passt. Dies passt jedoch nicht zur Intention der Aussage der Spre-
cherin. Um ihr Bild der Gestars zu unterfiittern, argumentiert sie demnach
im Folgenden mit Unreinheit, mit dem Nachschub, dass deutsche Christen
jedoch davon ausgenommen seien, da »deutsche Menschenc« allgemein >sau-
ber« seien. Es ist auch ihr Taktieren, das sie Gemeinsamkeiten zwischen den
Deutschen herstellen lisst, die sie als Christen wahrnimmt. Schliefilich zieht
sie die Grenze auch zwischen der Forscherin und Familie Gestar. Aus wei-
teren Gesprichen geht hervor, dass sie die Vorstellung von >Sauberkeit< und
»Deutschland« unter anderem mit dem Zustand der Schulen, die ihre Séh-
ne besuchen, dem Straflenbild Mittstadts wie auch mit der Kleidung, die sie
Ehrenamtliche und Sozialarbeiter tragen sieht, assoziiert.

In dem exemplarischen Ausschnitt wird ebenfalls deutlich, dass Grenzzie-
hungen nicht unabhingig von Zugehérigkeiten untersucht werden kénnen.
Diese spielen insofern eine Rolle, als sie von Pfaff-Czarnecka als besonde-
re Herausforderung der heutigen Zeit, vor allem in pluralen Gesellschaften,
beschrieben werden. Dabei werde gerade »in den Kommunikationsriumen
der Zuwanderungsgesellschaften« (Pfaff-Czarnecka 2012: 9) der Wunsch nach
eindeutiger Verortung und Zugehérigkeit deutlich. Unter Zugehorigkeit ver-
steht sie »individuell erworbenes Lebenswissen und Empfinden, deren Pra-
xis sich in hochst konfliktiven Konfrontationen mit sozialen Grenzziehungen
entfaltet.« (ebd.:9) Soziale Grenzziehungen fithrten wiederum neue Span-
nungsfelder ein, deren Rahmen ausgehandelt werden miisse (vgl. ebd.):

»Firunser Verstindnis der Zugehorigkeit ist bedeutsam, wie diese Grenzzie-
hungen sich in den verschiedenartigen Lebenswelten entfalten und wie sie
unter den Rahmenbedingungen von Machtasymmetrien zwischen denjeni-
gen, die gesellschaftliche Normen setzen, also den Inkludierten einerseits,
und den Exkludierten andererseits ausgehandelt werden.« (ebd.)

Den individuellen Lebenspfaden »zwischen verschiedenen sozialen Welten«
(ebd.) folgend, sei Barths Ansatz ausbaufihig hinsichtlich eines umfassende-
ren Verstindnisses von Ethnizitit, das »sowohl die gefithlte Zusammengehs-
rigkeit und kulturelle Selbstvergewisserung als auch die ethnische >Grenzar-
beit« (ebd.: 64) einbeziehen solle. Hierbei sei soziale Konfrontation bedeut-
sam, um eine Reflexion »iiber die Grenzen der Gemeinsamkeit« (ebd.:22)

14,02.2026, 14:27:01. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839452509-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Religiése und ethnische Zugehdrigkeiten im Spannungsfeld des gemeinsamen Wohnens

zu ermoglichen. Diese konne in ihrem Resultat gleichermaflen »Widerstand«
(ebd.) und »Grenzziehung, aber auch Grenziiberschreitung« (ebd.) evozieren.

Dem Beispiel folgend, wird ersichtlich, dass die Sprecherin, Shabnam,
unter den gegebenen Rahmenbedingungen Grenzen so zieht, dass bestimm-
te Zugehorigkeiten zutage treten. Dabei scheinen ethnische und religiése Zu-
gehorigkeit eng miteinander verwoben. Als Begriindung dafiir, weshalb diese
beiden miteinander in Beziehung gesetzt werden, bietet Baumann an: »In
complex situations of social strife, one can often find ethnic, national, or mi-
gratory boundaries transformed into religious ones.« (Baumann 1999: 23) Dies
scheint fiir Shabnams Argumentation plausibel. So ist im Interview zu sehen,
dass sie zwar ethnische und auch nationale Merkmale anspricht, jedoch stets
wieder auf religiose Zugehorigkeit rekurriert. Zwar sind der Forscherin neben
dem gesellschaftlichen Status noch weitere Kriterien bekannt, die potenziel-
le Differenzkriterien fiir die Familien darstellen und ab und zu Erwihnung
finden, so der Bildungshintergrund (beispielsweise die Tatsache, dass Debo-
rah und Solomon beide alphabetisiert sind und Solomon sogar die Universi-
tit besucht hat, wohingegen Shabnam Analphabetin ist), die Sprachfihigkeit
der Familien im Deutschen (die sich unter anderem in der Kontakthiufigkeit
der Familien zur Sozialarbeiterin Lisa spiegelt, die gleichsam eine Informa-
tionsressource darstellt) sowie das individuelle Fluchtmotiv (so argumentiert
Shabnam hiufig, ihre Familie sei aus dringenderen Griinden geflohen als Fa-
milie Gestar), was auch mit dem aufenthaltsrechtlichen Status in Deutschland
in Verbindung gebracht wird (Familie Gestar erhilt lediglich den subsididren
Schutzstatus*, wohingegen die Mitglieder der Familie Rahmani bereits frith-
zeitig als Fliichtlinge anerkannt werden), jedoch soll im Folgenden der Fo-
kus auf der religiésen Grenzziehung und Zugehorigkeitskonstruktionen der
Sprecherin liegen. Schliefilich sieht Shabnam, dem Angebot Baumanns fol-
gend, aufgrund der Intensitit des Konflikts offenbar die Notwendigkeit ei-
ner religiésen Abgrenzung. Zwar wird in der Literatur stets darauf verwie-
sen, dass Religion in der Migration lediglich eine von mehreren Quellen zur
Selbstverortung darstelle (vgl. Baumann 2018: 43f.), fiir Shabnam scheint die-
se jedoch zentral zu sein. Religion dient ihr zudem als Differenzmarker, den
sie verschiedentlich einsetzt: implizit, indem sie auf Reinheitsvorstellungen
rekurriert, die fir sie mit religioser Zugehorigkeit in Verbindung zu stehen
scheinen (>Aber in Afrika Christen sind nicht sauber<), wie auch explizit, vor

4 Diese Eritrea-spezifische Kontroverse greift unter anderem ProAsyl im Jahr 2017 auf
(vgl. Bartolucci 2017).

14,02.2026, 14:27:01. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839452509-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

156

Religion in Fliichtlingsunterkiinften

allem in der zweiten Hilfte des Ausschnitts, indem sie neben der Thematisie-
rung des religiésen Minderheitenstatus der Gestars im Herkunftsland Bezug
auf die eigene religiose Zugehorigkeit nimmt. Dabei rechnet sie sich mit der
Aussage »Wir Muslime« explizit der Gruppe der Muslime zu, die sie scheinbar
als imaginire landeriibergreifende Gruppe oder Community versteht, die, im
Gegensatz zu den >Christens, die lediglich in Deutschland >sauber« seien, in
jedem Land als reinlich und damit, ihrem Verstindnis nach, auch als tugend-
haft gelten.

Da Shabnam im weiteren Verlauf des Interviews auch andere muslimi-
sche Familien einbezieht, die ebenfalls >sauber« seien, um so ihre Argumen-
tation zu stiitzen — nimlich die sunnitische Familie Ahmadi, die schiitische
Familie Sayed und die albanische sunnitische Familie Bozhdaraj —, wird deut-
lich, dass sie zugunsten ihrer Argumentation 1) ihr bekannte binnenislami-
sche Rivalititen und Konflikte auflen vor lisst und 2) von ihre bisher prak-
tizierten Herkunftsunterscheidungen als Indikator fiir sMuslimsein< auler
Acht lisst.® Daran ist mit Pfaff-Czarnecka ablesbar, dass Grenzziehungen als
situativ und relational zu verstehen sind - sie »[..] lassen Menschen krea-
tiv werden« (Pfaff-Czarnecka 2012: 9). Die Relationalitit Shabnams sozialer
Grenzziehungen spiegelt sich dabei darin, wie sie Grenzen zieht (ob religi-
ds oder ethnisch) sowie wann (in welchen Situationen, unter welchen Rah-
menbedingungen) sie dies tut. Exemplarisch fiir diese Situativitit soll das
Beispiel des Elternabends stehen, den Shabnam und Deborah anlisslich der
Einschulung ihrer beiden S6hne in die dritte Klasse der Grundschule besuch-
ten. Ich begleitete die beiden an dem Abend und war zunichst iiberrascht,
als auf dem circa 15-miniitigen Fullweg zur Schule ein freundliches Gesprich
zwischen uns Dreien dariiber entstand, was die Schulzeit die beiden Séhne
Gabriel und Jamal lehren werde und dass diese hoffentlich eine positive Zu-
kunft in Mittstadt erwarte. Shabnam und Deborah nahmen mich dabei in ih-
re Mitte, sodass ich stets nach rechts oder links schaute, um einen von ihnen
im Gesprich zuzunicken oder eine Frage zu stellen. Als wir das Schulgebiu-
de erreichten, warteten wir zunichst vor dem Klassenraum mit den anderen
Eltern der Drittklisser. Deborah und Shabnam beobachteten die Eltern auf-
merksam und suchten abwechselnd Blickkontakt mit mir. Der Elternvertre-
terin fielen wir drei Frauen offenbar auf, sodass sie uns ansprach. Shabnam

5 Dies wird vor allem im Fallbeispiel des Zuckerfestes deutlich, in dem Konflikte mit
benannten Familien schwelten aufgrund der Tatsache, dass diese den Ramadan und
das Eid al-Fitr nicht einheitlich begingen. Diesen Umstand ldsst sie jedoch aufien vor.

14,02.2026, 14:27:01. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839452509-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Religiése und ethnische Zugehdrigkeiten im Spannungsfeld des gemeinsamen Wohnens

und Deborah verdeutlichten mir durch Zunicken und Licheln, ich solle mit
der Elternvertreterin kommunizieren, sodass die Situation darauf hinauslief,
dass ich deren Fragen zu Gabriel und Jamal beantwortete. Aus welchem Land
sie kimen, wie alt sie seien, ob sie schon eine Schule besucht hitten. Zwar
sieht meine Gesprichspartnerin dabei immer wieder auch Shabnam und De-
borah an, doch die beiden hielten sich einvernehmlich etwas hinter mir. Shab-
nam wiegte lichelnd ihren Kopf und Deborah nickte freundlich. In meinen
Feldnotizen sollte spater stehen: »Ich glaube nicht, dass die beiden jemals
so dicht zusammenstanden. Frau Schubert [die Elternvertreterin] muss ge-
dacht haben, sie sind Freundinnen.« Als der Klassenraum geéffnet wurde,
schob Shabnam mich sanft durch die Tiir und setzte sich selbst dann links
auflen ans Fenster. Deborah blieb hinter mir stehen, deutete dann auf den
freien Platz neben Shabnam und sagte: »Sitzen, Natalie.« Ich setzte mich,
woraufhin Deborah neben mir Platz nahm. Dass die beiden mich, wie auch
auf dem Hinweg, in ihre Mitte nahmen, schien mir kein Zufall zu sein. Ich
fithlte mich wie eine Mittlerin, die zwischen den beiden Frauen stand und de-
ren Schauspiel beobachtete. Im weiteren Verlauf des Abends baten mich die
beiden abwechselnd im Flisterton um Erklirungen dessen, was die Klassen-
lehrerin erzihlte, tauschten dabei Blicke aus und grinsten sich gegenseitig
und auch mich an, wenn die Klassenlehrerin oder ein Elternteil etwas du-
Rerte, das allgemeine Belustigung auszul6sen schien. Auch auf dem Heim-
weg verhielten sich beide hoflich im Umgang miteinander. Erneut ging ich
zwischen den beiden Frauen. Sie diskutierten dabei die Kopien, die sie von
der Lehrerin erhalten hatten, stellten mir Fragen zu einzelnen Terminen im
Schuljahr und lachten beide, als Shabnam einwarf, bei so vielen Feiertagen
und Ferien frage sie sich, wann die S6hne tiberhaupt in die Schule gingen.
Als wir die Unterkunft erreichten, wirkten sie regelrecht fréhlich und sogar
ein wenig ausgelassen, noch positiver gar, als vor Beginn des Elternabends.
Ich fithrte dies auf ihre Erleichterung zuriick, endlich Gewissheit dariiber zu
haben, welche Klasse und Schule ihre Séhne besuchen werden, wer die Lehre-
rin und wie der Klassenraum ist und méglicherweise auch dariiber, dass die
beiden Soéhne in derselben Klasse sind und sich somit beide Familien, trotz
des Konflikts, potenziell iiber deren Befinden austauschen kénnten.® Weiter-

6 Khadir Ahmadi besucht zu diesem Zeitpunkt noch die vierte Klasse. Er wird erstin den
nachsten Monaten zuriickgestuft, sodass er fortan die Klasse mit Gabriel und Jamal
besucht. Er erhidlt den Sitzplatz hinter den beiden Jungen im Klassenraum. Zu diesem
Zeitpunkt ist der Konflikt zwischen Familie Cestar und Familie Rahmani jedoch be-

14,02.2026, 14:27:01. - Open Acce

157


https://doi.org/10.14361/9783839452509-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

158

Religion in Fliichtlingsunterkiinften

hin ist daraus zu ersehen, dass die Miitter sich in der konkreten Situation
des Elternabends dariiber bewusst waren, dass sie im Verhiltnis zur Klas-
sengemeinschaft der anderen Eltern 1) fremd waren und 2) beide das Beste
fir ihre gleichaltrigen S6hne wiinschen, namlich einen guten Schulstart und
dass sie in der Schule ankommen und sich in das Schulsystem einleben sowie
eine erfolgversprechende Bildungslaufbahn absolvieren. In dieser Konstella-
tion sind Deborah und Shabnam Verbiindete, die Gemeinsamkeiten teilen.
Das Situative geht wiederum daraus hervor, dass es einer Dynamik unter-
worfen ist, was in welchem Kontext verbindend und was distinktiv ist. Pfaff-
Czarnecka bezeichnet verbindende neue Zusammenlebensformen in diesem
Kontext als »Zusammengehorigkeit« (ebd.: 26):

»So hdngen Bestrebungen, neue Mitglieder zu inkludieren [...], mit dem Er-
schaffen eines neuensgemeinsamen Nenners<zusammen, der nicht auf kol-
lektiver Identitat fult, sondern vielmehr auf gemeinsamen Interaktionen,
zivilbiirgerlichen Umgangsformen, Engagementund dem Anbahnen gegen-
seitiger Verpflichtungen. Solche Praktiken sind zwar umkampft, finden aber
immer wieder in Zuwanderungskontexten statt.« (Pfaff-Czarnecka 2012: 25-
26)

Indem der Zugehorigkeitsbegrift’ die unterschiedlichen Dimensionen von
sVerortung« einschliefle (»Gemeinsamkeit¢, >Gegenseitigkeit« und >Anbin-

reits in einem solche Mafie ausgepragt, dass Jamal dankbar ist, Khadir in der Klasse zu
haben, dessen Eltern sich gut mit seinen Eltern verstehen. Gerade angesichts der Tat-
sache, dass weder Jamal noch Gabriel es zum damaligen Zeitpunkt geschafft haben,
Freundschaften zu anderen Kindern aus der Klasse aufzubauen, verbringen die beiden
Jungen fortan viel Zeit in den Pausen sowie in der schulischen Nachmittagsbetreuung
miteinander. Gabriel bleibt hier aufien vor und ist weiterhin auf sich allein gestellt. Die
Situation veranlasst ihn auch dazu, an manchen Tagen bewusst mit dem Bus zu fah-
ren, wenn Jamal und Khadir zu Fu zur Schule gehen, oder einen Umweg zur Schule zu
nehmen, um nicht mit den beiden gehen zu miissen. Zuvor gingen Jamal und Gabriel
einvernehmlich zusammen zur Schule, obgleich sie sich nicht als Freunde bezeichne-
ten.

7 In dieser Arbeit wird mit dem Belonging-Ansatz Pfaff-Czarneckas gearbeitet, der in
besonderem Mafie Relationalitdten von Zugehdorigkeiten betont. Weitere bedeutende
Ansatze umfassen zum Beispiel die »politics of belonging« (Yuval-Davis 2006: 197), Zu-
gehorigkeit in Bezugnahme auf Mobilitdt und Transnationalismus (vgl. Ingold 2000),
das emotionale Zugehorigkeitsgefiihl zu einem Ort (vgl. Antonsich 2010) sowie die
(Re-)Konstruktion von Orten und Erinnerungen hinsichtlich einer Zugehdorigkeit (vgl.
Ahmed 1999; Assmann 1995).

14,02.2026, 14:27:01. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839452509-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Religiése und ethnische Zugehdrigkeiten im Spannungsfeld des gemeinsamen Wohnens

dung« (ebd.)), sei er besonders vorteilhaft® (ebd.) und genau deswegen zu
unterscheiden vom Identitatsbegriff (vgl. Pfaff-Czarnecka 2011). Beide nih-
men Bezug auf unterschiedliche Parameter (vgl. Pfaff-Czarnecka 2012: 27).
Dabei referiere >Zugehorigkeit< auf das personliche »Aufgehoben Sein<-Gefiihl
des Einzelnen in einer Gruppe: »So werden Grenzziehungen erst dann zum
Thema der Zugehorigkeit, und wird die Zugehorigkeit reflexiv, wenn es zu
konfliktiven Konfrontationen oder [...] zu Verlust kommt.« (ebd.) Schlieflich
bewirken die verbindenden Elemente und Gemeinsamkeiten beider Frau-
en keine Anderung ihres Verhaltens in der Unterkunft. Sie treten jedoch
deutlicher hervor. Grenzziehungen miissen sich an diesem pragmatischen
Umgang stets bewihren. Pfaff-Czarnecka stellt daher die Bedeutung der
Relationalitit fur Zugehorigkeiten heraus: »Belonging’s relationality consists
in forging and maintaining social ties and in buttressing commitments and
obligations.« (Pfaff-Czarnecka 2011: 4) Die Relationalitit, insbesondere in
Bezugnahme auf Ethnizitit, hebt auch Baumann hervor:

»[...] just as people emphasize different aspects of their language, body lan-
guage, behavior, and style in different situations, so too do they emphasize
orabjure the attributes of their ethnicity. In social science code, we therefore
speak of »shifting identity« or >contextual ethnicity«. [..] Analytically speak-
ing, ethnicity is not an identity given by nature, but an identification created
through social action.« (Baumann 1999: 21)

Ethnische klar von religiosen Grenzziehungen zu trennen, fillt aufgrund der
vielschichtigen Verbundenheit beider besonders schwer. Dies wird im ex-
emplarischen Fall Shabnams deutlich. Die religiése Grenzziehung zwischen
Shabnam und Familie Gestar ldsst vermuten, dass Shabnams eigene religiose
Zugehorigkeit fir sie von grofier Bedeutung ist. Moglicherweise stellt eine
religiése Abgrenzung fiir sie zugleich das Betreiben von »religioning« nach
Nye (Nye 2000) dar, indem sie sich durch die religiose Abgrenzung auf ihren
eigenen Glauben und dessen Ausiibung beruft. In Nyes Verstindnis seien

8 Der sozialpsychologische Ansatz Shibutanis, »reference groups« (Shibutani 1955: 562)
als analytisches Werkzeug zu nutzen, kénnte dem Fallbeispiel ebenfalls zutraglich
sein, da er sowohl die selektive Wahrnehmung sowie die unterschiedlichen Organisa-
tionsformen von Erfahrungen betont (vgl. ebd.: 564) als auch auf die Eingebundenheit
von Individuen in unterschiedliche »social worlds« (ebd.: 566) verweist. Diese seien
als»cultural areas« (ebd.) strukturiert, deren Grenzen anhand von Kommunikationsfa-
higkeiten bemessen wiirden (vgl. ebd.) und ihren Teilnehmern Loyalitat abverlangten
(vgl. ebd.: 567).

14,02.2026, 14:27:01. - Open Acce

159


https://doi.org/10.14361/9783839452509-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

160

Religion in Fliichtlingsunterkiinften

Phinomene, die unter >Religion« gefasst werden, vor allem im praktischen
Handeln zu beobachten: »[...] [w]hat we observe as >religion« is to be found in
processes, in doing, and through interactions at a number of structural and
personal levels.« (Nye 2000: 217) Die Interaktion (vgl. ebd.: 217) mit Familie
Gestar und der Forscherin ist demnach zentral fiir Shabnam, um sich nicht
nur ihrer Religionszugehorigkeit, sondern auch ihres Glaubens zu vergewis-
sern. Auch Lauser und Weilkoppel verstehen derartige Akteursstrategien
als Religionshandeln (vgl. Lauser/WeifRkoppel 2008: 17). Ihr Verstindnis
ermoglicht es zum Beispiel, Rollenambivalenzen der Feldakteure deutlich
werden zu lassen (vgl. ebd.:18). Die Autorinnen sprechen sich auch deshalb
fiir eine ethnologische Religionsforschung aus,

»[...] die ausgehend von religiésen Phanomenen Licht auf die komplexen
Verflechtungen und Wirkungen mit anderen Domanen der Identitdtskon-
struktion (Ethnizitit, Nationalitat, Geschlecht, Klassen- und Bildungsstatus,
Alter) werfen will, wie sie sich in kulturell pluralen Einwanderungsgesell-
schaften zeigen.« (ebd.: 11)

Shabnams Grenzziehungen kénnen somit nur hinsichtlich ihrer jeweiligen
Eingebundenheit in Zusammenhinge um Nationalitit, Ethnie, Geschlecht
und sozialen Status sowie unter Zuhilfenahme ihrer Biografie verstanden
werden. In diese Gleichung muss jedoch zusitzlich einbezogen werden, dass
religiose Zugehorigkeit als Differenzmarker gerade im Kontext der Situation
hiufig eine neue Sichtbarkeit erfahre (vgl. Baumann 2018: 44; siehe auch
Krech 2008). Baumann argumentiert hierbei, dass »der gleiche Glaube«
(ebd.: 43) das Potenzial habe, Zugewanderte im Aufnahmeland zusammen-
zufithren. Demnach scheint es ebenso nachvollziehbar, dass abweichende
Religionszugehorigkeiten das Potenzial bergen, Konflikte entstehen zu
lassen, die wiederum Grenzziehungsprozesse notwendig machen.

Im Fall von Shabnam Rahmani scheint es, als entspriche religiése Zuge-
horigkeit fiir sie beinahe ethnischer Herkunft. Beide scheinen in ihren Aus-
sagen untrennbar miteinander verbunden und korrespondieren stark. Eben-
so scheinen beide fiir sie nicht ablegbar zu sein oder zur Diskussion zu ste-
hen. Dies wird auch im Fallbeispiel Nagels und Riickamps deutlich, in dem
es zu einem »interreligidsen Ubergriff von Asylsuchenden aus Nordafrika ge-
gen Flichtlinge aus Eritrea« (Nagel/Riickamp 2018: 17) kommt. Dabei schil-
dert ein Polizist die akute Bedrohung einer Gruppe Eritreer dadurch, dass
diesen das Kreuz vom Hals abgeschnitten worden sei. Die Angreifer hitten
»sich selbst als gliubige Moslems ausgegeben« (ebd.), so der Beamte. Die Au-

14,02.2026, 14:27:01. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839452509-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Religiése und ethnische Zugehdrigkeiten im Spannungsfeld des gemeinsamen Wohnens

toren stellen anhand der Argumentation des Interviewpartners im Folgenden
fest, dass dieser den Ubergriff als rassistisch statt als religids motiviert wer-
tet. Ausgangspunkt sind fir ihn dabei vor allem Hinweise, »auf die Diskre-
panz zwischen religiéser Selbstdarstellung und Lebensfithrung« (ebd.). Auch
hieraus geht die Herausforderung einer Trennung von Ethnie und Religi-
on hervor, deren Grenzen als verschwommen wahrgenommen werden. Er-
schwert wird eine Differenzierung zusitzlich durch den von den Interview-
teilnehmern der Autoren beobachteten »rassistische[n] Uberlegenheitsges-
tus von »Arabern« gegeniiber >Afrikanern« (ebd.) in Fliichtlingsunterkiinften.
Dieses Konfliktfeld sei vor allem anhand der Hautfarbe festzumachen (vgl.
ebd.) und werde dann als »ethnische[r] Konflikt« (ebd.) in den Unterkiinften
wahrgenommen. Nagel und Riickamp stellen hierzu fest:

»lm Sammelbegriff der Ethnie verbinden sich auf diffuse Weise kulturalis-
tische, religiose, nationalistische und teilweise auch rassistische Deutungen
gruppenbezogener Differenz.« (ebd.)

Es ist demnach eine Anniherung der sozialen Kategorie >Religion< an ande-
re Kategorien wie >Ethnie« festzustellen, was im Interviewausschnitt Shab-
nams dadurch deutlich wird, dass Elemente, die mit >Religion« in Verbindung
stehen, stets wieder in Erscheinung treten. Konkret verbindet Shabnam ein
bestimmtes Rollenbild als Frau mit ethnischer wie auch mit religiéser Zu-
gehorigkeit, da sie als Reinheits-Beispiele den Sektor Haushalt und Familie
anspricht. Am Ende ihrer Aussage argumentiert sie dann, es falle ihr schwer,
an der Wohnungstiir der Gestars vorbeizugehen, da ihrem Empfinden nach
schlechte Geriiche von der Wohnung ausgingen, was sie dazu nétige, sich die
Nase zuzuhalten. Beziiglich solcher Empfindungen Shabnams stellt Kristeva
bestimmte Eigendynamiken hinsichtlich des Empfindens von Angsten auf-
grund von Abscheu fest. Fiir sie zeichnet sich dabei das Entsetzen auslésende
Abjekt durch eine einzige Qualitit aus: »The abject has only one quality of
the object — that of being opposed to .« (Kristeva 1982: 1) Die individuellen
Erfahrungen des Subjekts bei einer Konfrontation mit dem Abjekt konnten
fiir dieses traumatisch sein, so Kristeva. Dabei miisse es sich nicht um real
existente Bedenken um Abjektion handeln, wie einem Mangel an Sauberkeit,
sondern es gehe vielmehr um die Sorge davor, »[...] what disturbs identity, sys-
tem, order« (ebd.: 4) Dies sei fiir die Betroffenen schwer ertriglich, da diese
Empfindungen auch kulturell konnotiert seien: »On the edge of nonexistence
and hallucination, of a reality that, if I acknowledge it, annihilates me. There,
abject and abjection are my safeguards. The primers of my culture.« (Kristeva

14,02.2026, 14:27:01. - Open Acce

161


https://doi.org/10.14361/9783839452509-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

162

Religion in Fliichtlingsunterkiinften

1982: 2) Unter Einbeziehung dieses Ansatzes kann verstindlich werden, wes-
halb Shabnam die in unterschiedlichen Bereichen ausgepragte Fremdheit, die
sie am Herkunftsland, an duerlichen Merkmalen, Reinheit wie auch Religion
festmacht, als solche versteht und sogar ein Ekelempfinden dufiert, indem sie
sich im Interview die Nase zuhilt. Die sprachliche Begriindung fiir ihr Emp-
finden erfolgt im Zitat schliefilich erneut religis. Dadurch, dass sie Muslima
sei, empfinde sie nun mal so (>In Islam ist einfach so.<). Offen bleibt die Fra-
ge, wie Shabnam sich Familie Gestar gegeniiber verhalten wiirde, wenn diese
eine muslimische Religionszugehorigkeit aufwiese.

71.1.4. Zwischenfazit

Nagel und Riickamp 2018 argumentieren fiir Fliichtlingsunterkiinfte: »Als
Konfliktarenen par excellence erweisen sich dabei die Essensausgabe sowie
gemeinschaftlich genutzte Kiichen und Waschraume, da hier alle Bewohne-
rinnen und Bewohner aufeinandertreffen.« (Nagel/Riickamp 2018: 17) Meine
Befunde spezifizieren hierbei, dass es vor allem gemeinschaftlich genutzte
Riume (spaces) sind, die durch die sie nutzenden Menschen zu places werden.
So kann, wie im Fallbeispiel deutlich wird, durchaus auch ein Flur ein solcher
Ort sein. Am Beispiel der Spannungen um den Putzplan der Unterkunft
wird ebenfalls deutlich, wie ein Konflikt entsteht und itber Grenzziehungen
mittels >Ethnie< zu >Religion< von den beteiligten Familien wahrgenommen
und auf dieser Grundlage argumentiert wird.

Die fiir die Analyse wichtigsten Aspekte aus dem Beispiel »Putzplan, die
fir die Dimension des Gemeinsamen Wohnens herausgearbeitet wurden, be-
treffen zunichst das Wissen um die Nachbarn in der Unterkunft. Obgleich
vermeintlich ein grofles Wissen um die jeweils andere Familie zum Beispiel
in Bezug auf deren Status und Hintergrund existiert, trifft dies hiufig nicht
zu. Vor allem handelt es sich bei diesem Wissen um implizites Wissen, das
durch individuelle Vorerfahrungen, Vorannahmen, Sozialisationen und Ab-
jektionen gepragt ist, die dann auch den Eindruck von der jeweils anderen
Familie prigen.

Auch beobachtete kreative Alltagspraktiken sind nicht zufillig, sondern
bestimmten Taktiken unterworfen, insofern Gelegenheiten abgepasst und
zum eigenen Vorteil im Zusammenleben genutzt werden kénnen (vgl. de
Certeau 1988: 23). Dabei ist ein pragmatischer Umgang mit Identitit, auch
hinsichtlich religioser Zugehorigkeiten, fiir Fliichtlinge oftmals ein erprobter

14,02.2026, 14:27:01. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839452509-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Religiése und ethnische Zugehdrigkeiten im Spannungsfeld des gemeinsamen Wohnens

Weg, den sie bereits aus ihren Herkunftslindern kennen, er dient besonders
als Schutz (vgl. Malkki 1995: 155f.).

Durch soziale Interaktion werden Grenzziehungen deutlich und wirksam
(vgl. Barth 1969: 10). Diese stehen in einem direkten Zusammenhang mit
Zugehorigkeiten und bieten Anlass zur Aushandlung (vgl. Pfaff-Czarnecka
2012: 9). Unter bestimmten Umstinden und zu bestimmten Zwecken kénnen
Grenzziehungen religiés erfolgen (vgl. Baumann 1999: 23). Religion stelle
dabei eine Quelle der Selbstverortung dar (vgl. Baumann 2018: 43f.) und
diene so als Differenzmarker. Eine religiése Abgrenzung kann auch der
Vergewisserung des eigenen Glaubens dienen (vgl. Nye 2000: 217).

Grenzziehungen sind als situativ und relational zu verstehen (vgl. Pfaft-
Czarnecka 2012: 9). Ethnisches klar von religiosen Grenzziehungen zu tren-
nen, ist dabei kaum moglich. Die Empirie zeigt, dass beide Kategorien als
diffus wahrgenommen und unterschiedlich eingesetzt werden konnen (vgl.
Nagel 2018: 17). Rollenbilder und -erwartungen konnen dabei ebenso mit ei-
nem Verstindnis von Ethnie und Religionszugehorigkeit einhergehen. Auch
ist ein kulturell oder religios begriindetes Abscheuempfinden in diesem Zu-
sammenhang zu erkliren (vgl. Kristeva 1982: 2).

In Riickbezug auf die Forschungsfrage, welche Erscheinungsformen von
Religion in der Familienunterkunft auftreten und wie die damit zusam-
menhingenden Interaktionen dort verhandelt werden, wird im Folgenden
geschildert, wie die Sozialarbeiter den Konflikt um den Putzplan auffassen
und welchen Umgang sie damit gefunden haben. Daraus geht hervor, dass
ein Konflikt von aufien zwar als >Stellvertreterkonflikt« aufgefasst wird, fir
die beteiligten Akteure jedoch gleichermafien durchaus religiés und ethnisch
markiert sein kann. Dies zeigt erneut, dass >Ethnie« und >Religion< zuwei-
len stark miteinander verwobene Kategorien sind, die sich in bestimmten
Zugehorigkeitsverstindnissen kaum voneinander trennen lassen.

1.2. Fallbeispiel >Der Putzplan« - aus Sozialarbeitersicht

Der Umgang der beiden Sozialarbeiter mit dem Konflikt der Familien Gestar
und Rahmani um den Putzplan lisst sich zum einen aus teilnehmenden Be-
obachtungen ableiten und zum anderen anhand eines zentralen Interviews
verstehen, das mit Lisa, Thomas und dem Hausmeister Amir gefithrt wurde.
Weiterhin verdeutlicht ein Interviewausschnitt aus einem Einzelgesprich mit
Lisa, inwiefern diesbeziiglich strukturelle Bedingungen und Konfliktlésung

14,02.2026, 14:27:01. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839452509-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

164

Religion in Fliichtlingsunterkiinften

fir sie als Sozialarbeiterin zusammenhingen. Daraus gehen die Perspekti-
ven der beteiligten Akteure auf die Problematik sowie ihre Losungsansitze
hervor.

In der Folge wurden Interviews® mit Lisa, Thomas und Amir sowie ein
Einzelinterview mit Lisa™ gefiihrt, die anschlieflend eine Analyse erfuhren.

7.2.1.  Analyse

Aus den Interviews geht zunichst hervor, dass in den Unterkiinften keine offi-
zielle Datenerhebung zur Religionszugehorigkeit erfolgt. Die Wahrnehmung
Lisas lautet: »Muslime aber hauptsichlich. Das ist wohl der Grofiteil.« Diese
Einschitzung hinsichtlich der Religionszugehorigkeit der Bewohnerschaft ist
statistisch zutreffend. So sind im Jahr 2015 iberwiegend sunnitische Muslime
eingewandert (siche Bundesamt fiir Migration und Fliichtlinge 2016: 22).
Weiterhin geht aus dem Fallbeispiel hervor, dass die Sozialarbeiter punk-
tuell ein religioses Befremden aufzeigen. Dem soll sich mit dem Konzept der
religious illiteracy angenihert werden, dem in der Literatur zumeist eine reli-
gionskundliche und habituelle Dimension zugerechnet wird, die unter ande-
rem >uneasyness< im Umgang mit Religion implizieren kann. Koch et al. ha-
ben ein religionswissenschaftliches Arbeitsverstindnis zur Religionskompe-
tenz entwickelt, das diese Dimensionen aufgreift. Demnach umfasse Reli-
gionskompetenz zunichst eine Dimension der Wissenskompetenz, die sich
»[...] von einem alltiglichen Religionsverstindnis unterscheidet« (Koch et al.
2013: xiv) und in Deutschland vor allem vom christlichen Glauben geprigt
sei. Eine weitere Dimension stelle die Selbstkompetenz dar, also die eige-
ne gesellschaftliche Verortung wahrzunehmen, um den personlichen Blick-
winkel bestimmen zu kénnen, so die Autorinnen (vgl. ebd.: xv). Dem schlief3t
sich die Interventionskompetenz an, die vor allem umfasse, »Konfliktpoten-
ziale zu erkennen, Losungen zu entwickeln, [und] interreligiose Prozesse zu
steuern [..]J« (ebd.). Nagel und Riickamp konkretisieren dies fiir den Kon-
text der Fliichtlingsunterbringungen als »[..] Unkenntnis und ggf. Verunsi-
cherung der Mitarbeitenden gegeniiber unterschiedlichen religiésen Tradi-
tionen oder auch Religion an sich [..]« (Nagel/Riickamp 2018: 19). Auch an-
hand Thomas’ Aussage im Interview »Naja, man macht die ganzen, 4h, die

9 Siehe Anhang Interviewausschnitt mit Lisa, Thomas und Amir.
10  Siehe Anhang Einzelinterviewausschnitt mit Lisa.

14,02.2026, 14:27:01. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839452509-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Religiése und ethnische Zugehdrigkeiten im Spannungsfeld des gemeinsamen Wohnens

ganzen Briuche ja auch nicht zu Hause.« wird eine latente Befremdung be-
ziiglich religioser Praktiken deutlich. Eine Zugehorigkeit zu einem konfes-
sionellen Trager bedeutet fir ihn personlich demnach nicht, dass er sich als
religi6s versteht. Sein Konzept von sreligids sein< verbindet er vielmehr mit
der Durchfithrung von >Brauche[n]<. Amir suggeriert wiederum diesbeziig-
lich, dass er stets als religiés wahrgenommen und nicht gefragt werde, ob er
tiberhaupt religios sei: »Also ich weifd gar nicht, wovon ihr redet. Ich werd«
sowas nicht gefragt [lacht].« Er fihrt dies aus, indem er seine dufderen Er-
scheinungsmerkmale anspricht, dadurch, dass er an sich herunter zeigt. Als
weiteres Indiz nennt er seine Sprachkenntnis des Arabischen. Diese beiden
Merkmale wiirden ihn in den Augen der Bewohner nicht nur als >religios« er-
scheinen lassen, sondern sogar eine eindeutige Zuordnung nach sich ziehen:
»Ich kénnt«ja auch Christ sein, klar. Aber die gehen eben davon aus, dass ich
Moslem bin.«

Auf die Frage, wann Religion in der Unterkunft in Erscheinung tritt, wird
von Thomas als erstes Beispiel der Putzplan genannt. Dass dieser auch in
der Wahrnehmung vieler Bewohner konfliktbehaftet ist, spiegelt sich in den
Beobachtungsprotokollen und Gesprichen mit den Familien Gestar und Rah-
mani wider. Dass auf die Nennung des Putzplans auch Amir und Lisa in Tho-
mas’ Lachen einfielen, konnte zum einen darauf hindeuten, dass dieser einen
Scherz gemacht habe, zum anderen jedoch auch auf die Brisanz des fortwih-
renden Themas, das allen Akteuren bereits gut bekannt war. Da Lisa direkt
auf Thomas’ Aulerung eingeht und diese erliutert, ist die zweite Deutungs-
art wahrscheinlicher. In ihrer Erliuterung der Problematik zog sie zunichst
die religios begriindete Argumentationslinie der Familie Rahmani heran: »Ja,
also da wird schon mal gesagt, man kann bestimmte Aufgaben nicht erledi-
gen wegen der Religion. Oder mit manchen Leuten den Flur nicht teilen, weil
die zum Beispiel Christen sind und nicht so reinlich.« GemiR dieser Argu-
mentationslinie gab sie auch die Vorurteile um bestimmte Hautfarben wie-
der: »Oder bei Hautfarben wird das auch oft gesagt, afrikanische Familien
haben’s da auch nicht so leicht, zum Beispiel.« Damit sprach sie gezielt den
Konflikt zwischen Familie Gestar und Familie Rahmani an, der allen Anwe-
senden zum Zeitpunkt des Interviews bekannt war.

Darauthin thematisierte Thomas den bisherigen Losungsansatz der bei-
den Sozialarbeiter, auf den sie sich geeinigt hatten, indem er die Wiinsche der
Bewohner ansprach: »Aber das WLAN-Passwort wollen trotzdem alle.« Lisa
stimmte dem zu und {ibernahm abermals die Rolle derjenigen, die Thomas’
Aussage erliuterten. Sie erklirte: »Ja, wenn es mal wieder eine ganz schlimme

14,02.2026, 14:27:01. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839452509-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

166

Religion in Fliichtlingsunterkiinften

Phase gab und Familien haben sich in die Haare gekriegt, weil niemand put-
zen wollte, haben wir ja das WLAN-Passwort nicht ausgegeben, bis die Sache
geklirt war.« Anhand ihrer Aussage wurde deutlich, wie die Sozialarbeiter mit
dem Konflikt um den Putzplan umgingen, nimlich indem sie als letzte MaR-
nahme nach Gesprichen die Bewohner sanktionierten. Aus Lisas Auflerung,
»[...] Familien haben sich in die Haare gekriegt, weil niemand putzen wollte
[...]J«, geht zudem hervor, dass die beiden Sozialarbeiter den Konflikt nicht
als religiés wahrnahmen, was er gemif der Argumentation Shabnams war,
sondern als Konflikt um die Flurreinigung. Shabnams Argumentation wurde
somit zum Stellvertreter fiir die Putzproblematik erklirt. Thomas bestirkte
diese Wahrnehmung, indem er einen Vergleich zwischen dem Zustand der
Wohnriume und der Flure anfithrte: »In ithrer Wohnung miissen sie ja auch
putzen — und wenn es drinnen tip top aussieht, kann es draufien [im Flur] ja
nicht aussehen wie Sau.« Thomas’ Auflerung »Da muss man dann mal iiber
seinen Schatten springen« bestirkt die Konfliktwahrnehmung der Sozialar-
beiter, dass es sich um einen Konflikt organisatorischer Natur handelte.

Im Folgenden bezog Thomas den Konflikt auf allgemeine Herausforde-
rungen in der Unterkunft. Er benutzte dabei zunichst den von der Forsche-
rin genannten Begriff der >Religion< und setzte diesen in Verbindung mit
seinem Begriff der >Nationen«: »Ja aber du fragtest ja wegen Religion. Ich
denke manchmal, dass es auch viel um Nationen geht.« Daraufhin nennt er
sein Beispiel: »Afghanen und die Araber, [die] oft ja iiberhaupt nicht mitein-
ander kénnen.« Auch dies machte er an Auseinandersetzungen fest, in die
die Sozialarbeiter einbezogen wiirden, was scheinbar eine Belastung fir ihn
darstellte: »Das miissen wir uns dann auch oft anhéren.« Auch unter diesen
Gruppen gebe es Konflikte um das Putzen, argumentierte Thomas im Sin-
ne seiner Wahrnehmung eines Stellvertreterkonflikts. Dabei fillt auf, dass er
seinem Argument dadurch Ausdruck verlieh, dass er >Religion< von >Natio-
nalititen« entkoppelte. Lisa stiitzt dieses Argument der Konflikte aufgrund
unterschiedlicher Nationalititen mit ihrem Beispiel einer afghanischen Fa-
milie, die ihr vorwarf, sie »[...] wiirde nur fiir die arabischen Familien eine
Wohnung suchen.« Damit fiihrte sie eine weitere Konfliktarena ein, nimlich
den eigenen Wohnraum. Auch hier wiirden Bewohner ein Ungerechtigkeits-
empfinden aufgrund gefiihlter unterschiedlicher Behandlung hiufig auf die
Zugehorigkeit zu einer bestimmten Nationalitit zuriickfithren. Diese Wahr-
nehmung stiitzte Thomas wiederum, der als eine Begriindung der Bewoh-
ner fir ihr Ungerechtigkeitsempfinden die Sprachzugehdorigkeit des Haus-
meisters Amir anfithrte. So wiirden nicht-arabischsprachige Bewohner ei-

14,02.2026, 14:27:01. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839452509-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Religiése und ethnische Zugehdrigkeiten im Spannungsfeld des gemeinsamen Wohnens

nen moglichen Ressourcennachteil darin sehen, nicht in ihrer Muttersprache
und somit schwellenfrei mit einer als Entscheidungstriger wahrgenomme-
nen Person aus der Unterkunft sprechen zu kénnen. Thomas sprach in diesem
Zusammenhang einen weiteren Aspekt an, der das Taktieren (vgl. de Certeau
1988) der Bewohner sowie Unklarheiten wegen des Rahmens (vgl. Goffman
1980) betraf:

»Viele denken aber immer, dass wir das alles klaren kénnten. Manche dach-
ten ja auch wirklich lange, dass wir Einfluss auf den Asylentscheid hatten.
Da kann man erklaren so viel man will. Wenn das Gerlicht rumgeht, dann
glauben die Leute das. Die setzen ja auch Hoffnung darein. Ich versteh’ das
schon.«

Thomas’ Aussage bestitigt die Auffassung der Sozialarbeiter, dass ein Stell-
vertreterkonflikt stattfinde. Sobald ein Geriicht kursiere, dass den Bewohnern
Hoftnung auf Ressourcen verspreche, wiirden diese taktisch vorgehen, um
einen Vorteil zu erlangen. Im Fall des Asylentscheides gab es tatsichlich ge-
rade in den Jahren 2015 und 2016 Annahmen auf der Seite vieler Bewohner
der Unterkunft, dass zum Beispiel ein hoéflicher Umgang mit den Sozialar-
beitern oder die Schulleistungen der Kinder Auswirkungen auf den Asylent-
scheid hitten. Thomas’ Aussage lasst sich in den Argumentationsstrang ein-
gliedern, der zeigt, dass die beiden Sozialarbeiter zunichst ein Ungerech-
tigkeitsempfinden der Bewohner wahrnahmen, was ihnen aus Einzelgespri-
chen, Beschwerden, jedoch auch aus konfliktbehafteten Situationen deutlich
wurde. Sie waren diejenigen, die sich in der Pflicht sahen, die Ordnung in
der Unterkunft zu gewihrleisten und diese gegebenenfalls wiederherzustel-
len. Als Manager der Ordnung in der Unterkunft war fir sie zweitrangig,
ob die Konflikte von der Bewohnerschaft auf die Kategorien >Religions, >Na-
tionalitits, oder >Ethnie« zuriickgingen. Vielmehr war ihnen daran gelegen,
eine effektive Losung herbeizufithren. Diese fanden sie mit dem Entzug des
WLAN-Passwortes fiir die Bewohner, die sich in einer konflikthaften Ausein-
andersetzung befanden. Damit ging allerdings auch einher, dass die eigent-
liche Konfliktursache nicht zur Sprache kommen konnte beziehungsweise
nicht ihr entsprechend vermittelt werden konnte. Die Losungsstrategie der
Sozialarbeiter war dafiir umso effektiver, wenn man ihre Funktion in der Un-
terkunft betrachtete - als Manager und Verwalter. Das Putzen musste erle-
digt werden und es wurde erledigt, indem man die Bewohner mit Sanktionen
konfrontierte. Aufgrund der Bedeutung des Internetzugangs fiir die Bewoh-

14,02.2026, 14:27:01. - Open Acce

167


https://doi.org/10.14361/9783839452509-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

168

Religion in Fliichtlingsunterkiinften

ner (siehe Kapitel 6.3; siche Emmer et al. 2016) ist deren Verhalten angesichts
der zu befiirchtenden Sanktionen nachvollziehbar.

Die Effekte ihres Vorgehens scheinen fir Lisa eindeutig gewesen zu sein:
»Ja, also diese Machtkimpfe, wie gesagt. Zwischen arabischen und afghani-
schen Familien. Das war alles mal viel schlimmer. Da hat sich wirklich viel
getan. Viele sind auch gut befreundet jetzt.« Allerdings liegt die Vermutung
nahe, dass nicht die >Machtkiampfe« selbst abgenommen haben, sondern sich
vielmehr ihre Sichtbarkeit fiir die Sozialarbeiter dnderte, nimlich dadurch,
dass die beteiligten Familien aus Sorge vor den Konsequenzen ihre Konflikte
unter sich austrugen. Damit war die Ordnung in der Unterkunft zwar dem
Anschein nach gewéhrleistet, allerdings bestand die Gefahr, dass Warnsignale
fiir schwere Konflikte sowie die Austragung derselben sich der Einflussnah-
me der Sozialarbeiter entzogen. Lisas Aussage, dass viele dieser Konflikte sich
aufgelost hitten und mehr Freundschaften entstanden seien, steht zur Dis-
kussion. Als Beispiel nennt sie die Einschulung, die Deborah und Shabnam
mit ithren Séhnen erlebten. Zu deren Anlass »[...] mussten die Eltern sich eben
auch mal zusammenraufen und sich austauschen.« Méglicherweise spielte
Lisa hier auf das scheinbar harmonische Miteinander Deborahs und Shab-
nams an, die anlisslich des Elternabends hoflich und freundlich miteinander
umgingen. Lisa musste davon iiberrascht gewesen sein, nachdem ich ihr von
der Situation berichtet hatte, und deutete dies als >zusammenraufen« der bei-
den Frauen, was abermals darauf hinweist, dass in ihrer Wahrnehmung zuvor
lediglich ein lapidares Problem bestanden haben kénne. Méglicherweise hat-
ten die beiden Frauen auch einen taktischen Umgang mit dem 6ffentlichen
Raum gefunden, in welchem sie bewusst zivilisiertes Verhalten demonstrier-
ten. Lisas Schlussfolgerung: »Manche der Miitter trinken jetzt auch mal einen
Tee zusammen. Das ist ganz schon. Das hat dann nicht immer nur mit Her-
kunft und Sprache zu tun.« Dies traf auf die Familien Rahmani und Gestar
allerdings nicht zu. Vielmehr haben sich Khadirs Mutter Fatima und Jamals
Mutter Shabnam nach Khadirs Hinzustofen zur dritten Klasse regelmifig
zum Tee verabredet. Allerdings standen die beiden Frauen bereits anlisslich
des Konflikts zwischen Familie Rahmani und Familie Gestar in regelmaf3i-
gem Kontakt, um sich iiber eben jene auszutauschen. Der gemeinsame Be-
such derselben Klasse durch die gleichaltrigen Sohne hat diesen Kontakt noch
intensiviert. Es ist denkbar, dass Lisa dies anders wahrnahm. Dafiir spricht,
dass sie in einem weiteren Einzelinterview zum einen die strukturellen Rah-
menbedingungen ihres Berufes sowie die Herausforderungen, die damit ein-
hergehen, anspricht: »Ich bin hier als Sozialarbeiterin mit dem Betreuungs-

14,02.2026, 14:27:01. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839452509-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Religiése und ethnische Zugehdrigkeiten im Spannungsfeld des gemeinsamen Wohnens

schliissel 1:100. Und das ist noch wenig. In anderen Stidten liegt der bei 1:300«
(Lisa, 2016). Zum anderen nimmt sie zu der Frage der Forscherin nach den un-
terschiedlichen Religionszugehdrigkeiten Stellung: »Das weif3 ich so ja nicht.
Selbst bei Muslimen gibt es da ja noch mal Unterschiede. Das kénnen wir auch
gar nicht alles nachvollziehen. Da haben wir doch keinen Uberblick« (ebd.).
Zusitzlich wird noch ein dritter Faktor deutlich, nimlich der der Verantwor-
tung. Indem Lisa zwischen den Pronomen »ich« und >wir< changierte, stellt sie
heraus, dass die Problematik zwar fir sie und ihren Kollegen Thomas bestehe,
sie als Leiterin der Unterkunft jedoch die Verantwortung trage. Diese Belas-
tung geht auch aus dem zweiten Interviewausschnitt des Einzelinterviews
hervor. So nutzte sie das Pronomen >wir< in Bezug auf das Helfen bei Ver-
stindigungsproblemen, um Konflikte zwischen Bewohnern zu lésen, jedoch
das Pronomen »ich¢, um deutlich zu machen, dass sie entscheiden muss, in
welchen Situationen ein Dolmetscher bestellt werden miisse. Da dieser nicht
immer bewilligt werde, miisse die Kommunikation zuweilen »[...] mit Hinden
und Filen« erfolgen.”

Deutlich Bezug nimmt sie im Einzelinterview auf den Aspekt der Vorur-
teile als Hauptkonfliktursache, die viele Bewohner bereits mitbrichten. Als
Beispiel bezieht sie sich auf den Konflikt zwischen Familie Rahmani und Fa-
milie Gestar, indem sie sagt: »Da wollen die arabischen Familien oft nicht,
dass afrikanische Familien mit ihnen sich den Flur teilen, weil die so dreckig
seien« (ebd.). Eine Lsung hierfiir sieht sie zunichst darin, dass die Familien
dennoch nebeneinander wohnen bleiben, es sei denn, »[...] wenn es mensch-
lich gar nicht passt.« Am Beispiel zweier syrischer Familien, die sich einen
Flur teilten und in Streit gerieten, stellt Lisa weiterhin fest: »Es gibt aber auch
Familien, die man zusammenpackt, bei denen zwar die Nationalititen pas-
sen, aber alles andere anscheinend nicht.« (ebd.) Mit »alles andere« lisst sie

1 Die von Lisa sprachlich geduflerten teilweise diffusen Verantwortlichkeiten in der Un-
terkunft spiegeln sich auch in Amirs ambivalenter Rolle. Viele ménnliche Bewohner
fithlen sich ihm nah und vertrauen ihm Sorgen, Angste und Probleme an, die sie
nicht mit Lisa teilen. Amir muss dann entscheiden, ob Lisa etwas mitteilt und was
und gelangt somit zuweilen in Loyalitatskonflikte. Weiterhin hat er kaum Reflexi-
onsmaoglichkeiten, abgesehen von seiner fehlenden Ausbildung in dem Bereich. Dass
Amir auch Verantwortung beim Dolmetschen und Ubersetzen von Dokumenten iiber-
nimmt, scheint Lisa auf den ersten Blick zu entlasten. Tatsdchlich fallt es ihr jedoch
umso schwerer, zu agieren, wenn Amir nicht in der Unterkunft ist. Die Tatsache, dass
sie bei bestimmten Aspekten von Amir abhingig ist, stellt sie abwechselnd als Vorteil
und gegenseitige Unterstiitzung, in anderen Situationen wiederum als Belastung dar.

14,02.2026, 14:27:01. - Open Acce

169


https://doi.org/10.14361/9783839452509-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

170

Religion in Fliichtlingsunterkiinften

dabei einen gewissen Spielraum fiir Konfliktursachen offen, der zum Beispiel
auch religionsbezogene Auseinandersetzungen beinhalten kann. Diese Ein-
schitzung Lisas trifft sich mit den Befunden Nagels und Riickamps, welche
die »Wahrnehmung und Einordnung dieser Konfliktlinien in hohem Mafe
der Interpretation der Mitarbeitenden« (Nagel/Riickamp 2018: 17) in Fliicht-
lingsunterkiinften zuschreiben.

Aus Lisas Perspektive wird ihr zunichst bewusst, dass nicht alle Bewohner
ihren Anweisungen Folge leisten, zum Beispiel ihre Schuhe aus den Hausflu-
ren zu entfernen und stattdessen in der Wohnung abzustellen. Aus Brand-
schutzgriinden muss sie dies als Einrichtungsleiterin jedoch gewihrleisten.
Sie tut dies, indem sie Aushidnge anfertigt und die Bewohner in kurzen per-
sonlichen Beratungsgesprichen oder auf der >Post-Runde« daran erinnert. Ihr
ist jedoch nicht nachvollziehbar, weshalb manche Familien dies nicht umset-
zen, sodass sie auf Vergesslichkeit der Erwachsenen und Kinder spekuliert.
Weiterhin kann sie nicht tiglich priifen, wessen Schuhe zu welchen Tages-
zeiten noch immer im Flur stehen. Auch bleibt ihr keine Zeit, dies selbst
zu erledigen. Bei einem Post-Rundgang nimmt Lisa wahr, dass Shabnam die
Post fiir Familie Gestar nicht annehmen mdochte. Shabnam weicht regelrecht
vor den ihr von Lisa hingehaltenen Briefumschligen zuriick. In den Feldno-
tizen wird dies mit >Berithrungsangst« beschrieben. Lisa deutet es in einem
Gesprich anders: »Die ist nur eingeschnappt, weil ich wegen Deborah noch
nichts gemacht habe«, sagt sie mir. Damit meint Lisa, dass Shabnam belei-
digt sei, weil die Sozialarbeiterin ihr bisher nicht den Wunsch erfiillt habe,
eine andere Familie auf dem Flur einzuquartieren. Aus Lisas Perspektive ist
dies nachvollziehbar, da sie vor allem dann mit den Familien ausfiihrliche Ge-
spriche fihrt, wenn Klirungsbedarf anlisslich problematischer Situationen
besteht. Um Umsetzungsschwierigkeiten wie im Beispiel »Schuhe< oder sogar
konkrete Konfliktursachen zu ergriinden, fehlt Lisa der Uberblick, was sie
mit dem Hinweis auf den Betreuungsschliissel thematisiert, ferner mangelt
es auch an Zeit: Zeit mit den Familien, um deren das Zusammenleben be-
treffende Dynamiken verstehen zu konnen; Zeit, um Auseinandersetzungen
nachvollziehen zu kdnnen; Zeit, um gezielte Konfliktlosung betreiben zu kon-
nen. Neben dem Faktor >Zeit« fehlen ihr jedoch auch Kenntnisse um Konflikt-
linien aus den einzelnen Herkunftslindern. Idealerweise wire Lisa zusitzlich
auch noch mit den jeweiligen Sprachkenntnissen der Herkunftsregionen der
Bewohnerschaft ausgestattet. Gegeniiber der Forscherin prisentiert sie sich
daher ambivalent. Auf der einen Seite als ambitionierte und tiichtige Leite-
rin, die ihrer Verantwortung nachkommt und »>sich kitmmert<, wie sie sagt.

14,02.2026, 14:27:01. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839452509-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Religiése und ethnische Zugehdrigkeiten im Spannungsfeld des gemeinsamen Wohnens

Sie notiert sich alle Bewohneranliegen in Listen, nimmt Anrufe immer so-
fort entgegen und hakt mehrmals taglich bei Behorden beziiglich der Anlie-
gen ihrer Klienten nach. Sie ist darauf bedacht, ihre Verantwortung ernst zu
nehmen. Auf der anderen Seite lisst sie auch Einblicke zu, die sie als iiber-
lastet und verletzlich zeigen, aber auch darauf hinweisen, dass sie gern mehr
leisten wiirde, wenn sie die Zeit und Kenntnisse hitte. Gerade die fehlenden
Arabischkenntnisse drgern sie oft, noch mehr drgert es sie jedoch, wenn statt
ihr Amir von den Bewohnern hinzugezogen wird, um den >Sprachmangel
zu kompensieren”. Auch kommentiert die Sozialarbeiterin die >Dynamik im
Team« ambivalent. So sieht sie ihre Stellung als einzige Frau zwischen Tho-
mas, Amir und ihr zuweilen als etwas Positives, indem sie sich als »Henne im
Korb« und die beiden Manner als »meine Jungs« bezeichnet. In anderen Si-
tuationen fithlt sie sich zuriickgedringt, besonders von Amirs Prisenz, dem
sie sich ihrer Wahrnehmung nach gegeniiber behaupten muss. Weiterhin ist
Lisa die jingste der drei Sozialarbeiter und als Berufsanfingerin auch die
Unerfahrenste.” Besonders die Anfangszeit in der Unterkunft sei ihr schwer-
gefallen, erzihlt sie. Wihrend der ersten Monate im Dienst habe sie abends
keine Zeitung mehr lesen oder die Nachrichten schauen konnen: »Sobald es
da um>Fliichtlinge« ging, war ich raus. Das war einfach zu viel. Das konnte ich
nicht haben, privat.« Auch dieses Zitat verdeutlicht Lisas Wahrnehmung ih-
rer eigentlichen Aufgabe in der Unterkunft. So ist sie nicht fiir sicherheitspo-

12 Gerade zum Ende der Forschung im Jahr 2017 sprechen die meisten Bewohner gut ver-
standliches Deutsch, sodass Lisa kaum mehr Verstandigungsprobleme hat. In Einzel-
fallen mochten Bewohner jedoch lieber in ihrer Muttersprache kommunizieren oder
nutzen diese, um Informationen in Lisas Gegenwart auszutauschen, die die Sozialar-
beiterin nicht héren soll. In anderen Fillen empfinde Lisa es als hilfreich, Gesprache
zwischen Kindern und Eltern zum Beispiel im Arabischen nachvollziehen zu kénnen,
um besser mit der Schule tiber die Wiinsche oder Sorgen der Bewohner kommunizie-
ren zu kénnen.

13 DassBerufsanfingerdie Einrichtungen leiten, ist kein Einzelphdnomen. Aus mehreren
Gesprachen mit Sozialarbeitern Mittstadts im Forschungszeitraum geht hervor, dass
im Jahr 2015 aufgrund des hohen Personalbedarfs sehr viele Berufsanfinger einge-
stellt wurden. Viele sehen dies zundchst als Chance und bemiihen sich sehr, jedoch
teilen sie auch Lisas Erfahrung>ins kalte Wasser geschmissen<worden zu sein und ha-
dern in vielen Situationen damit, was >das Richtige«sei. Weiterhin ist zu beobachten,
dass stadtische Sozialarbeiter besonders imJahr 2016 hiaufig die Stelle wechselten. Die
Arbeit bei einem freien Trager biete bessere Rahmenbedingungen, so Lisa, was sie mit
besseren Arbeitszeiten von 8 bis 16 Uhr, keinen Wochenendschichten und keinem In-
nendienst im Sozialamt begriindet.

14,02.2026, 14:27:01. - Open Acce

m


https://doi.org/10.14361/9783839452509-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

172

Religion in Fliichtlingsunterkiinften

litische, juristische oder gesellschaftspolitische Belange zustindig, sondern
dafiir, in der Unterkunft ein geregeltes Zusammenleben nach den Vorgaben
der Einrichtung zu gewihrleisten. Diese Einstellung hilft ihr im Umgang mit
den Bewohnern und ihren persénlichen Schicksalen und individuellen Kon-
flikten. Allerdings fithren ihr Wunsch, »sich kitmmern« zu wollen und sich um
die Bewohner zu sorgen, sowie die personliche Involviertheit Amirs in diese
Aufgaben stets vor Augen, dass sie noch mehr leisten kénnte. Bei Konflik-
ten, in denen Bewohner wie Shabnam religiés argumentieren, wird ihr ihre
»religious illiteracy« (Nagel/Riickamp 2018: 19) bewusst, was sie verunsichert.
Thre Aussage — »Das konnen wir auch gar nicht alles nachvollziehen. Da ha-
ben wir doch keinen Uberblick.« — beziiglich der religiésen Zugehsrigkeiten
der Bewohner in der Unterkunft verdeutlicht dies und zeigt, dass diese ei-
ne Belastung fiir sie darstellen. Bewohnerkonflikte auf einer anderen Ebene
zu regeln, nimlich auf Ebene der Organisation, indem mit Sanktionen ge-
arbeitet wird, um ein gewiinschtes Handeln zu erreichen, ist daher ein aus
Perspektive der Sozialarbeiter nachvollziehbares Vorgehen.

7.2.2. Zwischenfazit

Anhand des Konflikts um die Erfullung des Putzplanes konnte aus Sozialar-
beiterperspektive gezeigt werden, dass alle Sozialarbeiter sich intensiv mit
dem Benachteiligungsempfinden vieler Bewohner auseinandersetzten, das
von Lisa und Thomas exemplarisch in den Bereichen >Asylentscheid<, >Woh-
nungssuche« sowie in Aushandlungen um die zu erledigenden Titigkeiten
verortet wird. Den Wunsch nach einer Verinderung der Lebensumstinde ih-
rer Klienten kénnen sie nachvollziehen.

Hinsichtlich der Konfliktldsung werden aus Sozialarbeiterperspektive
auch deren strukturelle Rahmenbedingungen relevant. Dabei spielte vor
allem die Ressource »>Zeit< eine zentrale Rolle. Konflikte, die Bewohner als
religiés markieren, werden von den Sozialarbeitern nicht per se als sol-
che wahrgenommen, sondern vielmehr als Stellvertreter betrachtet. Dabei
kommt erneut die Fluiditit in der Unterscheidungsproblematik ethnischer
und religiéser Kategorien zum Tragen. Auch kann dies auf das Konzept
der »religious illiteracy« (Nagel/Rickamp 2018: 19) zuriickgefithrt werden,
das Verunsicherungen im Umgang mit religionsbezogenen Themen fiir die
Mitarbeiter in Unterkiinften umschreibt. Auch auf dieser Ebene wire zu
erkliren, weshalb Begriffe wie >Nationalitit¢, >Ethnie< und >Religion< beinahe
austauschbar verwendet werden. Am Fallbeispiel um den Putzplan wird

14,02.2026, 14:27:01. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839452509-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Religiése und ethnische Zugehdrigkeiten im Spannungsfeld des gemeinsamen Wohnens

deutlich, dass Erscheinungsformen von Religion, die als konfliktbehaftet
wahrgenommen werden, von den Sozialarbeitern als Stellvertreterkonflikt
gehandhabt und durch Sanktionen gelost werden. Dieses Vorgehen ist pro-
blematisch fiir die Bewohner, die sich nicht ernst genommen fiithlen und
einen individuellen Umgang miteinander finden, in dessen Folge sie die
Sozialarbeiter wahrscheinlich weniger einbeziehen, um weitere Sanktio-
nen zu vermeiden. Aus Sicht der Sozialarbeiter ist dieses Vorgehen jedoch
nachvollziehbar, da diese sich somit durch ihr Handeln absichern und ihrer
Aufgabe nachkommen, eine Ordnung in der Unterkunft zu gewihrleisten.
Dabei nehmen sie die Effekte ihrer Losungen jedoch mitunter anders wahr
als die Bewohner, indem sie zum Beispiel vermeintliche Freundschaften als
Resultat von sMachtkimpfen« unter Bewohnern sehen.

Ein letzter Punkt bezieht sich auf das Gefiihl Lisas in ihrer Rolle als Sozi-
alarbeiterin, die sich zuweilen als ihrer Aufgabe nicht gewachsen fiihlt. Da die
Sozialarbeiter und die Bewohner jedoch als unterschiedliche Statusgruppen
in der Unterkunft zu verstehen sind und differente Funktionen in dieser er-
fillen, bleibt Lisas Wunsch, noch mehr zu leisten, um den Bewohnern niher
zu sein, im Rahmen ihrer Titigkeit unerreichbar. In diesem Zusammenhang
werden auch die individuellen biografischen Hintergriinde und Erwartungen
an das Berufsbild fiir die Praktiker in der Unterkunft relevant, die auch da-
mit einhergehen, welche Dynamiken unter den Kollegen vorherrschen und
wie die Verantwortlichkeiten und Aufgabenbereiche eingeteilt sind. Ebenso
bedingt die Unterstiitzung durch andere Statusgruppen eine Kontroverse. So
kann die Einbeziehung des Hausmeisters in seiner ambivalenten Position als
hilfreich und gleichzeitig als stérend oder gar iibergriffig empfunden werden.

1.3. Zusammenfassung

Der Forschungsfrage nachgehend, welche Erscheinungsformen von Religi-
on in der Unterkunft auftreten, kann fiir die Dimension des Gemeinsamen
Wohnens am Fallbeispiel des Putzplans festgestellt werden, dass >Religion«
als Konflikt in Erscheinung treten kann, der moglicherweise unterschiedlich
markiert wird: als religios, ethnisch oder als Stellvertreterkonflikt.

Am Beispiel des Putzplans wurde gezeigt, wie ein solcher Konflikt entste-
hen, mittels Grenzziehungen markiert und unter den beiden Familien aus-
gehandelt werden kann. Die Bezugnahme auf Zugehorigkeiten der situativen
und relationalen Grenzziehungen ist dabei entscheidend. Wer sich wem aus

14,02.2026, 14:27:01. - Open Acce

173


https://doi.org/10.14361/9783839452509-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

174

Religion in Fliichtlingsunterkiinften

welchen Griinden zugehérig fithlt, kann durch eine religiose Grenzziehung
markiert werden und unter anderem der Vergewisserung des eigenen Glau-
bens dienen (vgl. Nye 2000: 217).

Das Beispiel zeigt jedoch auch, dass die Markierungen der Grenzziehun-
gen nicht fiir alle Beteiligten gleichermafen ersichtlich sind. Nicht nur sind
verschiedene Lesarten aufgrund unterschiedlicher Zugehérigkeitsverstind-
nisse moglich, was die Differenzierungen der Kategorien >ethnisch« und >re-
ligios« betrifft, sondern auch die Wahrnehmung von saufien< kann von den in-
tendierten Markierungen abweichen. So nehmen die Sozialarbeiter den Kon-
flikt um den Putzplan vor allem als Stellvertreterkonflikt wahr. Neben der Be-
rufung auf die Uneindeutigkeit der Unterscheidung religiéser und ethnischer
Kategorien konnte auch das Konzept der »religious illiteracy« (Nagel/Riickamp
2018: 19), das religionsbezogene Verunsicherungen der Mitarbeiter in Fliicht-
lingsunterkiinften umschreibt, als moglicher Erklirungsansatz dienen. Dies
zeigt, dass auch unter den Praktikern Unklarheit hinsichtlich der Verwen-
dung der unterschiedlichen Kategorien besteht.

Zur Handhabung des Konflikts finden die Sozialarbeiter eine fiir sie prak-
tikable Losung, indem sie den Internetzugang restringieren, mit dem fiir sie
positiven Effekt, dass das Putzen fortan scheinbar einvernehmlich erledigt
wird. Aus Bewohnerperspektive muss daraufhin ein individueller Umgang
mit dem Entzug des Internetzugangs gefunden werden, der die Sozialarbeiter
kinftig moglichst wenig einbezieht, um weitere Sanktionen zu vermeiden.

Im Folgenden treten die Sozialarbeiter als Akteure auf, indem sie die Aus-
richtung des Fastenbrechens als Fest planen und dabei beabsichtigen, beson-
ders religionssensibel zu agieren. Inwiefern sich dies als herausforderungs-
voll herausstellt und welche Faktoren dabei aus Perspektive der Bewohner un-
beriicksichtigt bleiben, zeigt das Fallbeispiel um das >Zuckerfest«.

14,02.2026, 14:27:01. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839452509-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

