
7. Zweite Dimension: Religiöse und ethnische

Zugehörigkeiten im Spannungsfeld des

gemeinsamen Wohnens am Fallbeispiel des

Putzplans

Welche Erscheinungsformen von Religion treten in der kommunalen Unter-

kunft auf und welche Aushandlungsprozesse ergeben sich daraus für die be-

teiligten Akteure? Für die Dimension des gemeinsamenWohnens soll anhand

des Fallbeispiels um den Putzplan herausgearbeitet werden, was konkret im

Alltag geschieht und woraus sich die Konflikte für die beteiligten Familien er-

geben. Im Folgendenwerden die beiden beteiligten Familien näher vorgestellt

und verortet. Anhand von Beobachtungsprotokollen und Interviewausschnit-

ten wird dann in der ersten Ebene des Fallbeispiels den beiden Akteursper-

spektiven nachgegangen, indem ein Fokus auf ihrenHandlungspraktiken und

Narrativen liegt. Dabei werden Differenzkriterien herausgearbeitet sowie der

Einsatz und die Wirksamkeit von Grenzziehungen und ihre Markierungen

für die Akteure analysiert. In der zweiten Kapitelebene wird die Rolle der So-

zialarbeiter in der Einschätzung und im Umgang mit dem Konflikt um den

›Putzplan‹ analysiert. Weiterhin wird ihr Lösungsansatz anhand ihrer struk-

turellen Arbeitsbedingungen erläutert, ferner werden dessen Effekte für die

Praktiker wie auch für die Bewohner dargestellt. Gleichsam wird reflektiert,

wie und in welchen Situationen sich die Feldakteure gegenüber der Forsche-

rin präsentieren und was sie dazu veranlasst, bestimmte Taktiken im Feld

anzuwenden oder zu vernachlässigen.

https://doi.org/10.14361/9783839452509-008 - am 14.02.2026, 14:27:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452509-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


132 Religion in Flüchtlingsunterkünften

7.1. Fallbeispiel ›Der Putzplan‹ – aus Bewohnersicht

Es folgt eine Vorstellung der beiden beteiligten Familien Gestar und Rahma-

ni, vor allem der Frauen, die als Hauptakteure des Fallbeispiels fungieren.

Dem schließen sich die Schilderungen der Interaktionen aus der teilnehmen-

den Beobachtung an. Daraufhin folgen eine Analyse des Falles mitsamt der

Verortung der Akteursperspektiven sowie die Präsentation der Feldakteure

gegenüber der Forscherin.

7.1.1. Hintergrundinformationen und Narrative der Familien

7.1.1.1. Familie Rahmani

Familie Rahmani stammt aus Halab/Aleppo in Syrien. Sie floh aufgrund

des Krieges und rechnet sich der Gruppe der Sunniten zu. Vater Khaled ist

alphabetisiert und spricht Englisch, Mutter Shabnam ist Analphabetin. Auf

›WhatsApp‹ schickt sie sich Sprachnachrichten mit der Familie in Syrien

oder kommuniziert per Videotelefonie. Sie spricht kaum Englisch, jedoch

besseres Deutsch als ihr Mann. Der älteste Sohn Adil spricht brockenweise

Englisch. Die jüngeren Söhne Saad und Jamal haben in Deutschland in der

Schule Englisch gelernt und sprechen mittlerweile gut Englisch und Deutsch.

Shabnams Schwester Jasina spricht kein Englisch und tut sich als Einzige

aus der Familie auch sehr schwer mit der deutschen Sprache. Sie hat keine

eigene Schulerfahrung. Die Familie lebt in Deutschland seit dem Frühjahr

2015.

Beschreibung Shabnam

Shabnam ist eine kleine und zierliche Frau von etwa 1,60 m mit wachen hell-

blauen Augen, einer geraden Nase und heller Haut. Sie schminkt sich täglich.

Ihre Augen betont sie mit schwarzem Kajal undWimperntusche, für ihre Lip-

pen benutzt sie einen dezenten roséfarbenen Lippenstift. Sie tue dies, um von

einer Narbe abzulenken, die sie auf der linken Schläfe trägt, da sie als Kind

gestürzt sei, aber auch, weil eine Ehefrau und Mutter sich »schön machen«

solle. Sie lackiert ihre Nägel gern und ärgert sich, wenn die Farbe nach eini-

gen Tagen abblättert. Zum Spaß schimpft sie dannmit sich selbst, dies sei ein

Zeichen dafür, dass bestimmte Nagellackfarben (zum Beispiel knallrot) nicht

für »alte Frauen« (Shabnam, 2016) wie sie gedacht seien. Shabnam trägt stets

einen locker gebundenen Hijab in deckenden Farben wie weinrot, dunkel-

grün, hellbraun oder marineblau. »Das ist Farben für mich« (ebd.), sagt sie

https://doi.org/10.14361/9783839452509-008 - am 14.02.2026, 14:27:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452509-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


7. Religiöse und ethnische Zugehörigkeiten im Spannungsfeld des gemeinsamen Wohnens 133

und lacht und erklärt, für mehrfarbige und gemusterte Kopftücher sei sie zu

alt. Ihren Nichten in Syrien habe sie jedoch oft Stoffe dieser Art gekauft, um

ihnen eine Freude zu machen. Dazu trägt sie vor allem langärmlige, weite

Oberteile sowie weite schwarze Polyesterhosen oder lange Röcke und entwe-

der Turnschuhe odermit Strasssteinen besetzte Flipflops dazu. Zwar finde sie

die Gummistiefel ihrer Kinder praktisch, die sie erst in Deutschland kennen-

gelernt habe, bricht jedoch in ein lautes Lachen aus, als ich sie frage, warum

sie selbst kein Paar besitze. Die Vorstellung sei einfach absurd, antwortet sie.

Eine erwachsene Frau. In ihrem Alter. Das müsse sie ihrer Schwester erzäh-

len, sagt sie lachend.

Shabnam steht ihrer zwei Jahre älteren Schwester Jasina sehr nah. Zu-

sammen reden die beiden viel miteinander. Dabei fällt auf, dass Shabnam

weitaus lauter spricht und impulsiver ist als ihre ältere Schwester. Diese wie-

derum scheint sich stets nach Shabnam und ihrem Mann zu richten. Sie ist

es, die tagsüber die Einkäufe für die Familie erledigt, ihren jüngsten Neffen

von der Schule abholt und für die Familie Tee kocht und Gebäck serviert. Au-

ßerdemkleidet sie sich stets in Schwarz und trägt ausschließlich geschlossene

schwarze Schuhe. Zwar lackiert auch sie sich die Nägel, jedoch ist Jasina un-

geschminkt, was sie auf ihre Rolle als unverheiratete Frau zurückführt. Jasina

fragt Shabnam häufig um Erlaubnis oder holt sich eine Rückmeldung bezüg-

lich des Tagesablaufs ihrer Neffen ein: ob sie Jamal schon ins Bett bringen

solle; ob sie Saad nicht noch ein wenig Reis bringen könne, da er nicht genü-

gend zu Abend gegessen habe; ob sie Adils Sportkleidung in dieWäsche geben

könne. Shabnam wiederum spricht vertraut, aber bestimmt mit ihr. Die bei-

den nehmen sich häufig in den Arm, lachen gemeinsam oder beratschlagen

sich.

Shabnam ist lebensfroh und genießt ihre Stellung in der Familie und Un-

terkunft. Sie beweist häufig Sinn für Humor. Ihre Aussagen sind nicht selten

ironisch gemeint. Sie stößt ihren Gesprächspartner gern neckend mit dem

Ellenbogen an und ihr typisches kehliges Lachen scheint die gesamte Fami-

lie zu vereinen, sogar den in sich gekehrten und manchmal wortkargen Adil.

Wenn Shabnam spricht, steht sie meist im Mittelpunkt der Unterhaltung.

Mit erhobenem Zeigefinger und hochgezogenen Augenbrauen gibt sie etwas

zum Besten und macht sich damit nicht nur bei der eigenen Familie, son-

dern auch bei anderen Familien aus der Unterkunft beliebt. Ihre Meinung

wird von anderen arabischen Frauen sehr geschätzt. Sie vertrauen ihr und

suchen sie häufig auf, um einen Rat einzuholen oder sich über etwas mit ihr

auszutauschen. Shabnam wird daher häufig in benachbarte Wohnungen im

https://doi.org/10.14361/9783839452509-008 - am 14.02.2026, 14:27:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452509-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


134 Religion in Flüchtlingsunterkünften

Gebäude zum Tee eingeladen oder lädt zu sich ein. Manchmal werden sogar

kleine Geschenke von den Kindern anderer Familien für sie und ihre Familie

abgegeben, zum Beispiel selbstgemachtes Gebäck.

Geschichte der Familie Rahmani

Der älteste Sohn Adil besuchte die Schule in Syrien bis zur 9. Klasse und ar-

beitete von 2013 bis 2015, im Alter von 13 bis 15 Jahren, im Auto-Geschäft des

Onkels mit. Der Onkel und der Vater Khaled verkauften die Autos, Adil ar-

beitete in der Werkstatt. Der mittlere Sohn Saad ging bis 2014 in die Schule.

Damals war er 10 Jahre alt. Saad habe die Schule geliebt, erzählt er. Morgens

holten drei Freunde aus der Nachbarschaft ihn von zu Haus ab, und dann sei-

en die vier Jungen gemeinsam die circa 20 Minuten zur Schule zu Fuß gegan-

gen. In der Schule sei es zwar strenger zugegangen als in Deutschland, jedoch

habe die Gesellschaft seiner Freunde dies kompensiert. Mitten im Schuljahr

hätten die Eltern aufgrund der zunehmenden Gefahr dann den Schulbesuch

untersagt. Fortan musste Saad zu Hause bleiben und habe selbstständig ler-

nen sollen. Vor der Flucht im Frühjahr 2015 wurde durch die Familie abge-

wogen, ob Shabnams ältere, unverheiratete Schwester Jasina, die ebenfalls

im Haus der Familie Rahmani lebte, mitzunehmen sei oder bei den Eltern

bleiben solle. Sie entschieden sich dafür, sie mitzunehmen, da die Großel-

tern argumentierten, Shabnams jüngste Schwester Sabire, 30 Jahre alt, bleibe

schließlich mit ihrer Familie in der Nachbarschaft wohnen. Da Sabire und

ihr Mann auch zwei Töchter im Alter von 6 und 8 Jahren haben, solle Shab-

nams Familie nach Europa gehen, um eine gute Ausbildung für die Söhne zu

erhalten, die älter seien als Sabires Kinder. Shabnams Mann Khaled erklärt

hierzu, dass Sabires Töchter aufgrund des Krieges nie eingeschult worden

und ohnehin nicht alphabetisiert seien. Seine Söhne hingegen hätten bessere

Chancen in Europa und seien überdies mutiger, um ein solches Unterfangen

zu wagen. Die Flucht der Familie Rahmani wurde dann über den Verkauf des

gemeinsamen Wohnhauses finanziert, in dem die drei Generationen bislang

gelebt hatten. Die Großeltern, Shabnams Eltern, zogen daraufhin bei Sabires

Familie ein. Sabires Mann, der ebenfalls ein eigenes Autohaus besaß, gab der

Familie zusätzlich Geld und besorgte die Flugtickets. Für Jasina blieb nun kein

Platz mehr im Haus, daher sollte sie mit nach Europa gehen, beschlossen die

beiden Schwäger gemeinsam mit den Großeltern. Jasinas Rolle bestand im

Hause der Rahmanis vor allem in der Kinderbetreuung, der Unterstützung

der übrigen Familienmitglieder beim Einkauf und als Begleitung zu Arztbe-

https://doi.org/10.14361/9783839452509-008 - am 14.02.2026, 14:27:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452509-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


7. Religiöse und ethnische Zugehörigkeiten im Spannungsfeld des gemeinsamen Wohnens 135

suchen oder dabei, Botengänge zu erledigen. Sie sei stets unterwegs gewe-

sen, sagt sie. Immer habe es eine Erledigung gegeben, so war zur Apotheke,

zum Arzt oder auf den Markt zu gehen. Auch ein Großteil der Hausarbeit

fiel ihr zu. Sie habe das Haus »sauber« (Jasina, 2016) gehalten, geputzt und

Wäsche gewaschen. Außerdem habe sie täglich alles fürs Kochen vorbereitet:

»Kartoffel[n] schälen,Möhre[n], Fleischmachen« (ebd.). Gekocht wurde dann

gemeinsammit Schwester Shabnam und der Mutter. Was mit Khaleds Eltern

sei, frage ich ihn. Die seien früh gestorben, erzählt er mir. Er sei bei einer

Tante aufgewachsen und habe mit 16 Jahren Shabnam kennengelernt und ge-

heiratet. Im Jahr darauf starb auch seine Tante. Er sei froh darum, dass seine

Familie die heutigen Ausmaße des Krieges nicht erleben muss, sagt er.

Da der jüngste Sohn, Jamal, 2015, kurz vor der gemeinsamen Flucht, erst

sieben Jahre alt gewesen sei, habe er am wenigsten verstanden, was vor sich

geht und viel geweint. Er habe besonders viel Nähe bei der Mutter gesucht,

obgleich er sich gerade seinen Brüdern angenähert hatte und seit Neustem

viel Kontakt mit ihnen pflegte, was Shabnam sehr freute. Er solle selbststän-

diger werden, sagt sie. Das habe sich auch ihr Mann gewünscht. Mit sechs

Jahren hätte er 2014 eingeschult werden sollen, doch wegen der Luftangriffe

blieben er und sein Bruder Saad zu Hause bei der Familie. Für Saad war es die

Zeit, in der er sich viel zu Hause langweilte und Gespräche mit dem Großva-

ter führte, der mit im Haus lebte. Zunehmend sei er an Religion interessiert

gewesen, und der Großvater hätte es gern gesehen, wenn er eineMadrasa1 be-

sucht hätte, so Shabnam. Der Krieg nahm der Familie die Entscheidung dar-

über jedoch ab. ImMärz 2015 brach die Familie nachts zum Flughafen auf. In

Deutschland angekommen, lebten sie zunächst in einer Landeseinrichtung in

Nordrhein-Westfalen, in der sie sechs Monate blieben, bevor sie Anfang Ok-

tober 2015 der Kommune Mittstadt zugewiesen wurden und in die kommu-

nale Unterkunft einzogen. Noch im Oktober erhielten Jamal und Saad einen

Schulplatz. Jamal wurde mit acht Jahren in die erste Klasse eingeschult, da er

über keine schulische Erfahrung verfügte. Und der 12-jährige Saad besuchte

fortan die internationale Klasse einer Hauptschule und wurde in das fünfte

Schuljahr eingestuft. Für den damals 15-jährigen Adil ist es schwieriger. Es

habe die Möglichkeit bestanden ihn in die 10. Klasse derselben Hauptschule

einzuschulen, doch da sein letzter Schulbesuch zu diesem Zeitpunkt bereits

1 Eine traditionelle Schule, an der vorwiegend die Auslegung des Koran, der Hadithen

und der Scharia gelehrt wird (Schweizer 2015: 224ff.).

https://doi.org/10.14361/9783839452509-008 - am 14.02.2026, 14:27:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452509-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


136 Religion in Flüchtlingsunterkünften

mehr als zweieinhalb Jahre zurückliegt, solle die Familie seinen 16. Geburts-

tag im Dezember abwarten und ihn dann an einem Berufskolleg anmelden,

erinnern sich die Rahmanis an den Ratschlag des damals zuständigen Sozi-

alarbeiters. Im Februar 2016 besucht Adil schließlich ein Berufskolleg und tut

sichmit der Sprache zwar anfangs schwer, jedoch freut es ihn, dieMöglichkeit

zu haben, im Rahmen des Schulbesuchs handwerkliche Praktika absolvieren

zu dürfen.

7.1.1.2. Familie Gestar

Familie Gestar stammt aus Asmara in Eritrea und gibt religiöse Verfolgung

als Fluchtmotiv an. Sie fühlt sich einer christlichen Pfingstgemeinde zugehö-

rig.Mutter Deborahs Sprachkenntnisse umfassten die Lokalsprache Tigrinya,

ein wenig Arabisch, wenig Englisch und sehr gute Deutschkenntnisse. Vater

Solomon spricht ebenfalls fließend Tigrinya und ein wenig Arabisch sowie gu-

tes Englisch und Deutsch. Die Familie lebt in Deutschland seit dem Sommer

2015.

Solomon

Solomon, Jahrgang 1976, stammt aus einer Pfingstkirchenfamilie und wur-

de mit 18 Jahren, kurz nach Ende seines Schulabschlusses, zum Militärdienst

eingezogen, was ihm Angst machte, da dieser in Eritrea viele Jahre andauern

könne und kein verbindliches Ende habe, wie er sagt.2 Als er nach 6 Jahren

entlassen wurde, schrieb er sich an der Universität von Asmara zum Studi-

um der katholischenTheologie ein und studierte fünf Jahre lang bis zum Jahr

2005. Er erinnere sich gern an diese unbeschwerte Zeit zurück, sagt er mit

einemmilden Lächeln. Ruhig und bedacht spricht Solomon in sicherem Eng-

lisch. Beim Sprechen schaut er häufig auf seine Hände. Nach Beendigung

eines Satzes lächelt er gewissenhaft. Er ist ein etwa 1,80 m großer Mann mit

kurzgeschorenen Haaren und spricht für seine Erscheinung mit recht hoher

Stimme.Er trägt eine Brille sowie gebügelte Hosen undHemdenmit gestrick-

ten Pullundern darüber.Wenn er die Unterkunft verlässt, trägt Solomon stets

2 Hierzu beschreibt Treiber auf Grundlage seiner ethnografischen Forschungsarbeiten,

dass Korruption im eritreischen Militär ein häufiges Phänomen sei. Dies betreffe so-

wohl die Dauer des Wehrdienstes als auch die Anerkennung der Mitgliedschaft, die

stets auch in Zusammenhang mit Machtdemonstrationen stünden und somit für Ver-

unsicherung und Misstrauen sorgten (vgl. Treiber 2005; Treiber 2016; Treiber 2017).

https://doi.org/10.14361/9783839452509-008 - am 14.02.2026, 14:27:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452509-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


7. Religiöse und ethnische Zugehörigkeiten im Spannungsfeld des gemeinsamen Wohnens 137

einen Regenschirm bei sich, den er meist als Spazierstock verwendet und der

ihm Halt zu geben scheint.

Noch im Jahr seines Abschlusses bittet ihn der Pfarrer seiner kleinen

Pfingstgemeinde, das Amt fortzuführen, da dieser seine Gesundheit beein-

trächtigt sah. Rückblickend schätzt Solomon: »But he was afraid, also. Even

in the year 2005 it was not acceptable to be Christian as we are«. (Solomon,

2016) Damit spielt er auf die Verfolgung von Christen vor allem aus protes-

tantischen Freikirchen in Eritrea an. Seine etwa 50-köpfige Gemeinde habe

sich damals noch offener getroffen als in den Jahren darauf, in denen die

Bibelkreise ausschließlich im Privaten stattgefunden hätten und als zum

Beispiel Geburtstagsfeiern getarnt waren. In den drei Jahren vor der Flucht,

etwa von 2012 bis 2015, seien es aufgrund mehrerer Verhaftungen nur noch

bis zu 10 Personen gewesen, die Solomon als Pfarrer betreute. Aufgrund

seines Studiums der katholischen Theologie und seiner späteren Anstellung

als Lehrer an einer katholischen Schule, die ihn vor dem Verdacht, einer

Pfingstkirche anzugehören, schützte, sowie aufgrund seines geringen Alters

sei Solomon in den Augen des Priesters im Jahr 2005 offenbar ein passender

Nachfolger gewesen, mutmaßt er. Ein Jahr später, im Jahr 2006, heiratete

er mit 30 Jahren eine fünf Jahre jüngere Kollegin. Die junge Lehrerin wird

jedoch in den folgenden sechs Jahren nicht schwanger, sodass die Leute be-

ginnen, darüber zu reden und Gerüchte entstehen. Die Gemeindemitglieder

begegneten der Tatsache, dass Solomons Ehe kinderlos blieb, kritisch und

begannen, seine Frau zu meiden und schlecht über sie zu sprechen. Auch

von anderen Lehrerinnen wird Solomons Frau zunehmend gemieden. 2012

raten seine Eltern ihm schließlich sogar dazu, eine andere Frau zu nehmen,

doch er ist unentschlossen und schiebt die Entscheidung immer weiter auf.

Seine Frau war zu dieser Zeit bereits häufig krank, und er hätte sie nicht im

Stich lassen wollen, erzählt er. 2013 starb sie dann unerwartet mit 31 Jahren

an einer Lungenentzündung und Solomon fühlte sich »guilty and betrayed at

the same time« (ebd.). Schuldig habe er sich gefühlt, weil er nichts habe tun

können, damit es ihr besser geht, und weil er in dem Glauben gewesen sei,

sie werde sich bald wieder erholen. Er habe sich von Gott verraten gefühlt,

da dieser erlaubt habe, dass Solomon seine »best years« (ebd.) mit einer Frau

verbrachte, die ihm keine Kinder gebären konnte.

https://doi.org/10.14361/9783839452509-008 - am 14.02.2026, 14:27:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452509-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


138 Religion in Flüchtlingsunterkünften

Deborah

Deborah lerne ich kennen, als sie 23 Jahre alt ist. Sie ist eine große hagere

Frau mit langer Stirn und hohem Haaransatz. Ihr krauses Haar fällt offen

herab. An manchen Tagen fixiert sie es mit Haarklemmen, doch es sei nicht

lang genug, um es zurückzubinden, beschwert sie sich spielerisch. Blondes

Haar wachse schneller, sagt sie, und nickt in meine Richtung. Ihre Hautfar-

be ist etwas heller als Solomons. Deborah hat eine lange gerade Nase und

wache, ausdrucksstarke Augen. Sie beobachtet jeden Raum, den sie betritt,

aufmerksam. Nicht selten dreht sie sich in Gesprächen unvermittelt ruckar-

tig um, wenn wir uns an für sie bislang unbekannten Orten treffen. Außer-

dem sitzt sie nicht gern mit dem Rücken zur Tür. Im Gegensatz zu Solomon

scheint Deborah ihr Gegenüber in Gesprächen stets ausführlich zu mustern,

als ob sie jede Regung im Gesicht als mögliche Andeutung wahrnehmen woll-

te. Auch sie spricht überlegt und kontrolliert wie ihr Mann. Deborah verwen-

det kein Make-up, habe sich aber für ihre frühere Stelle als Sekretärin täglich

geschminkt. Sollte sie in Deutschland Arbeit finden, werde sie sich wieder

schminken. In der Unterkunft sehe sie keinen Sinn darin, geschminkt zu sein.

Zunächst spreche ich unbeschwert mit ihr über sie und ihre Familie. Dar-

über, dass beide Kinder ihre Grübchen hätten, und über die Besonderheit,

dass beide Kinder angewachsene Ohrläppchen hätten wie ihre Mutter. Eines

Abends beim spätsommerlichen Spaziergang im Park nahe der Unterkunft

bricht es aus Deborah hervor. Solomon sei nicht der Vater ihres Sohnes Ga-

briel. Ihm sehe er daher nicht ähnlich und es belaste sie sehr, dass es so sei.

Sie bekam Gabriel mit 15 Jahren, im Jahr 2007, nachdem sie von einem

Mann aus der Nachbarschaft vergewaltigt wurde. Die Mutter glaubte ihr, der

Vater zunächst nicht, er schlug sie. Die Mutter konnte den Vater jedoch be-

sänftigen, sodass er entschied, da die Gemeinschaft der Familie nicht ge-

glaubt hätte, sollte nichts unternommen werden. Deborahs Peiniger galt als

angesehener Geschäftsmann, von dem viele Menschen im Viertel sich Geld

liehen oder in seiner Schuld standen. Außerdem hatte er den Bau der Mäd-

chenschule bezuschusst, die Deborah damals besuchte, erzählt sie. Auch in

ihrer Pfingstgemeinde sei er angesehen gewesen. Sein Vater war derselbe

Pfarrer, der zwei Jahre zuvor Solomon bat, das Amt zu übernehmen. Solomon

sollte erst in Deutschland davon erfahren, wenn Deborah genügend Mut und

Distanz zur Heimat hat, um ihm zu gestehen, wer Gabriels biologischer Vater

ist. Ob Gabriel es wisse? Das sei nicht klar, erzählt Deborah. Sie spreche nicht

mit ihrem Sohn darüber. Er kenne den Mann aus der Gemeinde schließlich

https://doi.org/10.14361/9783839452509-008 - am 14.02.2026, 14:27:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452509-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


7. Religiöse und ethnische Zugehörigkeiten im Spannungsfeld des gemeinsamen Wohnens 139

von klein auf. Es könnte verwirrend für ihn sein und sie könne sich nicht

vorstellen, dass sie je den Mut für ein solches Gespräch aufbringe.

Während Deborahs Schwangerschaft war ihre Mutter selbst erst 32 Jahre

alt, sie wies ihre Tochter an, fortan das Haus nicht zu verlassen, sodass die

Schwangerschaft geheim bliebe. Deborah war sich jedoch darüber im Kla-

ren, dass zu diesem Zeitpunkt dennoch Familienmitglieder und Nachbarn

von der Schwangerschaft wussten, und vermutet rückblickend, dass die Mut-

ter sie aus Scham zuHause ließ: »Vielleicht sie möchte nicht, dass ich gehe [in

die] Schule weil alle werden reden über mich und mein[en] Bauch.« (Debo-

rah, 2016) IhreMutter argumentierte außerdem, es sei besser, demNachbarn,

ihrem Peiniger, vorerst nicht zu begegnen. Es wurde daraufhin eine Krank-

heit vorgetäuscht, an der Deborah leide. Die Großeltern wussten ebenfalls

Bescheid. Deborahs Großmutter kaufte sogar Medikamente für sie und er-

zählte im Krankenhaus ihren Bekannten von der angeblich kranken Enkelin.

Das Kind brachte Deborah schließlich zu Hause im Beisein ihrer Mutter und

Großmutter zur Welt. Sie sagt dazu: »Der letzte Tag von mein[er] Kindheit.«

(ebd.) Ihr Sohn wurde fortan als Deborahs jüngster Bruder aufgezogen. Da-

her wählten auch ihre Eltern den Namen für den Jungen: Gabriel. Deborah

fühlt sich entlastet und sagt, sie habe in dieser ersten Zeit manchmal sogar

vergessen, dass es eigentlich ihr Kind sei. Sie erlebte keinen Milcheinschuss

und war beruhigt, dass ihre Mutter Gabriel aufzog, da sie ohnehin erfahrener

in dieser Rolle gewesen war. Bald durfte Deborah auch wieder zur Schule ge-

hen, sie gesteht, sie seimanchmal froh gewesen, den Jungen so tagsüber nicht

sehen zu müssen, da er sie an »was passiert [ist]« (ebd.) erinnerte. Abschlie-

ßend stellt sie fest: »Ich war ein Baby selber und wie kann ich eine Mutter

sein für ein Baby?«

2010, als Gabriel 3 und Deborah 18 Jahre alt war, sollte sie aufgrund ih-

rer Volljährigkeit zum Militär eingezogen werden. Dies zu verhindern war

nur möglich, wenn eine 18-Jährige verheiratet, schwanger oder bereits Mut-

ter war, erzählt sie. Da Gabriel nicht als ihr Sohn registriert war, zahlten die

Eltern einem befreundeten Arzt Geld, der ihr eine Schwangerschaft beschei-

nigte, sodass eine Aussetzung desMilitärdienstes erwirkt werden konnte.De-

borah begann im Anschluss an ihren Schulabschluss als Sekretärin für ein

mittelständisches Unternehmen zu arbeiten, das von einem Gemeindemit-

glied geführt wurde.

Im Jahr 2014 wurden Deborahs Eltern und ihre drei Jahre jüngere Schwes-

ter Rita nach dem Gottesdienst gemeinsam mit anderen Gemeindemitglie-

dern inhaftiert. Es heißt, sie seien im Gefängnis getötet worden. Deborah

https://doi.org/10.14361/9783839452509-008 - am 14.02.2026, 14:27:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452509-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


140 Religion in Flüchtlingsunterkünften

und Gabriel waren an diesem Tag bei den Großeltern, die krank geworden

waren, um für sie einzukaufen. Deborah, die damals 22 Jahre alt war, hielt

Kontakt mit dem Pfarrer Solomon ihrer Pfingstgemeinde, um zu erfahren,

was geschah. Solomon war damals 37 Jahre alt und Witwer. Er nahm sich

Deborahs an, und sie und Gabriel zogen in sein Haus. Er habe sie schließ-

lich auch davon überzeugt, Gabriel die Wahrheit zu sagen, erzählt Deborah.

So erfuhr der damals 7-Jährige, dass seine Schwester eigentlich seine Mut-

ter ist und seine Eltern seine Großeltern sind. Solomon heiratete Deborah

kurz darauf und erkannte Gabriel als seinen Sohn an. Aufgrund der zuneh-

mend angespannten Situation in Asmara riet er Deborah, bis auf Weiteres ei-

nen anderen Vornamen anzunehmen, um religiösen Angriffen vorzubeugen.

Sie nannte sich fortan ›Almaz‹ und ihren Sohn ›Batha‹, jeweils Namen aus

der Tigrinya-Sprache. Bei der Heirat ging es Solomon vor allem um Schutz,

doch bald darauf stellte sich auch Liebe ein, erzählt er lächelnd. Ende 2015

wurde die Situation für die kleine Familie immer brenzliger. Der Schullei-

ter hatte herausgefunden, dass Solomon einer Pfingstgemeinde angehörte

und Regierungsbehörden informiert. Deborah erfuhr über Umwege davon.

Die Familie versteckte sich etwa eine Woche bei Deborahs Großeltern. Die

Gemeinde konnte sich zu diesem Zeitpunkt ohnehin nicht mehr treffen, da

das Risiko zu groß war. Als Deborah Schwangerschaftssymptome aufwies,

entschied Solomon schließlich, dass die Familie nach Europa fliehen sollte.

Solomon zahlte einem Freund etwa 3000 Euro, der Kontakt zu Schleppern

hatte, die die Gestars wiederum über die Grenze in den Sudan bringen soll-

ten. Deborahs Großeltern unterstützten sie dabei finanziell, wollten jedoch

selbst zurückbleiben. Seitdem haben sie nichts mehr von ihnen gehört. Ei-

ne ehemalige Nachbarin fand Deborah jedoch auf Facebook (unter wiederum

einem anderen Namen als ›Almaz‹) und schrieb ihr, ihre Großeltern seien an

Altersschwäche gestorben und drückte ihre Anteilnahme aus. Deborah weiß

bis heute nicht, ob dies stimmt, und traut sich nicht auf die Nachricht zu ant-

worten, da sie Angst hat, es könne sich um einen Trick handeln, um sie in ein

Gespräch zu verwickeln und ihren Aufenthaltsort zu erfahren. Es sei unwahr-

scheinlich, dass beide gleichzeitig an Altersschwäche gestorben seien, sagt sie

kontrolliert. Vielmehr sei nicht auszuschließen, dass sie ermordet wurden.

Als der Familie die Flucht über die Grenze in den Südsudan gelang, ging

es weiter über Libyen nach Italien. Die Überfahrt im Schlauchboot im Ju-

li 2015 kostete Solomon erneut etwa 3000 Euro. Circa 200 Personen waren

es im Schlauchboot, erinnert sich Deborah. Gabriel erlebte dort, wie Men-

schen ertranken und verhungerten, und sei seit der Überfahrt »ein andere[r]

https://doi.org/10.14361/9783839452509-008 - am 14.02.2026, 14:27:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452509-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


7. Religiöse und ethnische Zugehörigkeiten im Spannungsfeld des gemeinsamen Wohnens 141

Mensch« (ebd.). Der ausgeglichene Junge sei plötzlich aufbrausend gewesen,

dann wieder in sich gekehrt. Er habe verzweifelt geweint, dann wieder So-

lomon und seine Mutter angeschrien. Er sagte erstmalig, er vermisse »seine

Eltern« und Rita sowie die Großeltern. Sie sei nie seine Lieblingsschwester

gewesen, gesteht Deborah. Gabriel habe immer mehr Kontakt zu Rita gehabt

und lieber Zeit mit ihr verbracht. Rita war immer zu Haus und habe ihren El-

tern im Haushalt geholfen, während Deborah zur Schule ging und später ar-

beitete. Als er erfuhr, dass gerade sie seineMutter sei, sei das auch deshalb ein

Schock für ihn gewesen, weil die beiden so unterschiedliche Charaktere sei-

en, erklärt sie. Auch das Verhältnis zu Solomon sei in der Zeit der Flucht, vor

allem während der Zeit in Italien und Österreich, spannungsbehaftet gewe-

sen, so Deborah. Solomon sei zwar stets wie ein Vater zu ihm gewesen, doch

während der Flucht sei auch er oft gereizt und wütend gewesen, dass Gabri-

el ihn nicht immer als solchen sehe, sondern stattdessen seinem Großvater

hinterhertrauerte. Er habe sein Leben aufs Spiel gesetzt, um die beiden zu

beschützen und all seine Ersparnisse aufgebraucht, um die Flucht zu ermög-

lichen.Mit Gabriels Gefühlsausbrüchen habe er zu dieser Zeit nicht umgehen

können, so Deborah. »Solomon [wollte] für uns neue Zukunft und nicht, dass

wir schauen in [die] Vergangenheit.« (ebd.) So sucht sie das Verhalten ihres

Mannes zu dieser Zeit zu entschuldigen.

Ende August 2015 erreichen sie Deutschland und landen schließlich in

Nordrhein-Westfalen, in derselben Aufnahmeeinrichtung, in der zu diesem

Zeitpunkt seit fünf Monaten auch Familie Rahmani lebt. Jedoch begegnen

sie sich dort nie. Nach knapp sechs Monaten beziehen sie die kommunale

Unterkunft in Mittstadt, im Februar 2016. Zu diesem Zeitpunkt lebt Familie

Rahmani wiederum bereits seit fünf Monaten dort.

Deborah ist mittlerweile im achten Monat schwanger. Den Sozialarbei-

tern möchte sie nichts sagen, da sie sie kaum kenne und außerdem fürchte,

das Kind zu verlieren. Als sie Blutungen hat, wendet sie sich schließlich doch

an Lisa, die sie wiederum an eine Gynäkologin vermittelt. Deborah hat Angst

vor dem Termin. Solomon und Gabriel begleiten sie, warten jedoch imWarte-

zimmer. Die Ärztin bestätigt schließlich, dass es dem Ungeborenen gut gehe

und prognostiziert, es sei ein Mädchen. Deborah freut sich sehr darüber. So-

lomon wählt einen Namen, der ihm passend erscheint: Hope. Das Mädchen

wird schließlich im April 2016, etwa drei Wochen zu früh, geboren.

In der Unterkunft wohnen die Gestars zunächst neben einer albanischen

Familie, mit denen sie sich auch den Flur teilen. Solomon dazu:

https://doi.org/10.14361/9783839452509-008 - am 14.02.2026, 14:27:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452509-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


142 Religion in Flüchtlingsunterkünften

»I can’t remember the name. They were a Muslim family. But I only know

that because I talked to the husband about it. Nice family. Good children.

Just a hard [überlegt] future for them. The woman could not sleep at night

because of all the stress. The children were very young. About Hope’s age.

Three children. One baby and two toddlers. One afternoonmy wife knocked

at their door. The children at Kinderbetreuung had gotten some sweets and

shewanted [to] offer [some] to their children, but no onewas there. The next

day, Lisa told us, they had been sent back to their country during the night.«

(Solomon, 2017)

Nach acht Monaten werden die Nachbarn der Gestars im Oktober 2016 des

Landes verwiesen. Noch im selben Monat zieht Familie Rahmani vom Erdge-

schoss in die beiden benachbarten Räume. In einem Raum schlafen die Eltern

Shabnam und Khaled mit dem jüngsten Sohn Jamal auf einem Ausziehsofa.

Im Nebenraum schlafen Shabnams Schwester Jasina und der mittlere Sohn

Saad auf einer Matratze. Der 17-jährige Adil schläft im selben Raum auf einer

eigenen Matratze, die quer vor dem Fenster an der Heizung steht.

Familie Gestar schläft nebenan zu viert in einem Bett in ihrer Wohnung.

Deborah schläft mit Hope im Arm, da sie diese nachts am äußersten Rand des

Bettes stillt. Sie scherzt, Solomon und Gabriel bräuchten viel Platz. Solomon

sagt, seine Frau schlafe am äußersten Rand, da dort der Heizstrahler stehe

und sie diesem mit der gemeinsamen Tochter am nächsten sein solle.

7.1.2. Die Interaktionen

Bereits kurz nach dem Einzug der Rahmanis in die benachbarte Wohnung

kommt es zu Konflikten. Anhand von Beobachtungsprotokollen und narrati-

ven Interviews mit den Familien ergibt sich ein Konfliktpotenzial, das sich

hauptsächlich auf den gemeinsam zu erledigenden Putzplan konzentriert.

Dieser sieht vor, dass diejenigen Familien, die sich einen Flurbereich teilen,

diesen sauber halten. Der Bereich soll täglich von Müll und Schuhen befreit,

gefegt oder gesaugt und im Anschluss gewischt werden. Ob dies abwechselnd

geschieht und in welchem Turnus die Familien sich dies aufteilen, obliegt ih-

nen. Die Sozialarbeiter Lisa und Thomas kontrollieren jedoch die Flure, und

auch der Hausmeister Amir achtet darauf, dass diese sauber sind.

Zunächst äußert die Familie Rahmani Unzufriedenheit. So ist im Beob-

achtungsprotokoll festgehalten, dass Shabnam beginnt, die Sauberkeit des

Flures an Tagen zu vergleichen, an denen ihre Familie ihn gereinigt hat, im

https://doi.org/10.14361/9783839452509-008 - am 14.02.2026, 14:27:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452509-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


7. Religiöse und ethnische Zugehörigkeiten im Spannungsfeld des gemeinsamen Wohnens 143

Vergleich zu den Tagen, an denen Familie Gestar diesen gereinigt hat. Dabei

geht sie mehrmals vorm Betreten ihrer Wohnungstür den Flur auf und ab,

blickt sich um, und schnalzt mit der Zunge. Am nächsten Morgen um neun

Uhr, als die Kinder bereits in der Schule sind, beginnt sie den Flur gemein-

sammit Jasina zu reinigen.Dabei stellen sich die beiden Schwestern zunächst

zwei Stühle in den Flur. Während Jasina mit gebeugtem Rücken und einem

Handfeger den Flur reinigt, sitzt Shabnam mit gekreuzten Beinen auf einem

der beiden Stühle und unterhält sich mit ihr. Nachdem Jasina einen Putzei-

mer geholt und mit heißemWasser gefüllt hat, schickt sie sich an, diesen mit

Reinigungsmittel zu füllen. Shabnam nimmt ihr dieses jedoch plötzlich aus

der Hand, um es nach ihrem eigenen Ermessen zu dosieren. Sie macht dabei

eine Bemerkung, die Jasina ein wenig zu kränken scheint, diese geht jedoch

nicht näher darauf ein. Shabnam taucht den Wischmopp nun in das heiße

Wasser und zieht zwei lange Bahnen über den Linoleumboden des Flures.

Dann drückt sie den Mopp ihrer Schwester in die Hand und setzt sich wieder

auf den Stuhl. Diesmal stützt sie ihren rechten Ellenbogen auf dem Ober-

schenkel ab und legt den Kopf dabei in die rechte Hand. Die beiden sprechen

nicht mehr, doch die Situation scheint vertraut. Shabnam beobachtet gedan-

kenversunken Jasina beimWischen des Flures. Als dieser gewischt ist, verlässt

Jasina erneut die Etagemit dem Putzeimer. Nach einigenMinuten kommt sie

zurück.Nun befindet sich kaltesWasser imEimer. Shabnamknibbelt an ihren

Fingernägeln,macht einen Kommentar und sieht im Folgenden zu,wie Jasina

den Flur erneut wischt. Im Anschluss setzen sich beide im Schneidersitz auf

die Stühle, die sie nun mit dem Rücken zur Wand geschoben haben, sodass

sie sich unterhalten können, während der Flur trocknet. Im Anschluss räumt

Jasina die Putzutensilien ein Stockwerk tiefer zurück in den Haushaltsraum.

Der Flur riecht nun intensiv nach Zitronenputzmittel.

An Tagen, an denen Familie Gestar den Flur geputzt hat, prüft Shabnam

diesen erneut kritisch. Sie erklärt dann verärgert, dass Familie Gestar den

Flur stets abends putzen würde. Er solle laut Putzplan jedoch morgens ge-

putzt werden, da er sonst zu Lisas Postrunde am Mittag bereits wieder ver-

dreckt sei. Außerdem würde Deborah den Flur nicht gründlich genug reini-

gen. Zu der Kritik hinsichtlich des Einhaltens der Putzzeiten kommen die

Zweifel hinzu, dass Deborah den Flur tatsächlich jeden zweiten Tag putze, da

sie abends keine Putzgeräusche aus ihrer Wohnung höre. Sie bespricht diese

Vermutung auch mit ihrem Mann Khaled, mit Schwester Jasina und mit den

Nachbarn Nimaz Sayed und Fatima Ahmadi. Häufig sitzen die Frauen ge-

meinsam beim Tee und reden über Familie Gestar und deren Putzverhalten.

https://doi.org/10.14361/9783839452509-008 - am 14.02.2026, 14:27:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452509-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


144 Religion in Flüchtlingsunterkünften

Bei einem dieser Treffen in der Wohnung der Ahmadis wirft der 10-jährige

Sohn Khadir, der eine Klasse mit Gabriel Gestar besucht, ein, dass Gabri-

el einmal den Flur putzen sollte, weil Deborah mit der zweijährigen Tochter

beschäftigt war. Dies nehmen die Frauen in ihr Gespräch auf und reagieren

sehr emotional darauf. Es sei nicht richtig, seine Kinder die Hausarbeit er-

ledigen zu lassen, sagt Shabnam. Sie habe sogar drei Kinder und habe diese

Arbeit nie ihremMann oder ihren Kindern überlassenmüssen.Nimaz stimmt

ihr zu und betont, dass sie und Fatima sogar noch ganz junge Kinder, zwei

Sechsjährige, zu betreuen hätten und dennoch tagsüber den Flur wischten.

Ein weiterer Kritikpunkt der Frauen besteht darin, dass Familie Gestar der

Aufforderung Lisas Folge leistet, die Schuhe der Familie in derWohnung statt

im Flur vor der Wohnungstür abzustellen, da dies aus Brandschutzgründen

nötig sei. Die Frauen beschreiben dies als »schmutzig« und schnalzen ableh-

nend mit den Zungen. Für muslimische Familien sei dies undenkbar.

In den folgenden Wochen ist zu beobachten, dass mehr und mehr Putzu-

tensilien im Haushaltsraum fehlen. Jedoch scheint dies nur Familie Gestar zu

bemerken, die es mir gegenüber anspricht. Zunächst fehlt der Mopp, dann

auch der Plastikeimer und schließlich mehrere Flaschen des Putzmittels. In

den Teerunden der Frauen umShabnamkommenweitere Vorwürfe auf. Stän-

dig bleibe die Post der Familie Gestar vor der Wohnungstür liegen. Dies sei

unordentlich und offenbar sei die Familie daher nicht interessiert daran, ihre

Post zu beantworten und sich um ihre Angelegenheiten bezüglich des Asylbe-

scheides und des Jobcenters zu kümmern. Bei einer Postrunde stellt Lisa bald

darauf fest, dass sich Shabnam weigert, die Post für ihre Nachbarn, die Ge-

stars, anzunehmen.Da es sich um einen wichtigen Brief handelt,möchte Lisa

ihn ungern vor der Wohnungstür ablegen. Doch Shabnam schrickt regelrecht

davor zurück und ist bedacht darauf, diesen nicht zu berühren.

Deborah ist tagsüber mit der 2-jährigen Hope beschäftigt. Sie erledigt,

sobald Gabriel in der Schule ist, die Einkäufe, räumt in der Wohnung auf

und bereitet Essen zu, während Solomon einen Sprachkurs besucht. Nach-

mittags treffen sich Solomon und Deborah ab und zu in einer evangelischen

Gemeinde in der Nähe, die sie zu Fuß erreichen können, um den Bibelkreis

zu besuchen. An manchen Abenden reinigt Deborah den Flur, während Hope

von Gabriel betreut wird, der mit ihr spielt. An anderen Abenden übernimmt

Gabriel dies, wenn seine Mutter das Essen zubereitet oder telefoniert. Der

Junge benutzt dafür lediglich den Wischeimer, den er mit kaltemWasser aus

dem Wasserhahn im zweiten Stock füllt sowie das Putzmittel. Wenn Debo-

rah putzt, tut sie es ähnlich wie Shabnam und Jasina, jedoch wischt sie nicht

https://doi.org/10.14361/9783839452509-008 - am 14.02.2026, 14:27:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452509-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


7. Religiöse und ethnische Zugehörigkeiten im Spannungsfeld des gemeinsamen Wohnens 145

nach. Auch wischt sie schneller und beschränkt das Staubsaugen zuvor auf ei-

nige Sekunden. An manchen Abenden putzt die Familie den Flur nicht. Es ist

weiterhin zu beobachten, dass Solomon und Khaled sich größtenteils igno-

rieren. Sie grüßen sich nur mit einem kurzen Nicken bei Begegnungen in der

Unterkunft. Die Frauen der Familie Gestar und Rahmani ignorieren sich so-

gar morgens im Flur bei dem Gang zum Gemeinschaftsbad und auch dann,

wenn sie die Kinder in die Schule bis zur Haustür der Unterkunft begleiten.

Aus den Beobachtungsprotokollen geht ebenfalls das Verhalten der beiden Fa-

milien hervor, wenn sie einen Raum teilen müssen, zum Beispiel wenn sie ge-

meinsam vor dem Büro der Sozialarbeiterin warten müssen. Shabnam und

Jasina schnalzen dann häufig mit der Zunge, um ihre Ablehnung auszudrü-

cken. Auch nehmen sie körperlich Platz ein, indem sie die drei freien Stüh-

le vor dem Büro zu zweit besetzen. Beide sitzen auf den äußersten Stühlen,

schräg einander zugewandt,mit übereinandergeschlagenen Beinen, dass kei-

ne weitere Person sich setzen kann. Sie mustern Deborah demonstrativ von

oben bis unten und sprechen und kichern dabei. Auf diese Weise grenzen sie

sich gezielt von ihr ab. Deborah nimmt in solchen Situationen keinen Blick-

kontakt auf. Sie spielt mit ihren Händen3 oder führt ein Gespräch mit Gabriel

auf Tigrinya.

7.1.3. Analyse des Fallbeispiels

Aus den Gesprächen mit den beiden Frauen ergeben sich zwei Perspektiven,

die im Folgenden aufgezeigt werden. Es wird deutlich, dass Shabnam ihren

jüngsten Sohn regelmäßig befragt, wie sich Gabriel Gestar in der Schule ma-

che, und warnt ihn davor, Kontakt zu dem ebenfalls 10-Jährigen aufzuneh-

men. Gabriel und Jamal Rahmani besuchen eine Klasse, kennen die Dyna-

miken der Eltern und halten sich daher zurück. Die beiden Jungen sitzen in

ihrer Klasse aufgrund des Sitzplans nebeneinander, den ihre Lehrerin fest-

gelegt hat. Sie bezeichnen sich jedoch nicht als Freunde. Vielmehr antwortet

Jamal, als ich ihn frage »Was weißt du über Gabriel?«: »Er ist ein Christ und

er ist auch zehn Jahre alt« (Jamal, 2017). Hierbei wird deutlich, dass Jamal die

3 Deborah ist eine der wenigen Frauen in der Unterkunft, die kein eigenes Handy be-

sitzt. Die meisten Wartenden vor Lisas Büro schreiben Nachrichten auf ihrem Handy,

sehen sich Fotos darauf an oder spielen Spiele darauf. Dass Deborahmit ihrenHänden

spielt, wirkt in diesem Kontext sehr ungewöhnlich und kindhaft. Deborah benutzt ab

und zu Solomons Telefon, möchte jedoch kein eigenes Handy, da sie Angst hat, ihr

Aufenthaltsort könne so bekannt werden.

https://doi.org/10.14361/9783839452509-008 - am 14.02.2026, 14:27:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452509-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


146 Religion in Flüchtlingsunterkünften

religiöse Argumentation seiner Mutter übernimmt und Gabriel vorrangig als

Christenwahrnimmt.Diese Argumentation hat ihrenGrund zumeinen in der

Bezeichnung »die Christen«, (Shabnam, 2016), mit der seine Eltern Familie

Gestar benennen (obgleich es noch andere christliche Familien in der Unter-

kunft gibt), und zum anderen in ShabnamsWarnungen gegenüber ihren Kin-

dern und anderen Familien, Familie Gestar sei ungepflegt, was sie ebenfalls

religiös konnotiert, indem sie ihreWahrnehmungen immer wieder in Verbin-

dung mit der christlichen Konfession der Familie bringt. Auch gegenüber der

Forscherin äußert sie sich entrüstet. So beschreibt sie die zweijährige Hope

mit der Aussage: »Kleine[s] Mädchen haben so [hält die Hände in einem Bo-

gen über ihremKopf] Haare! [schnalztmit der Zunge]« (ebd.). Gleichermaßen

bietet auch Deborahs kurzes krauses Haar Anlass für Entrüstung. Auf Shab-

nam wirkt dies unrein. Doch nicht nur die Struktur ihres Haares, sondern

auch die Tatsache, dass sie es so kurz trägt und nicht bedeckt, ärgert sie.

Deborah wirkt auf Shabnam weiterhin durch ihr hageres, ungeschminktes

Erscheinungsbild unfraulich und nicht mütterlich. Diese Fremdheit spiegelt

sich für sie auch in Deborahs dunkler Hautfarbe. Als diese im Gespräch the-

matisiert wird, schaltet sich Shabnams Schwester Jasina ein und bittet Shab-

nammir zu übersetzen: »Schmutzig[e] Haut. Ist schmutzig[e] Familie« (ebd.).

In diesem Dreiergespräch erklären die beiden Schwestern auch, sie würden

einige Putzutensilien imWaschmaschinenraum hinter denWaschmaschinen

verstecken, sodass diese der Familie Gestar nicht zugängig seien. Dabei be-

tonen sie die Notwendigkeit es zu vermeiden, dass »schmutzig[e] H[ä]nde«

(ebd.) diese berührten. Als sie erfahren, dass Gabriel zuweilen die Putzdienste

seiner Familie übernimmt, beziehen Shabnam und Jasina dies auf ihr Rollen-

verständnis als Frau und ihre damit einhergehenden Erwartungen. Dass ein

Kind die Aufgaben der Mutter erfüllen müsse, noch dazu ihr Sohn, bestätigt

sie darin, dass Deborah keine gute Mutter sei, da ihr Verhalten vom dem Ja-

sina und Shabnam bekannten Standard abweicht. Als die beiden ihren Ärger

gegenüber Lisa ansprechen, beschränken sie sich jedoch auf die Schilderung,

dass Deborah den Flur nicht ordnungsgemäß sowie selten putzen würde. Sie

schildern weiterhin, dass sie eine Ungerechtigkeit darin sähen, allein für den

Zustand des Flures zuständig zu sein. Einen weiteren Sachverhalt, der ein Är-

gernis für Shabnamdarstellt und deren Bild vonDeborah prägt, verschweigen

sie Lisa jedoch. Nämlich, dass Familie Gestar der Aufforderung der Sozialar-

beiterin Folge geleistet hat, die Schuhe der Familie statt auf dem Flur im Inne-

ren derWohnung aufzustellen. Shabnam äußert erneut, dies sei »schmutzig«

https://doi.org/10.14361/9783839452509-008 - am 14.02.2026, 14:27:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452509-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


7. Religiöse und ethnische Zugehörigkeiten im Spannungsfeld des gemeinsamen Wohnens 147

(ebd.) und nicht nachvollziehbar, die Sichtweise der Sozialarbeiter außer Acht

lassend.

Aus Deborahs Perspektive besteht zunächst ein großes Unwissen hin-

sichtlich ihrer Nachbarn. Sie kennt die Familienmitglieder vom Sehen im

Flur und weiß, dass Gabriel und Jamal eine Klasse besuchen. Die Namen

aller Familienmitglieder der Rahmanis kennt sie jedoch nicht. Die Familie

oder auch Shabnam als Einzelperson bezeichnet sie daher stets als »Rah-

mani« (Deborah, 2016), was auf eine Distanz zu den Nachbarn hindeutet.

Dass das Putzen konfliktbehaftet ist, fällt Deborah durch das Verhalten,

vor allem aber durch Mimik und Gestik von Shabnam und Jasina auf. Was

Rahmanis jedoch nicht wissen, ist, dass Solomon und Deborah ein wenig

Arabisch verstehen und daher auch, wenn schlecht über sie gesprochen

wird. Dies führt zusätzlich dazu, dass sich Deborah von den Nachbarn

distanziert. Deborah führt die von ihr wahrgenommene Feindseligkeit ihrer

Familie gegenüber auf religiöse Differenzen zurück. Zwar hatten die Gestars

bereits Kontakt und positive Erfahrungen zu und mit einer muslimischen

Familie aus Albanien, die vor den Rahmanis die Wohnung bewohnte, jedoch

argumentiert Solomon, dass sie aus einem Land kämen, in dem es normal

sei, Muslimen gegenüber vorsichtig zu sein, da von diesen potenziell eine

Bedrohung ausgehen könne. Die persönliche Verfolgungserfahrung stärkt

diese Ansicht der Familie. Zudem steht Shabnam im engen Kontakt mit

einer weiteren syrischen Frau aus der Unterkunft, die zufällig den Namen

Almaz trägt. Dies war Deborahs muslimischer Deckname in Eritrea, der

sie noch immer Angst erleiden lässt, sobald sie ihn hört. Deborah geht den

Rahmanis auch daher aus demWeg. Das Putzen verschiebt sie so weit auf die

späten Abendstunden, dass es ihr unwahrscheinlich erscheint, ein Familien-

mitglied der Rahmanis auf dem Flur anzutreffen. Hört sie laute Geräusche

aus der benachbarten Wohnung oder hat sie den Eindruck, jemand komme

auf den Flur, stellt sie zum Beispiel das Staubsaugen sofort ein. In einem

weiteren Gespräch erklärt sie mir, sie sauge stets nur kurz, um niemanden

zu stören. Ein anderes Mal sagt sie, sie sauge abends schnell den Flur, um

die Ruhezeiten einzuhalten, daher werde manchmal nicht alles sauber. Als

sukzessive Putzutensilien verschwinden, erklärt Deborah zunächst für etwa

zwei Wochen, sie habe das Putzen »vergessen« (Deborah, 2016). Sie zuckt

dabei mit den Schultern und meidet meinen Blick, obgleich sie mich sonst in

Gesprächen genau mustert. Als sie den zunehmenden Unmut der Rahmanis

in dieser Zeit bemerkt, teilt sie zunächst Gabriel für den Putzdienst ein und

begründet seine Mithilfe mir gegenüber wie folgt: »Ist kein Baby, Natalie!

https://doi.org/10.14361/9783839452509-008 - am 14.02.2026, 14:27:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452509-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


148 Religion in Flüchtlingsunterkünften

Ist er 10 Jahre!« (ebd.) Doch der Zehnjährige kann den schweren Industrie-

staubsauger nicht die Treppen hinauftragen, sodass er auf das Staubsaugen

verzichtet. Als er dann weder Kehrblech und Besen noch Wischmopp, Eimer

und Putzmittel findet, gibt er schließlich auf, möchte dies seinen Eltern

gegenüber jedoch nicht zugeben. Zunächst erzählt er seiner Mutter, das

Putzen sei besonders schnell gegangen, dafür wird er von Deborah damit

belohnt, dass er ein Spiel auf Solomons Smartphone spielen darf. Doch

nach weiteren drei von Gabriel ausgeführten Putzdiensten, die tatsächlich

nicht stattfinden, wird Deborah vor dem Büro der Sozialarbeiterin böse von

Shabnam und Jasina angesehen und hört, wie diese von ihr auf Arabisch

als »schmutzig« (ebd.) sprechen. Daraufhin ist sie bestürzt und erzählt

mir, dass sie nun das Gespräch mit Lisa suchen werde, um deren Hilfe zu

erbitten. Lisa gegenüber stellt sie die Situation zunächst so dar, dass sie von

den Nachbarn schikaniert werde, obgleich sie ihre Putzdienste regelmäßig

ausführe. Bei weiterer Nachfrage räumt sie ein, dass sie abends oft müde sei

und daher ab und zu einen Putzdienst nicht ausgeführt habe. Als Lisa sie mit

den Vorwürfen der Rahmanis konfrontiert, wird Deborah jedoch ungehalten

und ärgert sich über die Regeln in der Unterkunft, die nicht nachvollziehbar

seien. Weiterhin äußert sie: »Warum ich muss sauber machen? Flur ist nicht

schmutzig. Flur ist sauber!« (ebd.) Die Situation mit den Rahmanis ärgere

sie, es gehe nur darum, zu zeigen, wer den Flur besser reinigen könne.

Ein sauberer Flur müsse jedoch nicht geputzt werden, nur um den Dienst

eingehalten zu haben. Wütend verlässt sie das Büro der Sozialarbeiterin.

Als ich sie nach dem Gespräch allein antreffe, frage ich sie, weshalb sie Lisa

gegenüber die fehlenden Putzutensilien nicht erwähnt habe. Deborah tut so,

als wüsste sie nicht, wovon ich spreche. Auch die Tatsache, dass die Schuhe

der Familie Rahmani noch immer im Flur stünden, sei ihr nicht aufgefallen.

Die beschriebenen Alltagspraktiken der beiden Familien können mit de

Certeau als nicht zufällig oder bewusst beschrieben werden (vgl. de Certeau

1988: 11). In der Untersuchung jener kreativen Praktiken zieht de Certeau vor

allemVerbindungslinien zu Foucault (1977), indem er Praktiken alsMittel zum

Umgang mit einer Disziplinierung thematisiert. Jene Praktiken dienten da-

zu, sich einen bestimmten Raum anzueignen und seien in ihrer Vielzahl mit

»Handlungsweisen« (de Certeau 1988: 16) am besten umschrieben (vgl. ebd.).

Die dabei anzuwendenden »Praktiken und Listen« (ebd.) bilden die Grundlage

seiner wesentlichen Unterscheidung in Strategien und Taktiken, die de Cer-

teau in ein bestimmtes Machtverhältnis einbettet. Dabei setzten Strategien

ein »mit Macht und Willenskraft ausgestattetes Subjekt« (ebd.: 23) wie auch

https://doi.org/10.14361/9783839452509-008 - am 14.02.2026, 14:27:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452509-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


7. Religiöse und ethnische Zugehörigkeiten im Spannungsfeld des gemeinsamen Wohnens 149

einen Ort voraus, der diesem Subjekt eigen sei (vgl. ebd.). Taktiken wieder-

um bezeichneten »ein Kalkül, das nicht mit etwas Eigenem rechnen kann«

(ebd.), schon gar keinen eigenen Ort: »Die Taktik hat nur den Ort des An-

deren.« (ebd.) Die Taktik sei daher fluider als die Strategie, müsse flexibler

reagieren, »günstige Gelegenheiten« (ebd.) abpassen und das Kräfteverhält-

nis an den Stellen zu ihren Gunsten nutzen, an denen es sich anbiete (vgl.

ebd.: 23f.). Gerade am »Ort des Anderen« (ebd.: 23) stelle dies eine Herausfor-

derung dar. Damit sind auch die Feldakteure dieser Arbeit konfrontiert. Im

Fallbeispiel des Putzplanes taktieren Shabnam und Deborah beide im Rah-

men ihrer Möglichkeiten. Shabnam, indem sie Putzutensilien versteckt sowie

ihre Einschätzung der Familie Gestarmit anderen Familien teilt und soMehr-

heiten in der Unterkunft für sich gewinnt. Deborah taktiert, indem sie zum

Beispiel ihr arabisches Sprachverständnis nicht offenbart und genau abwägt,

welche Details im Konflikt um den Putzplan sie Lisa anvertraut um sich deren

Unterstützung gegen Familie Rahmani zu sichern. Weiterhin gibt sie mir ge-

genüber vor, über bestimmte Sachverhalte nicht im Bilde zu sein. Möglicher-

weise ist es ihr unangenehm, da sie dann vorherige Argumentationslinien

nicht aufrechterhalten könnte oder ihr diese nicht mehr kohärent erschei-

nen würden. Eventuell sind ihr bestimmte Details wie die Schuhe im Flur vor

der Wohnung der Rahmanis jedoch auch nicht aufgefallen. Eine andere Be-

gründung wäre, dass sie dies ignoriert – vor Erschöpfung oder aus Sorge um

eine Intensivierung des Konflikts. Nach de Certeau geschieht das Taktieren

im Alltag nie zufällig (vgl. de Certeau 1988: 11). Vielmehr sollen die beobach-

teten Interaktionen der Feldakteure vor dem Hintergrund ihrer persönlichen

Biografien und Werdegänge beleuchtet werden. So findet Deborah einen in-

dividuellen Umgang mit ihrer religiösen Zugehörigkeit vor dem Hintergrund

dessen,was ihr in Eritrea widerfahren ist. Sie bezeichnet sich als Christin und

besucht regelmäßig die Gottesdienste einer Gemeinde außerhalb der Unter-

kunft, legt jedoch Wert darauf, in der Unterkunft selbst kein Kreuz um den

Hals zu tragen. Dies kann im Sinne von Malkkis Konzept des pragmatischen

Umgangs mit Identität (vgl. Malkki 1995: 155) verstanden werden, die argu-

mentiert, dass Flüchtlinge häufig bereits in ihren Herkunftsländern Erfah-

rungen mit ethnischer und religiöser Pluralität gesammelt und dabei gelernt

hätten, mit dieser flexibel umzugehen (vgl. ebd.). Dabei seien neben ethni-

schen und religiösen Zugehörigkeiten zum Beispiel auch Sprachzugehörig-

keiten pragmatisch gehandhabt worden. Mittels dieses Managens multipler

Identitäten sei es möglich gewesen, zum Beispiel Unannehmlichkeiten oder

Bedrohungen abzuwenden (vgl. ebd.: 156). Dies spiegelt sich in Deborahs Ver-

https://doi.org/10.14361/9783839452509-008 - am 14.02.2026, 14:27:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452509-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


150 Religion in Flüchtlingsunterkünften

wendung des arabischen Vornamens ›Almaz‹ während ihrer letzten Monate

in Eritrea sowie in ihrer Flucht, auf der sie eine muslimische Zugehörigkeit

suggeriert. Weiterhin wird durch Malkkis Ansatz deutlich, dass Deborah in-

nerhalb der Unterkunft möglicherweise keine Aufmerksamkeit auf die Tatsa-

che ziehen möchte, dass sie Christin ist, um potenzielle weitere Konflikte zu

vermeiden.

Ein Taktieren nach de Certeau geht zudem einher mit der Präsentation

gegenüber der Forscherin. So ist Shabnam darauf bedacht, mir gegenüber

als leidgeplagt aufzutreten, wenn es um ihre Nachbarn geht, sie drückt dies

durch vielfaches Seufzen oder für sie dramatische Mimik und Gestik aus. Sie

legt weiterhin wert darauf, dass mir deutlich wird, dass sie dem Rollenbild

entspricht, dass sie von anderen Frauen ebenfalls erwartet: als liebende, auf-

opferungsvolle, reinliche Mutter, die sich um ihre Pflichten zum Wohle der

Familie kümmert. Sie appelliert damit auch an das Rollenbild, das sie von

mir hat.

Deborah möchte ebenfalls kohärent mir gegenüber argumentieren, was

erklären könnte, weshalb sie bestimmte Details nicht erinnert oder besonders

betont. Die Interaktionen der beiden Frauen mit mir machen mir zusätz-

lich klar, dass beide mich nicht nur als hellhäutige deutsche Frau und Mutter

wahrnehmen, sondern zudem als Christin, was sich bei Deborah darin aus-

drückt, dass sie mich ab und zu nach meinem Kreuzschmuck fragt. Schließ-

lich könne ich diesen bedenkenlos bei mir tragen. Auch fragt sie mehrfach,

welcher »Gemeinde« (Deborah, 2017) meine Familie angehöre, und ist stets

unzufrieden mit der Antwort, dass ich keiner Gemeinde angehöre. Bei der

nächsten Nachfrage gibt sie dann vor, vergessen zu haben, welcher Gemein-

de ich angehöre. Ich solle ihr nur den Namen noch mal nennen und dürfe sie

auch gern dorthin führen.

Shabnams Wahrnehmung meiner religiösen Zugehörigkeit kommt unter

anderem im folgenden Interviewausschnitt zum Ausdruck, der zugleich zen-

tral für den Konflikt zwischen den beiden Familien ist:

»Familie Gestar nicht gut. Nicht sauber machen. Immer meine Schwester

und ich machen Flur sauber. Familie Gestar stellen Schuhe ab vor der Tür.

So viele [überlegt] Schmutz. Nicht waschen [sie zeigt auf denWaschmaschi-

nenraum]. Kinder [von] Familie Gestar nicht sauber. Nicht riechen gut. Haare

schmutzig. Das ist, weil Familie Gestar aus Afrika, weißt du. Ja, aus Eritrea.

Viele Menschen da. Nicht viele Christen, glaube ich. Nur wenig. Aber Fami-

lie Gestar ist Christen. In Deutschland Christen sind sauber, weil deutsche

https://doi.org/10.14361/9783839452509-008 - am 14.02.2026, 14:27:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452509-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


7. Religiöse und ethnische Zugehörigkeiten im Spannungsfeld des gemeinsamen Wohnens 151

Menschen sind sauber. Sehr sauber. Aber in Afrika Christen sind nicht sau-

ber. Wir Muslime sind sauber. Sind saubere Familien. Kochen und sauber

machen. Wohnung sauber. Kind sind sauber. Ich nicht gehe an der Tür von

Familie Gestar [sie hält sich die Nase zu]. Ich kann nicht, weil Muslim. Nicht

gut fürmich und fürmein[e] Familie. In Islam ist einfach so.« (Shabnam,2016)

Dabei ist zunächst erkennbar, dass ihre Aussage einer bestimmten Gliede-

rung folgt. Sie beginnt mit ihrer feststehenden Einschätzung der Familie Ge-

star hinsichtlich des konkreten Problems des Putzplanes. Dabei betont sie,

dass stets sie es sei, die gemeinsam mit ihrer Schwester den Flur reinige.

Dem schließt sich der Hinweis darauf an, dass Familie Gestar die Schuhe im

Inneren der Wohnung abstellt, für sie »vor der Tür«, was Shabnam als unzu-

mutbar empfindet. Sie suggeriert außerdem, die Familie würde ihre Wäsche

nicht waschen, indem sie auf den Waschraum zeigt, und stellt im Folgenden

eine direkte Verbindung zu den Kindern her, die daher nicht »sauber« sei-

en. Sie lässt zunächst offen, ob sie sich dabei zum Beispiel auf Kleidung oder

auf Körperhygiene bezieht, unterstreicht ihr Empfinden jedoch mit der ein-

deutigen sensorischen Wahrnehmung »Nicht riechen gut.«. Daraufhin geht

sie über zu äußerlichen Merkmalen der Familienmitglieder und bezieht sich

hier auf die Haare der Familie, die sie ebenfalls als »schmutzig« beschreibt.

Im Anschluss folgt ihr Erklärungsmodell für ihre Feststellungen: »Das ist,

weil Familie Gestar aus Afrika, weißt du. Ja, aus Eritrea. Viele Menschen da.«

Durch die Nennung der Herkunft der Familie, zunächst des Kontinents, dann

des Landes sowie der Tatsache, dass viele Menschen dort lebten, soll deutlich

werden, weshalb die Familie »schmutzig« sei. Daraufhin folgt ihre Verortung

der Familie Gestar als christlich sowie der Hinweis, dass nur wenige Christen

in Eritrea lebten. Dem schließt sich eine erneute Feststellung Shabnams an,

die vier Punkte umfasst und von ihr als Common-Sense-Tatsache dargestellt

wird: 1) seien Christen in Deutschland »sauber«, 2) dies sei nur der Fall, weil

Deutsche »sauber« seien, 3) seien afrikanische Christen unsauber, 4) seien

Muslime »sauber«. Für den letzten Punkt findet sie dann vier Begründungen

und benutzt diese für ihr abschließendes Argument, dass ihre religiöse Zuge-

hörigkeit sie daran hindere, sich in der Nähe der Familie Gestar aufzuhalten.

Ihr Schlussstatement ist zugleich ein Kommunikationsstopp: »In Islam ist

einfach so.« Dies lässt dem Gesprächspartner keine Möglichkeit, das Gesagte

zu hinterfragen. Ihre Aussage endet damit.

Hinsichtlich der Präsentation gegenüber der Forscherin wird hier zu-

nächst deutlich, wie Shabnam jene wahrnimmt. Indem sie »Christen in

https://doi.org/10.14361/9783839452509-008 - am 14.02.2026, 14:27:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452509-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


152 Religion in Flüchtlingsunterkünften

Deutschland« als eigene Religionsgruppe anspricht und zusätzlich betont,

dass diese »sauber« sei, kann davon ausgegangen werden, dass Shabnam die

Forscherin dieser Gruppe zuordnet. Weiterhin erscheint es möglich, dass

die Forscherin hier als Vertreterin des Aufnahmelandes angesprochen wird.

Zudem kann diese Tendenz dem Ausloten des gesellschaftlichen Rahmens

(vgl. Goffman 1980) zugerechnet werden, den sich die Feldakteure schritt-

weise erschließen müssen. Dabei taktieren sie, indem sie abwägen, was

wem gegenüber sagbar ist (vgl. 3.6.2). Diesen Handlungsspielraum verstehen

Hansen und Oliver-Smith als Hinweis darauf, dass Flüchtlinge nicht per se

abhängig und verletzlich sind, sondern vielmehr ein Fokus auf den von ihnen

erlebten Konflikten und Aushandlungsprozessen liegen sollte, um ihre Mög-

lichkeitshorizonte und somit auch die Subjekte selbst besser zu verstehen

(vgl. Hansen/Oliver-Smith 1982: 5). Diesem Appell soll hier gefolgt werden. So

zeigt die Strukturanalyse des Interviewausschnitts weiterhin, dass Shabnam

zunächst die Kategorien ›Sauberkeit‹, dann ›Ethnie‹, ›Herkunft‹, ›Religion‹

erneut ›Sauberkeit‹ und wiederum ›Religion‹ anspricht. Dabei zieht sie

deutliche Grenzen. Grenzziehungen, die auf Grundlage der Kodierungen als

zentrale Kategorie der Arbeit herausgearbeitet wurden, unterliegen vor allem

dem Verständnis Barths, der diese auf den Umgang ethnischer Gruppen un-

tereinander zurückführt, indem er zunächst feststellt, dass Grenzziehungen

erst durch soziale Interaktion deutlich und wirksam würden (vgl. Barth 1969:

10). Dabei bildeten Prozesse von Exklusion und Eingliederung die Grundlage

für ethnische Distinktion (vgl. ebd.: 9f.). Diese Distinktionen wiederum seien

Grundlage für soziale Systeme (vgl. ebd.: 10). Barth erklärt weiterhin, die

ethnische Grenze ›kanalisiere‹ soziales Leben (vgl. ebd.: 15). Auch ließe sich

ihre Aufrechterhaltung im täglichen Miteinander ablesen, wenn Personen

unterschiedlicher Kulturen in Kontakt stünden: »[…] ethnic groups only

persist as significant units if they imply marked differences in behaviour,

i.e.« (ebd.: 15) Im Folgenden erläutert Barth, wie ein Grenzziehungsprozess

konkret aussehen kann:

»[…] a dichotomization of others as strangers, as members of another ethnic

group, implies a recognition of limitations on shared understandings, differ-

ences in criteria for judgement of value and performance, and a restriction

of interaction to sectors of assumed common understanding andmutual in-

terest.« (ebd.: 15)

Durch den Interviewausschnitt wird nun deutlich: Indem Shabnam ein Bild

der Familie Gestar konstruiert, dass sie aufgrund deren Zugehörigkeit zu ei-

https://doi.org/10.14361/9783839452509-008 - am 14.02.2026, 14:27:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452509-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


7. Religiöse und ethnische Zugehörigkeiten im Spannungsfeld des gemeinsamen Wohnens 153

ner anderen ethnischen Gruppe, nämlich »aus Afrika«, als von der Norm ab-

weichend und ›fremd‹ herleitet, grenzt sie sich vor allem ethnisch, jedoch im

weiteren Verlauf des Ausschnitts auch religiös ab. Dabei werden ihre Grenz-

ziehungen dadurch wirksam, dass sie im Rahmen der Kategorie ›Sauberkeit‹

zwischen den Konzepten ›Sauberkeit‹ und ›Reinheit‹ unterscheidet und sich

von den Negierungen abgrenzt. Zwar spricht sie im Ausschnitt lediglich von

der Dichotomie ›sauber‹ und ›schmutzig‹, die Verwendung eben dieser beiden

Termini könnte jedoch auch auf ihren im Deutschen noch begrenzten Wort-

schatz zurückzuführen sein. Die Nicht-Verwendung von Synonymen könnte

ebenfalls für diese These sprechen. Unter dieser Prämisse wäre es auch denk-

bar, dass sie eine doppelte Unterscheidung, nämlich von ›sauber‹ und ›unsau-

ber‹ sowie ›rein‹ und ›unrein‹ anspricht. Letzteres Gegensatzpaar kann hier-

bei auf Douglasʼ Konzept von ›purity‹ (vgl. Douglas 1966) zurückgeführt wer-

den, die dieses kosmologisch verortet und darauf hinweist, dass Anomalien

und Ambiguitäten als Notwendigkeiten sämtlicher religiöser Systeme fun-

gierten. Im Rahmen dieser Konzepte verortet Shabnam auch die Haarform

und -struktur ihrer benachbarten Familie und begründet dies mit konkreten

Sinneseindrücken, nämlich dem ›Sehen‹ und dem ›Riechen‹, alsomit ihren je-

weiligenWahrnehmungen.Diese erscheinen ihr spezifisch und intersubjektiv

nachvollziehbar, indem sie einen sichtbaren Ausdruck haben. Ihre Eindrücke

seien daher für jeden wahrnehmbar, was diese für sie bestätigt.

Die der Familie Gestar zugeschriebene Anomalie drückt sich für Shab-

nam jedoch auch in weiteren Punkten aus. Einer davon ist der gesellschaft-

liche Status der eritreischen Familie, der als bedeutende Differenzkategorie

fungiert. So sind viele Feldakteure an der Vergangenheit der jeweils anderen

interessiert, besonders hinsichtlich deren Zugehörigkeiten sowie des gesell-

schaftlichen und ökonomischen Status im Herkunftsland. Dies wird jedoch

üblicherweise indirekt ausgelotet, indem zum Beispiel von bestimmten Aus-

sagen, Verhaltensweisen oder einem bestimmten Habitus auf einen Status

geschlossen wird. Indem Shabnam sagt »[…] Familie Gestar aus Afrika, weißt

du. Ja, aus Eritrea. Viele Menschen da. Nicht viele Christen, glaube ich. Nur

wenig. Aber Familie Gestar ist Christen.« Somit führt sie die Devianz der Fa-

milie Gestar zunächst auf deren afrikanische Herkunft zurück. Im Folgen-

den bringt sie die religiöse Zugehörigkeit ins Spiel und suggeriert die Nicht-

Akzeptanz der christlichen Familie in der Herkunftsgesellschaft. Damit geht

einher, dass Shabnam selbst stolze Sunnitin und sich der Tatsache bewusst

ist, in ihrem Herkunftsland zur religiösen Mehrheit zu gehören. Aus voran-

gegangen Gesprächen ist weiterhin bekannt, dass sie religiösen Minderhei-

https://doi.org/10.14361/9783839452509-008 - am 14.02.2026, 14:27:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452509-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


154 Religion in Flüchtlingsunterkünften

ten im eigenen Herkunftsland zurückhaltend gegenübersteht. Die deutsche

Gesellschaft nimmt sie scheinbar als mehrheitlich christlich wahr, was da-

für sprechen würde, dass Familie Gestar gut in die deutsche Aufnahmege-

sellschaft passt. Dies passt jedoch nicht zur Intention der Aussage der Spre-

cherin. Um ihr Bild der Gestars zu unterfüttern, argumentiert sie demnach

im Folgenden mit Unreinheit, mit dem Nachschub, dass deutsche Christen

jedoch davon ausgenommen seien, da ›deutsche Menschen‹ allgemein ›sau-

ber‹ seien. Es ist auch ihr Taktieren, das sie Gemeinsamkeiten zwischen den

Deutschen herstellen lässt, die sie als Christen wahrnimmt. Schließlich zieht

sie die Grenze auch zwischen der Forscherin und Familie Gestar. Aus wei-

teren Gesprächen geht hervor, dass sie die Vorstellung von ›Sauberkeit‹ und

›Deutschland‹ unter anderem mit dem Zustand der Schulen, die ihre Söh-

ne besuchen, dem Straßenbild Mittstadts wie auch mit der Kleidung, die sie

Ehrenamtliche und Sozialarbeiter tragen sieht, assoziiert.

In dem exemplarischen Ausschnitt wird ebenfalls deutlich, dass Grenzzie-

hungen nicht unabhängig von Zugehörigkeiten untersucht werden können.

Diese spielen insofern eine Rolle, als sie von Pfaff-Czarnecka als besonde-

re Herausforderung der heutigen Zeit, vor allem in pluralen Gesellschaften,

beschrieben werden. Dabei werde gerade »in den Kommunikationsräumen

der Zuwanderungsgesellschaften« (Pfaff-Czarnecka 2012: 9) derWunsch nach

eindeutiger Verortung und Zugehörigkeit deutlich. Unter Zugehörigkeit ver-

steht sie »individuell erworbenes Lebenswissen und Empfinden, deren Pra-

xis sich in höchst konfliktiven Konfrontationen mit sozialen Grenzziehungen

entfaltet.« (ebd.: 9) Soziale Grenzziehungen führten wiederum neue Span-

nungsfelder ein, deren Rahmen ausgehandelt werden müsse (vgl. ebd.):

»Für unser Verständnis der Zugehörigkeit ist bedeutsam,wie dieseGrenzzie-

hungen sich in den verschiedenartigen Lebenswelten entfalten und wie sie

unter den Rahmenbedingungen von Machtasymmetrien zwischen denjeni-

gen, die gesellschaftliche Normen setzen, also den Inkludierten einerseits,

und den Exkludierten andererseits ausgehandelt werden.« (ebd.)

Den individuellen Lebenspfaden »zwischen verschiedenen sozialen Welten«

(ebd.) folgend, sei Barths Ansatz ausbaufähig hinsichtlich eines umfassende-

ren Verständnisses von Ethnizität, das »sowohl die gefühlte Zusammengehö-

rigkeit und kulturelle Selbstvergewisserung als auch die ethnische ›Grenzar-

beit‹« (ebd.: 64) einbeziehen solle. Hierbei sei soziale Konfrontation bedeut-

sam, um eine Reflexion »über die Grenzen der Gemeinsamkeit« (ebd.: 22)

https://doi.org/10.14361/9783839452509-008 - am 14.02.2026, 14:27:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452509-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


7. Religiöse und ethnische Zugehörigkeiten im Spannungsfeld des gemeinsamen Wohnens 155

zu ermöglichen. Diese könne in ihrem Resultat gleichermaßen »Widerstand«

(ebd.) und »Grenzziehung, aber auch Grenzüberschreitung« (ebd.) evozieren.

Dem Beispiel folgend, wird ersichtlich, dass die Sprecherin, Shabnam,

unter den gegebenen Rahmenbedingungen Grenzen so zieht, dass bestimm-

te Zugehörigkeiten zutage treten. Dabei scheinen ethnische und religiöse Zu-

gehörigkeit eng miteinander verwoben. Als Begründung dafür, weshalb diese

beiden miteinander in Beziehung gesetzt werden, bietet Baumann an: »In

complex situations of social strife, one can often find ethnic, national, or mi-

gratory boundaries transformed into religious ones.« (Baumann 1999: 23) Dies

scheint für Shabnams Argumentation plausibel. So ist im Interview zu sehen,

dass sie zwar ethnische und auch nationale Merkmale anspricht, jedoch stets

wieder auf religiöse Zugehörigkeit rekurriert. Zwar sind der Forscherin neben

dem gesellschaftlichen Status noch weitere Kriterien bekannt, die potenziel-

le Differenzkriterien für die Familien darstellen und ab und zu Erwähnung

finden, so der Bildungshintergrund (beispielsweise die Tatsache, dass Debo-

rah und Solomon beide alphabetisiert sind und Solomon sogar die Universi-

tät besucht hat, wohingegen Shabnam Analphabetin ist), die Sprachfähigkeit

der Familien im Deutschen (die sich unter anderem in der Kontakthäufigkeit

der Familien zur Sozialarbeiterin Lisa spiegelt, die gleichsam eine Informa-

tionsressource darstellt) sowie das individuelle Fluchtmotiv (so argumentiert

Shabnam häufig, ihre Familie sei aus drängenderen Gründen geflohen als Fa-

milie Gestar),was auchmit dem aufenthaltsrechtlichen Status inDeutschland

in Verbindung gebracht wird (Familie Gestar erhält lediglich den subsidiären

Schutzstatus4, wohingegen die Mitglieder der Familie Rahmani bereits früh-

zeitig als Flüchtlinge anerkannt werden), jedoch soll im Folgenden der Fo-

kus auf der religiösen Grenzziehung und Zugehörigkeitskonstruktionen der

Sprecherin liegen. Schließlich sieht Shabnam, dem Angebot Baumanns fol-

gend, aufgrund der Intensität des Konflikts offenbar die Notwendigkeit ei-

ner religiösen Abgrenzung. Zwar wird in der Literatur stets darauf verwie-

sen, dass Religion in der Migration lediglich eine von mehreren Quellen zur

Selbstverortung darstelle (vgl. Baumann 2018: 43f.), für Shabnam scheint die-

se jedoch zentral zu sein. Religion dient ihr zudem als Differenzmarker, den

sie verschiedentlich einsetzt: implizit, indem sie auf Reinheitsvorstellungen

rekurriert, die für sie mit religiöser Zugehörigkeit in Verbindung zu stehen

scheinen (›Aber in Afrika Christen sind nicht sauber‹), wie auch explizit, vor

4 Diese Eritrea-spezifische Kontroverse greift unter anderem ProAsyl im Jahr 2017 auf

(vgl. Bartolucci 2017).

https://doi.org/10.14361/9783839452509-008 - am 14.02.2026, 14:27:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452509-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


156 Religion in Flüchtlingsunterkünften

allem in der zweiten Hälfte des Ausschnitts, indem sie neben derThematisie-

rung des religiösen Minderheitenstatus der Gestars im Herkunftsland Bezug

auf die eigene religiöse Zugehörigkeit nimmt. Dabei rechnet sie sich mit der

Aussage ›Wir Muslime‹ explizit der Gruppe der Muslime zu, die sie scheinbar

als imaginäre länderübergreifende Gruppe oder Community versteht, die, im

Gegensatz zu den ›Christen‹, die lediglich in Deutschland ›sauber‹ seien, in

jedem Land als reinlich und damit, ihrem Verständnis nach, auch als tugend-

haft gelten.

Da Shabnam im weiteren Verlauf des Interviews auch andere muslimi-

sche Familien einbezieht, die ebenfalls ›sauber‹ seien, um so ihre Argumen-

tation zu stützen – nämlich die sunnitische Familie Ahmadi, die schiitische

Familie Sayed und die albanische sunnitische Familie Bozhdaraj –, wird deut-

lich, dass sie zugunsten ihrer Argumentation 1) ihr bekannte binnenislami-

sche Rivalitäten und Konflikte außen vor lässt und 2) von ihre bisher prak-

tizierten Herkunftsunterscheidungen als Indikator für ›Muslimsein‹ außer

Acht lässt.5 Daran ist mit Pfaff-Czarnecka ablesbar, dass Grenzziehungen als

situativ und relational zu verstehen sind – sie »[…] lassen Menschen krea-

tiv werden« (Pfaff-Czarnecka 2012: 9). Die Relationalität Shabnams sozialer

Grenzziehungen spiegelt sich dabei darin, wie sie Grenzen zieht (ob religi-

ös oder ethnisch) sowie wann (in welchen Situationen, unter welchen Rah-

menbedingungen) sie dies tut. Exemplarisch für diese Situativität soll das

Beispiel des Elternabends stehen, den Shabnam und Deborah anlässlich der

Einschulung ihrer beiden Söhne in die dritte Klasse der Grundschule besuch-

ten. Ich begleitete die beiden an dem Abend und war zunächst überrascht,

als auf dem circa 15-minütigen Fußweg zur Schule ein freundliches Gespräch

zwischen uns Dreien darüber entstand, was die Schulzeit die beiden Söhne

Gabriel und Jamal lehren werde und dass diese hoffentlich eine positive Zu-

kunft in Mittstadt erwarte. Shabnam und Deborah nahmen mich dabei in ih-

re Mitte, sodass ich stets nach rechts oder links schaute, um einen von ihnen

im Gespräch zuzunicken oder eine Frage zu stellen. Als wir das Schulgebäu-

de erreichten, warteten wir zunächst vor dem Klassenraum mit den anderen

Eltern der Drittklässer. Deborah und Shabnam beobachteten die Eltern auf-

merksam und suchten abwechselnd Blickkontakt mit mir. Der Elternvertre-

terin fielen wir drei Frauen offenbar auf, sodass sie uns ansprach. Shabnam

5 Dies wird vor allem im Fallbeispiel des Zuckerfestes deutlich, in dem Konflikte mit

benannten Familien schwelten aufgrund der Tatsache, dass diese den Ramadan und

das Eid al-Fitr nicht einheitlich begingen. Diesen Umstand lässt sie jedoch außen vor.

https://doi.org/10.14361/9783839452509-008 - am 14.02.2026, 14:27:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452509-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


7. Religiöse und ethnische Zugehörigkeiten im Spannungsfeld des gemeinsamen Wohnens 157

und Deborah verdeutlichten mir durch Zunicken und Lächeln, ich solle mit

der Elternvertreterin kommunizieren, sodass die Situation darauf hinauslief,

dass ich deren Fragen zu Gabriel und Jamal beantwortete. Aus welchem Land

sie kämen, wie alt sie seien, ob sie schon eine Schule besucht hätten. Zwar

sieht meine Gesprächspartnerin dabei immer wieder auch Shabnam und De-

borah an, doch die beiden hielten sich einvernehmlich etwas hintermir. Shab-

nam wiegte lächelnd ihren Kopf und Deborah nickte freundlich. In meinen

Feldnotizen sollte später stehen: »Ich glaube nicht, dass die beiden jemals

so dicht zusammenstanden. Frau Schubert [die Elternvertreterin] muss ge-

dacht haben, sie sind Freundinnen.« Als der Klassenraum geöffnet wurde,

schob Shabnam mich sanft durch die Tür und setzte sich selbst dann links

außen ans Fenster. Deborah blieb hinter mir stehen, deutete dann auf den

freien Platz neben Shabnam und sagte: »Sitzen, Natalie.« Ich setzte mich,

woraufhin Deborah neben mir Platz nahm. Dass die beiden mich, wie auch

auf dem Hinweg, in ihre Mitte nahmen, schien mir kein Zufall zu sein. Ich

fühlte mich wie eineMittlerin, die zwischen den beiden Frauen stand und de-

ren Schauspiel beobachtete. Im weiteren Verlauf des Abends baten mich die

beiden abwechselnd im Flüsterton um Erklärungen dessen, was die Klassen-

lehrerin erzählte, tauschten dabei Blicke aus und grinsten sich gegenseitig

und auch mich an, wenn die Klassenlehrerin oder ein Elternteil etwas äu-

ßerte, das allgemeine Belustigung auszulösen schien. Auch auf dem Heim-

weg verhielten sich beide höflich im Umgang miteinander. Erneut ging ich

zwischen den beiden Frauen. Sie diskutierten dabei die Kopien, die sie von

der Lehrerin erhalten hatten, stellten mir Fragen zu einzelnen Terminen im

Schuljahr und lachten beide, als Shabnam einwarf, bei so vielen Feiertagen

und Ferien frage sie sich, wann die Söhne überhaupt in die Schule gingen.

Als wir die Unterkunft erreichten, wirkten sie regelrecht fröhlich und sogar

ein wenig ausgelassen, noch positiver gar, als vor Beginn des Elternabends.

Ich führte dies auf ihre Erleichterung zurück, endlich Gewissheit darüber zu

haben, welche Klasse und Schule ihre Söhne besuchen werden, wer die Lehre-

rin und wie der Klassenraum ist und möglicherweise auch darüber, dass die

beiden Söhne in derselben Klasse sind und sich somit beide Familien, trotz

des Konflikts, potenziell über deren Befinden austauschen könnten.6 Weiter-

6 Khadir Ahmadi besucht zu diesem Zeitpunkt noch die vierte Klasse. Er wird erst in den

nächsten Monaten zurückgestuft, sodass er fortan die Klasse mit Gabriel und Jamal

besucht. Er erhält den Sitzplatz hinter den beiden Jungen im Klassenraum. Zu diesem

Zeitpunkt ist der Konflikt zwischen Familie Gestar und Familie Rahmani jedoch be-

https://doi.org/10.14361/9783839452509-008 - am 14.02.2026, 14:27:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452509-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


158 Religion in Flüchtlingsunterkünften

hin ist daraus zu ersehen, dass die Mütter sich in der konkreten Situation

des Elternabends darüber bewusst waren, dass sie im Verhältnis zur Klas-

sengemeinschaft der anderen Eltern 1) fremd waren und 2) beide das Beste

für ihre gleichaltrigen Söhne wünschen, nämlich einen guten Schulstart und

dass sie in der Schule ankommen und sich in das Schulsystem einleben sowie

eine erfolgversprechende Bildungslaufbahn absolvieren. In dieser Konstella-

tion sind Deborah und Shabnam Verbündete, die Gemeinsamkeiten teilen.

Das Situative geht wiederum daraus hervor, dass es einer Dynamik unter-

worfen ist, was in welchem Kontext verbindend und was distinktiv ist. Pfaff-

Czarnecka bezeichnet verbindende neue Zusammenlebensformen in diesem

Kontext als »Zusammengehörigkeit« (ebd.: 26):

»So hängen Bestrebungen, neue Mitglieder zu inkludieren […], mit dem Er-

schaffen eines neuen ›gemeinsamenNenners‹ zusammen, der nicht auf kol-

lektiver Identität fußt, sondern vielmehr auf gemeinsamen Interaktionen,

zivilbürgerlichenUmgangsformen, EngagementunddemAnbahnengegen-

seitiger Verpflichtungen. Solche Praktiken sind zwar umkämpft, finden aber

immer wieder in Zuwanderungskontexten statt.« (Pfaff-Czarnecka 2012: 25-

26)

Indem der Zugehörigkeitsbegriff7 die unterschiedlichen Dimensionen von

›Verortung‹ einschließe (»›Gemeinsamkeit‹, ›Gegenseitigkeit‹ und ›Anbin-

reits in einem solcheMaße ausgeprägt, dass Jamal dankbar ist, Khadir in der Klasse zu

haben, dessen Eltern sich gut mit seinen Eltern verstehen. Gerade angesichts der Tat-

sache, dass weder Jamal noch Gabriel es zum damaligen Zeitpunkt geschafft haben,

Freundschaften zu anderen Kindern aus der Klasse aufzubauen, verbringen die beiden

Jungen fortan viel Zeit in den Pausen sowie in der schulischen Nachmittagsbetreuung

miteinander. Gabriel bleibt hier außen vor und ist weiterhin auf sich allein gestellt. Die

Situation veranlasst ihn auch dazu, an manchen Tagen bewusst mit dem Bus zu fah-

ren, wenn Jamal und Khadir zu Fuß zur Schule gehen, oder einen Umweg zur Schule zu

nehmen, um nicht mit den beiden gehen zu müssen. Zuvor gingen Jamal und Gabriel

einvernehmlich zusammen zur Schule, obgleich sie sich nicht als Freunde bezeichne-

ten.

7 In dieser Arbeit wird mit dem Belonging-Ansatz Pfaff-Czarneckas gearbeitet, der in

besonderemMaße Relationalitäten von Zugehörigkeiten betont.Weitere bedeutende

Ansätze umfassen zumBeispiel die »politics of belonging« (Yuval-Davis 2006: 197), Zu-

gehörigkeit in Bezugnahme auf Mobilität und Transnationalismus (vgl. Ingold 2000),

das emotionale Zugehörigkeitsgefühl zu einem Ort (vgl. Antonsich 2010) sowie die

(Re-)Konstruktion von Orten und Erinnerungen hinsichtlich einer Zugehörigkeit (vgl.

Ahmed 1999; Assmann 1995).

https://doi.org/10.14361/9783839452509-008 - am 14.02.2026, 14:27:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452509-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


7. Religiöse und ethnische Zugehörigkeiten im Spannungsfeld des gemeinsamen Wohnens 159

dung‹« (ebd.)), sei er besonders vorteilhaft8 (ebd.) und genau deswegen zu

unterscheiden vom Identitätsbegriff (vgl. Pfaff-Czarnecka 2011). Beide näh-

men Bezug auf unterschiedliche Parameter (vgl. Pfaff-Czarnecka 2012: 27).

Dabei referiere ›Zugehörigkeit‹ auf das persönliche ›Aufgehoben Sein‹-Gefühl

des Einzelnen in einer Gruppe: »So werden Grenzziehungen erst dann zum

Thema der Zugehörigkeit, und wird die Zugehörigkeit reflexiv, wenn es zu

konfliktiven Konfrontationen oder […] zu Verlust kommt.« (ebd.) Schließlich

bewirken die verbindenden Elemente und Gemeinsamkeiten beider Frau-

en keine Änderung ihres Verhaltens in der Unterkunft. Sie treten jedoch

deutlicher hervor. Grenzziehungen müssen sich an diesem pragmatischen

Umgang stets bewähren. Pfaff-Czarnecka stellt daher die Bedeutung der

Relationalität für Zugehörigkeiten heraus: »Belonging’s relationality consists

in forging and maintaining social ties and in buttressing commitments and

obligations.« (Pfaff-Czarnecka 2011: 4) Die Relationalität, insbesondere in

Bezugnahme auf Ethnizität, hebt auch Baumann hervor:

»[…] just as people emphasize different aspects of their language, body lan-

guage, behavior, and style in different situations, so too do they emphasize

or abjure the attributes of their ethnicity. In social science code, we therefore

speak of ›shifting identity‹ or ›contextual ethnicity‹. […] Analytically speak-

ing, ethnicity is not an identity given by nature, but an identification created

through social action.« (Baumann 1999: 21)

Ethnische klar von religiösen Grenzziehungen zu trennen, fällt aufgrund der

vielschichtigen Verbundenheit beider besonders schwer. Dies wird im ex-

emplarischen Fall Shabnams deutlich. Die religiöse Grenzziehung zwischen

Shabnam und Familie Gestar lässt vermuten, dass Shabnams eigene religiöse

Zugehörigkeit für sie von großer Bedeutung ist. Möglicherweise stellt eine

religiöse Abgrenzung für sie zugleich das Betreiben von »religioning« nach

Nye (Nye 2000) dar, indem sie sich durch die religiöse Abgrenzung auf ihren

eigenen Glauben und dessen Ausübung beruft. In Nyes Verständnis seien

8 Der sozialpsychologische Ansatz Shibutanis, »reference groups« (Shibutani 1955: 562)

als analytisches Werkzeug zu nutzen, könnte dem Fallbeispiel ebenfalls zuträglich

sein, da er sowohl die selektive Wahrnehmung sowie die unterschiedlichen Organisa-

tionsformen von Erfahrungen betont (vgl. ebd.: 564) als auch auf die Eingebundenheit

von Individuen in unterschiedliche »social worlds« (ebd.: 566) verweist. Diese seien

als »cultural areas« (ebd.) strukturiert, deren Grenzen anhand von Kommunikationsfä-

higkeiten bemessen würden (vgl. ebd.) und ihren Teilnehmern Loyalität abverlangten

(vgl. ebd.: 567).

https://doi.org/10.14361/9783839452509-008 - am 14.02.2026, 14:27:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452509-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


160 Religion in Flüchtlingsunterkünften

Phänomene, die unter ›Religion‹ gefasst werden, vor allem im praktischen

Handeln zu beobachten: »[…] [w]hat we observe as ›religion‹ is to be found in

processes, in doing, and through interactions at a number of structural and

personal levels.« (Nye 2000: 217) Die Interaktion (vgl. ebd.: 217) mit Familie

Gestar und der Forscherin ist demnach zentral für Shabnam, um sich nicht

nur ihrer Religionszugehörigkeit, sondern auch ihres Glaubens zu vergewis-

sern. Auch Lauser und Weißköppel verstehen derartige Akteursstrategien

als Religionshandeln (vgl. Lauser/Weißköppel 2008: 17). Ihr Verständnis

ermöglicht es zum Beispiel, Rollenambivalenzen der Feldakteure deutlich

werden zu lassen (vgl. ebd.: 18). Die Autorinnen sprechen sich auch deshalb

für eine ethnologische Religionsforschung aus,

»[…] die ausgehend von religiösen Phänomenen Licht auf die komplexen

Verflechtungen und Wirkungen mit anderen Domänen der Identitätskon-

struktion (Ethnizität, Nationalität, Geschlecht, Klassen- und Bildungsstatus,

Alter) werfen will, wie sie sich in kulturell pluralen Einwanderungsgesell-

schaften zeigen.« (ebd.: 11)

Shabnams Grenzziehungen können somit nur hinsichtlich ihrer jeweiligen

Eingebundenheit in Zusammenhänge um Nationalität, Ethnie, Geschlecht

und sozialen Status sowie unter Zuhilfenahme ihrer Biografie verstanden

werden. In diese Gleichung muss jedoch zusätzlich einbezogen werden, dass

religiöse Zugehörigkeit als Differenzmarker gerade im Kontext der Situation

häufig eine neue Sichtbarkeit erfahre (vgl. Baumann 2018: 44; siehe auch

Krech 2008). Baumann argumentiert hierbei, dass »der gleiche Glaube«

(ebd.: 43) das Potenzial habe, Zugewanderte im Aufnahmeland zusammen-

zuführen. Demnach scheint es ebenso nachvollziehbar, dass abweichende

Religionszugehörigkeiten das Potenzial bergen, Konflikte entstehen zu

lassen, die wiederum Grenzziehungsprozesse notwendig machen.

Im Fall von Shabnam Rahmani scheint es, als entspräche religiöse Zuge-

hörigkeit für sie beinahe ethnischer Herkunft. Beide scheinen in ihren Aus-

sagen untrennbar miteinander verbunden und korrespondieren stark. Eben-

so scheinen beide für sie nicht ablegbar zu sein oder zur Diskussion zu ste-

hen. Dies wird auch im Fallbeispiel Nagels und Rückamps deutlich, in dem

es zu einem »interreligiösen Übergriff von Asylsuchenden aus Nordafrika ge-

gen Flüchtlinge aus Eritrea« (Nagel/Rückamp 2018: 17) kommt. Dabei schil-

dert ein Polizist die akute Bedrohung einer Gruppe Eritreer dadurch, dass

diesen das Kreuz vom Hals abgeschnitten worden sei. Die Angreifer hätten

»sich selbst als gläubige Moslems ausgegeben« (ebd.), so der Beamte. Die Au-

https://doi.org/10.14361/9783839452509-008 - am 14.02.2026, 14:27:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452509-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


7. Religiöse und ethnische Zugehörigkeiten im Spannungsfeld des gemeinsamen Wohnens 161

toren stellen anhand der Argumentation des Interviewpartners im Folgenden

fest, dass dieser den Übergriff als rassistisch statt als religiös motiviert wer-

tet. Ausgangspunkt sind für ihn dabei vor allem Hinweise, »auf die Diskre-

panz zwischen religiöser Selbstdarstellung und Lebensführung« (ebd.). Auch

hieraus geht die Herausforderung einer Trennung von Ethnie und Religi-

on hervor, deren Grenzen als verschwommen wahrgenommen werden. Er-

schwert wird eine Differenzierung zusätzlich durch den von den Interview-

teilnehmern der Autoren beobachteten »rassistische[n] Überlegenheitsges-

tus von ›Arabern‹ gegenüber ›Afrikanern‹« (ebd.) in Flüchtlingsunterkünften.

Dieses Konfliktfeld sei vor allem anhand der Hautfarbe festzumachen (vgl.

ebd.) und werde dann als »ethnische[r] Konflikt« (ebd.) in den Unterkünften

wahrgenommen. Nagel und Rückamp stellen hierzu fest:

»Im Sammelbegriff der Ethnie verbinden sich auf diffuse Weise kulturalis-

tische, religiöse, nationalistische und teilweise auch rassistische Deutungen

gruppenbezogener Differenz.« (ebd.)

Es ist demnach eine Annäherung der sozialen Kategorie ›Religion‹ an ande-

re Kategorien wie ›Ethnie‹ festzustellen, was im Interviewausschnitt Shab-

nams dadurch deutlich wird, dass Elemente, die mit ›Religion‹ in Verbindung

stehen, stets wieder in Erscheinung treten. Konkret verbindet Shabnam ein

bestimmtes Rollenbild als Frau mit ethnischer wie auch mit religiöser Zu-

gehörigkeit, da sie als Reinheits-Beispiele den Sektor Haushalt und Familie

anspricht. Am Ende ihrer Aussage argumentiert sie dann, es falle ihr schwer,

an der Wohnungstür der Gestars vorbeizugehen, da ihrem Empfinden nach

schlechte Gerüche von der Wohnung ausgingen, was sie dazu nötige, sich die

Nase zuzuhalten. Bezüglich solcher Empfindungen Shabnams stellt Kristeva

bestimmte Eigendynamiken hinsichtlich des Empfindens von Ängsten auf-

grund von Abscheu fest. Für sie zeichnet sich dabei das Entsetzen auslösende

Abjekt durch eine einzige Qualität aus: »The abject has only one quality of

the object – that of being opposed to I.« (Kristeva 1982: 1) Die individuellen

Erfahrungen des Subjekts bei einer Konfrontation mit dem Abjekt könnten

für dieses traumatisch sein, so Kristeva. Dabei müsse es sich nicht um real

existente Bedenken um Abjektion handeln, wie einem Mangel an Sauberkeit,

sondern es gehe vielmehr umdie Sorge davor, »[…] what disturbs identity, sys-

tem, order« (ebd.: 4) Dies sei für die Betroffenen schwer erträglich, da diese

Empfindungen auch kulturell konnotiert seien: »On the edge of nonexistence

and hallucination, of a reality that, if I acknowledge it, annihilates me.There,

abject and abjection are my safeguards.The primers of my culture.« (Kristeva

https://doi.org/10.14361/9783839452509-008 - am 14.02.2026, 14:27:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452509-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


162 Religion in Flüchtlingsunterkünften

1982: 2) Unter Einbeziehung dieses Ansatzes kann verständlich werden, wes-

halb Shabnamdie in unterschiedlichen Bereichen ausgeprägte Fremdheit, die

sie amHerkunftsland, an äußerlichenMerkmalen, Reinheit wie auch Religion

festmacht, als solche versteht und sogar ein Ekelempfinden äußert, indem sie

sich im Interview die Nase zuhält. Die sprachliche Begründung für ihr Emp-

finden erfolgt im Zitat schließlich erneut religiös. Dadurch, dass sie Muslima

sei, empfinde sie nun mal so (›In Islam ist einfach so.‹). Offen bleibt die Fra-

ge, wie Shabnam sich Familie Gestar gegenüber verhalten würde, wenn diese

eine muslimische Religionszugehörigkeit aufwiese.

7.1.4. Zwischenfazit

Nagel und Rückamp 2018 argumentieren für Flüchtlingsunterkünfte: »Als

Konfliktarenen par excellence erweisen sich dabei die Essensausgabe sowie

gemeinschaftlich genutzte Küchen und Waschräume, da hier alle Bewohne-

rinnen und Bewohner aufeinandertreffen.« (Nagel/Rückamp 2018: 17) Meine

Befunde spezifizieren hierbei, dass es vor allem gemeinschaftlich genutzte

Räume (spaces) sind, die durch die sie nutzenden Menschen zu placeswerden.

So kann, wie im Fallbeispiel deutlich wird, durchaus auch ein Flur ein solcher

Ort sein. Am Beispiel der Spannungen um den Putzplan der Unterkunft

wird ebenfalls deutlich, wie ein Konflikt entsteht und über Grenzziehungen

mittels ›Ethnie‹ zu ›Religion‹ von den beteiligten Familien wahrgenommen

und auf dieser Grundlage argumentiert wird.

Die für die Analyse wichtigsten Aspekte aus dem Beispiel ›Putzplan‹, die

für die Dimension des GemeinsamenWohnens herausgearbeitet wurden, be-

treffen zunächst das Wissen um die Nachbarn in der Unterkunft. Obgleich

vermeintlich ein großes Wissen um die jeweils andere Familie zum Beispiel

in Bezug auf deren Status und Hintergrund existiert, trifft dies häufig nicht

zu. Vor allem handelt es sich bei diesem Wissen um implizites Wissen, das

durch individuelle Vorerfahrungen, Vorannahmen, Sozialisationen und Ab-

jektionen geprägt ist, die dann auch den Eindruck von der jeweils anderen

Familie prägen.

Auch beobachtete kreative Alltagspraktiken sind nicht zufällig, sondern

bestimmten Taktiken unterworfen, insofern Gelegenheiten abgepasst und

zum eigenen Vorteil im Zusammenleben genutzt werden können (vgl. de

Certeau 1988: 23). Dabei ist ein pragmatischer Umgang mit Identität, auch

hinsichtlich religiöser Zugehörigkeiten, für Flüchtlinge oftmals ein erprobter

https://doi.org/10.14361/9783839452509-008 - am 14.02.2026, 14:27:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452509-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


7. Religiöse und ethnische Zugehörigkeiten im Spannungsfeld des gemeinsamen Wohnens 163

Weg, den sie bereits aus ihren Herkunftsländern kennen, er dient besonders

als Schutz (vgl. Malkki 1995: 155f.).

Durch soziale Interaktion werden Grenzziehungen deutlich und wirksam

(vgl. Barth 1969: 10). Diese stehen in einem direkten Zusammenhang mit

Zugehörigkeiten und bieten Anlass zur Aushandlung (vgl. Pfaff-Czarnecka

2012: 9). Unter bestimmten Umständen und zu bestimmten Zwecken können

Grenzziehungen religiös erfolgen (vgl. Baumann 1999: 23). Religion stelle

dabei eine Quelle der Selbstverortung dar (vgl. Baumann 2018: 43f.) und

diene so als Differenzmarker. Eine religiöse Abgrenzung kann auch der

Vergewisserung des eigenen Glaubens dienen (vgl. Nye 2000: 217).

Grenzziehungen sind als situativ und relational zu verstehen (vgl. Pfaff-

Czarnecka 2012: 9). Ethnisches klar von religiösen Grenzziehungen zu tren-

nen, ist dabei kaum möglich. Die Empirie zeigt, dass beide Kategorien als

diffus wahrgenommen und unterschiedlich eingesetzt werden können (vgl.

Nagel 2018: 17). Rollenbilder und -erwartungen können dabei ebenso mit ei-

nem Verständnis von Ethnie und Religionszugehörigkeit einhergehen. Auch

ist ein kulturell oder religiös begründetes Abscheuempfinden in diesem Zu-

sammenhang zu erklären (vgl. Kristeva 1982: 2).

In Rückbezug auf die Forschungsfrage, welche Erscheinungsformen von

Religion in der Familienunterkunft auftreten und wie die damit zusam-

menhängenden Interaktionen dort verhandelt werden, wird im Folgenden

geschildert, wie die Sozialarbeiter den Konflikt um den Putzplan auffassen

und welchen Umgang sie damit gefunden haben. Daraus geht hervor, dass

ein Konflikt von außen zwar als ›Stellvertreterkonflikt‹ aufgefasst wird, für

die beteiligten Akteure jedoch gleichermaßen durchaus religiös und ethnisch

markiert sein kann. Dies zeigt erneut, dass ›Ethnie‹ und ›Religion‹ zuwei-

len stark miteinander verwobene Kategorien sind, die sich in bestimmten

Zugehörigkeitsverständnissen kaum voneinander trennen lassen.

7.2. Fallbeispiel ›Der Putzplan‹ – aus Sozialarbeitersicht

Der Umgang der beiden Sozialarbeiter mit dem Konflikt der Familien Gestar

und Rahmani um den Putzplan lässt sich zum einen aus teilnehmenden Be-

obachtungen ableiten und zum anderen anhand eines zentralen Interviews

verstehen, das mit Lisa, Thomas und dem Hausmeister Amir geführt wurde.

Weiterhin verdeutlicht ein Interviewausschnitt aus einemEinzelgesprächmit

Lisa, inwiefern diesbezüglich strukturelle Bedingungen und Konfliktlösung

https://doi.org/10.14361/9783839452509-008 - am 14.02.2026, 14:27:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452509-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


164 Religion in Flüchtlingsunterkünften

für sie als Sozialarbeiterin zusammenhängen. Daraus gehen die Perspekti-

ven der beteiligten Akteure auf die Problematik sowie ihre Lösungsansätze

hervor.

In der Folge wurden Interviews9 mit Lisa, Thomas und Amir sowie ein

Einzelinterview mit Lisa10 geführt, die anschließend eine Analyse erfuhren.

7.2.1. Analyse

Aus den Interviews geht zunächst hervor, dass in denUnterkünften keine offi-

zielle Datenerhebung zur Religionszugehörigkeit erfolgt. Die Wahrnehmung

Lisas lautet: »Muslime aber hauptsächlich. Das ist wohl der Großteil.« Diese

Einschätzung hinsichtlich der Religionszugehörigkeit der Bewohnerschaft ist

statistisch zutreffend. So sind im Jahr 2015 überwiegend sunnitischeMuslime

eingewandert (siehe Bundesamt für Migration und Flüchtlinge 2016: 22).

Weiterhin geht aus dem Fallbeispiel hervor, dass die Sozialarbeiter punk-

tuell ein religiöses Befremden aufzeigen. Dem soll sich mit dem Konzept der

religious illiteracy angenähert werden, dem in der Literatur zumeist eine reli-

gionskundliche und habituelle Dimension zugerechnet wird, die unter ande-

rem ›uneasyness‹ im Umgang mit Religion implizieren kann. Koch et al. ha-

ben ein religionswissenschaftliches Arbeitsverständnis zur Religionskompe-

tenz entwickelt, das diese Dimensionen aufgreift. Demnach umfasse Reli-

gionskompetenz zunächst eine Dimension der Wissenskompetenz, die sich

»[…] von einem alltäglichen Religionsverständnis unterscheidet« (Koch et al.

2013: xiv) und in Deutschland vor allem vom christlichen Glauben geprägt

sei. Eine weitere Dimension stelle die Selbstkompetenz dar, also die eige-

ne gesellschaftliche Verortung wahrzunehmen, um den persönlichen Blick-

winkel bestimmen zu können, so die Autorinnen (vgl. ebd.: xv). Dem schließt

sich die Interventionskompetenz an, die vor allem umfasse, »Konfliktpoten-

ziale zu erkennen, Lösungen zu entwickeln, [und] interreligiöse Prozesse zu

steuern […]« (ebd.). Nagel und Rückamp konkretisieren dies für den Kon-

text der Flüchtlingsunterbringungen als »[…] Unkenntnis und ggf. Verunsi-

cherung der Mitarbeitenden gegenüber unterschiedlichen religiösen Tradi-

tionen oder auch Religion an sich […]« (Nagel/Rückamp 2018: 19). Auch an-

hand Thomasʼ Aussage im Interview »Naja, man macht die ganzen, äh, die

9 Siehe Anhang Interviewausschnitt mit Lisa, Thomas und Amir.

10 Siehe Anhang Einzelinterviewausschnitt mit Lisa.

https://doi.org/10.14361/9783839452509-008 - am 14.02.2026, 14:27:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452509-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


7. Religiöse und ethnische Zugehörigkeiten im Spannungsfeld des gemeinsamen Wohnens 165

ganzen Bräuche ja auch nicht zu Hause.« wird eine latente Befremdung be-

züglich religiöser Praktiken deutlich. Eine Zugehörigkeit zu einem konfes-

sionellen Träger bedeutet für ihn persönlich demnach nicht, dass er sich als

religiös versteht. Sein Konzept von ›religiös sein‹ verbindet er vielmehr mit

der Durchführung von ›Bräuche[n]‹. Amir suggeriert wiederum diesbezüg-

lich, dass er stets als religiös wahrgenommen und nicht gefragt werde, ob er

überhaupt religiös sei: »Also ich weiß gar nicht, wovon ihr redet. Ich werd‹

sowas nicht gefragt [lacht].« Er führt dies aus, indem er seine äußeren Er-

scheinungsmerkmale anspricht, dadurch, dass er an sich herunter zeigt. Als

weiteres Indiz nennt er seine Sprachkenntnis des Arabischen. Diese beiden

Merkmale würden ihn in den Augen der Bewohner nicht nur als ›religiös‹ er-

scheinen lassen, sondern sogar eine eindeutige Zuordnung nach sich ziehen:

»Ich könnt‹ ja auch Christ sein, klar. Aber die gehen eben davon aus, dass ich

Moslem bin.«

Auf die Frage, wann Religion in der Unterkunft in Erscheinung tritt, wird

von Thomas als erstes Beispiel der Putzplan genannt. Dass dieser auch in

der Wahrnehmung vieler Bewohner konfliktbehaftet ist, spiegelt sich in den

Beobachtungsprotokollen und Gesprächen mit den Familien Gestar und Rah-

mani wider. Dass auf die Nennung des Putzplans auch Amir und Lisa in Tho-

masʼ Lachen einfielen, könnte zum einen darauf hindeuten, dass dieser einen

Scherz gemacht habe, zum anderen jedoch auch auf die Brisanz des fortwäh-

renden Themas, das allen Akteuren bereits gut bekannt war. Da Lisa direkt

auf Thomasʼ Äußerung eingeht und diese erläutert, ist die zweite Deutungs-

art wahrscheinlicher. In ihrer Erläuterung der Problematik zog sie zunächst

die religiös begründete Argumentationslinie der Familie Rahmani heran: »Ja,

also da wird schon mal gesagt, man kann bestimmte Aufgaben nicht erledi-

gen wegen der Religion. Oder mit manchen Leuten den Flur nicht teilen, weil

die zum Beispiel Christen sind und nicht so reinlich.« Gemäß dieser Argu-

mentationslinie gab sie auch die Vorurteile um bestimmte Hautfarben wie-

der: »Oder bei Hautfarben wird das auch oft gesagt, afrikanische Familien

haben’s da auch nicht so leicht, zum Beispiel.« Damit sprach sie gezielt den

Konflikt zwischen Familie Gestar und Familie Rahmani an, der allen Anwe-

senden zum Zeitpunkt des Interviews bekannt war.

Daraufhin thematisierte Thomas den bisherigen Lösungsansatz der bei-

den Sozialarbeiter, auf den sie sich geeinigt hatten, indem er dieWünsche der

Bewohner ansprach: »Aber das WLAN-Passwort wollen trotzdem alle.« Lisa

stimmte dem zu und übernahm abermals die Rolle derjenigen, die Thomasʼ

Aussage erläuterten. Sie erklärte: »Ja, wenn esmal wieder eine ganz schlimme

https://doi.org/10.14361/9783839452509-008 - am 14.02.2026, 14:27:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452509-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


166 Religion in Flüchtlingsunterkünften

Phase gab und Familien haben sich in die Haare gekriegt, weil niemand put-

zen wollte, haben wir ja das WLAN-Passwort nicht ausgegeben, bis die Sache

geklärt war.« Anhand ihrer Aussagewurde deutlich,wie die Sozialarbeitermit

dem Konflikt um den Putzplan umgingen, nämlich indem sie als letzte Maß-

nahme nach Gesprächen die Bewohner sanktionierten. Aus Lisas Äußerung,

»[…] Familien haben sich in die Haare gekriegt, weil niemand putzen wollte

[…]«, geht zudem hervor, dass die beiden Sozialarbeiter den Konflikt nicht

als religiös wahrnahmen, was er gemäß der Argumentation Shabnams war„

sondern als Konflikt um die Flurreinigung. Shabnams Argumentation wurde

somit zum Stellvertreter für die Putzproblematik erklärt. Thomas bestärkte

diese Wahrnehmung, indem er einen Vergleich zwischen dem Zustand der

Wohnräume und der Flure anführte: »In ihrer Wohnung müssen sie ja auch

putzen – und wenn es drinnen tip top aussieht, kann es draußen [im Flur] ja

nicht aussehen wie Sau.« Thomasʼ Äußerung »Da muss man dann mal über

seinen Schatten springen« bestärkt die Konfliktwahrnehmung der Sozialar-

beiter, dass es sich um einen Konflikt organisatorischer Natur handelte.

Im Folgenden bezog Thomas den Konflikt auf allgemeine Herausforde-

rungen in der Unterkunft. Er benutzte dabei zunächst den von der Forsche-

rin genannten Begriff der ›Religion‹ und setzte diesen in Verbindung mit

seinem Begriff der ›Nationen‹: »Ja aber du fragtest ja wegen Religion. Ich

denke manchmal, dass es auch viel um Nationen geht.« Daraufhin nennt er

sein Beispiel: »Afghanen und die Araber, [die] oft ja überhaupt nicht mitein-

ander können.« Auch dies machte er an Auseinandersetzungen fest, in die

die Sozialarbeiter einbezogen würden, was scheinbar eine Belastung für ihn

darstellte: »Das müssen wir uns dann auch oft anhören.« Auch unter diesen

Gruppen gebe es Konflikte um das Putzen, argumentierte Thomas im Sin-

ne seiner Wahrnehmung eines Stellvertreterkonflikts. Dabei fällt auf, dass er

seinem Argument dadurch Ausdruck verlieh, dass er ›Religion‹ von ›Natio-

nalitäten‹ entkoppelte. Lisa stützt dieses Argument der Konflikte aufgrund

unterschiedlicher Nationalitäten mit ihrem Beispiel einer afghanischen Fa-

milie, die ihr vorwarf, sie »[…] würde nur für die arabischen Familien eine

Wohnung suchen.« Damit führte sie eine weitere Konfliktarena ein, nämlich

den eigenen Wohnraum. Auch hier würden Bewohner ein Ungerechtigkeits-

empfinden aufgrund gefühlter unterschiedlicher Behandlung häufig auf die

Zugehörigkeit zu einer bestimmten Nationalität zurückführen. Diese Wahr-

nehmung stützte Thomas wiederum, der als eine Begründung der Bewoh-

ner für ihr Ungerechtigkeitsempfinden die Sprachzugehörigkeit des Haus-

meisters Amir anführte. So würden nicht-arabischsprachige Bewohner ei-

https://doi.org/10.14361/9783839452509-008 - am 14.02.2026, 14:27:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452509-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


7. Religiöse und ethnische Zugehörigkeiten im Spannungsfeld des gemeinsamen Wohnens 167

nen möglichen Ressourcennachteil darin sehen, nicht in ihrer Muttersprache

und somit schwellenfrei mit einer als Entscheidungsträger wahrgenomme-

nen Person aus der Unterkunft sprechen zu können.Thomas sprach in diesem

Zusammenhang einen weiteren Aspekt an, der das Taktieren (vgl. de Certeau

1988) der Bewohner sowie Unklarheiten wegen des Rahmens (vgl. Goffman

1980) betraf:

»Viele denken aber immer, dass wir das alles klären könnten. Manche dach-

ten ja auch wirklich lange, dass wir Einfluss auf den Asylentscheid hätten.

Da kann man erklären so viel man will. Wenn das Gerücht rumgeht, dann

glauben die Leute das. Die setzen ja auch Hoffnung darein. Ich verstehʼ das

schon.«

Thomasʼ Aussage bestätigt die Auffassung der Sozialarbeiter, dass ein Stell-

vertreterkonflikt stattfinde. Sobald ein Gerücht kursiere, dass den Bewohnern

Hoffnung auf Ressourcen verspreche, würden diese taktisch vorgehen, um

einen Vorteil zu erlangen. Im Fall des Asylentscheides gab es tatsächlich ge-

rade in den Jahren 2015 und 2016 Annahmen auf der Seite vieler Bewohner

der Unterkunft, dass zum Beispiel ein höflicher Umgang mit den Sozialar-

beitern oder die Schulleistungen der Kinder Auswirkungen auf den Asylent-

scheid hätten. Thomasʼ Aussage lässt sich in den Argumentationsstrang ein-

gliedern, der zeigt, dass die beiden Sozialarbeiter zunächst ein Ungerech-

tigkeitsempfinden der Bewohner wahrnahmen, was ihnen aus Einzelgesprä-

chen, Beschwerden, jedoch auch aus konfliktbehafteten Situationen deutlich

wurde. Sie waren diejenigen, die sich in der Pflicht sahen, die Ordnung in

der Unterkunft zu gewährleisten und diese gegebenenfalls wiederherzustel-

len. Als Manager der Ordnung in der Unterkunft war für sie zweitrangig,

ob die Konflikte von der Bewohnerschaft auf die Kategorien ›Religion‹, ›Na-

tionalität‹, oder ›Ethnie‹ zurückgingen. Vielmehr war ihnen daran gelegen,

eine effektive Lösung herbeizuführen. Diese fanden sie mit dem Entzug des

WLAN-Passwortes für die Bewohner, die sich in einer konflikthaften Ausein-

andersetzung befanden. Damit ging allerdings auch einher, dass die eigent-

liche Konfliktursache nicht zur Sprache kommen konnte beziehungsweise

nicht ihr entsprechend vermittelt werden konnte. Die Lösungsstrategie der

Sozialarbeiter war dafür umso effektiver, wenn man ihre Funktion in der Un-

terkunft betrachtete – als Manager und Verwalter. Das Putzen musste erle-

digt werden und es wurde erledigt, indemman die Bewohner mit Sanktionen

konfrontierte. Aufgrund der Bedeutung des Internetzugangs für die Bewoh-

https://doi.org/10.14361/9783839452509-008 - am 14.02.2026, 14:27:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452509-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


168 Religion in Flüchtlingsunterkünften

ner (siehe Kapitel 6.3; siehe Emmer et al. 2016) ist deren Verhalten angesichts

der zu befürchtenden Sanktionen nachvollziehbar.

Die Effekte ihres Vorgehens scheinen für Lisa eindeutig gewesen zu sein:

»Ja, also diese Machtkämpfe, wie gesagt. Zwischen arabischen und afghani-

schen Familien. Das war alles mal viel schlimmer. Da hat sich wirklich viel

getan. Viele sind auch gut befreundet jetzt.« Allerdings liegt die Vermutung

nahe, dass nicht die ›Machtkämpfe‹ selbst abgenommen haben, sondern sich

vielmehr ihre Sichtbarkeit für die Sozialarbeiter änderte, nämlich dadurch,

dass die beteiligten Familien aus Sorge vor den Konsequenzen ihre Konflikte

unter sich austrugen. Damit war die Ordnung in der Unterkunft zwar dem

Anschein nach gewährleistet, allerdings bestand die Gefahr, dassWarnsignale

für schwere Konflikte sowie die Austragung derselben sich der Einflussnah-

me der Sozialarbeiter entzogen. Lisas Aussage, dass viele dieser Konflikte sich

aufgelöst hätten und mehr Freundschaften entstanden seien, steht zur Dis-

kussion. Als Beispiel nennt sie die Einschulung, die Deborah und Shabnam

mit ihren Söhnen erlebten. Zu deren Anlass »[…] mussten die Eltern sich eben

auch mal zusammenraufen und sich austauschen.« Möglicherweise spielte

Lisa hier auf das scheinbar harmonische Miteinander Deborahs und Shab-

nams an, die anlässlich des Elternabends höflich und freundlich miteinander

umgingen. Lisa musste davon überrascht gewesen sein, nachdem ich ihr von

der Situation berichtet hatte, und deutete dies als ›zusammenraufen‹ der bei-

den Frauen,was abermals darauf hinweist, dass in ihrerWahrnehmung zuvor

lediglich ein lapidares Problem bestanden haben könne. Möglicherweise hat-

ten die beiden Frauen auch einen taktischen Umgang mit dem öffentlichen

Raum gefunden, in welchem sie bewusst zivilisiertes Verhalten demonstrier-

ten. Lisas Schlussfolgerung: »Manche der Mütter trinken jetzt auchmal einen

Tee zusammen. Das ist ganz schön. Das hat dann nicht immer nur mit Her-

kunft und Sprache zu tun.« Dies traf auf die Familien Rahmani und Gestar

allerdings nicht zu. Vielmehr haben sich Khadirs Mutter Fatima und Jamals

Mutter Shabnam nach Khadirs Hinzustoßen zur dritten Klasse regelmäßig

zum Tee verabredet. Allerdings standen die beiden Frauen bereits anlässlich

des Konflikts zwischen Familie Rahmani und Familie Gestar in regelmäßi-

gem Kontakt, um sich über eben jene auszutauschen. Der gemeinsame Be-

such derselben Klasse durch die gleichaltrigen Söhne hat diesen Kontakt noch

intensiviert. Es ist denkbar, dass Lisa dies anders wahrnahm. Dafür spricht,

dass sie in einem weiteren Einzelinterview zum einen die strukturellen Rah-

menbedingungen ihres Berufes sowie die Herausforderungen, die damit ein-

hergehen, anspricht: »Ich bin hier als Sozialarbeiterin mit dem Betreuungs-

https://doi.org/10.14361/9783839452509-008 - am 14.02.2026, 14:27:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452509-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


7. Religiöse und ethnische Zugehörigkeiten im Spannungsfeld des gemeinsamen Wohnens 169

schlüssel 1:100.Und das ist nochwenig. In anderen Städten liegt der bei 1:300«

(Lisa, 2016). Zum anderen nimmt sie zu der Frage der Forscherin nach den un-

terschiedlichen Religionszugehörigkeiten Stellung: »Das weiß ich so ja nicht.

Selbst beiMuslimen gibt es da ja nochmal Unterschiede.Das könnenwir auch

gar nicht alles nachvollziehen. Da haben wir doch keinen Überblick« (ebd.).

Zusätzlich wird noch ein dritter Faktor deutlich, nämlich der der Verantwor-

tung. Indem Lisa zwischen den Pronomen ›ich‹ und ›wir‹ changierte, stellt sie

heraus, dass die Problematik zwar für sie und ihren KollegenThomas bestehe,

sie als Leiterin der Unterkunft jedoch die Verantwortung trage. Diese Belas-

tung geht auch aus dem zweiten Interviewausschnitt des Einzelinterviews

hervor. So nutzte sie das Pronomen ›wir‹ in Bezug auf das Helfen bei Ver-

ständigungsproblemen, um Konflikte zwischen Bewohnern zu lösen, jedoch

das Pronomen ›ich‹, um deutlich zu machen, dass sie entscheiden muss, in

welchen Situationen ein Dolmetscher bestellt werden müsse. Da dieser nicht

immer bewilligt werde,müsse die Kommunikation zuweilen »[…]mit Händen

und Füßen« erfolgen.11

Deutlich Bezug nimmt sie im Einzelinterview auf den Aspekt der Vorur-

teile als Hauptkonfliktursache, die viele Bewohner bereits mitbrächten. Als

Beispiel bezieht sie sich auf den Konflikt zwischen Familie Rahmani und Fa-

milie Gestar, indem sie sagt: »Da wollen die arabischen Familien oft nicht,

dass afrikanische Familien mit ihnen sich den Flur teilen, weil die so dreckig

seien« (ebd.). Eine Lösung hierfür sieht sie zunächst darin, dass die Familien

dennoch nebeneinander wohnen bleiben, es sei denn, »[…] wenn es mensch-

lich gar nicht passt.« Am Beispiel zweier syrischer Familien, die sich einen

Flur teilten und in Streit gerieten, stellt Lisa weiterhin fest: »Es gibt aber auch

Familien, die man zusammenpackt, bei denen zwar die Nationalitäten pas-

sen, aber alles andere anscheinend nicht.« (ebd.) Mit »alles andere« lässt sie

11 Die von Lisa sprachlich geäußerten teilweise diffusen Verantwortlichkeiten in der Un-

terkunft spiegeln sich auch in Amirs ambivalenter Rolle. Viele männliche Bewohner

fühlen sich ihm nah und vertrauen ihm Sorgen, Ängste und Probleme an, die sie

nicht mit Lisa teilen. Amir muss dann entscheiden, ob Lisa etwas mitteilt und was

und gelangt somit zuweilen in Loyalitätskonflikte. Weiterhin hat er kaum Reflexi-

onsmöglichkeiten, abgesehen von seiner fehlenden Ausbildung in dem Bereich. Dass

Amir auch Verantwortung beimDolmetschen und Übersetzen von Dokumenten über-

nimmt, scheint Lisa auf den ersten Blick zu entlasten. Tatsächlich fällt es ihr jedoch

umso schwerer, zu agieren, wenn Amir nicht in der Unterkunft ist. Die Tatsache, dass

sie bei bestimmten Aspekten von Amir abhängig ist, stellt sie abwechselnd als Vorteil

und gegenseitige Unterstützung, in anderen Situationen wiederum als Belastung dar.

https://doi.org/10.14361/9783839452509-008 - am 14.02.2026, 14:27:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452509-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


170 Religion in Flüchtlingsunterkünften

dabei einen gewissen Spielraum für Konfliktursachen offen, der zum Beispiel

auch religionsbezogene Auseinandersetzungen beinhalten kann. Diese Ein-

schätzung Lisas trifft sich mit den Befunden Nagels und Rückamps, welche

die »Wahrnehmung und Einordnung dieser Konfliktlinien in hohem Maße

der Interpretation der Mitarbeitenden« (Nagel/Rückamp 2018: 17) in Flücht-

lingsunterkünften zuschreiben.

Aus Lisas Perspektive wird ihr zunächst bewusst, dass nicht alle Bewohner

ihren Anweisungen Folge leisten, zum Beispiel ihre Schuhe aus den Hausflu-

ren zu entfernen und stattdessen in der Wohnung abzustellen. Aus Brand-

schutzgründen muss sie dies als Einrichtungsleiterin jedoch gewährleisten.

Sie tut dies, indem sie Aushänge anfertigt und die Bewohner in kurzen per-

sönlichen Beratungsgesprächen oder auf der ›Post-Runde‹ daran erinnert. Ihr

ist jedoch nicht nachvollziehbar, weshalb manche Familien dies nicht umset-

zen, sodass sie auf Vergesslichkeit der Erwachsenen und Kinder spekuliert.

Weiterhin kann sie nicht täglich prüfen, wessen Schuhe zu welchen Tages-

zeiten noch immer im Flur stehen. Auch bleibt ihr keine Zeit, dies selbst

zu erledigen. Bei einem Post-Rundgang nimmt Lisa wahr, dass Shabnam die

Post für Familie Gestar nicht annehmen möchte. Shabnam weicht regelrecht

vor den ihr von Lisa hingehaltenen Briefumschlägen zurück. In den Feldno-

tizen wird dies mit ›Berührungsangst‹ beschrieben. Lisa deutet es in einem

Gespräch anders: »Die ist nur eingeschnappt, weil ich wegen Deborah noch

nichts gemacht habe«, sagt sie mir. Damit meint Lisa, dass Shabnam belei-

digt sei, weil die Sozialarbeiterin ihr bisher nicht den Wunsch erfüllt habe,

eine andere Familie auf dem Flur einzuquartieren. Aus Lisas Perspektive ist

dies nachvollziehbar, da sie vor allem dannmit den Familien ausführliche Ge-

spräche führt, wenn Klärungsbedarf anlässlich problematischer Situationen

besteht. Um Umsetzungsschwierigkeiten wie im Beispiel ›Schuhe‹ oder sogar

konkrete Konfliktursachen zu ergründen, fehlt Lisa der Überblick, was sie

mit dem Hinweis auf den Betreuungsschlüssel thematisiert, ferner mangelt

es auch an Zeit: Zeit mit den Familien, um deren das Zusammenleben be-

treffende Dynamiken verstehen zu können; Zeit, um Auseinandersetzungen

nachvollziehen zu können; Zeit, um gezielte Konfliktlösung betreiben zu kön-

nen. Neben dem Faktor ›Zeit‹ fehlen ihr jedoch auch Kenntnisse um Konflikt-

linien aus den einzelnen Herkunftsländern. Idealerweise wäre Lisa zusätzlich

auch noch mit den jeweiligen Sprachkenntnissen der Herkunftsregionen der

Bewohnerschaft ausgestattet. Gegenüber der Forscherin präsentiert sie sich

daher ambivalent. Auf der einen Seite als ambitionierte und tüchtige Leite-

rin, die ihrer Verantwortung nachkommt und ›sich kümmert‹, wie sie sagt.

https://doi.org/10.14361/9783839452509-008 - am 14.02.2026, 14:27:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452509-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


7. Religiöse und ethnische Zugehörigkeiten im Spannungsfeld des gemeinsamen Wohnens 171

Sie notiert sich alle Bewohneranliegen in Listen, nimmt Anrufe immer so-

fort entgegen und hakt mehrmals täglich bei Behörden bezüglich der Anlie-

gen ihrer Klienten nach. Sie ist darauf bedacht, ihre Verantwortung ernst zu

nehmen. Auf der anderen Seite lässt sie auch Einblicke zu, die sie als über-

lastet und verletzlich zeigen, aber auch darauf hinweisen, dass sie gern mehr

leisten würde, wenn sie die Zeit und Kenntnisse hätte. Gerade die fehlenden

Arabischkenntnisse ärgern sie oft, noch mehr ärgert es sie jedoch, wenn statt

ihr Amir von den Bewohnern hinzugezogen wird, um den ›Sprachmangel‹

zu kompensieren12. Auch kommentiert die Sozialarbeiterin die ›Dynamik im

Team‹ ambivalent. So sieht sie ihre Stellung als einzige Frau zwischen Tho-

mas, Amir und ihr zuweilen als etwas Positives, indem sie sich als »Henne im

Korb« und die beiden Männer als »meine Jungs« bezeichnet. In anderen Si-

tuationen fühlt sie sich zurückgedrängt, besonders von Amirs Präsenz, dem

sie sich ihrer Wahrnehmung nach gegenüber behaupten muss. Weiterhin ist

Lisa die jüngste der drei Sozialarbeiter und als Berufsanfängerin auch die

Unerfahrenste.13 Besonders die Anfangszeit in der Unterkunft sei ihr schwer-

gefallen, erzählt sie. Während der ersten Monate im Dienst habe sie abends

keine Zeitung mehr lesen oder die Nachrichten schauen können: »Sobald es

da um ›Flüchtlinge‹ ging,war ich raus.Das war einfach zu viel. Das konnte ich

nicht haben, privat.« Auch dieses Zitat verdeutlicht Lisas Wahrnehmung ih-

rer eigentlichen Aufgabe in der Unterkunft. So ist sie nicht für sicherheitspo-

12 Gerade zum Ende der Forschung im Jahr 2017 sprechen die meisten Bewohner gut ver-

ständliches Deutsch, sodass Lisa kaum mehr Verständigungsprobleme hat. In Einzel-

fällen möchten Bewohner jedoch lieber in ihrer Muttersprache kommunizieren oder

nutzen diese, um Informationen in Lisas Gegenwart auszutauschen, die die Sozialar-

beiterin nicht hören soll. In anderen Fällen empfände Lisa es als hilfreich, Gespräche

zwischen Kindern und Eltern zum Beispiel im Arabischen nachvollziehen zu können,

um besser mit der Schule über die Wünsche oder Sorgen der Bewohner kommunizie-

ren zu können.

13 Dass Berufsanfänger die Einrichtungen leiten, ist kein Einzelphänomen. Ausmehreren

Gesprächen mit Sozialarbeitern Mittstadts im Forschungszeitraum geht hervor, dass

im Jahr 2015 aufgrund des hohen Personalbedarfs sehr viele Berufsanfänger einge-

stellt wurden. Viele sehen dies zunächst als Chance und bemühen sich sehr, jedoch

teilen sie auch Lisas Erfahrung ›ins kalte Wasser geschmissen‹ worden zu sein und ha-

dern in vielen Situationen damit, was ›das Richtige‹ sei. Weiterhin ist zu beobachten,

dass städtische Sozialarbeiter besonders im Jahr 2016 häufigdie Stellewechselten. Die

Arbeit bei einem freien Träger biete bessere Rahmenbedingungen, so Lisa, was siemit

besseren Arbeitszeiten von 8 bis 16 Uhr, keinen Wochenendschichten und keinem In-

nendienst im Sozialamt begründet.

https://doi.org/10.14361/9783839452509-008 - am 14.02.2026, 14:27:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452509-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


172 Religion in Flüchtlingsunterkünften

litische, juristische oder gesellschaftspolitische Belange zuständig, sondern

dafür, in der Unterkunft ein geregeltes Zusammenleben nach den Vorgaben

der Einrichtung zu gewährleisten. Diese Einstellung hilft ihr im Umgang mit

den Bewohnern und ihren persönlichen Schicksalen und individuellen Kon-

flikten. Allerdings führen ihrWunsch, ›sich kümmern‹ zu wollen und sich um

die Bewohner zu sorgen, sowie die persönliche Involviertheit Amirs in diese

Aufgaben stets vor Augen, dass sie noch mehr leisten könnte. Bei Konflik-

ten, in denen Bewohner wie Shabnam religiös argumentieren, wird ihr ihre

»religious illiteracy« (Nagel/Rückamp 2018: 19) bewusst, was sie verunsichert.

Ihre Aussage – »Das können wir auch gar nicht alles nachvollziehen. Da ha-

ben wir doch keinen Überblick.« – bezüglich der religiösen Zugehörigkeiten

der Bewohner in der Unterkunft verdeutlicht dies und zeigt, dass diese ei-

ne Belastung für sie darstellen. Bewohnerkonflikte auf einer anderen Ebene

zu regeln, nämlich auf Ebene der Organisation, indem mit Sanktionen ge-

arbeitet wird, um ein gewünschtes Handeln zu erreichen, ist daher ein aus

Perspektive der Sozialarbeiter nachvollziehbares Vorgehen.

7.2.2. Zwischenfazit

Anhand des Konflikts um die Erfüllung des Putzplanes konnte aus Sozialar-

beiterperspektive gezeigt werden, dass alle Sozialarbeiter sich intensiv mit

dem Benachteiligungsempfinden vieler Bewohner auseinandersetzten, das

von Lisa und Thomas exemplarisch in den Bereichen ›Asylentscheid‹, ›Woh-

nungssuche‹ sowie in Aushandlungen um die zu erledigenden Tätigkeiten

verortet wird. Den Wunsch nach einer Veränderung der Lebensumstände ih-

rer Klienten können sie nachvollziehen.

Hinsichtlich der Konfliktlösung werden aus Sozialarbeiterperspektive

auch deren strukturelle Rahmenbedingungen relevant. Dabei spielte vor

allem die Ressource ›Zeit‹ eine zentrale Rolle. Konflikte, die Bewohner als

religiös markieren, werden von den Sozialarbeitern nicht per se als sol-

che wahrgenommen, sondern vielmehr als Stellvertreter betrachtet. Dabei

kommt erneut die Fluidität in der Unterscheidungsproblematik ethnischer

und religiöser Kategorien zum Tragen. Auch kann dies auf das Konzept

der »religious illiteracy« (Nagel/Rückamp 2018: 19) zurückgeführt werden,

das Verunsicherungen im Umgang mit religionsbezogenen Themen für die

Mitarbeiter in Unterkünften umschreibt. Auch auf dieser Ebene wäre zu

erklären, weshalb Begriffe wie ›Nationalität‹, ›Ethnie‹ und ›Religion‹ beinahe

austauschbar verwendet werden. Am Fallbeispiel um den Putzplan wird

https://doi.org/10.14361/9783839452509-008 - am 14.02.2026, 14:27:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452509-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


7. Religiöse und ethnische Zugehörigkeiten im Spannungsfeld des gemeinsamen Wohnens 173

deutlich, dass Erscheinungsformen von Religion, die als konfliktbehaftet

wahrgenommen werden, von den Sozialarbeitern als Stellvertreterkonflikt

gehandhabt und durch Sanktionen gelöst werden. Dieses Vorgehen ist pro-

blematisch für die Bewohner, die sich nicht ernst genommen fühlen und

einen individuellen Umgang miteinander finden, in dessen Folge sie die

Sozialarbeiter wahrscheinlich weniger einbeziehen, um weitere Sanktio-

nen zu vermeiden. Aus Sicht der Sozialarbeiter ist dieses Vorgehen jedoch

nachvollziehbar, da diese sich somit durch ihr Handeln absichern und ihrer

Aufgabe nachkommen, eine Ordnung in der Unterkunft zu gewährleisten.

Dabei nehmen sie die Effekte ihrer Lösungen jedoch mitunter anders wahr

als die Bewohner, indem sie zum Beispiel vermeintliche Freundschaften als

Resultat von ›Machtkämpfen‹ unter Bewohnern sehen.

Ein letzter Punkt bezieht sich auf das Gefühl Lisas in ihrer Rolle als Sozi-

alarbeiterin, die sich zuweilen als ihrer Aufgabe nicht gewachsen fühlt. Da die

Sozialarbeiter und die Bewohner jedoch als unterschiedliche Statusgruppen

in der Unterkunft zu verstehen sind und differente Funktionen in dieser er-

füllen, bleibt Lisas Wunsch, noch mehr zu leisten, um den Bewohnern näher

zu sein, im Rahmen ihrer Tätigkeit unerreichbar. In diesem Zusammenhang

werden auch die individuellen biografischen Hintergründe und Erwartungen

an das Berufsbild für die Praktiker in der Unterkunft relevant, die auch da-

mit einhergehen, welche Dynamiken unter den Kollegen vorherrschen und

wie die Verantwortlichkeiten und Aufgabenbereiche eingeteilt sind. Ebenso

bedingt die Unterstützung durch andere Statusgruppen eine Kontroverse. So

kann die Einbeziehung des Hausmeisters in seiner ambivalenten Position als

hilfreich und gleichzeitig als störend oder gar übergriffig empfundenwerden.

7.3. Zusammenfassung

Der Forschungsfrage nachgehend, welche Erscheinungsformen von Religi-

on in der Unterkunft auftreten, kann für die Dimension des Gemeinsamen

Wohnens am Fallbeispiel des Putzplans festgestellt werden, dass ›Religion‹

als Konflikt in Erscheinung treten kann, der möglicherweise unterschiedlich

markiert wird: als religiös, ethnisch oder als Stellvertreterkonflikt.

Am Beispiel des Putzplans wurde gezeigt, wie ein solcher Konflikt entste-

hen, mittels Grenzziehungen markiert und unter den beiden Familien aus-

gehandelt werden kann. Die Bezugnahme auf Zugehörigkeiten der situativen

und relationalen Grenzziehungen ist dabei entscheidend. Wer sich wem aus

https://doi.org/10.14361/9783839452509-008 - am 14.02.2026, 14:27:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452509-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


174 Religion in Flüchtlingsunterkünften

welchen Gründen zugehörig fühlt, kann durch eine religiöse Grenzziehung

markiert werden und unter anderem der Vergewisserung des eigenen Glau-

bens dienen (vgl. Nye 2000: 217).

Das Beispiel zeigt jedoch auch, dass die Markierungen der Grenzziehun-

gen nicht für alle Beteiligten gleichermaßen ersichtlich sind. Nicht nur sind

verschiedene Lesarten aufgrund unterschiedlicher Zugehörigkeitsverständ-

nisse möglich, was die Differenzierungen der Kategorien ›ethnisch‹ und ›re-

ligiös‹ betrifft, sondern auch dieWahrnehmung von ›außen‹ kann von den in-

tendierten Markierungen abweichen. So nehmen die Sozialarbeiter den Kon-

flikt um den Putzplan vor allem als Stellvertreterkonflikt wahr. Neben der Be-

rufung auf die Uneindeutigkeit der Unterscheidung religiöser und ethnischer

Kategorien könnte auch das Konzept der »religious illiteracy« (Nagel/Rückamp

2018: 19), das religionsbezogene Verunsicherungen der Mitarbeiter in Flücht-

lingsunterkünften umschreibt, als möglicher Erklärungsansatz dienen. Dies

zeigt, dass auch unter den Praktikern Unklarheit hinsichtlich der Verwen-

dung der unterschiedlichen Kategorien besteht.

Zur Handhabung des Konflikts finden die Sozialarbeiter eine für sie prak-

tikable Lösung, indem sie den Internetzugang restringieren, mit dem für sie

positiven Effekt, dass das Putzen fortan scheinbar einvernehmlich erledigt

wird. Aus Bewohnerperspektive muss daraufhin ein individueller Umgang

mit demEntzug des Internetzugangs gefundenwerden, der die Sozialarbeiter

künftig möglichst wenig einbezieht, um weitere Sanktionen zu vermeiden.

Im Folgenden treten die Sozialarbeiter als Akteure auf, indem sie die Aus-

richtung des Fastenbrechens als Fest planen und dabei beabsichtigen, beson-

ders religionssensibel zu agieren. Inwiefern sich dies als herausforderungs-

voll herausstellt und welche Faktoren dabei aus Perspektive der Bewohner un-

berücksichtigt bleiben, zeigt das Fallbeispiel um das ›Zuckerfest‹.

https://doi.org/10.14361/9783839452509-008 - am 14.02.2026, 14:27:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452509-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

