
Die nächtliche Seite der Welt.

Anmerkungen zu Martin Heidegger und Eugen Fink

Helmuth Vetter

»Erst wenn du ganz zu ihr übergingst,
kennt dich die Nacht.«1

Jeder Versuch, sich jener Seite der Welt, die dem Licht des Verstehens
abgekehrt ist, sprachlich zu nähern, lässt die metaphysische Auslegung
des Seins von Grund auf zweifelhaft erscheinen. Zwar ist die Frage
nach dem Sein die Leitfrage der Metaphysik; doch das, wonach sie
fragt, ist das Sein des Seienden und nicht das Sein selbst. Diesem gilt
aber die Grundfrage,2 und diese hat bereits den Fragebereich der Meta-
physik verlassen. Heideggers Frage nach dem Sein als solchem wird
von Fink als Frage nach der Welt weiter vorangetrieben. Beide Fragen
entsprechen einander, ohne jedoch identisch zu sein, wobei gerade Fink
der nächtlichen Seite der Welt immer wieder besonderes Augenmerk
geschenkt hat.3

184

1 Rilke 1996, 378.
2 Die Unterscheidung in Leit- und Grundfrage findet sich mehrfach bei Heidegger, z.B.
Gesamtausgabe [GA] 6.1, 64: »Die Frage steht darnach, was das Seiende sei. Diese über-
lieferte ›Hauptfrage‹ der abendländischen Philosophie nennen wir die Leitfrage. Aber sie
ist nur die vorletzte Frage. Die letzte und d.h. erste lautet: Was ist das Sein selbst? Diese
allererst zu entfaltende und zu begründende Frage nennen wir die Grund-frage der
Philosophie, weil in ihr die Philosophie erst den Grund des Seienden als Grund und
zugleich ihren eigenen Grund erfragt und sich begründet.« Zur Umdeutung des Hus-
serlschen Weltbegriffs durch Fink, wodurch indirekt auch die Motive eines Übergangs
zu Heidegger erkennbar werden, vgl. Sepp 2006.
3 Die philologische Crux eines Vergleichs der verschiedenen Ansätze besteht darin, dass
der Nachweis aussteht, welche von den vielen zu Finks Lebzeiten noch unpublizierten
Schriften Heideggers jenem zugänglich waren (die Gesamtausgabe begann erst 1975, in
Finks Todesjahr, zu erscheinen). In der Vorlesung Einleitung in die Philosophie vom SS
1946 nennt Fink »folgende Hauptwerke« Heideggers: »Die Kategorien- und Bedeu-
tungslehre des Duns Scotus (1916), Sein und Zeit (1927), Kant und das Problem der
Metaphysik (1929), Vom Wesen des Grundes (1929), Was ist Metaphysik? (1930), Höl-
derlin und das Wesen der Dichtung (1936), Platons Lehre von der Wahrheit (1942), Vom
Wesen der Wahrheit (1943)« (Fink 1985a, 37). In dieser Aufzählung fehlt u.a. der Vor-
trag »Vom Ursprung des Kunstwerkes«; diesen und den »Brief über den Humanismus«

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860021-184 - am 16.01.2026, 08:43:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860021-184
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Beispiele für diesen Aspekt seiner Heidegger-Rezeption finden
sich etwa in der Vorlesung Welt und Endlichkeit (SS 1949), die Heideg-
gers Weg vom existenzialen Weltbegriff in Sein und Zeit zu einem aus
Finks Sicht kosmologischen Begriff nach der so genannten Kehre re-
konstruiert (Fink 1990, 149–184); in der Vorlesung Sein und Mensch
(WS 1950/1951), in der Fink die Diskussion an Heideggers Aufsatz
»Hegels Begriff der Erfahrung« (GA 5, 115–208) festmacht (Fink 1977,
164–185); oder in der Vorlesung Grundphänomene des menschlichen
Daseins (SS 1955), in der er sich unausdrücklich von Heideggers To-
desanalyse aus Sein und Zeit absetzt (Fink 1979, 93–114). Auf den
letzten Seiten des Buches Nietzsches Philosophie (Fink 1960) stellt
Fink Heideggers Auslegung Nietzsches in Frage, weil sich diese zu sehr
am Willen zur Macht orientiere und dabei außer Acht lasse, dass Nietz-
sches Weltdenken die »ontologische Problemebene der Metaphysik«
möglicherweise schon hinter sich gelassen habe (ebd. 187). Besonders
deutlich aber hat Fink die Unterschiede zu Heidegger im Vortrag »Welt
und Geschichte« (1956, in: Fink 1976) herausgearbeitet.

Wie schon aus dessen Titel ersichtlich wird, geht es vorrangig um
das Problem der Geschichte. Dieses werde, so Fink, bei Heidegger »in
einer zweifachen Weise gestellt und exponiert«. Zum einen habe dieser
die Geschichtlichkeit des Daseins im Blick, wenn er fragt, was ge-
schichtliche Existenz bedeute; anderseits gelte sein Interesse immer
stärker »der Geschichte der Metaphysik als einer Geschichte der Seins-
vergessenheit« (ebd. 173).

Die Geschichtlichkeit des Menschen führt zu dessen Zeitlichkeit
zurück. Die Stellung zu dieser erfährt im Verhältnis zum eigenen Tod
eine extreme Zuspitzung. Fink begnügt sich an dieser Stelle mit knap-
pen Hinweisen, setzt sich damit aber andernorts sehr ausführlich aus-
einander (darauf ist noch einzugehen). Was nun die Geschichte der
Metaphysik betrifft, so ist Fink zweierlei »frag-würdig« (ebd. 175).
Erstens tendiere der Fundamentalbegriff des Seins zur »Leere eines
verschwebend ›Allgemeinen‹« (ebd.). Grund dafür sei die Auslegung
der Sprache am Leitfaden des l�go@. Diesem verallgemeinernden

185

Die nächtliche Seite der Welt

gebraucht Fink in der Vorlesung »Welt und Endlichkeit« (SS 1949) als Beispiele für
Heideggers Weg zu einem kosmologischen Weltbegriff (Fink 1990, 171ff.). Eine beson-
dere Rolle spielt das von Heidegger und Fink im WS 1966/1967 gehaltene Seminar über
Heraklit (GA 15, 9–263), während das »Colloquium über Dialektik« von 1952 (Heideg-
ger 1990) für die anstehende Thematik nur von untergeordneter Bedeutung ist.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860021-184 - am 16.01.2026, 08:43:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860021-184
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Seinsbegriff stellt Fink seinen eigenen Weltbegriff gegenüber, von dem
er meint, er sei deshalb konkreter als jener, weil er nicht abstrakt als
Sein, sondern als Raum und Zeit (und damit auch als Bewegung) in
Erscheinung trete: »Den vollen Zeit-Raum des Seins nennen wir die
Welt.« (Ebd. 176)

In diesen Kontext stellt Fink auch Heideggers Begriff der lffiqh,
interpretierend als »Verborgenheit« übersetzt. Mit diesem Wort, so
Fink, werde zwar der innere Bezug zur Lichtung zum Ausdruck ge-
bracht, doch nicht ohne Einseitigkeit. Zwar ruhe alle Unverborgenheit
– ⁄-lffiqeia – auf der Verborgenheit auf, habe in ihr den wesenhaften
Grund, und beide seien dem Sein eigen. Gleichwohl sei doch »die Lich-
tung die Weise, wie das Sein waltet« (ebd.). Heidegger erkenne zwar
die Fügung des Seins aus Unverborgenheit und Verborgenheit an,
überlasse aber jener die Führung. Daher gehöre die Verborgenheit
zwar zum Sein, »doch eher […] wie der Schatten zum Licht« und
»nicht wie die lichtlose, abgründige Nacht« (ebd.).

Heideggers Begriff der lffiqh hat wesentliche Züge mit Finks Be-
griff der Nacht gemeinsam, doch wird dieser von Fink ein stärkeres
Eigengewicht, verglichen mit Heideggers lffiqh, zugemessen. Fink ver-
sucht, das Unverfügbare und Abgründige des Seins noch entschiedener
als Heidegger als Herausforderung zu begreifen, und gebraucht für
jenen Abgrund zwar auch das Wort lffiqh, interpretiert diese aber auf
seine eigene Weise aus der Perspektive einer schattenlosen Nacht.4

Ein Zweites, das aus Finks Sicht bei Heidegger als »frag-würdig«
erscheinen muss, betrifft dessen Auslegung des Menschen. Der Seins-
Bezug werde nämlich als ein Bezug »des Menschenwesens überhaupt«
bestimmt, d.h. also wieder im Horizont eines Allgemeinen. Fink meint
dagegen, damit werde dem Faktum nicht Rechnung getragen, dass der
konkrete Mensch »gebrochen in die männliche und weibliche Hälfte«
sei. Ineins damit würden auch die »Probleme der Sozialität« in den
Hintergrund treten (ebd. 177).

Versucht man eine Verbindung zwischen diesen beiden Punkten
herzustellen (was Fink selbst im genannten Text nicht eigens tut), so

186

Helmuth Vetter

4 Diese Nacht ist offensichtlich der n±x ⁄daffi@ des Parmenides (B 8, Zeile 59) nach-
gebildet, allerdings im Gegenzug zu dessen Verneinung von jeglichem Dualismus. –
Dass die Nacht auch für Heidegger eine weitergehende Bedeutung (nicht zuletzt im
Zusammenhang mit dem »Bösen«) hat, untersucht unter Bezugnahme auf Quellen im
Urchristentum Irlenborn 2006. Dieses Thema muss hier allerdings unberücksichtigt
bleiben.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860021-184 - am 16.01.2026, 08:43:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860021-184
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


erscheint Heideggers Orientierung an der Auslegung der Sprache qua
l�go@ hier wie dort als ein Hauptgrund, dass der Weltbezug, der ja
beide, Lichtung und Verbergung, umfasst, zu einseitig von der Lich-
tung her bestimmt wird. So wichtig nun auch der zweite Gesichtspunkt
ist – ausgehend von ihm ließen sich wesentliche Einsichten für eine an
der Geschlechterdifferenz orientierte Phänomenologie gewinnen5 –,
geht es in vorliegendem Zusammenhang nur um die unterschiedliche
Bestimmung von lffiqh und Nacht bei Heidegger und bei Fink. Im Ein-
zelnen ergeben sich daraus folgende Fragen: 1. Wie wird das Feld der
Untersuchung bei Heidegger bzw. bei Fink umrissen? 2. Welche
Grunderfahrungen eröffnen ihnen den Zugang zu diesem Feld? 3. Was
ergibt sich daraus für das Ganze des Verhältnisses von Unverborgen-
heit und Verborgenheit, Lichtung und Verbergung, Himmel und Erde,
Licht und Nacht?

1. Die philosophische Ausgangssituation

Der Allgemeinheit des Seinsbegriffs stellt Fink den Begriff der Welt –
also den »vollen Zeit-Raum des Seins« – gegenüber und führt jene
Allgemeinheit, wie erwähnt, auf die dem l�go@ inhärente Tendenz
zur Generalisation und Abstraktion zurück. Natürlich weiß auch Fink
sehr genau, dass mit der Allgemeinheit des Seins nicht die der Gattung
gemeint sein kann, und nicht zuletzt Aristoteles und die ihm folgende
Tradition, aber auch Heidegger selbst haben dies deutlich gemacht.6

Im Methodenparagraphen von Sein und Zeit stellt Heidegger fest:
»L�go@ als Rede besagt […] soviel wie dhlo‰n, offenbar machen das,
wovon in der Rede ›die Rede‹ ist.« Durch Aristoteles wird diese Funk-
tion »schärfer expliziert als ⁄poyafflnesqai. Der l�go@ läßt etwas se-
hen (yafflnesqai) […] Die Rede ›läßt sehen‹ ⁄p� … von dem selbst her,
wovon die Rede ist.« (GA 2, 43) Der l�go@ ist seiner Struktur nach
⁄p�yansi@ – er macht, indem er sehen lässt, offenbar. Diese Aus-
legung – l�go@ als Offenbarmachen – entfaltet Heidegger immer wie-

187

Die nächtliche Seite der Welt

5 Soweit ich sehe, hat Fink dies nicht eigens ausgeführt. Dagegen thematisiert er die
Probleme der Sozialität konkreter als Heidegger etwa in Existenz und Coexistenz (Fink
1987; Vorlesung WS 1952/1953) und Traktat über die Gewalt des Menschen (Fink 1974;
hervorgegangen aus der Vorlesung SS 1956); zum Traktat s. a. Vetter 2005.
6 Metaphysik B 3, 998b22: gffno@ o�te t� ˙n o�te t� 
n; GA 2, 4 leicht modifizierte
Wiedergabe dieser Stelle.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860021-184 - am 16.01.2026, 08:43:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860021-184
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


der im Gegenzug zur traditionellen Festlegung des l�go@ auf die Aus-
sage und den auf dieser beruhenden Begriff der Wahrheit.

In der Vorlesung Die Grundbegriffe der Metaphysik. Welt – End-
lichkeit – Einsamkeit7 hat Heidegger den inneren Zusammenhang von
»l�go@, Sprache und Welt« untersucht und das »Offensein für …« des
Menschen von der Weltarmut des Tieres als eines ˝logon unterschie-
den (GA 29/30, 443). Die Welt waltet in der durch den l�go@ gestifte-
ten »Offenbarkeit des Seienden als solchen im Ganzen« (483), und das
Verstehen der dadurch erschlossenen Welt gehört zu den konstitutiven
Momenten des Daseins und der Entwurf zu seiner existenzialen Struk-
tur. Es muss heute wohl nicht mehr eigens betont werden, dass Heideg-
ger das Verstehen als »Können« auffasst und das im Verstehen »Ge-
konnte« als »das Sein als Existieren« (GA 2, 190). Es ist das Beschreiten
eines Weges im Clair-obscur der Welt8 – mag dieser Weg schon vor-
handen sein oder erst durch ein neues (»bahnbrechendes«) Verstehen
begehbar gemacht. Stets aber gilt: »Im Entwurf waltet die Welt.« (GA
29/30, 530) Dieser Zugang wird durch die Sprache offen gehalten, kann
aber auch durch die Sprache verschüttet werden. Durch sie sind Wahr-
heit und Lüge miteinander verflochten, und im ⁄lhqeÐein und veÐ-
desqai des l�go@ wird Seiendes in seiner Welt so oder so erschlossen.

Der l�go@ bringt Unverborgenheit, ⁄lffiqeia. Wie Heidegger ge-
zeigt hat,9 setzt sich das Wort aus lffiqh, »Vergessen«, und voran-
gestelltem a privativum zusammen. Damit wird angezeigt, dass die
Wahrheit eine privatio ist und dem Vergessen und der Verbergung stets
erneut abgerungen werden muss. Was und wie die lffiqh in ihrem Ei-
genwesen »ist«, wird damit freilich noch nicht hinreichend ausgedrückt
– könnte sie doch auch ein Geheimnis sein, dass es zu hüten gilt, oder
der bloße Schein, der die Wahrheit verdeckt. Diese Verhältnisse treten
jedoch in ihrer Differenziertheit erst nach der Kehre hervor.

Dass l�go@ und Sprache in Sein und Zeit gleichsinnig gebraucht
werden, ergibt sich merkwürdigerweise nicht eigens aus den dortigen

188

Helmuth Vetter

7 Diese Vorlesung hat Fink bei Heidegger gehört, und dieser hat sie ihm posthum zu-
geeignet.
8 »›Entwurf‹ meint hier [gemeint ist Sein und Zeit] nicht ›bloßer Plan‹ im Unterschied
zur wirklichen Ausführung, sondern Entwurf meint das Aufschließen, davon vielleicht
ein Planen je nur eine mögliche Folge ist.« (GA 49, 41)
9 Dass er nicht als erster aus der ⁄-lffiqeia die lffiqh herausgehört hat, ist unerheblich,
bahnbrechend in philosophicis war er allemal. Zum griechischen Wahrheitsbegriff vgl.
Luther 1960, zu Heideggers Vorgängern Helting 1997.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860021-184 - am 16.01.2026, 08:43:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860021-184
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Hinweisen auf den l�go@. Erst im Kapitel über die Rede wird dieser
Zusammenhang – und dies auch nur eher am Rande – berührt, wenn
Heidegger die Aristotelische Auslegung des Menschen als z†	on l�gon
˛con10 gegen ihre lateinische Wiedergabe mit animal rationale mit
dem Satz zurechtrückt: »Der Mensch zeigt sich als Seiendes, das redet.«
(GA 2, 219)

Finks Infragestellung von Heideggers »Orientierung des Seins-
begriffs am Logos der Sprache« (Fink 1976, 176) wird anhand seiner
Auslegung des Lehrgedichts von Parmenides besonders deutlich. Er
sieht in dessen zweiten Teil, anders als die herkömmliche Philosophie-
historie, keineswegs nur einen Appendix.11 Fink macht plausibel, dass
erst im Ausgang von diesem zweiten Teil auch der erste, der dem Sein
des Seienden (dem ¥�n) gilt, zureichend verstanden werden kann. Die
völlige Unterschätzung jenes so genannten Doxa-Teils ist Fink zufolge
»durch die allzu selbstverständlichen Vorstellungen, die über Wahrheit
und Wahn, aletheia und doxa umlaufen« (Fink 1957, 65), bedingt.

Der Kern seiner Interpretation – die so dicht ist, dass sie einer
eigenen Auslegung bedürfte – lässt sich in Kürze so wiedergeben: Die
d�xa des Lehrgedichts wird im Ausgang vom l�go@ gedeutet und ihr
Wesen in der Namengebung erblickt. Fink versteht die d�xa primär
nicht als Schein oder Wahn, sondern aus der Perspektive der Sprache,
die er mit Parmenides als ¤nom€zein, Nennen, auslegt. Mit der Zutei-
lung eines Namens erhält das Seiende Grenze und Individualität – es
»ist als Angesprochenes, als Genanntes, als on legomenon je schon ein
Begrenztes und Bestimmtes, ein horizonmenon« (ebd. 69). Durch
Grenze und Bestimmung wird Seiendes auf seine Endlichkeit fest-
gelegt: »Der Name ist die Burg des endlichen Dinges.« (Ebd. 70) Das
Wesen der Sprache beruht darin, dass sie die Dinge aus dem Geflecht

189

Die nächtliche Seite der Welt

10 Politik A 2, 1253a9 sq: l�gon dþ m�non ˝nqrwpo@ ˛cei t	n zðwn.
11 Charakteristisch für die Verkennung des zweiten Teils ist das Urteil von Zeller 1963,
725 (die Erstausgabe des monumentalen Werks ist 1844–1852 erschienen), es handle
sich um einen bloßen Anhang ohne die mindeste Wahrheit, einzig in der Absicht ge-
schrieben, »auch abweichende Meinungen nicht zu vergessen«. Fink selbst führt Rein-
hardts Interpretation von 1916 an (»ein starkes Stück« [Fink 1957, 73; ebenso 1985b,
218]). Finks Interpretation dieses 2. Teils in Grundfragen der antiken Philosophie (ebd.
217–224) ist (offenbar aus Zeitmangel: es war die letzte Semesterstunde) knapper und
allgemeiner als in Zur ontologischen Frühgeschichte von Raum – Zeit – Bewegung
gehalten. – Die vor allem in der Ontologischen Frühgeschichte zu findende bemerkens-
werte Interpretation wird in den meisten (auch phänomenologisch orientierten) Inter-
pretationen unverständlicherweise meist ganz übergangen.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860021-184 - am 16.01.2026, 08:43:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860021-184
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


des Ganzen herausholt und damit vereinzelt; sie sind damit »abge-
stückt aus dem Ganzen« (ebd. 68).

Der Zusammenhang von Sprache und d�xa wird hier nicht etwa
damit begründet, dass die Sprache als ⁄lhqeÐein und veÐdesqai auch
die Dimension des Scheines ist und nicht nur wahre, sondern auch
falsche Aussagen enthält; all dies leugnet Fink nicht. Entscheidend ist
aber für ihn, dass die Sprache als solche vor aller einzelnen wahren und
falschen Aussage individuiert und in dieser »Abstückung« vom Gan-
zen den Grund für die d�xa legt.

Diese Dimension des Scheines kann auch nie überwunden, auch
nicht durch einen Akt der Philosophie aufgehoben werden. Es gehört
zu den tiefsten Einsichten Finks, dass der Mensch immer ein Gefange-
ner der d�xa bleibt, und dies auch und gerade dann, wenn er seine
Situation durchschaut. Fink macht »zwischen Befangenheit und Ge-
fangenschaft« (ebd. 78) einen Unterschied: Jene gehört zum Alltag der
Menschen, die – wie die Gefangenen in Platons Höhle – unwissend in
der »Benommenheit vom Seienden« (Fink 1958, 145) dahinleben. Dass
jemand erkennt, sich in einer Höhle zu befinden, ist zwar eine Leis-
tung, die der Philosophie (und vielleicht nicht nur dieser) zugeschrie-
ben werden kann; doch die Höhle wird dadurch nicht verlassen. Fink
bemerkt deshalb (wohl auch gegen jeden »idealistischen« Lösungsver-
such), »daß die menschliche Gefangenschaft im Grunde gar nicht ge-
löst, sondern nur einsichtig gemacht werden kann« (Fink 1957, 79).

Dass die Befangenheit überhaupt durchschaut werden kann, liegt
nicht in des Menschen Macht, sondern bedarf einer übermenschlichen
Leitung. Dass Parmenides auch diesem Umstand Rechnung trägt, ist
für Fink ein Zeichen der inneren Konsequenz dieses Lehrgedichts. Da-
her ist das Auftreten einer Göttin im Proömion keine halbpoetische
Ausschmückung, sondern ein Zeugnis philosophischer Erkenntnis,
weil erst dadurch dem »wissenden Mann« (e§d�@ yð@) seine Gefan-
genschaft aufgeht.12 Die namenlos bleibende Göttin13 steht für die
Macht, welche die Befangenheit in der d�xa zur Einsicht werden lässt

190

Helmuth Vetter

12 Parmenides 28 B 31f.: ⁄ll’ ˛mph@ ka½ ta‰ta maqffiseai, £@ tÞ dokoÐnta / cr»n
dokfflmw@ e
nai diÞ pant�@ p€nta per	nta. »Doch ganz und gar wirst du auch dieses
erlernen, dass das Scheinende notwendig scheinhaft ›ist‹ [als ›Sein‹ erscheint], indem es
ganz und gar alles durchdringt.« (Übersetzung H. V.)
13 Heidegger erblickt in ihr die Göttin »Wahrheit« (vgl. GA 54, § 1). Picht, der die Frage
als kaum entscheidbar ansieht, sagt, sie sei »nicht die Aletheia, sondern die Dike« (1996,
178).

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860021-184 - am 16.01.2026, 08:43:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860021-184
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


– nicht durch einen Mythos, sondern in der Nüchternheit philosophi-
scher Spekulation.

Das eigentümlich Spekulative dieses Vorganges deutet Fink als
»das Hinausspähen½14 � aus einer befangenen-verschlossenen Situation
ins Offene – über alles Endliche hinweg und hinaus ins Un-Endliche,
über alles Seiende hinweg ins ›Sein‹ – über alles Gegebene hinweg ins
Ungegebene – ins Ganze« (ebd. 81). Die Philosophie kommt aus der
d�xa, bleibt in der d�xa – und denkt gegen die d�xa. Sie bedient sich
nicht unbedingt neuer und ungewöhnlicher Termini, sondern bleibt
mit ihren Aussagen dem natürlichen Sprechen verhaftet, wobei es die-
ses zugleich relativiert: »Der spekulative Gedanke ist immer die Zer-
störung des natürlichen Gedankens, den er als Modell verbraucht.«
(Ebd. 87) Fink spricht andernorts von einer »Verwandlung des Sagens
im spekulativen Satz« (Fink 1976, 202): Die spekulativen Begriffe sind
endlichen Anschauungen entnommen, bringen jedoch etwas »Unend-
liches« zur Sprache, wodurch sie die Nähe zum Endlichen gleichzeitig
einbekennen und auf Distanz halten.

Im Lehrgedicht des Parmenides sieht Fink die Verwandlung der
Begriffe in ein spekulatives Sagen in besonderer Weise gegeben. Par-
menides gebraucht in seiner Rede vom ¥�n Zeichen, sffimata. Als Na-
men, ¤n�mata, sind diese in die Endlichkeit der d�xa eingebunden,15

die sie aber »spekulativ« negieren. Parmenides sagt vom ¥�n, es sei
ungeworden und unvergänglich (⁄gffneton ¥�n ka½ ⁄nðleqron), un-
erschütterlich und ohne Ende (⁄tremþ@ ƒd’ ⁄tffleston) und niemals
gewesen, noch werde es sein (o'dff pot’ Æn o'd’ ˛stai; B 8, Zeilen
3–5). Alle diese Verneinungen haben ihren Anhalt beim einzelnen Sei-
enden, so wie sich von einem Ding sagen lässt, es sei entstanden und
werde vergehen. Doch gerade solche dinglichen Eigenschaften negiert
Parmenides, ohne damit das ¥�n negativ vom Einzelnen – quasi als
Nicht-Ding – herzuleiten. Das ¥�n »ist« kein Ding, ja es stellt sich die
Frage, ob die Kopula »ist« und der Name »Sein« nicht allzu leicht dazu
neigen, das ¥�n zu verdinglichen und das Sein auf ein einzelnes Ding
festzulegen. Nimmt man dagegen all diese Negationen als ein Modell
oder im Sinn analogen Sprechens, dann schlägt ihre Bedeutung um,
und die dinglichen (ontischen) Aussagen fungieren als spekulative (on-

191

Die nächtliche Seite der Welt

14 Das deutsche Wort »spähen« ist mit dem lateinischen speculari, »umherspähen, sich
umsehen«, verwandt.
15 Vgl. dazu Finks Hinweis auf Parmenides B 19, Zeile 3, Fink 1957, 81 mit Anm. 11.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860021-184 - am 16.01.2026, 08:43:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860021-184
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


tologische). Doch Fink geht noch weiter und fragt: »[…] verstecken
sich in den spekulativen Begriffen des parmenideischen eon nicht Züge
der Welt?« (Fink 1957, 88)

Die spekulativen Begriffe sind Zeichen des Seins, sffimata to‰
¥�nto@. Finks neuer Ansatz beruht darauf, dass er sie nun als Zeichen
der Welt liest, als kosmologische Begriffe, die nur deshalb als Seins-
begriffe auftreten, weil der l�go@ dazu tendiert, auf abstrakte All-
gemeinheiten abzuzielen. Doch muss auch diesen Weltbegriffen eine
Art von Allgemeinheit zugehören, freilich auf ihre besondere Weise:
weil in diesen Begriffen »etwas mitschwingt, was zwar selbst nicht als
ein phänomenal Gegebenes erscheint, nicht als ein Endliches vor-
kommt – das aber alle endlichen Dinge umfängt, zusammenhält, sie
entlässt in die Weile ihres Erscheinens, alles bringt und nimmt« (ebd.
87 f.). Die Allgemeinheit ist aus ontologischer Perspektive abstrakt, da-
gegen erscheint sie aus kosmologischer Perspektive als ein Umfangen
und Zusammenhalten, ein Bringen und Nehmen.

Fink relativiert damit die transzendentale (ontologische) All-
gemeinheit des Seins. Für ihn gibt es den Ausschlag, »daß das on, weil
es als Allgemeines gedacht wird, die Vielheit in sich hat, also daß der
Titel ›das‹ Seiende nicht einen Singular, sondern einen wesentlichen
Plural meint« (Fink 1958, 147). Die »Transzendentalien« der mittel-
alterlichen Philosophie (unum, bonum, verum – Fink gebraucht dafür
die griechischen Äquivalente »hen, agathon und alethes«) enthalten
»die Streuung ins Viele, ins Vereinzeltsein« (ebd.) und gehen somit
vom Allgemeinen zum Einzelnen, in Richtung der Vielheit und Indivi-
duation, statt bei ihrem weltumspannenden ˙n p€nta e�nai16 zu blei-
ben. Aus kosmologischer Sicht stellt sich daher die Aufgabe, jenem
Umfangen, Zusammenhalten, Bringen und Nehmen nachzudenken:
dem Raum, der Zeit und der Bewegung – und der Welt im Ganzen,
welche als »die umgreifendste Gegend alles Seins von Seiendem« (ebd.
151) waltet.

Indem die Zeichen des Seins als spekulative Begriffe interpretiert
werden, ist ein erster Schritt über die Verdinglichung hinaus getan;
indem sie als Zeichen der Welt lesbar werden, wird der Schritt vom
Seins- zum Weltdenken vollzogen. Doch auch dies genügt Fink nicht.

192

Helmuth Vetter

16 Heraklit B 50 – »ein Hauptfragment, um das wir immer wieder auslegend kreisen
müssen« (Fink 1985b, 147).

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860021-184 - am 16.01.2026, 08:43:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860021-184
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Denn noch steht ein »voller« Weltbegriff aus – einer, der nicht nur der
»lichten« Seite der Welt, sondern auch ihrer »nächtlichen« Seite Ge-
nüge tut.

2. Die Abgründigkeit des Todes

Es gehört für Fink zur inneren Folgerichtigkeit des Parmenideischen
Lehrgedichtes, dass die Befreiung aus der Befangenheit im Seienden
(verbunden mit der Einsicht in die eigene Gefangenschaft) und der
Blick auf das Sein nur durch das Geleit einer übermenschlichen Macht
möglich werden. Im Lehrgedicht übernimmt eine namenlose Göttin
die Führung; aus heutiger Sicht ist dies freilich zu wenig. Gefragt ist
eine Erfahrung, die jeden betrifft und jedem Nachvollzug prinzipiell
offen ist. Eine solche Erfahrung ereignet sich in der Begegnung mit
dem Tod und dem Sterben. Fink knüpft mit seinen Überlegungen zwar
auch hier an Heidegger an, ohne ihm wiederum ganz zu folgen.

Vordergründig scheint der Unterschied zwischen beiden darin zu
liegen, dass Fink im Rückgang auf die Erfahrung des Todes dem Ster-
ben anderer Menschen (dem »Fremdtod«) und dem eigenen Tod glei-
chen Rang zumisst, dagegen für Heidegger der Tod der Anderen nur
aus der Perspektive der Uneigentlichkeit relevant wird. Doch reicht es
nicht aus, jene Differenz – so wesentlich sie auch ist – nur an diesem
Befund festzumachen; zu beachten sind vor allem die unterschied-
lichen Ziele. Vorwegnehmend lässt sich sagen: Heidegger geht es in
seiner Analytik des Todes um die Gewinnung eines eigentlichen Ver-
stehens, Fink hingegen um die Grenze allen Verstehens. Allerdings
darf dabei nicht übersehen werden, dass beide auf ein gemeinsames
Ziel zugehen: das Nichts.

In Sein und Zeit wird der Tod zu einem zentralen Thema, als es
darum geht, die Frage nach der Ganzheit des Daseins aufzurollen. Dazu
braucht es eine »Grunderfahrung des zu erschließenden Gegenstan-
des« (GA 2, 308). Die bisherige »Vorhabe« hinsichtlich der Möglich-
keit, sich des Daseins in seiner Gänze versichern zu können, steht
ebenso auf dem Prüfstand wie die in den vorangegangenen Analysen
dieses Werkes leitende »Vor-sicht«.17 Bis dahin hat Heidegger das

193

Die nächtliche Seite der Welt

17 Zu Vorhabe und Vorsicht vgl. GA 2, §32.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860021-184 - am 16.01.2026, 08:43:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860021-184
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Dasein von seiner Alltäglichkeit her als indifferentes interpretiert und
damit das eigentliche Seinkönnen noch gar nicht berührt. Um das Da-
sein aber in seiner Eigentlichkeit zu erfassen, muss er sich dessen
Ganzheit versichern. Doch gerade dies stellt vor eine besonders schwie-
rige Aufgabe. Denn solange der Mensch lebt, hat er seine Ganzheit
noch vor sich, und sobald er diese erreicht hat, ist sein Leben vorüber;
doch solche Vorstellungen von Ganzheit stammen aus der Ontologie
des Dinges. Begriffe dieser Art versagen jedoch hier, und das Todespro-
blem muss auf eine neue Basis gestellt werden. Sein eigenes Ende ein-
zubeziehen bedeutet, den Tod selbst mit in die Vorhabe einzubringen.
Die in Sein und Zeit exponierte »Gewinnung eines existenzialen Be-
griffs vom Tode« (GA 2, 316) geht somit auf ein Teilziel der Unter-
suchung zurück, d. h. das Dasein als eigentliches und ganzes in ange-
messener Weise begrifflich artikulieren zu können.

Konstitutiv für den existenzialen Begriff des Todes sind Faktizität
(Befindlichkeit), Existenz (Verstehen) und Verfallen. Solange das Da-
sein existiert, ist es dem Tod als einer ausgezeichneten Möglichkeit
überantwortet (»in diese Möglichkeit geworfen« [GA 2, 333]). Vor ihr
weicht es aber im Alltag zunächst und zumeist aus bzw. deutet sie
wissentlich um. Heidegger weist eine Reihe von Lösungsversuchen
zurück, deren gemeinsames Motiv darin besteht, den Möglichkeits-
charakter des Todes abzuschwächen: im Denken an ihn wie im »berech-
nende[n] Verfügenwollen« über ihn. Es liegt Heidegger alles daran,
dass »die Möglichkeit ungeschwächt als Möglichkeit verstanden, als
Möglichkeit ausgebildet und im Verhalten zu ihr als Möglichkeit aus-
gehalten« wird (GA 2, 347). Dieses eigentliche Verstehen des Todes
(ihn »können«, was aber gerade nicht intendiert, ihn in den Griff zu
bekommen) geschieht im »Vorlaufen«.

Für das Dasein sind Befindlichkeit, Verstehen, Verfallen und Rede
konstitutiv. Letztere wird von Heidegger im Ruf des Gewissens gehört.
Durch diesen Ruf gibt sich das Dasein selbst die Möglichkeit seines
eigensten Seinkönnens kund. Der Ruf hat zum Adressaten keinen be-
stimmten Inhalt, kein Lebensideal und keine Normen: »Das Gewissen
redet einzig und ständig im Modus des Schweigens.« (GA 2, 363)
Gleichwohl gibt es etwas zu verstehen: das Schuldigsein als Seinsart
des Daseins.

Es braucht heute nicht mehr weitläufig nachgewiesen zu werden,
dass das von Heidegger gemeinte Schuldigsein nicht mit Schuldbegrif-
fen verwechselt werden darf, die der Moralphilosophie entlehnt sind

194

Helmuth Vetter

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860021-184 - am 16.01.2026, 08:43:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860021-184
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


(ohne diese damit zu distanzieren).18 Derartige Deutungen bieten sich
deshalb leicht an, weil Schuld und Moral einander korrespondieren.
Dennoch wird aus der Perspektive der Moral das von Heidegger Ge-
meinte verfehlt, weil in Sein und Zeit das Schuldphänomen in einem
anderen Begründungszusammenhang steht: Die Analyse der Schuld ist
hier von der Frage nach der Erfahrung des Nichts geleitet, und deshalb
spielt auch die Geworfenheit eine besondere Rolle.

Zum geworfenen Dasein gehört ein dreifaches Nichts. Erstens ist
der Entwurf »als Entwurf selbst wesenhaft nichtig«, weil er an einen
Grund gebunden ist, den er nicht selbst gelegt hat. Zweitens ist die
Entscheidung für jeden Entwurf als solche nichtig, weil mit ihr das Da-
sein vor die Aufgabe gestellt wird, eine Wahl zu treffen – und damit
andere Möglichkeiten nicht zu wählen; sie ist nichtig im »Tragen des
Nichtgewählthabens und Nichtauchwählenkönnens der anderen [Mög-
lichkeiten]«. Und drittens wird die Wahl vorzugsweise dem Man über-
lassen, die Entscheidung, selbst zu wählen, damit suspendiert und das
Dasein durch das Man entlastet – »die Nichtigkeit des uneigentlichen
Daseins im Verfallen« (GA 2, 378). Dreifach nichtig ist solcherart der
Entwurf: er selbst als geworfener, im Unvermögen, unendlich zu wer-
den, und im Verzicht auf die Wahl zugunsten des Man.

Aus diesen Bemerkungen mag deutlich werden, dass Heidegger
den Tod vor allem deshalb in die Analytik des Daseins hereinnimmt,
um damit das Nichts, von dem das Dasein dreifach durchsetzt ist, the-
matisieren zu können. Diese Absicht kann bei der Lektüre von Sein
und Zeit daher verkannt werden, weil sie von herkömmlichen (von
Heidegger selbst genährten) Vorstellungen über Tod, Schuld und Ge-
wissen überlagert ist. Ein zureichendes Verständnis ist aber auch aus
dem Grund schwierig, weil die einschlägigen Analysen die Vordring-
lichkeit dieses Themas (des Nichts) über erste Hinweise hinaus noch
kaum erkennen lassen.19

195

Die nächtliche Seite der Welt

18 Falls der Ausschluss einer moralphilosophischen Fragestellung methodisch gerecht-
fertigt ist, sagt das noch nichts darüber aus, dass er auch inhaltlich im Recht ist, könnte
er doch Phänomene wie Schuld und Verantwortung am Ende sogar verfälschen.
19 Nun, da eine Reihe rückblickender Interpretationen Heideggers vorliegen, lässt sich
dies viel deutlicher ausmachen – genannt sei als Beispiel nur GA 49, § 11. Zusammen-
fassend heißt es dort: »Weil in ›Sein und Zeit‹ nach dem Sinn des mit dem Nichts
wesensverwandten Seins gefragt wird, darum und nur darum wird von der Angst, vom
Tode, von der Schuld und vom Nichts gehandelt. Die Wahl dieser Besinnungsbereiche
entspringt nicht einer ›Anthropologie‹ und nicht einer ›Existenz-‹ und ›Lebensphiloso-

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860021-184 - am 16.01.2026, 08:43:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860021-184
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Wenn Heidegger vom Nichts redet, geht es ihm darum, das Da-
sein in seiner Endlichkeit herauszustellen. Parallel dazu erkennt zwar
auch Fink im Tod den »schärfste[n] Index unserer Endlichkeit« (Fink
1979, 190) (wobei er freilich sagt, der Sinn des Daseins sei keineswegs
nur vom Tod her zu bestimmen). Doch schon die Art, wie er an das
Problem herangeht, unterscheidet sich erheblich von Heideggers Vor-
gangsweise. Dieser setzt sich von den Auslegungen der Alltäglichkeit
ab und verschärft die Frage nach der Eigentlichkeit des Daseins durch
die Bezugnahme auf den Tod. Fink umkreist dagegen zuerst die mit
dem Thema sich aufdrängenden Phänomene und konzentriert sich auf
die Frage des begrifflichen Zugangs, wobei er feststellt, der Tod sei
»kein Phänomen« (ebd. 200, vgl. 120) – auch wenn er ihn zu den
Grundphänomenen des Daseins zählt.20 In diesem scheinbaren Wider-
spruch liegt ein wichtiger Hinweis auf die Art, wie er sich dem Entzugs-
charakter des Todes nähert.

Fink umschreibt den Entzug auch mit Worten wie Entrücken oder
Wegschwinden (ebd.) oder wenn er sagt, die Begegnung mit dem Tod
sei für das Verstehen »schwer zu fassen und auszulegen« (ebd. 115)
und die Todescharakteristik bleibe »durchgängig negativ« (Fink 1969,
43). Der Tod ist ihm ein »ungeheure[r] Zeiger, der ins Namenlose und
Gestaltlose zeigt« (Fink 1979, 170, vgl. 205). Auch spricht Fink vom
Dunkel (ebd. 126, 128; 1958, 150), von einer Randzone (Fink 1979,
126), von der Maske, hinter der sich kein Gesicht verbirgt (ebd. 176)
und von der Nacht (Fink 1958, 104, 156; 1979, 186). Das Nichts, das
hier allenthalben auftaucht, trägt Namen wie »Totenland« (ebd. 183 f.),
»Schattenreich« (ebd. 189), »Niemandsland« (ebd. 200) und »dunkle
[…] gestaltlose […] Nacht« (Fink 1958, 156). Die Begegnung mit dem
Tod stellt alles in Frage: »Angesichts des unheimlichen Ereignisses, das

196

Helmuth Vetter

phie‹, die von einer besonderen Vorliebe für das Düstere und ›Negative‹ und ›Destruk-
tive‹ und ›Nihilistische‹ befallen ist. Das Fragen nach der Angst und so fort entspringt
aus der Erfahrung der Fragwürdigkeit des Seins hinsichtlich seiner Überschattung durch
das Nichts.« (GA 49, 58)
20 Fink (1969, 40) behauptet, der eigene Tod sei kein Phänomen, wohl aber der »Tod des
mitmenschlichen Anderen«. Ebd. 55 relativiert er aber diese Aussage, um festzustellen:
»Im strengsten Sinne ist er gar kein Phänomen, das man vorführen und zeigen kann.
Nicht nur als der eigene Tod, der noch aussteht, auch als der fremde Tod ist er nicht auf
einen eindeutig phänomenalen Befund festlegbar und so beschreibbar.« Ähnlich in den
Grundphänomenen (Fink 1979, 120), wo Fink meint, dort, wo vom Tod die Rede sei,
handle es sich um ein »Sekundärphänomen«.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860021-184 - am 16.01.2026, 08:43:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860021-184
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


uns nicht nur den Kopf, sondern die ganze irdisch-leibhafte Daseins-
weise kostet, gerät unser Seinsverstehen und unser Weltverhältnis in
äußerste Schwierigkeiten.« (Fink 1969, 39)

Nochmals wird deutlich, dass es Heidegger in seiner Analytik des
Todes und Fink in der Betrachtung der »tausendfachen Formen« (Fink
1979, 149), in denen der Tod auftritt, immer auch um den Aufweis des
Nichts geht. Doch steht bei Fink die Fraglichkeit und Brüchigkeit des
Zugangs zum Tod im Vordergrund. Wenn Heidegger auf das eigentli-
che Existieren im Vorlaufen zum Tod zusteuert, gilt Finks Augenmerk
vor allem der »Un-abschließbarkeit des menschlichen Seinsverständ-
nisses« (Fink 1969, 47): »Die philosophische Bedeutsamkeit des Todes
besteht […] in dem tiefgehenden Bruch des gewöhnlichen Seinsver-
ständnisses.« (Fink 1979, 169)

Woran sich dieses das Alltagsverhalten bestimmende Seinsver-
ständnis bricht, wird mehrfach deutlich: Erstens reißt der Bezug zum
Individuellen – zum »Aufgehen von vereinzeltem Seienden zwischen
Himmel und Erde« – nun ab; zweitens wird das Verstehen von Seien-
dem – die »Entsprechung der Einzeldinge zum vernehmenden Men-
schen, der selbst ein Einzelnes unter Einzelnem ist« – von Grund auf
in Frage gestellt; und drittens geht das Medium des Erscheinens – die
»durchgängige Einbettung und Einlagerung aller Dinge in die Zeit« –
im Niemandsland gleichfalls in Nichtigkeit auf. Die Begegnung mit
dem Tod stellt alles in Frage, was der Welt und dem Menschen Halt
und Verlässlichkeit bietet: das einzelne Seiende, das Selbstverständnis
des Menschen und sogar die Zeit als das Medium aller hiesigen Erfah-
rung. Wenn hier nur von der Zeit die Rede ist, so gilt dies nicht weniger
für den Raum, weshalb Fink auch vom »Umfangensein aller individu-
ellen Seienden von einem einheitlichen Zeit-Raum« spricht (ebd. 164).
Desgleichen sagt er, der Mensch selber sei »mitgerissen von der reißen-
den Strömung der Zeit« und »zerstreut von der expansiven Gewalt des
Raumes« (ebd. 121) – Zeit und Raum sind die »Weltprinzipien« (Fink
1957, 191), die horizontbildenden Mächte, welche die individuellen
Gestalten ans Licht kommen lassen. Jede Individualität, jeder Horizont
und jedes Licht erlöschen im Tod.

Die Fragwürdigkeit allen Verstehens und Wissens findet vielleicht
zu allererst in der sprachlichen Artikulation ihren Niederschlag. Denn
die Sprache benennt ihrer Natur nach immer ein Etwas und damit ein
Einzelnes. Wenn Fink vom Totenland spricht, weist er deshalb kon-
sequent darauf hin, dass es sich hier um eine »versagende Metapher«

197

Die nächtliche Seite der Welt

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860021-184 - am 16.01.2026, 08:43:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860021-184
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


handelt, einen »Widerspruch in sich« (Fink 1979, 184; 1969, 49). Es ist
kein zufälliges Versagen der Sprache, sondern eine auf innerer Not-
wendigkeit beruhende Zweideutigkeit der Rede vom Nichts – »genarrt
von dem Ist-Sagen der Sprache« (Fink 1979, 123), die noch das Nichts
als ein Seiendes vorstellt. Es wurde schon darauf hingewiesen, dass
Fink den Tod nur bedingt zu den Grundphänomenen des menschlichen
Daseins zählt, ist es doch fraglich, ob dieser überhaupt zu den Phäno-
menen gehört. Die »Verstehensbahnen« von Arbeit, Krieg (Herr-
schaft), Liebe und Spiel – also aller anderen Grundphänomene mensch-
lichen Daseins – unterscheiden sich deshalb von der »einen und
unheimlichen Verstehensbahn des Todeswissens, das sich auf das
Nichts bezieht« (Fink 1969, 196). Dies hat für Finks Deutung der näch-
tigen Seite der Welt tief greifende Folgen.

3. Lethe

Einleitend wurde bemerkt, dass Fink bei Heidegger einen überaus en-
gen Zusammenhang zwischen der ⁄-lffiqeia und der lffiqh zu erkennen
vermeint, einen Gegensatz zwischen Licht und Schatten – nicht aber
zwischen den Polen »Licht« und »lichtlose, abgründige Nacht« (Fink
1976, 176). Es stellt sich darüber hinaus für Fink die vielleicht radikals-
te Frage (sie bleibt bei ihm, wenn ich recht sehe, ohne Antwort), »ob
auch die Nacht eine Dimension der Welt ist« (ebd. 177). Fink lässt
damit offen, ob die Nacht innerhalb einer philosophisch verantwort-
baren Kosmologie überhaupt noch einer Deskription zugänglich ist
oder am Ende alles Verstehen an einer hermetisch geschlossenen Gren-
ze endet. Dies muss aber nicht auch für die lffiqh gelten. Zu deren Aus-
legung zieht Fink Heideggers Kunstwerkaufsatz heran, der ihm zum
Exempel für einen »tieferen Begriff der Welt« (Fink 1990, 171) wird.
Diese Vertiefung und Ergänzung des transzendentalen Weltbegriffs
von Sein und Zeit erfolgt durch Einbeziehung der »Erde«.

Die Herkunft dieses Namens aus Heideggers Hölderlin-Vorlesung
vom WS 1934/1935 muss hier ebenso unberücksichtigt bleiben wie die
Stellung der Erde in den Beiträgen zur Philosophie; Fink hatte mög-
licherweise von keinem dieser Texte nähere Kenntnis (und wenn, dann
fehlen bisher die entsprechenden Nachweise). Doch seine Bezugnahme
auf das Weltverstehen im Kunstwerkaufsatz macht deutlich, dass er
den eigentlichen Schritt zu einem kosmologisch gefassten Weltbegriff

198

Helmuth Vetter

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860021-184 - am 16.01.2026, 08:43:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860021-184
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


in der Erweiterung und Verwandlung des in Sein und Zeit erarbeiteten
Weltbegriffs durch jenen Begriff der Erde erblickt.

Dass das Kunstwerk die Erde »eine Erde sein« lässt (GA 5, 32),
deutet mit diesem Lassen eine Grenze allen Verstehens (»Könnens«)
an. Fink selbst nennt die Erde »das Elementare, das Undurchdringliche,
das alle Offenbarkeit erst trägt« (Fink 1990, 173). Wenn Heidegger im
Kunstwerkaufsatz das Verhältnis von Welt und Erde als Streit be-
stimmt und diesen als »Innigkeit des Sichzugehörens der Streitenden«
(GA 5, 51) interpretiert, sieht Fink in diesem »Zugleich von Offenheit
und Verschlossenheit […] eine grundsätzlich neue Wesensbestimmung
der Wahrheit« (Fink 1990, 174). Sobald die Wahrheit als Widerstreit
von Welt und Erde erscheint, wird sie »nicht mehr allein vom Men-
schen her interpretiert«, »sondern ebenso sehr vom Seienden an ihm
selbst her«. Wahrheit ist von der begrifflichen Seite her nun nicht al-
lein »nur ein Existenzial« (ebd.), sondern »ein kosmisches Geschehen«
(ebd. 177). Die Hinzufügung der Erde zur Welt ist Heideggers Schritt
von der Ontologie zur Kosmologie – und zugleich die Hinwendung zu
einer Dimension, der ein mehrfaches Verbergen eignet.21

In der von Fink im WS 1950/1951 gehaltenen Vorlesung Sein und
Mensch. Vom Wesen der ontologischen Erfahrung widmet er sich im
ersten Teil Hegel und Heidegger, während er im zweiten, der dem
Wandel von der Dingontologie zur Kosmologie gilt, nochmals den Ge-
danken der Erde aufnimmt. Er stößt sich dabei von Hegels Erfahrungs-
begriff ab, weil dieser mit dem Logos als dem »Seinslicht« (Fink 1977,
265) das Leitmotiv der abendländischen Metaphysik übernommen und
vollendet habe – ein Motiv, das jedoch seit Nietzsche zutiefst fragwür-
dig geworden sei. Dieser neuen Seinserfahrung zufolge erscheint nun
die Lichtung nur als »die eine Tagseite des Seins«, »die ursprünglich
zusammengedacht werden muß mit einer lange unterdrückten und
vergessenen Nachtseite« (ebd.). Die Berufung auf chthonische Religio-
nen (Fink denkt namentlich an Bachofen) reicht freilich nicht aus, so-
lange die angemessenen Begriffe noch fehlen.

Wenn Fink die Erde als »Seinsverschlossenheit« (ebd. 283) deutet
und betont, dass sie jede Durchdringung von sich weist, unterscheidet
er sich damit noch nicht wesentlich von Heidegger. Das gilt auch von
der Feststellung, die Erde sei nicht nur undurchdringlich und gegen-
über jedem Zugriff abweisend, sondern walte auch als die »Bergung

199

Die nächtliche Seite der Welt

21 Zur Verbergung als Versagen und Verbergung als Verstellen vgl. GA 5, 40.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860021-184 - am 16.01.2026, 08:43:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860021-184
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


aller Dinge« – weshalb »diese windige und gefährliche Welt gleichwohl
eine ewige Heimat« (ebd. 285) sein könne. Die Erde wird Fink zur
»weltdurchwaltende[n] lethe des Seins« (295), zur Verbergung, auf
der die Lichtung beruht.22 Doch das Eigentümliche an dieser Inter-
pretation von lffiqh, Nacht und Erde geht damit noch nicht über An-
deutungen hinaus.

Der Unterschied zwischen Heidegger und Fink zeigt sich vor allem
in zweierlei Hinsicht. Erstens ist für Fink die Nacht jene Dimension, in
der alle individuellen Erscheinungen von ihren von der Endlichkeit
auferlegten Schranken frei und an den »gestaltlosen Grund« (Fink
1979, 192) entlassen werden. Zweitens – und damit aufs Engste ver-
bunden – wird jene nächtliche Dimension primär nicht auf dem Weg
der Sprache erfahrbar, weil diese gerade auch hier versagt; somit wird
es nötig, auf andere Grundphänomene des Daseins zurückzugehen.
Beides – die Entindividualisierung der Gestalten und die Relativierung
der Sprache zugunsten anderer Elemente der menschlichen Gesamt-
wirklichkeit – haben für Heidegger offensichtlich nicht jene fundamen-
tale Bedeutung, die ihnen Fink beimisst.

Zur ersten Klärung der damit verbundenen Fragen sei nochmals
auf Finks Beschreibung der nächtigen Seite der Welt verwiesen. Hie-
rauf soll, auch hier nur in einer kurzen Wiederholung, an die Unzu-
länglichkeit des sprachlichen Zugangs erinnert und nach möglichen
anderen Zugängen gefragt werden. Abschließend gilt es, wenigstens
andeutungsweise die Unterschiede zwischen der von Heidegger ge-
meinten lffiqh und Finks »Nacht« noch einmal deutlich zu machen.

Die Welt der Erscheinungen ist eine der Individuen, durch Raum
und Zeit »in der großen Fuge des Kosmos« (ebd. 164) geeint. »Erschei-
nen« – gemeint ist nicht das einzelne Seiende, also nicht das Erschei-
nende – bedeutet, sich zeigen, »aufgehen aus dem verschlossenen Erd-
reich ins Offene des Himmels« (ebd. 168); das Erscheinen selbst ist
»der Aufgang des Seins in die Vielfalt des vereinzelten Seienden« (Fink
1958, 79). Ein weiterer Grundzug allen Erscheinens liegt im Bezug der
Dinge zum Menschen, in der »Vorstellbarkeit, [der] grundsätzliche[n]

200

Helmuth Vetter

22 Heidegger leitet seinen Begriff der Lichtung allerdings anders als Fink nicht von
»licht«, sondern von »leicht« her: »Lichten heißt: freimachen, freigeben, freilassen.
Lichten gehört zu leicht. Etwas leichtmachen, erleichtern meint: ihm die Widerstände
beseitigen, es ins Widerstandslose, ins Freie bringen. Den Anker lichten, besagt: ihn aus
dem umschließenden Meeresgrund befreien und ihn ins Freie des Wassers und der Luft
heben.« (GA 16, 630)

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860021-184 - am 16.01.2026, 08:43:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860021-184
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Nähe alles erscheinenden Seienden zum vernehmenden Menschen«
(Fink 1979, 169). Und schließlich ist vom Erscheinen auch dessen Me-
dium nicht zu trennen, die Zeit, und das Gleiche gilt, wie schon ange-
deutet, vom Raum. Wie steht es aber mit der anderen, der nächtigen
Seite, die zum Weltganzen gehört und dies doch auch in gewisser Wei-
se in Frage stellt?

Diese Nacht ist ohne Licht und ohne jeglichen Unterschied, sie ist
die Dimension, in der alle Gestalten und Grenzen verwischt sind. Und
trotzdem steht sie in einem innigen Bezug zur Welt der Individualitä-
ten, denn alle sie entstammen »der gestaltlosen, abgründigen Nacht
des Seins« (Fink 1958, 104). Diese ist »Abgrund« (ebd. 187, 1979, 205,
vgl. Fink 1987, 165, 189), ein »Nichts« (Fink 1979, 158), »ortlos« (Fink
1969, 197) und ebenso wie die Erde »dem Griff des Begriffs unzugäng-
lich« (Fink 1977, 290). Wie bisher schon mehrfach erwähnt, sind diese
Namen spekulativ und kosmologisch zu verstehen, also nicht vom ein-
zelnen Seienden her, und werden dann auf die weltweiten Bezüge von
Nacht, Lethe und Erde bezogen. Diese Wendung der Sprache ins Onto-
und Kosmologische muss aber vom prinzipiellen Versagen aller Na-
mengebung unterschieden werden, um die Nacht als Nacht zu verste-
hen. Denn alle Namen betreffen die Nacht, insofern sie zum Tag als
dessen Ergänzung gehört. Dies trifft nach Finks Einsicht auch auf Hei-
deggers Begriffspaar von lffiqh und ⁄-lffiqeia zu und ebenso auf das
Verhältnis von Himmel und Erde. Das Unzulängliche jedes sprach-
lichen Zugangs lässt sich nicht dadurch beheben, Namen wie »Erde«
und »Nacht« von ihrer ontischen Bedeutung frei zu machen, um sie
dann spekulativ und kosmologisch gebrauchen zu können. Die hier
gemeinte Unzulänglichkeit der Sprache zeigt sich auch nicht daran,
dass sie sich auf Seiendes bezieht, wo sie Sein und Welt meint (und
damit die Gefangenschaft in der d�xa befestigt); sondern sie zeigt sich
daran, dass sie als Sprache der Lichtung den Vorzug gibt. Der l�go@
eröffnet die Bahnen des Verstehens, und damit folgt die Sprache der
yÐsi@, dem Aufgang ins Helle des Himmels.

Nun weiß Fink natürlich genauso wie Heidegger, dass der grie-
chisch gedachte Aufgang vom Untergang nicht getrennt werden kann.
Heidegger hat mehrmals das Fragment 123 von Heraklit einer ein-
dringlichen Interpretation unterzogen, und auch bei Fink fehlen nicht
Hinweise auf dieses Fragment.23 Es lautet: yÐsi@ krÐptesqai yile….

201

Die nächtliche Seite der Welt

23 Vgl. bes. GA 55, 109–127; GA 7, 277–279. Fink 1985b, 179f.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860021-184 - am 16.01.2026, 08:43:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860021-184
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Anspruchslos übersetzt: »Das Aufgehen liebt es, sich zu verbergen.«
Das dem griechischen Substantiv yÐsi@ entsprechende lateinische na-
tura leitet sich von nasci, »geboren werden«, her; daher kann natura
auch die »Gebärpforte am Muttertier, den Ort, wo die Geburt ge-
schieht«, meinen.24 Das griechische yÐsi@ setzt sich aus dem Stamm
*yu und der Endung -si@ zusammen, die »eine Aktion bezeichnet«.
Während das griechische Wort yÐsi@ somit stärker die Dynamik des
Geschehens zum Ausdruck bringt, bezeichnet das aus dem Lateini-
schen stammende Wort »Natur« eher etwas Festes und Statisches. Die
Grundbedeutung von *yu ist »wachsen lassen, hervortreiben«, medial
»wachsen« (wie die Blätter aus einem Baum oder die Hörner bei einem
Tier herauskommen). FÐsi@ meint das Ganze der Natur in ihrem Auf-
gehen und Hervorkommen an das Licht des Himmels. Der so verstan-
denen yÐsi@ stellt Heraklit die Medialform krÐptesqai gegenüber,
»sich verbergen«. Das Aktiv krÐptein bedeutet nicht nur »verbergen,
verhüllen«, sondern auch »bestatten«; krÐptein katÞ cq�no@ meint:
»in die Erde hinunter (ver)bergen«. Nennt die yÐsi@ den Aufgang in
die Helligkeit des Himmels, so das krÐptein den Unter- und Rückgang
ins Dunkel der Erde.25 Das Verbum yile…n schließlich drückt mit seiner
Grundbedeutung »lieben« die Innigkeit der Beziehung zwischen Auf-
gang und Untergang aus. Die yÐsi@ entlässt die Lebewesen ans Licht
und »liebt« es gleichermaßen, sie wieder in die Verborgenheit, aus der
sie stammen, zurückzunehmen. Die Einheit dieses Vorgangs lässt He-
raklit mehrmals anklingen, wohl am prägnantesten im Fragment 60:
¡d�@ ˝nw k€tw mffla ka½ £utffi. »Weg aufwärts – abwärts: einer und
derselbe.«

In dieses Umfeld von Licht und Dunkel gehört auch das Seminar
über Heraklit, das Heidegger und Fink im WS 1966/1967 gemeinsam
gehalten haben. Für den vorliegenden Zusammenhang sind vor allem
die Stunden XI und XII von Bedeutung, weil aus ihnen der Unterschied
zwischen Heidegger und Fink besonders deutlich hervorgeht, auch
wenn jener eine gewisse Annäherung an diesen zumindest andeu-
tungsweise erkennen lässt. Ausgang sei das Fragment 26: ˝nqrwpo@
¥n e'fr�nhi y€o@ ¿ptetai �aut	i ⁄posbesqe½@ 
vei@, z	n dþ ¿pte-

202

Helmuth Vetter

24 Belege zum Folgenden bei Schadewaldt 1978, 201ff.
25 Dieser Bezug zum Tod hat sich auch im Fremdwort »Krypta« erhalten, womit seit
dem frühen Christentum eine Grabkammer gemeint ist.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860021-184 - am 16.01.2026, 08:43:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860021-184
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


tai teqne	to@ e˜dwn, ¥grhgor�@ ¿ptetai e˜donto@.26 Bei Diels-
Kranz lautet die Übersetzung: »Der Mensch rührt (zündet sich) in der
Nacht ein Licht an, wann sein Augenlicht erloschen. Lebend rührt er an
den Toten im Schlaf; im Wachen rührt er an den Schlafenden.« Hera-
klit spielt hier wohl mit dem Doppelsinn von ¿ptesqai »sich anhaften,
berühren« und ¿ptein, »anzünden«,27 was auch die Übersetzung
»rührt (zündet sich)« wiederzugeben versucht. Für Heidegger wie für
Fink liegt in diesem Verbum die Mitte des Fragments. In diesem ist von
einem mehrfachen Anzünden, Rühren und Berühren die Rede. In der
Nacht zündet sich der Mensch ein Licht an, weil er nichts mehr sieht;
als Schlafender rührt er an die Toten, im Wachzustand ist er den Schla-
fenden nahe. Das erste Rühren (Anzünden) interpretiert Fink als
poie…n, Hervorbringen: Der Mensch ist »derjenige, der über die pofflh-
si@ des Feuerzündens verfügt« (GA 15, 224). In diesem »Anrühren an
die Lichtmacht« liegt seine Sonderstellung unter allem Lebendigen,
d.h. im »Innestehen […] in der ursprünglichen Lichtung« (GA 15,
232). Indem er aber das Licht hervorbringt, kommt eine Helle ins Dun-
kel, das ihn umgeben hat, und er ist nun beiden, dem Licht wie dem
Dunkel zugewandt.

Heidegger sistiert in diesem Zusammenhang mehrmals auf den
Begriff der Offenheit. Er »möchte, daß das Fragment 26 und vor allem
das ¿ptetai in die Dimension des offenständigen Bezugs kommt«, und
sagt: »Das Dunkel ist, wenn in ihm ein Licht angezündet wird, in ge-
wisser Weise auch eine Offenheit. Dieses dunkle Offene ist nur mög-
lich in der Lichtung im Sinne des Da.« (GA 15, 211) Fink bestreitet dies
gar nicht, beharrt aber doch auf seiner eigenen Auffassung und hebt
jenen Doppelbezug hervor, aufgrund dessen der Mensch sich »zugleich
zum Offenen und zum bergenden Dunkel verhält« (ebd.). Doch gerade
die Eigentümlichkeit der Beziehung zum Dunkel, zur Nacht und zur
lffiqh scheint Fink (freilich nicht nur hier) ganz besonders herauszufor-
dern – wenn auch eher als Vorhaben, das es noch einzulösen gilt: »Man
müßte ein Wort finden, um den Bezug des Menschen nicht nur zum
Offenen, sondern auch zur Nacht, die das Offene umsteht, sprachlich
fassen zu können.« (Ebd. [Hervorhebungen von mir]) Dieser Forde-

203

Die nächtliche Seite der Welt

26 Die in Diels-Kranz vorgenommenen Konjekturen sind hier schon berücksichtigt und
werden nicht weiter erörtert.
27 Wieweit die unterschiedlichen Bedeutungen etymologisch auf verschiedenen Wur-
zeln basieren, kann hier außer Acht bleiben.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860021-184 - am 16.01.2026, 08:43:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860021-184
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


rung entspricht auch Heideggers Einsicht: »Das Rühren an die Licht-
macht ist ein Zünden. Dagegen hat das Rühren an die Nacht einen
anderen Charakter.« (GA 15, 225)

Das Verhältnis zur Lichtung beruht auf jenem Verstehen, das Hei-
degger in Sein und Zeit entfaltet hat, auch wenn seit der so genannten
Kehre die Bedeutung der Geworfenheit des Verstehens (die freilich
schon im ersten Hauptwerk in ihren Grundzügen vorgezeichnet ist)
immer deutlicher wird. Fink meint selbst, vielleicht lasse sich das ei-
gentümliche Wissen, das sich aus dem Bezug zur Nacht ergibt, »vom
Problem der Geworfenheit her charakterisieren« (GA 15, 240), gibt
aber – wenn ich nicht irre – sein eigenes Problem mit diesem Hinweis
(beinahe eine captatio benevolentiae) fast aus der Hand. Denn der Be-
griff, den er zur Charakteristik seines eigenen Vorhabens einführt und
der Heidegger augenscheinlich fremd ist, ist die »ontische Nähe«; diese
lässt sich aber nicht so sehr von der Geworfenheit her begreifen als
primär von der Leiblichkeit her und vor allem von der »Verwandtschaft
des Menschen mit der Natur« (GA 15, 236) – und beide, Leiblichkeit
und Natur, sind nicht mehr in erster Linie vom Menschen und dessen
weltbildender Transzendenz her angemessen zu denken.28 In diese
Richtung dürfte auch Finks Frage gehen, »ob das Tierische des Men-
schen überhaupt verstanden werden kann, wenn wir es vom Tier her
sehen, oder ob es nicht eine eigene Weise ist, wie der Mensch sich zum
dunklen Grunde verhält« (GA 15, 237).

Was Fink mit der ontischen Nähe meint, versucht Heidegger – aus
seiner Sicht wohl mit gutem Grund – als »herabgesetzte Offenheit,
also ein ontologisches Moment im Menschen« (GA 15, 236) zu deuten.
Fink bestätigt diese Auffassung aber nur insofern, als ein Rest von
Gelichtetsein zugestanden werden muss, um überhaupt noch verstehen
und sprechen zu können. Doch eine Annäherung an dieses Verstehen
selbst (an ein »dunkle[s] Verstehen«! [GA 15, 235]) kann nicht im Aus-
gang von der Lichtung erfolgen, und wenn Heidegger von einer »Art
von Offenheit« spricht, fügt Fink sogleich ergänzend hinzu: »aber eine
dämmerhafte, dunkle, herabgesetzte, die keine Geschichte der Begriffe
hinter sich hat, zu der wir vielleicht erst kommen müssen« (GA 15,
236).

204

Helmuth Vetter

28 Dass Leiblichkeit und Natur eng mit der Geworfenheit zusammenhängen, kann nicht
bestritten werden. Der Unterschied zwischen Heidegger und Fink liegt darin, dass dieser
die nichtmenschliche Seite des Leibes und der Natur bedenkt.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860021-184 - am 16.01.2026, 08:43:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860021-184
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Fink hat hier – offenbar von Grund auf anders als Heidegger –
eine Aufgabe formuliert, deren Einlösung zumindest teilweise wohl
noch bevorsteht. Es gibt bei Fink einige viel versprechende Ansätze:
seine Analysen zur Erfahrung des Fremdtodes und des Sterbens;29

wichtige Einzelbemerkungen zu den Grenzphänomenen von Schlaf
(der »Selbstverlorenheit im Schlaf« [Fink 1971, 63]) und Traum (sie
spielen auch im Seminar über Heraklit eine nicht unwesentliche Rolle);
Hinweise auf die »Trunkenheit des heiligen Wahnsinns, der Mania«
(Fink 1979, 342);30 und insbesondere seine Gedanken zu der dem Tod
benachbarten »Ekstase der Liebe« (ebd. 346). Bei all dem drängt sich
jedoch stets auch die Frage auf, welche Sprache denn all diesen eigen-
artigen Phänomenen angemessen wäre – wohl nicht nur ein dem Licht
zugewendeter l�go@, vielleicht ein Sprechen, das in die »Lebensfelder
der Co-Existenz« (Fink 1979, 431) einzubinden wäre und die dunklen
Seiten des Lebens zum Tönen brächte. Ob nicht gerade auch unter
diesem Aspekt Jahrzehnte nach Finks Tod das Gespräch mit ihm über-
aus fruchtbar sein könnte?

Literatur

Barbarić, D. (2003): »Wende zur Erde im Denken Eugen Finks«, in: H. Vetter
(Hg.): Lebenswelten. Ludwig Landgrebe, Eugen Fink, Jan Patočka (Reihe der
Österreichischen Gesellschaft für Phänomenologie, Bd. 9), Frankfurt/M., 89–
101.

Fink, E. (1957): Zur ontologischen Frühgeschichte von Raum – Zeit – Bewegung,
Den Haag. – (1958): Sein, Wahrheit, Welt. Vor-Fragen zum Problem des Phä-
nomen-Begriffs, Den Haag.

– (1960): Nietzsches Philosophie, Stuttgart.
– (1969): Metaphysik und Tod, Stuttgart u. a.
– (1971): Epiloge zur Dichtung, Frankfurt/M.
– (1974): Traktat über die Gewalt des Menschen, Frankfurt/M.
– (1976): Nähe und Distanz. Phänomenologische Vorträge und Aufsätze, hg. v.

F.-A. Schwarz, Freiburg/München.

205

Die nächtliche Seite der Welt

29 Im Zusammenhang mit der Vorlesung Grundprobleme des menschlichen Daseins
und hier wie dort kritisch gegen Heidegger scheint Finks Forderung gerichtet zu sein:
»Vielleicht müßte man auch Phänomene wie das Sterben einmal ontologisch behan-
deln.« (GA 15, 239)
30 Vgl. dazu Kerckhoven 2003; die hier untersuchten Texte von Hans Lipps lassen gera-
de angesichts der unterschiedlichen Ansätze manches bei Fink selbst deutlicher in Er-
scheinung treten.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860021-184 - am 16.01.2026, 08:43:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860021-184
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


– (1977): Sein und Mensch. Vom Wesen der ontologischen Erfahrung, hg. v.
E. Schütz u. F.-A. Schwarz, Freiburg/München.

– (1979): Grundphänomene des menschlichen Daseins, hg. v. E. Schütz u. F.-A.
Schwarz, Freiburg/München.

– (1985a): Einleitung in die Philosophie, hg. v. F.-A. Schwarz, Würzburg.
– (1985b): Grundfragen der antiken Philosophie, hg. v. F.-A. Schwarz, Würzburg.
– (1987): Existenz und Coexistenz, hg. v. F.-A. Schwarz, Würzburg.
– (1990): Welt und Endlichkeit, hg. v. F.-A. Schwarz, Würzburg.
Heidegger, M.: Gesamtausgabe [GA], Frankfurt/M. 1976 ff.
GA 2: Sein und Zeit, 1977.
GA 5: Holzwege, 1977.
GA 6.1: Nietzsche. Erster Band, 1996.
GA 15: Seminare, 1986.
GA 16: Reden und andere Zeugnisse eines Lebensweges, 2000.
GA 29/30: Die Grundbegriffe der Metaphysik. Welt – Endlichkeit – Einsamkeit,

1983.
GA 49: Die Metaphysik des deutschen Idealismus. Zur erneuten Auslegung Schel-

lings, 1991.
GA 54: Parmenides, 1982.
GA 55: Heraklit. 1. Der Anfang des abendländischen Denkens. 2. Logik. Heraklits

Lehre vom Logos, 1979.
– (1990): »Colloquium über Dialektik (Eugen Fink, Max Müller, Karl-Heinz Volk-

mann-Schluck, Marly Biemel, Walter Biemel, Henri Birault). Muggenbrunn
am 15. September 1952. Anhang: Letzte, nicht vorgetragene Vorlesung (XII)
aus dem SS 1952«, in: Hegel-Studien 25 (1990) 9–40.

Helting, H. (1997): »⁄lffiqeia-Etymologien vor Heidegger im Vergleich mit eini-
gen Phasen der ⁄lffiqeia-Auslegung bei Heidegger«, in: Heidegger Studies 13,
93–107.

van Kerckhoven, G. (2003): »Zauber der Welt. Zur ursprünglichen Erfahrung bei
Hans Lipps und Eugen Fink«, in: H. Vetter (Hg.): Lebenswelten. Ludwig Land-
grebe, Eugen Fink, Jan Patočka, Frankfurt/M., 55–75.

Luther, W. (1960): »Wahrheit, Licht und Erkenntnis in der griechischen Philoso-
phie bis Demokrit. Ein Beitrag zur Erforschung des Zusammenhangs von Spra-
che und Denken«, in: Archiv für Begriffsgeschichte 10, 2–240.

Picht, G. (1996): Die Fundamente der griechischen Ontologie, Stuttgart.
Reinhardt, K. (1916): Parmenides und die Geschichte der griechischen Philoso-

phie, Bonn.
Rilke, R. M. (1996): Werke. Kommentierte Ausgabe in vier Bänden, Bd. 2: Gedich-

te 1910 bis 1926, Frankfurt am Main/Leipzig.
Schadewaldt, W. (1978): Die Anfänge der Philosophie bei den Griechen. Tübinger

Vorlesungen, Bd. 1, Frankfurt/M.
Sepp, H. R. (2006): »Totalhorizont – Zeitspielraum. Übergänge in Husserls und

Finks Bestimmung von Welt«, in: A. Böhmer (Hg.): Eugen Fink. Sozialphilo-
sophie, Anthropologie, Kosmologie, Pädagogik, Methodik (Orbis Phaenomeno-
logicus Perspektiven N.F., Bd. 12). Würzburg, 154–172.

Vetter, H. (2005): »Perspektiven der Co-Existenz im Denken Eugen Finks. Beob-

206

Helmuth Vetter

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860021-184 - am 16.01.2026, 08:43:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860021-184
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


achtungen zu Finks ›Traktat über die Gewalt des Menschen‹«, in: A. Hilt u.
C. Nielsen (Hg.): Bildung im technischen Zeitalter. Sein, Mensch und Welt nach
Eugen Fink, Freiburg/München, 363–390.

Zeller, E. (1963): Die Philosophie der Griechen in ihrer geschichtlichen Entwick-
lung, Bd. I, Hildesheim [Nachdruck].

Parmenides und Aristoteles werden in der üblichen Weise nach Diels-Kranz bzw. nach
der Akademieausgabe von Bekker zitiert.

207

Die nächtliche Seite der Welt

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860021-184 - am 16.01.2026, 08:43:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860021-184
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

	1. Die philosophische Ausgangssituation
	2. Die Abgründigkeit des Todes
	3. Lethe
	Literatur

