Die nichtliche Seite der Welt.
Anmerkungen zu Martin Heidegger und Eugen Fink
Helmuth Vetter

»Erst wenn du ganz zu ihr iibergingst,
kennt dich die Nacht.«!

Jeder Versuch, sich jener Seite der Welt, die dem Licht des Verstehens
abgekehrt ist, sprachlich zu nihern, ldsst die metaphysische Auslegung
des Seins von Grund auf zweifelhaft erscheinen. Zwar ist die Frage
nach dem Sein die Leitfrage der Metaphysik; doch das, wonach sie
fragt, ist das Sein des Seienden und nicht das Sein selbst. Diesem gilt
aber die Grundfrage,? und diese hat bereits den Fragebereich der Meta-
physik verlassen. Heideggers Frage nach dem Sein als solchem wird
von Fink als Frage nach der Welt weiter vorangetrieben. Beide Fragen
entsprechen einander, ohne jedoch identisch zu sein, wobei gerade Fink
der nichtlichen Seite der Welt immer wieder besonderes Augenmerk

geschenkt hat.?

! Rilke 1996, 378.

2 Die Unterscheidung in Leit- und Grundfrage findet sich mehrfach bei Heidegger, z.B.
Gesamtausgabe [GA] 6.1, 64: »Die Frage steht darnach, was das Seiende sei. Diese iiber-
lieferte >Hauptfrage« der abendlindischen Philosophie nennen wir die Leitfrage. Aber sie
ist nur die vorletzte Frage. Die letzte und d. h. erste lautet: Was ist das Sein selbst? Diese
allererst zu entfaltende und zu begriindende Frage nennen wir die Grund-frage der
Philosophie, weil in ihr die Philosophie erst den Grund des Seienden als Grund und
zugleich ihren eigenen Grund erfragt und sich begriindet.« Zur Umdeutung des Hus-
serlschen Weltbegriffs durch Fink, wodurch indirekt auch die Motive eines Ubergangs
zu Heidegger erkennbar werden, vgl. Sepp 2006.

3 Die philologische Crux eines Vergleichs der verschiedenen Ansitze besteht darin, dass
der Nachweis aussteht, welche von den vielen zu Finks Lebzeiten noch unpublizierten
Schriften Heideggers jenem zuginglich waren (die Gesamtausgabe begann erst 1975, in
Finks Todesjahr, zu erscheinen). In der Vorlesung Einleitung in die Philosophie vom SS
1946 nennt Fink »folgende Hauptwerke« Heideggers: »Die Kategorien- und Bedeu-
tungslehre des Duns Scotus (1916), Sein und Zeit (1927), Kant und das Problem der
Metaphysik (1929), Vom Wesen des Grundes (1929), Was ist Metaphysik? (1930), Hol-
derlin und das Wesen der Dichtung (1936), Platons Lehre von der Wahrheit (1942), Vom
Wesen der Wahrheit (1943)« (Fink 1985a, 37). In dieser Aufzihlung fehlt u.a. der Vor-
trag » Vom Ursprung des Kunstwerkes«; diesen und den »Brief iiber den Humanismus«

184

https://dol.org/10.5771/8782485860021-184 - am 16.01.2026, 08:43:05. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- =


https://doi.org/10.5771/9783495860021-184
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die nichtliche Seite der Welt

Beispiele fiir diesen Aspekt seiner Heidegger-Rezeption finden
sich etwa in der Vorlesung Welt und Endlichkeit (SS 1949), die Heideg-
gers Weg vom existenzialen Weltbegriff in Sein und Zeit zu einem aus
Finks Sicht kosmologischen Begriff nach der so genannten Kehre re-
konstruiert (Fink 1990, 149-184); in der Vorlesung Sein und Mensch
(WS 1950/1951), in der Fink die Diskussion an Heideggers Aufsatz
»Hegels Begriff der Erfahrung« (GA 5, 115-208) festmacht (Fink 1977,
164-185); oder in der Vorlesung Grundphinomene des menschlichen
Daseins (SS 1955), in der er sich unausdriicklich von Heideggers To-
desanalyse aus Sein und Zeit absetzt (Fink 1979, 93-114). Auf den
letzten Seiten des Buches Nietzsches Philosophie (Fink 1960) stellt
Fink Heideggers Auslegung Nietzsches in Frage, weil sich diese zu sehr
am Willen zur Macht orientiere und dabei aufler Acht lasse, dass Nietz-
sches Weltdenken die »ontologische Problemebene der Metaphysik«
moglicherweise schon hinter sich gelassen habe (ebd. 187). Besonders
deutlich aber hat Fink die Unterschiede zu Heidegger im Vortrag » Welt
und Geschichte« (1956, in: Fink 1976) herausgearbeitet.

Wie schon aus dessen Titel ersichtlich wird, geht es vorrangig um
das Problem der Geschichte. Dieses werde, so Fink, bei Heidegger »in
einer zweifachen Weise gestellt und exponiert«. Zum einen habe dieser
die Geschichtlichkeit des Daseins im Blick, wenn er fragt, was ge-
schichtliche Existenz bedeute; anderseits gelte sein Interesse immer
starker »der Geschichte der Metaphysik als einer Geschichte der Seins-
vergessenheit« (ebd. 173).

Die Geschichtlichkeit des Menschen fiihrt zu dessen Zeitlichkeit
zuriick. Die Stellung zu dieser erfihrt im Verhiltnis zum eigenen Tod
eine extreme Zuspitzung. Fink begniigt sich an dieser Stelle mit knap-
pen Hinweisen, setzt sich damit aber andernorts sehr ausfiihrlich aus-
einander (darauf ist noch einzugehen). Was nun die Geschichte der
Metaphysik betrifft, so ist Fink zweierlei »frag-wiirdig« (ebd. 175).
Erstens tendiere der Fundamentalbegriff des Seins zur »Leere eines
verschwebend >Allgemeinen«« (ebd.). Grund dafiir sei die Auslegung
der Sprache am Leitfaden des Adyog. Diesem verallgemeinernden

gebraucht Fink in der Vorlesung »Welt und Endlichkeit« (SS 1949) als Beispiele fiir
Heideggers Weg zu einem kosmologischen Weltbegriff (Fink 1990, 171 f£.). Eine beson-
dere Rolle spielt das von Heidegger und Fink im WS 1966/1967 gehaltene Seminar iiber
Heraklit (GA 15, 9-263), wihrend das »Colloquium iiber Dialektik« von 1952 (Heideg-
ger 1990) fiir die anstehende Thematik nur von untergeordneter Bedeutung ist.

185

https://dol.org/10.5771/8782485860021-184 - am 16.01.2026, 08:43:05. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- =


https://doi.org/10.5771/9783495860021-184
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Helmuth Vetter

Seinsbegriff stellt Fink seinen eigenen Weltbegriff gegeniiber, von dem
er meint, er sei deshalb konkreter als jener, weil er nicht abstrakt als
Sein, sondern als Raum und Zeit (und damit auch als Bewegung) in
Erscheinung trete: »Den vollen Zeit-Raum des Seins nennen wir die
Welt.« (Ebd. 176)

In diesen Kontext stellt Fink auch Heideggers Begriff der A10n,
interpretierend als »Verborgenheit« tibersetzt. Mit diesem Wort, so
Fink, werde zwar der innere Bezug zur Lichtung zum Ausdruck ge-
bracht, doch nicht ohne Einseitigkeit. Zwar ruhe alle Unverborgenheit
— &-M0ewo. — auf der Verborgenheit auf, habe in ihr den wesenhaften
Grund, und beide seien dem Sein eigen. Gleichwohl sei doch »die Lich-
tung die Weise, wie das Sein waltet« (ebd.). Heidegger erkenne zwar
die Fiigung des Seins aus Unverborgenheit und Verborgenheit an,
iiberlasse aber jener die Fiihrung. Daher gehore die Verborgenheit
zwar zum Sein, »doch eher [...] wie der Schatten zum Licht« und
»nicht wie die lichtlose, abgriindige Nacht« (ebd.).

Heideggers Begriff der AMOn hat wesentliche Ziige mit Finks Be-
griff der Nacht gemeinsam, doch wird dieser von Fink ein stirkeres
Eigengewicht, verglichen mit Heideggers A1|01, zugemessen. Fink ver-
sucht, das Unverfiigbare und Abgriindige des Seins noch entschiedener
als Heidegger als Herausforderung zu begreifen, und gebraucht fiir
jenen Abgrund zwar auch das Wort A0, interpretiert diese aber auf
seine eigene Weise aus der Perspektive einer schattenlosen Nacht.*

Ein Zweites, das aus Finks Sicht bei Heidegger als »frag-wiirdig«
erscheinen muss, betrifft dessen Auslegung des Menschen. Der Seins-
Bezug werde namlich als ein Bezug »des Menschenwesens iiberhaupt«
bestimmt, d. h. also wieder im Horizont eines Allgemeinen. Fink meint
dagegen, damit werde dem Faktum nicht Rechnung getragen, dass der
konkrete Mensch »gebrochen in die ménnliche und weibliche Halfte«
sei. Ineins damit wiirden auch die »Probleme der Sozialitit« in den
Hintergrund treten (ebd. 177).

Versucht man eine Verbindung zwischen diesen beiden Punkten
herzustellen (was Fink selbst im genannten Text nicht eigens tut), so

¢ Diese Nacht ist offensichtlich der vOE &dang des Parmenides (B 8, Zeile 59) nach-
gebildet, allerdings im Gegenzug zu dessen Verneinung von jeglichem Dualismus. —
Dass die Nacht auch fiir Heidegger eine weitergehende Bedeutung (nicht zuletzt im
Zusammenhang mit dem »Bosen«) hat, untersucht unter Bezugnahme auf Quellen im
Urchristentum Irlenborn 2006. Dieses Thema muss hier allerdings unberiicksichtigt

bleiben.

186

https://dol.org/10.5771/8782485860021-184 - am 16.01.2026, 08:43:05. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- =


https://doi.org/10.5771/9783495860021-184
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die nichtliche Seite der Welt

erscheint Heideggers Orientierung an der Auslegung der Sprache qua
LMoyog hier wie dort als ein Hauptgrund, dass der Weltbezug, der ja
beide, Lichtung und Verbergung, umfasst, zu einseitig von der Lich-
tung her bestimmt wird. So wichtig nun auch der zweite Gesichtspunkt
ist — ausgehend von ihm liefen sich wesentliche Einsichten fiir eine an
der Geschlechterdifferenz orientierte Phidnomenologie gewinnen® -,
geht es in vorliegendem Zusammenhang nur um die unterschiedliche
Bestimmung von A1} und Nacht bei Heidegger und bei Fink. Im Ein-
zelnen ergeben sich daraus folgende Fragen: 1. Wie wird das Feld der
Untersuchung bei Heidegger bzw. bei Fink umrissen? 2. Welche
Grunderfahrungen eréffnen ihnen den Zugang zu diesem Feld? 3. Was
ergibt sich daraus fiir das Ganze des Verhiltnisses von Unverborgen-
heit und Verborgenheit, Lichtung und Verbergung, Himmel und Erde,
Licht und Nacht?

1. Die philosophische Ausgangssituation

Der Allgemeinheit des Seinsbegriffs stellt Fink den Begriff der Welt —
also den »vollen Zeit-Raum des Seins« — gegeniiber und fiihrt jene
Allgemeinheit, wie erwihnt, auf die dem Adyog inhirente Tendenz
zur Generalisation und Abstraktion zuriick. Natiirlich weify auch Fink
sehr genau, dass mit der Allgemeinheit des Seins nicht die der Gattung
gemeint sein kann, und nicht zuletzt Aristoteles und die ihm folgende
Tradition, aber auch Heidegger selbst haben dies deutlich gemacht.6
Im Methodenparagraphen von Sein und Zeit stellt Heidegger fest:
»A0Y0¢ als Rede besagt [...] soviel wie dnhot¥v, offenbar machen das,
wovon in der Rede >die Redec ist.« Durch Aristoteles wird diese Funk-
tion »schirfer expliziert als dmopaiveoBar. Der Adyog lifst etwas se-
hen (paiveaBor) [...] Die Rede >ldf3t sehen< o ... von dem selbst her,
wovon die Rede ist.« (GA 2, 43) Der MOyog ist seiner Struktur nach
amogpavolg — er macht, indem er sehen lisst, offenbar. Diese Aus-
legung — AOyog als Offenbarmachen — entfaltet Heidegger immer wie-

5 Soweit ich sehe, hat Fink dies nicht eigens ausgefiihrt. Dagegen thematisiert er die
Probleme der Sozialitit konkreter als Heidegger etwa in Existenz und Coexistenz (Fink
1987; Vorlesung WS 1952/1953) und Traktat iiber die Gewalt des Menschen (Fink 1974;
hervorgegangen aus der Vorlesung SS 1956); zum Traktat s.a. Vetter 2005.

¢ Metaphysik B 3, 99822: vévog olte 10 v olte 10 &v; GA 2, 4 leicht modifizierte
Wiedergabe dieser Stelle.

187

https://dol.org/10.5771/8782485860021-184 - am 16.01.2026, 08:43:05. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- =


https://doi.org/10.5771/9783495860021-184
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Helmuth Vetter

der im Gegenzug zur traditionellen Festlegung des Adyog auf die Aus-
sage und den auf dieser beruhenden Begriff der Wahrheit.

In der Vorlesung Die Grundbegriffe der Metaphysik. Welt — End-
lichkeit — Einsamkeit” hat Heidegger den inneren Zusammenhang von
»hOyog, Sprache und Welt« untersucht und das »Offensein fiir ...« des
Menschen von der Weltarmut des Tieres als eines dAoyov unterschie-
den (GA 29/30, 443). Die Welt waltet in der durch den Aoyog gestifte-
ten »Offenbarkeit des Seienden als solchen im Ganzen« (483), und das
Verstehen der dadurch erschlossenen Welt gehort zu den konstitutiven
Momenten des Daseins und der Entwurf zu seiner existenzialen Struk-
tur. Es muss heute wohl nicht mehr eigens betont werden, dass Heideg-
ger das Verstehen als »Konnen« auffasst und das im Verstehen »Ge-
konnte« als »das Sein als Existieren« (GA 2, 190). Es ist das Beschreiten
eines Weges im Clair-obscur der Welt® — mag dieser Weg schon vor-
handen sein oder erst durch ein neues (»bahnbrechendes«) Verstehen
begehbar gemacht. Stets aber gilt: »Im Entwurf waltet die Welt.« (GA
29/30, 530) Dieser Zugang wird durch die Sprache offen gehalten, kann
aber auch durch die Sprache verschiittet werden. Durch sie sind Wahr-
heit und Liige miteinander verflochten, und im &An6everv und Pev-
de00au des Adyog wird Seiendes in seiner Welt so oder so erschlossen.

Der MOyog bringt Unverborgenheit, dAj0eia.. Wie Heidegger ge-
zeigt hat,® setzt sich das Wort aus A0n, »Vergessen«, und voran-
gestelltem o privativum zusammen. Damit wird angezeigt, dass die
Wabhrheit eine privatio ist und dem Vergessen und der Verbergung stets
erneut abgerungen werden muss. Was und wie die M01 in ihrem Ei-
genwesen »ist«, wird damit freilich noch nicht hinreichend ausgedriickt
— konnte sie doch auch ein Geheimnis sein, dass es zu hiiten gilt, oder
der bloB3e Schein, der die Wahrheit verdeckt. Diese Verhiltnisse treten
jedoch in ihrer Differenziertheit erst nach der Kehre hervor.

Dass AOyog und Sprache in Sein und Zeit gleichsinnig gebraucht
werden, ergibt sich merkwiirdigerweise nicht eigens aus den dortigen

7 Diese Vorlesung hat Fink bei Heidegger gehort, und dieser hat sie ihm posthum zu-
geeignet.

8 »Entwurfc meint hier [gemeint ist Sein und Zeit] nicht >blofer Plan< im Unterschied
zur wirklichen Ausfiihrung, sondern Entwurf meint das Aufschliefen, davon vielleicht
ein Planen je nur eine mogliche Folge ist.« (GA 49, 41)

9 Dass er nicht als erster aus der - A10eia die AjOn herausgehort hat, ist unerheblich,
bahnbrechend in philosophicis war er allemal. Zum griechischen Wahrheitsbegriff vgl.
Luther 1960, zu Heideggers Vorgingern Helting 1997.

188

https://dol.org/10.5771/8782485860021-184 - am 16.01.2026, 08:43:05. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- =


https://doi.org/10.5771/9783495860021-184
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die nichtliche Seite der Welt

Hinweisen auf den Adyog. Erst im Kapitel iiber die Rede wird dieser
Zusammenhang — und dies auch nur eher am Rande — beriihrt, wenn
Heidegger die Aristotelische Auslegung des Menschen als {@ov Adyov
€yov!0 gegen ihre lateinische Wiedergabe mit animal rationale mit
dem Satz zurechtriickt: »Der Mensch zeigt sich als Seiendes, das redet.«
(GA 2, 219)

Finks Infragestellung von Heideggers »Orientierung des Seins-
begriffs am Logos der Sprache« (Fink 1976, 176) wird anhand seiner
Auslegung des Lehrgedichts von Parmenides besonders deutlich. Er
sieht in dessen zweiten Teil, anders als die herkdmmliche Philosophie-
historie, keineswegs nur einen Appendix." Fink macht plausibel, dass
erst im Ausgang von diesem zweiten Teil auch der erste, der dem Sein
des Seienden (dem €0v) gilt, zureichend verstanden werden kann. Die
vollige Unterschiatzung jenes so genannten Doxa-Teils ist Fink zufolge
»durch die allzu selbstverstindlichen Vorstellungen, die iiber Wahrheit
und Wahn, aletheia und doxa umlaufen« (Fink 1957, 65), bedingt.

Der Kern seiner Interpretation — die so dicht ist, dass sie einer
eigenen Auslegung bediirfte — ldsst sich in Kiirze so wiedergeben: Die
80Ea des Lehrgedichts wird im Ausgang vom Adyog gedeutet und ihr
Wesen in der Namengebung erblickt. Fink versteht die 66Ea primir
nicht als Schein oder Wahn, sondern aus der Perspektive der Sprache,
die er mit Parmenides als dvoudCerv, Nennen, auslegt. Mit der Zutei-
lung eines Namens erhalt das Seiende Grenze und Individualitdt — es
»ist als Angesprochenes, als Genanntes, als on legomenon je schon ein
Begrenztes und Bestimmtes, ein horizonmenon« (ebd. 69). Durch
Grenze und Bestimmung wird Seiendes auf seine Endlichkeit fest-
gelegt: »Der Name ist die Burg des endlichen Dinges.« (Ebd. 70) Das
Wesen der Sprache beruht darin, dass sie die Dinge aus dem Geflecht

10 Politik A 2, 1253%9 sq: Adyov 8¢ wovov dvBpmmog Exel TV Lhmv.

11 Charakteristisch fiir die Verkennung des zweiten Teils ist das Urteil von Zeller 1963,
725 (die Erstausgabe des monumentalen Werks ist 1844—1852 erschienen), es handle
sich um einen bloflen Anhang ohne die mindeste Wahrheit, einzig in der Absicht ge-
schrieben, »auch abweichende Meinungen nicht zu vergessen«. Fink selbst fiihrt Rein-
hardts Interpretation von 1916 an (»ein starkes Stiick« [Fink 1957, 73; ebenso 1985b,
218]). Finks Interpretation dieses 2. Teils in Grundfragen der antiken Philosophie (ebd.
217-224) ist (offenbar aus Zeitmangel: es war die letzte Semesterstunde) knapper und
allgemeiner als in Zur ontologischen Friihgeschichte von Raum — Zeit — Bewegung
gehalten. — Die vor allem in der Ontologischen Friihgeschichte zu findende bemerkens-
werte Interpretation wird in den meisten (auch phinomenologisch orientierten) Inter-
pretationen unverstindlicherweise meist ganz iibergangen.

189

https://dol.org/10.5771/8782485860021-184 - am 16.01.2026, 08:43:05. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- =


https://doi.org/10.5771/9783495860021-184
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Helmuth Vetter

des Ganzen herausholt und damit vereinzelt; sie sind damit »abge-
stiickt aus dem Ganzen« (ebd. 68).

Der Zusammenhang von Sprache und 86Ea wird hier nicht etwa
damit begriindet, dass die Sprache als dAn0Oeverv und Yevdeabon auch
die Dimension des Scheines ist und nicht nur wahre, sondern auch
falsche Aussagen enthilt; all dies leugnet Fink nicht. Entscheidend ist
aber fiir ihn, dass die Sprache als solche vor aller einzelnen wahren und
falschen Aussage individuiert und in dieser »Abstiickung« vom Gan-
zen den Grund fiir die 80Ea legt.

Diese Dimension des Scheines kann auch nie iiberwunden, auch
nicht durch einen Akt der Philosophie aufgehoben werden. Es gehort
zu den tiefsten Einsichten Finks, dass der Mensch immer ein Gefange-
ner der 80Ea bleibt, und dies auch und gerade dann, wenn er seine
Situation durchschaut. Fink macht »zwischen Befangenheit und Ge-
fangenschaft« (ebd. 78) einen Unterschied: Jene gehort zum Alltag der
Menschen, die — wie die Gefangenen in Platons Hohle — unwissend in
der »Benommenheit vom Seienden« (Fink 1958, 145) dahinleben. Dass
jemand erkennt, sich in einer Hohle zu befinden, ist zwar eine Leis-
tung, die der Philosophie (und vielleicht nicht nur dieser) zugeschrie-
ben werden kann; doch die Hohle wird dadurch nicht verlassen. Fink
bemerkt deshalb (wohl auch gegen jeden »idealistischen« Losungsver-
such), »daf3 die menschliche Gefangenschaft im Grunde gar nicht ge-
16st, sondern nur einsichtig gemacht werden kann« (Fink 1957, 79).

Dass die Befangenheit tiberhaupt durchschaut werden kann, liegt
nicht in des Menschen Macht, sondern bedarf einer iibermenschlichen
Leitung. Dass Parmenides auch diesem Umstand Rechnung trigt, ist
fiir Fink ein Zeichen der inneren Konsequenz dieses Lehrgedichts. Da-
her ist das Auftreten einer Gottin im Proomion keine halbpoetische
Ausschmiickung, sondern ein Zeugnis philosophischer Erkenntnis,
weil erst dadurch dem »wissenden Mann« (gld®g @iG) seine Gefan-
genschaft aufgeht.”? Die namenlos bleibende Gottin®® steht fiir die
Macht, welche die Befangenheit in der 80Ea zur Einsicht werden lasst

12 Parmenides 28 B 31f.: AL’ umng xai tadta pabniogal, g To doxovvra / xofv
doninmg etvar dudt TovtOg Tavta eQdvTa. »Doch ganz und gar wirst du auch dieses
erlernen, dass das Scheinende notwendig scheinhaft »ist< [als >Sein« erscheint], indem es
ganz und gar alles durchdringt.« (Ubersetzung H. V.)

13 Heidegger erblickt in ihr die Gottin »Wahrheit« (vgl. GA 54, §1). Picht, der die Frage
als kaum entscheidbar ansieht, sagt, sie sei »nicht die Aletheia, sondern die Dike« (1996,
178).

190

https://dol.org/10.5771/8782485860021-184 - am 16.01.2026, 08:43:05. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- =


https://doi.org/10.5771/9783495860021-184
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die nichtliche Seite der Welt

— nicht durch einen Mythos, sondern in der Niichternheit philosophi-
scher Spekulation.

Das eigentiimlich Spekulative dieses Vorganges deutet Fink als
»das Hinausspdhen!'* aus einer befangenen-verschlossenen Situation
ins Offene — tiber alles Endliche hinweg und hinaus ins Un-Endliche,
iiber alles Seiende hinweg ins >Sein« — iiber alles Gegebene hinweg ins
Ungegebene — ins Ganze« (ebd. 81). Die Philosophie kommt aus der
80Ea, bleibt in der 66Ea — und denkt gegen die 80Ea. Sie bedient sich
nicht unbedingt neuer und ungewdhnlicher Termini, sondern bleibt
mit ihren Aussagen dem natiirlichen Sprechen verhaftet, wobei es die-
ses zugleich relativiert: »Der spekulative Gedanke ist immer die Zer-
storung des natiirlichen Gedankens, den er als Modell verbraucht.«
(Ebd. 87) Fink spricht andernorts von einer » Verwandlung des Sagens
im spekulativen Satz« (Fink 1976, 202): Die spekulativen Begriffe sind
endlichen Anschauungen entnommen, bringen jedoch etwas »Unend-
liches« zur Sprache, wodurch sie die Ndhe zum Endlichen gleichzeitig
einbekennen und auf Distanz halten.

Im Lehrgedicht des Parmenides sieht Fink die Verwandlung der
Begriffe in ein spekulatives Sagen in besonderer Weise gegeben. Par-
menides gebraucht in seiner Rede vom £6v Zeichen, ofjuota. Als Na-
men, dvouata, sind diese in die Endlichkeit der 86Ea eingebunden, !5
die sie aber »spekulativ« negieren. Parmenides sagt vom £0v, es sei
ungeworden und unverginglich (dyévetov €0v nai dvidreboov), un-
erschiitterlich und ohne Ende (4toeuég 10’ dtéheotov) und niemals
gewesen, noch werde es sein (008¢ wot’ Nv 00’ Eotaw; B 8, Zeilen
3-5). Alle diese Verneinungen haben ihren Anhalt beim einzelnen Sei-
enden, so wie sich von einem Ding sagen lésst, es sei entstanden und
werde vergehen. Doch gerade solche dinglichen Eigenschaften negiert
Parmenides, ohne damit das £v negativ vom Einzelnen — quasi als
Nicht-Ding — herzuleiten. Das £dv »ist« kein Ding, ja es stellt sich die
Frage, ob die Kopula »ist« und der Name »Sein« nicht allzu leicht dazu
neigen, das €0v zu verdinglichen und das Sein auf ein einzelnes Ding
festzulegen. Nimmt man dagegen all diese Negationen als ein Modell
oder im Sinn analogen Sprechens, dann schligt ihre Bedeutung um,
und die dinglichen (ontischen) Aussagen fungieren als spekulative (on-

4 Das deutsche Wort »spihen« ist mit dem lateinischen speculari, »umherspihen, sich
umsehen«, verwandt.
15 Vgl. dazu Finks Hinweis auf Parmenides B 19, Zeile 3, Fink 1957, 81 mit Anm. 11.

191

https://dol.org/10.5771/8782485860021-184 - am 16.01.2026, 08:43:05. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- =


https://doi.org/10.5771/9783495860021-184
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Helmuth Vetter

tologische). Doch Fink geht noch weiter und fragt: »[...] verstecken
sich in den spekulativen Begriffen des parmenideischen eon nicht Ziige
der Welt?« (Fink 1957, 88)

Die spekulativen Begriffe sind Zeichen des Seins, ofjpota tod
£ovtoc. Finks neuer Ansatz beruht darauf, dass er sie nun als Zeichen
der Welt liest, als kosmologische Begriffe, die nur deshalb als Seins-
begriffe auftreten, weil der Aoyog dazu tendiert, auf abstrakte All-
gemeinheiten abzuzielen. Doch muss auch diesen Weltbegriffen eine
Art von Allgemeinheit zugehoren, freilich auf ihre besondere Weise:
weil in diesen Begriffen »etwas mitschwingt, was zwar selbst nicht als
ein phdnomenal Gegebenes erscheint, nicht als ein Endliches vor-
kommt — das aber alle endlichen Dinge umfingt, zusammenbhilt, sie
entldsst in die Weile ihres Erscheinens, alles bringt und nimmt« (ebd.
871t.). Die Allgemeinheit ist aus ontologischer Perspektive abstrakt, da-
gegen erscheint sie aus kosmologischer Perspektive als ein Umfangen
und Zusammenhalten, ein Bringen und Nehmen.

Fink relativiert damit die transzendentale (ontologische) All-
gemeinheit des Seins. Fiir ihn gibt es den Ausschlag, »daf3 das on, weil
es als Allgemeines gedacht wird, die Vielheit in sich hat, also daf3 der
Titel >das< Seiende nicht einen Singular, sondern einen wesentlichen
Plural meint« (Fink 1958, 147). Die »Transzendentalien« der mittel-
alterlichen Philosophie (unum, bonum, verum — Fink gebraucht dafiir
die griechischen Aquivalente »hen, agathon und alethes«) enthalten
»die Streuung ins Viele, ins Vereinzeltsein« (ebd.) und gehen somit
vom Allgemeinen zum Einzelnen, in Richtung der Vielheit und Indivi-
duation, statt bei ihrem weltumspannenden &v dvra elvou's zu blei-
ben. Aus kosmologischer Sicht stellt sich daher die Aufgabe, jenem
Umfangen, Zusammenhalten, Bringen und Nehmen nachzudenken:
dem Raum, der Zeit und der Bewegung — und der Welt im Ganzen,
welche als »die umgreifendste Gegend alles Seins von Seiendem« (ebd.
151) waltet.

Indem die Zeichen des Seins als spekulative Begriffe interpretiert
werden, ist ein erster Schritt iiber die Verdinglichung hinaus getan;
indem sie als Zeichen der Welt lesbar werden, wird der Schritt vom
Seins- zum Weltdenken vollzogen. Doch auch dies gentigt Fink nicht.

16 Heraklit B 50 — »ein Hauptfragment, um das wir immer wieder auslegend kreisen
miissen« (Fink 1985b, 147).

192

https://dol.org/10.5771/8782485860021-184 - am 16.01.2026, 08:43:05. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- =


https://doi.org/10.5771/9783495860021-184
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die nichtliche Seite der Welt

Denn noch steht ein »voller« Weltbegriff aus — einer, der nicht nur der
»lichten« Seite der Welt, sondern auch ihrer »nichtlichen« Seite Ge-
ntige tut.

2. Die Abgriindigkeit des Todes

Es gehort fiir Fink zur inneren Folgerichtigkeit des Parmenideischen
Lehrgedichtes, dass die Befreiung aus der Befangenheit im Seienden
(verbunden mit der Einsicht in die eigene Gefangenschaft) und der
Blick auf das Sein nur durch das Geleit einer iibermenschlichen Macht
moglich werden. Im Lehrgedicht tibernimmt eine namenlose Gottin
die Fithrung; aus heutiger Sicht ist dies freilich zu wenig. Gefragt ist
eine Erfahrung, die jeden betrifft und jedem Nachvollzug prinzipiell
offen ist. Eine solche Erfahrung ereignet sich in der Begegnung mit
dem Tod und dem Sterben. Fink kniipft mit seinen Uberlegungen zwar
auch hier an Heidegger an, ohne ihm wiederum ganz zu folgen.

Vordergriindig scheint der Unterschied zwischen beiden darin zu
liegen, dass Fink im Riickgang auf die Erfahrung des Todes dem Ster-
ben anderer Menschen (dem »Fremdtod«) und dem eigenen Tod glei-
chen Rang zumisst, dagegen fiir Heidegger der Tod der Anderen nur
aus der Perspektive der Uneigentlichkeit relevant wird. Doch reicht es
nicht aus, jene Differenz — so wesentlich sie auch ist — nur an diesem
Befund festzumachen; zu beachten sind vor allem die unterschied-
lichen Ziele. Vorwegnehmend ldsst sich sagen: Heidegger geht es in
seiner Analytik des Todes um die Gewinnung eines eigentlichen Ver-
stehens, Fink hingegen um die Grenze allen Verstehens. Allerdings
darf dabei nicht iibersehen werden, dass beide auf ein gemeinsames
Ziel zugehen: das Nichts.

In Sein und Zeit wird der Tod zu einem zentralen Thema, als es
darum geht, die Frage nach der Ganzheit des Daseins aufzurollen. Dazu
braucht es eine »Grunderfahrung des zu erschliefenden Gegenstan-
des« (GA 2, 308). Die bisherige »Vorhabe« hinsichtlich der Moglich-
keit, sich des Daseins in seiner Ginze versichern zu konnen, steht
ebenso auf dem Priifstand wie die in den vorangegangenen Analysen
dieses Werkes leitende »Vor-sicht«.”” Bis dahin hat Heidegger das

17 Zu Vorhabe und Vorsicht vgl. GA 2, §32.

193

https://dol.org/10.5771/8782485860021-184 - am 16.01.2026, 08:43:05. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- =


https://doi.org/10.5771/9783495860021-184
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Helmuth Vetter

Dasein von seiner Alltiglichkeit her als indifferentes interpretiert und
damit das eigentliche Seinkénnen noch gar nicht beriihrt. Um das Da-
sein aber in seiner Eigentlichkeit zu erfassen, muss er sich dessen
Ganzheit versichern. Doch gerade dies stellt vor eine besonders schwie-
rige Aufgabe. Denn solange der Mensch lebt, hat er seine Ganzheit
noch vor sich, und sobald er diese erreicht hat, ist sein Leben voriiber;
doch solche Vorstellungen von Ganzheit stammen aus der Ontologie
des Dinges. Begriffe dieser Art versagen jedoch hier, und das Todespro-
blem muss auf eine neue Basis gestellt werden. Sein eigenes Ende ein-
zubeziehen bedeutet, den Tod selbst mit in die Vorhabe einzubringen.
Die in Sein und Zeit exponierte »Gewinnung eines existenzialen Be-
griffs vom Tode« (GA 2, 316) geht somit auf ein Teilziel der Unter-
suchung zuriick, d.h. das Dasein als eigentliches und ganzes in ange-
messener Weise begrifflich artikulieren zu kénnen.

Konstitutiv fiir den existenzialen Begriff des Todes sind Faktizitit
(Befindlichkeit), Existenz (Verstehen) und Verfallen. Solange das Da-
sein existiert, ist es dem Tod als einer ausgezeichneten Mdglichkeit
iberantwortet (»in diese Moglichkeit geworfen« [GA 2, 333]). Vor ihr
weicht es aber im Alltag zunichst und zumeist aus bzw. deutet sie
wissentlich um. Heidegger weist eine Reihe von Losungsversuchen
zuriick, deren gemeinsames Motiv darin besteht, den Moglichkeits-
charakter des Todes abzuschwichen: im Denken an ihn wie im »berech-
nende[n] Verfiigenwollen« tiber ihn. Es liegt Heidegger alles daran,
dass »die Moglichkeit ungeschwicht als Mdglichkeit verstanden, als
Moglichkeit ausgebildet und im Verhalten zu ihr als Moglichkeit aus-
gehalten« wird (GA 2, 347). Dieses eigentliche Verstehen des Todes
(ihn »konnen«, was aber gerade nicht intendiert, ihn in den Griff zu
bekommen) geschieht im » Vorlaufen«.

Fiir das Dasein sind Befindlichkeit, Verstehen, Verfallen und Rede
konstitutiv. Letztere wird von Heidegger im Ruf des Gewissens gehort.
Durch diesen Ruf gibt sich das Dasein selbst die Mdglichkeit seines
eigensten Seinkonnens kund. Der Ruf hat zum Adressaten keinen be-
stimmten Inhalt, kein Lebensideal und keine Normen: »Das Gewissen
redet einzig und stindig im Modus des Schweigens.« (GA 2, 363)
Gleichwohl gibt es etwas zu verstehen: das Schuldigsein als Seinsart
des Daseins.

Es braucht heute nicht mehr weitliufig nachgewiesen zu werden,
dass das von Heidegger gemeinte Schuldigsein nicht mit Schuldbegrif-
fen verwechselt werden darf, die der Moralphilosophie entlehnt sind

194

https://dol.org/10.5771/8782485860021-184 - am 16.01.2026, 08:43:05. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- =


https://doi.org/10.5771/9783495860021-184
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die nichtliche Seite der Welt

(ohne diese damit zu distanzieren).'s Derartige Deutungen bieten sich
deshalb leicht an, weil Schuld und Moral einander korrespondieren.
Dennoch wird aus der Perspektive der Moral das von Heidegger Ge-
meinte verfehlt, weil in Sein und Zeit das Schuldphédnomen in einem
anderen Begriindungszusammenhang steht: Die Analyse der Schuld ist
hier von der Frage nach der Erfahrung des Nichts geleitet, und deshalb
spielt auch die Geworfenheit eine besondere Rolle.

Zum geworfenen Dasein gehort ein dreifaches Nichts. Erstens ist
der Entwurf »als Entwurf selbst wesenhaft nichtig«, weil er an einen
Grund gebunden ist, den er nicht selbst gelegt hat. Zweitens ist die
Entscheidung fiir jeden Entwurf als solche nichtig, weil mit ihr das Da-
sein vor die Aufgabe gestellt wird, eine Wahl zu treffen — und damit
andere Moglichkeiten nicht zu wihlen; sie ist nichtig im »Tragen des
Nichtgewihlthabens und Nichtauchwihlenkénnens der anderen [Mog-
lichkeiten]«. Und drittens wird die Wahl vorzugsweise dem Man tiber-
lassen, die Entscheidung, selbst zu wihlen, damit suspendiert und das
Dasein durch das Man entlastet — »die Nichtigkeit des uneigentlichen
Daseins im Verfallen« (GA 2, 378). Dreifach nichtig ist solcherart der
Entwurf: er selbst als geworfener, im Unvermégen, unendlich zu wer-
den, und im Verzicht auf die Wahl zugunsten des Man.

Aus diesen Bemerkungen mag deutlich werden, dass Heidegger
den Tod vor allem deshalb in die Analytik des Daseins hereinnimmt,
um damit das Nichts, von dem das Dasein dreifach durchsetzt ist, the-
matisieren zu konnen. Diese Absicht kann bei der Lektiire von Sein
und Zeit daher verkannt werden, weil sie von herkommlichen (von
Heidegger selbst genihrten) Vorstellungen iiber Tod, Schuld und Ge-
wissen iiberlagert ist. Ein zureichendes Verstindnis ist aber auch aus
dem Grund schwierig, weil die einschldgigen Analysen die Vordring-
lichkeit dieses Themas (des Nichts) iiber erste Hinweise hinaus noch
kaum erkennen lassen.!

18 Falls der Ausschluss einer moralphilosophischen Fragestellung methodisch gerecht-
fertigt ist, sagt das noch nichts dariiber aus, dass er auch inhaltlich im Recht ist, konnte
er doch Phinomene wie Schuld und Verantwortung am Ende sogar verfilschen.

19 Nun, da eine Reihe riickblickender Interpretationen Heideggers vorliegen, lisst sich
dies viel deutlicher ausmachen — genannt sei als Beispiel nur GA 49, §11. Zusammen-
fassend heif$t es dort: »Weil in >Sein und Zeit< nach dem Sinn des mit dem Nichts
wesensverwandten Seins gefragt wird, darum und nur darum wird von der Angst, vom
Tode, von der Schuld und vom Nichts gehandelt. Die Wahl dieser Besinnungsbereiche
entspringt nicht einer >Anthropologie« und nicht einer >Existenz-< und >Lebensphiloso-

195

https://dol.org/10.5771/8782485860021-184 - am 16.01.2026, 08:43:05. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- =


https://doi.org/10.5771/9783495860021-184
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Helmuth Vetter

Wenn Heidegger vom Nichts redet, geht es ihm darum, das Da-
sein in seiner Endlichkeit herauszustellen. Parallel dazu erkennt zwar
auch Fink im Tod den »schirfste[n] Index unserer Endlichkeit« (Fink
1979, 190) (wobei er freilich sagt, der Sinn des Daseins sei keineswegs
nur vom Tod her zu bestimmen). Doch schon die Art, wie er an das
Problem herangeht, unterscheidet sich erheblich von Heideggers Vor-
gangsweise. Dieser setzt sich von den Auslegungen der Alltiglichkeit
ab und verschirft die Frage nach der Eigentlichkeit des Daseins durch
die Bezugnahme auf den Tod. Fink umkreist dagegen zuerst die mit
dem Thema sich aufdringenden Phinomene und konzentriert sich auf
die Frage des begrifflichen Zugangs, wobei er feststellt, der Tod sei
»kein Phanomen« (ebd. 200, vgl. 120) — auch wenn er ihn zu den
Grundphinomenen des Daseins zihlt.20 In diesem scheinbaren Wider-
spruch liegt ein wichtiger Hinweis auf die Art, wie er sich dem Entzugs-
charakter des Todes nahert.

Fink umschreibt den Entzug auch mit Worten wie Entriicken oder
Wegschwinden (ebd.) oder wenn er sagt, die Begegnung mit dem Tod
sei fiir das Verstehen »schwer zu fassen und auszulegen« (ebd. 115)
und die Todescharakteristik bleibe »durchgingig negativ« (Fink 1969,
43). Der Tod ist ihm ein »ungeheure[r] Zeiger, der ins Namenlose und
Gestaltlose zeigt« (Fink 1979, 170, vgl. 205). Auch spricht Fink vom
Dunkel (ebd. 126, 128; 1958, 150), von einer Randzone (Fink 1979,
126), von der Maske, hinter der sich kein Gesicht verbirgt (ebd. 176)
und von der Nacht (Fink 1958, 104, 156; 1979, 186). Das Nichts, das
hier allenthalben auftaucht, trigt Namen wie » Totenland« (ebd. 1831.),
»Schattenreich« (ebd. 189), »Niemandsland« (ebd. 200) und »dunkle
[...] gestaltlose [...] Nacht« (Fink 1958, 156). Die Begegnung mit dem
Tod stellt alles in Frage: » Angesichts des unheimlichen Ereignisses, das

phies, die von einer besonderen Vorliebe fiir das Diistere und >Negative« und >Destruk-
tive« und >Nihilistische« befallen ist. Das Fragen nach der Angst und so fort entspringt
aus der Erfahrung der Fragwiirdigkeit des Seins hinsichtlich seiner Uberschattung durch
das Nichts.« (GA 49, 58)

20 Fink (1969, 40) behauptet, der eigene Tod sei kein Phinomen, wohl aber der »Tod des
mitmenschlichen Anderen«. Ebd. 55 relativiert er aber diese Aussage, um festzustellen:
»Im strengsten Sinne ist er gar kein Phinomen, das man vorfithren und zeigen kann.
Nicht nur als der eigene Tod, der noch aussteht, auch als der fremde Tod ist er nicht auf
einen eindeutig phinomenalen Befund festlegbar und so beschreibbar.« Ahnlich in den
Grundphinomenen (Fink 1979, 120), wo Fink meint, dort, wo vom Tod die Rede sei,
handle es sich um ein »Sekundérphinomenc.

196

https://dol.org/10.5771/8782485860021-184 - am 16.01.2026, 08:43:05. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- =


https://doi.org/10.5771/9783495860021-184
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die nichtliche Seite der Welt

uns nicht nur den Kopf, sondern die ganze irdisch-leibhafte Daseins-
weise kostet, gerdt unser Seinsverstehen und unser Weltverhaltnis in
duflerste Schwierigkeiten.« (Fink 1969, 39)

Nochmals wird deutlich, dass es Heidegger in seiner Analytik des
Todes und Fink in der Betrachtung der »tausendfachen Formen« (Fink
1979, 149), in denen der Tod auftritt, immer auch um den Aufweis des
Nichts geht. Doch steht bei Fink die Fraglichkeit und Briichigkeit des
Zugangs zum Tod im Vordergrund. Wenn Heidegger auf das eigentli-
che Existieren im Vorlaufen zum Tod zusteuert, gilt Finks Augenmerk
vor allem der »Un-abschliefbarkeit des menschlichen Seinsverstind-
nisses« (Fink 1969, 47): »Die philosophische Bedeutsamkeit des Todes
besteht [...] in dem tiefgehenden Bruch des gewohnlichen Seinsver-
standnisses.« (Fink 1979, 169)

Woran sich dieses das Alltagsverhalten bestimmende Seinsver-
stindnis bricht, wird mehrfach deutlich: Erstens reiflit der Bezug zum
Individuellen — zum »Aufgehen von vereinzeltem Seienden zwischen
Himmel und Erde« — nun ab; zweitens wird das Verstehen von Seien-
dem - die »Entsprechung der Einzeldinge zum vernehmenden Men-
schen, der selbst ein Einzelnes unter Einzelnem ist« — von Grund auf
in Frage gestellt; und drittens geht das Medium des Erscheinens — die
»durchgingige Einbettung und Einlagerung aller Dinge in die Zeit« —
im Niemandsland gleichfalls in Nichtigkeit auf. Die Begegnung mit
dem Tod stellt alles in Frage, was der Welt und dem Menschen Halt
und Verlisslichkeit bietet: das einzelne Seiende, das Selbstverstindnis
des Menschen und sogar die Zeit als das Medium aller hiesigen Erfah-
rung. Wenn hier nur von der Zeit die Rede ist, so gilt dies nicht weniger
fiir den Raum, weshalb Fink auch vom »Umfangensein aller individu-
ellen Seienden von einem einheitlichen Zeit-Raum« spricht (ebd. 164).
Desgleichen sagt er, der Mensch selber sei »mitgerissen von der reiflen-
den Stromung der Zeit« und »zerstreut von der expansiven Gewalt des
Raumes« (ebd. 121) — Zeit und Raum sind die »Weltprinzipien« (Fink
1957, 191), die horizontbildenden Michte, welche die individuellen
Gestalten ans Licht kommen lassen. Jede Individualitit, jeder Horizont
und jedes Licht erlgschen im Tod.

Die Fragwiirdigkeit allen Verstehens und Wissens findet vielleicht
zu allererst in der sprachlichen Artikulation ihren Niederschlag. Denn
die Sprache benennt ihrer Natur nach immer ein Etwas und damit ein
Einzelnes. Wenn Fink vom Totenland spricht, weist er deshalb kon-
sequent darauf hin, dass es sich hier um eine »versagende Metapher«

197

https://dol.org/10.5771/8782485860021-184 - am 16.01.2026, 08:43:05. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- =


https://doi.org/10.5771/9783495860021-184
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Helmuth Vetter

handelt, einen »Widerspruch in sich« (Fink 1979, 184; 1969, 49). Es ist
kein zufilliges Versagen der Sprache, sondern eine auf innerer Not-
wendigkeit beruhende Zweideutigkeit der Rede vom Nichts — »genarrt
von dem Ist-Sagen der Sprache« (Fink 1979, 123), die noch das Nichts
als ein Seiendes vorstellt. Es wurde schon darauf hingewiesen, dass
Fink den Tod nur bedingt zu den Grundphdnomenen des menschlichen
Daseins zihlt, ist es doch fraglich, ob dieser tiberhaupt zu den Phéno-
menen gehort. Die »Verstehensbahnen« von Arbeit, Krieg (Herr
schaft), Liebe und Spiel — also aller anderen Grundphé@nomene mensch-
lichen Daseins — unterscheiden sich deshalb von der »einen und
unheimlichen Verstehensbahn des Todeswissens, das sich auf das
Nichts bezieht« (Fink 1969, 196). Dies hat fiir Finks Deutung der néch-
tigen Seite der Welt tief greifende Folgen.

3. Lethe

Einleitend wurde bemerkt, dass Fink bei Heidegger einen iiberaus en-
gen Zusammenhang zwischen der é-Mj0eia und der AjOn zu erkennen
vermeint, einen Gegensatz zwischen Licht und Schatten — nicht aber
zwischen den Polen »Licht« und »lichtlose, abgriindige Nacht« (Fink
1976, 176). Es stellt sich dariiber hinaus fiir Fink die vielleicht radikals-
te Frage (sie bleibt bei ihm, wenn ich recht sehe, ohne Antwort), »ob
auch die Nacht eine Dimension der Welt ist« (ebd. 177). Fink lasst
damit offen, ob die Nacht innerhalb einer philosophisch verantwort-
baren Kosmologie iiberhaupt noch einer Deskription zuginglich ist
oder am Ende alles Verstehen an einer hermetisch geschlossenen Gren-
ze endet. Dies muss aber nicht auch fiir die A1 gelten. Zu deren Aus-
legung zieht Fink Heideggers Kunstwerkaufsatz heran, der ihm zum
Exempel fiir einen »tieferen Begriff der Welt« (Fink 1990, 171) wird.
Diese Vertiefung und Erginzung des transzendentalen Weltbegriffs
von Sein und Zeit erfolgt durch Einbeziehung der »Erde«.

Die Herkunft dieses Namens aus Heideggers Holderlin-Vorlesung
vom WS 1934/1935 muss hier ebenso unberiicksichtigt bleiben wie die
Stellung der Erde in den Beitrigen zur Philosophie; Fink hatte mog-
licherweise von keinem dieser Texte nihere Kenntnis (und wenn, dann
fehlen bisher die entsprechenden Nachweise). Doch seine Bezugnahme
auf das Weltverstehen im Kunstwerkaufsatz macht deutlich, dass er
den eigentlichen Schritt zu einem kosmologisch gefassten Weltbegriff

198

https://dol.org/10.5771/8782485860021-184 - am 16.01.2026, 08:43:05. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- =


https://doi.org/10.5771/9783495860021-184
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die nichtliche Seite der Welt

in der Erweiterung und Verwandlung des in Sein und Zeit erarbeiteten
Weltbegriffs durch jenen Begriff der Erde erblickt.

Dass das Kunstwerk die Erde »eine Erde sein« ldsst (GA 5, 32),
deutet mit diesem Lassen eine Grenze allen Verstehens (»Konnens«)
an. Fink selbst nennt die Erde »das Elementare, das Undurchdringliche,
das alle Offenbarkeit erst tragt« (Fink 1990, 173). Wenn Heidegger im
Kunstwerkaufsatz das Verhiltnis von Welt und Erde als Streit be-
stimmt und diesen als »Innigkeit des Sichzugehorens der Streitenden«
(GA 5, 51) interpretiert, sieht Fink in diesem »Zugleich von Offenheit
und Verschlossenheit [...] eine grundsitzlich neue Wesensbestimmung
der Wahrheit« (Fink 1990, 174). Sobald die Wahrheit als Widerstreit
von Welt und Erde erscheint, wird sie »nicht mehr allein vom Men-
schen her interpretiert«, »sondern ebenso sehr vom Seienden an ihm
selbst her«. Wahrheit ist von der begrifflichen Seite her nun nicht al-
lein »nur ein Existenzial« (ebd.), sondern »ein kosmisches Geschehen«
(ebd. 177). Die Hinzufiigung der Erde zur Welt ist Heideggers Schritt
von der Ontologie zur Kosmologie — und zugleich die Hinwendung zu
einer Dimension, der ein mehrfaches Verbergen eignet.?!

In der von Fink im WS 1950/1951 gehaltenen Vorlesung Sein und
Mensch. Vom Wesen der ontologischen Erfahrung widmet er sich im
ersten Teil Hegel und Heidegger, wihrend er im zweiten, der dem
Wandel von der Dingontologie zur Kosmologie gilt, nochmals den Ge-
danken der Erde aufnimmt. Er st683t sich dabei von Hegels Erfahrungs-
begriff ab, weil dieser mit dem Logos als dem »Seinslicht« (Fink 1977,
265) das Leitmotiv der abendlidndischen Metaphysik iibernommen und
vollendet habe — ein Motiv, das jedoch seit Nietzsche zutiefst fragwiir-
dig geworden sei. Dieser neuen Seinserfahrung zufolge erscheint nun
die Lichtung nur als »die eine Tagseite des Seins«, »die urspriinglich
zusammengedacht werden muf8 mit einer lange unterdriickten und
vergessenen Nachtseite« (ebd.). Die Berufung auf chthonische Religio-
nen (Fink denkt namentlich an Bachofen) reicht freilich nicht aus, so-
lange die angemessenen Begriffe noch fehlen.

Wenn Fink die Erde als »Seinsverschlossenheit« (ebd. 283) deutet
und betont, dass sie jede Durchdringung von sich weist, unterscheidet
er sich damit noch nicht wesentlich von Heidegger. Das gilt auch von
der Feststellung, die Erde sei nicht nur undurchdringlich und gegen-
iiber jedem Zugriff abweisend, sondern walte auch als die »Bergung

21 Zur Verbergung als Versagen und Verbergung als Verstellen vgl. GA 5, 40.

199

https://dol.org/10.5771/8782485860021-184 - am 16.01.2026, 08:43:05. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- =


https://doi.org/10.5771/9783495860021-184
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Helmuth Vetter

aller Dinge« — weshalb »diese windige und gefiahrliche Welt gleichwohl
eine ewige Heimat« (ebd. 285) sein konne. Die Erde wird Fink zur
»weltdurchwaltende[n] lethe des Seins« (295), zur Verbergung, auf
der die Lichtung beruht.”2 Doch das Eigentiimliche an dieser Inter-
pretation von A01, Nacht und Erde geht damit noch nicht iiber An-
deutungen hinaus.

Der Unterschied zwischen Heidegger und Fink zeigt sich vor allem
in zweierlei Hinsicht. Erstens ist fiir Fink die Nacht jene Dimension, in
der alle individuellen Erscheinungen von ihren von der Endlichkeit
auferlegten Schranken frei und an den »gestaltlosen Grund« (Fink
1979, 192) entlassen werden. Zweitens — und damit aufs Engste ver-
bunden — wird jene nichtliche Dimension primir nicht auf dem Weg
der Sprache erfahrbar, weil diese gerade auch hier versagt; somit wird
es notig, auf andere Grundphdnomene des Daseins zuriickzugehen.
Beides — die Entindividualisierung der Gestalten und die Relativierung
der Sprache zugunsten anderer Elemente der menschlichen Gesamt-
wirklichkeit — haben fiir Heidegger offensichtlich nicht jene fundamen-
tale Bedeutung, die ihnen Fink beimisst.

Zur ersten Kldrung der damit verbundenen Fragen sei nochmals
auf Finks Beschreibung der nichtigen Seite der Welt verwiesen. Hie-
rauf soll, auch hier nur in einer kurzen Wiederholung, an die Unzu-
langlichkeit des sprachlichen Zugangs erinnert und nach méglichen
anderen Zugdngen gefragt werden. Abschlielend gilt es, wenigstens
andeutungsweise die Unterschiede zwischen der von Heidegger ge-
meinten M01 und Finks »Nacht« noch einmal deutlich zu machen.

Die Welt der Erscheinungen ist eine der Individuen, durch Raum
und Zeit »in der groffen Fuge des Kosmos« (ebd. 164) geeint. »Erschei-
nen« — gemeint ist nicht das einzelne Seiende, also nicht das Erschei-
nende — bedeutet, sich zeigen, »aufgehen aus dem verschlossenen Erd-
reich ins Offene des Himmels« (ebd. 168); das Erscheinen selbst ist
»der Aufgang des Seins in die Vielfalt des vereinzelten Seienden« (Fink
1958, 79). Ein weiterer Grundzug allen Erscheinens liegt im Bezug der
Dinge zum Menschen, in der »Vorstellbarkeit, [der] grundsitzliche[n]

22 Heidegger leitet seinen Begriff der Lichtung allerdings anders als Fink nicht von
»licht«, sondern von »leicht« her: »Lichten heif3t: freimachen, freigeben, freilassen.
Lichten gehort zu leicht. Etwas leichtmachen, erleichtern meint: ihm die Widerstinde
beseitigen, es ins Widerstandslose, ins Freie bringen. Den Anker lichten, besagt: ihn aus
dem umschlieSenden Meeresgrund befreien und ihn ins Freie des Wassers und der Luft
heben.« (GA 16, 630)

200

https://dol.org/10.5771/8782485860021-184 - am 16.01.2026, 08:43:05. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- =


https://doi.org/10.5771/9783495860021-184
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die nichtliche Seite der Welt

Nihe alles erscheinenden Seienden zum vernehmenden Menschen«
(Fink 1979, 169). Und schlief3lich ist vom Erscheinen auch dessen Me-
dium nicht zu trennen, die Zeit, und das Gleiche gilt, wie schon ange-
deutet, vom Raum. Wie steht es aber mit der anderen, der nichtigen
Seite, die zum Weltganzen gehort und dies doch auch in gewisser Wei-
se in Frage stellt?

Diese Nacht ist ohne Licht und ohne jeglichen Unterschied, sie ist
die Dimension, in der alle Gestalten und Grenzen verwischt sind. Und
trotzdem steht sie in einem innigen Bezug zur Welt der Individualiti-
ten, denn alle sie entstammen »der gestaltlosen, abgriindigen Nacht
des Seins« (Fink 1958, 104). Diese ist »Abgrund« (ebd. 187, 1979, 205,
vgl. Fink 1987, 165, 189), ein »Nichts« (Fink 1979, 158), »ortlos« (Fink
1969, 197) und ebenso wie die Erde »dem Griff des Begriffs unzuging-
lich« (Fink 1977, 290). Wie bisher schon mehrfach erwihnt, sind diese
Namen spekulativ und kosmologisch zu verstehen, also nicht vom ein-
zelnen Seienden her, und werden dann auf die weltweiten Beziige von
Nacht, Lethe und Erde bezogen. Diese Wendung der Sprache ins Onto-
und Kosmologische muss aber vom prinzipiellen Versagen aller Na-
mengebung unterschieden werden, um die Nacht als Nacht zu verste-
hen. Denn alle Namen betreffen die Nacht, insofern sie zum Tag als
dessen Erginzung gehort. Dies trifft nach Finks Einsicht auch auf Hei-
deggers Begriffspaar von A0 und &-A0gia zu und ebenso auf das
Verhiltnis von Himmel und Erde. Das Unzuldngliche jedes sprach-
lichen Zugangs lasst sich nicht dadurch beheben, Namen wie »Erde«
und »Nacht« von ihrer ontischen Bedeutung frei zu machen, um sie
dann spekulativ und kosmologisch gebrauchen zu kénnen. Die hier
gemeinte Unzulidnglichkeit der Sprache zeigt sich auch nicht daran,
dass sie sich auf Seiendes bezieht, wo sie Sein und Welt meint (und
damit die Gefangenschaft in der 0Ea befestigt); sondern sie zeigt sich
daran, dass sie als Sprache der Lichtung den Vorzug gibt. Der Aoyog
erdffnet die Bahnen des Verstehens, und damit folgt die Sprache der
VoL, dem Aufgang ins Helle des Himmels.

Nun weif$ Fink natiirlich genauso wie Heidegger, dass der grie-
chisch gedachte Aufgang vom Untergang nicht getrennt werden kann.
Heidegger hat mehrmals das Fragment 123 von Heraklit einer ein-
dringlichen Interpretation unterzogen, und auch bei Fink fehlen nicht
Hinweise auf dieses Fragment.? Es lautet: gioig »oUmteo0an (uhel.

2 Vgl. bes. GA 55, 109-127; GA 7, 277-279. Fink 1985b, 179f.

201

https://dol.org/10.5771/8782485860021-184 - am 16.01.2026, 08:43:05. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- =


https://doi.org/10.5771/9783495860021-184
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Helmuth Vetter

Anspruchslos iibersetzt: »Das Aufgehen liebt es, sich zu verbergen.«
Das dem griechischen Substantiv @oig entsprechende lateinische na-
tura leitet sich von nasci, »geboren werden, her; daher kann natura
auch die »Gebirpforte am Muttertier, den Ort, wo die Geburt ge-
schieht«, meinen.?* Das griechische oL setzt sich aus dem Stamm
*@u und der Endung -o1g zusammen, die »eine Aktion bezeichnet«.
Wihrend das griechische Wort quoig somit stirker die Dynamik des
Geschehens zum Ausdruck bringt, bezeichnet das aus dem Lateini-
schen stammende Wort »Natur« eher etwas Festes und Statisches. Die
Grundbedeutung von *@u ist »wachsen lassen, hervortreiben«, medial
»wachsen« (wie die Blétter aus einem Baum oder die Horner bei einem
Tier herauskommen). ®Vo1g meint das Ganze der Natur in threm Auf-
gehen und Hervorkommen an das Licht des Himmels. Der so verstan-
denen @uoig stellt Heraklit die Medialform »pumteofou gegentiiber,
»sich verbergen«. Das Aktiv xQUmtewv bedeutet nicht nur »verbergen,
verhiillen«, sondern auch »bestatten«; xQustelv notd x0Ovog meint:
»in die Erde hinunter (ver)bergen«. Nennt die gUolg den Aufgang in
die Helligkeit des Himmels, so das x@Umtewv den Unter- und Riickgang
ins Dunkel der Erde.? Das Verbum ¢uheiv schlieSlich driickt mit seiner
Grundbedeutung »lieben« die Innigkeit der Beziehung zwischen Auf-
gang und Untergang aus. Die @UoLg entlisst die Lebewesen ans Licht
und »liebt« es gleichermafSen, sie wieder in die Verborgenheit, aus der
sie stammen, zuriickzunehmen. Die Einheit dieses Vorgangs ldsst He-
raklit mehrmals anklingen, wohl am prignantesten im Fragment 60:
000¢ dvew ®dTm pio xoi outy. »Weg aufwirts — abwirts: einer und
derselbe.«

In dieses Umfeld von Licht und Dunkel gehort auch das Seminar
iiber Heraklit, das Heidegger und Fink im WS 1966/1967 gemeinsam
gehalten haben. Fiir den vorliegenden Zusammenhang sind vor allem
die Stunden XTI und XII von Bedeutung, weil aus ihnen der Unterschied
zwischen Heidegger und Fink besonders deutlich hervorgeht, auch
wenn jener eine gewisse Anndherung an diesen zumindest andeu-
tungsweise erkennen ldsst. Ausgang sei das Fragment 26: dvOowmog
&v e0PEOVIL PAog drrteTon EavTdL drtooPeobeig dpelg, Laiv 6 dmte-

2 Belege zum Folgenden bei Schadewaldt 1978, 201 ff.
% Dieser Bezug zum Tod hat sich auch im Fremdwort »Krypta« erhalten, womit seit
dem frithen Christentum eine Grabkammer gemeint ist.

202

https://dol.org/10.5771/8782485860021-184 - am 16.01.2026, 08:43:05. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- =


https://doi.org/10.5771/9783495860021-184
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die nichtliche Seite der Welt

T 1eBvedTog edWV, Eyonyopms drmtetor eVdovtoc.2 Bei Diels-
Kranz lautet die Ubersetzung: »Der Mensch riihrt (ziindet sich) in der
Nacht ein Licht an, wann sein Augenlicht erloschen. Lebend riihrt er an
den Toten im Schlaf; im Wachen riihrt er an den Schlafenden.« Hera-
klit spielt hier wohl mit dem Doppelsinn von dmteafau »sich anhaften,
berithren« und dmrtewy, »anziinden«,” was auch die Ubersetzung
»rithrt (zlindet sich)« wiederzugeben versucht. Fiir Heidegger wie fiir
Fink liegt in diesem Verbum die Mitte des Fragments. In diesem ist von
einem mehrfachen Anziinden, Riithren und Beriihren die Rede. In der
Nacht ziindet sich der Mensch ein Licht an, weil er nichts mehr sieht;
als Schlafender riihrt er an die Toten, im Wachzustand ist er den Schla-
fenden nahe. Das erste Riithren (Anziinden) interpretiert Fink als
molelv, Hervorbringen: Der Mensch ist »derjenige, der iiber die moin-
ol des Feuerziindens verfiigt« (GA 15, 224). In diesem »Anriihren an
die Lichtmacht« liegt seine Sonderstellung unter allem Lebendigen,
d.h. im »Innestehen [...] in der urspriinglichen Lichtung« (GA 15,
232). Indem er aber das Licht hervorbringt, kommt eine Helle ins Dun-
kel, das ihn umgeben hat, und er ist nun beiden, dem Licht wie dem
Dunkel zugewandt.

Heidegger sistiert in diesem Zusammenhang mehrmals auf den
Begriff der Offenheit. Er »mochte, daf3 das Fragment 26 und vor allem
das Guttetan in die Dimension des offenstindigen Bezugs kommt«, und
sagt: »Das Dunkel ist, wenn in ihm ein Licht angeziindet wird, in ge-
wisser Weise auch eine Offenheit. Dieses dunkle Offene ist nur mog-
lich in der Lichtung im Sinne des Da.« (GA 15, 211) Fink bestreitet dies
gar nicht, beharrt aber doch auf seiner eigenen Auffassung und hebt
jenen Doppelbezug hervor, aufgrund dessen der Mensch sich »zugleich
zum Offenen und zum bergenden Dunkel verhilt« (ebd.). Doch gerade
die Eigentiimlichkeit der Beziehung zum Dunkel, zur Nacht und zur
61 scheint Fink (freilich nicht nur hier) ganz besonders herauszufor-
dern — wenn auch eher als Vorhaben, das es noch einzulsen gilt: »Man
miifte ein Wort finden, um den Bezug des Menschen nicht nur zum
Offenen, sondern auch zur Nacht, die das Offene umsteht, sprachlich
fassen zu konnen.« (Ebd. [Hervorhebungen von mir]) Dieser Forde-

% Die in Diels-Kranz vorgenommenen Konjekturen sind hier schon beriicksichtigt und
werden nicht weiter erdrtert.

77 Wieweit die unterschiedlichen Bedeutungen etymologisch auf verschiedenen Wur-
zeln basieren, kann hier aufSer Acht bleiben.

203

https://dol.org/10.5771/8782485860021-184 - am 16.01.2026, 08:43:05. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- =


https://doi.org/10.5771/9783495860021-184
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Helmuth Vetter

rung entspricht auch Heideggers Einsicht: »Das Riihren an die Licht-
macht ist ein Ziinden. Dagegen hat das Riihren an die Nacht einen
anderen Charakter.« (GA 15, 225)

Das Verhiltnis zur Lichtung beruht auf jenem Verstehen, das Hei-
degger in Sein und Zeit entfaltet hat, auch wenn seit der so genannten
Kehre die Bedeutung der Geworfenheit des Verstehens (die freilich
schon im ersten Hauptwerk in ihren Grundziigen vorgezeichnet ist)
immer deutlicher wird. Fink meint selbst, vielleicht lasse sich das ei-
gentiimliche Wissen, das sich aus dem Bezug zur Nacht ergibt, »vom
Problem der Geworfenheit her charakterisieren« (GA 15, 240), gibt
aber — wenn ich nicht irre — sein eigenes Problem mit diesem Hinweis
(beinahe eine captatio benevolentiae) fast aus der Hand. Denn der Be-
griff, den er zur Charakteristik seines eigenen Vorhabens einfiihrt und
der Heidegger augenscheinlich fremd ist, ist die »ontische Nihe«; diese
lésst sich aber nicht so sehr von der Geworfenheit her begreifen als
primir von der Leiblichkeit her und vor allem von der » Verwandtschaft
des Menschen mit der Natur« (GA 15, 236) — und beide, Leiblichkeit
und Natur, sind nicht mehr in erster Linie vom Menschen und dessen
weltbildender Transzendenz her angemessen zu denken.?® In diese
Richtung diirfte auch Finks Frage gehen, »ob das Tierische des Men-
schen tiberhaupt verstanden werden kann, wenn wir es vom Tier her
sehen, oder ob es nicht eine eigene Weise ist, wie der Mensch sich zum
dunklen Grunde verhilt« (GA 15, 237).

Was Fink mit der ontischen Nihe meint, versucht Heidegger — aus
seiner Sicht wohl mit gutem Grund — als »herabgesetzte Offenheit,
also ein ontologisches Moment im Menschen« (GA 15, 236) zu deuten.
Fink bestitigt diese Auffassung aber nur insofern, als ein Rest von
Gelichtetsein zugestanden werden muss, um tiberhaupt noch verstehen
und sprechen zu konnen. Doch eine Anniherung an dieses Verstehen
selbst (an ein »dunkle[s] Verstehen«! [GA 15, 235]) kann nicht im Aus-
gang von der Lichtung erfolgen, und wenn Heidegger von einer »Art
von Offenheit« spricht, fiigt Fink sogleich ergdnzend hinzu: »aber eine
ddmmerhafte, dunkle, herabgesetzte, die keine Geschichte der Begriffe
hinter sich hat, zu der wir vielleicht erst kommen miissen« (GA 15,
236).

% Dass Leiblichkeit und Natur eng mit der Geworfenheit zusammenhingen, kann nicht
bestritten werden. Der Unterschied zwischen Heidegger und Fink liegt darin, dass dieser
die nichtmenschliche Seite des Leibes und der Natur bedenkt.

204

https://dol.org/10.5771/8782485860021-184 - am 16.01.2026, 08:43:05. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- =


https://doi.org/10.5771/9783495860021-184
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die nichtliche Seite der Welt

Fink hat hier — offenbar von Grund auf anders als Heidegger —
eine Aufgabe formuliert, deren Einlésung zumindest teilweise wohl
noch bevorsteht. Es gibt bei Fink einige viel versprechende Ansitze:
seine Analysen zur Erfahrung des Fremdtodes und des Sterbens;?
wichtige Einzelbemerkungen zu den Grenzphdnomenen von Schlaf
(der »Selbstverlorenheit im Schlaf« [Fink 1971, 63]) und Traum (sie
spielen auch im Seminar {iber Heraklit eine nicht unwesentliche Rolle);
Hinweise auf die »Trunkenheit des heiligen Wahnsinns, der Mania«
(Fink 1979, 342);% und insbesondere seine Gedanken zu der dem Tod
benachbarten »Ekstase der Liebe« (ebd. 346). Bei all dem dringt sich
jedoch stets auch die Frage auf, welche Sprache denn all diesen eigen-
artigen Phanomenen angemessen wire — wohl nicht nur ein dem Licht
zugewendeter AOyog, vielleicht ein Sprechen, das in die »Lebensfelder
der Co-Existenz« (Fink 1979, 431) einzubinden wire und die dunklen
Seiten des Lebens zum Tonen brichte. Ob nicht gerade auch unter
diesem Aspekt Jahrzehnte nach Finks Tod das Gesprich mit ihm iiber-
aus fruchtbar sein kénnte?

Literatur

Barbari¢, D. (2003): »Wende zur Erde im Denken Eugen Finks«, in: H. Vetter
(Hg.): Lebenswelten. Ludwig Landgrebe, Eugen Fink, Jan Patocka (Reihe der
Osterreichischen Gesellschaft fiir Phiinomenologie, Bd. 9), Frankfurt/M., 89—
101.

Fink, E. (1957): Zur ontologischen Friihgeschichte von Raum — Zeit — Bewegung,
Den Haag. — (1958): Sein, Wahrheit, Welt. Vor-Fragen zum Problem des Phi-
nomen-Begriffs, Den Haag.

— (1960): Nietzsches Philosophie, Stuttgart.

- (1969): Metaphysik und Tod, Stuttgart u.a.

— (1971): Epiloge zur Dichtung, Frankfurt/M.

— (1974): Traktat iiber die Gewalt des Menschen, Frankfurt/M.

- (1976): Néihe und Distanz. Phidnomenologische Vortrige und Aufsiitze, hg. v.
E-A. Schwarz, Freiburg/Miinchen.

2 Im Zusammenhang mit der Vorlesung Grundprobleme des menschlichen Daseins
und hier wie dort kritisch gegen Heidegger scheint Finks Forderung gerichtet zu sein:
»Vielleicht miifite man auch Phianomene wie das Sterben einmal ontologisch behan-
deln.« (GA 15, 239)

30 Vgl. dazu Kerckhoven 2003; die hier untersuchten Texte von Hans Lipps lassen gera-
de angesichts der unterschiedlichen Ansitze manches bei Fink selbst deutlicher in Er-
scheinung treten.

205

https://dol.org/10.5771/8782485860021-184 - am 16.01.2026, 08:43:05. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- =


https://doi.org/10.5771/9783495860021-184
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Helmuth Vetter

- (1977): Sein und Mensch. Vom Wesen der ontologischen Erfahrung, hg.v.
E. Schiitz u. E-A. Schwarz, Freiburg/Miinchen.

- (1979): Grundphinomene des menschlichen Daseins, hg. v. E. Schiitz u. F-A.
Schwarz, Freiburg/Miinchen.

— (1985a): Einleitung in die Philosophie, hg. v. F.-A. Schwarz, Wiirzburg.

— (1985b): Grundfragen der antiken Philosophie, hg. v. F.-A. Schwarz, Wiirzburg.

— (1987): Existenz und Coexistenz, hg. v. E-A. Schwarz, Wiirzburg.

- (1990): Welt und Endlichkeit, hg. v. F.-A. Schwarz, Wiirzburg.

Heidegger, M.: Gesamtausgabe [GA], Frankfurt/M. 1976 ff.

GA 2: Sein und Zeit, 1977.

GA 5: Holzwege, 1977.

GA 6.1: Nietzsche. Erster Band, 1996.

GA 15: Seminare, 1986.

GA 16: Reden und andere Zeugnisse eines Lebensweges, 2000.

GA 29/30: Die Grundbegriffe der Metaphysik. Welt — Endlichkeit — Einsambkeit,
1983.

GA 49: Die Metaphysik des deutschen Idealismus. Zur erneuten Auslegung Schel-
lings, 1991.

GA 54: Parmenides, 1982.

GA 55: Heraklit. 1. Der Anfang des abendlidndischen Denkens. 2. Logik. Heraklits
Lehre vom Logos, 1979.

- (1990): »Colloquium iiber Dialektik (Eugen Fink, Max Miiller, Karl-Heinz Volk-
mann-Schluck, Marly Biemel, Walter Biemel, Henri Birault). Muggenbrunn
am 15. September 1952. Anhang: Letzte, nicht vorgetragene Vorlesung (XII)
aus dem SS 1952, in: Hegel-Studien 25 (1990) 9-40.

Helting, H. (1997): »&An0gw0-Etymologien vor Heidegger im Vergleich mit eini-
gen Phasen der dM0eia-Auslegung bei Heidegger«, in: Heidegger Studies 13,
93-107.

van Kerckhoven, G. (2003): »Zauber der Welt. Zur urspriinglichen Erfahrung bei
Hans Lipps und Eugen Finkg, in: H. Vetter (Hg.): Lebenswelten. Ludwig Land-
grebe, Eugen Fink, Jan Patocka, Frankfurt/M., 55-75.

Luther, W. (1960): »Wahrheit, Licht und Erkenntnis in der griechischen Philoso-
phie bis Demokrit. Ein Beitrag zur Erforschung des Zusammenhangs von Spra-
che und Denken, in: Archiv fiir Begriffsgeschichte 10, 2-240.

Picht, G. (1996): Die Fundamente der griechischen Ontologie, Stuttgart.

Reinhardt, K. (1916): Parmenides und die Geschichte der griechischen Philoso-
phie, Bonn.

Rilke, R. M. (1996): Werke. Kommentierte Ausgabe in vier Banden, Bd. 2: Gedich-
te 1910 bis 1926, Frankfurt am Main/Leipzig.

Schadewaldt, W. (1978): Die Anfiinge der Philosophie bei den Griechen. Tiibinger
Vorlesungen, Bd. 1, Frankfurt/M.

Sepp, H. R. (2006): »Totalhorizont — Zeitspielraum. Uberginge in Husserls und
Finks Bestimmung von Welt, in: A. Béhmer (Hg.): Eugen Fink. Sozialphilo-
sophie, Anthropologie, Kosmologie, Padagogik, Methodik (Orbis Phaenomeno-
logicus Perspektiven N.E, Bd. 12). Wiirzburg, 154-172.

Vetter, H. (2005): »Perspektiven der Co-Existenz im Denken Eugen Finks. Beob-

206

https://dol.org/10.5771/8782485860021-184 - am 16.01.2026, 08:43:05. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- =


https://doi.org/10.5771/9783495860021-184
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die nichtliche Seite der Welt

achtungen zu Finks >Traktat iiber die Gewalt des Menschen«, in: A. Hilt u.
C. Nielsen (Hg.): Bildung im technischen Zeitalter. Sein, Mensch und Welt nach
Eugen Fink, Freiburg/Miinchen, 363-390.

Zeller, E. (1963): Die Philosophie der Griechen in ihrer geschichtlichen Entwick-
lung, Bd. I, Hildesheim [Nachdruck].

Parmenides und Aristoteles werden in der iiblichen Weise nach Diels-Kranz bzw. nach
der Akademieausgabe von Bekker zitiert.

207

https://dol.org/10.5771/8782485860021-184 - am 16.01.2026, 08:43:05. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- =


https://doi.org/10.5771/9783495860021-184
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

	1. Die philosophische Ausgangssituation
	2. Die Abgründigkeit des Todes
	3. Lethe
	Literatur

