
UweWesel 
Zur Entstehung von Recht in frühen 
Gesellschaften 

Irgendwann ist Recht el1lstanden. Die Neandertaler jedenfalls hatten es noch nicht 
entdeckt. Es gibt kein diluviales Recht der Eiszeit. Und in Rom, bei der Abfassung 
des Zwö]ftafelgesetzes, am Beginn der Republik, existierte es schon auf der Srufe der 
Kodifikation. In der Zwischenzeit muß geschehen sein, worüber Juristen bisher 
kaum nachgedacht haben. Für Savigny war Recht das Ergebnis des stillen Wirkens 
eines Weltgeistes. Henry Maine meinte. es sei aus der Religion entstanden. Der 
religiöse Ursprung ist eine sehr alte Behauprung, mit der schon große Kodilikatio­
nen der Antike sich schmückten. Allgemein lebt man heute im beruhigenden 
Gefühl, mit dem Recht sei es schon immer so gewesen, und was wir vor uns haben 
nur das selbstversündliche Ereignis seiner ewigen Wiederkehr. Die histOrische 
Frage der Entstehung wird nicht gestellt. 

Was ist Recht? 

Die Rechtsgeschichte konnte einer ernsthaften Beantwonung dieser Frage bisher 
immer ausweichen, weil sie sich nur in Bereichen bewegte, in denen man die 
Existenz von Recht voraussetzen durfte. Anders die Ethnologie. Sie bewegt sich 
auch in anderen. Seit Jahrzehnten wird hier über die Abgrenzung '.Ion law und 
custom, von Recht und Gewohnheit, diskutiert. Se!bsrverscändlich gibt es in allen 
(rühen Gesellschaften Regeln für das Zusammenleben der Menschen, auch bei den 
Jägern . Aber ist jede Regel Recht, wie manche annehmen? Oder muß man unter­
scheiden, je nachdem ob es Gerichte gibt? Die meisten stellen es auf die Möglichkeit 
physischer Sanktionen ab. einige nehmen an, Recht sei erst dann vorhanden, wenn 
beides gegeben ist, Gerichte und die Möglichkeit physischer Sanktionen . Heu[e ist 
man sich jedenfalls darüber einig, daß es sehr viele GeseUschaften gib[, die ohne 
Recht, nur mit Gewohnheiten leben. Aber die Abgrenzung im einze.lnen, meinen 
die Ethnologen, sei eines der schwierigsten Probleme ihrer Arbeit. Es gäbe keines, 
auf dessen K1äruDg sie so viel Mühe verwendet hätten. Ihre Schwierigkeiten werden 
verstärkt durch Mißverständnisse über Rechtstheorien der Jurisren. Die juristischen 
Theorien zur Abgrenzung zwischen Recht und Gewohnheit sind nämlich entwic­
kelt für GeseUscha1ten, in denen es selbsrversündlich immer auch Recht gibt. 
Juristen können sich nicht vorstellen, daß Gesellschaften ohne Recht existieren. Es 
geht bei ihnen nur um Abgrenzungen eines internen Nebeneinanders. Die Ethnolo­
gen suchen nach einer Abgrenzung zwischen Rechtsgesellschaften und Gewohn­
heitsgesellschaften. 
Der Einwand liegt nahe, das Ganze sei doch nur ein Streit um Worte . Warum soll 
man nicht einfach jede geseUschahliche Nonn als Recht bezeichnen? Nun, die 
Ethnologen haben einen anderen Blick als wir, einen besseren . Besonders die 

https://doi.org/10.5771/0023-4834-1979-3-233 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 03:28:46. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0023-4834-1979-3-233


2)4 englische Schule, aber auch die amerikanische. interessiert sich in erster Linie dafür, 
wie diese Gesellschaften funktionieren. Gewohnheitsgesellschaften funktionieren 
anders als RechtSgesellschaften, nämlich selbsnätig, selbstregulierend. Rechtsgesell­
schaften werden gesteuert. Rege! ist nicht gleich Rege!. Es kommt auch darauf an, 
wie sie lunktioniert, wie sie gehandhabt wird, wie sie entSteht, sich verändert, 
welchen Inhalt sie bat. Es ist die Frage des Funktionierens verschiedener Regeln in 
verschiedenen GeseUschaften. Im übrigen wird sich zeigen, bei der Beschreibung 
der Gesellschaft der Aschanci in Wesufrika, daß sie selbst diese Umerscheidung 
machen. Sie sind eine typische übergangsgesellschaft, eine Rechcsgesellschaft mit 
Resten einer Gewohnheitsgesellschaft. Sie sprechen nicht abstrakt von .. Regeln«, 
sondern von diesem, das abgeleitet ist von fje, das Haus. Das ist die Ordnung der 
Gewohnheiten . Und sie sprechen von oman akyiewadie, das ist die Herrschaft des 
Rechts. 
Die Ethnologen haben bei der Abgrenzung den Fehler gemacht, sich an die 
formalen Rechtstheorien der Juristen 2U halten. Es sind formale Rechmheorien, die 
im Grunde auch nur für die bürgerliche Gesellschaft passen. Man muß standessen 
versuchen, die Begriffe aus der Struktur und der Entwicklung dieser GeseUschaften 
abzuleiten und auszufüllen. Den richtigen Weg dorthin hat Stan/ey Diamond 
gewiesen. Das Ergebnis, das hier vorweggenommen wird, weil der entwickelee 
Begriff den verwickelten Weg besser erkennen läßt, ist das folgende. 
Frühe Gesellschaften sind egalitär, in einem sehr bewußten Sinn. lrgendwann, in 
regelwidriger Störung ihrer egalitären Ordnung, entsteht Ungleichheit aus dieser 
Gleichheit, entsteht Herrschaft. mit einer neuen Ordnung, die die alte grundlegend 
verändert und zerstört. Die freiheitliche. egalitäre .. demokratische« Hahung früher 
Gesellschaften ist oft beschrieben worden, von Morgan für d.ie nordamerikanischen 
Indianer mit ihrer »Freiheit, Gleichheit und Brüderlichkeit« als Grundprinzipien 
der Gens, bis zu Clastres, der die südamerikanischen Indianer als entschiedene 
Staacsfeinde bezeichnet hat. als Feinde von $caatlichkeit. Die Lele, Ackerbauern im 
westlichen Kongo. sagen von sich seJbst, sie seien sehr neidisch und duldeten keine 
Ungleichheit. Evans-Pritchard spricht vom egalitären BewußtSein der Nuer, einem 
Hirtenvolk im südlichen Sudan, das lief demokr"atisch isr: They serue about like 
Lords of the eauh. Die Mbuti-Jäger des Regenwaldes am Ururi im nördlichen 
Kongo machen sich lustig über die angrenzenden Dorfbewohner, die selbstver­
ständlich davon ausgehen. bei ihnen gäbe es in jeder Horde einen Anführer. Jede 
Tendenz. zu charismatischem Führenum verfällt bei ihnen der Lächerlichkeit. Die 
Mechanismen zur Verhillderung der Entstehung von Ungleichheit und Herrschaft 
sind stark. Trotzdem gibt es ab und zu Durchbrüche, wird der Weg frei zur 
Kephalität, zur Veränderung der gesamten Strukrur. Frühe Ackerbaugesellschaften 
sind segmentär organisiert, bestehen aus einem Nebeneinander autonomer Ver­
wandtschafcsgruppen, die gemeinsam, Segment an Segment, die Gesellschaft bilden, 
ohne Häuptlinge oder Könige. Das läßt sich in der Geschichte und in der 
Ethnologie beobachten . Die Egalität ihrer Ordnung beruht auch auf dem gleichbe­
rechtigten Nebenein.ander dieser Gruppen. Gesellschaften mit Zentralinstanzen, 
Häuptlingsgese!lschaften, frühe Königreiche, Protostaaten, sind in der Geschichte 
wie in der Ethnologie die nächste Srufe. Man nennt sie kephale, vom griechischen 
kephalos, der Kopl. Ihre EntStehung ist nicht nur ein Problem für Ethnologen, es ist 
auch eines im BewußtSein der frühen Gesellschaften. Wie wird Entstehung von 
Herrschaft verhindert? Wie entsteht sie trotzdem? Wie entsteht Kephalität aus 
Akephalität, Ungleichheit aus Gleichheit, Herrschaft aus Freiheit? Hier nämlich 
kommen wir auch auf den Begriff des Rechts. Recht entsteht mit Herrschaft im 
übergang von segmentären zu kephalen Gesellschaften. Gewohnheit und Recht 

https://doi.org/10.5771/0023-4834-1979-3-233 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 03:28:46. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0023-4834-1979-3-233


sind nicht, wie Henry Maine meinte, kontinuierliche Formen von im übrigen 
inhaltsgleichen Regeln, also in einer Reihe zu sehen als Entwicklung von custom 
über cuswmary law zu law. Sie sind Gegensätze. Sie haben nicht nur verschiedene 
Geltungskrafc, sondern auch verschiedene Grundlagen, Beclingungen und verschie­
dene Inhalte. Recht ist nicht die kontinuierliche Weiterentwicklung von Gewohn­
heiten der alten Ordnung, sondern ihre Zerstörung, die verbunden ist mit dem 
allmählichen Entstehen einer neuen. Auf dem Weg von der Gewohnheitsgesellschah 
zur Rechtsgesellschah gibt es Zwischenbereiche, die man als jural bezeichnen kann, 
wie Meyer Forees es tut. Rechr ist nicht nur ein qualitatives, es ist auch ein 
quantitatives Element menschlicher Existenz. Es entsteht, breiter sich aus, überla­
gert, absorbiert und zerstört schließlich die alte Ordnung der Gewohnheiten, erlaßt 
ständig neue Bereiche geseUschaftlicher Ordnung und kann im Extremfall das ganze 
Leben der Menschen besümmen, wie in der bürgerlichen Gesellschaft, die total 
verrechdicht worden ist. Custom dagegen, Gewohnheit, die alte egalitäre Ordnung, 
isr statisch, eher friedlich , selbstregulierend, konsensual auf Einigung gerichtet, 
nicht nur auf die Einigung zweier Parteien, sondern auf den kollektiven Konsens 
aller, Gemeinschaftlichkeit. Die Einigung wird, wenn es Konflikte gibt, durch das 
Gespräch erreicht, das solange geführt wird, bis aUe überzeugt sind. Auch hier gibt 
es Gewalt, physische Gewalt . Aber sie ist individuell, ungeordnet, wild und wird 
von innen heraus durch die Ordnung des Gesprächs und gemeinschafdichen 
Konsenses überwunden . Es ist die Ordnung der Jäger und der segmentären Gesell­
schaften, sich selbst regulierende Anarchie. Recht dagegen ist die überlagerung, 
Absorption und Zerstörung von Gewohnheit durch zentrale Herrschaft, die es 
zunehmend und bewußt als Instrumentarium von außen einsetzt, ist steuerbar, 
verfügbar und verbunden mit physischer Sanktion, also apparative Gewalt, während 
Gewohnheit das ·kollektive Gespräch war. Gleichzeitig ist das Recht individualisie­
rend, weil herrschaftliche Gewalt sich zuerst gegen einzelne richtet. Seine Verfüg­
barkeir bedeutet, daß es stärker auf Veränderung, auf Geschichte zielt. Die Ge­
schichte der Entstehung von Recht ist also auch die Entstehung von Herrscbaft als 
zwangsausübender Macht. Sie ist clie Geschichte der Kephalität, der Enrstehung von 
Ungleichheit und der Zerstörung einer egalitären und freiheitlichen Ordnung. 

Mitgliedschaft und Fluktuation in jiigergeselJschajten 

Von den zwei MiUionen Jahren ihrer Existenz haben die Menschen nur etwa 10000 

Jahre nicht als Jäger gelebt. Ein halbes Prozent der Zeit. Es war die erste überfluß­
geseUschaft, first affluenc sociecy, wie Marsh.all Sahlins sie genannt hat. Die Men­
schen arbeiten zwei bis vier Stunden täglich. Viel Müßiggang gibt es, viel Schlaf, 
auch am Tage. Zeitweise auch Hunger, aber nicht so viel wie heute. Sie sind sehr 
fröhlich, produzieren und konsumieren für den Tag, haben keine Vorstellung von 
Zeit und planen niche für die Zukunft wie Ackerbauem. Die Abhängigkeit vom 
JagdgJück ist nicht so groß, wie man gewöhnlich meine, denn Fleisch macht nur 
10-40% ihrer Diät aus. Der Rest i.st pflanzliche Nahrung, sind Beeren, Wurzeln, 
Blätter, Lianen, Nüsse. Sie leben in Horden von zwanzig bis fünfzig Personen. Es 
gibt keine feste Verwandtschaftsstruktur wie bei frühen Ackerbauem . Die Fluktua­
tiOn zwischen den Horden ist sehr groß. Die Horde ist aufgebaur auf Mitgliedschaft, 
nicht auf Verwandtschaft. Mitgliedschaft bedeutet einfach akzeptierte Zugehörig­
keit, möglicherweise seit der Gebun, aber auch durch Zugang von außen. Das 
koUektive Unternehmen der Jagd endet täglich mit der Veneilung des Produkts 
unter clie Produzenten. Es wird gleich konsumiert, nicht konservien oder akkumu-

235 

https://doi.org/10.5771/0023-4834-1979-3-233 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 03:28:46. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0023-4834-1979-3-233


23 6 liert. Weil cine Akkumulation nicht stattfindet, können sic sich das labile Gleichge­
wicht ihrer Horde mit der jederzeit möglichen Lösung des Weggangs einzelner bei 
schwereren Konfl.ikten leisten. denn der Weggang bringt weder Teilungs- noch 
Produkrionsprobleme. Die Fluktuation ist die Existenzgrundlage der Horde in 
einem doppelten Sinn. Sie sorgt durch Zugang oder Weggang für die ökologisch 
richtige Größe der Horde und dient gleichzeitig als äußerstes Mittel der Konflikclö­
sung zur Erhaltung des gesdlschaft.lichen Gleichgewichts. 
Es gibt eine Arbeitsteilung der Geschlechter. Die Frauen sammeln, die Männer 
jagen: die erste große Arbeitstcilung, nicht die in Ackerbau und Viehzucht, wie 
Engels noch meinte. Sie führt über das hohe Sozialprestige des Jägers zu einem 
leichten geseUschaltlichen übergewicht des Mannes über die Frau. Die Gründe für 
die sexuelle Arbeitsteilung in Jägergesellschafteo sind noch nicht geklärt, also ob sie 
gesellschaftlicher oder biologischer Natur sind. Jedenfalls fühn sie im aI.lgemeinen 
nicht zu einer starken Benachteiligung der Frauen, auch insofern sind Jäger egalitär. 
Die Arbeit spielt bei ihnen keine so große Rolle wie später im Ackerbau . Deshalb 
hat ihre Teilung auch noch keine größeren Folgen. Ihre Egalität beruht im übrigen 
auch auf dem Mangel an Habe, die eine USt wäre auf ihren Wanderungen von 
e.inem Lager 2-um anderen, das sie etwa alle zwei bis drei Wochen wechseln. Jäger 
begnügen sich mit einem Minimum an Gerätschaiten. Konflikte darüber gibt es 
kaum. Sie kennen kein Eigenrum. 
Mangel an strukturellem Druck kennzeichnet auch die Familie. Eine Frau und ein 
Mann ziehen ein/ach zusammen, ohne Hochzeitsriten, leben in einer Hücre. Das ist 
aI.les. Ebenso leicht geht man wieder auseinander. Im Laufe der Zeit wird die 
Verbindung fester. besonders wenn Kinder da sind. Die Erzeugung von Kindern ist 
niche gesellschalt.licher Zweck der Verbindung, weil die Horde ihre Lebensfähigkeit 
auch durch Zugang von außen aufrechterhalten kann. Also ist es eine sehr freie 
Verbindung von Frau und Mann, auf die noch kein gesellschaftlicher Druck 
ausgeübt wird. Dementsprechend gibt es keinen Ahnenkult, keine Religion, nur 
pantheistische Vorstellungen, regelmäßig vom Wald bestimmt, und einfachen Gei­
sterglauben, der keine gesellschaftliche Kraft darstellt wie Zauberei und Hexerei bei 
(rühen Ackerbauern. Auch Jagdzauber spielt keine große RoHe. Tote werden 
unauffällig begraben, häufig einfach die Hütte über ihnen abgerissen und das Lager 
verlassen. 
Das Kollektiv der Horde bestimmt sich selbst. Entscheidungen über die Jagd, 
Abbruch des Lagers und den Ort des nächsten werden gemeinschalclich getroHen. 
Einzelne haben größere Autorität, besonders die erfolgreichen Jäger, aber sie 
müssen sich zurückhalten, sind immer, wenn sie es nicht tun, in Gefahr der 
Lächerlichkeit, und können jederzeit überstimmt werden. In einigen Jägergesell­
schalten gibt es Anführer der Horden, in anderen nicht. Guayaki und Eskimo z. B. 
kennen Sprecber, aber sie befinden sich auch in Sondersiruationen, in einer feindli­
chen Umwelt oder ökologisch extremen Umgebung. Die Mbuti, die eher typisch 
sind für histOrisch frühe Jäger, haben keine. Aber auch bei den Guayaki erhielt 
Clascres auf die Frage, was der Anführer der Gruppe zu tun habe, die Antwort : »Er 
tut überhaupt nichts, er ist derjenige der gewöhnlich spricht. « Ebenso bei den 
Eskimo. Der Sprecher ihrer Siedlung wird nicht ausdruckJich gewählt, nur mehr 
oder weniger stillschweigend anerkannt und kann auch jederzeit wieder aus der 
Siedlung herausgedrängt werden, wenn er sich nicht gruppenkonfonn verhält. Er ist 
nur der, »dem alle zuhören«. Das entspricht dem, was Clastres alJgemein als 
Kennzeichen südamerikanischer Indianer beschrieben hat. der absoluten Negacion 
von Macht. Die Gruppe behält ihre eigene Souveränität. Jäger sind anarchisch, 
herrschaitsfrei. 

https://doi.org/10.5771/0023-4834-1979-3-233 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 03:28:46. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0023-4834-1979-3-233


Der anarchische Charakter der Horde findet sich wieder in den Mechanismen der 
Konflikdösung. Auch bei Jägern gibt es Konflikte, die das Gleichgewicht der 
Gruppe gefährden und bei uns die Frage des Rechts stellen würden. Meistens geht es 
um die Jagd, um die Faulheil einzelner z. B., die zum Mißerfolg führt, der Folgen 
für alle hat. wenD das Produkt geteilt wird. Oder es geht um Lärm, auch von 
Kindern. der das Wild vertreibt, um die Verteilung der Beute, für die es feste Regeln 
gibt, die verletzt werden können. Alle Streitigkeiten werden beigelegt in gemeinsa­
mer Diskussion, kleine in kleinem Kreise. größere mit der ganzen Horde. Die 
Älteren schlichten. und zwar Männer ebenso wie Frauen. Man redet so lange, bis 
eine Einigung erreicht ist. Nur selten gibt es dabei eine feste Entscheidung. Norfalls 
verläßt einer die Gruppe und wechselt zu einer anderen Horde, manchmal auch 
mehrere. Die Fluktuation hat die Funktion der Aulrechterhaltung des sozialen 
Gleichgewichts. etwa bei Streitigkeiten aus Eifersucht. Sanktionen gibt es kaum. 
schon gar keine festen Regeln. AUenfalls gibt es einmal einen erregten Ausbruch 
einiger Mitglieder der Gruppt gegen einen anderen . Turnbull beschreibt. wie bei 
den Mbuti einem Jäger, der sein Neu bei der Treibjagd vor dem Halbkreis der 
Gruppe aufgestellt hatte, die Hütte niedergerissen wurde. 
Das ist die Ordnung der Jäger, aufgebaut auf der Mitgliedschaft in der Horde. Die 
Gesellschaft ist bewußt egaJirär. Das Kollektiv der Horde bestimmt sich selbst. Das 
soziale Gleichgewicht erhält sich selbstregulierend im Konsens aller. Konflikte 
werden gelÖSt im gemeinschaftlichen Gespräch oder durch Fluktuation, die auch die 
ökonomisch richtige Größe der Gruppe regulierr. Es gibt keine Herrschaft und kein 
Recht. Die Gesellschaft ist anarchisch und friedlich. So hat man bis zum Ende der 
Altsteinzeit gelebt. 

Selbstregulierende Ordnung in segmentären Gesellschaften 

Mit der Jungsteinzeit gebt man allmählich zur Seßhaftigkeit über, um das 9. 
Jahrtausend v. ehr., in Nordafrika, Mesopotamien, Nordsyrien, Südanacolien, vom 
food gathering zum food producing. Gordon Childe hat es als die neolithische 
Revolution bezeichnet. Das Ende der letzten Eiszeit bedeutete, mit dem Rückgang 
der Vereisung im Norden. eine starke Austrocknung dieser südlichen Gebiete. in 
denen die Jagd damit schwierig wurde. Es entsteht zuerst eine gemischte Landwirt­
schaft. Ackerbau mit Kleinviehzucht. kombiniert mit Jagd. Die Landwirtschaft 
bringe die Möglichkeit für die Konservierung der Produkte und Akkumulation von 
Surplus. Es ist ei[le Hauswirtschaf[ mit Töpferei und Weberei . Die Grundlagen 
werden geschaffen für die erstaunliche Entwicklung der Produktivkräfte in den 
Hochkulturen Ägyp(ens und Mesopotamiens. Die Zunahme der Bevölkerung ist 
sehr groß. Alles deutet darauf hin. daß die Gesellschaft von Anfang an segmentär 
organisiert war. Eindrucksvoll deutlich wird dies in der Struktur der um 1960 von 
dem englischen Archäologen James Mellaart ausgegrabenen Siedlung Catal Hüyük 
aus dem frühen sechsten Jahrtausend in Südanatolien: Jeweils mehrere Wohnhäuser 
liegen um eine gemeinsame Kultstätte für die gemeinsamen Ahnen. Im äußersten 
Osten Mesopotamiens ist es in Keilschrihtexten nachgewiesen, ebenso wie noch für 
das letzte Jahrtausend vor Christus bei den Lykiem im Westen Anatoliens. 
Diese segmemären Gesellschaften sind im Gegensatz zu Jägern stärker strukturiert 
und klar gegliedert. Die Gliederung wird bergestellt über die Ordnung der Ver­
wandtschaft. Während Jägergesellschaften nur die lockere Bindung der Horde 
kennen. entsteht mit der Seßhaftigkeit das feste System der Verwandtschaft. entsteht 
Verwandtschaft als gesellschaftliche Realität. Das war die große Entdeckung Mor-

2JJ 

https://doi.org/10.5771/0023-4834-1979-3-233 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 03:28:46. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0023-4834-1979-3-233


gans bei den Irokesen. die Identität von Verwandtschaftssystem und politischer 
Ordnung, die in einem Nebeneinander besteht von agnatischen Verwandtschafts­
gruppen, die als selbständige und in sich geschlossene Segmente der Gesellschaft 
gemeinsam einen Stanun bilden, dessen gesellschaftlicher Zusammenhalt hergestellt 
wird durch die Exogamie der Segmente und die Endogamie des Stammes, also durch 
die Regel. daß man nur außerhalb der agnatischen Verwandtschaitsgruppe, aber 
innerhalb des St,;lmmes heiraten darf. Jm Gegensatz zom ungegliederten kognati­
sehen Verwandtschaftssysrem, der BlurverwandtschaIt, die auch unserer Vorstel­
lung entspricht. zählt im agna(i~chen nur die Verwandtschaft über die Mutter 
- Matrilinearirät - oder die über den Vater - PatriJinearität. Ein Kind im kognati­
schen System ist zweilinig verwandt mit der Familie der Mutter und des Vaters, im 
agnatischen System einlinig. entweder nur mit der Familie der Mutter oder der des 
Vaters. Durch diese einlinige Gliederung entstehen feste Verwandtschaftsgruppen. 
Deszendenzgruppen, die man als gens, lineages. k..in group oder clan bezeichnec. 
Innerhalb dieser Gruppen darf man nicht heiraten, und zur Verstärkung des 
Exogamiegebots gibt es regelmäßig das Inzesttabu. 
Die lineages sind verhältnismäßig groß, zählen fünf bis acht Generationen zurück 
und haben in der Regel einen Stammsitz in einem Dorf, das ihnen »gehört«. Ihr 
Nebeneinander in frühen Gesellschaften, die Abwesenheit einer staadichen Zenrral­
instanz, der dadurch gewährleistete Raum für Freiheit, das war die Entdeckung 
Henry Morgans. die dann ausgebaut worden ist von der englischen social anthropo­
logy, von Radcliffe-Brown und seinen Schülern. 
Man kennt heute hunderte solcher Gesellschaften, überall in der außereuropäischen 
Welt, in Amerika, Afrika, in Asien und in der Südsee. Sie sind von der social 
anrhropology als akephale abgegrenzt worden gegenüber kephalen Häuptlingsge­
seilschaften und frühen Königreichen. Es gibt übergangsgesellschafte.n mit KephaLi­
tät und starker segmentären Grundstruktur, wie z. B. die der Aschami in Ghana. 
Die historisch frühen sind immer die akephalen, segmentären. Sie sollen hier 
beschrieben werden am Beispiel der Nuer, Tallensi und Lele. Die Nuer sind ein 
patrilineares Hirtenvolk im südlichen Sudan, die Ta1Jensi leben als patrilineare 
Ackerbauern im südlichen Obervolta an der Grenze zu Ghana, und die Lele sind 
malrilineare Ackerbauern am Kasai, einem südlichen Nebenfluß des Kongo. Sie sind 
erforscht worden von Evans-Pritchard. Fones und, wletzt die Lele, von Mary 
Douglas . Es sind GeseUschaIten ohne Staat, ohne Zemralinstal1Z, ohne Herrschaft. 
Ihr Gleichgewicht erhält sich durch das selbständige Nebeneinander ihrer Segmente, 
der [ineages. Diese Segmente sind in ständiger Veränderung, sie wachsen, teilen sich. 
neue Segmente emstehen, aber sie seelIen sich doch auch wieder dar in einer 
Stabililät, die jedenfalls, zunehmend mit der Konsistenz der Produktionsmittel, 
immer sehr viel größer ist als die der Horden in Jägergesellschaften. Am geringsten 
ist sie in HackbaugesellschaIten mit Jagd (Lele), am größten in Getreidebau- und 
Hirtengesellschaften (TalJensi. Nuer). Je stärker in ihnen Stabilität und Seßhaftigkeit 
sich ausbilden, desto größer werden auch die Autorität der Älceren, ihre Kompeten­
zen und desto intensiver wird der Ahnenkult. Die lineage ist keine Gebietseinheit. 
ebensowenig wie das Dorf. Sie isc personell, dynamisch und segmemär. Nicht das 
land gibt den Zugang zu den Produktionsmitteln, sondern die lineage, die nicht ein 
territoriales, sondern soziales Gebilde ist. Produkcionseinheit und Konsumpciofls­
einheit ist der Hof. die -nudear lineage", auf der in der Regel ein Mann mit seiner 
Frau lebt. mit seinen Eltern häufig, und mit seinen Brüdern und Kindern. Innerhalb 
der lineage und des Dorfes sind alle gleich. Es gibt Älteste, Sprecher, den Dorfälte­
sten und ejnen Sprecher bej den Lele, einen dominjerenden Mann in jedem Dorf, der 
von den Engländern als "buH« bezeichnet wird, und die Leopardenfell-Priester bei 

https://doi.org/10.5771/0023-4834-1979-3-233 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 03:28:46. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0023-4834-1979-3-233


den Nuer, einen Jineage-Ältesten und einen Erdpriester bei den Tallensi . Sie haben 
Autorität, einen gewissen Einfluß. aber keine Macht und sind abhängig vom 
Konsens der Gemeinschaft. Die Leopardeniell-Priester der Nuer zum Beispiel sind 
in ihrer wichtigsten Funktion, der Beilegung von Bludehden. auf eine unverbind­
liche Vermictlerrolle beschränkt. angewiesen auf ihr persönliches Geschick und den 
Willen der beteiligten lineages zur friedlichen Beilegung. 
Eigentum verstehen sie weitgehend in den Begriffen von Verwandtschaft. Es ist 
Kollekciveigenrum . Für Veräußerungen braucht man die Zustimmung der anderen . 
Wenn das Land knapp ist, wie bei den Tallensi, die sehr dicht siedeln. dann gibt es 
auch Eigentum daran. weniger bei den Lele und Nuer. Ve.räußerungen gibt es nicht, 
nur die Vererbung. Bei den TaJlensi unterscheidet man allgemein zwischen Erbgut 
und Individualgut . Individualgut ist das. was jemand bei Lebzeiten selbst erworben 
hat. Bei seinem Tode verwandelt sich auch dieses Individualgut in Erbgut . Die 
Teilung von Erbgut ist selten. Beim Tode des Nuer-Vaters wird die Herde nicht 
geteilt. Die Brüder übernehmen sie mit gleichen Recheen . Rinder haben bei ihnen 
außer ihrem ökonomischen Zweck auch noch im wesentlichen die Funktion als 
Brautpreis . Das ist das wichtigste Eigencumsproblem in frühen Gesellschaften. Es 
geht um die Frauen und ihr für die Weite.rexistenz der Dörfer unabdingliches 
Produkt. die Kinder. Also sind Brautpreiszahlungen besonders hoch und intensiv in 
patrillnearell Gesellschaften . Daß es dabei letztlich um die Kinder geht, zeigt die 
Regel, daß der Brautpreis bei der Familie der Frau bleibt, auch nachdem sie ihren 
Mann verlassen hat. wenn nur ihre Kinder bei seiner Familie bleiben. Bel den Nuer, 
einem patrilinearen Hirtenvolk. ist der Brautpreis hoch . Er beträgt etwa vierzig 
Rinder. Dieses System der Brautpreiszahlungen ist ein für den Zusammenhalt der 
Gesellschaft außerordentlich wichtiges Instrument. das zum Beispiel auch bedeutet, 
daß eill junger Mann eine Frau nur im Konsens und Zusammenhalt seiner Familie 
finden kann. Es dient außerdem als Mittel zum Abbau ökonomischer Unterschiede, 
denn sobald eine Herde wieder die entsprechende Größe erreicht hat. wird sie für 
den nichsten Anwärter der Familie als Brautpreis eingesetzt, so daß sich die 
ökonomischen Unterschiede der Familie reduzieren auf Unterschiede in der Zahl 
der Frauen, auch von einzelnen Männern, denn regelmäßig führt dieses System der 
Brautpreise auch dazu, daß man sich damit mehrere Frauen kauft, wenn man es sich 
ökonomisch leisten kann, häufig z. B. bei den TaUensi, weniger häufig bei den Nuer. 
am wenigsten bei den Lele. Bei den matrilinearen Lele hat sich dafür ein erstaunli­
ches System der sukzessiven Polygynie der alten Männer entwickelt. die ihre 
Enkelinnen heiraten oder über sie gegen Brautpreiszahlungen in Fonn von raffia 
- Palmen-Tüchern verfügen, so daß die jüngeren unter einem Mangel an Frauen 
leiden müssen. über den sie sich durch die vorläufige Anschaffung einer gemeinsa­
men Frau für eine Gruppe von mehreren gleichaltrigen Männern hinweghelfen. 
Wie auch immer man das Brautpreissystem im Hinblick auf die Situation der Frau 
beurteilen mag, jedenfalls verhindert es die Entstehung von ökonomischen Klassen­
unrerschieden, die die Solidarität der lineage durchbrechen würden. Es gibt allenfalls 
Unterschiede in der Zahl der Frauen, die die Solidarität der Männer aber nicht 
entscheidend beeinträchtigt. 
Die Verbindung von Mann und Frau in der Familie ist stärker als in Jägergesell­
schalten. Das hat seinen äußeren Grund im Brautpreissystem, durch das mindestens 
die FraueIl gehalten werden, bei den Männern zu bleiben. bis Kinder geboren sind. 
weil sonst sie ihre Familie zwingen würden, den Brautpreis zurückzuzahlen. Nach 
der Gebun der Kinder ist der emotionale Druck zu bleiben, eben der Kinder wegen. 
ebeniaUs z.iernlich groß. Dahinter steht jede.nfalls der gesellschaftliche Zwang für die 
Frauen, Kinder zu produzieren. die die ökonomische Weiterexistenz. der seßhaften 

2)9 

https://doi.org/10.5771/0023-4834-1979-3-233 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 03:28:46. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0023-4834-1979-3-233


Gruppe garantieren, denn anders als bei den Jägern ist hier die Regulierung der 
Größe der Gruppe über Fluktuation sehr viel weniger möglich. der Druck auf die 
Familie sehr viel stärker. Trotzdem gibt es Trennungen. Meistens verlassen die 
Frauen die Männer, denn sie sind es, die unterdrückt werden . Die Männer haben das 
nicht nötig, sie können emotionale Probleme auch häufig durch den Erwerb neuer 
Frauen lösen. 
Selbstverständlich gibt es soziale Nonnen bei ihnen, gibt es Regeln für die Zugehö­
rigkeit zur lineage, für die Zahlung und Verteilung der Brautpreise, die Exogamie, 
Sexualtabus, für die Zahlung von Blutgeld bei Tötungen oder die Verfolgung von 
Zauberei. Die meisten Konflikte entStehen aus Streitigkeiten um Frauen oder über 
die Zahlung von Brautpreisschulden . Es gibt keine Eigenrumsdeükte und Vertrags­
verletzungen, denn sie kennen kaum Privateigentum und jedenfalls keine Verträge 
in unserem Sinn. Welche Qualität aber hat ihre Ordnung? Ist sie schon eine 
rechtliche? Oder sind es Gewohnheiten? Ist es Jaw oder custem? Zunächst: Es gibt 
keine Gerichte. Es gibt auch keine Zentralinstanz, die die Rechtsprechung in die 
Hand nehmen könnte. Es gibt nur die Segmente der Gesellschaften, die lineages und 
Dörfer mit ihren Sprechern und Ältesten. DementSprechend werden auch die 
Konflikte gelöst, nämlich durch Verhandlungen innerhalb der lineage oder, wenn 
der Streit darüber hinaus geht, zwischen den lineages, meistens durch ihre Sprecher 
oder Ältesten. Im übrigen gibt es das Prinzip der strukturalen Relativität der 
Anspruche. Verletzungen in sehr großer Nähe der Beteiligten bleiben folgenlos. 
z. B. Tötungen innerhalb der FamiJie. Das ist, sagt man bei den Tallensi, wie wenn 
eine Kuh ihr Kalb urtrampelt . Verlerwngen bei sehr großer räumlicher Entfernung 
bleiben es in der Regel auch. Je näher die beteüigten lineages zueinander stehen, um 
so größer ist die Aussicht auf Erfolg von Verhandlungen. Bei großer Entfernung 
bleibt alienfalls die Selbsthilfe. die aber um so gefährlicher wird, je weiter man sich 
von seinem Dorf endernt, auch innerhalb desselben Stammes . Es gibt Unterschiede 
im einzelnen. Bei den Lele ist die Mobilität der lndividuen noch ziemlich groß, fast 
wie bei Jägern. Die Fluktuation ist also bei ihnen ebenfalls ein häufiger Mechanis­
mus der Konflikdösung. Bei den Nuer gibt es den Leopardenfellpriester als Schlich­
lungsinStanz für Tötungen, die natÜrlich auch dort nicht als Verbrech.en gegen die 
Gesellschaft angesehen werden, sondern als Verletzungen der einen lineage durch 
ein Mitglied der anderen. Bei den Tallensi gibt es auch bei Tötungen keine 
Ausgleichszahlungen, kein Blutgeld. StaU dessen die Blutrache zwischen den linea­
ges oder kriegerische Auseinandersetzungen. Andere Srreitigkeiten, wenn sie erheb­
lich sind, werden geschlichtet durch Verhandlungen mit den Sprechern der lineages. 
Das läßt sich allgemein für segmentäre Gesellschaften sagen: Konflikte werden nicht 
durch gerichtliche EntScheidung gelöSt, sondern durch Schlichtung, Selbsthilfe oder 
durch kriegerische Auseinandersetzung. 
Ohne Zweifel steht hinter alldem schon die Vorstellung von Gleichheit und 
Gegenseitigkeit, die auch bei uns im Recht existiert. Man denke nur an die 
Brautpreiszahlungen oder die Leistung von Blurgeld . AJlerdings ist es nicht eine 
Gleichheit der Individuen, sondern die der lineages. Es gibt auch die VorsteUung 
von Ansprüchen der einen gegen die andere, wobei man aUerdings beronen muß, 
daß unsere Vorstellung des Anspruchs (§ 194 BGB) von Bernhard Windscheid 
bewußt als nichtstaadiches, rein gesellschaftliches Institut geschaffen worden ist, das 
unabhängig vom Prozeß gesehen werden soU, unabhängig von der Existenz des 
Staates, im Gegensatz zum bisherigen aktionenrechdichen System des römischen 
Rechts. Und se1bstvemändlich gibt es in diesen Gesellschaften auch die Vorstellung 
von ricbtigem und falschem Verhalten, am deurlichsten bei den Nuer mit ihrem 
Begriff cuong. Jemand bat cuong, wenn er im Recbt ist. Auch Anteile am Brautpreis 

https://doi.org/10.5771/0023-4834-1979-3-233 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 03:28:46. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0023-4834-1979-3-233


oder bei der Verteilung von Opferfleisch werden als cuong bezeichnet: "Das rechte 
Hinterbein ist das cuong des Vaterbruders.« Cuong bedeutet »richtig«, z. B. das 
Haus stehe richtig, nämlich aufrecht, oder: »sein Herd möge aufrecht stehen". es 
möge ihm gut gehen. Der Gegensatz ist duer: falsch, Fehler, und zwar der bewußte. 
Der ungewollte Fehler, die Fahrlässigkeit, ist gwac, besonders bei Tötungen. Das 
BegriHspaar cuong-duer ist stark verbunden mit reügiösen Vorstellungen. GOtt ist 
immer im Recht, cuong, und unterstützt den, der ihm gegenüber und gegenüber 
anderen Menschen cuong hat, und er straft den;erugen, der bewußte Fehler begeht, 
duer. Man erinnert sich an Henry Maine und die Entstehung von Recht aus der 
Religion. Im übrigen gibt es ja auch religiöse Implikar.ionen bei Törungen: Man muß 
opfern, mit dem Leopardenfellpriester, denn der Geist des Getöteten ist gefährlich. 
Es ist allerdings kein Vergehen gegen GOtt oder gegen die Gemeinschaft. Aber was 
ist nun cuong? Zunächst etwas Objektives und Subjektives . Das erinnert stark an 
unsere Vorstellung von objektivem und subjektivem Reche. Aber zunächst muß 
man darauf hinweisen, daß es als subjektives der Anspruch ist. Aber was ist es als 
objektives? Recht oder Gewohnheit? 
Zur Beantwonung dieser Frage mache ich einen Umweg und beginne mit dem 
Vertrag. Ist die Vereinbarung über den Brautpre.is nicht doch ein Vertrag in unserem 
Sinn? Nun, zunächst jedenfalls rucht zwischen Individuen, sondern zwischen 
tineages. Aber soweit man von lineage-Eigentum sprechen kann, soweit kann man 
hier auch von Iineage-Vertrag sprechen . Er hat dieselbe Qualität übrigens wie 
Vereinbarungen über Blutgeld. die ein Vertrag sind im wahren und ursprünglichen 
Sinn des Wortes, nämlich im Sinne von sich vertragen, so wie das römische paClum 
abgeleitet ist von pacisci, pax, der Frieden. Es bedeutet ursprünglich den Friedens­
venrag zweier aUtonomer Gruppen und ist sehr ähnlich dem heuügen völkerrechtli­
chen Vertrag zwischen zwei souveränen Völkern. Ähnlich wie Völker heute, 
existieren lineages in segmentären Gesellschaften nebeneinander. Ähnlich können 
sie Vereinbarungen treffen. Aber ist das Recht? Auch dem Völkerrecht ist seine 
Qualität als Recht immer wieder bestritten worden, weil es keine übersraarliche 
Zwangsgewalt gibt. Max Weber hat ihm die Rechtsqualität abgesprochen. Auch in 
unserer heutigen Rechtstheorie wird diese Meinung noch vertreten. Wir können 
also vorläufig sagen: Die Brautpreisvereinbarung ist ein Vertrag zweier autonomer 
Gruppen, der keine Rechtsqualität hat. Schon insofern ist sie schlecht zu vergleichen 
mit dem heutigen Vem-ag. 
Es kommt noch etwas anderes hinzu. Ihre Funktion ist eine ganz andere. Für einen 
Mann in segmentären Gesellschaften werden Ven:räge höchstens zweimal geschlos­
sen, eirunal wenn er heiratet, einmal wenn er getötet worden ist. In unserer 
GeseUschaft, die eine Verrragsgesellschaft ist, werden Venräge mehrmals täglich 
geschlossen, von jedem von uns. Im J ahresdurchschnin schließt jeder von uns mehr 
als tausend Verträge ab, das macht im Leben eines jeden von uns mindestens 50000, 

meistens noch sehr viel mehr. Was ist der Unterschied zwischen 1 und 50 ooo? Es ist 
nicht nur die numerische Differenz, sondern eine andere Qualität. In frühen 
Gesellschaften ergeben sich ProdukrioD. Konsumpc.ion, Reproduktion und das 
gesamte tägliche Leben aus dem StatUS des Menschen in der GeseUschaft, aus seiner 
Mitgliedschaft in der Horde oder lineage. Bei uns ist es die totale Fre.isetzung von 
allen gemeinschaftlichen Bindungen, die cotale Mobilität und das heißt auch Verfüg­
barkeit, die juristisch konstruiert wird über die Rechtssubjektivität, das Privateigen­
tum und den Vertrag. Bei uns hat der Vertrag im wesentlichen die Funktion der 
ökonomischen Organisation der Gesellscbaft . In frühen Gesellschaften haben Ver­
einbarungen über Brautpreis und Blurgeld allein die Funktion einer gleichmäßigen 
Verteilung heiratsfähiger Frauen und arbeitsfähiger Männer zwischen den Dörfern, 

https://doi.org/10.5771/0023-4834-1979-3-233 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 03:28:46. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0023-4834-1979-3-233


die im übrigen ohne Verträge produzieren und konsumieren. Insofern hat Henry 
Maine recht, der in seinem Anciem Law I &61 geschrieben hat: »W e may say that tbe 
movement of the progressive societies has hitherco been a movement from StatuS to 

Contrac[.~ So wie die Brautpreisvereinbarung zu unserem Vertrag, verhälc sich auch 
das cuong der Nuer zu unserem Recht. Es ist die sich selbst regulierende Ordnung 
früher Gesellschaften. die aufrechterhalten wird durch das Gespräch. durch Selbst­
hilfe oder freiwillige Schlichtung, norlalls durch individuelle Gewalt. Cuong regelt 
das selbständige Nebeneinander autonomer Segmence in einer Gesellschaft ohne 
Zencralinstanz. Es existiere ohne Herrschaft und wird verwirklicht ohne Herrschaft. 
ohne Gerichte. Es ist custom, Gewohnheit, nicht Recht. 

Matriarchat und Matrilinearität 

Das Matriarchat ist die Entdeckung Johann Jakob Bachofens. Ausgehend von einer 
Bemerkung Herodots über die Lykier, bei denen die Kinder den Namen der Mutter 
erhalten und nicht des Vaters, in genialer Interpretation der griechischen Mythen 
und auf der Grundlage weiterer Nachrichten aus der Antike nahm er an, die 
Vorherrschaft der Frauen über die Männer, die Gynaikokratie, sei eine allgemeine 
Kulturstufe der Menschheit, die bei allen Völkern dem Patriarchat vorangehe, das 
den endgültigen Sieg darstelle des männlich Geistigen über das weiblich Stoffliche. 
Seine Entdeckung schien eindrucksvoll bestätigt, als Morgan einige Jahre später in 
seiner ",Ancient Sociery« die Matrilinearität der Irokesen beschrieb und sie wie 
Bachofen darauf zurückführte. daß am Anfang der Entwicklung der Familie die 
Gruppenehe gestanden habe, die Verbindung mehrerer Frauen mit mehreren Män­
nern. so daß immer nur die Abstammung des Kindes von der Mutter sicher sein 
konnte. Morgan folgte ihm auch in der Annahme. daß die Namensgebung nach der 
Mutter auf eine enrsprechend beherrschende geseUschaftliche Stellung der Frauen 
schließen lasse, so wie die Namensgebung über den Vater verbunden isc mit der 
Herrschaft der Männer über die Frauen, folgte ihm allerdings nur zögernd. weil dies 
eigentlich seiner Grundauffassung widersprach, die Gemi!gesellschalt sei [rei, gleich 
und brüderlich gewesen. Schließlich übernahm Engels das ganze in seinem .Ur­
sprung~. 

Die Meinung ist heute nicht mehr haltbar. Der Schluß von der Matrilinearität auf ein 
Matriarchat ist falsch. Man kennt heuce mehr als hundert matril.ineare Gesellschaf­
ten. überall in der außereuropäischen Welt finden sie sich. In der Regel sind in 
ihnen die Frauen von den Männern unterdrückt, mindestens stark benachteiligt. 
Vielweiberei ist allgemein auch in matrilinearen Gesellschaften verbreitet, »Ämter« 
werden nur von Männern besetzt. Von einem überwiegenden Einfluß der Frauen 
kann keine Rede sein. allenfalls in einigen wenigen FäUen. die man nicht verallge­
meinern kann. AUerdings sind die Forschungen nicht ganz unzweifelhaft. weil 
meistens nur männliche Ethnologen mit Männern dieser Gesellschaften gesprochen 
und häufig sich auch für das Frauenproblem nicht interessiere haben. 
Wie kommt es zu Matrilinearitiit und Patrilinearität? Es gibt noch keine sichere 
Erklärung. Bachofens Lösung, sie mit der jeweiligen Vorherrschaft von Frauen oder 
Männern gleichzusetzen, ist falsch. Wahrscheinlich hängt die Entstehung der linea­
ge-Systeme mit der Entstehung der Seßhaftigkeit zusammen. Die Dörfer sind zu 
klein, um die Geburt ausreichender Nachkommen zu garantieren. Immer wieder 
trifft man auf das exisrentielle Interesse. möglichst viele Kinder zu haben. die das 
überleben der Produktionseinheit und die Versorgung der Alten garantieren. Oft 
gibt es nicht genug heiratsfähige Frauen. Man muß zwischen den Dörfern heiraten. 

https://doi.org/10.5771/0023-4834-1979-3-233 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 03:28:46. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0023-4834-1979-3-233


Damit entsteht dte Frage, welches Dorf die Kinder bekommt. Matrilinearität (: das 
Dorf der Frau) oder Patrilinearität ( ; das des Mannes) sind zwei mögliche Lösungen 
dieses Problems, ohne daß die eine der beiden die ältere sein muß. Damit erhebt sich 
die Frage nach den Gründen, die zur einen oder anderen Lösung führen . Dazu gibt 
es amerikanische Untersuchungen, die auch noch nach Matrilokalität und Patriloka­
lität unterscheiden. Eines der vielen besonderen Probleme in matrilinearen Gesell­
schaften ist nämlich die Frage, wo die neue Familie sich niederläßt. Es gibt 
verschiedene Lösungen . Sie können im Dorf der Frau wohnen. das newt man 
Matrilokalität, oder in einem Dorf der lineage des Mannes. was hier - verkürzt - als 
Patrilokalirät bezeichnet wird. Kathleen Gough und David Aberle haben auf der 
Grundlage von damals 84 statistisch erfaßten Gesellschaften festgestellt, daß unter 
ihnen eine besonders große Häufigkeit von solchen mit Garten- oder Hackbau ohne 
Pflug besteht. im Gegensatz zu patrilinearen Gesellschaften, in denen die Häufigkeit 
des Getreidebaus sehr viel höher ist. Die Häufigkeit von Garten- oder Hackbau ist 
dabei besonders groß in matriünearen Gesellschaften mit Matrilokalität. Aus diesen 
Daten Leiten sie zwei histOrische Aussagen ab: Mauilineare GeseUschaften sind 
entStanden auf der Grundlage einfachen Gartenbaus ohne Pflug. Sie sind bei ihrer 
Entstehung matrilokal organisiert gewesen . Kathleen Gough führt beides zurück 
auf die Arbeitsteilung der Geschlechter. Beim Gartenbau ohne Pflug ist die Arbeits­
leistung der Frau stärker und wichtiger. Deshalb bleibt sie in ihrem Dorf. Diese 
Aussagen werden ergänze von Alice Schlegel . Auch sie arbeitet statistisch, auf der 
Grundlage von - sehr viel breiter gestreuten - Daten über 66 matriLineare Gesell­
schaften. Wichtigstes Ergebnis: Die Stellung der Frau ist verhältnismäßig stark, 
relativ autonom und gleichberechtigt mir dem Mann, teilweise sogar etwas stärker. 
bei Matrilokalität. Das ist die Regel, von der es Ausnahmen gibt. Die Stellung der 
Frau ist schwach bei Patrilokalität. 
Wenn man versucht, sich das im Wege einer histOrischen Entwicklung zu erklären, 
dann liegt es nahe, dabei an die Entstehung des Brautpreissystems zu denken. 
Deswegen seien die bisherigen Untersuchungen mit einer einfachen Beobachtung 
ergänzt. Von 43 matrilinearen Gesellschaften mir Marrilokalirär haben nur drei ein 
Brautpreissystem. Von 71 solcher Gesellschaften mit Patrilokalitär kennen 46 den 
Brautpreis und 7 erhebliche Arbeitsleistungen des Mannes an die Familie der Frau , 
also insgesamt 53 Brautpreisleisrungen, nur 18 nicht. Daraus läßt sich der Schluß 
z.iehen : Mit dem übergang zur Patrilokalität entsteht der Brautpreis, der die Frau 
zum Objekt macht und ihre Situation entScheidend verschlechtert. Wo die Grunde 
für diesen übergang liegen. das muß zunächst noch offen bleiben. 
Ein Matriarchat hat es also nie gegeben. auch matrisusche Gesellschaften nicht. Die 
Stellung der Frau war am besten in Jägergesellschaften und in matrilokalen matrili­
nearen Gesellschaften. Sie hat sich dann zunehmend verschlechtert, besonders in 
solchen mit Getreidebau . MatriLinearität und Patrilinearität sind Regelungen für die 
Verteilung der Kinder in seßhaften Hauswircschaften. Diese Verreilung richtete sich 
zunächst nach dem Ort des Hausstandes der neuen Familie. Dort. wo sie wohnten, 
dort bleiben auch die Kinder. Der Ort des Hausstandes ergab sich zunächst 
regelmäßig aus der Art der LandwirtSchaft und der Gewichrung des jeweiligen 
ArbeitSanteils der Geschlechter. Im günstigsten Fall, nämlich bei matrilokaler 
Matrilillearitäc., konnte dies aber nur eine starke GJeichsteUung der Frau mit dem 
Mann bedeuten. nicht ihr gesellschaftliches übergewicht. Eine entscheidende Ver­
schlechterung ihrer Situation bedeutete die EntStehung des Brautpreissyscems. 
Ursprünglich nur in patrilinearen Gesellschaften üblich. entstand es auch in matrili­
nearen beim übergang von der ursprünglichen Matrilokalität zur Patrilokalität. 
Durch diese Art der Zirkulation erhalten Brautpreis und Frauen einen eigenen 

24J 

https://doi.org/10.5771/0023-4834-1979-3-233 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 03:28:46. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0023-4834-1979-3-233


Sachwert. der sich schnell verselbständigt und durch Verfälschung der Zirkulation 
gehäuft werden kann, was regelmäßig nicht zur Häufung ökonomischer Macht 
fühn, sondern zur Häufung von Frauen im Besitz eines Mannes, die dann aber 
ebenfalls Macht bedeutet, die früheste Entstehung von quasi-institutionalisierter 
Macht in der menschJichen Geschichte. Die ökonomischen Gelahren konnten von 

den egalitären segmentären Gesellschaften noch weitgehend gemeistert werden, 
durch Zerstörung oder Neutralisierung von Heiratsgut, sofern es nicht sowieso 
gleich wieder in die Zirkulation gegeben wurde, und durch Redistribution in 
anderer Weise. durch freiwillige Verteilung oder Grabbeigaben. Die sexistischen 
Gefahren haben auch sie nicht gemeistert. So entstand Macht in der überlegenen 
Stellung des Mannes gegenüber der deklassierten Frau oder gegenüber einer erst 
recht deklassierten Vielzahl von Frauen und i.n der sozialen Kontrolle der Alten 
über diese Zirkulation der Reproduzentinnen. 

Die Entstehung von Herrschaft und die Anfänge des Staates 

Trotzdem. Auch segmentäre Gesellschaften sind, mindestens unter Männern, be­
wußt egalitär. Sie leben. wie Morgan es beschrieben und Clastres formuliert hat, als 
»Staatsfeinde«, mit vielen psychischen und materiellen Instrumentarien zurVerhin­
derung der EntStehung von organisierter Macht, von der Lächerlichkeit bis zur 
Redistribution. Sie leben freiheidich. egalitär, anarchisch. Wie aber entstehen nun 
aus segmentären Gesellschaften kephale, aus egalitären Gesellschaften unegalitäre? 
Wie entsteht organisierte Macht, Herrschah? Das ist eines der spannendsten Kapitel 
in der Geschichte der Menschen, und es hat auch schon viele Antworten gegeben auf 
diese Frage. Generationen von Philosophen, Historikern und Anthropologen haben 
sich mit ihr beschäftigt. Die vielen Antworten. die sie gegeben haben, bedeuten 
wohJ auch heute noch einen Teil der Lösung dieses Problems . Es gibt eben viele 
Möglichkeiten, keine einheitliche Antwort. Die erste stammt von Heraklit, die 
erstaunlichste von Ibn Chaldun. Für Herakl.it war der Krieg der Vater jeder 
Entwicklung. Ibn Chaldun aus Tunis hat in der zweiten Hälfte des t 4. JahrhundertS 
eine Einführung in die Geschichte geschrieben und vor sechshundert Jahren schon 
formuliert. was heute als eine der wenigen gesicherten ErkeilIltnisse der Ethnologie 
über die Entstehung von Herrschaft angesehen werden kann, daß nämlich der Staat 
entSteht aus der Unterwerfung friedlicher Ackerbauern durch kriegerische Hirten­
völker. Rousseau nahm an, es sei ein Vertrag gewesen zwischen friedlichen Men­
schen. Für Hobbes war der Staat die einzige Möglichkeit, von Anfang an den Krieg 
aller gegen alle zu verhindern, für Hege! das Ergebnis der Entwicklung einer 
objektiven Idee, uDd Morgan und Engels baben ihn, ähnlich v..;c Hobbes. erklärt aus 
der Notwendigkeit eines schützenden Daches für die GesamtgeseUschaft. deren 
einzelne Segmente durch das entsrehende Privateigentum der Männer zerschlagen 
wurden und deshaJb für die einzelnen den Schutz nicht mehr geben konnten, den sie 
bis dahin gegeben halten. So weit zur Geschichte dieses Problems. 
Die Morgan-Engdsche Theorie zur EntStehung des Staates enthält eine allgemeine 
Beobachtung, die auch heute noch ricbtig ist. Morgan und Engels nahmen an, die 
Entstehung des Privateigentums - der Männer am Vieh - hätte die lineage-Strukrur 
zerstört und zur EntStehung des Staates, von Kephalität. geführt. Das ist falsch, 
denn wir kennen viele kephaJe Gesellschaften ohne Privateigentum. Aber die 
Beschreibung des äußeren Vorgangs stimmt; es ist immer dasselbe: Kephalität 
entSeeltt durch Zerstörung der Segmente. Auf der unteren Ebene wird eine Vielzahl 
von Individuen freigesetzt und es entsteht über ihnen als einheicliches Dach eine 

https://doi.org/10.5771/0023-4834-1979-3-233 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 03:28:46. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0023-4834-1979-3-233


herrschaftliche Zentralinstanz, deren Ziel es immer sein muß, die Segmente völlig zu 
beseitigen und die Individuen zu individualisieren, zu atomisieren. Die Segmente 
werden zunächst zu mittleren Instanzen, die allmählich beseitigt werden. Was 
bleibt, ist der Staat und das Individuum. Das ist das äußere Bild, das immer das 
gleiche iSt, in der Geschichte und in der Entwicklung ethnologisch früher kephaler 
Gesellschaften, soweit man sie zurückverfolgen kann. Aber gerade hier ergibt sich 
und ebenso aus der Geschichte der Palast- und Tempelwirrschaft Ägyptens, Meso­
por.amiens und der minoischen und mykenischen Gesellschaft, daß das Privateigen­
rum durchaus nicht der MOlOr dieser Entwicklung gewesen ist. Hier hat es entweder 
gar kein Privateigentum gegeben oder in nur unerheblichem Umfang, der jedenfalls 
die gesellschaftliche Entwicklung nicht entscheidend beeinilußte. Deshalb hat Karl 
August Wirtfogel für diese Palast- und Tempelwirtschaften seine .hydraulische 
Theorie« aufgesteUr, nach der es die Notwendigkeit eines zentralen Bewässerungs­
systems gewesen sei, die den Staat hervorgebracht habe, weil er allein die Lenkungs­
und Leitungsaufgaben erfüllen konnte. So einleuchtend sie auf den ersten Bück zu 
sein scheint, sie erklärt letztlich gar nichts. Sicherlich sind es kephale Instanzen 
gewesen, die in vielen dieser Gesellschaüen die zentrale Bewässerung organisiert 
haben. Aber sie müssen nicht zu diesem Zweck geschaffen worden sein, sondem 
werden das in Angriff genommen haben, nachdem sie, aus Gründen, die wir erst 
noch angeben müssen, als kephale Instanzen entstanden waren. Ohne ErkJärungs­
wert ist es auch, wenn Gordon Childe, ebenfalls für diese Gesellschaften in 
Mesopor.amien und Ägypten, die »urbane Revolution« beschreibt, die die neolithi­
sche ablöst. Wesentliches Moment des Urbanismus sei die Entwicklung einer 
intensiven Nahrungsmittelproduktion gewesen, die nicht nur den Bedarf einer 
dichten Bevölkerung deckte, sondern auch noch einen überschuß ergab, ein »kon­
zentriertes soziales Surplus", zur Aufrechterhalrung der Herrschaft einer Elite­
Hierarchie und eines repressiven Staates . Auch das erklärt allenfalls die Möglichkeit 
der Existenz von Herrschaft, nicht die Ursachen ihrer Entstehung. Verlassen wir 
also die Archäologie und wenden uns den Ethnologen zu . 
Ihre sicherste Theorie ist die der Eroberung. die Theorie Ibn Chalduns. Kriegerische 
Hirtenvölker unterwerfen friedliche Ackerbauem. Es gibt viele Beispiele, die mei­
sten in Ostafrika. Immer sind es hamitische Viehzüchter gewesen, die Bantu-Acker­
bauern unterworfen haben. Das läßt sich rekonsrruieren aus der Schichtung dieser 
Gesellschaften, ihrer ethnographischen Sprachverteilung und aus ihren Legenden. 
Ein gutes Beispiel ist das Königreich Ankole in Uganda. Die Bahima überfallen die 
Bairu, unterwerfen sie, bleiben in deren Gebiet und leben zwar weiter von ihrem 
eigenen Vieh, erhalten aber auch Tributleistungen, Hirse, Bier und Arbeitskraft. 
Das verändert die ursprunglieh egalitäre Ordnung der Bahima.. Die ständige Unter­
werfung der Bairu fordert von ihnen verstärkte Zusammenarbeit und die Einrich­
tung einer obersten Führungsinstanz. Es entwickelt sich eine hierarchische Ord­
nung mir einem König an der Spitze, der zu seinem Schurz eine Truppe von 
mehreren hundert speziell ausgebildeten Kriegern an seiner Seite und gemeinsam 
mit den Häuprlingen die Rechtsprechung übernommen hat. Ähnlich, wenn auch 
sehr viel komplizierter, ist es bei den Nupe in Westafrika gewesen. Von den 
erobernden Fulani war der eine Teil, die fürten, sehr friedlich, der andere. die 
Ackerbauern, bestand aus fanatischen Moslems mit starker Tendenz zu aggressiven 
heiligen Kriegen . Außerdem gab es hier im westlieben Sudan schon starke europä­
ische Einflüsse. Man handelte mit Gold und Sklaven und haue europäische Waffen. 
Deswegen ist die Eroberungstheorie allein in diesem Fall nicht ausreichend, um die 
Entstehung dieses Schwanen Byzanz, wie Nadel es genannt hat, zu erklären. Aber 
die Eroberungstheorie hat auch allgemeine Schwächen, selbst im Fall des viel 

https://doi.org/10.5771/0023-4834-1979-3-233 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 03:28:46. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0023-4834-1979-3-233


günstigeren Beispiels von Ankole. Der Krieg allein muß nicht unbedingt die 
Ursache der Entstehung von Herrschaft sein. Wohl aber kann eine entstehende 
Herrschafrsinstanz den Krieg provozieren und damit ihren milicirischen Status 
verbessern. Daß Krieg in funktionierenden segmentären GeseUschalten durchaus 
nicht die Entstehung von Herrschaft zur Folge haben muß, zeigen die Nuc.r mit 
ihren ständigen Eroberungszügen gegen die Dinka. Ihre egalitäre Srrukrur blieb 
davon unberührt. 
Man umerscheidet im übrigen zwischen exogenen und endogenen Ursachen. Für 
die Bairu ist der Eroberungskrieg der Bahima ohne Zweifel eine exogene Ursache 
gewesen, die die Herrschaft von außen in ihre Gesellschaft hineingetragen hat, für 
die Bahima eher eine endogene, die in inneren Bedingungen ihrer eigenen GeseU­
schaft zu suchen ist. Solange man nicht konkrete Gründe benennen kann. hat die 
Unterscheidung ohnehin wenig Sinn. Das zeigt das Beispiel der Aschanti. das häufig 
für die endogene Theorie genannt wird. Sie waren, als sie am Ende des J 9. Jahrhun­
derts von den Engländern unterworfen wurden. eine militärische Konföderation 
von etwa zwanzig halbautonomen Stämmen, die unter einem gemeinsamen ,.Kö­
nig~ . dem Asante Hene in Kumasi, an der Goldküste lebten. Der Asante Hene hatte 
nicht nur den militärischen OberbefehJ, sondern auch zivile Herrschaftsfunktionen. 
z. B. die Rechtsprechung für Kapitaldelikte an sich gezogen. Die Konföderation 
unter Führung des Stammes von Kumasi war zustandegekommen im 18. Jahrhun­
dert, im Kampf gegen Nachbarscämme, von denen sie angegriffen und mit Tribul­
forderungen bedroht wurden. Anders als in den Königreichen Ankole oder Nupe 
gibt es bei ihnen keine soziale Schichtung von Eroberern und Eroberten. Ihre 
segmentäre Strukrur ist noch ziemlich stark, steht erwa im Gleichgewicht zur 
kephalen. Sicher kann man ausschließen, daß die Entstehung der Herrschaft bei 
ihnen endogene ökonomische Ursachen gehabe hat, gerichtet war auf ökonomische 
Vorteile oder Ausbeutung. Es war keine ökonomische, sondern wie man heute zu 
sagen pflegt, eine ~politische« Herrschaft. 
Diese "politische" Theorie der Emstehung von Herrschaft wird heute in der 
Ethnologie weitgehend vertreten, VOn Sigrisl und Clastres erwa, zuletzt von Service. 
Sie wird weitgehend richtig sein, soweit man ihre Aussage in dem Sinn versteht, daß 
in all diesen Fällen .. ökonomische« Ursachen auszuschließen sind. Im übrigen ist sie 
aber ähnlich nichtssagend wie die endogene Theorie vom "demographischen 
Druck«. Diese Theorie StÜtzt sich auf die Beobachtung, daß segmentäre GeseU­
schaften meistens kleiner sind als kephale. Mit dem Wachsrum der Bevölkerung 
entstehe die Notwendigkeit von Steuerungsmechanismen. gleichzeitig entstehe dann 
die Möglichkeit der Abschöpfung von Surplus. Auch diese Theorie ist letztlich nur 
eine Beschreibung. keine Erklärung. Zunächst zeige ein Blick auf die stark herr­
schaftlich organisierte Gesellschaft der Il 000 Trobriandcr im Vergleich mit den 
3°0000 Nuer und ihrer völlig intakten egalitären Ordnung, daß sie auch nur einen 
beschränkten Beschreibungswert hat. Und im übrigen muß man einwenden, daß 
K.ephalität mit ihren Steuerungsmöglichkeiten die ökonomische Struktur stark 
verbessern und eine verbesserte Okonomie auch zu demographischem Wachstum 
führen, daß. mit anderen Wonen, das Verhältnis von Ursache und Wirkung gerade 
umgekehrt sein kann. Wie man wohl allgemein sagen muß, daß Veränderungen der 
ökonomischen Verteilung nie die Ursache. sondern nur häufig die Folge der 
Entstehung von Herrschaft sind. Man kann eine begrenzte Zahl von Erscheinungen 
benennen, die oh oder regelmäßig mit der Entstehung von Herrschaft verbunden 
sind. endogene wie demographischer Druck und exogene wie Krieg, aber wir sehen 
noch nicht hinter diese Erscheinungen. Sicherlich gibt es nicht nur eine Ursache. 
Auch diejenige, die besonders in der klassischen marxistischen Literarur immer 

https://doi.org/10.5771/0023-4834-1979-3-233 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 03:28:46. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0023-4834-1979-3-233


wieder benannt worden ist. wird es wohl rucht sein. Die ökonomische Theorie läßt 
sich nirgendwo bestätigen. Für die Ethnologen scheint die Angelegenheit damit 
erledigt zu sein. daß sie die aufkommende Herrschaft als politische bezeichnen. 
womit man letztlich auf anthropologj~he. in der Natur des Menschen liegende 
Grunde zurückgreife. was wenig plausibel ist. weil gerade für Jägergesellschafren 
und segmentäre GeseUschaften das Gegenteil festgesteUt worden isc. Man muß also 
weitersuchen. Eine mögliche Ursache ist. soweir zu sehen. noch von niemandem in 
Betracht gezogen . Die sexistische. Besonders die Vertreter der social anthropology 
sind durch die segmentären Gesellschaften gegangen und haben das hohe Lied ihrer 
Egalität gesungen, sicherlich auch zu Recht. soweit sie die Situation der Männer 
beschrieben haben. Die Freiheit der Männer ist bei ihnen in der Tat sehr groß. Aber 
ebenso groß ist oft die Unfreiheit der Frauen. Bei ihnen hört die Egalität schnell auf. 
Man denke nur an die Frauen der Tallensi, an die Macht der alten Männer über die 
jungen Frauen bei den Lele. Mit zunehmender Unterdrückung der Frau beobachren 
wir ein zunehmend aggressives Verhalten der Männer zueinander. Die Gewalt 
nimmt zu. Wenn es auch kein ökonomisches Ziel für das Streben nach Machtposi­
tionen gibt, weil die egalitären Mechanismen insoweit funktionieren, so gibt es doch 
ein sexistisches. die Häufung des Besitzes an Frauen. Außerdem haben Macht und 
Herrschaft infizierende Eigenschaften. Wenn es in einer Gesellschaft erSt einmal 
instjtueionalisiene Macht gibt, breitet sie sich leicht in andere Bereiche aus. Und 
diese Herrschaft gibt es eben auch in den egalitären segmentären Gesellschafren in 
der Form der institulionalisierten Macht des Mannes über die Frau. Warum soUte 
sie sich von don nicht auch in den Bereich der Männer ausdehnen, in Macht von 
Männern über Männer. Konkurrenten sind sie insoweit immer gewesen. Als ökono­
mische Konkurrenten haben sie sich in frühen GeseUschaften nie verstanden. 
Herrschaft ist sicher nicht dadurch entstanden, daß eine Zirkulation von ökonomi­
schen Gütern verfälscht wurde. Aber wahrscheinlich ist sie in höherem Maße, als 
wir es heute ahnen, ausgebreitet worden durch die Verfälschung der in segmentären 
Gesellschaften von Meillassoux beschriebenen Zirkulation der Frauen. 

Das Recht. seine Entstehrmg. Flmktion und weitere Entwicklung 

Wer die Herrschaft hat. wird ein anderer. Der Kömg von Ankole mit seiner 
Leibgarde von einigen hundert Mann hat eine andere Stellung. eine andere Funktion 
als der Älteste eines Lele-Dorfes, der na'am der Tallensi oder der »buU« einer 
Nuer-Siedlung. Wenn er mir seinen Häuptlingen zu Gericht sitzl, sieht es nur 
äußerlich ähnlich aus wie bei einer Beratung in einem Dort der Lele. Tallensi oder 
Nuer. Sein Uneilsspruch ist eTWas anderes. nicht vergleichbar mit dem Versuch 
einer Schlichtung durch den Leopardenfe.Upriester, auch wenn es um die gleichen 
Konflikte geht. Nirgendwo wird das so gut deutlich wie bei den Aschanti. An ihrem 
Beispiel kann man verstehen, wie frühestes Recht entsteht und sich ausbreitet, und 
man kann daneben noch die alte Ordnung der Gewohnheiten sehen und wie sie 
langsam von ihm zurückgedrängt wird. 
Ihr Gebiet ist heute eine der acht Regionen der Republik Ghana. Sie betrieben im 
wesentlichen Ackerbau. Es gab viel Gold. das ihre weitere Entwicklung stark 
bestimmte. und viel Krieg. zum großen Tei) zur Sicherung ihres Fernhandels. der 
monopolistisch in der Hand ihrer Häuptlinge lag. Nach Norden exponierten sie die 
Kola-Nuß und von dort imponierten sie SkJaven. Ober die Küsre wurden Sklaven 
und Gold exportiert und europäische Waren importiert. Trotz des starken Zentra­
lismus mjt dem mächtigen König von Kumasi und seinem Goldenen Stuhl als 

https://doi.org/10.5771/0023-4834-1979-3-233 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 03:28:46. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0023-4834-1979-3-233


Symbol der Einheit aller Aschantistämme an der Spitze, waren sie noch korporativ 
von unten nach oben aufgebaut, letztlich eine Hauswirtschaft ohne Schrift und 
Geld . Die autonomen dezentralen Elemente waren sC2rk geblieben, die eill2elnen 
Stämme und die matrilinearen lineages. Die lineage, abusua, ist bei ihnen ziemlich 
groß. rechnet ihre Abstammung über sechs bis acht Generationen zurück. Das Amt 
ihres Ältesten ist. wie alle ",Stühle" der As<;hanti bis hinauf z.u dem des Asante Hene, 
teils erblich und teils auf Wahl gegründet. Erblich ist es insofern. als Voraussetzung 
für die Wahl die Zugehörigkeit zu einer engeren Gruppe innerhalb der größeren ist, 
deren Amt besetzt und von der gewählt werden soll. Die abusua aJs lineage zerfäUt 
wieder in kleinere Familieneinheiteo. Dorfgemeinschahen, die über drei bis vier 
Generationen zurückrechnen und fie (Haus) genannt werden. Das fie ist die 
eigentliche ökonomische Einheit. der auch das Land zugerechnet wird. das sie 
bebaut. Die lineage, ihr Sprecher und sein Rat und die zu ihr gehörenden Hausgrup­
pen sind die Grundlagen der GeseUschaft der Aschanti. Hier wird das Eigentum 3m 
land weitergegeben und über Streitigkeiten entschieden. Hier hat die alte Ordnung 
des efiesem ihren Platz und wird die Einigung mit anderen lineages herbeigeführt, 
wenn Konflikte nach außen entstehen. Auch Heiraten werden erst wirksam, wenn 
der abusua panin der Frau mit dem des Mannes sich geeinigt und festgestellt hat. daß 
Exogamievorsc.hrifren durch die beabsichtigte Verbindung nicht verletzt werden. 
Da die Gesellschaft von unten nach oben aufgebaut ist, können die Häuptlinge auch 
abgewählt werden, was häufig geschieht. Und es gibt das Prinzip der Autonomie der 
jeweils unteren Einheit. Der Asanre Helle kann nicht selbst in die Stämme hineinre­
gieren. sondern nur über ihre Häupdinge) die in seinem Rat sitzen, als seine 
Verbindungsleute zu diesen Einheiten der Union. Der Häuptling kann nichr direkt 
in die Untergruppe des Stammes einwirken. sondern nur über den birempong, der 
die DorfgruppeIl vertrirt. oder den abusua panin, den Sprecher der !ineage, die beide 
in seinem Rat mitwirken und die Verbindung herstellen von unten nach oben und 
umgekehrt. Ramay hane noch gemeint, in dieser pyramidenförmigen Gesellschaft 
die feudale Ordnung des alten England wiedererkeIU1en zu kÖTUlen. Aber dort 
beruhte der Feudalismus ja auf dem Obereigentum des Königs am ganzen Land, mit 
dem seine Herrschaft verbunden war. Die Gesellschaft war von oben nach unten 
organisiert. Die Aschanti bieten nur äußerlich das gleiche Bild. Ihre Ordnung 
grunder sich auf den Landbesirz der unteren Gruppen, der lineages, später des fie. 
Sie ist von untell nach oben aufgebaut, wie man aus den Wahlvorgängen leicht 
erkennen kann. 
Aus dem Gleichgewicht von Kephalität und segmentärer Ordnung ergibt sich ein 
seltenes, gleichwertiges Nebeneinander von Recht und Gewohnheit. Die Aschanti 
uncerscheiden zwischen einem kleinen Bereich von Verletzungen, über die zencraJj­
stisch entsch.ieden werden muß, vom Häupding, dem birempong oder zunehmend 
vom Asante Hene, und einer großen Zahl anderer Konflikte. die innerhalb der 
Lineage beigelegt werden können . Der erste isc der Bereich des oman akyiwadie, das 
bedeutet sinngemäß etwa ~was der Stamm (oman) nicht ertragen kann, mLßbiUigt« . 
Der zweite Bereich wird efiesem genanm, von fie) das Haus, und kann ungefähr mit 
~Hausangelegenheiten« übersetzt werden. 
Oman akyiwadie ist der Bereich, den wir öffentliches Strafrecht nennen würden. Es 
sind Verletzungen der Ordnung. die für die Gemeinschaft als so gefährlich angese­
hen werden, daß sie mit schweren Sanktionen eingreifen muß. um den Zorn der 
Götter zu besänftigen. Auch die Göner denken zentralistisch, wenn es Herrschaft 
gibt. Es geht in erster Linie um Tötungen. Hier haben die lineages ihre Kompeten­
zen nach oben abgeben müssen . Das ist ein wichtiges Zeichen für die politische 
Struktur einer frühen Gesellschaft. meistens der Beginn der Zerschlagung der 

https://doi.org/10.5771/0023-4834-1979-3-233 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 03:28:46. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0023-4834-1979-3-233


Gentilstrukrur durch die Zemralinstanz. Mit der Einführung deT Popularanklage 
durch jedermann hat Solon im 6. Jahrhundert in Athen die alten Geschlechter 
entscheidend getroffen und ihre endgültige verfassungsrechdiche Entmachrung 
6ngeleitet. Die Asante Hene der Aschanti waren ohne Zweifel auf dem Wege 
dorthin. Auch andere Verletzungen der Ordnung v-Llrden schon von ihnen zentrali­
stisch verfolgt, etwa der Inzest und andere Tabuverletzungen. Regelmäßig wird die 
Todesstrafe verhängt. Einige Vergehen werden »nur .. mit schweren körperlichen 
VerstÜmmelungen geahndet. 
Mit dem Wachsen der herrschaftlichen Struktur ihrer Gesellschaft nahm auch die 
Härte ihrer Strafen zu . Zun1ichst waren die Häupdinge, später nur der Asante Hene 
zuständig. Die RechtSprechung harte sich nämlich im Laufe der Zeit zu 6nem 
Privileg entwickelt, das rur den »Goldenen Stuhl~ von großer Bedeurung wurde und 
die Ausbreitung von Recht stark beeinflußte. Es war üblich geworden, daß die zum 
Tode Verurteilten oder ihre lineage ~ihren Kopf vom König zurückkaufen« konn­
ten. Der Asante Hene konnte nur im Kriegs/all vOn den Stämmen Abgaben 
verlangen. Diese Einnahmen aus der Verhängung von Todesstrafen wurden eine 
seiner wichtigsten Finanzquellen. Die Monarchie, die zunächst im wesentlichen 
Außen/unkeion hatte, verwandelte sich langsam zur selbständigen Macht nach 
innen. Und das Recht diente dabei zunehmend auch der Finanzierung eines 
königlichen Apparats, der immer mehr Prozesse in Gang setzte und darauf drängte, 
daß die einnahmerrächtige Todesstrafe verhängt wurde. Die Prozesse fanden statt 
vor dem Rat des Asance Hene in Kumasi, mit einem der Sprecher des Rates, 
okeyame, als Ankläger. Es gab gewisse Regeln für den Abl.auf des Verfahrens. Oie 
Vollstreckung lag in den Händen eines speziell zu diesem Zweck beim "Goldenen 
Stuhl" beschäftigten Personals. Es war also voll ausgebildetes Recht in den Händen 
einer Zenrralinstanz, die dafür auch mit dem Monopol der physischen Gewalt 
ausgestattet gewesen ist. Aber dieses Recht hatte sich noch nicht über die ganze 
Gesellschaft ausgedehnt. Es blieb beschränke auf den Kernbereich schwerer Delikte 
und war zunächst auch nur strafrechtlicher Narur. Und es existieree daneben die alee 
Ordnung der segmentären GeseUschaft. 
Im Gegensatz zur zentralen Gerichtsbarkeit des oman akyiwadie ist die Beilegung 
von Streitigkeiten des diesem eine Angelegenheit der lineage. Es wird immer, und 
das in der Unterschied zum blutrünstigen oman akyiwadie, eine einverständliche, 
friedliche Lösung gefunden, ohne physische Sanktionen. Weder der abusua panin 
noch der fie panin haben je das ius vitae necisque gehabt wie die Häuptlinge oder der 
Asante Hene . Es geht im efiesem um eher private Verletzungen, Privatdelikte. Es 
geht um Streitigkeiten wegen Frauen, Tätlichkeiten, Beleidigungen. Diebstahl 
spielte nur eine Rolle, wenn er außerhalb der lineage begangen wurde. Waren es 
geringere Streitigkeiten, wurde irgendeiner der ÄJteren zum Schlichten beseellr. In 
schwierigeren Fällen entschied der abusua pan in, möglicherweise auch mit dem 
ganzen Rat der lineages. Es gab keine feseen Regeln. Die Einigung wurde einver­
ständlich erzielt. Manchmal wurden Bußen vereinbart, als mpata, Besänftigung. 
Auch hier gab es keine festen Sätze. Ein Huhn oder ein plar Eier waren schon 
geeignet, "die Seele des Vedetzten zu waschen.« Das höchste war der Ausgleich mit 
ein wenig Goldstaub. 
Rattray haue dieses diesem noch gemeinsam mit dem oman akyiwadie unter den 
Begriff des ~Law and Procedure« gebracht, obwohl er die Unterschiede im einzel­
nen ziemlich klar herausstellte . Busia hat dann den grundsätzlichen Unterschied der 
beiden Bereiche noch stärker betont und die selbstregulierende Funktion des 
diesem deuclich beschrieben, indem er darauf hinwies, daß es freiwillig akzeptiert 
wurde und ohne rechcJiche Sanktionen existiert. Aber erst Hoebel ist es gewesen, 

https://doi.org/10.5771/0023-4834-1979-3-233 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 03:28:46. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0023-4834-1979-3-233


250 der erklärte, daß es sich beim oman akyiwadie um law, beim efiesem aber um 
custOm handle. 
Wir haben bisher nur den deliktischen Bereich behandelt, sowohl im oman akyiwa­
die als aucb im diesem. Dieser deükrische Bereich enthält, noch ungetrennt, das 
Strafrecht und das private Schadensersatzrecht. Es ist »Privamrafe« (Ernst Levy), 
die sich, überall in der Geschichte des Rechts, erst später in Strafe und Schadenser­
satz trennt. Wo bleibt aber der eigentliche Bereich unseres Privatrechts? Wo bleiben 
Streitigkeiten um Eigentum, Erbschaften, Verträge? Schon Rattray hatte beobach­
tet, daß sie völlig fehleo. Es gäbe kein Privatrecht in unserem Sinn, keine Gründe für 
Streitigkeiten dieser An. Er hatte im wesentlichen Recht. Das Eigentum war 
innerhalb der lineage gebunden, auch am Land. Die Vererbung "WUrde innerhalb der 
lineage geregelt, ohne daß es zu ernsthaften Streitigkeiten darüber Kommen konnte, 
wenn der Rat der lineage seine einverständliche Entscheidung getroffen hatte. 
Später, als es in gewissem Umiang Privateigentum neben dem lineage-Eigentum 
gab, entstand tatsächlich die Frage der Vererbung auf die eigenen Kinder, die in 
matri!.inearen Gesellschaften immer problematisch ist. Es gab dann die Möglichkeit 
eines unverbindlichen Testamems zugunsten der eigenen Söhne, das von den 
wirklichen matrilinearen Erben der Lineages des Vaters häufig anerkannt wurde, 
zugunsten seiner Kinder, die zur lineage ihrer Mutter gehörten. Wenn sie das nicht 
taten, dann traten die Sprecher der beiden lineages zusammen und verhandelten 
über eine Lösung des Konflikts, der dann in der Regel zugunsten der mauilinearen 
Erbfolge gegen die Kinder entschieden wurde. Aus Eigenrum und über Erbschaften 
entstand also kein »juristischer« Streit. Sie blieben im Rahmen der segmentären 
Ordnung. Und es gab im Rahmen der Hauswirtschaft auch grundsätzöch keine 
Verträge. Die wichtigste Ausnahme ist das Darlehen. 
Es gab viel Gold bei den Aschanti. Es war zwar im wesentlichen wichtig für den 
Fernhandel, aber es war auch schon in die eigene Gesellschaft gedrungen, ohne daß 
man von Ge!dwimchaft sprechen kann. Es war eine HauswirtSchaft, die außerhalb 
des täglichen Lebens und Bedarfs schon Elemente des Tausches aufgenommen hatte. 
Der Fernhandel war teilweise in die eigene WirtSchaft einbezogen, als Bartauseh, 
ohne Distanzwirkungen in der Zeit. AJs einziger Vertrag mil zeitlicher Distanz 
existierte bei ihnen das Darlehen. Es wurden auch Pfänder dafür gegeben und 
Bürgen gestellt. Wurde eine Schuld nichr bezahlt, dann scheint es üblich gewesen zu 
sein, daß die lineage den Schuldner zur Disposition der lineage des Gläubigers 
stellte, ihn in die Schuldknechtschaft gab, mit der Einschränkung allerdings, daß er 
als Aschanti nicht in ihrem Gebiet als Sklave leben durfte, sondern nach außerhalb 
verkauft werden mußte. Die Parallelen mit dem frühen Rom liegen auf der Hand. 
Auch die Regelung von Streitigkeiten über derartige Darlehen lag in der Hand der 
lineages, wurde einvernehmlich getroffen. Dabei gab es eine gewisse Parallele zur 
früheren Regelung von Konflikten wegen Tötungen. Auen dort war früher die 
Lösung, daß der Verletzer regelmäßig der lineage des Getöteten ausgeliefert und von 

ihr in die Sklaverei verkauft wurde. Es gab keine direkten Blucgeldzahlungen. Und 
hier wie dort gab es die Tendenz zur Zemralisierung, zur Verrechtlichung. Es gab, 
wie beim Asante Hene, auch eine gerichtliche Funktion der StarnmeshäuptLinge und 
ihres Rates. Die wichtigsten Fälle dieser Gerichtsbarkeit waren Beleidigungen oder 
Verfluchungen des Häuptungs, sie standen unter Todesstrafe, waren oman akyiwa­
die. Hier setzte man ein, um Streitigkeiten über Darlehen aus dem diesem herauszu­
bringen, justiziabel zu machen. Beide Parteien sprachen Verfluchungen des Häupt­
lings aus, die sie unter die Bedingung stellten, daß sie in diesem Streit um das 
Darlehen im Unrecht seien, sinngemäß: Wenn ich hier im Unrecht bin, d~nn ist 
auch der Häuptling ein Lump. Auf diese Weise zwang man das Stammesgericht, bei 

https://doi.org/10.5771/0023-4834-1979-3-233 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 03:28:46. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0023-4834-1979-3-233


der Verhandlung über die Verfluchung auch die Frage ihrer negativen Bedingung zu 
untersuchen, also zu kJären, wer VOn beiden im Streit um das Darlehen im Recht 
gewesen war. Der nämlich mußte freigesprochen, der andere verurteilt werden. Eine 
Verurteilung zur Leistung gab es auf diese Weise nicht, und daß am Anfang der 
Entwicklung zur Verrechtlichung VOll Darlehensforderungen bei den Aschanei die 
Todesstrafe snnd, braucht nicht zu verwundern: auch im frühen Rom konnte der 
Gläubiger seinen Schuldner röten, wenn nicht gezahlt wurde. Die Verrechtlichung 
des Darlehens, das wohl meistens in der Entwicklung des PrivatrechtS am Anfang 
steht, wird geleistet über das öffenrliche Strafrecht des oman akyiwadie, das die 
Verletzung von Vertragspflichten behandelt wie andere deliktische Verletzungen. 
Auf diese Weise entStand ein Keim von Privatrecht, entstand auch bei den Aschanti 
der erste Anfang des Vertrages aus dem Delikt. 
Auch am Beispiel dieser Darlehensstreitigkeiten wird die allgemeine Funktion vOn 
Recht in seiner Entstehung deutlich. Es bedeutet die Entmachtung der Gentilver­
bände, die Durchsetzung von zentraler Herrschaft gegen minIere Gruppen, die 
allmählich aufgelöst werden. Recht hat die Funktion der Freisetzung der einzelnen, 
die nun zu allen anderen in der gesamten GesellschaIr in ein rechtliches Verhältnis 
treten, das direkt von der Zentral instanz vermittelt wird . Diese Freisetzung ist ein 
hiswrischer Prozeß, den Henry Maine als die Entwicklung vom Status zum Vertrag 
beschrieben hat und der bei den Aschanti sehr deutlich erst noch an seinem Anfang 
srand. Am Anfang der Entwicklung des Rechts steht das Delikt, das in einer 
ungerrennten Verbindung von privater Verletzung und Auflehnung gegen die 
öffentliche Ordnung gesehen wird. In seiner Verbindung mit der Herrschaft 
bedeutet die Entstehung von Recht gegenüber der alten Ordnung der Gewohnhei­
ten die Veränderung zu einer neuen Qualität der Beziehungen der Menschen 
zueinander, die Vereinzelung, die Auflösung von Solidarität. Die Entstehung von 
Recht ist aber nicht nur eine qualitative Veränderung, sie ist auch der Beginn eines 
quantjtativen Prozesses, der als ständige Ausbreitung von Recht die Verstärkung 
und Ausweitung Von Herrschaft begleiw. Immer mehr Bereiche, die bisher nichl 
vom Recht erfaßt waren, werden verrechdicht. Bei den Aschanti ist dieser Prozeß 
im Keim deutlich zu erkennen an der Verrechdichung des Darlehens. Aus dem 
Delikt entsteht der Vertrag. Der Vertrag weitee sich aus. Es entstehen neue Verträge, 
die immer stärker das tägliche Leben bestimmen. Am Ende dieses Prozesses steht 
die Verrechtlichung der gesamten Gesellschaft, die totale Entsolidarisierung. Ihn zu 
beschreiben ist nicht Ziel dieses BerichtS, der nur die ersten Anfänge aufzeigen 
wollte. Und so bleibt vorerst als Brücke zur Gegenwart die Vermutung, daß 
Dezentralisierung und Abbau von Herrschaft nicht unbedingt negativ sein müssen 
und Staatsfeindschafr auch in Zukunft etwas Positives sein kann, die Bildung 
kleinerer Einheiten in industrialisierten Gesellschaften zwar vielleicht nicht der 
Weisheit letzter Schluß, als Modell einer humanen Gesellschaft aber sicher :luch 
nicht auszuschließen sein wird und daß jedenfalls die Entwicklung zu immer 
größeren Einheiten zu stärkerer Verrechrlichung und niche zu mehr Menschllchkeit 
führen muß. 

Liteyatuyhinweise 

Die vier grundlegenden Werke des [9. Jahrhunderts: Lewis Henry Morgan, Ancient Society, 
gibt es als Nachdruck der 1908 erschienenen Obersetzung von Kautsky und Eichhoff, Die 
Urgesellschaft. Verlag Andreas Achenbach Lollar, l~n6; Henry SumneT Maine, Anciem Law, 
I S6" ;5t nicht übersetz!., man benutzt eine der viden späteren englischen Ausgaben; J ohann 

25 1 

https://doi.org/10.5771/0023-4834-1979-3-233 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 03:28:46. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0023-4834-1979-3-233


2}2 jakob Bacholeo. Das Murterrecht. J. Auf]. 1948; Fn'edrich Engels, Der Ursprung der Familie, 
des Privateigeorums und des Staats. MEW 21.25-173. - Zur Frage des RechtsbegriHs in der 
Ethnologie gibt es unübersehbOl.re Lireratur, den besreo überblick bei E. Adamson Hoebel. 
Das Rechl der N3turvölker, 1968, S. 29-41. Hoebel ist auch die besre Einführung in das Rechr 
der frühen Gesellschaften. er beschreibt die Ordnung der Eskimo, der Komanrschen, I(jowa 
und Cheyenne, der berühmlen Trobriander. die Malinowski erforscht hat, und der Aschanri, 
allerdings rein funluion.tl, nicht historisch, Wil/iam Seagle, Weltgeschichte d(;S Rechts. J. Auf!. 
1967, iSI der einzige in neuer Zeit in deutscher Sprache erschienene Versuch. auch die 
Elhnologie in die Geschichte des Rechts einzubaiehen, und zu Unrecht wird er ständig 
übersehen. St.anley Didmond. Kritik der Ziyilisation, Anthropologie und die Wiederentdec­
kung des Primitiven, 1976, bringt im 6. Kapitel die Beschreibung des Verhältnisses von 
Rechtsgesellschaften und Gewohnheitsgesellschaften. PieTTe Clastres. Sta.ltsfeinde. 1976. - Die 
wichtigste Literatur zu Jägergesellschalren: Richard 8. Lee, lrom Dc Vore, Man lhe Hunter, 
Chicago '968, ein Sammelband. der die Ergebnisse einer Tagung von '965 zusammerrfaßt und 
die bqte und erschöpfende übersicht über illc Probleme von jägergesellschaIten gibt . Die 
Forschung ist sehr stark beeinfluß, worden von Colin M. Tumb"lI, Wayward Servants, '965, 
der das Prinzip der Fluktuation bei den Mbur.i-Pygmäen entdeckt hat, und Mdrs.hall Sahlins, 
Stone Age Economics, '972. Die Guayaki sind beschrieben von Pierre Clasnes, Chronique des 
indien Guayaki. 1971. - Zu den segmentären Gesellschaften: Die beste übersicht über die 
frühe Entwicklung in Mesopocamien in dem Buch des Ausgräbers yon Cat:ll Hüyük, farnes 
MellAaYI, The Neolithic of the Near East, 1~175' Sein Werk über die Ausgrabung ist auf 
Deutsch erschienerr : farnes Melkm., (:aUlI Hüyük. Stadt aus der Steinuit, 1 . Auf!. 1967. Die 
Siedlungsslruktut mit der Verteilung der Kultstiiuen dort S. 67-77 und S. 83-89. Allgemeine 
Werke in deutscher Sprache ~u segmentären Gesellschaften: ChristÜtn Sigrisl. Regulierte 
Anarchie, Untersuchungen 2Um Fehlen und zur EntStehung politischer Herrschaft in segmen­
tären Gesellschaften Afrikas, 1967. und Fritz Kramer, Chrislidn Sigmt (Hg.). GeseUschaflen 
ohne Staat, l Bände. 1978 und 1979. Die Nuer beschreibl E. E. Evanr-Prilchard, The Nuer, 
'940. die Tallensi Meyer Fortes. Tbc dynamics of clanship among the Tallensi. '945. und The 
web of kinship among the TalJensi, 1 . Aufl. '957. die Lele Mary Douglas. The Lele of the 
Kasai, '96). Alle drei Gesellschahen sind. urrter anderem auch die Mbuti- jäger, jeweils einzeln 
sehr gut charakterisiert. in dem Anlängerlehrbuch von LIICY Mair, Airican Societies. 1976. 
- Zum Matriarchat und zur Malrilincaritit: ClAude Mej/lassoux, Die wilden Früchte der Frau. 
1976, der deutsche Titel ist unglücklich Liberselzt, der französische; Femmes. greniers er 
C3piI3UX, '975 . Neuere amerikanische Forschungen: DtJ.vid M. Schneider, Kathl.een Gough 
(Hg.), MalrilineaJ I(jnship. '96" Alice Schlegel. Male dominance and female autonomy, '971. 
Michelle Z. Rosaldo, Louise Lnmphe-rQ (Hg.), Woman. Culture and Socie!)', '974. RaylUJ R. 
Reiter (Hg.), Toward an Anthropology of Womw, 1975. - Zur Entstehung von Herrschaft hat 
sich schon Sigrisr 1967 geäußert und Claslres in den St:latsfeinden. Beide sind oben genannt. 
Einen sehr guten überblick über die Geschichte der Lehrmeinungen urrd die Probleme gibt 
Elman R. St>7'Vice, Ursprünge des Sraates und der Zivilisation, '977. Eine Auswahl der 
wichtigSten Schriften bei Kla.us Erier (Hg,), Seminar: Die Entstehung von KJassengesellseh:J­
ren. (97). Zu Ankole: Kaleroo Oberg. The Kingdom oE Ankole in Uganda, in: M. Fortes, E. 
E. Evans-Pritchard (Hg.). African Po)iticaJ Sysrems. 1940, S. 12/-,62. Zu den Nupe: Siegfried 
F. Nadel, A Black Byzanuum, '942. - Zur Gesellschaft und zum Recht der Aschanti gibt es die 
klassischen Werke von A. R. Rflttray, Ashanti, 191). und Ashanti, Law and Conslitution. 
1,929. Die beste kurze Beschreibung bei Hoebel, S. 265-319. Die Arbeit von Busi~: K. A. Bus;&., 
The position of ehe chief in ehe modem politicaJ system of Ashanti, '95 I. 

https://doi.org/10.5771/0023-4834-1979-3-233 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 03:28:46. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0023-4834-1979-3-233

