Die Autoritdat und Authentizitat der
Zeugnisse von Uberlebenden der Shoah

Ein Beitrag zur Diskursgeschichte der Figur des Zeugen

ANDREE MICHAELIS

»[Es ist] ganz wesentlich, daf die Leser mir Glauben schenken, sich auf mein Wort
verlassen. Tun sie es nicht, so zweifeln sie nicht nur an meinem Text, sondern an

. 1
mir als Menschen.«

Mit diesen Sétzen duBlert sich Ruth Kliiger, die heute in Deutschland viel-
leicht bekannteste Uberlebende der nationalsozialistischen Vernichtungsla-
ger, zur Rezeption ihres autobiographischen Buches »weiter leben«.” Fiir
das, was sie von ihren Erlebnissen und Erfahrungen in den Lagern Theresi-
enstadt, Auschwitz und Christianstadt berichtet, sei sie »die einzige Auto-
ritit, die es iiberhaupt gibt«.’ Diese Geste, den Uberlebenden zugleich die
»moralische[] Autoritit« wie auch die »Deutungsautoritét« iiber das Darge-

1 Kliger, Ruth: »Zum Wahrheitsbegriff in der Autobiographie«, in: Magdalene
Heuser (Hg.), Autobiographien von Frauen. Beitrdge zu ihrer Geschichte, Ti-
bingen: Niemeyer, 1996, S. 405-410, hier S. 407.

2 Kliiger, Ruth: weiter leben. Eine Jugend, Géttingen: Wallstein, 1992.

3 Kliger: »Zum Wahrheitsbegriff in der Autobiographie«, S. 407.

14.02.2026, 14:37:42.


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528.265
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

266 | ANDREE MICHAELIS

stellte zuzusprechen,” ist heute in der politischen Offentlichkeit eine Selbst-
verstindlichkeit. Und schwerlich widersprechen ldsst sich, wenn Christoph
Schneider auch fiir den wissenschaftlichen Umgang mit Uberlebenden eine
grundlegende Respekthaltung einfordert: »Der Zeuge weill, wovon er redet,
und er war dabei. Glaubwiirdigkeit ist vorausgesetzt, Differenzen zum For-
schungsstand im Detail sind uninteressant.«’ Eine Haltung gibt sich hierin
zu erkennen, bei der Anerknnung und das Wissen um die eigene Ahnungs-
losigkeit, nicht aber Skepsis und Misstrauen vorherrschen.

Ruth Kliiger, Primo Levi, Imre Kertész, aber auch die vielen anderen
Uberlebenden, die miindlich im Gesprich oder vor Videokameras von ihren
Erfahrungen erzahlt haben, sind Zeugen der Vernichtung der européischen
Juden, wie sie sich in Auschwitz, Buchenwald und anderswo ereignet hat —
sie sind Augenzeugen und leibliche Zeugen. Sie haben gesehen, was mit
Juden in den besetzten Gebieten und den Lagern geschehen ist; es ist ihnen
dasselbe widerfahren. Sie sind authentische Zeugen, weil sie die Gescheh-
nisse, von denen sie zu berichten wissen, mit ihrem Verstand, ihrem Namen
und ihrem Korper verbiirgen.® Ihnen eignet die alleinige, unbestreitbare Au-
toritdt Uiber ihr Zeugnis, weil das, was sie berichten, von niemandem sonst
so erfahren, erlebt und tiberlebt wurde. Zur Sache authentisch aussagen
konnten sonst nur noch die Ermordeten oder die Téter. Doch wihrend er-

4 Reemtsma, Jan Philipp: »Die Memoiren Uberlebender. Eine Literaturgattung
des 20. Jahrhunderts«, in: Mittelweg 36 1997, Nr. 4, S. 20-39, S. 36 u. S. 22.

5 Schneider, Christoph: »Das ist schwer zu beantworten und entschuldigen Sie,
wenn mir jetzt die Tranen kommen«. Medialitit und Zeugenschaft«, in: Michael
Elm/Gottfried KoBler (Hg.), Zeugenschaft des Holocaust. Zwischen Trauma,
Tradierung und Ermittlung, Frankfurt/M., New York: Campus, 2007, S. 260-
279, S. 267.

6 Dominick LaCapra spricht in diesem Zusammenhang von »body-witnesses«.
Vgl. LaCapra, Dominick: History and Its Limits. Human, Animal, Violence,
Ithaca: Cornell UP, 2009, S. 62: »A distinction arises when we restrict bearing
witness or witnessing to those having the experience itself or at least something
very close to, or in intimate contact with, the experience. This sense of contact is
conveyed in the frequently employed expression in testimonies of eyewitnesses
who are not simply bystanders but themselves what might be termed >body-wit-
nesses< or even victims of abuse: »>I have seen it or >I have seen it with my own

eyes<.«

14.02.2026, 14:37:42.


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528.265
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE AUTORITAT UND AUTHENTIZITAT DER ZEUGNISSE VON UBERLEBENDEN | 267

steres unmdglich ist, konnten die Téter — wiéren sie denn iiberhaupt gewollt,
aufrichtig zu bezeugen — die Geschehnisse in den Lagern allein aus der Per-
spektive der Peiniger oder Beobachter berichten, nicht aber als etwas von
ihnen selbst Erfahrenes oder Erlittenes. Weit eher erinnern ihre Aussagen
an den kiihlen Blick der Dokumente, welche der biirokratische Apparat der
Nazis uns hinterlassen hat. Den Zeugnissen Uberlebender dagegen ist diese
Perspektive fremd: Sie berichten aus dem Inneren des Ereignisses heraus
und sind untrennbar mit Emotionen und subjektiven Eindriicken verbunden.

Die so skizzierte Haltung gegeniiber den Uberlebenden als authenti-
scher Autoritdt wurde allerdings in den vergangenen 65 Jahren vielfach in
Zweifel gezogen. Um die Begriindung oder vielmehr: um die diskursive
Verortung derartiger Zweifel und den Umgang mit ihm soll es hier gehen.
Wenn somit Jan Philipp Reemtsma und Christoph Schneider die Autoritit
des Authentischen, die Uberlebenden eignet, fiir die Gegenwart ohne jede
Einschrinkung gelten lassen, so steckt gewiss auch dahinter ein diskurspo-
litischer Aspekt. Er lédsst sich ausmachen in der heute so hiufig wahrzu-
nehmenden Rede vom drohenden »Ende authentischer Zeitzeugenschaft«’
der Shoah. Denn diese impliziert doch offenbar auch ein sorgenvolles Be-
wusstsein davon, in den vergangenen Jahrzehnten — einer Zeit, die in der
Forschung bekanntermaflen mit den Schlagwortern einer Erinnerungskon-
kurrenz von Juden und Deutschen sowie einer grundlegenden »Unféhigkeit
zu trauern« beschrieben wird® — den Dialog mit den in den eigenen Reihen
lebenden Zeugen der Verfolgung versdaumt zu haben. Die Vorstellung einer
letzten Chance, authentischen Augenzeugen zuzuhdren, bevor sie sterben,
beriihrt in diesem Zusammenhang sowohl einen Schuldkomplex wie auch
einen historischen Reizpunkt. Es ist aber andererseits ebenso hervorzuhe-
ben, dass es sich bei der heute vorherrschenden Akzeptanz fiir die Uberle-
benden auch um etwas Erkdmpftes, etwas mithsam Errungenes handelt. Am
Ende ihres Lebens als Zeugen ernst genommen und angehort zu werden,
besitzt fiir sie eine lebensgeschichtlich nicht zu unterschétzende Bedeutung.
Nichtsdestoweniger ragen Varianten und Auswiichse eines vermeintlich

7 Korn, Salomon: »Gezeitenwechsel«, in: FAZ vom 30.01.2006, Nr. 25, S. 8.

8 Braese, Stephan: Die andere Erinnerung. Jiidische Autoren in der westdeutschen
Nachkriegsliteratur, Berlin: Philo, 2001; Mitscherlich, Alexander/Mitscherlich,
Margarete: Die Unféhigkeit zu trauern. Grundlagen kollektiven Verhaltens,
Miinchen: Piper, 1998.

14.02.2026, 14:37:42.


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528.265
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

268 | ANDREE MICHAELIS

vergangenen skeptischen Umgangs mit ihren Zeugnissen bis in die Gegen-
wart hinein. Hier verschrianken sich diejenigen Diskurse, welche das Spre-
chen tiber die Zeugnisse von je unterschiedlichen Seiten und zu je unter-
schiedlichen Zeitpunkten schon immer bestimmt haben.

Doch was heifit es tiberhaupt, Zeugen der Shoah die Autoritit des Au-
thentischen zuzusprechen? Was heifit hier »Authentizitidt«, was »Autori-
tit«? Wirft man einen Blick in historische Worterbiicher, so stofit man
rasch darauf, dass eine Formulierung wie »die Autoritit des Authenti-
schen« in gewisser Hinsicht pleonastischer Natur ist. Denn geht » Authenti-
zitat« auf den griechischen »authentés«, den Urheber, zuriick, so wurde die
lateinische Form »authenticus« im theologischen Kontext des Mittelalters
als Adjektiv zu auctoritas im Sinne von >Autoritdt« gebraucht, insofern ein
Geistlicher damit die Echtheit von Reliquien verbiirgen konnte.’ Seitdem
hingt der Begriff der » Authentizitét« untrennbar mit der Autoritét des Ori-
ginalen zusammen — insbesondere im Rechtswesen, wo »authenticum« das
»Original einer Handschrift«'® bedeutet und damit die »gerichtlich aner-
kannte Beweiskraft eines Dokuments«,'' d.h. dessen Autoritit verbiirgt.'”
Seit dem 16. Jahrhundert schlieBlich beziehen sich beide Begriffe — » Auto-
ritdt« in theologischer Hinsicht, »Authentizitdt« in juristischer — in erster
Linie auf die Verbiirgung von Schriftstiicken, auf den Konnex von Autor
und Schrift, von Urheber und Aussage. Historisch stehen sie ganz offenbar
in einem wechselseitigen Begriindungszusammenhang, insofern es glei-
chermallen moglich scheint, zu sagen, die Authentizitit des Urhebers ver-
biirge die Autoritit eines Dokuments, aber ebenso gut, die Autoritéit des
Urhebers verbiirge die Authentizitit des Dokuments. Dies aber betrifft ganz
grundlegend das Zeugnis, insofern sich daran zeigt, dass der Begriffsge-
brauch in den unterschiedlichen Diskursen, die auf ihn rekurrieren, alles

9 Schlich, Jutta: Literarische Authentizitit. Prinzip und Geschichte, Tiibingen
2002, S. 13. Vgl. auch Ritter, Joachim (Hg.): Historisches Wérterbuch der Phi-
losophie. Bd. 1: A-C, Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft, 1971, S.
691ff.

10 J. Schlich: Literarische Authentizitit, S. 13.

11 J. Ritter: Historisches Worterbuch der Philosophie. Bd. 1: A-C, S. 691.

12 Der Begriff der »Autoritét« steht denn auch schon in der Antike in einem engen
Zusammenhang mit dem Zeugnis vor Gericht (und zwar in Form des »Beweises

ex auctoritate«).

14.02.2026, 14:37:42.


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528.265
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE AUTORITAT UND AUTHENTIZITAT DER ZEUGNISSE VON UBERLEBENDEN | 269

andere als eindeutig fundiert ist. Es gerdt damit gerade die historisch wech-
selhafte diskursstrategische Indienstnahme beider Begriffe, wie hier im
Kontext eines Umgangs mit den Zeugenaussagen Uberlebender, ins Blick-
feld.

Mit der Thematisierung eines gewissen Schuldkomplexes, der die deutsche
Erinnungskultur bestimmt, wie auch mit der Unzuldnglichkeit eines sich
ausschlieBlich auf Dokumente stiitzenden Gedenkens wurden bereits zen-
trale Diskurs angesprochen, die sich in der Zeit nach 1945 der Zeugnisse
Uberlebender angenommen haben. Die Rede ist von psychologischen und
historischen Diskursen. Historisch gesehen war es gleichwohl zuerst der
juristische Diskurs, der das Sprechen iiber und das Sprechen mit Uberle-
benden als Augenzeugen der Shoah bestimmt hat. Er ist hier besonders von
Bedeutung, weil der Zeuge in der Gerichtsszene als leibhaftige und unmit-
telbar authentische Person auftritt, wihrend die meisten anderen Diskurse
ihn zumeist schriftlich vermittelt behandeln. Zu denken ist etwa an die
Niirnberger Prozesse 1945-1949, insbesondere aber an den Eichmann-Pro-
zess 1961.

In Niirnberg waren Uberlebende zwar prisent, doch die eigentliche An-
klage stiitzte sich keineswegs in erster Linie auf deren Aussagen. Die ame-
rikanische Anklagevertretung entschied sich vielmehr dafiir, schriftlichen
Dokumenten den Vorrang zu geben — diesen, so mochte man hinzusetzen,
die groBere Fakten-Autoritit zuzusprechen. Die Rolle der Zeugen hinge-
gen, so fasst es Tomas Fitzel zusammen, war

»[...] vor allem eine 6ffentliche und moralische. Sie gaben stellvertretend den Mil-
lionen namenlosen Opfern [...] ein Gesicht und eine Stimme und biirgten damit fiir

die Authentizitdt der Dokumente.« [Hervorhebungen von mir, A. M.] 13

13 Fitzel, Tomas: »Eine Zeugin im Niirnberger Prozess«, in: Gerd R Ueberschir
(Hg.), Der Nationalsozialismus vor Gericht. Die alliierten Prozesse und Soldaten
1943-1952, Frankfurt/M.: Fischer 1999, S. 60-67, hier S. 60. — Vgl. auch Wievi-
orka, Annette: The Era of the Witness, Ithaca, London: Cornell U P 2006, S. 67:

»The witnesses had not been called on to tell their stories, to move the judges of

14.02.2026, 14:37:42.


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528.265
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

270 | ANDREE MICHAELIS

Hierin ist iiber den Umgang mit den Zeugnissen Uberlebender in der Sphi-
re des Rechts bereits einiges gesagt: Bei der Auffindung von Evidenz auf
dem Wege der Urteilsfindung werden die Augenzeugen den Dokumenten
untergeordnet. Allenfalls bestdtigen konnen jene, was in diesen steht. Das
Zeugnis Uberlebender verstirkt gleichsam die Autoritit der Dokumente,
verbiirgt und vermehrt deren Authentizitit, hat aber fiir sich genommen ei-
ne weitaus schwicherer Beweiskraft. Diese vermeintliche »Schwéche« kam
in Niirnberg zudem dadurch zur Geltung, dass die Verteidigung es sich zur
Strategie gemacht hatte, gerade die Integritdt und Glaubwiirdigkeit der
Uberlebenden in Frage zu stellen und so ihre Aussagen herabzuwerten.* In
Kreuzverhoren, die manchen Zuschauer an »den Ton der NS-Volks-
gerichte« erinnerten,”” wurde eben die Niihe zu den historischen Ereignis-
sen dazu missbraucht, die zumeist traumatisierten Uberlebenden ein zwei-
tes Mal zu Opfern, diesmal diskursiven Opfern zu machen. Dieser Zusam-
menhang ist schon deshalb bemerkenswert, da es Jahrzehnte spéter gerade
der Mangel an einer solchen zeitlichen Ndhe zu den Ereignissen sein sollte,
der angeblich dazu fithrte, dass Uberlebende sich nicht mehr zuverlissig
erinnern konnten: Fur die Richter der Frankfurter Auschwitz-Prozesse von
1963/65 beruhte die prinzipielle »Unsicherheit der Zeugenbekundung« auf
eben diesem Argument."®

Anders, aber keineswegs respektvoller verhielt es sich beim Eichmann-
Prozess in Jerusalem, obgleich gerade dieser im Nachhinein als der Wen-

the public present at the trial, but essentially to confirm, comment on, and sup-
plement the content of written documents. The Nuremberg trials marked the tri-
umph of the written over the oral.«

14 Vgl. T. Fitzel: »Eine Zeugin im Nirnberger Prozess«, S. 60: »Die Taktik der
Verteidigung konnte deshalb nur darauf hinauslaufen, deren Integritét [d.i. die
der Uberlebenden, AM] in Frage zu stellen [...]. [H]ier zog sie alle ihr zur Ver-
fiigung stehenden Register, um die Zeugen, denen alle noch der Schrecken der
Lager in ihr Gesicht geschrieben war, an ihrem wundesten Punkt zu treffen.«

15 Ebd., S. 61.

16 Naumann, Bernd: Auschwitz. Bericht iiber die Strafsache gegen Mulka und an-
dere vor dem Schwurgericht Frankfurt, Frankfurt/M., Bonn: Athendum 1965, S.
525; vgl. besonders S. 523-325. — Aus Platzgriinden verzichte ich hier auf eine

detaillierte Auseinandersetzung mit den Frankfurter Prozessen.

14.02.2026, 14:37:42.


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528.265
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE AUTORITAT UND AUTHENTIZITAT DER ZEUGNISSE VON UBERLEBENDEN | 271

depunkt im Umgang mit den Zeugenaussagen Uberlebender interpretiert
wurde."” Hier standen ihre Zeugnisse klar im Vordergrund, immerhin war
die Zahl von 110 Uberlebenden als Zeugen auffallend hoch. Jedoch be-
merkte schon Hannah Arendt, dass deren Aussagen zu einem liberwiegen-
den Teil »mit den Taten des Angeklagten [Eichmann, AM] so gut wie
nichts zu tun hatten«.'® Und was die Zeugen aussagten, so haben die Re-
cherchen David Cesaranis ergeben, war im Vorhinein durch den Ober-
staatsanwalt Gideon Hausner und seine Mitarbeiter einem strengen Filtrati-
onsprozess unterzogen worden. Hausner und sein Team hatten sehr genaue
Vorstellungen dariiber gehabt, wovon die Uberlebenden berichten sollten,
was im Zentrum ihrer Darstellungen zu stehen hatte und was auszulassen
war."” Unter den zahlreichen zur Verfiigung stehenden Zeugen hatten sie
nur solche ausgewdhlt, die bereit waren, ihre Geschichte dem vorgegebenen
Rahmen anzupassen. Hausner zufolge diente die Zeugenanhorung einer
Korrektur des Bildes, das die Niirnberger Prozesse hinterlassen hatten. Thm
ging es darum, durch die Aussagen der Uberlebenden »die Herzen der
Menschen anzusprechen«,” wo bislang die Dokumente allein einen kiihlen
und vermittelten Eindruck hinterlieBen. Der Grad seiner Einflussnahme in-
des zeigt, wie gering das Vertrauen in die Zeugnisse der Uberlebenden ei-
gentlich war. Hier, so scheint es, ging es um ein Vorfiihren des Uberleben-
den, wie er fiir den Staat Israel groflen legitimatorischen Wert besal3, nicht

17 Vgl. Zangl, Veronika: Poetik nach dem Holocaust. Erinnerungen — Tatsachen —
Geschichten, Miinchen: Fink 2009, hier S. 74: »[W]dhrend des Eichmann-Pro-
zesses 1961 kamen Uberlebende des Holocaust erstmals als gewichtige Zeugen
des Verfahrens zu Wort«.

18 Arendt, Hannah: Eichmann in Jerusalem. Ein Bericht von der Banalitit des B6-
sen, Miinchen, Ziirich: Piper 2006, S. 90.

19 Vgl. Cesarani, David: »Trial and Testimony: Survivors, Witnesses, and the
Eichmann Trial in Perspective«, in: Johannes-Dieter Steinert/Inge Weber-Newth
(Hg.), Beyond Camps and Forced Labour. Current International Research on
Survivors of Nazi Persecution, Osnabriick: secolo Verlag 2005, S. 43-52, hier S.
47: »[T]he prosecution eliminated those [testimonies, AM] who were not rele-
vant to the case, articulate, consistent, and willing to edit their memoires on de-
mand.«

20 Vgl. Hausner, Gideon: Justice in Jerusalem, New York 1966, hier zitiert nach D.

Cesarani: Trial and Testimony, S. 46: »[He wanted to] reach the hearts of men«.

14.02.2026, 14:37:42.


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528.265
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

272 | ANDREE MICHAELIS

aber um individuelle Einzelfille und auch nicht um die Einmaligkeit ihrer
Erfahrungen. Diese Inszenierung des Zeugen in Jerusalem hatte zwei Kon-
sequenzen: Einmal fithrte sie zu einer grundlegenden misstrauischen Ein-
schitzung der erzihlerischen Fihigkeiten der Uberlebenden, von deren
Uberforderung Hannah Arendt berichtet hat.”' Zum anderen entstand vielfach
der Eindruck, es gehe den Uberlebenden allein um eine sachfremde und
unangemessene »Selbstinszenierung«.” Die Aussagen der jiidischen Au-
genzeugen spielten fiir den Ausgang des Verfahrens offenbar eine sehr ge-
ringe Rolle. Obwohl sie bereits im Vorhinein durch Hausner geformt und
gleichsam zurechtgeschnitten wurden, erwiesen sie sich wihrend des Ver-
fahrens als immer noch inkompatibel mit den Vorstellungen der vorsitzen-
den Richter: Vielfach wurden Zeugenaussagen durch diese unterbrochen
und abgebrochen, weil das Berichtete — mit einer gewissen, ja auch von
Arendt bestitigten Berechtigung — zu einem tiberwiegenden Teil als nicht
relevant fiir den Prozessverlauf wahrgenommen wurde. Dies fiihrte Richter
Landau in seinem Urteilsspruch schlieBlich dazu, die angehorten Zeugnisse
Uberlebender — die immerhin 62 der 121 Sitzungen fiillten” — als lediglich
untergeordnetes Beiwerk des Verfahrens zu kategorisieren,”* das letztlich
auch ohne sie zu seinem Urteil gekommen wire. In Jerusalem wurden die
Zeugnisse somit sowohl vereinnahmt als auch in ihrer Vereinnahmung als
irrelevant abgetan. Im juristischen Diskurs mit seiner Konzentration auf
»beweisfihige Tatsachen«,” so zeigt sich hieran, war fiir die Stimmen der

21 Vgl H. Arendt: Eichmann in Jerusalem, S. 336.

22 Dieser Eindruck entstand insbesondere durch einzelne Zeugen wie etwa den von
Arendt angefiihrten Uberlebenden, der sich »K-Zetnik« nennt (vgl. ebd., S.
335f.).

23 Vgl. ebd., S. 335.

24 Vgl. die Prozessprotokolle vom 11.12.1961, zitiert nach D. Cesarani: »Trial and
Testimony«, S. 52: »Without a doubt, the testimony given at this trial by survi-
vors of the Holocaust, who poured out their hearts as they stood in the witness
box, will provide valuable material for research worker and historians, but as far
as this court is concerned, they are to be regarded as a by-product of the trial.«

25 Weigel, Sigrid: »Zeugnis und Zeugenschaft, Klage und Anklage. Die Geste des
Bezeugens in der Differenz von »identity politics¢, juristischem und historiogra-
phischem Diskurs«, in: Riidiger Zill (Hg.), Zeugnis und Zeugenschaft, Berlin:
Akademie Verlag 2000, S. 111-135, hier S. 120.

14.02.2026, 14:37:42.


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528.265
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE AUTORITAT UND AUTHENTIZITAT DER ZEUGNISSE VON UBERLEBENDEN | 273

Uberlebenden, deren Aussagen eine »dem Anderen [..] gerade unzu-
gingliche[]«, weil hochst »singulire Erfahrung« zum Gegenstand haben,”
kein Platz. Das System des Rechts erweist sich als inkompatibel mit dem,
was die Zeugnisse Uberlebender leisten kénnen und wollen, nicht zuletzt,
weil es sich zu weigern scheint, ihre Authentizitdt als Beweiskraft gelten zu
lassen.

Die Haltung, die das Recht gegeniiber den Uberlebenden als authenti-
schen Zeugen einnimmt, zeichnet sich so stets von Neuem durch eine Geste
der Abwendung aus.”’” Die aber lasst sich auch in anderen diskursiven Fel-
dern wiederfinden, was nicht zuletzt damit zusammenhidngen mag, dass
»die Jurisdiktion fiir den [Shoah-]Diskurs bestimmend« geblieben ist:** Die
Begriffe Schuld, Verbrechen und Zeugnis sind letztlich juristisch gepragte
Begriffe, so dass sich tiber die Shoah gar nicht reden lé4sst, ohne den juristi-
schen Diskurs in irgendeiner Weise zu zitieren. Thm am néchsten steht da-
bei eindeutig die Historiographie, weil, so Dan Diner, »dem Geschichtsdis-
kurs quasi der Natur der Sache wegen so etwas wie Gerichtsférmigkeit ei-
gen« ist.”’ Auch Historiker suchen — im urspriinglichen Verstindis ihrer
Profession — nach Fakten und Tatsachen, wohingegen Augenzeugen nichts
als Erfahrungen vorweisen konnen. Das hat dazu gefiihrt, dass sich auch
der GroBteil historischer Standardwerke noch bis in die spéten 60er-Jahre
hinein so gut wie ausschlielich auf Aktenstudien und die Autoritit der
Dokumente stiitzte. Als paradigmatisch hierfiir ist Raul Hilbergs Meilen-
stein »The Destruction of the European Jews« von 1961 zu nennen, ein
Werk, das Hilberg ganz explizit fast ausschlieBlich auf der Grundlage deut-
scher Titerdokumente entworfen hat.*® Erst mit Martin Gilberts »The Holo-

26 Ebd., S. 116.

27 Ahnliche Beobachtungen lieBen sich auch hinsichtlich der Frankfurter Ausch-
witz-Prozesse 1963/65 anschliefien, insofern dort etwa die Ortsbesichtigung des
Konzentrationslagers das Ungeniigen der blofen Zeugenaussagen fiir das Ge-
richt verdeutlichte.

28 V. Zangl: Poetik nach dem Holocaust, S. 145.

29 Diner, Dan: »Schulddiskurse und andere Narrative — Epistemisches zum Holo-
caust, in: Ders. (Hg.), Gedichtniszeiten. Uber jiidische und andere Geschich-
ten, Miinchen: Beck 2003, S. 180-200, hier S. 188.

30 Vgl. Gutman, Israel/Jickel, Eberhard u.a. (Hg.): Enzyklopddie des Holocaust.

Die Verfolgung und Ermordung der europdischen Juden, Miinchen, Ziirich: Pi-

14.02.2026, 14:37:42.


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528.265
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

274 | ANDREE MICHAELIS

caust. The Jewish Tragedy« von 1986 #ndert sich dies grundlegend.’ Gil-
bert riumt den Zeugnissen Uberlebender, die er entweder selbst interviewt
hat oder — in weitaus groferem Umfang — aus den Transkripten des Eich-
mann-Prozesses zitiert, einen betrichtlichen Stellenwert ein. Doch auch bei
Gilbert besitzen die Aussagen Uberlebender in erster Linie eine illustrie-
rende Funktion, und werden nicht in ihrer Eigenwertigkeit als in sich ge-
schlossene Quellen betrachtet.*> Auch hier erfiillen sie, wie schon in Niirn-
berg, eine authentifizierende Funktion, bei der aber gerade nicht die Auto-
ritdt einer ihnen eigenen autonomen Authentizitdit anerkannt wird. Dennoch
ist das Interview mit Uberlebenden der Shoah zu einem anerkannten Quel-
lenmaterial geworden; es wird gesammelt, protokolliert, archiviert. Dass
diese Quellen in ihrer argumentativen Verwendung anderen Quellen offen-
bar immer noch unterlegen sind, liegt daran, dass im juristischen wie im
historiologischen Diskurs davon ausgegangen wird, ihre Authentizitit sei
der Autoritdt des Faktischen unterzuordnen.

Fiir das psychoanalytische Diskursfeld ldsst sich am Beispiel der Ar-
gumentation des traumatheoretisch argumentierenden Psychiaters Dori
Laub zeigen, dass dies nicht so sein muss. Die Bewertung der Authentizitéit
von Uberlebenden als Zeugen kann sich vielmehr beim Wechsel von einem
Diskursbereich in einen anderen ganz grundlegend verdndern. Man denke

per 1966, Bd. I, Eintrag »Geschichtsschreibunge, S. 524: »Hilberg nutzte, wie
[Gerald] Reitlinger, fast ausschlieBlich deutsche Dokumente, trotz der wachsen-
den Zahl ver6ffentlichter und unveréffentlichter jidischer Unterlagen, die seit
den spiten S50er Jahren zugénglich geworden waren.«

31 Vgl. Gilbert, Martin: The Holocaust. The Jewish Tragedy, London: Collins
1986, S. 18 (Preface): »This book is an attempt to draw on the nearest of the
witnesses, those closest to the destruction, and through their testimony to tell
something of the suffering of those who perished, and are forever silent.«

32 Vgl. Kushner, Tony: »Holocaust Testimony, Ethics, and the Problem of Repre-
sentation«, in: Poetics Today 27/2006, Nr. 2, S. 275-295, hier S. 238ff.: »The
centrality of victim testimony in its various forms marks out this book as
pathbreaking [...]. Yet the testimony itself is rarely allowed to have space to re-
veal its own internal dynamics, expecially in relation to the rest of the person’s
life story. [...] [Testimonies] are there, as is the case with the majority of docu-
mentary and museum presentations of the Holocaust today, ultimately to illu-

strate the nature of Nazism.«

14.02.2026, 14:37:42.


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528.265
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE AUTORITAT UND AUTHENTIZITAT DER ZEUGNISSE VON UBERLEBENDEN | 275

nur an jenen vielzitierten Fall, bei dem eine Auschwitz-Uberlebende in ih-
rem Video-Interview davon berichtet, beim Auschwitz-Aufstand vom 7.
Oktober 1944 vier Schornsteine des Krematoriums explodieren gesehen zu
haben.* Laub schildert die Diskussion, die nach der Sichtung des Zeugnis-
ses zwischen einer Reihe von Historikern und ihm selbst dariiber entstand,
dass ja faktisch nur ein Schornstein in die Luft gesprengt wurde und der
Aufstand als gescheitert in die Geschichtsbiicher einging. Die Historiker
nahmen diese Abweichung zum Anlass, die Glaubwiirdigkeit des ganzen
Zeugnisses in Frage zu stellen, nicht zuletzt mit dem Argument, Leugnern
der Shoah keine dokumentarisch fundierte Grundlage fiir ihre Behauptun-
gen geben zu wollen. Laub dagegen bemiiht sich, dem Zeugnis der Uberle-
benden eine anders begriindete Autoritdt zuriickzugeben, die sich gerade
auf die Authentizitdt ihrer subjektiven Wahrnehmung des Ereignisses be-
griindet: Sie habe nicht so sehr die Zahl oder das Faktum des einstiirzenden
Schornsteins bezeugt, sondern den bedeutsamen, weil im Lageralltag ganz
unerhorten Bruch des lebensweltlichen Rahmens, den dieser Vorfall im KZ
Auschwitz ausgemacht hatte: »this bursting open of the very frame of
Auschwitz«.** Die (unbewusste) Ubertreibung des Umfangs der Zerstorung
reprasentiert dann die Stdrke des Eindrucks, den dieser Bruch auf die La-
gerinsassen gehabt hat. Insofern die Uberlebende damit den psychologi-
schen Ausbruch aus dem »System« Auschwitz bezeugt, die Offnung hin
auf eine Hoffnung des Uberlebens, die der versuchte Aufstand fiir die In-
haftierten bedeutete, gewinnt ihr Zeugnis fiir Dori Laub eine Authentizitét,
die kein Faktum vermitteln kann. Fiir die Historiker, so heif3it es, wusste die
Uberlebende nichts, fiir den Psychologen hingegen wusste sie mehr, als je-
ne im Reich der Fakten je erfassen konnten.”

33 Vgl. Laub, Dori: »Bearing Witness or the Vicissitudes of Listening«, in: Sho-
hana Felman/Ders. (Hg.), Testimony. Crises for Witnessing in Literature, Psy-
choanalysis, and History, New York 1992, vgl. S. 57-74, S. 59-63. Vgl. ebenso
Elm, Michael: Zeugenschaft im Film. Eine erinnerungskulturelle Analyse filmi-
scher Erzahlungen des Holocaust, Berlin: Metropol 2008, hier S. 195.

34 Vgl. ebd., S. 62.

35 Vgl ebd., S. 63: »Because the testifier did not know the number of the chimneys
that blew up; because she did not know of the betrayal of the Polish under-
ground and of the violent and desperate defeat of the rebellion of the Auschwitz

inmates, the historians said that she knew nothing. I thought that she knew more,

14.02.2026, 14:37:42.


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528.265
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

276 | ANDREE MICHAELIS

Doch auch der psychologische Diskurs, als dessen Vertreter Laub hier
zu verstehen ist, kennt den argumentativen Weg einer Verunmdglichung
des Zeugnisses, die rigorose Absprache einer bestimmten Art von Authen-
tizitdt. Diese Unmoglichkeit bedeutet die Normalitit, gegen die sich der
soeben referierte Fall abgrenzt. Denn birgt der Aufstand Ende 1944 das
Potential zur Durchbrechung des hermetischen Eingeschlossenseins im
Konzentrationslager, so zeichnet sich der Grundzustand gerade durch die
Unfihigkeit hierzu aus. Das Leben im Lager, so Laub, bedeutete ein Dasein
ohne Referenzrahmen, der aber eben als Voraussetzung fiir das Zeugnis
anzusehen ist. Ohne den psychologischen Bezug auf ein AuBlerhalb seien
die Lagerinsassen so sehr auf ihren mérderischen Alltag fixiert gewesen,
dass sie in dieser Welt nicht einmal fiir sich selbst eine Reflexion tiber ihre
Situation etablieren, diese nicht einmal sich selbst gegeniiber bezeugen
konnten.*® Weil sie sich damit auf ein Ereignis ohne bewusste Zeugen — »an
event without a witness«’’ — beziehen, kdnnten, so argumentiert Laub, die
Berichte Uberlebender gar keine Authentizitit beanspruchen. Sie konstitu-
ierten nur eine nachtrigliche Rekonstruktion von Erlebnissen, die sie nicht
bei vollem reflexivem Bewusstsein erlebt hétten. Dass es selbst vor dem
Hintergrund einer solchen grundsétzlichen Diagnose Ausnahmen gibt, zeigt
das zuvor geschilderte Beispiel.

In keinem Falle erweist sich der jeweilige diskursive Rahmen, innerhalb
dessen die Aussagen Uberlebender rezipiert und bewertet werden, als fest
umrissener und undurchlédssiger. Andere Wahrnehmungen, geschult und
gelenkt durch andere Diskurse, ermdglichen stets von Neuem eine Per-
spektive auf die Zeugnisse, vermittels welcher der Verneinung ihrer Au-

since she knew about the breakage of the frame, that her very testimony was
now reenacting.«

36 Vgl. Laub, Dori: »An Event Without a Witness. Truth, Testimony and Survi-
val«, in: Shoshana Felman/Ders. (Hg.), Testimony, S. 75-92, hier S. 82: »The
Holocaust created in this way a world in which one could not bear witness to
oneself.«

37 Ebd.

14.02.2026, 14:37:42.


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528.265
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE AUTORITAT UND AUTHENTIZITAT DER ZEUGNISSE VON UBERLEBENDEN | 277

thentizitdt widersprochen werden kann. Dass es auch im juristischen Feld
ein solches Aufscheinen von Momenten grofiter Authentizitidt und Autoritét
geben kann, vermag ein Blick zuriick auf die Prozesse in Niirnberg und Je-
rusalem zu zeigen. Denn bei beiden Verfahren traten Uberlebende auf, de-
ren Zeugnisse die Prozesse zwar nicht mafB3geblich beeinflusst haben mo-
gen, die aber bei manchem Zuschauer einen bemerkenswerten Eindruck
hinterlieBen. Zu denken ist hier etwa an die franzosische Zeugin Marie
Claude Vaillant-Couturier, die in Niirnberg als erste Frau auftrat und alle
Beteiligten durch ihre Erscheinung und durch die Souverénitit ihrer Rede
nachhaltig irritiert wie beeindruckt hat.*® Auch Hannah Arendt, die in ihrem
Bericht aus Israel doch zu einem iiberwiegenden Teil die Partei des Rich-
ters Landau einnahm und die abschweifenden Zeugnisaussagen der meisten
Uberlebenden wie dieser skeptisch beidugte, berichtet von so einem Aus-
nahmezeugen. Das Zeugnis Zindel Grynszpans, des Vaters des beriihmt-be-
richtigten Herschel Grynszpan, gibt sie in ihrem Buch als einziges in gro-
Ber Ausfiihrlichkeit wieder. Und ist auch nicht exakt nachvollziehbar, wor-
in die Besonderheit dieses Zeugnisses fiir Arendt eigentlich bestanden hat —
ob in der sprachlichen Klarheit und Prignanz, seiner Kiirze oder in der Le-
bensgeschichte selbst —, so erkennt sie darin doch eine »unantastbare[]
schmucklose[] Wahrhaftigkeit« sondergleichen,39 die sie zu der bemer-
kenswert emphatischen Schlussfolgerung bewegt: »Jeder, jeder soll seinen
Tag vor Gericht haben«.*’

Arendt spricht damit dem Zeugen eine Autoritdt zu, die von der Ein-
driicklichkeit einer Authentizitit ausgeht, welche den Rahmen des juristi-
schen Verfahrens sprengt, innerhalb dessen diese Geste, so Arendt, »ein
torichter Gedanke« ist."' Das Phinomen eines derartigen Authentischen im
Inauthentischen, das gleichzeitige Wissen darum, dass die Uberlebenden
den Ereignissen der Shoah so nah waren und sind wie kein anderer, auf der

38 Vgl. T. Fitzel: »Eine Zeugin im Niirnberger Prozess«, S. 62: »Otto Kransbiihler,
der Verteidiger von Dénitz, will von ihrer Aussage so erschiittert gewesen sein,
daf er sich deshalb zum erstenmal gefragt haben will [...], ob er oder auch sein
Klient, GroBadmiral Donitz, von diesen Greueln gewulit haben konnte.« — Vgl.
ferner A. Wieviorka: The Era of the Witness, S. 67.

39 H. Arendt: Eichmann in Jerusalem, S. 343.

40 Ebd.

41 Ebd.

14.02.2026, 14:37:42.


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528.265
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

278 | ANDREE MICHAELIS

einen und die der Logik einzelner Diskursfelder entspringende Skepsis ge-
geniiber der Authentizitét dieses »Wissens< auf der anderen Seite, prigt ins-
besondere den Zeugnisdiskurs in der Philosophie der Postmoderne. Jean-
Frangois Lyotard hat das Dilemma in den Diskurs eingefiihrt, das noch heu-
te die philosophische Reflexion iiber die Shoah bestimmt: Wie kénnen die
Uberlebenden die Gaskammern bezeugen, wenn sie doch, da sie iiberlebt
haben, diese niemals in Betrieb zu erleben vermochten, denn dann wiren ja
auch sie darin umgekommen?** Dies ist bekanntermaBen kein Argument,
das Lyotard entwickelt hat, sondern es stammt aus der Feder des Ausch-
witz-Leugners Robert Forisson, den Lyotard zitiert, um zu zeigen, wie ein
Widerstreit (ein différend) entsteht, der sich gleichsam als ein ins Perverse
verdrehter Rechtsstreit verstehen ldsst. Bei einem Widerstreit vollzieht sich,
so Lyotard, die Auflsung eines Streits zweier Parteien — wie von Uberle-
benden und denen von ihnen angeklagten Nazis — »im Idiom der einen [...],
wihrend das Unrecht, das die andere erleidet, in diesem Idiom nicht figu-
riert«.” Er beschreibt damit einen Mechanismus, der eine offenkundige
Verwandtschaft mit dem bislang Beschriebenen aufweist, insofern die Au-
thentizitit Uberlebender in den meisten Diskursfeldern stets an einem MaB-
stab gemessen wird, der in Hinblick auf ihre Zeugnisse ins Leere greift.*
Es sei an dieser Stelle allein noch einmal daran erinnert, dass schon Ly-
otard die »Zeugnisbefihigung« der Uberlebenden grundsitzlich bejaht hat:

»Um die Existenz der Gaskammern nachzuweisen, mufl man die vier verschwiege-
nen Negationen autheben: Es gab keine Gaskammer? Doch. — Aber wenn es Gas-
kammern gegeben hat, so kann dies nicht formuliert werden? Doch. — Aber wenn
dies formuliert werden kann, so besitzt zumindest niemand die Autoritét, dies zu

formulieren und wahrzunchmen (es ist nicht mitteilbar)? Doch.«*’

42 Vgl. Lyotard, Jean-Francois: Der Widerstreit, Miinchen: Fink 1989, S. 17f.

43 J.-F. Lyotard: Der Widerstreit, S. 27.

44 Vgl. dazu u.a. ebd., S. 43: »Der Historiker kann Faurisson nicht {iberzeugen
wollen, wenn dieser eine andere Diskursart >spieltc, in der es nicht um die Uber-
zeugung, das heilt um die Erlangung eines Konsensus iiber eine bestimmte
Wirklichkeit geht.«

45 Ebd., S. 35f.

14.02.2026, 14:37:42.


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528.265
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE AUTORITAT UND AUTHENTIZITAT DER ZEUGNISSE VON UBERLEBENDEN | 279

Die Gaskammern dagegen zu bezweifeln, auch das zeigt Lyotards Buch,
gibt entweder den Leugnern freies Feld oder aber fiihrt zu einer »Sakralisie-
rung des Geschehens«,* die auf den Topos der Unsagbarkeit und Unaus-
sprechlichkeit der Ereignisse rekurriert. Diese Tendenz hingegen geht zu-
rick auf die ebenfalls geradezu omnipriasente diskursive Verbreitung des
Theologischen, das von der Etymologie des Authentischen iiber den Zu-
sammenhang von Zeugnis'’ und Schuld bis in die Begriffe »Holocaust«
und »Shoah« hinein vorherrscht.* Vor dem Einbruch des Theologischen in
ein (Ge-)Denken der Shoah hat so auch Giorgio Agamben gewarnt, der die
Unsinnigkeit eines schweigenden Anbetens der Ungeheuerlichkeiten von
Auschwitz, wie es der Topos der Unsagbarkeit impliziert, blogelegt hat.*’
Agamben aber hat auch das Faurisson-Paradox fortgeschrieben und durch
die Wiederaufnahme des Gedankens von Dori Laub, Auschwitz sei ein
»Ereignis ohne Zeugen« gewesen, noch einmal die Moglichkeit des au-
thentischen Zeugnisses ins Unmogliche gekehrt. Im Anschluss an eine Au-
Berung Primo Levis heifit es bei ihm, es beruhe

»die Giiltigkeit des Zeugnisses wesentlich auf dem, was ihm fehlt; in seinem Zen-
trum enthilt es etwas, von dem nicht Zeugnis abgelegt werden kann, ein Unbezeug-
bares, das die Uberlebenden ihrer Autoritit beraubt.«*

Die Autoritt ist den Zeugnissen Uberlebender somit angeblich ganz grund-
sitzlich abhandengekommen, weil ihnen ein authentisches, ein vollstindi-
ges Bezeugen unmoglich sei. Stattdessen miisse man sich, so Agamben, auf

46 Giinter, Manuela: »Einleitung: Uberleben schreiben, in: Dies. (Hg.), Uberleben
schreiben. Zur Autobiographik der Shoah, Wiirzburg: Koénigshausen & Neu-
mann 2002, S. 9-19, hier S.12.

47 Auch die etymologische Herkunft des Wortes »Zeuge« vom griechischen
»martys«, dem dann vor allem christlich geprégten Martyrer, gehort zu diesem
Diskurs.

48 Auf eine eingehendere Auseinandersetzung mit diesem Diskurs wird hier aus
Platzgriinden verzichtet. Vgl. aber zu einer Auseinandersetzung mit den Begrif-
fen »Holocaust« und »Shoah« in diesem Kontext: G. Agamben: Was von
Auschwitz bleibt, S. 25-28.

49 Vgl. ebd., S. 28f.

50 Ebd., S. 30.

14.02.2026, 14:37:42.


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528.265
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

280 | ANDREE MICHAELIS

das »Unentscheidbare« einlassen und das Zeugnis in seiner »Unmoglich-
keit« denken:’' als »Liicke«, die sich erfahrungsweltlich irgendwo zwi-
schen den umgekommenen »Muselménnern« der Lager und den Uberle-
benden auftut.”

Agamben stiitzt sich hier auf Primo Levis Reflexionen, 40 Jahre nach
seiner Befreiung, tiber »Die Scham«. Mit einem genaueren Blick auf eben
diesen Text — als der in ganz eigener Hinsicht authentischen SelbstauBe-
rung eines Uberlebenden im literarischen Diskurs — wird es indes auch hier
moglich, gleichsam eine Bresche in den Diskurs zu schlagen. Denn ver-
wechselt Agamben nicht das Ringen der Uberlebenden mit sich selbst und
dem Preis ihrer Authentizitdt mit der Frage nach der diskursverhafteten Re-
zeption ihrer Zeugnisse? Ohne Zweifel ist die Geste, die Primo Levi in
»Die Untergegangenen und die Geretteten« immer wieder von Neuem voll-
zieht, eine Geste der Hinterfragung der ihm zugesprochenen Autoritdt als
Augenzeuge. Immer wieder fordert er — insbesondere sich selbst — dazu auf,
das gegebene Zeugnis so kritisch wie moglich zu befragen und es do-
kumentarisch abzusichern.” Offenkundig geht es ihm darum, die Au-
thentizitdt der eigenen Erinnerungen an eben der Erwartung zu messen, die
ihm nicht zuletzt durch historiographische Diskurse entgegengehalten
wird.** Fiir Levi darf das authentische Zeugnis keine Fehler und keine Ab-
weichungen enthalten, weil er seine Autoritdt als eine teuer erkaufte be-
trachtet: »Uberlebt haben die Schlimmsten, und das heifit die Anpassungs-
fihigsten. Die Besten sind alle gestorben.«’®

In diesem Zusammenhang muss man, so sollte man meinen, die von
Agamben heranzitierten Passagen verstehen: Sie resultieren aus einem
Scham- und Schuldgefiihl des Uberlebens heraus, das Levi dazu gefiihrt
hat, die eigene Autoritdt des Authentischen als nahezu unerreichbar und
unwahrscheinlich zu begreifen. Dies geht soweit, dass sich Primo Levi

51 Vgl.ebd., S.32u. 34.

52 Vgl.ebd., S.35u. 41.

53 Vgl. Levi, Primo: Die Untergegangenen und die Geretteten, Miinchen: dtv 1993,
S. 13,32, u.a.

54 Dabei geht es Levi nicht darum, »die Arbeit eines Historikers zu tun« (ebd.,
S.17), sondern sich eben an ihrem gewissenhaften Mafstab der faktischen
Genauigkeit zu messen.

55 Ebd., S. 84.

14.02.2026, 14:37:42.


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528.265
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE AUTORITAT UND AUTHENTIZITAT DER ZEUGNISSE VON UBERLEBENDEN | 281

selbst letztendlich nur noch als »Bevollmichtigte[r]«’® der Umgekomme-
nen bezeichnet. Damit aber kapituliert er 1986, im letzten Buch vor seinem
Selbstmord, vor der Skepsis, welche die Jurisprudenz, die Geschichtswis-
senschaft und noch kurz vor der Entstehung des zitierten Textes mit Lyo-
tard auch die Philosophie ausgesprochen hatten.”’ Die Formulierung der
Passage erinnert dabei wohl nicht zufillig an die zuvor aus dem Kontext
der Niirnberger Prozesse zitierte Einschitzung, welche die Aussagen Uber-
lebender lediglich als Autorisierungsinstanz der Authentizitdt von Do-
kumenten verstehen will. »Biirgschaft¢, »Bevollméchtigung« — das sind juri-
stische Begriffe, diskursiv in Anschlag gebracht, um die Beweiskraft der
authentischen Erinnerungen Uberlebender in Zweifel zu ziehen und das
Zeugnis zum Supplement des Faktischen zu degradieren.™

Eine ganz andere, sich bewusst vom juristischen Paradigma absetzende
Philosophie der Zeugenschaft hat Jacques Derrida skizziert. Er hat etwa zur
gleichen Zeit wie Agamben die unmogliche Moglichkeit des Zeugnisses
anders zu denken versucht als dieser.”® Fiir Derrida ist das Zeugnis nicht

56 Ebd., S. 86: »Die Untergegangenen hitten [...] niemals Zeugnis abgelegt, weil
ihr Tod schon vor der Vernichtung ihres Kérpers begonnen hatte. [...] Jetzt spre-
chen wir, als Bevollméchtigte, an ihrer Stelle.«

57 w»Die Untergangenen und die Geretteten« erschien urspriinglich 1986, Lyotards
»Der Widerstreit« 1983.

58 Sigrid Weigel hat in einem anderen Zusammenhang auf die katastrophalen Fol-
gen dieser Unterwerfung der Uberlebendenzeugnisse unter die Logik und die
Normen des juristischen Diskurses hingewiesen: Diese verweigert der Rede der
Uberlebenden einen bedeutsamen Bestandteil, ndmlich ihre Funktion als Toten-
klage. Das aber fiihrt in dem von Weigel entfalteten Kontext einer transgenera-
tionellen Traumatisierung zu einer folgenreichen Verschiebung der »Klage-
Momente [...] auf ein anderes Medium der Tradierung, d.h. wiederum auf die
genealogische Fortzeugung« des Traumas durch die Generationen der Nachge-
borenen (Weigel, Sigrid: »Télescopage im Unbewullten. Zum Verhéltnis von
Trauma, Geschichtsbegriff und Literatur«, in: Bronfen, Elisabeth/Erdle, Birgit
R./Dies. (Hg.): Trauma. Zwischen Psychoanalyse und kulturellen Deutungsmu-
stern, Koln, Weimar, Wien: Bshlau, 1999, S. 51-76, hier S. 74).

59 Derrida, Jacques: »Poétique et politique du témoignage«, in: Marie-Louise Mal-
let/Michaud Ginette (Hg.), Jacques Derrida, Paris: Editions de L'Herne, 2004, S.
521-539. Der Text entstand urspriinglich in den Jahren 1999/2000.

14.02.2026, 14:37:42.


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528.265
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

282 | ANDREE MICHAELIS

unmdglich, es ist lediglich nicht verifizierbar. Die »Liicke«, der Bruch, der
die Authentizitit des Zeugnisses — nun verstanden als Aufrichtigkeit und
Giiltigkeit des darin Gesagten — konstituiert, ist fiir ihn mitnichten einer der
Erfahrungswelt. Er kann nicht auf die Welt des Konzentrationslagers, auf
das »univers concentrationnaire« selbst und die Differenz von Muselmann
und Uberlebendem zuriickgefiihrt werden — zumindest nicht allein. Der
Bruch wird dabei nicht mehr als ein wesenhafter Bestandteil des Zeugnis-
ses an sich verstanden, als etwas, das der Sache oder dem >Sachverhalt<
entspringt, wie Agamben es zu rekonstruieren sucht. Vielmehr geht es bei
der Frage nach der Authentizitdt des Zeugnisses um den unvermeidlichen
Konflikt des Bezeugenden mit sich selbst, der — ob er wahr spricht oder
nicht — allem voran sich selbst gegeniiber Zeugnis ablegen muss. Das aber
heiBt, dass die eigentliche Authentizitit der Zeugnisse Uberlebender in ei-
ner introspektiven Szene gedacht werden muss, weil das aus der Vergan-
genheit zu Bezeugende in erster Linie ihm selbst, als solches, priasent sein
und bleiben muss.” Diese ganz private Prisenz aber, sei sie nun wahrheits-
gemil oder sei sie irrig und falsch, muss der Zeuge sich selbst gegeniiber
immer bereits als Wahrheit >be-wahren¢, wie Derrida sagt.’’ In dem Mo-
ment, wo er einem anderen gegeniiber — und diese Adresse gehort immer
dazu — Zeugnis ablegt, bezeugt er zunéchst vor sich selbst diese Wahrheit
dessen, was er in seiner Aussage reprisentiert. Zeugnisablegen impliziert
dabei immer die grundsitzliche Moglichkeit sowohl eines gutgldubigen Ir-
rens wie auch des arglistigen Meineids.*” Die dem authentischen Zeugnis

60 Vgl. ebd., S. 529: »Un témoin ne peut invoquer avoir été présent a ceci ou cela
[...], qu’a la condition d’étre et d’avoir été assez présent a lui-méme pour savoir
de quoi il parle. Je ne peux prétendre apporter un témoignage fiable que si je
prétends pouvoir en témoigner devant moi-méme, sincérement, sans masque et
sans voile [...].«

61 Vgl. ebd., S. 529: »Le garder comme tel et la garde de cette sauvegarde est le
mouvement de la vérité (veritas, verum, wahr, wahren, qui veut dire garder;
Wabhrheit: la vérité).«

62 Vgl. ebd., S. 528f.: »Il y a donc ici [...] deux approches essentiellement dif-
férentes de la finitude [du témoignage, AM]: celle qui passe par I’erreur ou
I’hallucination de bonne foi et celle qui passe par la tromperie, le parjure, la
mauvaise foi. Les deux doivent toujours étre possibles au moment du témoi-

gnage.«

14.02.2026, 14:37:42.


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528.265
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE AUTORITAT UND AUTHENTIZITAT DER ZEUGNISSE VON UBERLEBENDEN | 283

zugrundeliegende Wahrheit aber, die sich auf die introspektive Prisenz des
je zu Bezeugenden bezieht, liegt in der Person des Zeugen selbst verborgen,
ist immer ihr Geheimnis und als solches an sich unergriindbar.” Daher ge-
hort zum Zeugnis untrennbar Vertrauen und guter Glaube; Beweisbarkeit
ist ihm fremd.**

Vor dem Hintergrund dieser Sichtweise wird Primo Levis Verunsiche-
rung iiber die eigentliche Authentizitit seiner Zeugenschaft verstehbar als
Folge einer Erschiitterung seines Selbstvertrauens, d.h. des Vertrauens in
seine Fahigkeit, die Wahrheit seiner Erinnerung zu bezeugen. Diese Er-
schiitterung ging offenbar zu keinem geringen Anteil von den Anspriichen
der zuvor charakterisierten Diskurse aus. Waren sie es doch, die in einer
Reihe von widerstreitartigen Diskussionen das Geheimnis, welches das
Zeugnis auszeichnet, und das durch dieses Geheimnis provozierte Ver-
trauen verneinten bzw. herabwerteten. Primo Levi wusste, dass er zu den
»Geheimnistriagern« gehorte. Er selbst pragt diesem Begriff eine gewisse
geheime Immanenz der Auschwitz-Erfahrung ein, indem er ihn in der ita-
lienischen Fassung von »Die Untergegangenen und die Geretteten« in
deutscher Sprache zitiert.”” Ganz explizit verbirgt sich im Begriff des »Ge-
heimnistragers« auch die traumatische Bedrohlichkeit, die er im Lager be-
deutete, wo niemand iiberleben sollte. Denn Uberlebende wurden, so weiter
Primo Levi, »fiir das sterbende Deutschland gefihrlich, weil sie ihr eigenes
Geheimnis enthielten, das grofite Verbrechen in der Geschichte der
Menschheit«.® Nicht zuletzt aufgrund dieser immanenten Bedrohlichkeit
provoziert die Gerichtsszene, die das Vertrauen in dieses Geheimnis nicht
zulisst, eine traumatische » Wiederholung der Opferposition«.®’

63 Das Geheimnis ist fiir den Auflenstehenden, den Uneingeweihten niemals ein-
sehbar, weil es seine Qualitit als Geheimnis sofort verlieren wiirde, sollte aus
dem im Geheimen Verborgenen eine offene Mitteilung werden. Die Wahrheit
des Uberlebenden als Zeugen aber ist fiir Derrida nur als Geheimnis denkbar.

64 Vgl. ebd., S. 531: »Pour le secret non partageable du serment ou du parjure,
pour ce secret qu’on ne peut méme pas partager avec le partenaire du serment,
avec 1’allié de I’alliance, il n’y a dés lors que du témoignage et de la croyance.
Acte de foi sans preuve possible.«

65 Vgl. P. Levi: Die Untergegangenen und die Geretteten, S. 10.

66 Ebd., S. 10.

67 S. Weigel: »Zeugnis und Zeugenschaft«, S. 120.

14.02.2026, 14:37:42.


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528.265
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

284 | ANDREE MICHAELIS

Nimmt man vor diesem Hintergrund dagegen eine philosophisch inspi-
rierte Diskursperspektive ein, die von den Texten und Reflexionen Uberle-
bender wie Primo Levi als literarischen Autoren ausgeht, so ergibt sich
folgende Position, fiir die hier abschliefend pliadiert werden soll: Die Au-
thentizitit des Uberlebenden als Zeugen geht dann — und dies spielt die
ethische Dimension des Zeugnisses an — immer auf ein gewisses Vertrauen
in sein Geheimnis zuriick. Dieses Geheimnis macht jedes Zeugnis zu einem
absolut singuldren. Und wie es daher keinen Zeugen fiir den Zeugen geben
kann und darf,”® kann und darf auch der Uberlebende als Zeuge nicht fiir
die Fakten oder die Dokumente bezeugen. Sein Zeugnis ruht in sich selbst.
Hierin liegt seine Authentizitdit, in der Ahnung um das Gewicht und die
Qual dieses Geheimnisses seine Autoritdit.

68 Vgl. dazu Derridas Uberlegungen zu Paul Celans Gedicht »Aschenglorie« in: J.
Derrida: »Poétique et politique du témoignage«, S. 534f.

14.02.2026, 14:37:42.


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528.265
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

