
Die Autorität und Authentizität der 

Zeugnisse von Überlebenden der Shoah 

Ein Beitrag zur Diskursgeschichte der Figur des Zeugen 

ANDREE MICHAELIS 

I.

»[Es ist] ganz wesentlich, daß die Leser mir Glauben schenken, sich auf mein Wort 

verlassen. Tun sie es nicht, so zweifeln sie nicht nur an meinem Text, sondern an 

mir als Menschen.«1

Mit diesen Sätzen äußert sich Ruth Klüger, die heute in Deutschland viel-
leicht bekannteste Überlebende der nationalsozialistischen Vernichtungsla-
ger, zur Rezeption ihres autobiographischen Buches »weiter leben«.2 Für 
das, was sie von ihren Erlebnissen und Erfahrungen in den Lagern Theresi-
enstadt, Auschwitz und Christianstadt berichtet, sei sie »die einzige Auto-
rität, die es überhaupt gibt«.3 Diese Geste, den Überlebenden zugleich die 
»moralische[] Autorität« wie auch die »Deutungsautorität« über das Darge-

1 Klüger, Ruth: »Zum Wahrheitsbegriff in der Autobiographie«, in: Magdalene

Heuser (Hg.), Autobiographien von Frauen. Beiträge zu ihrer Geschichte, Tü-

bingen: Niemeyer, 1996, S. 405-410, hier S. 407.

2 Klüger, Ruth: weiter leben. Eine Jugend, Göttingen: Wallstein, 1992.

3 Klüger: »Zum Wahrheitsbegriff in der Autobiographie«, S. 407.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528.265 - am 14.02.2026, 14:37:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528.265
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


266 | ANDREE MICHAELIS

stellte zuzusprechen,4 ist heute in der politischen Öffentlichkeit eine Selbst-
verständlichkeit. Und schwerlich widersprechen lässt sich, wenn Christoph 
Schneider auch für den wissenschaftlichen Umgang mit Überlebenden eine 
grundlegende Respekthaltung einfordert: »Der Zeuge weiß, wovon er redet, 
und er war dabei. Glaubwürdigkeit ist vorausgesetzt, Differenzen zum For-
schungsstand im Detail sind uninteressant.«5 Eine Haltung gibt sich hierin 
zu erkennen, bei der Anerknnung und das Wissen um die eigene Ahnungs-
losigkeit, nicht aber Skepsis und Misstrauen vorherrschen.

Ruth Klüger, Primo Levi, Imre Kertész, aber auch die vielen anderen 
Überlebenden, die mündlich im Gespräch oder vor Videokameras von ihren 
Erfahrungen erzählt haben, sind Zeugen der Vernichtung der europäischen 
Juden, wie sie sich in Auschwitz, Buchenwald und anderswo ereignet hat –
sie sind Augenzeugen und leibliche Zeugen. Sie haben gesehen, was mit 
Juden in den besetzten Gebieten und den Lagern geschehen ist; es ist ihnen 
dasselbe widerfahren. Sie sind authentische Zeugen, weil sie die Gescheh-
nisse, von denen sie zu berichten wissen, mit ihrem Verstand, ihrem Namen 
und ihrem Körper verbürgen.6 Ihnen eignet die alleinige, unbestreitbare Au-

torität über ihr Zeugnis, weil das, was sie berichten, von niemandem sonst 
so erfahren, erlebt und überlebt wurde. Zur Sache authentisch aussagen 
könnten sonst nur noch die Ermordeten oder die Täter. Doch während er-

4 Reemtsma, Jan Philipp: »Die Memoiren Überlebender. Eine Literaturgattung 

des 20. Jahrhunderts«, in: Mittelweg 36 1997, Nr. 4, S. 20-39, S. 36 u. S. 22.

5 Schneider, Christoph: »›Das ist schwer zu beantworten und entschuldigen Sie, 

wenn mir jetzt die Tränen kommen‹. Medialität und Zeugenschaft«, in: Michael 

Elm/Gottfried Kößler (Hg.), Zeugenschaft des Holocaust. Zwischen Trauma, 

Tradierung und Ermittlung, Frankfurt/M., New York: Campus, 2007, S. 260-

279, S. 267.

6 Dominick LaCapra spricht in diesem Zusammenhang von »body-witnesses«. 

Vgl. LaCapra, Dominick: History and Its Limits. Human, Animal, Violence, 

Ithaca: Cornell UP, 2009, S. 62: »A distinction arises when we restrict bearing 

witness or witnessing to those having the experience itself or at least something 

very close to, or in intimate contact with, the experience. This sense of contact is 

conveyed in the frequently employed expression in testimonies of eyewitnesses 

who are not simply bystanders but themselves what might be termed ›body-wit-

nesses‹ or even victims of abuse: ›I have seen it‹ or ›I have seen it with my own 

eyes‹.«

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528.265 - am 14.02.2026, 14:37:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528.265
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DIE AUTORITÄT UND AUTHENTIZITÄT DER ZEUGNISSE VON ÜBERLEBENDEN | 267

steres unmöglich ist, könnten die Täter – wären sie denn überhaupt gewollt, 
aufrichtig zu bezeugen – die Geschehnisse in den Lagern allein aus der Per-
spektive der Peiniger oder Beobachter berichten, nicht aber als etwas von 
ihnen selbst Erfahrenes oder Erlittenes. Weit eher erinnern ihre Aussagen 
an den kühlen Blick der Dokumente, welche der bürokratische Apparat der 
Nazis uns hinterlassen hat. Den Zeugnissen Überlebender dagegen ist diese 
Perspektive fremd: Sie berichten aus dem Inneren des Ereignisses heraus 
und sind untrennbar mit Emotionen und subjektiven Eindrücken verbunden.

Die so skizzierte Haltung gegenüber den Überlebenden als authenti-
scher Autorität wurde allerdings in den vergangenen 65 Jahren vielfach in 
Zweifel gezogen. Um die Begründung oder vielmehr: um die diskursive 
Verortung derartiger Zweifel und den Umgang mit ihm soll es hier gehen. 
Wenn somit Jan Philipp Reemtsma und Christoph Schneider die Autorität 
des Authentischen, die Überlebenden eignet, für die Gegenwart ohne jede 
Einschränkung gelten lassen, so steckt gewiss auch dahinter ein diskurspo-
litischer Aspekt. Er lässt sich ausmachen in der heute so häufig wahrzu-
nehmenden Rede vom drohenden »Ende authentischer Zeitzeugenschaft«7

der Shoah. Denn diese impliziert doch offenbar auch ein sorgenvolles Be-
wusstsein davon, in den vergangenen Jahrzehnten – einer Zeit, die in der 
Forschung bekanntermaßen mit den Schlagwörtern einer Erinnerungskon-
kurrenz von Juden und Deutschen sowie einer grundlegenden »Unfähigkeit 
zu trauern« beschrieben wird8 – den Dialog mit den in den eigenen Reihen 
lebenden Zeugen der Verfolgung versäumt zu haben. Die Vorstellung einer 
letzten Chance, authentischen Augenzeugen zuzuhören, bevor sie sterben, 
berührt in diesem Zusammenhang sowohl einen Schuldkomplex wie auch 
einen historischen Reizpunkt. Es ist aber andererseits ebenso hervorzuhe-
ben, dass es sich bei der heute vorherrschenden Akzeptanz für die Überle-
benden auch um etwas Erkämpftes, etwas mühsam Errungenes handelt. Am 
Ende ihres Lebens als Zeugen ernst genommen und angehört zu werden, 
besitzt für sie eine lebensgeschichtlich nicht zu unterschätzende Bedeutung. 
Nichtsdestoweniger ragen Varianten und Auswüchse eines vermeintlich 

7 Korn, Salomon: »Gezeitenwechsel«, in: FAZ vom 30.01.2006, Nr. 25, S. 8.

8 Braese, Stephan: Die andere Erinnerung. Jüdische Autoren in der westdeutschen 

Nachkriegsliteratur, Berlin: Philo, 2001; Mitscherlich, Alexander/Mitscherlich, 

Margarete: Die Unfähigkeit zu trauern. Grundlagen kollektiven Verhaltens, 

München: Piper, 1998.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528.265 - am 14.02.2026, 14:37:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528.265
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


268 | ANDREE MICHAELIS

vergangenen skeptischen Umgangs mit ihren Zeugnissen bis in die Gegen-
wart hinein. Hier verschränken sich diejenigen Diskurse, welche das Spre-
chen über die Zeugnisse von je unterschiedlichen Seiten und zu je unter-
schiedlichen Zeitpunkten schon immer bestimmt haben.

Doch was heißt es überhaupt, Zeugen der Shoah die Autorität des Au-
thentischen zuzusprechen? Was heißt hier »Authentizität«, was »Autori-
tät«? Wirft man einen Blick in historische Wörterbücher, so stößt man 
rasch darauf, dass eine Formulierung wie »die Autorität des Authenti-
schen« in gewisser Hinsicht pleonastischer Natur ist. Denn geht »Authenti-
zität« auf den griechischen »authentés«, den Urheber, zurück, so wurde die 
lateinische Form »authenticus« im theologischen Kontext des Mittelalters 
als Adjektiv zu auctoritas im Sinne von ›Autorität‹ gebraucht, insofern ein 
Geistlicher damit die Echtheit von Reliquien verbürgen konnte.9 Seitdem 
hängt der Begriff der »Authentizität« untrennbar mit der Autorität des Ori-
ginalen zusammen – insbesondere im Rechtswesen, wo »authenticum« das 
»Original einer Handschrift«10 bedeutet und damit die »gerichtlich aner-
kannte Beweiskraft eines Dokuments«,11 d.h. dessen Autorität verbürgt.12

Seit dem 16. Jahrhundert schließlich beziehen sich beide Begriffe – »Auto-
rität« in theologischer Hinsicht, »Authentizität« in juristischer – in erster 
Linie auf die Verbürgung von Schriftstücken, auf den Konnex von Autor 
und Schrift, von Urheber und Aussage. Historisch stehen sie ganz offenbar 
in einem wechselseitigen Begründungszusammenhang, insofern es glei-
chermaßen möglich scheint, zu sagen, die Authentizität des Urhebers ver-
bürge die Autorität eines Dokuments, aber ebenso gut, die Autorität des 
Urhebers verbürge die Authentizität des Dokuments. Dies aber betrifft ganz 
grundlegend das Zeugnis, insofern sich daran zeigt, dass der Begriffsge-
brauch in den unterschiedlichen Diskursen, die auf ihn rekurrieren, alles 

9 Schlich, Jutta: Literarische Authentizität. Prinzip und Geschichte, Tübingen 

2002, S. 13. Vgl. auch Ritter, Joachim (Hg.): Historisches Wörterbuch der Phi-

losophie. Bd. 1: A-C, Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft, 1971, S. 

691ff.

10 J. Schlich: Literarische Authentizität, S. 13.

11 J. Ritter: Historisches Wörterbuch der Philosophie. Bd. 1: A-C, S. 691.

12 Der Begriff der »Autorität« steht denn auch schon in der Antike in einem engen 

Zusammenhang mit dem Zeugnis vor Gericht (und zwar in Form des »Beweises 

ex auctoritate«).

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528.265 - am 14.02.2026, 14:37:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528.265
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DIE AUTORITÄT UND AUTHENTIZITÄT DER ZEUGNISSE VON ÜBERLEBENDEN | 269

andere als eindeutig fundiert ist. Es gerät damit gerade die historisch wech-
selhafte diskursstrategische Indienstnahme beider Begriffe, wie hier im 
Kontext eines Umgangs mit den Zeugenaussagen Überlebender, ins Blick-
feld.

II.

Mit der Thematisierung eines gewissen Schuldkomplexes, der die deutsche 
Erinnungskultur bestimmt, wie auch mit der Unzulänglichkeit eines sich 
ausschließlich auf Dokumente stützenden Gedenkens wurden bereits zen-
trale Diskurs angesprochen, die sich in der Zeit nach 1945 der Zeugnisse 
Überlebender angenommen haben. Die Rede ist von psychologischen und 
historischen Diskursen. Historisch gesehen war es gleichwohl zuerst der 
juristische Diskurs, der das Sprechen über und das Sprechen mit Überle-
benden als Augenzeugen der Shoah bestimmt hat. Er ist hier besonders von 
Bedeutung, weil der Zeuge in der Gerichtsszene als leibhaftige und unmit-
telbar authentische Person auftritt, während die meisten anderen Diskurse 
ihn zumeist schriftlich vermittelt behandeln. Zu denken ist etwa an die 
Nürnberger Prozesse 1945-1949, insbesondere aber an den Eichmann-Pro-
zess 1961. 

In Nürnberg waren Überlebende zwar präsent, doch die eigentliche An-
klage stützte sich keineswegs in erster Linie auf deren Aussagen. Die ame-
rikanische Anklagevertretung entschied sich vielmehr dafür, schriftlichen 
Dokumenten den Vorrang zu geben – diesen, so möchte man hinzusetzen, 
die größere Fakten-Autorität zuzusprechen. Die Rolle der Zeugen hinge-
gen, so fasst es Tomas Fitzel zusammen, war 

»[…] vor allem eine öffentliche und moralische. Sie gaben stellvertretend den Mil-

lionen namenlosen Opfern [...] ein Gesicht und eine Stimme und bürgten damit für 

die Authentizität der Dokumente.« [Hervorhebungen von mir, A. M.]13

13 Fitzel, Tomas: »Eine Zeugin im Nürnberger Prozess«, in: Gerd R Ueberschär 

(Hg.), Der Nationalsozialismus vor Gericht. Die alliierten Prozesse und Soldaten 

1943-1952, Frankfurt/M.: Fischer 1999, S. 60-67, hier S. 60. – Vgl. auch Wievi-

orka, Annette: The Era of the Witness, Ithaca, London: Cornell U P 2006, S. 67: 

»The witnesses had not been called on to tell their stories, to move the judges of 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528.265 - am 14.02.2026, 14:37:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528.265
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


270 | ANDREE MICHAELIS

Hierin ist über den Umgang mit den Zeugnissen Überlebender in der Sphä-
re des Rechts bereits einiges gesagt: Bei der Auffindung von Evidenz auf 
dem Wege der Urteilsfindung werden die Augenzeugen den Dokumenten 
untergeordnet. Allenfalls bestätigen können jene, was in diesen steht. Das 
Zeugnis Überlebender verstärkt gleichsam die Autorität der Dokumente, 
verbürgt und vermehrt deren Authentizität, hat aber für sich genommen ei-
ne weitaus schwächerer Beweiskraft. Diese vermeintliche ›Schwäche‹ kam 
in Nürnberg zudem dadurch zur Geltung, dass die Verteidigung es sich zur 
Strategie gemacht hatte, gerade die Integrität und Glaubwürdigkeit der

berlebenden in Frage zu stellen und so ihre Aussagen herabzuwerten. 14 In 
Kreuzverhören, die manchen Zuschauer an »den Ton der NS-Volks-
gerichte« erinnerten,15 wurde eben die Nähe zu den historischen Ereignis-
sen dazu missbraucht, die zumeist traumatisierten Überlebenden ein zwei-
tes Mal zu Opfern, diesmal diskursiven Opfern zu machen. Dieser Zusam-
menhang ist schon deshalb bemerkenswert, da es Jahrzehnte später gerade 
der Mangel an einer solchen zeitlichen Nähe zu den Ereignissen sein sollte, 
der angeblich dazu führte, dass Überlebende sich nicht mehr zuverlässig 
erinnern könnten: Für die Richter der Frankfurter Auschwitz-Prozesse von 
1963/65 beruhte die prinzipielle »Unsicherheit der Zeugenbekundung« auf 
eben diesem Argument.16

Anders, aber keineswegs respektvoller verhielt es sich beim Eichmann-
Prozess in Jerusalem, obgleich gerade dieser im Nachhinein als der Wen-

the public present at the trial, but essentially to confirm, comment on, and sup-

plement the content of written documents. The Nuremberg trials marked the tri-

umph of the written over the oral.«

14 Vgl. T. Fitzel: »Eine Zeugin im Nürnberger Prozess«, S. 60: »Die Taktik der 

Verteidigung konnte deshalb nur darauf hinauslaufen, deren Integrität [d.i. die 

der Überlebenden, AM] in Frage zu stellen [...]. [H]ier zog sie alle ihr zur Ver-

fügung stehenden Register, um die Zeugen, denen alle noch der Schrecken der 

Lager in ihr Gesicht geschrieben war, an ihrem wundesten Punkt zu treffen.«

15 Ebd., S. 61.

16 Naumann, Bernd: Auschwitz. Bericht über die Strafsache gegen Mulka und an-

dere vor dem Schwurgericht Frankfurt, Frankfurt/M., Bonn: Athenäum 1965, S. 

525; vgl. besonders S. 523-325. – Aus Platzgründen verzichte ich hier auf eine 

detaillierte Auseinandersetzung mit den Frankfurter Prozessen.

 
Ü

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528.265 - am 14.02.2026, 14:37:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528.265
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DIE AUTORITÄT UND AUTHENTIZITÄT DER ZEUGNISSE VON ÜBERLEBENDEN | 271

depunkt im Umgang mit den Zeugenaussagen Überlebender interpretiert 
wurde.17 Hier standen ihre Zeugnisse klar im Vordergrund, immerhin war 
die Zahl von 110 Überlebenden als Zeugen auffallend hoch. Jedoch be-
merkte schon Hannah Arendt, dass deren Aussagen zu einem überwiegen-
den Teil »mit den Taten des Angeklagten [Eichmann, AM] so gut wie 
nichts zu tun hatten«.18 Und was die Zeugen aussagten, so haben die Re-
cherchen David Cesaranis ergeben, war im Vorhinein durch den Ober-
staatsanwalt Gideon Hausner und seine Mitarbeiter einem strengen Filtrati-
onsprozess unterzogen worden. Hausner und sein Team hatten sehr genaue 
Vorstellungen darüber gehabt, wovon die Überlebenden berichten sollten, 
was im Zentrum ihrer Darstellungen zu stehen hatte und was auszulassen 
war.19 Unter den zahlreichen zur Verfügung stehenden Zeugen hatten sie 
nur solche ausgewählt, die bereit waren, ihre Geschichte dem vorgegebenen 
Rahmen anzupassen. Hausner zufolge diente die Zeugenanhörung einer 
Korrektur des Bildes, das die Nürnberger Prozesse hinterlassen hatten. Ihm 
ging es darum, durch die Aussagen der Überlebenden »die Herzen der 
Menschen anzusprechen«,20 wo bislang die Dokumente allein einen kühlen 
und vermittelten Eindruck hinterließen. Der Grad seiner Einflussnahme in-
des zeigt, wie gering das Vertrauen in die Zeugnisse der Überlebenden ei-
gentlich war. Hier, so scheint es, ging es um ein Vorführen des Überleben-
den, wie er für den Staat Israel großen legitimatorischen Wert besaß, nicht 

17 Vgl. Zangl, Veronika: Poetik nach dem Holocaust. Erinnerungen – Tatsachen –

Geschichten, München: Fink 2009, hier S. 74: »[W]ährend des Eichmann-Pro-

zesses 1961 kamen Überlebende des Holocaust erstmals als gewichtige Zeugen 

des Verfahrens zu Wort«.

18 Arendt, Hannah: Eichmann in Jerusalem. Ein Bericht von der Banalität des Bö-

sen, München, Zürich: Piper 2006, S. 90.

19 Vgl. Cesarani, David: »Trial and Testimony: Survivors, Witnesses, and the 

Eichmann Trial in Perspective«, in: Johannes-Dieter Steinert/Inge Weber-Newth 

(Hg.), Beyond Camps and Forced Labour. Current International Research on 

Survivors of Nazi Persecution, Osnabrück: secolo Verlag 2005, S. 43-52, hier S. 

47: »[T]he prosecution eliminated those [testimonies, AM] who were not rele-

vant to the case, articulate, consistent, and willing to edit their memoires on de-

mand.«

20 Vgl. Hausner, Gideon: Justice in Jerusalem, New York 1966, hier zitiert nach D. 

Cesarani: Trial and Testimony, S. 46: »[He wanted to] reach the hearts of men«.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528.265 - am 14.02.2026, 14:37:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528.265
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


272 | ANDREE MICHAELIS

aber um individuelle Einzelfälle und auch nicht um die Einmaligkeit ihrer 
Erfahrungen. Diese Inszenierung des Zeugen in Jerusalem hatte zwei Kon-
sequenzen: Einmal führte sie zu einer grundlegenden misstrauischen Ein-
schätzung der erzählerischen Fähigkeiten der Überlebenden, von deren

berforderung Hannah Arendt berichtet hat.21 Zum anderen entstand vielfach
der Eindruck, es gehe den Überlebenden allein um eine sachfremde und 
unangemessene »Selbstinszenierung«.22 Die Aussagen der jüdischen Au-
genzeugen spielten für den Ausgang des Verfahrens offenbar eine sehr ge-
ringe Rolle. Obwohl sie bereits im Vorhinein durch Hausner geformt und 
gleichsam zurechtgeschnitten wurden, erwiesen sie sich während des Ver-
fahrens als immer noch inkompatibel mit den Vorstellungen der vorsitzen-
den Richter: Vielfach wurden Zeugenaussagen durch diese unterbrochen 
und abgebrochen, weil das Berichtete – mit einer gewissen, ja auch von

rendt bestätigten Berechtigung – zu einem überwiegenden Teil als nicht 
relevant für den Prozessverlauf wahrgenommen wurde. Dies führte Richter 
Landau in seinem Urteilsspruch schließlich dazu, die angehörten Zeugnisse 
Überlebender – die immerhin 62 der 121 Sitzungen füllten23 – als lediglich 
untergeordnetes Beiwerk des Verfahrens zu kategorisieren,24 das letztlich 
auch ohne sie zu seinem Urteil gekommen wäre. In Jerusalem wurden die
Zeugnisse somit sowohl vereinnahmt als auch in ihrer Vereinnahmung als 
irrelevant abgetan. Im juristischen Diskurs mit seiner Konzentration auf 
»beweisfähige Tatsachen«,25 so zeigt sich hieran, war für die Stimmen der 

21 Vgl. H. Arendt: Eichmann in Jerusalem, S. 336.

22 Dieser Eindruck entstand insbesondere durch einzelne Zeugen wie etwa den von 

Arendt angeführten Überlebenden, der sich »K-Zetnik« nennt (vgl. ebd., S. 

335f.).

23 Vgl. ebd., S. 335.

24 Vgl. die Prozessprotokolle vom 11.12.1961, zitiert nach D. Cesarani: »Trial and 

Testimony«, S. 52: »Without a doubt, the testimony given at this trial by survi-

vors of the Holocaust, who poured out their hearts as they stood in the witness 

box, will provide valuable material for research worker and historians, but as far 

as this court is concerned, they are to be regarded as a by-product of the trial.«

25 Weigel, Sigrid: »Zeugnis und Zeugenschaft, Klage und Anklage. Die Geste des 

Bezeugens in der Differenz von ›identity politics‹, juristischem und historiogra-

phischem Diskurs«, in: Rüdiger Zill (Hg.), Zeugnis und Zeugenschaft, Berlin: 

Akademie Verlag 2000, S. 111-135, hier S. 120.

 
Ü

 
A

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528.265 - am 14.02.2026, 14:37:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528.265
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DIE AUTORITÄT UND AUTHENTIZITÄT DER ZEUGNISSE VON ÜBERLEBENDEN | 273

Überlebenden, deren Aussagen eine »dem Anderen [...] gerade unzu-
gängliche[]«, weil höchst »singuläre Erfahrung« zum Gegenstand haben,26

kein Platz. Das System des Rechts erweist sich als inkompatibel mit dem, 
was die Zeugnisse Überlebender leisten können und wollen, nicht zuletzt, 
weil es sich zu weigern scheint, ihre Authentizität als Beweiskraft gelten zu 
lassen. 

Die Haltung, die das Recht gegenüber den Überlebenden als authenti-
schen Zeugen einnimmt, zeichnet sich so stets von Neuem durch eine Geste 
der Abwendung aus.27 Die aber lässt sich auch in anderen diskursiven Fel-
dern wiederfinden, was nicht zuletzt damit zusammenhängen mag, dass 
»die Jurisdiktion für den [Shoah-]Diskurs bestimmend« geblieben ist:28 Die 
Begriffe Schuld, Verbrechen und Zeugnis sind letztlich juristisch geprägte 
Begriffe, so dass sich über die Shoah gar nicht reden lässt, ohne den juristi-
schen Diskurs in irgendeiner Weise zu zitieren. Ihm am nächsten steht da-
bei eindeutig die Historiographie, weil, so Dan Diner, »dem Geschichtsdis-
kurs quasi der Natur der Sache wegen so etwas wie Gerichtsförmigkeit ei-
gen« ist.29 Auch Historiker suchen – im ursprünglichen Verständis ihrer
Profession – nach Fakten und Tatsachen, wohingegen Augenzeugen nichts 
als Erfahrungen vorweisen können. Das hat dazu geführt, dass sich auch 
der Großteil historischer Standardwerke noch bis in die späten 60er-Jahre 
hinein so gut wie ausschließlich auf Aktenstudien und die Autorität der 
Dokumente stützte. Als paradigmatisch hierfür ist Raul Hilbergs Meilen-
stein »The Destruction of the European Jews« von 1961 zu nennen, ein 
Werk, das Hilberg ganz explizit fast ausschließlich auf der Grundlage deut-
scher Täterdokumente entworfen hat.30 Erst mit Martin Gilberts »The Holo-

26 Ebd., S. 116.

27 Ähnliche Beobachtungen ließen sich auch hinsichtlich der Frankfurter Ausch-

witz-Prozesse 1963/65 anschließen, insofern dort etwa die Ortsbesichtigung des 

Konzentrationslagers das Ungenügen der bloßen Zeugenaussagen für das Ge-

richt verdeutlichte.

28 V. Zangl: Poetik nach dem Holocaust, S. 145.

29 Diner, Dan: »Schulddiskurse und andere Narrative – Epistemisches zum Holo-

caust«, in: Ders. (Hg.), Gedächtniszeiten. Über jüdische und andere Geschich-

ten, München: Beck 2003, S. 180-200, hier S. 188.

30 Vgl. Gutman, Israel/Jäckel, Eberhard u.a. (Hg.): Enzyklopädie des Holocaust. 

Die Verfolgung und Ermordung der europäischen Juden, München, Zürich: Pi-

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528.265 - am 14.02.2026, 14:37:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528.265
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


274 | ANDREE MICHAELIS

caust. The Jewish Tragedy« von 1986 ändert sich dies grundlegend.31 Gil-
bert räumt den Zeugnissen Überlebender, die er entweder selbst interviewt 
hat oder – in weitaus größerem Umfang – aus den Transkripten des Eich-
mann-Prozesses zitiert, einen beträchtlichen Stellenwert ein. Doch auch bei 
Gilbert besitzen die Aussagen Überlebender in erster Linie eine illustrie-
rende Funktion, und werden nicht in ihrer Eigenwertigkeit als in sich ge-
schlossene Quellen betrachtet.32 Auch hier erfüllen sie, wie schon in Nürn-
berg, eine authentifizierende Funktion, bei der aber gerade nicht die Auto-

rität einer ihnen eigenen autonomen Authentizität anerkannt wird. Dennoch 
ist das Interview mit Überlebenden der Shoah zu einem anerkannten Quel-
lenmaterial geworden; es wird gesammelt, protokolliert, archiviert. Dass 
diese Quellen in ihrer argumentativen Verwendung anderen Quellen offen-
bar immer noch unterlegen sind, liegt daran, dass im juristischen wie im 
historiologischen Diskurs davon ausgegangen wird, ihre Authentizität sei 
der Autorität des Faktischen unterzuordnen.

Für das psychoanalytische Diskursfeld lässt sich am Beispiel der Ar-
gumentation des traumatheoretisch argumentierenden Psychiaters Dori 
Laub zeigen, dass dies nicht so sein muss. Die Bewertung der Authentizität 
von Überlebenden als Zeugen kann sich vielmehr beim Wechsel von einem 
Diskursbereich in einen anderen ganz grundlegend verändern. Man denke 

per 1966, Bd. I, Eintrag »Geschichtsschreibung«, S. 524: »Hilberg nutzte, wie 

[Gerald] Reitlinger, fast ausschließlich deutsche Dokumente, trotz der wachsen-

den Zahl veröffentlichter und unveröffentlichter jüdischer Unterlagen, die seit 

den späten 50er Jahren zugänglich geworden waren.«

31 Vgl. Gilbert, Martin: The Holocaust. The Jewish Tragedy, London: Collins 

1986, S. 18 (Preface): »This book is an attempt to draw on the nearest of the 

witnesses, those closest to the destruction, and through their testimony to tell 

something of the suffering of those who perished, and are forever silent.«

32 Vgl. Kushner, Tony: »Holocaust Testimony, Ethics, and the Problem of Repre-

sentation«, in: Poetics Today 27/2006, Nr. 2, S. 275-295, hier S. 238ff.: »The 

centrality of victim testimony in its various forms marks out this book as 

pathbreaking [...]. Yet the testimony itself is rarely allowed to have space to re-

veal its own internal dynamics, expecially in relation to the rest of the person’s 

life story. [...] [Testimonies] are there, as is the case with the majority of docu-

mentary and museum presentations of the Holocaust today, ultimately to illu-

strate the nature of Nazism.«

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528.265 - am 14.02.2026, 14:37:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528.265
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DIE AUTORITÄT UND AUTHENTIZITÄT DER ZEUGNISSE VON ÜBERLEBENDEN | 275

nur an jenen vielzitierten Fall, bei dem eine Auschwitz-Überlebende in ih-
rem Video-Interview davon berichtet, beim Auschwitz-Aufstand vom 7. 
Oktober 1944 vier Schornsteine des Krematoriums explodieren gesehen zu 
haben.33 Laub schildert die Diskussion, die nach der Sichtung des Zeugnis-
ses zwischen einer Reihe von Historikern und ihm selbst darüber entstand, 
dass ja faktisch nur ein Schornstein in die Luft gesprengt wurde und der 
Aufstand als gescheitert in die Geschichtsbücher einging. Die Historiker 
nahmen diese Abweichung zum Anlass, die Glaubwürdigkeit des ganzen 
Zeugnisses in Frage zu stellen, nicht zuletzt mit dem Argument, Leugnern 
der Shoah keine dokumentarisch fundierte Grundlage für ihre Behauptun-
gen geben zu wollen. Laub dagegen bemüht sich, dem Zeugnis der Überle-
benden eine anders begründete Autorität zurückzugeben, die sich gerade 
auf die Authentizität ihrer subjektiven Wahrnehmung des Ereignisses be-
gründet: Sie habe nicht so sehr die Zahl oder das Faktum des einstürzenden 
Schornsteins bezeugt, sondern den bedeutsamen, weil im Lageralltag ganz 
unerhörten Bruch des lebensweltlichen Rahmens, den dieser Vorfall im KZ 
Auschwitz ausgemacht hatte: »this bursting open of the very frame of 
Auschwitz«.34 Die (unbewusste) Übertreibung des Umfangs der Zerstörung 
repräsentiert dann die Stärke des Eindrucks, den dieser Bruch auf die La-
gerinsassen gehabt hat. Insofern die Überlebende damit den psychologi-
schen Ausbruch aus dem »System« Auschwitz bezeugt, die Öffnung hin 
auf eine Hoffnung des Überlebens, die der versuchte Aufstand für die In-
haftierten bedeutete, gewinnt ihr Zeugnis für Dori Laub eine Authentizität, 
die kein Faktum vermitteln kann. Für die Historiker, so heißt es, wusste die 
Überlebende nichts, für den Psychologen hingegen wusste sie mehr, als je-
ne im Reich der Fakten je erfassen könnten.35

33 Vgl. Laub, Dori: »Bearing Witness or the Vicissitudes of Listening«, in: Sho-

hana Felman/Ders. (Hg.), Testimony. Crises for Witnessing in Literature, Psy-

choanalysis, and History, New York 1992, vgl. S. 57-74, S. 59-63. Vgl. ebenso 

Elm, Michael: Zeugenschaft im Film. Eine erinnerungskulturelle Analyse filmi-

scher Erzählungen des Holocaust, Berlin: Metropol 2008, hier S. 195.

34 Vgl. ebd., S. 62.

35 Vgl. ebd., S. 63: »Because the testifier did not know the number of the chimneys 

that blew up; because she did not know of the betrayal of the Polish under-

ground and of the violent and desperate defeat of the rebellion of the Auschwitz 

inmates, the historians said that she knew nothing. I thought that she knew more, 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528.265 - am 14.02.2026, 14:37:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528.265
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


276 | ANDREE MICHAELIS

Doch auch der psychologische Diskurs, als dessen Vertreter Laub hier 
zu verstehen ist, kennt den argumentativen Weg einer Verunmöglichung 
des Zeugnisses, die rigorose Absprache einer bestimmten Art von Authen-
tizität. Diese Unmöglichkeit bedeutet die Normalität, gegen die sich der 
soeben referierte Fall abgrenzt. Denn birgt der Aufstand Ende 1944 das 
Potential zur Durchbrechung des hermetischen Eingeschlossenseins im 
Konzentrationslager, so zeichnet sich der Grundzustand gerade durch die 
Unfähigkeit hierzu aus. Das Leben im Lager, so Laub, bedeutete ein Dasein 
ohne Referenzrahmen, der aber eben als Voraussetzung für das Zeugnis 
anzusehen ist. Ohne den psychologischen Bezug auf ein Außerhalb seien 
die Lagerinsassen so sehr auf ihren mörderischen Alltag fixiert gewesen, 
dass sie in dieser Welt nicht einmal für sich selbst eine Reflexion über ihre 
Situation etablieren, diese nicht einmal sich selbst gegenüber bezeugen 
konnten.36 Weil sie sich damit auf ein Ereignis ohne bewusste Zeugen – »an 
event without a witness«37 – beziehen, könnten, so argumentiert Laub, die 
Berichte Überlebender gar keine Authentizität beanspruchen. Sie konstitu-
ierten nur eine nachträgliche Rekonstruktion von Erlebnissen, die sie nicht 
bei vollem reflexivem Bewusstsein erlebt hätten. Dass es selbst vor dem 
Hintergrund einer solchen grundsätzlichen Diagnose Ausnahmen gibt, zeigt 
das zuvor geschilderte Beispiel.

III.

In keinem Falle erweist sich der jeweilige diskursive Rahmen, innerhalb 
dessen die Aussagen Überlebender rezipiert und bewertet werden, als fest 
umrissener und undurchlässiger. Andere Wahrnehmungen, geschult und 
gelenkt durch andere Diskurse, ermöglichen stets von Neuem eine Per-
spektive auf die Zeugnisse, vermittels welcher der Verneinung ihrer Au-

since she knew about the breakage of the frame, that her very testimony was 

now reenacting.«

36 Vgl. Laub, Dori: »An Event Without a Witness. Truth, Testimony and Survi-

val«, in: Shoshana Felman/Ders. (Hg.), Testimony, S. 75-92, hier S. 82: »The 

Holocaust created in this way a world in which one could not bear witness to 

oneself.«

37 Ebd.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528.265 - am 14.02.2026, 14:37:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528.265
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DIE AUTORITÄT UND AUTHENTIZITÄT DER ZEUGNISSE VON ÜBERLEBENDEN | 277

thentizität widersprochen werden kann. Dass es auch im juristischen Feld 
ein solches Aufscheinen von Momenten größter Authentizität und Autorität 
geben kann, vermag ein Blick zurück auf die Prozesse in Nürnberg und Je-
rusalem zu zeigen. Denn bei beiden Verfahren traten Überlebende auf, de-
ren Zeugnisse die Prozesse zwar nicht maßgeblich beeinflusst haben mö-
gen, die aber bei manchem Zuschauer einen bemerkenswerten Eindruck 
hinterließen. Zu denken ist hier etwa an die französische Zeugin Marie 
Claude Vaillant-Couturier, die in Nürnberg als erste Frau auftrat und alle 
Beteiligten durch ihre Erscheinung und durch die Souveränität ihrer Rede 
nachhaltig irritiert wie beeindruckt hat.38 Auch Hannah Arendt, die in ihrem 
Bericht aus Israel doch zu einem überwiegenden Teil die Partei des Rich-
ters Landau einnahm und die abschweifenden Zeugnisaussagen der meisten 
Überlebenden wie dieser skeptisch beäugte, berichtet von so einem Aus-
nahmezeugen. Das Zeugnis Zindel Grynszpans, des Vaters des berühmt-be-
rüchtigten Herschel Grynszpan, gibt sie in ihrem Buch als einziges in gro-
ßer Ausführlichkeit wieder. Und ist auch nicht exakt nachvollziehbar, wor-
in die Besonderheit dieses Zeugnisses für Arendt eigentlich bestanden hat –
ob in der sprachlichen Klarheit und Prägnanz, seiner Kürze oder in der Le-
bensgeschichte selbst –, so erkennt sie darin doch eine »unantastbare[] 
schmucklose[] Wahrhaftigkeit« sondergleichen,39 die sie zu der bemer-
kenswert emphatischen Schlussfolgerung bewegt: »Jeder, jeder soll seinen 
Tag vor Gericht haben«.40

Arendt spricht damit dem Zeugen eine Autorität zu, die von der Ein-
drücklichkeit einer Authentizität ausgeht, welche den Rahmen des juristi-
schen Verfahrens sprengt, innerhalb dessen diese Geste, so Arendt, »ein 
törichter Gedanke« ist.41 Das Phänomen eines derartigen Authentischen im 
Inauthentischen, das gleichzeitige Wissen darum, dass die Überlebenden 
den Ereignissen der Shoah so nah waren und sind wie kein anderer, auf der 

38 Vgl. T. Fitzel: »Eine Zeugin im Nürnberger Prozess«, S. 62: »Otto Kransbühler, 

der Verteidiger von Dönitz, will von ihrer Aussage so erschüttert gewesen sein, 

daß er sich deshalb zum erstenmal gefragt haben will [...], ob er oder auch sein 

Klient, Großadmiral Dönitz, von diesen Greueln gewußt haben konnte.« – Vgl. 

ferner A. Wieviorka: The Era of the Witness, S. 67.

39 H. Arendt: Eichmann in Jerusalem, S. 343.

40 Ebd.

41 Ebd.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528.265 - am 14.02.2026, 14:37:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528.265
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


278 | ANDREE MICHAELIS

einen und die der Logik einzelner Diskursfelder entspringende Skepsis ge-
genüber der Authentizität dieses ›Wissens‹ auf der anderen Seite, prägt ins-
besondere den Zeugnisdiskurs in der Philosophie der Postmoderne. Jean-
François Lyotard hat das Dilemma in den Diskurs eingeführt, das noch heu-
te die philosophische Reflexion über die Shoah bestimmt: Wie können die 
Überlebenden die Gaskammern bezeugen, wenn sie doch, da sie überlebt 
haben, diese niemals in Betrieb zu erleben vermochten, denn dann wären ja 
auch sie darin umgekommen?42 Dies ist bekanntermaßen kein Argument, 
das Lyotard entwickelt hat, sondern es stammt aus der Feder des Ausch-
witz-Leugners Robert Forisson, den Lyotard zitiert, um zu zeigen, wie ein 
Widerstreit (ein différend) entsteht, der sich gleichsam als ein ins Perverse 
verdrehter Rechtsstreit verstehen lässt. Bei einem Widerstreit vollzieht sich, 
so Lyotard, die Auflösung eines Streits zweier Parteien – wie von Überle-
benden und denen von ihnen angeklagten Nazis – »im Idiom der einen [...], 
während das Unrecht, das die andere erleidet, in diesem Idiom nicht figu-
riert«.43 Er beschreibt damit einen Mechanismus, der eine offenkundige 
Verwandtschaft mit dem bislang Beschriebenen aufweist, insofern die Au-
thentizität Überlebender in den meisten Diskursfeldern stets an einem Maß-
stab gemessen wird, der in Hinblick auf ihre Zeugnisse ins Leere greift.44

Es sei an dieser Stelle allein noch einmal daran erinnert, dass schon Ly-
otard die ›Zeugnisbefähigung‹ der Überlebenden grundsätzlich bejaht hat:

»Um die Existenz der Gaskammern nachzuweisen, muß man die vier verschwiege-

nen Negationen aufheben: Es gab keine Gaskammer? Doch. – Aber wenn es Gas-

kammern gegeben hat, so kann dies nicht formuliert werden? Doch. – Aber wenn 

dies formuliert werden kann, so besitzt zumindest niemand die Autorität, dies zu 

formulieren und wahrzunehmen (es ist nicht mitteilbar)? Doch.«45

42 Vgl. Lyotard, Jean-Francois: Der Widerstreit, München: Fink 1989, S. 17f.

43 J.-F. Lyotard: Der Widerstreit, S. 27.

44 Vgl. dazu u.a. ebd., S. 43: »Der Historiker kann Faurisson nicht überzeugen 

wollen, wenn dieser eine andere Diskursart ›spielt‹, in der es nicht um die Über-

zeugung, das heißt um die Erlangung eines Konsensus über eine bestimmte 

Wirklichkeit geht.«

45 Ebd., S. 35f.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528.265 - am 14.02.2026, 14:37:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528.265
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DIE AUTORITÄT UND AUTHENTIZITÄT DER ZEUGNISSE VON ÜBERLEBENDEN | 279

Die Gaskammern dagegen zu bezweifeln, auch das zeigt Lyotards Buch, 
gibt entweder den Leugnern freies Feld oder aber führt zu einer »Sakralisie-
rung des Geschehens«,46 die auf den Topos der Unsagbarkeit und Unaus-
sprechlichkeit der Ereignisse rekurriert. Diese Tendenz hingegen geht zu-
rück auf die ebenfalls geradezu omnipräsente diskursive Verbreitung des 
Theologischen, das von der Etymologie des Authentischen über den Zu-
sammenhang von Zeugnis47 und Schuld bis in die Begriffe »Holocaust« 
und »Shoah« hinein vorherrscht.48 Vor dem Einbruch des Theologischen in 
ein (Ge-)Denken der Shoah hat so auch Giorgio Agamben gewarnt, der die 
Unsinnigkeit eines schweigenden Anbetens der Ungeheuerlichkeiten von 
Auschwitz, wie es der Topos der Unsagbarkeit impliziert, bloßgelegt hat.49

Agamben aber hat auch das Faurisson-Paradox fortgeschrieben und durch 
die Wiederaufnahme des Gedankens von Dori Laub, Auschwitz sei ein 
»Ereignis ohne Zeugen« gewesen, noch einmal die Möglichkeit des au-
thentischen Zeugnisses ins Unmögliche gekehrt. Im Anschluss an eine Äu-
ßerung Primo Levis heißt es bei ihm, es beruhe

»die Gültigkeit des Zeugnisses wesentlich auf dem, was ihm fehlt; in seinem Zen-

trum enthält es etwas, von dem nicht Zeugnis abgelegt werden kann, ein Unbezeug-

bares, das die Überlebenden ihrer Autorität beraubt.«50

Die Autorität ist den Zeugnissen Überlebender somit angeblich ganz grund-
sätzlich abhandengekommen, weil ihnen ein authentisches, ein vollständi-
ges Bezeugen unmöglich sei. Stattdessen müsse man sich, so Agamben, auf 

46 Günter, Manuela: »Einleitung: Überleben schreiben«, in: Dies. (Hg.), Überleben 

schreiben. Zur Autobiographik der Shoah, Würzburg: Königshausen & Neu-

mann 2002, S. 9-19,  hier S.12.

47 Auch die etymologische Herkunft des Wortes »Zeuge« vom griechischen 

»mártys«, dem dann vor allem christlich geprägten Märtyrer, gehört zu diesem 

Diskurs.

48 Auf eine eingehendere Auseinandersetzung mit diesem Diskurs wird hier aus 

Platzgründen verzichtet. Vgl. aber zu einer Auseinandersetzung mit den Begrif-

fen »Holocaust« und »Shoah« in diesem Kontext: G. Agamben: Was von 

Auschwitz bleibt, S. 25-28.

49 Vgl. ebd., S. 28f.

50 Ebd., S. 30.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528.265 - am 14.02.2026, 14:37:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528.265
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


280 | ANDREE MICHAELIS

das »Unentscheidbare« einlassen und das Zeugnis in seiner »Unmöglich-
keit« denken:51 als »Lücke«, die sich erfahrungsweltlich irgendwo zwi-
schen den umgekommenen »Muselmännern« der Lager und den Überle-
benden auftut.52

Agamben stützt sich hier auf Primo Levis Reflexionen, 40 Jahre nach 
seiner Befreiung, über »Die Scham«. Mit einem genaueren Blick auf eben 
diesen Text – als der in ganz eigener Hinsicht authentischen Selbstäuße-
rung eines Überlebenden im literarischen Diskurs – wird es indes auch hier 
möglich, gleichsam eine Bresche in den Diskurs zu schlagen. Denn ver-
wechselt Agamben nicht das Ringen der Überlebenden mit sich selbst und 
dem Preis ihrer Authentizität mit der Frage nach der diskursverhafteten Re-
zeption ihrer Zeugnisse? Ohne Zweifel ist die Geste, die Primo Levi in 
»Die Untergegangenen und die Geretteten« immer wieder von Neuem voll-
zieht, eine Geste der Hinterfragung der ihm zugesprochenen Autorität als 
Augenzeuge. Immer wieder fordert er – insbesondere sich selbst – dazu auf, 
das gegebene Zeugnis so kritisch wie möglich zu befragen und es do-
kumentarisch abzusichern.53 Offenkundig geht es ihm darum, die Au-
thentizität der eigenen Erinnerungen an eben der Erwartung zu messen, die 
ihm nicht zuletzt durch historiographische Diskurse entgegengehalten 
wird.54 Für Levi darf das authentische Zeugnis keine Fehler und keine Ab-
weichungen enthalten, weil er seine Autorität als eine teuer erkaufte be-
trachtet: »Überlebt haben die Schlimmsten, und das heißt die Anpassungs-
fähigsten. Die Besten sind alle gestorben.«55

In diesem Zusammenhang muss man, so sollte man meinen, die von 
Agamben heranzitierten Passagen verstehen: Sie resultieren aus einem 
Scham- und Schuldgefühl des Überlebens heraus, das Levi dazu geführt 
hat, die eigene Autorität des Authentischen als nahezu unerreichbar und 
unwahrscheinlich zu begreifen. Dies geht soweit, dass sich Primo Levi 

51 Vgl. ebd., S. 32 u. 34.

52 Vgl. ebd., S. 35 u. 41.

53 Vgl. Levi, Primo: Die Untergegangenen und die Geretteten, München: dtv 1993, 

S. 13, 32, u.a.

54 Dabei geht es Levi nicht darum, »die Arbeit eines Historikers zu tun« (ebd., 

S.17), sondern sich eben an ihrem gewissenhaften Maßstab der faktischen 

Genauigkeit zu messen.

55 Ebd., S. 84.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528.265 - am 14.02.2026, 14:37:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528.265
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DIE AUTORITÄT UND AUTHENTIZITÄT DER ZEUGNISSE VON ÜBERLEBENDEN | 281

selbst letztendlich nur noch als »Bevollmächtigte[r]«56 der Umgekomme-
nen bezeichnet. Damit aber kapituliert er 1986, im letzten Buch vor seinem 
Selbstmord, vor der Skepsis, welche die Jurisprudenz, die Geschichtswis-
senschaft und noch kurz vor der Entstehung des zitierten Textes mit Lyo-
tard auch die Philosophie ausgesprochen hatten.57 Die Formulierung der 
Passage erinnert dabei wohl nicht zufällig an die zuvor aus dem Kontext 
der Nürnberger Prozesse zitierte Einschätzung, welche die Aussagen Über-
lebender lediglich als Autorisierungsinstanz der Authentizität von Do-
kumenten verstehen will. ›Bürgschaft‹, ›Bevollmächtigung‹ – das sind juri-
stische Begriffe, diskursiv in Anschlag gebracht, um die Beweiskraft der 
authentischen Erinnerungen Überlebender in Zweifel zu ziehen und das 
Zeugnis zum Supplement des Faktischen zu degradieren.58

Eine ganz andere, sich bewusst vom juristischen Paradigma absetzende 
Philosophie der Zeugenschaft hat Jacques Derrida skizziert. Er hat etwa zur 
gleichen Zeit wie Agamben die unmögliche Möglichkeit des Zeugnisses 
anders zu denken versucht als dieser.59 Für Derrida ist das Zeugnis nicht 

56 Ebd., S. 86: »Die Untergegangenen hätten [...] niemals Zeugnis abgelegt, weil 

ihr Tod schon vor der Vernichtung ihres Körpers begonnen hatte. [...] Jetzt spre-

chen wir, als Bevollmächtigte, an ihrer Stelle.«

57 »Die Untergangenen und die Geretteten« erschien ursprünglich 1986, Lyotards 

»Der Widerstreit« 1983.

58 Sigrid Weigel hat in einem anderen Zusammenhang auf die katastrophalen Fol-

gen dieser Unterwerfung der Überlebendenzeugnisse unter die Logik und die 

Normen des juristischen Diskurses hingewiesen: Diese verweigert der Rede der 

Überlebenden einen bedeutsamen Bestandteil, nämlich ihre Funktion als Toten-

klage. Das aber führt in dem von Weigel entfalteten Kontext einer transgenera-

tionellen Traumatisierung zu einer folgenreichen Verschiebung der »Klage-

Momente [...] auf ein anderes Medium der Tradierung, d.h. wiederum auf die 

genealogische Fortzeugung« des Traumas durch die Generationen der Nachge-

borenen (Weigel, Sigrid: »Télescopage im Unbewußten. Zum Verhältnis von 

Trauma, Geschichtsbegriff und Literatur«, in: Bronfen, Elisabeth/Erdle, Birgit 

R./Dies. (Hg.): Trauma. Zwischen Psychoanalyse und kulturellen Deutungsmu-

stern, Köln, Weimar, Wien: Böhlau, 1999, S. 51-76, hier S. 74).

59 Derrida, Jacques: »Poétique et politique du témoignage«, in: Marie-Louise Mal-

let/Michaud Ginette (Hg.), Jacques Derrida, Paris: Éditions de L'Herne, 2004, S. 

521-539. Der Text entstand ursprünglich in den Jahren 1999/2000.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528.265 - am 14.02.2026, 14:37:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528.265
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


282 | ANDREE MICHAELIS

unmöglich, es ist lediglich nicht verifizierbar. Die »Lücke«, der Bruch, der 
die Authentizität des Zeugnisses – nun verstanden als Aufrichtigkeit und 
Gültigkeit des darin Gesagten – konstituiert, ist für ihn mitnichten einer der 
Erfahrungswelt. Er kann nicht auf die Welt des Konzentrationslagers, auf 
das »univers concentrationnaire« selbst und die Differenz von Muselmann 
und Überlebendem zurückgeführt werden – zumindest nicht allein. Der 
Bruch wird dabei nicht mehr als ein wesenhafter Bestandteil des Zeugnis-
ses an sich verstanden, als etwas, das der Sache oder dem ›Sachverhalt‹ 
entspringt, wie Agamben es zu rekonstruieren sucht. Vielmehr geht es bei 
der Frage nach der Authentizität des Zeugnisses um den unvermeidlichen 
Konflikt des Bezeugenden mit sich selbst, der – ob er wahr spricht oder 
nicht – allem voran sich selbst gegenüber Zeugnis ablegen muss. Das aber 
heißt, dass die eigentliche Authentizität der Zeugnisse Überlebender in ei-
ner introspektiven Szene gedacht werden muss, weil das aus der Vergan-
genheit zu Bezeugende in erster Linie ihm selbst, als solches, präsent sein 
und bleiben muss.60 Diese ganz private Präsenz aber, sei sie nun wahrheits-
gemäß oder sei sie irrig und falsch, muss der Zeuge sich selbst gegenüber 
immer bereits als Wahrheit ›be-wahren‹, wie Derrida sagt.61 In dem Mo-
ment, wo er einem anderen gegenüber – und diese Adresse gehört immer 
dazu – Zeugnis ablegt, bezeugt er zunächst vor sich selbst diese Wahrheit 
dessen, was er in seiner Aussage repräsentiert. Zeugnisablegen impliziert 
dabei immer die grundsätzliche Möglichkeit sowohl eines gutgläubigen Ir-
rens wie auch des arglistigen Meineids.62 Die dem authentischen Zeugnis 

60 Vgl. ebd., S. 529: »Un témoin ne peut invoquer avoir été présent à ceci ou cela 

[...], qu’à la condition d’être et d’avoir été assez présent à lui-même pour savoir 

de quoi il parle. Je ne peux prétendre apporter un témoignage fiable que si je 

prétends pouvoir en témoigner devant moi-même, sincèrement, sans masque et 

sans voile [...].«

61 Vgl. ebd., S. 529: »Le garder comme tel et la garde de cette sauvegarde est le 

mouvement de la vérité (veritas, verum, wahr, wahren, qui veut dire garder; 

Wahrheit: la vérité).«

62 Vgl. ebd., S. 528f.: »Il y a donc ici [...] deux approches essentiellement dif-

férentes de la finitude [du témoignage, AM]: celle qui passe par l’erreur ou 

l’hallucination de bonne foi et celle qui passe par la tromperie, le parjure, la 

mauvaise foi. Les deux doivent toujours être possibles au moment du témoi-

gnage.«

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528.265 - am 14.02.2026, 14:37:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528.265
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DIE AUTORITÄT UND AUTHENTIZITÄT DER ZEUGNISSE VON ÜBERLEBENDEN | 283

zugrundeliegende Wahrheit aber, die sich auf die introspektive Präsenz des 
je zu Bezeugenden bezieht, liegt in der Person des Zeugen selbst verborgen, 
ist immer ihr Geheimnis und als solches an sich unergründbar.63 Daher ge-
hört zum Zeugnis untrennbar Vertrauen und guter Glaube; Beweisbarkeit 
ist ihm fremd.64

Vor dem Hintergrund dieser Sichtweise wird Primo Levis Verunsiche-
rung über die eigentliche Authentizität seiner Zeugenschaft verstehbar als 
Folge einer Erschütterung seines Selbstvertrauens, d.h. des Vertrauens in 
seine Fähigkeit, die Wahrheit seiner Erinnerung zu bezeugen. Diese Er-
schütterung ging offenbar zu keinem geringen Anteil von den Ansprüchen 
der zuvor charakterisierten Diskurse aus. Waren sie es doch, die in einer 
Reihe von widerstreitartigen Diskussionen das Geheimnis, welches das 
Zeugnis auszeichnet, und das durch dieses Geheimnis provozierte Ver-
trauen verneinten bzw. herabwerteten. Primo Levi wusste, dass er zu den 
»Geheimnisträgern« gehörte. Er selbst prägt diesem Begriff eine gewisse 
geheime Immanenz der Auschwitz-Erfahrung ein, indem er ihn in der ita-
lienischen Fassung von »Die Untergegangenen und die Geretteten« in 
deutscher Sprache zitiert.65 Ganz explizit verbirgt sich im Begriff des »Ge-
heimnisträgers« auch die traumatische Bedrohlichkeit, die er im Lager be-
deutete, wo niemand überleben sollte. Denn Überlebende wurden, so weiter 
Primo Levi, »für das sterbende Deutschland gefährlich, weil sie ihr eigenes 
Geheimnis enthielten, das größte Verbrechen in der Geschichte der 
Menschheit«.66 Nicht zuletzt aufgrund dieser immanenten Bedrohlichkeit 
provoziert die Gerichtsszene, die das Vertrauen in dieses Geheimnis nicht 
zulässt, eine traumatische »Wiederholung der Opferposition«.67

63 Das Geheimnis ist für den Außenstehenden, den Uneingeweihten niemals ein-

sehbar, weil es seine Qualität als Geheimnis sofort verlieren würde, sollte aus 

dem im Geheimen Verborgenen eine offene Mitteilung werden. Die Wahrheit 

des Überlebenden als Zeugen aber ist für Derrida nur als Geheimnis denkbar.

64 Vgl. ebd., S. 531: »Pour le secret non partageable du serment ou du parjure, 

pour ce secret qu’on ne peut même pas partager avec le partenaire du serment, 

avec l’allié de l’alliance, il n’y a dès lors que du témoignage et de la croyance. 

Acte de foi sans preuve possible.«

65 Vgl. P. Levi: Die Untergegangenen und die Geretteten, S. 10.

66 Ebd., S. 10.

67 S. Weigel: »Zeugnis und Zeugenschaft«, S. 120.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528.265 - am 14.02.2026, 14:37:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528.265
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


284 | ANDREE MICHAELIS

Nimmt man vor diesem Hintergrund dagegen eine philosophisch inspi-
rierte Diskursperspektive ein, die von den Texten und Reflexionen Überle-
bender wie Primo Levi als literarischen Autoren ausgeht, so ergibt sich 
folgende Position, für die hier abschließend plädiert werden soll: Die Au-
thentizität des Überlebenden als Zeugen geht dann – und dies spielt die 
ethische Dimension des Zeugnisses an – immer auf ein gewisses Vertrauen 
in sein Geheimnis zurück. Dieses Geheimnis macht jedes Zeugnis zu einem 
absolut singulären. Und wie es daher keinen Zeugen für den Zeugen geben 
kann und darf,68 kann und darf auch der Überlebende als Zeuge nicht für
die Fakten oder die Dokumente bezeugen. Sein Zeugnis ruht in sich selbst. 
Hierin liegt seine Authentizität, in der Ahnung um das Gewicht und die 
Qual dieses Geheimnisses seine Autorität.

68 Vgl. dazu Derridas Überlegungen zu Paul Celans Gedicht »Aschenglorie« in:  J. 

Derrida: »Poétique et politique du témoignage«, S. 534f.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528.265 - am 14.02.2026, 14:37:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528.265
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

