1 Einleitung

Die vorliegende Arbeit leistet einen Beitrag zur mittlerweile weit verzweig-
ten tierethischen Diskussion. Mein Fokus wird, grob gesprochen, auf dem
Verhéltnis von tierrechtlichen Positionen und dem Legitimitédtsverstind-
nis des politischen Liberalismus liegen. Ich bin iiberzeugt, dass sich bei
genauerer Betrachtung dieses Verhiltnisses einige ebenso philosophisch
relevante wie politisch brisante Fragen hinsichtlich der Ausiibung von
Zwang zur Durchsetzung tierrechtlicher Forderungen stellen. Im néchsten
Abschnitt werde ich ausfiithrlicher auf die Problemstellung dieser Arbeit
eingehen und den weiteren Forschungskontext erldutern. Vorwegschicken
mochte ich einfithrend einen kurzen, etwas personlicher gehaltenen Be-
richt zur Entstehungsgeschichte dieser Arbeit, um ein erstes Verstindnis
dafiir zu schaffen, was diese motiviert und worin ihre Zielsetzung besteht.
Wenn man sich mit der tierethischen Diskussion auseinanderzusetzen
beginnt, sieht man sich sehr schnell mit einer duflerst unangenehmen Frage
konfrontiert: Kénnte es sein, dass unser gegenwirtiger Umgang mit nicht-
menschlichen Tieren unter moralischen Gesichtspunkten ein dramatisches
Ubel darstellt und entsprechend scharf zu verurteilen ist? Den Ton setzt
bereits Peter Singer, dessen erstmals 1975 erschienenes Werk Animal Libe-
ration als zentraler Griindungstext der neueren tierethischen Diskussion
gilt. Singer pladdiert darin dafiir, den Gedanken der moralischen Gleichheit
iber die Speziesgrenze hinaus auszuweiten und erkennt in diesem Vorha-
ben enge Parallelen zu den historischen Kdmpfen unterdriickter Gruppen
um Gleichheit und gesellschaftliche Anerkennung.! Immer wieder zieht
Singer mit Blick auf die Nutzung von Tieren beispielsweise Vergleiche zur
Sklaverei, um die fehlende moralische Rechtfertigung gegenwirtig legaler
Praktiken nicht zuletzt rhetorisch zuzuspitzen. Tierrechtliche Perspektiven,
die sich in Abgrenzung zu Peter Singers utilitaristischer Position etabliert
haben, lassen die Dringlichkeit der moralischen Herausforderung nicht we-
niger deutlich zu Tage treten. Sie machen uns in enger Auseinandersetzung
mit menschenrechtlichen Uberlegungen darauf aufmerksam, dass wir ge-

1 Vgl. Singer (2009), bes. Kapitel 1.

hittps://doLorg/10.5771/5783748044287-0 - am 19.01.2026, 23:02:40. https://wwwinllbra.com/de/agh - Open Access - TN THEN


https://doi.org/10.5771/9783748944287-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1 Einleitung

genwartig tagtaglich gewichtige individuelle moralische Rechte von Tieren
in einem gravierenden Ausmaf} missachten und verletzen.?

In meinem Fall fithrte die Schlagkraft der Argumente, die fiir eine
weitgehende moralische Gleichheit von Menschen und Tieren sprechen,
sehr bald zu der Einsicht, dass ich Tieren erheblich mehr Aufmerksamkeit
schenken musste. Und entsprechend begann ich wenig spiter griindlicher
tiber die naheliegende Frage nachzudenken, welche Schlussfolgerungen ich
aus den Debatten um die moralische Relevanz von Tieren ziehen sollte.
Denn wie gesagt: Der Vorwurf, der im Raum steht, lautet nicht, dass unser
Umgang mit Tieren moralisch ,irgendwie problematisch oder ,nicht ganz
optimal® ist, sondern, dass wir alle tagtaglich zu einem enormen Unrecht
oder - um eine Formulierung Robert Nozicks zu entleihen - einem ,ca-
tastrophic moral horror“® beitragen. ,Angenommen, dass wir unsere Nah-
rungsgewohnheiten nicht dndern’, so fragt Singer, ,wie kénnten wir dann
jene Sklavenhalter verurteilen, die ihre eigene Lebensweise nicht dndern
mochten?“

Konkreter stellten sich mir in der Folge besonders auf theoretischer
Ebene aufwiihlende Fragen, die die politik-philosophischen Implikationen
tierethischer Uberlegungen betrafen: Lebte ich wirklich in einer politischen
Gemeinschaft, die fiir ein dramatisches Unrecht gegeniiber einer riesigen
Gruppe moralisch relevanter Lebewesen - manchen von ihnen kdnnte
nach Sue Donaldson und Will Kymlicka gar der Status von Mitbiirger:in-
nen zuzusprechen sein® - verantwortlich war? Und wenn dem so war,
konnte man sich mit Anderungen des Konsumverhaltens und politischer
Aufkldrungsarbeit begniigen? Waren nicht viel erheblichere gesellschaftli-
che und politische Veranderungen dringend geboten und damit unter Um-
stinden Interventionen, die sich deutlich jenseits des akzeptierten legalen
Rahmens bewegten? Gerade tierrechtliche Perspektiven, denen ich schnell
viel abgewinnen konnte und die vergleichsweise kompromisslos daherkom-
men, schienen mir somit in einem Spannungsverhiltnis zu, grob gespro-
chen, liberalen, demokratischen Uberzeugungen zu stehen, von denen ich
ungern abriicken wollte.

Kurzum: Mir wurde nach und nach bewusst, dass die tierethische Debat-
te weit davon entfernt ist, ein harmloser Zweig der Angewandten Ethik

2 Grundlegend hierzu Regan (1985).
3 Nozick (1974), 30.

4 Singer (2013), 109.

5 Donaldson/Kymlicka (2011).

10

hittps://doLorg/10.5771/5783748044287-0 - am 19.01.2026, 23:02:40. https://wwwinllbra.com/de/agh - Open Access - TN THEN


https://doi.org/10.5771/9783748944287-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1.1 Forschungskontext, Problemstellung und Zielsetzung

zu sein, sondern fundamentale philosophische Fragen hinsichtlich des Ver-
haltnisses von Moral, Recht und Politik aufwirft.

1.1 Forschungskontext, Problemstellung und Zielsetzung

Der Fokus der tierethischen Debatte lag lange Zeit auf einer individualethi-
schen Perspektive. Diese fragt insbesondere danach, was wir, verstanden
als handelnde Individuen, mit Blick auf Tiere zu tun und zu unterlassen ha-
ben. Um nur einige der dabei diskutierten Fragen zu nennen: Welche von
Tieren stammenden Produkte diirfen wir konsumieren? Wie sollten wir un-
sere eigenen Beziehungen zu (Haus-)Tieren regeln? Welche Verantwortung
kommt Wissenschaftler:innen zu, die Tiere zu Forschungszwecken nutzen?
Einen vermutlich nicht unerheblichen Einfluss mag in dieser Hinsicht Sin-
gers handlungsutilitaristische Grundausrichtung gehabt haben. Der soeben
zitierte Vergleich Singers, der auf das Verhalten von Sklavenhalter:innen
Bezug nimmt, steht hierfiir stellvertretend. Aber auch die Uberlegungen,
die Tom Regan in The Case for Animal Rights anstellt, drehen sich, wenn
es um die konkreten Implikationen seines tierrechtlichen Ansatzes geht,
vorwiegend um die Verantwortung von Individuen.®

Es ware dennoch verfehlt, wenn man die tierethische Debatte auf eine
solche Perspektive der individuellen Handlungsorientierung verengen wiir-
de. Vielmehr weisen tierethische Beitrdge seit den Anfangstagen Beziige
zu politik-philosophischen und gesellschaftstheoretischen Uberlegungen
auf. Vor allem zeugen die intensiv gefithrten Debatten um den rechtlichen
(Eigentums-)Status und die richtige Strategie im Kampf fiir Tierrechte und
Tierbefreiung von der politischen, auf institutionelle Anderungen abzielen-
den Ausrichtung des tierethischen Diskurses.” Und nicht zuletzt macht bei-
spielsweise bereits Singer vor dem Hintergrund seiner moralphilosophisch
fundierten Kritik der Tiernutzung an mehreren Stellen - wenn man so
mochte: in ideologiekritischer Manier — darauf aufmerksam, dass Vorurtei-
le hinsichtlich der Minderwertigkeit von Tieren tief in unserer Sprache und
Kultur verankert sind.?

Erst seit gut zehn Jahren werden tierethische Uberlegungen allerdings
expliziter und griindlicher auf Diskussionen in den akademischen Teildiszi-

6 Vgl. Regan (1985), bes. Kapitel 9.
7 Vgl. einfithrend Francione/Garner (2010).
8 Singer (2009), u.a. Kapitel 6. Darauf komme ich im 6. Kapitel zuriick.

11

hittps://doLorg/10.5771/5783748044287-0 - am 19.01.2026, 23:02:40. https://wwwinllbra.com/de/agh - Open Access - TN THEN


https://doi.org/10.5771/9783748944287-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1 Einleitung

plinen der Politischen Philosophie und Politischen Theorie bezogen. Eine
ganze Reihe von Autor:innen spricht in diesem Zusammenhang davon,
dass sich in den vergangenen Jahren ein ,political turn ein politischer
Wandel, in der Tierethik vollzogen habe. Wenngleich noch immer nicht
vollige Einigkeit besteht, was diesen im Detail kennzeichnet und in wel-
chem Sinn die Rede von einem solchen angemessen ist, hat die wissen-
schaftliche Debatte zweifellos theoretische Schwerpunktverlagerungen und
Erweiterungen erfahren.” Auf einige der Beitrége, die diesem Wandel zuge-
ordnet werden konnen, werde ich in spateren Kapiteln ausfiihrlicher zu
sprechen kommen. Daher mdchte ich an dieser Stelle lediglich auf einige
besonders auffillige Entwicklungen stichpunktartig hinweisen, die vor dem
Hintergrund der systematischen Fragestellung dieser Untersuchung von
Bedeutung sind.

Allgemein festgehalten werden kann, dass zahlreiche Autor:innen die
Frage der moralischen Anspriiche von Tieren theoretisch enger an den in
der zeitgendssischen Politischen Philosophie sehr prominenten Begriff der
Gerechtigkeit und die Pflichten politischer Gemeinschaften binden sowie
unsere politischen Beziehungen zu Tieren in den Vordergrund riicken.”
Damit einher geht u.a., dass tierethische Uberlegungen vermehrt vor dem
Hintergrund der mit dem politischen Liberalismus verbundenen Heraus-
forderungen diskutiert werden: Wie sollte eine politische Konzeption der
Mensch-Tier-Beziehungen moralisch begriindet sein, um dem von John
Rawls betonten, moderne Gesellschaften kennzeichnenden , Faktum eines
verniinftigen Pluralismus“! Rechnung zu tragen?? Ferner ist in diesem
Zusammenhang seit einigen Jahren eine intensivere Beschiftigung mit dem
Mensch-Tier-Verhéltnis unter demokratietheoretischen Gesichtspunkten
festzustellen. Diese betrifft beispielsweise die Frage der theoretischen Ein-

9 Vgl. hierzu grundlegend u.a. Milligan (2015), Cochrane/Garner/O’Sullivan (2018).
Einen frithen hilfreichen Uberblick iiber diese Entwicklungen bieten Ahlhaus/Niesen
(2015); kritisch zur Diagnose, tierrechtliche Ansitze miussten ,politischer” werden:
Rowlands (2017).

10 Um nur einige wegweisende Beitrige zu nennen: Garner (2005; 2013); Donald-
son/Kymlicka (2011); O'Sullivan (2012); Smith (2012); Valentini (2014); Niesen
(2014); Berkey (2017); Ladwig (2020). Ferner die Sammelbande Wissenburg/Schlos-
berg (2014); Garner/O'Sullivan (2016).

11 Vgl. Rawls (2003a; 2003b).

12 Zentral u.a. Flanders (2014); Nussbaum (2014a); Zuolo (2020).

12

hittps://doLorg/10.5771/5783748044287-0 - am 19.01.2026, 23:02:40. https://wwwinllbra.com/de/agh - Open Access - TN THEN


https://doi.org/10.5771/9783748944287-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1.1 Forschungskontext, Problemstellung und Zielsetzung

bindung von Tieren in Theorien deliberativer Demokratie oder auch die
Méglichkeit der Reprisentation von Tieren in demokratischen Prozessen.!®

Der akademische Kontext, in dem die vorliegende Arbeit angesiedelt ist,
ist damit grob umrissen. Worin besteht konkreter ihre Aufgabenstellung
und inwiefern tragt sie etwas Relevantes zur Debatte bei? Um die Antwor-
ten auf diese Fragen besser greifen zu konnen, diirften zundchst weitere
einfithrende Erlduterungen und erste begriffliche Kldrungen hilfreich sein.

Ich mochte mit einigen Anmerkungen zu Rechte-Ansétzen in der Moral
beginnen. Charakteristisch fiir diese ist im Allgemeinen die Vorstellung,
dass die geforderten moralischen Rechte fiir andere mit strengen Pflichten
einhergehen. Rechte werden in diesem Sinne als moralisch besonders ver-
bindliche Anspriiche angesehen. Einfach gesagt: Wenn ich davon iiberzeugt
bin, dass man das moralische Recht auf Eigentum anderer zu achten hat, ist
die Frage, ob ich es mir unerlaubterweise auf dem Sofa meines Nachbarn
gemiitlich machen darf, wenn es mir in den eigenen vier Wénden zu
langweilig wird, recht klar zu entscheiden: Die Rechte meines Nachbarn
stechen meine personlichen Bediirfnisse aus. Allerhochstens in Ausnahme-
situationen konnte es gerechtfertigt sein, mir ohne Erlaubnis Zugang zu
dessen Wohnung zu verschaffen — etwa, um bei einem akuten Notfall auf
den Medizinschrank in seinem Badezimmer zugreifen zu kdnnen.

Mit der Verbindlichkeit von Rechten geht in der Regel ferner die Vorstel-
lung einher, dass diese erzwingbar sind. So diirfte mich mein Nachbar, um
seine Rechte zu schiitzen, daran hindern, in seine Wohnung einzudringen.
Diese Uberlegungen sind zunachst, wie betont, ausschliefllich moralischer
Natur. Aber die Ndhe zum positiven Recht, der gesetzlichen Verankerung
dieser Anspriiche, deutet sich bereits an: Eine wesentliche Funktion von
Gesetzen besteht darin, unsere moralischen Anspriiche effektiv zu schiit-
zen. Und wer sich nicht an diese hilt, kann mit der Ausiibung von Zwang
von staatlicher Seite rechnen.

Relevant werden diese kurzen Bemerkungen zum Begriff von Rechten,
wenn man sich fragt, wie vor diesem Hintergrund Tierrechte zu verstehen
sind. Forderungen nach Rechten fiir Tiere sind ebenfalls erst einmal Aus-
druck moralphilosophischer Uberlegungen. Kennzeichnend fiir tierrechtli-
che Positionen ist allerdings auch die Vorstellung, dass zentrale, grundle-
gende moralische Rechte von Tieren in positives Recht zu tiberfithren sind
und diese Rechte notfalls unter Ausiibung von Zwang zu schiitzen sind.

13 Vgl. u.a. Ahlhaus (2014); Garner (2016a; 2016b; 2017); Parry (2016).

13

hittps://doLorg/10.5771/5783748044287-0 - am 19.01.2026, 23:02:40. https://wwwinllbra.com/de/agh - Open Access - TN THEN


https://doi.org/10.5771/9783748944287-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1 Einleitung

Zumindest implizit wird dieser Zwangscharakter von Tierrechten bereits in
alteren tierrechtlichen Beitrdgen deutlich. Eine besonders zentrale Stellung
nimmt er jedoch in den soeben erwéhnten jlingeren Gerechtigkeitsdiskus-
sionen im Zuge des political turn ein.1

Eine komplexe Frage ist, wie der Status von Tierrechten genauer zu ver-
stehen und politik-theoretisch einzuordnen ist. Haben Tiere diese Rechte,
auch wenn sie faktisch gesetzlich noch nicht anerkannt sind, sondern viel-
mehr téglich millionenfach verletzt werden? Miissen diese Rechte, normativ
betrachtet, erst demokratisch legitimiert werden oder konnen sie - ganz
gleich, was eine demokratische Mehrheit meinen mag - als ,verniinftig*
gerechtfertigt betrachtet werden? Und vor allem: Was bedeutet dies fiir die
Rechtfertigung der Ausiibung von Zwang? Wenn Tiere gewichtige, unseren
Menschenrechten nicht ganz unihnliche individuelle Rechte haben und es
moralisch dringend geboten ist, diese institutionell zu verankern, diirfen
diese dann zur Not - sei es von staatlicher oder aktivistischer Seite — unab-
héngig von oder gar gegen demokratische Mehrheiten durchgesetzt werden?

Hinsichtlich dieser dringenden Fragen, die das Verhaltnis der Rechtferti-
gung von Tierrechten, demokratischer Aushandlung und legitimer Zwangs-
ausiibung betreffen, besteht meines Erachtens weiterhin erheblicher Kla-
rungsbedarf. Um nicht falsch verstanden zu werden: Selbstverstindlich
widmen sich seit einiger Zeit verschiedene Autor:innen einzelnen Aspekten
dieses Fragenkomplexes. Nicht nur in aktivistischen Kreisen, sondern auch
von philosophischer Seite wird insbesondere die Rechtfertigung illegaler
oder gewaltsamer Interventionen im Kontext von zivilem Ungehorsam und
Theorien der Selbstverteidigung diskutiert. Meist bewegen sich diese Aus-
einandersetzungen allerdings in einem recht eng abgesteckten politiktheo-
retischen oder moralphilosophischen Rahmen. Die grundsitzlichen Fragen
und weitreichenden Implikationen, die sich ergeben, wenn man die Forde-
rung nach starken, d.h. menschlichen Grundrechten dhnlichen, Tierrechten
ernst nimmt und an Uberlegungen zur Rechtfertigung von Gewalt und

14 Vgl. Cochrane (2012; 2018); Cochrane/Garner/O’Sullivan (2016); Garner (2013). Er-
wihnt sei an dieser Stelle, dass auch Peter Singer, der die Forderung nach Rechten
fir Tiere aus philosophischen Griinden als wenig hilfreich und sinnvoll erachtet,
sich auf politischer Ebene fiir Tierrechte ausspricht. Gemeinsam mit der italienischen
Philosophin Paola Cavalieri hat Singer beispielsweise das Great Ape Project ins Leben
gerufen, welches sich dafiir einsetzt, die Idee der Grundrechte auf Menschenaffen
auszuweiten, vgl. Cavalieri/Singer (1993); zu Singers Kritik an Rechten vgl. Singer
(2013), 153.

14

hittps://doLorg/10.5771/5783748044287-0 - am 19.01.2026, 23:02:40. https://wwwinllbra.com/de/agh - Open Access - TN THEN


https://doi.org/10.5771/9783748944287-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1.1 Forschungskontext, Problemstellung und Zielsetzung

Widerstand in liberalen Gesellschaften bindet, wurden bislang hingegen
selten detailliert ausbuchstabiert und umfassend diskutiert.1>

Diese Zuriickhaltung mag angesichts der politischen Brisanz des Themas
nicht iiberraschen. Passend hierzu kann darauf hingewiesen werden, dass
vor wenigen Jahren ein Beitrag, in dem direkte, unter Umstdnden gewaltsa-
me Interventionen zum Schutz von Tieren als prima facie moralisch erlaubt
verteidigt werden, unter einem Pseudonym im Journal for Controversial
Ideas veroffentlicht wurde.!6

Ein erstes Anliegen dieser Arbeit besteht - und damit komme ich zu
den Zielsetzungen zuriick - folglich darin, griindlicher zu verstehen, was
tierrechtliche Forderungen mit Blick auf die Rechtfertigung illegaler, un-
ter Umstdnden gewaltsamer politischer Interventionen implizieren. Wie
soeben angedeutet, mochte ich zeigen, dass diese Implikationen prinzipiell
gravierend sind. Konkreter soll deutlich werden, dass sich die Frage auf-
dringt, inwiefern tierrechtliche Positionen sich mit weithin geteilten libera-
len Grundiiberzeugungen zur Rechtfertigung politischer Zwangsausiibung,
der offentlichen Rechtfertigung und der friedlichen, demokratischen Aus-
handlung moralischer Anliegen vertragen. Hierbei wird mich die Perspekti-
ve der bereits erwdhnten Stromung des politischen Liberalismus leiten, die
gegenwartig als besonders einflussreich im liberalen Diskurs gelten kann.
Zweitens mochte diese Arbeit zur Klarung beitragen, wo die Spannungen
zwischen tierrechtlichen Grundannahmen und entsprechenden liberalen
Vorstellungen politischer Legitimitdt konkreter zu verorten sind, wie sich
diese auflosen lassen konnten und welcher Preis hierfiir theoretisch jeweils
zu zahlen wire. Und drittens soll vor dem Hintergrund dieser Diskussionen
abschlieffend der Versuch unternommen werden, einen eigenen Beitrag

15 Vgl. grundlegend zum Spannungsverhaltnis von Gerechtigkeit und politischer Legiti-
mitat Basl/Schouten (2018). Sehr frith hat ferner bereits Peter Niesen im Rahmen
seiner kritischen Auseinandersetzung mit der politischen Theorie der Tierrechte von
Sue Donaldson und Will Kymlicka auf fundamentale Fragen, die sich hinsichtlich
der Durchsetzung von Tierrechten ergeben, hingewiesen, vgl. Niesen (2014), ferner
(2020). Vergleichsweise ausfithrlich beschaftigt sich zudem Peter Singer vor dem
Hintergrund seiner utilitaristischen Theorie mit der Rechtfertigung von illegalen In-
terventionen in demokratischen Gesellschaften, vgl. Singer (2013), Kapitel 11. Fiir tier-
rechtliche Beitrége, in denen die Rechtfertigung politischer Interventionen in einem
weiteren Kontext adressiert wird, vgl. u.a. Cochrane (2012; 2018); Cochrane/Cooke
(2016); Rowlands (2002). Wichtige frithe Beitrdge zum Verhiltnis von tierethischen
Uberlegungen, Selbstverteidigung und der Rechtfertigung von (politischen) Inter-
ventionen lieferten ferner Hadley (2009a; 2009b; 2015) und Abbate (2015).

16 Vgl. Hardman (Pseudonym) (2021).

15

hittps://doLorg/10.5771/5783748044287-0 - am 19.01.2026, 23:02:40. https://wwwinllbra.com/de/agh - Open Access - TN THEN


https://doi.org/10.5771/9783748944287-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1 Einleitung

dazu zu leisten, wie unser Verhaltnis zu Tieren zu verstehen ist und welche
Verantwortung uns aufgrund unseres liberalen Selbstverstandnisses gegen-
iiber Tieren zukommt.

1.2 Aufbau und argumentative Struktur

Das zweite Kapitel widmet sich zundchst einigen grundsatzlichen methodi-
schen Bemerkungen zur Rechtfertigung moralischer Uberzeugungen und
der theoretischen Verortung moralischer Anliegen in einem weiteren poli-
tik-philosophischen Kontext. Diese allgemeineren Ausfithrungen, auf die
ich insbesondere im fiinften Kapitel zuriickkommen werde, scheinen mir
fiir ein tieferes Verstdndnis der spéter diskutierten philosophischen Fragen
einfiihrend hilfreich zu sein.

Das dritte Kapitel stellt den Auftakt zur Auseinandersetzung mit der
tierethischen Diskussion dar und soll einem Uberblick iiber die theoreti-
schen Grundannahmen, die moralischen Implikationen und die politische
Einordnung tierrechtlicher Positionen dienen. Dabei muss ich mich selbst-
verstandlich auf ausgewéhlte Beitrage beschranken. Im Mittelpunkt werden
neben Tom Regan vor allem einflussreiche Autor:innen des political turn
stehen. Genauer werde ich den interessenbasierten Tierrechtstheorien von
Alasdair Cochrane und Bernd Ladwig besondere Aufmerksamkeit schen-
ken und im Anschluss an Sue Donaldson und Will Kymlicka die Frage nach
unseren politischen Beziehungen zu Tieren aufgreifen.

Mit diesem einfiihrenden Uberblick sollten die nétigen Grundlagen
geschaffen sein, um im anschlieflenden vierten Kapitel ausfiihrlich die
weitreichenden, liberale Legitimitatsvorstellungen herausfordernden Impli-
kationen tierrechtlicher Ansdtze zur Ausitbung von Zwang und zur Recht-
fertigung von politischem Ungehorsam diskutieren zu kénnen. Hierbei
werde ich zundchst auf das Konzept zivilen Ungehorsams blicken und dar-
legen, weshalb diese in liberalen Diskursen gemeinhin akzeptierte Recht-
fertigungsfigur illegaler Aktionen in demokratischen Rechtsstaaten aus tier-
rechtlicher Perspektive schnell an Grenzen stof3t. In einem néchsten Schritt
werde ich mich der Frage der Rechtfertigung weniger ziviler politischer
Interventionen zuwenden. Genauer werde ich im Riickgrift auf philosophi-
sche Debatten um die Rechtfertigung von unzivilem Ungehorsam, Nothilfe
und Widerstand gegen politische Ungerechtigkeit darlegen, weshalb illegale
und unter Umstédnden gewaltsame aktivistische sowie demokratisch nicht-

16

hittps://doLorg/10.5771/5783748044287-0 - am 19.01.2026, 23:02:40. https://wwwinllbra.com/de/agh - Open Access - TN THEN


https://doi.org/10.5771/9783748944287-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1.2 Aufbau und argumentative Struktur

legitimierte Interventionen aus tierrechtlicher Sicht zumindest prima facie
gerechtfertigt sein diirften.

Dieses Ergebnis ist allerdings als vorldufig zu betrachten und wird im an-
schliefSenden fiinften Kapitel in Auseinandersetzung mit zentralen Vertre-
ter:innen des politischen Liberalismus griindlicher diskutiert. Hierbei wird
deutlich werden, dass all things considered viele Interventionen aufgrund
von strategischen oder, allgemeiner gesprochen, die Folgen einer Handlung
betreffenden Uberlegungen selbst von tierrechtlicher Seite letztlich als un-
gerechtfertigt abgelehnt werden kdnnten. Dies jedoch dndert nichts an
der grundsitzlichen Problematik, dass entsprechende Interventionen aus
tierrechtlicher Sicht zumindest theoretisch moralisch noch immer zuldssig
waren.

Als ,Problematik® betrachtet man dieses Ergebnis selbstverstindlich nur,
wenn man entsprechende politische Interventionen als kategorisch unver-
einbar mit zentralen Grundwerten einer pluralistischen, demokratischen
Gesellschaft betrachtet. Und dies, so meine ich, diirfte die Auffassung vieler
liberaler Autor:innen sein. Genauer wird mich somit die folgende Frage be-
schiftigen: Kann man an Tierrechten festhalten, zugleich aber davon tiber-
zeugt sein, dass von der illegalen, womdglich gewaltsamen Durchsetzung
dieser Rechte ausnahmslos Abstand zu nehmen ist? In Auseinandersetzung
mit Autor:innen wie John Rawls, Charles Larmore, Martha Nussbaum, Fe-
derico Zuolo und Gerald Gaus werde ich konkreter diskutieren, inwiefern
aus liberaler Sicht weitreichende illegale Interventionen grundsatzlich als
illegitim abzulehnen sind und wie eine solche liberale Position plausibel
verteidigt werden konnte. Dabei werde ich insbesondere im Anschluss an
Gerald Gaus erldutern, weshalb sich die Spannung, die zwischen liberalen
und tierrechtlichen Perspektiven besteht, nicht abschliefiend auflosen las-
sen diirfte - zumindest, wenn man daran festhalten mochte, dass eine
liberale Theorie normativ auf der Idee basiert, unsere Mitbiirger:innen als
Freie und Gleiche zu respektieren.

Dieses Ergebnis erscheint mir zumindest insofern unbefriedigend, als
tierrechtliche Ansdtze zweifellos eine verniinftige Position darstellen und
gute Griinde dafiirsprechen, dass unser Umgang mit Tieren ein wirklich er-
hebliches moralisches Unrecht darstellen konnte. Im sechsten Kapitel wage
ich daher einen Blick {iber den engen, auf die Frage politischer Legitimitat
fokussierten Horizont des politischen Liberalismus hinaus. Hierzu werde
ich im Riickgriff auf Claudia Cards Uberlegungen zum moralisch Bdsen zu-
néchst aufzeigen, inwiefern unser Umgang mit Tieren ein mdgliches drama-
tisches moralisches Ubel darstellt. Anschlieend werde ich dann erldutern,

17

hittps://doLorg/10.5771/5783748044287-0 - am 19.01.2026, 23:02:40. https://wwwinllbra.com/de/agh - Open Access - TN THEN


https://doi.org/10.5771/9783748944287-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1 Einleitung

weshalb uns vor dem Hintergrund dieser Feststellung und unseres (kritisch
aufgeklarten) liberalen Selbstverstindnisses die Verantwortung zukommt,
das Leid von Tieren ernster zu nehmen, als wir dies bislang tun. Mein
theoretischer Bezugspunkt wird Judith Shklar und die Idee der Vermeidung
von Grausamkeit und Furcht als zentraler Kategorie liberalen Denkens
sein.

18

hittps://doLorg/10.5771/5783748044287-0 - am 19.01.2026, 23:02:40. https://wwwinllbra.com/de/agh - Open Access - TN THEN


https://doi.org/10.5771/9783748944287-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	1.1 Forschungskontext, Problemstellung und Zielsetzung
	1.2 Aufbau und argumentative Struktur

