
652 Rezensionen

Kultur ist nach Hans Blumenberg ein Um-weg, Kul-
turkunde (Ethnologie) in Analogie dazu ebenso. Ethno-
logen nehmen häufig beschwerliche Reisen und strapa-
ziöse Aufenthalte irgendwo weit weg auf sich, um im
Grunde genommen banale Themen menschlicher Ver-
gesellschaftung zu erkennen und zu begreifen. Elisa-
beth Tauber hat mit ihrer gelungenen Monographie über
Südtiroler Zigeuner einmal mehr gezeigt, dass auch ein
Ernstnehmen der “Binnenexotik” (Angelika Overath)
derartige Erkenntnisgewinne verschaffen kann.

In der von den Universitäten München und Florenz
gleichzeitig angenommenen Dissertation geht es um den
universalen Widerspruch zwischen Filiation und Affina-
lität, den – in vertrauter Alpenlandschaft – Sinti-Fami-
lien sich selbst und anderen recht dramatisch vorführen.
Die Fluchtheirat ist aus der tsiganologischen Literatur
seit langem bekannt, doch eher als Ausnahme, im inter-
generationalen Konflikt oder bei Dissens der beteiligten
Familien. Frau Tauber, die selbst “mitgeflohen” ist, sieht
in ihr den Normalfall, weil der zigeunerische Familialis-
mus Töchter nicht freizugeben gewillt ist (s. Buch-Titel).

Hochzeit, der Höhepunkt des elementaren Gesell-
schaftslebens, findet bei den Sinti Südtirols als Ka-
tastrophe statt, als Zusammenbruch des Respekts, des
obersten Wertes und der sichersten Grundlage des Zu-
sammenhalts. Und dieser gilt den Toten; wie im afri-
kanischen Manismus halten die Abstammungsverbände
um der Ahnen willen kompromisslos dicht. Es geht
wohlgemerkt nur um die “eigenen Toten”, nicht um
die der anderen oder gar um Tote allgemein. Die in
dem Buch Taubers beschriebenen Sinti sind Todlebens-
gemeinschaften (Frobenius) in Konkurrenz mit anderen
Todlebensgemeinschaften und das inmitten einer moder-
nen Gesellschaft, die sie trägt.

Die Frage, warum sie keinen eigenen Friedhof woll-
ten, wird damit beantwortet, dass sie nicht angestrengt
“herumhüpfen” wollten, um die Gräber der Ungeliebten
zu meiden. Die Gräber der Gadje (Nichtzigeuner) stören
nicht, sie werden wie die gesamte Gadje-Kultur mit
ihrer Kälte, Beziehungslosigkeit und Todesentleerung
ignoriert – das stimmt aber nur für die gezeigte Kultur,
in den (unsichtbaren) Wurzeln ankern die Sinti in der
Mehrheit, in deren Krankenhäusern sie geboren werden
und bei Krankheit und Sterben ihre Zuflucht finden
und deren Heiligtümer sie, besonders an kirchlichen
Feiertagen, rituell benötigen. In den Zwischenzeiten gilt
die Distanz, die Autonomie und Souveränität, auch die
Bettelbeziehung, die die Frauen zu “guten” Gadje-Höfen
und Dörfer pflegen.

Die ebenso ungewöhnliche wie illuminierende
Monographie ist als Dreischritt aufgebaut: Die immer
gebotene Wahrung des Respekts, seine Störung in der
Fluchtheirat und seine über Jahre sich hinziehende Wie-
derherstellung. Elisabeth Tauber folgt in der ethnogra-
phischen Akzentuierung dem französischen Tsiganolo-
gen Patrick Williams, der den thanatologischen Grund
zigeunerischer Fluchtkultur in seinen Studien über Ma-
nouche der Auvergne und des Limousin entdeckt hat
(z. B.: Nous, on n’en parle pas. Les vivants et les morts
chez les Manouches. Paris 1993).

Williams hat ein sehr sympathisches Vorwort bei-
gesteuert und steht auch etwas für die Verallgemei-
nerbarkeit der Tauberschen Befunde – Fluchtheiraten
gibt es nach Cynthia Chou z. B. auch bei indonesi-
schen Seenomaden (Indonesian Sea Nomads. Money,
Magic, and Fear of the Orang Suku Laut. London
2003). In den gegenwärtigen Diskursen der heterogenen
Forschungslandschaft zu Zigeunern im engeren Sinne
(der immer noch viel weiter ist als der mit “Sinti und
Roma” gemeinte) spielen die Selbstverständigung über
die “eigenen Toten”, die Flucht vor eigenen und frem-
den Zwängen als Leitmotiv, das Lob der Engheirat als
Weg in die “Verrücktheit” oder die symbolische Unrein-
heit im Sinne von kultureller und damit korrigierbarer
“Zurücksetzung” leider kaum eine Rolle. Dank der ge-
nauen und mit feiner Kritik wie gelegentlicher Selbstiro-
nie verfassten Beschreibung der “Sinti Estraixaria” und
der beispielhaften Wiedergabe ihrer Binnensicht könnte
sich das ändern. Bernhard Streck

Uzendoski, Michael: The Napo Runa of Amazonian
Ecuador. Urbana: University of Illinois Press, 2005.
199 pp. ISBN 978-0-252-07255-0. Price: $ 20.00

Desde los pioneros trabajos de Udo Oberem en la
región ecuatoriana al este de los Andes, a partir de
1954 (entre otros, “Los Quijos”. Otavalo 1980), las in-
vestigaciones antropológicas sobre los aproximadamente
setenta mil Napo Runa (“gente del rı́o Napo” o quichuas
amazónicos), han ido aumentando de modo que se trata
actualmente de una de las sociedades del Ecuador sobre
la que existe una copiosa bibliografı́a.

Entre los años 1994 y 2002, Uzendoski vivió dos
años y medio entre los Napo Runa, aprendió su idioma
(quechua en su variante amazónica), y compartió con
ellos las tareas de la vida cotidiana. Además se enamoró
y se casó con una joven del lugar (su descripción de los
rituales que acompañan el casamiento, en el capı́tulo 3,
es la de su propia boda). Esto señala su conocimiento
de los Napo Runa y su parcial enculturación en esta
sociedad.

El autor adhiere a la en los últimos años creciente
focalización de numerosos etnógrafos en la “convivia-
lidad” (conviviality) de las sociedades indı́genas. Co-
mo valores preciados por los Napo Runa menciona
la búsqueda de paz, la alta moralidad y el afecto, la
importancia de las relaciones familiares, y el hincapié en
compartir y dialogar. A partir de estos supuestos busca
comprender individuo y sociedad a partir de una teorı́a
nativa de la reproducción.

Los capı́tulos del libro siguen la cronologı́a del desa-
rrollo vital del individuo, comenzando por la producción
de persona y de género, que se logra a través de acciones
rituales que comienzan con el nacimiento (capı́tulo 1).
Un concepto central es el de samai, común a todos
los seres vivientes (espı́ritus, plantas, árboles, ciertos
alimentos y rocas vivientes) y que puede traducirse
como “aliento”, pero también “principio vital” y “alma”.
En el capı́tulo 2 analiza de que modo tanto samai como
la vida convivial están relacionados por una estética de

Anthropos 102.2007

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2007-2-652 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 01:03:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2007-2-652


Rezensionen 653

cambios de forma (shape-shifting) en animales u otros
poderes.

Los principios transformadores son analizados en
capı́tulo 3 en el contexto de los rituales de casamien-
to, el ritual central, que crea una complementaridad
masculina/femenina, que no sólo transforma a los in-
dividuos sino también a las comunidades. Formas de
parentesco ritual, como la adopción y el compadrazgo,
se expresan a través de una transformación de la sus-
tancia del individuo por medio de la acción ritual, el
compartir y la reciprocidad, por la cual los afines se
convierten en consanguı́neos. Estas relaciones conectan
a los individuos a través de redes de contacto que cubren
toda la región (capı́tulo 4). El último capı́tulo analiza el
levantamiento indı́gena del año 2001 y la inserción de
los Napo Runa en el proceso de transformación regional.

Para evitar la identificación de las personas a las
cuales se refiere, lo cual serı́a posible a quienes conocen
su relación con determinadas familias, el autor utiliza
seudónimos para lugares y personas. Este procedimien-
to, en sı́ legı́timo, deja en mi opinión de serlo al indicar
el autor que redujo a un mı́nimo toda información ne-
gativa o que pudiera dar lugar a controversias (nota a
pie de página 2, p. 171). Si bien Uzendoski nos asegura
que tematizó ambos aspectos (positivos y negativos) de
la sociabilización de los Napo Runa, no se refiere a
conflictos de ningún tipo, excepto en un breve párrafo,
hacia el final del libro, en el que menciona situaciones
conflictivas entre esposos y entre las respectivas familias
(104).

El tenor general del libro transmite una paz y armonı́a
que es difı́cil de hallar en ninguna sociedad humana –
y, como sabemos por otras obras sobre los Napo Runa,
tampoco en este caso – y que se hubiera mostrado
también en este libro, si el autor no hubiera evitado
el tema. La pregunta hasta dónde su admiración y
valoración positiva de los Napo Runa no lo ha llevado
a idealizarlos, es legı́tima.

La autora de esta reseña reconoce su imposibilidad
de seguir de a trechos la lógica de la argumentación de
Uzendoski, por ejemplo en lo referente a dos fenómenos
fundamentales de las sociedades amazónicas: las trans-
formaciones, tan habituales en las tradiciones orales, de
seres en animales y a la inversa y la función de los
shamanes.

Partiendo del concepto de seres cuya forma y aspecto
son oscilantes y cambiantes (shape shifter), por el
cual una criatura puede cambiar a voluntad su aspecto
y eludir ası́ una identidad fija, el autor toma como
ejemplo una canción cantada por una mujer, quien,
abandonada por su esposo, se convierte en una paloma
para seguirlo. Este tira un balazo al ave, que sin
embargo logra escapar (57). La asimilación de mujeres
y aves es habitual en relatos y canciones de numerosas
sociedades amazónicas, y ha sido analizada en diferentes
publicaciones.

Uzendoski se distancia de la comprensión tradicional
de la categorı́a de “shamán” (yachac: Runa quichua), ya
que éste no alcanza, en su opinión, a aprehender el modo
en que los Napo Runa conceptualizan el shamanismo

como una estética de poder y transformación corpórea.
Más adelante se lee con sorpresa que el autor asocia
el shamanismo con los cambios de forma, por lo cual
define como shamán a la mujer de la cual escuchó
el canto. Adhiere al principio que el hecho que una
persona se identifique a sı́ misma como shamán o no
tiene importancia (alejándose ası́ de toda interpretación
émica). Y, sin embargo, seguramente la mujer que cantó
la canción compartirı́a la sorpresa del lector, al verse
colocada en la categorı́a de yachaj (por lo demas, una
función exclusivamente masculina)! Pero esto no es
todo: Uzendoski incluye en su definición de shamanismo
a músicos, contadores de chistes, y evangélicos – ya que
todos ellos participan en la mecánica transformadora.

Desde hace un par de décadas, se reconoce que
transformación y metamorfosis, ya sea de humanos en
animales o a la inversa, y también en otras criaturas,
son un principio básico constituyente de las tradiciones
orales de las tierras bajas sudamericanas, dado que los
autores anglosajones no consideran necesaria la recep-
ción de obras publicadas en alemán, hay que resignarse
a que Uzendoski no pueda haber leido un trabajo acla-
rador de estos principios (M. Münzel, “Von der Rassel
zum Ameisenbär – Was steckt hinter der Erscheinungs-
flucht?” Münchner Beiträge zur Völkerkunde 5.1998:
99–112). Menos explicable es que no exista una recep-
ción del tratamiento (en inglés) de las transformaciones
en las tradiciones orales y las religiones de las tierras
bajas que hace Sullivan (“Incanchu’s Drum.” New York
1988: 239s.) . . . aunque más no fuera para refutarlo.

En los últimos años algunos autores utilizan defi-
niciones amplias del shamanismo: ası́, existen en la
actualidad shamanes en regiones donde nunca los hubo
(incluidas las sociedades europeas y norteamericanas),
pero en estos casos se trata, al menos, de personas
que ejercen formas de la terapia. Que en esta obra se
defina como shamanes a los contadores de chistes, los
músicos, los evangélicos, y una señora que canta una
canción en la que tematiza el abandono conyugal supera
la capacidad de aceptación de esta comentarista.

Marı́a Susana Cipolletti

Webb, Steve: The First Boat People. Cambridge:
Cambridge University Press, 2006. 318 pp. ISBN 978-
0-521-85656-0. (Cambridge Studies in Biological and
Evolutionary Anthropology, 47) Price: £ 70.00

This book attempts to present an account of the initial
colonization of Australia by seafarers, but one that is
marred by significant shortcomings. Webb’s expertise is
in the palaeopathology of Aborigines, and the only parts
of his book that are of any value are his extensive forays
into the Pleistocene human remains of Australia. In all
other topics addressed in this volume, Webb is out of
his depth. For instance, he presents a lengthy discussion
of Pleistocene demographics, which is bereft of any real
data or substance. We have absolutely no sound evidence
even of geographical occupation patterns at any point in
time, let alone are we in a position of estimating the
number of people occupying any region of the world.

Anthropos 102.2007

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2007-2-652 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 01:03:18. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2007-2-652

