652

Kultur ist nach Hans Blumenberg ein Um-weg, Kul-
turkunde (Ethnologie) in Analogie dazu ebenso. Ethno-
logen nehmen héufig beschwerliche Reisen und strapa-
ziose Aufenthalte irgendwo weit weg auf sich, um im
Grunde genommen banale Themen menschlicher Ver-
gesellschaftung zu erkennen und zu begreifen. Elisa-
beth Tauber hat mit ihrer gelungenen Monographie iiber
Siidtiroler Zigeuner einmal mehr gezeigt, dass auch ein
Ernstnehmen der “Binnenexotik” (Angelika Overath)
derartige Erkenntnisgewinne verschaffen kann.

In der von den Universititen Miinchen und Florenz
gleichzeitig angenommenen Dissertation geht es um den
universalen Widerspruch zwischen Filiation und Affina-
litdt, den — in vertrauter Alpenlandschaft — Sinti-Fami-
lien sich selbst und anderen recht dramatisch vorfiihren.
Die Fluchtheirat ist aus der tsiganologischen Literatur
seit langem bekannt, doch eher als Ausnahme, im inter-
generationalen Konflikt oder bei Dissens der beteiligten
Familien. Frau Tauber, die selbst “mitgeflohen” ist, sieht
in ihr den Normalfall, weil der zigeunerische Familialis-
mus Tochter nicht freizugeben gewillt ist (s. Buch-Titel).

Hochzeit, der Hohepunkt des elementaren Gesell-
schaftslebens, findet bei den Sinti Siidtirols als Ka-
tastrophe statt, als Zusammenbruch des Respekts, des
obersten Wertes und der sichersten Grundlage des Zu-
sammenhalts. Und dieser gilt den Toten; wie im afri-
kanischen Manismus halten die Abstammungsverbinde
um der Ahnen willen kompromisslos dicht. Es geht
wohlgemerkt nur um die “eigenen Toten”, nicht um
die der anderen oder gar um Tote allgemein. Die in
dem Buch Taubers beschriebenen Sinti sind Todlebens-
gemeinschaften (Frobenius) in Konkurrenz mit anderen
Todlebensgemeinschaften und das inmitten einer moder-
nen Gesellschaft, die sie triagt.

Die Frage, warum sie keinen eigenen Friedhof woll-
ten, wird damit beantwortet, dass sie nicht angestrengt
“herumhiipfen” wollten, um die Griber der Ungeliebten
zu meiden. Die Gréber der Gadje (Nichtzigeuner) storen
nicht, sie werden wie die gesamte Gadje-Kultur mit
ihrer Kilte, Beziehungslosigkeit und Todesentleerung
ignoriert — das stimmt aber nur fiir die gezeigte Kultur,
in den (unsichtbaren) Wurzeln ankern die Sinti in der
Mebhrheit, in deren Krankenhdusern sie geboren werden
und bei Krankheit und Sterben ihre Zuflucht finden
und deren Heiligtlimer sie, besonders an kirchlichen
Feiertagen, rituell benotigen. In den Zwischenzeiten gilt
die Distanz, die Autonomie und Souverinitit, auch die
Bettelbeziehung, die die Frauen zu “guten” Gadje-Hofen
und Dorfer pflegen.

Die ebenso ungewohnliche wie illuminierende
Monographie ist als Dreischritt aufgebaut: Die immer
gebotene Wahrung des Respekts, seine Storung in der
Fluchtheirat und seine iiber Jahre sich hinziehende Wie-
derherstellung. Elisabeth Tauber folgt in der ethnogra-
phischen Akzentuierung dem franzosischen Tsiganolo-
gen Patrick Williams, der den thanatologischen Grund
zigeunerischer Fluchtkultur in seinen Studien {iber Ma-
nouche der Auvergne und des Limousin entdeckt hat
(z.B.: Nous, on n’en parle pas. Les vivants et les morts
chez les Manouches. Paris 1993).

Rezensionen

Williams hat ein sehr sympathisches Vorwort bei-
gesteuert und steht auch etwas fiir die Verallgemei-
nerbarkeit der Tauberschen Befunde — Fluchtheiraten
gibt es nach Cynthia Chou z.B. auch bei indonesi-
schen Seenomaden (Indonesian Sea Nomads. Money,
Magic, and Fear of the Orang Suku Laut. London
2003). In den gegenwirtigen Diskursen der heterogenen
Forschungslandschaft zu Zigeunern im engeren Sinne
(der immer noch viel weiter ist als der mit “Sinti und
Roma” gemeinte) spielen die Selbstverstindigung iiber
die “eigenen Toten”, die Flucht vor eigenen und frem-
den Zwingen als Leitmotiv, das Lob der Engheirat als
Weg in die “Verriicktheit” oder die symbolische Unrein-
heit im Sinne von kultureller und damit korrigierbarer
“Zuriicksetzung” leider kaum eine Rolle. Dank der ge-
nauen und mit feiner Kritik wie gelegentlicher Selbstiro-
nie verfassten Beschreibung der “Sinti Estraixaria” und
der beispielhaften Wiedergabe ihrer Binnensicht kdnnte
sich das @ndern. Bernhard Streck

Uzendoski, Michael: The Napo Runa of Amazonian
Ecuador. Urbana: University of Illinois Press, 2005.
199 pp. ISBN 978-0-252-07255-0. Price: $ 20.00

Desde los pioneros trabajos de Udo Oberem en la
regién ecuatoriana al este de los Andes, a partir de
1954 (entre otros, “Los Quijos”. Otavalo 1980), las in-
vestigaciones antropoldgicas sobre los aproximadamente
setenta mil Napo Runa (“gente del rio Napo” o quichuas
amazonicos), han ido aumentando de modo que se trata
actualmente de una de las sociedades del Ecuador sobre
la que existe una copiosa bibliografia.

Entre los afios 1994 y 2002, Uzendoski vivié dos
afios y medio entre los Napo Runa, aprendi6 su idioma
(quechua en su variante amazodnica), y compartié con
ellos las tareas de la vida cotidiana. Ademads se enamord
y se casé con una joven del lugar (su descripcién de los
rituales que acompaian el casamiento, en el capitulo 3,
es la de su propia boda). Esto sefiala su conocimiento
de los Napo Runa y su parcial enculturacion en esta
sociedad.

El autor adhiere a la en los ultimos afos creciente
focalizacién de numerosos etndgrafos en la “convivia-
lidad” (conviviality) de las sociedades indigenas. Co-
mo valores preciados por los Napo Runa menciona
la bisqueda de paz, la alta moralidad y el afecto, la
importancia de las relaciones familiares, y el hincapié en
compartir y dialogar. A partir de estos supuestos busca
comprender individuo y sociedad a partir de una teoria
nativa de la reproduccién.

Los capitulos del libro siguen la cronologia del desa-
rrollo vital del individuo, comenzando por la produccién
de persona y de género, que se logra a través de acciones
rituales que comienzan con el nacimiento (capitulo 1).
Un concepto central es el de samai, comtin a todos
los seres vivientes (espiritus, plantas, drboles, ciertos
alimentos y rocas vivientes) y que puede traducirse
como “aliento”, pero también “principio vital” y “alma”.
En el capitulo 2 analiza de que modo tanto samai como
la vida convivial estdn relacionados por una estética de

Anthropos 102.2007

.73.216.60, am 23.01.2026, 01:03:18. @ Urheberrachtlich geschatzter Inhalt.
m

mit, fiir oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodeilen.


https://doi.org/10.5771/0257-9774-2007-2-652

Rezensionen

cambios de forma (shape-shifting) en animales u otros
poderes.

Los principios transformadores son analizados en
capitulo 3 en el contexto de los rituales de casamien-
to, el ritual central, que crea una complementaridad
masculina/femenina, que no sdlo transforma a los in-
dividuos sino también a las comunidades. Formas de
parentesco ritual, como la adopcién y el compadrazgo,
se expresan a través de una transformacién de la sus-
tancia del individuo por medio de la accién ritual, el
compartir y la reciprocidad, por la cual los afines se
convierten en consanguineos. Estas relaciones conectan
a los individuos a través de redes de contacto que cubren
toda la region (capitulo 4). El dltimo capitulo analiza el
levantamiento indigena del afio 2001 y la insercién de
los Napo Runa en el proceso de transformacion regional.

Para evitar la identificacién de las personas a las
cuales se refiere, lo cual seria posible a quienes conocen
su relacién con determinadas familias, el autor utiliza
seud6nimos para lugares y personas. Este procedimien-
to, en si legitimo, deja en mi opinién de serlo al indicar
el autor que redujo a un minimo toda informacién ne-
gativa o que pudiera dar lugar a controversias (nota a
pie de pagina 2, p. 171). Si bien Uzendoski nos asegura
que tematizé ambos aspectos (positivos y negativos) de
la sociabilizaciéon de los Napo Runa, no se refiere a
conflictos de ningin tipo, excepto en un breve parrafo,
hacia el final del libro, en el que menciona situaciones
conflictivas entre esposos y entre las respectivas familias
(104).

El tenor general del libro transmite una paz y armonia
que es dificil de hallar en ninguna sociedad humana —
y, como sabemos por otras obras sobre los Napo Runa,
tampoco en este caso — y que se hubiera mostrado
también en este libro, si el autor no hubiera evitado
el tema. La pregunta hasta dénde su admiracién y
valoracién positiva de los Napo Runa no lo ha llevado
a idealizarlos, es legitima.

La autora de esta resefia reconoce su imposibilidad
de seguir de a trechos la 16gica de la argumentacién de
Uzendoski, por ejemplo en lo referente a dos fenémenos
fundamentales de las sociedades amazonicas: las trans-
formaciones, tan habituales en las tradiciones orales, de
seres en animales y a la inversa y la funcién de los
shamanes.

Partiendo del concepto de seres cuya forma y aspecto
son oscilantes y cambiantes (shape shifter), por el
cual una criatura puede cambiar a voluntad su aspecto
y eludir asi una identidad fija, el autor toma como
ejemplo una cancién cantada por una mujer, quien,
abandonada por su esposo, se convierte en una paloma
para seguirlo. Este tira un balazo al ave, que sin
embargo logra escapar (57). La asimilacién de mujeres
y aves es habitual en relatos y canciones de numerosas
sociedades amazodnicas, y ha sido analizada en diferentes
publicaciones.

Uzendoski se distancia de la comprension tradicional
de la categoria de “shaman” (yachac: Runa quichua), ya
que éste no alcanza, en su opinidn, a aprehender el modo
en que los Napo Runa conceptualizan el shamanismo

Anthropos 102.2007

untersagt,

653

como una estética de poder y transformacién corpérea.
Mais adelante se lee con sorpresa que el autor asocia
el shamanismo con los cambios de forma, por lo cual
define como shamdn a la mujer de la cual escuchd
el canto. Adhiere al principio que el hecho que una
persona se identifique a si misma como shamédn o no
tiene importancia (alejandose asi de toda interpretacion
émica). Y, sin embargo, seguramente la mujer que cantd
la cancién compartiria la sorpresa del lector, al verse
colocada en la categoria de yachaj (por lo demas, una
funcién exclusivamente masculina)! Pero esto no es
todo: Uzendoski incluye en su definicién de shamanismo
a musicos, contadores de chistes, y evangélicos — ya que
todos ellos participan en la mecdnica transformadora.
Desde hace un par de décadas, se reconoce que
transformacién y metamorfosis, ya sea de humanos en
animales o a la inversa, y también en otras criaturas,
son un principio basico constituyente de las tradiciones
orales de las tierras bajas sudamericanas, dado que los
autores anglosajones no consideran necesaria la recep-
cioén de obras publicadas en alemdn, hay que resignarse
a que Uzendoski no pueda haber leido un trabajo acla-
rador de estos principios (M. Miinzel, “Von der Rassel
zum Ameisenbdr — Was steckt hinter der Erscheinungs-
flucht?” Miinchner Beitrige zur Volkerkunde 5.1998:
99-112). Menos explicable es que no exista una recep-
cién del tratamiento (en inglés) de las transformaciones
en las tradiciones orales y las religiones de las tierras
bajas que hace Sullivan (“Incanchu’s Drum.” New York
1988: 239s.) ... aunque mas no fuera para refutarlo.
En los dltimos afios algunos autores utilizan defi-
niciones amplias del shamanismo: asi, existen en la
actualidad shamanes en regiones donde nunca los hubo
(incluidas las sociedades europeas y norteamericanas),
pero en estos casos se trata, al menos, de personas
que ejercen formas de la terapia. Que en esta obra se
defina como shamanes a los contadores de chistes, los
musicos, los evangélicos, y una sefiora que canta una
cancion en la que tematiza el abandono conyugal supera
la capacidad de aceptacion de esta comentarista.
Maria Susana Cipolletti

Webb, Steve: The First Boat People. Cambridge:
Cambridge University Press, 2006. 318 pp. ISBN 978-
0-521-85656-0. (Cambridge Studies in Biological and
Evolutionary Anthropology, 47) Price: £70.00

This book attempts to present an account of the initial
colonization of Australia by seafarers, but one that is
marred by significant shortcomings. Webb’s expertise is
in the palacopathology of Aborigines, and the only parts
of his book that are of any value are his extensive forays
into the Pleistocene human remains of Australia. In all
other topics addressed in this volume, Webb is out of
his depth. For instance, he presents a lengthy discussion
of Pleistocene demographics, which is bereft of any real
data or substance. We have absolutely no sound evidence
even of geographical occupation patterns at any point in
time, let alone are we in a position of estimating the
number of people occupying any region of the world.

.73.216.60, am 23.01.2026, 01:03:18. @ Urheberrachtlich geschatzter Inhalt.
m

mit, fiir oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodeilen.


https://doi.org/10.5771/0257-9774-2007-2-652

