2. Der Bildungsbegriff und
seine historische Genese

2.1 Der neuzeitliche Bildungsbegriff:
Nation, Kultur, Individuum

Die Besonderheit des neuzeitlichen Bildungsbegriffes ist darin zu sehen,
dass er den Einzelnen, das Individuum oder eben auch das je besonde-
re Selbst des Einzelnen in den Mittelpunkt seiner Betrachtung stellt. Der
Bildungsdiskurs des 18 und des 19. Jahrhunderts® betont die besonde-
re Innerlichkeit des Einzelnen, versteht sich als »self-cultivation«* und
mochte die Selbsttitigkeit des Einzelnen zum Zweck jeder recht verstan-
denen Bildung machen. Solche Bildung der Innerlichkeit soll als Men-
schenbildung und somit in humanistischer Perspektive verstanden wer-
den. Der Mensch soll durch solche Bildung werden, was er qua seiner
besonderen Potenzialitit sein kann und soll. Das bedeutet zunachst ganz
allgemein, dass er, aus seiner perfectibilité heraus, Krifte ausbilden soll,
die ihm potenziell zur Verfiigung stehen. Der Begriff der perfectibilité,
wie ihn Jean-Jacques Rousseau entwickelte und der von Autoren wie
Herder oder auch Humboldt aufgegriffen wurde, ist der Kern dieses Be-
griffs, der bis heute Giiltigkeit beansprucht.> Gemeint ist damit die Ver-
vollkommnungsfahigkeit des Menschen, die hier Bildbarkeit heifst.

Die auszubildenden Krifte seien Fihigkeiten des Verstandes und der
Vernunft und ermoglichten dem Menschen die je eigene Selbst- und

1 Freilich ist der Bildungsgedanke im 18. Jhd. noch christlich begriindet. Der
Mensch soll sich durch sie seiner Gottesebenbildlichkeit anndhern. Er darf
nicht nur, er muss sich als Freien, Bildbaren verstehen und gerade darin seine
Ebenbildlichkeit realisieren. Diese christliche Genese der Bildbarkeit des
Menschen im Sinne seiner Moglichkeit und Fahigkeit zur Vervollkommnung
muss den neuzeitlichen Bildungsbegriff nicht der christlichen Theologie
verpflichten. Solcher Bezug zeigt vielmehr den absoluten Wert der Bildung in
Beziehung auf das Menschsein iiberhaupt, das zu normativen Lebensweisen
und somit zu eigenem Selbstverstandnis verpflichtet. Der Mensch hat also
die Pflicht gegen sich selbst, sich als bildbares Wesen zu vervollkommnen,
weil er dazu fahig ist, weil es gewissermaflen sein Schicksal ist.

2 Jurgen Oelkers (1998): Das Konzept der Bildung in Deutschland im
18. Jabrhundert. In: Oelkers, Jirgen; Osterwalder, Fritz; Rhyn, Heinz
(Hrsg.): Bildung, Offentlichkeit und Demokratie. Weinheim u.a.: Beltz, S. 51.

3 Vgl. Jean-Jacques Rousseau (2019): Diskurs iiber den Ursprung und die
Grundlagen der Ungleichheit unter den Menschen, hrsg. von Heinrich Meier.
Paderborn: Brill Schoningh. Im Folgenden als zweiter Diskurs angegeben.

13

https://dol.org/10.5771/0783748955566-13 - am 10.01.2026, 23:40:58. hitps:/www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - TSR


https://doi.org/10.5771/9783748955566-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DER BILDUNGSBEGRIFF UND SEINE HISTORISCHE GENESE

Weltbezugnahme. Diese Krifte sollen sich dem Einzelnen in Konfron-
tation zum einen mit der Welt, die als duflere Gegebenheit verstanden
wird, und zum anderen mit sich selbst erschlieflen. Die Einzelnen sollen
in diesem Prozess einen kontrollierten Zugang zu diesen Kriften erlan-
gen, was Voraussetzung der dem Bildungsbegriff wesentlichen Selbstti-
tigkeit und der »selbstvollendeten Handlung«# sei. Der Anspruch dieses
Bildungsbegriffs ist, zu explizieren, worin die Bedingung der Moglich-
keit solcher Selbsttitigkeit liegt, die die Selbstzweckhaftigkeit des Men-
schen und seiner Bildung betont.

Daher untersucht der Bildungsdiskurs seit seinen Anfingen im
18. Jahrhundert die Moglichkeit eines solchen Bildungsprozesses im
Spannungsfeld zwischen holistischer, selbstzweckhafter Bildung einer-
seits und ihrer Ausrichtung auch auf Funktionalitdt, d.h. funktionale
Kompetenzen andererseits. Dieses Spannungsfeld bestimmt zugleich die
Diskussion tiber die Notwendigkeit und den Zweck formeller Bildung.
Holistische Bildung sei die wahre Bildung und vollziehe sich in freier,
d.h. nicht-curricularer Form und vor allem in dsthetischer Weise. Sie be-
dinge die Auseinandersetzung mit dem Schonen der Kunst und Litera-
tur und betreffe gerade in dieser Form das Gefiihl des Menschen und
sei so in radikaler Weise innerlich. »Dieses Gefuhl entsteht nicht durch
Erziehung, also Gewohnung an offentliche Standards, sondern muf$ als
eigener Sinn verstanden werden. Er versteht es, moralische und astheti-
sche Proportionen verldfSlich zu beurteilen, ohne dabei als pddagogische
Grofle zu erscheinen.«s Dieser humanistische Bildungsbegriff entzieht
sich einer moglichen gesellschaftlichen oder staatlichen »Brauchbarkeit«
des Menschen.

Jede formelle Bildung zu jener Zeit sieht sich dagegen dem Vorwurf
ausgesetzt, den Einzelnen einzuschrinken, in festen Grenzen zu formen
und ihn gerade so zu einem Instrument gesellschaftlicher und staatlicher
Macht zu machen, was freilich das Gegenteil von freier Entfaltung eige-
ner Individualitdt ist. Dieser Vorwurf scheint sich gerade da besonders zu
bestitigen, wo die Bildungstheorie nicht nur die Notwendigkeit schuli-
scher Bildung betont, sondern zugleich die Anbindung dieser an die Na-
tion verlangt® — was indes jedem Begriff politischer Bildung immanent
sein miisste. Dass diese Befiirchtung nicht von der Hand zu weisen ist,
zeigt die Auseinandersetzung mit philosophischen Ansitzen des begin-
nenden 19. Jahrhunderts, hier besonders in J. G. Fichtes Reden an die

4  Johann Gottfried Herder (1966): Ideen zur Philosophie der Geschichte der

Menschheit. Teil 11, Buch 9. In: Werke in 11 Bianden, Bd. 6. Frankfurt a. M.:

Suhrkamp, S. 336.

Oeclkers, Das Konzept der Bildung in Deutschland im 18. Jabrhindert, S. 5 4.

6  Vgl. ebd. Oelkers setzt den deutschsprachigen Diskurs jener Zeit gerade
diesem Vorwurf aus.

“

4

https://dol.org/10.5771/0783748955566-13 - am 10.01.2026, 23:40:58. hitps:/www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - TSR


https://doi.org/10.5771/9783748955566-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DER NEUZEITLICHE BILDUNGSBEGRIFF: NATION, KULTUR, INDIVIDUUM

deutsche Nation. Die zu Recht kontrovers diskutierten Reden werden
hier herangezogen, weil Bildung in ihnen das zentrale Mittel ist, durch
das die staatsbiirgerliche Haltung des Einzelnen erlangt werden kann,
was nach Fichte jedoch verlangt, den Einzelnen in seiner Besonderheit
fiir diesen Zweck aufzuopfern.

2.1.1 Johann Gottlieb Fichte

Johann Gottlieb Fichte formuliert einen Bildungsbegriff, der vielmehr als
eine besondere Form der Erziehung zu verstehen ist. Er subordiniert die
Bildung des Biirgers den Belangen der Nation und des Staates und erklart
eine Erziehung der Individuen zu kiinftigen Mitgliedern der Nation als un-
bedingte Pflicht des Staates, um seinen Erhalt zu sichern. In seinen politi-
schen Schriften, von der Besatzung Napoleons geprigt, pladiert Fichte fiir
»Freiheit und Gleichheit in fortschreitender Annihrung an eine Kultur-
und Bildungsgesellschaft der Zukunft«7, die jedoch eine nationale deut-
sche Kultur sein musse. In seinen Reden an die deutsche Nation® formu-
liert er diesen Gedanken zu einer deutschen Nation, eingebettet in einem
absoluten Staat,” weiter und erklirt die Nationalerziehung als Werkzeug
zur Erfillung dieses dem menschlichen Sein tibergeordneten Zwecks.™

Fichte grenzt seinen Begriff der Nationalerziehung stark von zuvor
formulierten Bildungsbegriffen und von der Piadagogik seiner Zeit ab
und schldgt »[...] eine ganzliche Verdnderung des bisherigen Erziehungs-
wesens [...] als das einzige Mittel die deutsche Nation im Dasein zu er-
halte[n] [...]«'* vor. Zugleich sieht er zwar den inflationdren Gebrauch
des Bildungsbegriffs, mochte aber herausstellen »was der neuen Erzie-
hung gefehlt habe«** und fordert einen neuen Gehalt eines von ihm pra-
ferierten Erziehungskonzepts.

»Die bisherige Erziehung«, so urteilt Fichte, »habe zur guten Ordnung
und Sittlichkeit hochstens nur ermahnt, aber diese Ermahnungen sei-
en unfruchtbar gewesen [...]. Im Gegensatze mit dieser miisse die neue

7 Ebd.
8  Johann Gottlieb Fichte (2008): Reden an die deutsche Nation. Hamburg;:
Meiner.

9  Vgl. Alexander Aichele (Hrsg.) (2008): Einleitung. In: Fichte: Reden an
die deutsche Nation, S. VII-FLXXXIX. Nihere Erlduterungen Fichtes zum
absoluten Staat, der zugleich verniinftiger Staat sei, finden sich in: Johann
Gottlieb Fichte (1962): Die Grundziige des gegenwirtigen Zeitalters, zebnte
Vorlesung. In: Ausgewdihlte Werke in sechs Binden. Band 4. Darmstadt:
WBG, S. §37—-550.

10 Vgl. Fichte: Reden an die deutsche Nation, S. 28—59.

11 Ebd.,S. 21.

12 Ebd.,S. 28.

15

https://dol.org/10.5771/0783748955566-13 - am 10.01.2026, 23:40:58. hitps:/www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - TSR


https://doi.org/10.5771/9783748955566-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DER BILDUNGSBEGRIFF UND SEINE HISTORISCHE GENESE

Erziehung die wirkliche Lebensregung und -bewegung ihrer Zoglinge,
nach Regeln, sicher und ohnfehlbar bilden, und bestimmen konnen. «*3

Die neue Nationalerziehung solle insofern fruchtbar sein, als sie die Zog-
linge zu tatiger Aktivitat im Staat bilde — eine Ermahnung zu dieser Ak-
tivitdt reiche also nicht aus. Bildung misse zu bestimmter Handlungs-
praxis im Sinne der Nation fithren. Hierzu sieht das Erziehungskonzept
Fichtes vor, dass »die Freiheit des Willens ginzlich [vernichtet werde]«.™
Der Wille miisse berechenbar und transparent werden und so seine Will-
kurlichkeit verlieren.

Gerade der individuelle freie Wille der Zoglinge wiirde eine » Notwen-
digkeit der Entschlieffungen«*s verhindern, was die Wirklosigkeit bishe-
riger Bildung erkldren wiirde.

»Denn indem sie bekennt, daf§ nach ihrer kraftigsten Wirksamkeit der
Wille immernoch frei, d. i. unentschieden schwankend zwischen Gutem
und Bésem bleibe, bekennt sie, daf sie den Willen, und da dieser die ei-
gentliche Grundwurzel des Menschen selbst ist, den Menschen selbst zu
bilden durchaus weder vermoge, noch wolle oder begehre, und dafs sie
dies tiberhaupt firr unmoglich halte. «*¢

Dagegen miusse die neue Nationalerziehung die »Unmoglichkeit des Ent-
gegengesetzten in dem Willen«'7 hervorbringen, sodass dieser zu jedem
Zeitpunkt das Verniinftige wolle. Dies gelinge dem Menschen jedoch nur
in einem Dasein als Gattungswesen,™ wo er als Teil eines Ganzen zu sei-
ner wahren Identitit finden konne. In diesem Zustand seines Seins sei es
ihm dann auch moglich, seinen Willen verniinftig auszurichten.

»Das vernunftige Leben [besteht] darin, dafs die Person in der Gattung
sich vergesse, ihr Leben an das Leben des Ganzen setze und es ihm auf-
opfere [...]«.” Die Aufopferung der je eigenen Subjektivitit oder auch
der Individualitat samt der partikularen Zwecke sei also Pflicht eines je-
den, der ein verniinftiges Leben in der Gattung fithren mochte.*

13 Ebd.
14 Ebd.,S. 29.
15 Ebd.
16 Ebd.
17 Ebd.

18 Den Begriff des Vernunftigen denkt Fichte nur im Zusammenhang
mit einem Leben der Gattung, das der letzte Zweck des menschlichen
Daseins sein musse. Nur hierin konne der Einzelne zur vollen Entfaltung
kommen und den Zustand der Vernunftlosigkeit, d. i. seinen Egoismus als
reine Individualitit, ablegen. Siehe mehr dazu in: Fichte: Grundziige des
gegenwidrtigen Zeitalters, Dritte Vorlesung, S. 428—442.

19 Ebd.,S. 429.

20 Den Gattungsbegriff Fichtes legt Alexander Aichele in seiner Einleitung zu
den Reden an die deutsche Nation mit Bezug auf Emil Lask (1902) dar:

16

https://dol.org/10.5771/0783748955566-13 - am 10.01.2026, 23:40:58. hitps:/www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - TSR


https://doi.org/10.5771/9783748955566-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DER NEUZEITLICHE BILDUNGSBEGRIFF: NATION, KULTUR, INDIVIDUUM

Der Bildungsbegriff der Aufklarung habe diesen Zweck nicht zu errei-
chen vermocht, was auf die fehlende Ausrichtung des Willens und somit
des Seins der Zoglinge auf ein Ganzes zurtickzufithren sei.** Die Natio-
nalerziehung Fichtes hingegen

»fuhrt die hohere Vaterlandsliebe, das Erfassen eines irdischen Lebens
als eines ewigen, und des Vaterlandes, als des Trigers dieser Ewigkeit,
und, falls er in Deutschen aufgebaut wird, die Liebe fiir das deutsche
Vaterland, als einer seiner notwendigen Bestandteile unmittelbar in sich
selber; und aus dieser Liebe folgt der mutige Vaterlandsverteidiger, und
der ruhige und rechtliche Biirger von selbst. «**

Der Zweck der Nationalerziehung bestehe also darin, die Nation zu er-
halten, indem die Zoglinge zu Biirgern samt einer die Nation erhaltenden
Gesinnung ausgebildet werden. Sie sollen nach Fichte hierzu mit einer
unumstofslichen, immer funktionierenden Tuchtigkeit ausgestattet wer-
den und sollen so jederzeit im Stande sein, im Sinne der Nation zu agie-
ren. Die Ausbildung ihrer Krifte dient nur diesem einen Zweck, muss
aber durch den Staat sichergestellt werden, damit dieser von jener profi-
tieren kann. Der Burger soll anhand der Bildung eine Brauchbarkeit und
Niitzlichkeit fiir den Staat entwickeln. Der Einzelne als allgemeines Ge-
sellschaftswesen, das seine Individualitat vollends ablegt und zum Staats-
buirger wird, steht in Fichtes Denken im Vordergrund.

Nicht nur fordert er eine Unterordnung des Individuums unter den Pri-
mat dessen, was er Gattung nennt. Er ist auch bereit, auf den Einzelnen in-
sofern einzuwirken, dass dieser nur in bestimmter, dem Staat forderlicher
Weise agiere. Solches Wirken ist dann nicht etwa, wie vom Humanismus
gefordert, durch die freie Einsicht des Einzelnen gegeben, sondern in einer
bestimmten Form gefordert — der Einzelne soll zu bestimmter Denk- und
Handlungsweise erzogen werden. Kurz: Zuléssig sind nur jene Formen
menschlichen Agierens, die fiir den Staat forderlich sind, und staatsbiir-
gerliche Erziehung solle gerade dies sicherstellen. Die Nationalerziehung
Fichtes macht dies jedoch nicht zum Resultat kritischer Reflexion des
Staates und seiner Zwecke, sondern fordert rein affirmative Bezugnahme
auf den Staat. Daruber hinaus zeigt sich hier die Schule als Ort der reinen
Herstellung untertaniger Gesinnung, wodurch sie zum Instrument zur Re-
produktion jedes staatlichen Systems missbraucht werden kann. Es muss
nicht eigens dargelegt werden, dass all dies mit den eingangs skizzierten
demokratischen und freiheitlichen Bildungszielen nicht zu vereinbaren ist.

»Demzufolge bezeichnet Fichtes Begriff der Gattung seiner Form nach ein
Ganzes, dessen Teile erst durch die Zugehorigkeit zum Ganzen Identitit
besitzen und daher als solche nicht unabhingig vom Ganzen bestehen
konnen. « (S. XXXVII)
21 Fichte: Grundziige des gegenwiirtigen Zeitalters, Dritte Vorlesung, S. 429ff.
22 Fichte: Reden an die deutsche Nation, S. 150.

7

https://dol.org/10.5771/0783748955566-13 - am 10.01.2026, 23:40:58. hitps:/www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - TSR


https://doi.org/10.5771/9783748955566-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DER BILDUNGSBEGRIFF UND SEINE HISTORISCHE GENESE
2.1.2 Johann Gottfried Herder

Schon Johann Gottfried Herder, der gemeinhin als Begrinder des
deutschsprachigen neuzeitlichen Bildungsgedankens angesehen wird,
reflektiert in seinen Schulreden die Relevanz formeller Bildung fir die
Krifte des Einzelnen und erklirt diese fiir unverzichtbar fiir jede holisti-
sche Bildung.*» Herder erkennt die Relevanz der Schule vor allem darin,
dass sie als Institution der sich weiterentwickelnden Wissenschaft das
systematische Lernen der Einzelnen gewdhrleistet. Sie ist Medium der
Aneignung humanistischer Traditionen, die sich zwar dem Nationenbe-
griff entziehen, die Herder aber durchaus als Prinzipien und Formen be-
stimmter Lebensweisen versteht.

Er wendet sich hierbei explizit gegen jede Romantisierung der Bildung
als eines durch eine unbestimmt-idsthetische Welt sich selbst vollziehen-
den Prozesses. Dies ist insofern beachtlich, als gerade Herder die dsthe-
tische Bildung durch die Kiinste als das hochste Gut zur holistischen Bil-
dung des Menschen erkennt. Durch sinnliche Erfahrung entwickele der
Mensch Selbst- und Weltverhiltnisse und bilde sich gerade so in huma-
nistischer Perspektive — Empfinden sei nach Herder schon entscheiden-
der Bestandteil von Erkennen und somit schon begriffliches Verstehen,
das zunichst ausgebildet werden miusse. Hierin liegt der zentrale As-
pekt seiner Kritik gegen jenen romantischen Bildungsgedanken, der mit
schon voraussetzungsreichen Annahmen agiere. Herder betont in all sei-
nen Schriften die Weltgebundenheit des Menschen, die Notwendigkeit
der Anbindung des Einzelnen an andere Menschen sowie an tradierte
Lebensformen. Die Auseinandersetzung mit diesen sei entscheidend fiir
jede Selbstvergegenstindlichung und somit zentral fur Selbstverhaltnisse.
Hier verorte sich der Mensch in der Welt, was nicht weniger sei als die je
eigene Deutung und Bewertung solcher gemeinsamer Formen.>+ Solche

23 Freilich ist Herders ganzen Werk vom Bildungsgedanken durchzogen.
Nicht nur wird der Bildungsbegriff als philosophische Kategorie mit seinen
unterschiedlichen Aspekten beleuchtet, auch setzt sich Herder immer wieder
explizit mit der schulischen Bildung und der Rolle der Schule iiberhaupt
auseinander. An dieser Stelle wird nur Herder Gedankengang zur schulischen
Bildung in seinen Schulreden besprochen, weil er hier reflektiert, inwiefern
zweckgerichtete Bildung in der Schule zu einem ganzen Bildungsprozess
beitragen kann. Eine herausragende Studie zu Herders Bildungstheorie
liefert Nicole Welter (2003): Herders Bildungsphilosophie. Sankt Augustin:
Gardez.

24 Vgl. Johann Gottfried Herder (1994): Vom Erkennen und Empfinden der
menschlichen Seele. In: Werke, Bd. IV, Frankfurt a. M.: Deutscher Klassiker
Verlag, S. 327ff. Die Rede von der Seele muss so verstanden werden, dass
all diese Prozesse im Inneren, also im Bewusstsein des Einzelnen vollzogen
werden. Hierbei erfahre sich der Einzelne in bestimmter Weise, er erlange

18

https://dol.org/10.5771/0783748955566-13 - am 10.01.2026, 23:40:58. hitps:/www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - TSR


https://doi.org/10.5771/9783748955566-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DER NEUZEITLICHE BILDUNGSBEGRIFF: NATION, KULTUR, INDIVIDUUM

Tradition sei nicht etwa auswahlbar, sondern schon immer Lebenspra-
xis des Menschen und gerade so Inhalt dessen, was er Humanitdt nennt.
Sie ist vermittlungsbedurftig, wird nicht nur durch die Schule, sondern
auch gerade in anderen sozialen Kontexten unmittelbar und hierbei gera-
de durch Gewohnung an Denk- und Handlungsvollziige vollzogen. »So
lernen wir Sprache und Lebensart, so bilden wir unsere Vernunft und
gewohnen uns zu Sitten und Kiinsten [...]«.>s Zu Traditionen gehorten
neben Sitten oder bestimmten anerkannten Prinzipien auch gerade Wis-
senschaft und Kiinste, deren Anerkennungswiirdigkeit sich als Tradition
zeige und der Lehre bediirfe.

»Aus heiler Haut konnen uns zwar Geschwiire, Kropfe und Beulen
wachsen; aber nicht Wissenschaften und Kiinste. Was wir wissen, wis-
sen wir durch andere; was wir gebrauchen und zu brauchen selbst ler-
nen miissen, haben andre erfunden; das ganze menschliche Geschlecht
ist gewissermafSen eine durch alle Jahrhunderte fortgesetzte Schule, und
ein neugebornes Kind, das plotzlich dieser Schule entnommen, das die-
ser Kette des Unterrichts entrissen, auf eine wiiste Insel gesetzt wiirde,
wire mit allem seinem angebornen Genie ein armes Tier, ja in zehnfa-
chem Betracht elender als die Tiere.«*¢

Kurz: Bestimmte Prinzipien der Praxis menschlichen Lebens und hierin
gerade Kategorien wie Wissenschaft und Kunste erschlieflen sich nicht
ohne weiteres, sie sind vermittlungsbedurftig. Sie bediirften der Leh-
re durch kundige Lehrer, die jungen Menschen die Grundsitze und Be-
griffe nahebringen. Gerade hierbei wiirden diese Groffen menschlichen
Daseins durch die Schule erhalten und im Vollzug ihrer Thematisierung
weiterentwickelt und »so dienen sie [die Schulen, A. A.] ferner zur Klar-
beit und Richtigkeit der Wissenschaft, zu ihrer Ausbildung und allmdb-
ligen Vervoll-Kommung. «*7

durch Bildung Wissen um seine Verfasstheit, erkenne, dass er es ist, der
diese Bildung vollziehe. Zugleich erkenne er, dass er auf seine individuelle
Art empfinde und erkenne, er erfihrt also von sich als einem Ich. Hierzu
erortert Herder das Verhiltnis von Erkennen und Wollen und erliutert:
»Alle Empfindungen, die zu einer gewissen Helle steigen, [...] werden
Apperzeption, Gedanke; die Seele erkennet, daf$ sie empfinde. Was nun auch
Gedanke sei, so ist in ihm die innigste Kraft, aus Vielem, das uns zustromt,
ein lichtes Eins zu machen, [...] eine Art Riickfiibrung merkbar, die am
hellesten fiihlet, daf§ sie ein Eins, ein Selbst ist.« Ebd., S. 354. Auf diesen
entscheidenden Aspekt von Bildung weist auch Hegel in seinem Begriff der
Entfremdung hin, erfasst diesen Prozess gerade in diesem Begriff weniger
harmonisch als noch Herder.

25 Johann Gottfried Herder (1997): Von Notwendigkeit und Nutzen der
Schulen. Schulrede Juli 1783. In: Werke, Bd. 9/2, S. 461.

26 Ebd.,S. 461f.

27 Ebd.,S. 465.

19

https://dol.org/10.5771/0783748955566-13 - am 10.01.2026, 23:40:58. hitps:/www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - TSR


https://doi.org/10.5771/9783748955566-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DER BILDUNGSBEGRIFF UND SEINE HISTORISCHE GENESE

In seiner Kritik gegen all jene, die die formale Bildung ablehnen, wen-
det sich Herder zudem gegen jede Rede von

»Genie oder Original-Genie, das sich selbst hilft und keines Lehrers
bedarf, von Selbsterfindung, von wunderbarer Ausbildung durch eigne
Kraft und durch unmittelbare Begeisterung geredet und geriihmet, dafS
zu hoffen oder zu befiirchten steht, die Genies oder vielmehr die Men-
schen selbst werden in kurzer Zeit wie Blumen und Bdume aus der Erde
hervorwachsen, und sich blofs durch den Anblick der Sonne, durch Ge-
nufd des himmlischen Taues begeisternde Musen zu Wundergeschopfen
der Natur bilden, die uns jene gliickliche Fabelzeit wiederbringen kon-
nen, in welchem alles von selbst erwuchs, und die Lebensschwangre
Erde alles was wir sehen ohne Samen erzeugte. «**

Herder scheint hingegen davon tiberzeugt, dass erstens jede Erschlie-
Bung von Selbst und Welt des Lernens und somit der direkten Lehre be-
darf. Gerade die zu erwerbenden Inhalte, die zu solcher Erschlieung
fuhren, folgten festen Grundsitzen — sie unterlagen Bewertungen und
konnten so als richtig oder falsch beurteilt werden. Diese Standards zu
vermitteln sei auch Sache der Schule und resultiere somit aus der Ausei-
nandersetzung mit verschiedenen wissenschaftlichen und somit als rich-
tig bewerteten Inhalten. Jede Ablehnung der Schule und somit der Vor-
rang romantischer Bildung wiirde auf Kosten von »Wissenschaft und
Erfahrung«* im engen Sinn der Begriffe, d. h. als begriffliche oder wie
Herder sagt »mitgeteilte«3° und somit gemeinsam geteilter Verarbeitung
von Welt und WelterschlieSung behauptet. Und so gehore »[z]ur Fort-
pflanzung und Festhaltung alles Guten in der Menschbheit, aller Wissen-
schaft, Kunst und Ubung [...] also im weitliufigsten Verstande des Worts,
Schule [...]«3* und man muss schliefSen, dass auch jede verstindige und
vernunftige Fahigkeit, die immer Zweck von Bildung sein will, des sys-
tematischen Lernens bedarf. Herder stellt in zahlreichen seiner Werke,
auch in seinen Schulreden klar heraus, dass er die Romantisierung der
Bildung als sich selbst vollziehenden Prozess weder als angemessen noch
als zweckgemafs ansieht. Hierbei erkennt er die Relevanz von Schule als
Institutionen der Forschung und Lehre und zugleich als Ort des syste-
matischen Lernens des Einzelnen, durch das ein kontrollierter und so-
mit bewusster Zugriff auf den eigenen Verstand und die eigene Vernunft
zu gewihrleisten ist.

28 Ebd.,S. 459.
29 Ebd.,S. 460.
30 Ebd.,S. 461.
31 Ebd.,S. 462.

20

https://dol.org/10.5771/0783748955566-13 - am 10.01.2026, 23:40:58. hitps:/www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - TSR


https://doi.org/10.5771/9783748955566-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DER NEUZEITLICHE BILDUNGSBEGRIFF: NATION, KULTUR, INDIVIDUUM
2.1.3 Wilbelm von Humboldt

Die vielzitierte Bildungstheorie Wilhelm von Humboldts gibt den be-
grifflichen Mafsstab der Auseinandersetzung mit dem Bildungsbegriff
vor. Humboldt stellt das anthropozentrische Moment jeder Bildung ins
Zentrum seiner bildungstheoretischen Studien und diskutiert all jene
Stichworte, die fur jede auch heutige Bildungstheorie unverzichtbar sind,
wie etwa Individualitit und Selbsttditigkeit, die Zwecke holistischer Bil-
dung sind.

Fiir diese Untersuchung ist vor allem das Verhiltnis zwischen holisti-
scher Bildung des Einzelnen und einer auch funktionalistischen Bildung,
die der Integration der Einzelnen in die Welt dient, wichtig. Wihrend ers-
tere sich jeder dufSeren ZweckmaifSigkeit entzieht, ist fiir letztere gerade
diese ZweckmafSigkeit entscheidend. Humboldt erortert dieses Verhiltnis
in seinen politischen Schriften, die stark mit den bildungstheoretischen
Uberlegungen verwandt sind. Er reflektiert hierin das Spannungsverhalt-
nis zwischen diesen beiden Aspekten von Bildung und zieht daraus Kon-
sequenzen fiir seinen Begriff des staatlichen Bildungs- und Erziehungs-
auftrags. Staatlich institutionalisierte Bildung in der Schule habe ein
direktes Verhaltnis zum Staat, sie sei so auf diesen ausgerichtet. Sie solle
den Einzelnen auf das Leben in Gesellschaft und Staat vorbereiten und
miisse so auch funktionalistische Kompetenzen und Fihigkeiten vermit-
teln. Die Gefahr der rein instrumentellen Ausbildung des Einzelnen sei
hier unweigerlich gegeben — dies sei bei staatlichen Bildungsanstrengun-
gen zu reflektieren. Humboldts eigener Schluss aus dieser Verwiesenheit
von Schule und Staat ist, dass die schulische Bildung zu begrenzen sei, d.
h. konkret, dass ihr Zweck eine allgemeine Bildung an mannigfaltigen
Gegenstanden sei, nicht eine Bildung des Einzelnen zum Birger, die im-
mer eine gewisse Einformigkeit zur Folge habe.

2.1.3.1 Bildung als normative Kategorie

Bildung ist nach Humboldt eine entscheidende Kategorie menschlichen
Daseins. Sie ist das wesentliche Spezifikum menschlicher Existenz, die,
wie er sagt, insofern besondere Wertigkeit erfahrt, als wir ihr » Wiirde«32
zusprechen. Bildbarkeit mache die Menschen wesentlich aus — Hum-
boldt stellt mit seinem Bildungsbegriff die Frage nach den Bedingungen
der Moglichkeit von » Menschenbildung«33 und setzt sich hierin mit der

32 Wilhelm von Humboldt (1960): Uber den Geist der Menschbeit. In: Werke
in fiinf Binden, Bd. 1, Darmstadt: WBG, S. 507.

33 Wilhelm von Humboldt (1964): Der konigsberger und der litauische
Schulplan. In: Werke in fiinf Bianden, Bd. 4, Darmstadt: WBG, S. 175.

21

https://dol.org/10.5771/0783748955566-13 - am 10.01.2026, 23:40:58. hitps:/www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - TSR


https://doi.org/10.5771/9783748955566-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DER BILDUNGSBEGRIFF UND SEINE HISTORISCHE GENESE

Frage auseinander, was das genuin Menschliche konkret sei. Er diskutiert
Bildung so in humanistischer Perspektive, d. h. er fragt nach der Rolle
dieser Kategorie fiir das Menschsein tiberhaupt.

Als Spezifikum menschlicher Existenz sei Bildung auf das gute Leben
ausgerichtet und somit eine normative Kategorie. Bildung meine, sein
Wirken in der Welt nach einem hoheren Ziel, oder einem »absoluten
Maassstab«3+ auszurichten, oder um es weniger radikal auszudriicken,
sein Denken und Handeln tiberhaupt nach bestimmten, als richtig aner-
kannten Grundsitzen auszurichten. Fiir Humboldt ist solche Forderung
an den Menschen nicht etwa nur dufSeres Erfordernis, sondern inneres
Bediirfnis. Der Mensch sei seiner Natur nach gerade so bestimmt, dass er
nicht nur der Naturnotwendigkeit oder nur bedingten und somit relati-
ven Zwecken unterworfen sein mochte. Vielmehr gehe es darum, »einen
einzigen Standpunkt zu finden, aus welchem sich alles vergleichen und
alles beurtheilen lasst.«35 Solcher Standpunkt sei ebenfalls nicht Resultat
von Naturnotwendigkeiten, sondern der freien Einsicht des Menschen,
die sich durch Bildung entwickle.

Dieser Standpunkt sei das Selbstverstindnis des Menschen von sich
als das, was Humboldt Geist nennt. In seiner zugegebenermafSen recht
kurzen Auseinandersetzung mit diesem Begriff zeigt er, dass er hierun-
ter die menschliche Besonderheit versteht, in Auseinandersetzung mit
Erkenntnisanspriichen, Sinn, Moral oder etwa auch Asthetik sich selbst
zu begreifen und in der Folge in der Welt zu agieren. Hierbei wirke der
Mensch von einer bestimmten Warte aus, habe hierbei immer das Be-
diirfnis nach dem guten Leben zu streben, jenseits seiner auch wirken-
den triebhaften Natur auf der einen Seite und der funktionalen Rollen in
der Welt auf der anderen Seite. Sich als Geistwesen zu begreifen, bedeu-
te seine Wiirde zu realisieren und sich die umgebende Welt zu eigen zu
machen. Von dieser Warte der Selbsterkenntnis, die alle Menschen nach
Humboldt vereinte und deshalb Humanitit heifSe, soll das menschliche
Dasein im Vollzug der Bildung erkannt und beurteilt werden. Die Kon-
frontation des Einzelnen mit dem eigenen Wesen als Geist im Vollzug
der Bildung, zeige diesem,

»dass es [d. i.: der Geist] in allen, trotz der Verschiedenheit ihres Cha-
rakters, zugleich die allgemeine Menschheit erhoht und die besondere
Eigenthtimlichkeit starkt [...]; er [der Mensch] erkennt daran, dass nur
dies der gemeinsame Mittelpunkt ist, aus welchem die ganze Menschheit
zugleich erkannt, beurtheilt und gebildet werden kann. «3¢

Sich zu bilden bedeutet in diesem humboldtschen Verstindnis somit nicht
weniger, als das eigene Menschsein zu realisieren, womit gleichzeitig die

34 Humboldt: Uber den Geist der Menschbeit, S. 507.
35 Ebd.,S.s11f.
36 Ebd.,S. 514.

22

https://dol.org/10.5771/0783748955566-13 - am 10.01.2026, 23:40:58. hitps:/www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - TSR


https://doi.org/10.5771/9783748955566-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DER NEUZEITLICHE BILDUNGSBEGRIFF: NATION, KULTUR, INDIVIDUUM

Frage nach der Relevanz von Bildung fiir das menschliche Dasein beant-
wortet wire. Sie bekommt in ihrer holistischen Form eine zentrale Stel-
lung, da sie nach Humboldt das einzig Absolute zu ihrem Zweck hat:
Den Menschen und sein Dasein in Wiirde. Soll der Mensch im Vollzug
seiner Bildung so

»Etwas aufsuchen, dem er, als einem letzten Ziele, alles unterordnen,
und nach dem er, als nach einem absoluten MafSstab, alles beurteilen
kann [...], kann er [dies] nicht anders, als [es] in sich selbst finden, da in
dem Inbegriff aller Wesen sich nur auf ihn allein alles bezieht.«37

Mit diesem Bildungsverstindnis stellt Humboldt in unmissverstandlicher
Weise heraus, dass es nicht etwa auf funktionalistische Lebenstiichtig-
keit oder Tauglichkeit fiir eine dufSere Welt verengt werden diirfe. Durch
sie soll der Mensch nicht etwa utilitaristischen Anforderungen angepasst
werden. Bildung beziehe sich auf den ganzen Menschen, der sich in sei-
nem Menschsein »weder auf seinen augenblicklichen Genuss, noch auf
sein Gliick tiberhaupt [beziehe], da es vielmehr ein edler Vorzug seiner
Natur ist, den Genuss verschmihen und das Gliick entbehren zu kon-
nen [...]«.3% Sich als Wesen zu verstehen, dass zu solch auch normati-
ver Lebensweise imstande ist, bedeutet dann ein wiirdevolles Lebens als
Mensch in humanistischer Perspektive zu fithren — gerade diese Entwick-
lung des Selbstbezugs des Menschen »ist nichts anderes als der Prozess
der Bildung, den Humboldt als schlechterdings grundlegende Existenz-
weise begreift.«3

2.1.3.2 Individualitit als Selbstbezug

Soll der Mensch aber »ein letztes Ziel, einen ersten und absoluten
Maassstab aufsuchen, [...] muss dies Letzte [...] eng und unmittelbar
mit seiner innern Natur verwandt seyn.«* Die Ausrichtung des Selbst
nach absoluten Maf3stiben oder Prinzipien bedeutet auch nach Hum-
boldt, dass diese das Selbst des Einzelnen bestimmen, sie haben eine enge
Bindung zum Vollzugssubjekt. Solche Ausrichtung des Selbst konne nicht
von aufSen diktiert oder gefordert werden. Thre Notwendigkeit miisse aus
dem Einzelnen selbst entspringen und konne dem Menschen nicht etwa,
als rein aufSere Pflicht auferlegt werden. Sie musse ihm zur zweiten Natur
oder auch zur Disposition geworden sein, fiir ihn einen absoluten Wert
haben und gerade deshalb verpflichte Wirkung auf den Einzelnen haben

37 Ebd.,S. 507.

38 Ebd.

39 Georg Zenkert: Wilbelm von Humboldts Bildungstheorie als Anthropologie,
Pidagogische Rundschau, (5/2017), S.451-482.

40 Humboldt: Uber den Geist der Menschbeit, S. 506.

23

https://dol.org/10.5771/0783748955566-13 - am 10.01.2026, 23:40:58. hitps:/www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - TSR


https://doi.org/10.5771/9783748955566-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DER BILDUNGSBEGRIFF UND SEINE HISTORISCHE GENESE

— eine Wirkung, die nur der Einzelne selbst diesen verleiht. »Es ist daher
ein Irrtum, wenn man den einzelnen Gattungen menschlicher Thitigkeit
besondre Gesetze vorschreibt, durch deren Befolgung sie zugleich der all-
gemeinen Wiirde der Menschheit getreu bleiben sollen.«# Der Einzelne
miisse im Bildungsprozess die Richtigkeit oder Anerkennungswiirdigkeit
solcher Maf3stibe erkennen, sie gerade aus dieser selbst gewonnen Ein-
sicht realisieren. Nur insofern gewinnen solch absolute MafSstiabe ihre
Legitimitit fiir den Einzelnen als Pflicht gegen sich selber. Die eigenen
Vollziige nach absoluten MafSstiben auszurichten, bedeutet so einen en-
gen Selbstbezug, insofern der Einzelne hierin mit solchen MafSstiben
identifiziert ist und er sich diesen deshalb verpflichtet. »Was nicht von
dem Menschen selbst gewahlt, worin er auch nur eingeschriankt und ge-
leitet wird, das geht nicht in sein Wesen tiber, das bleibt ihm ewig fremd,
das verrichtet er nicht eigentlich mit menschlicher Kraft, sondern mit
mechanischer Fertigkeit. «#+*

Ein solches Ich, das die Anerkennungswiirdigkeit erster Zwecke aus
freier Erkenntnis begreifen und sich so in seinem Menschsein realisieren
wolle, benotige »die Energie einer lebendigen Kraft [...]«.#* Im Begriff
der Kraft expliziert Humboldt die Bedingung solcher Selbstbezugnahme,
die sich im Streben nach absoluten MafSstiben zeige. Sie muss hier auch
in empirischen Erscheinungsform als besondere Talente oder Fahigkei-
ten aufgefasst werden, die es individuell zu entfalten gilt. Diese Krafte
seien dem Einzelnen eigen, sie betreffen sein Selbst nicht nur unmittel-
bar, sie machen ihn als solches Selbst uberhaupt aus. Diese Krifte wer-
den gewissermafSen als Dispositionen entfaltet und sind gerade Inhalt je
eigener Individualitdt — wie etwa moralisch-ethische Ansichten, astheti-
sches Gefiihl etc., die besondere Denk- und Handlungsvollziige des In-
dividuums wesentlich bestimmen. Sie sind also konstitutive Formen der
Individualitidt und gerade deshalb nicht von dieser abzutrennen, sie ma-
chen den besonderen Charakter des Einzelnen aus. Aus ihnen resultie-
rende Denk- und Handlungsvollziige sind gerade dadurch gekennzeich-
net, dass sie aus dem engen Selbstverhiltnis des Individuum entspringen.
Das Individuum und die besondere Form seiner je eigenen Ausrichtung
auf das Richtige oder das Gute qualifizieren solche Handlung als die je
eigene Handlung.

Humboldt erkennt aber gerade in seinem Begriff der Kraft als »po-
sitives Potenzial«,* das den Charakter des Einzelnen auszeichnet, dass

41 Ebd,S. 512.

42 Wilhelm von Humboldt (1960): Ideen zu einem Versuch, die Grenzen der
Wirksamkeit des Staates zu bestimmen. In: Werke in fiinf Binden, Bd. 1,
Darmstadt: WBG, S. 77.

43 Humboldt: Uber den Geist der Menschbeit, S. 512.

44 Zenkert: Wilhelm von Humboldts Bildungstheorie als Anthropologie, S.

473

24

https://dol.org/10.5771/0783748955566-13 - am 10.01.2026, 23:40:58. hitps:/www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - TSR


https://doi.org/10.5771/9783748955566-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DER NEUZEITLICHE BILDUNGSBEGRIFF: NATION, KULTUR, INDIVIDUUM

solche Entfaltung des Selbst noch eine Bedingung hat. Soll der Einzelne
sich namlich bestimmte Prinzipien oder Grundsitze in freier Entfaltung
dispositionell zu eigen machen und sollen gerade solche Dispositionen
seinen individuellen Charakter auszeichnen, muss der Einzelne die Notz-
wendigkeit dieser fiir sein individuelles Dasein erkennen. In seiner Skiz-
ze Uber den Geist der Menschbeit spricht Humboldt mit dem Begriff der
Kraft gerade diesen Bedeutungsaspekt der Kraft als aristotelische enér-
geia an. Nach diesem Bedeutungsaspekt meint Kraft die potenzielle Fa-
higkeit, aus eigenem Antrieb oder eigenem Willen in bestimmter Weise
zu wirken, auch wenn andere Vollziige moglich wiren. Solche lebendige
Kraft im Einzelnen meint nach diesem Bedeutungsaspekt tiberhaupt die
Voraussetzung je eigenen Handelns und ist so, nach Humboldt, die Be-
dingung geistiger Selbst-, aber auch Weltbezugnahme. Erst durch solche
enérgeia gebe es tiberhaupt die entscheidende »Selbstthatigkeit«,+ die
bedeute, dass es »nichts Fritheres mehr giebt, von dem es abhienge, und
woraus es also begriffen werden konnte. «#¢ Die notwendige Bedingung
von Denk- und Handlungsvollziigen sei erst durch solche Kraft des In-
dividuums selbst gegeben. Solche selbsttitigen Vollzuge sind so »nichts
bloss aus der dussern Natur Hergenommenes«,* sondern Folge je eige-
ner Kraft oder eigenen Willens der Individuen, die diesen ihre Relevanz
fur ihr je besonderes Leben verleihen, d. h. diese bewusst realisieren. Erst
solche lebendige Energie, die sich dadurch auszeichnet, dass der Einzel-
nen die Dringlichkeit seiner je eigenen Vollziige verspiirt, zeichne das je
eigene, individuelle und somit selbsttatige Wirken in der Welt aus.

Solche Selbsttitigkeit unterscheide sich nicht vom Individuum und ist
gerade so gegen nur schematische Vollziige abzugrenzen. Der Einzelne
ist unmittelbar durch seine Selbsttatigkeit konstituiert, oder anders ge-
sagt, er ist wer er ist, und er denkt und handelt in der besonderen Wei-
se seiner Individualitit durch diese besonderen Krifte, die er innerhalb
des holistischen Bildungsprozesses entfaltet — gerade hierin realisiert sich
der Einzelne als Individuum und somit seine Humanitat. Mit Humboldt
kann man so sagen, dass der Einzelne qua eigener Krifte selbst tatig ist —
er zeigt sich gerade hierin als freies Individuum, da er sich selbst zu Voll-
ziigen verpflichtet, die ihm notwendig erscheinen. Solche Selbsttitigkeit
durch die eigenen Krifte ist dann verstanden als selbst auferlegte Pflicht
zu einer bestimmten Denk-, Urteils- und Handlungsweise.

Nicht ein aufSeres Urteil oder reine Naturnotwendigkeit entscheidet so
im humboldtschen Begriff der Kraft tiber die Angemessenheit bestimm-
ten individuellen Soseins, sondern nur und ausschliefSlich das Individu-
um selbst qua seiner frei entwickelten Einsicht. Dies wiederum bedarf

45 Humboldt: Uber den Geist der Menschbeit, S. 510.
46 Ebd., S. s1of.
47 Ebd.,S. 510.

25

https://dol.org/10.5771/0783748955566-13 - am 10.01.2026, 23:40:58. hitps:/www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - TSR


https://doi.org/10.5771/9783748955566-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DER BILDUNGSBEGRIFF UND SEINE HISTORISCHE GENESE

nach Humboldt einer gewissen Lebensenergie und somit des Gefiihls der
Involviertheit, die freilich nur in Freiheit entfaltet werden kann.

Die Relevanz des Begriffs der Kraft zeigt sich dort, wo das Individu-
um in der Welt wirksam ist. Es soll, in bestimmter Weise, in Ubereinstim-
mung mit sich selbst agieren und gerade so durch je eigene oder eben
individuelle Handlungsvollziige in der Welt sichtbar sein und in diesem
Vollzug seine vorrangige Stellung in der Welt begreifen. Der Einzelne er-
fahre sich in diesem Selbstverstindnis, so meint Humboldt, nicht der
Welt unterworfen, sondern als erster Zweck der Welt. Hier soll der Ein-
zelne aktiv wirken, d. h. selbsttitig sein und sich als ein besonderes Indi-
viduum mit je eigenen Denk- und Handlungsvollziigen zeigen. Vor dem
Hintergrund des Menschseins als Potenzialitdt ist dieser Bedeutungsas-
pekt der Kraft entscheidend, da sich gerade hierin Humboldts Forderung
nach freier Entfaltung der Individualitit in ihrer ganzen Radikalitét er-
offnet. Eben dies zeigt sich im humboldtschen Ansatz als das wesentliche
Moment des fur die Bildung entscheidenden Weltbezugs.

2.1.3.3 Individualitit als das Erste im Weltbezug

Die humboldtsche Bildungstheorie reflektiert im Begriff der Individuali-
tt, die uber ganz eigene Krifte verfiigt, das Wesen des Menschen als Po-
tenzialitdt, oder anders gesagt als Moglichkeit je eigenen Werdens oder
Soseins in der Welt. Der Mensch zeichne sich gerade durch solches Po-
tenzial aus, konne ein eigenes Selbst entwickeln und sich hierbei allge-
meine Grundsitze dispositionell zu eigen machen. Solches Potenzial als
wesentliches Merkmal bildbarer Wesen ist entscheidend, weil sich hier-
in gerade das zeigt, wodurch der Einzelne als Individuum jeweils selbst
zum oben ausgefuhrten Selbstverhiltnis als Mensch komme und erst als
solcher selbsttatig sein konne. Erster Zweck von Bildung sei daher die
Entfaltung der Individualitit als je spezifische Besonderheit des Einzel-
nen. Die Betonung der Individualitat darf jedoch nicht nur verstanden
werden als die Erorterung eines noch opaken Charakterkerns, den es zu
zeigen gilt. Auch wenn ein solcher Charakter Resultat jedes Bildungs-
prozesses sein miisse, entziehe sich ein solches Sosein der theoretischen
Diskussion. In der humboldtschen Bildungstheorie geht es vielmehr um
die Bildbarkeit des Menschen tiberhaupt, um die Moglichkeit der Ent-
wicklung eigener Individualitit jenseits ihrer inhaltlichen Bestimmung.
Im Vordergrund steht so der Mensch mit seiner Potenzialitit zu werden,
der er sein soll.

Dieses Verstandnis von Individualitit sei gerade da relevant, wo der
Einzelne in Relation zur Welt stehe. Fiir den Vollzug von Bildung als Ent-
faltung je eigener Krifte sei der Weltbezug unverzichtbar — der Einzel-
ne misse in Wechselwirkung mit der Welt treten. »Da jedoch die blofle

26

https://dol.org/10.5771/0783748955566-13 - am 10.01.2026, 23:40:58. hitps:/www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - TSR


https://doi.org/10.5771/9783748955566-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DER NEUZEITLICHE BILDUNGSBEGRIFF: NATION, KULTUR, INDIVIDUUM

Kraft einen Gegenstand braucht, an dem sie sich iiben, und die blosse
Form, der blosse Gedanke, einen Stoff, in dem sie, sich darin auspragend,
fortdauern konne, so bedarf auch der Mensch einer Welt ausser sich. «#®

Diese dufSere Welt sei jedoch keineswegs als ein Ort zu verstehen, an
dem sich der Mensch in eine Gesellschaft oder in einen Staat integrie-
re. Die Welt ist vielmehr eine Summe mannigfaltiger Objekte,# an de-
nen die Individualitat entfaltet werden konne, d. h. der Mensch erlange
an ihnen »innere Veredelung und Verbesserung« und werde so »in sich
frei und unabhingig [...]«.’° Die Welt gabe dem Menschen die Gegen-
stinde, die es braucht, um in ihrer geistigen Verarbeitung seine Krifte
herauszubilden - sie ist also Ort, Rahmenbedingung, in gewisser Hin-
sicht auch Mittel der Entfaltung der Individualitat. Der Einzelne soll in
seinem tatigen Wirken in ihr alle Formen menschlicher Erkenntnisvoll-
ziige erfahren, denn

»in ihm sind mehrere Fihigkeiten, ihm denselben Gegenstand in ver-
schiedenen Gestalten, bald als Begriff des Verstandes, bald als Bild der
Einbildungskraft, bald als Anschauung der Sinne vor seine Betrachtung
zu fiithren. Mit all diesen, wie mit ebensoviel verschiedenen Werkzeugen,
muss er die Natur aufzufassen versuchen, nicht sowohl um sie von allen
Seiten kennen zu lernen, als vielmehr um durch diese Mannigfaltigkeit
der Ansichten die eigene innewohnende Kraft zu stirken, von der sie nur
anders und anders gestaltete Wirkungen sind. «5

Ziel solcher »Wechselwirkung« zwischen Welt und Individuum sei so
»die hochste und proportionirlichste Bildung seiner Krifte zu einem
Ganzen.«5* Der sich bildende Einzelne soll sich also in Konfrontation
mit der Welt begeben. Er soll aus ihr die Impulse seiner sich entwickeln-
den Kraft ziehen und diese zu eigenen geistigen Werkzeugen machen.

» Auch wenn Humboldt hier ausdricklich von einer Wechselwirkung
spricht, ist diese Beziehung asymmetrisch angelegt.«5> Die Welt ist nam-
lich zu verstehen als reine Rahmenbedingung individueller Bildung — ihre
Rolle ist somit in entscheidender Weise relativiert. Zweck von Bildung
darf nimlich nicht sein, den Finzelnen an die Erfordernisse der Welt an-
zupassen, sondern die Welt gerade in Bezug auf die Bedingung der Mog-
lichkeit holistischer Bildung zu befragen. Nicht die Individuen miissen
einer institutionellen Welt und ihren Anforderungen geniigen und sich

48 Humboldt: Theorie der Bildung des Menschen, S. 2335.

49 Vgl ebd.

so Ebd.

st Ebd.,S. 237.

52 Humboldt: Ideen zu einem Versuch, die Grenzen der Wirksamkeit des
Staates zu bestimmen, S. 64.

53 Georg Zenkert: Was ist Erziehungsphilosophie? Pidagogische Rundschau,
(4/2023), S. 476.

27

https://dol.org/10.5771/0783748955566-13 - am 10.01.2026, 23:40:58. hitps:/www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - TSR


https://doi.org/10.5771/9783748955566-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DER BILDUNGSBEGRIFF UND SEINE HISTORISCHE GENESE

dieser tauglich machen. Das Verhiltnis ist vielmehr umgekehrt: Die Welt
und ihre Institutionen missen sich daraufhin befragen lassen, ob sie dem
Menschen und seiner freien Entfaltung gentigen konnen. Nicht also die
Tauglichkeit fiir eine institutionelle Welt ist erster Zweck von Bildung,
sondern die Moglichkeit des Individuums, in der Welt holistische Bil-
dung zu vollziehen und gerade in diesem Vollzug der Welt »die Gestalt
seines Geistes aufzudriicken [...].«5* Gerade hierin erklart sich dann der
Begriff der Wechselbeziehung: Ist die Welt Stimulans der geistigen Krifte
des Einzelnen und Bedingung individueller Bildung, ist der Einzelne vor
die Herausforderung gestellt, dieser Welt seine geistige Eigenart zu zeigen
und sie zu pragen. Die Einzelnen miissen sich in ihr als Individuen zeigen,
in ihr gewissermafen in ihrem Sosein erscheinen und sie gerade dadurch
gestalten. Dies ist in der humboldtschen Bildungstheorie der Garant da-
fiir, dass der Einzelne in seiner Individualitit als erster Zweck weltlicher
Praxis realisiert wird. Der von ihm also zuvor erkannten Gefahr der Ins-
trumentalisierung des Einzelnen als reines Subjekt zugunsten der Struk-
turen der institutionellen Welt stellt Humboldt so ein Individuum ent-
gegen, dass sich durch seine Bildung als erster Zweck des Weltbezugs
versteht und sich gerade so diesen weltlichen Tendenzen entgegenstellt.

Freilich stellt solche Einsicht Anforderungen an den Einzelnen. Der
humboldtsche Bildungsprozess fordert eine gewisse Entfremdung, was
in den sehr allgemeinen humboldtschen Ausfuhrungen besagt, die dufSe-
ren Gegenstande der Welt in sich aufzunehmen, sich hierbei »nicht [...]
selber [zu] verliere[n], sondern vielmehr von allem, was er ausser sich
vornimmt, immer das erhellende Licht und die wohltitige Warme [der
Welt, A. A.] in sein Innres [...] zuriickstrahle. «55

Der Einzelne entfalte also in der Auseinandersetzung mit einer ihm
fremden Welt seine Individualitit, indem er seine Krifte entwickle. Er er-
lange hierbei zugleich ein Selbstverstindnis als ersten Zweck jeden Weltbe-
zuges und prige gerade so die Welt und ihre Strukturen. Bedingung solcher
Entwicklung des Einzelnen sei die Mannigfaltigkeit der zu verarbeitenden
Gegenstiande und somit ihrer unterschiedlichen Modi menschlicher Er-
kenntnismoglichkeiten. Zu verhindern sei die Einférmigkeit solch mensch-
licher Entwicklung, die nicht nur die Krifte in ihrer besonderen Auspra-
gung schwiche, sondern auch die Kraft als enérgeia — was Konsequenzen
fiir die humboldtschen Reflexionen formeller, schulischer Bildung hat.

54 Humboldt: Theorie der Bildung des Menschen, S. 237.

55 Humboldt: Theorie der Bildung des Menschen, S. 237. In dieser allzu
metaphorischen Formulierung scheint es Humboldt darum zu gehen, die
dufleren Strukturen der Welt in einer Weise zu verarbeiten. »Denn nur die
Welt umfasst alle nur denkbare Mannigfaltigkeit, und nur sie besitzt eine
so unabhingige Selbstandigkeit, dass sie dem Eigensinn unsres Willens die
Gesetze der Natur und die Beschliisse des Schicksals entgegenstellt.« Ebd.

28

https://dol.org/10.5771/0783748955566-13 - am 10.01.2026, 23:40:58. hitps:/www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - TSR


https://doi.org/10.5771/9783748955566-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DER NEUZEITLICHE BILDUNGSBEGRIFF: NATION, KULTUR, INDIVIDUUM
2.1.3.4 Grenzen staatlich institutionalisierter Bildung

Humboldts problematisierender Blick auf den Staat bezieht sich auf
Staatsformen, wo sich der Staat nicht etwa, wie die antike Polis, als die
Institutionalisierung von schon bestehenden »Sittengesetzen« des Vol-
kes zeigt.

»]Jene Staaten waren Republiken, ihre Anstalten dieser Art Stiitzen der
freien Verfassung, welche die Buirger mit einem Enthusiasmus erfull-
te, welcher den nachteiligen Einfluss der Einschriankung der Privatheit
minder fiithlen, und die Energie des Charakters minder schidlich wer-
den liess. «5¢

In antiken Staaten habe es ein direktes, wahres Verhaltnis zwischen Biir-
ger und staatlichen Institutionen gegeben. Letztere seien die Institutiona-
lisierung des Willens des Volkes und reprisentierten diesen in besonderer
Weise — es gebe hier ein direktes Verhiltnis zwischen Staat und Biirger,
das diesen nicht zum Untertanen mache. Anders verhalte es sich jedoch
in der Monarchie, in der es, nach Humboldt, ein solches Verhaltnis jen-
seits der Rolle des Einzelnen als Untertan nicht giebt. Die Trennung zwi-
schen Staat und Biirger sei hier zu signifikant, wodurch die Gefahr be-
stehe, den Einzelnen nur zu Gunsten des Staates zu instrumentalisieren
und ihn in seinem Menschsein zu degradieren.s” Der Biirger werde hier
durch den Staates geformt, entweder

»durch Zwang [...] oder durch Ermunterung und Beispiel; oder mittel-
bar, indem er [der Staat] entweder der Lage der Burger eine demselben
gunstige Gestalt giebt und sie gleichsam anders zu handeln hindert, oder
endlich, indem er sogar, ihre Neigung mit demselben iibereinstimmend
zu machen, auf ihren Kopf oder ihr Herz zu wirken strebt.«s*

Kurzum: Der (monarchische) Staat neigt in seiner vollen Ausprigung
dazu, den Biirger nach seinem staatlichen Bedarf anzupassen. Solch
staatlicher Zugriff auf die Individuen wiirde diese zu »Untertanen« ma-
chen, die sich gerade darin auszeichnen, dass ihre Krifte durch die staat-
liche Agenda bestimmt und somit gehemmt sind.* Jede Form der Selbst-
tatigkeit wirde hier verschwinden, nicht nur, da es nach humboldtschem

56 Humboldt: Ideen zu einem Versuch, die Grenzen der Wirksamkeit des
Staates zu bestimmen, S. 104.

57 Siehe hierzu ebd., S. 104f: »In unseren, meistenteils monarchischen Staaten
ist das alles ganz anders. Dann genossen sie auch iibrigens eine grofSere
Freiheit, als wir, und was sie aufopferten, opferten sie einer andern Tatigkeit,
dem Anteil an der Regierung auf. Was die Alten von moralischen Mitteln
anzuwenden mochten, Nationalerziehung, Religion, Sittengesetze, alles
wiirde bei uns minder fruchten, und einen grofSen Schaden bringen.«

58 Ebd.,S. 70.

59 Ebd.,S. 7of.

29

https://dol.org/10.5771/0783748955566-13 - am 10.01.2026, 23:40:58. hitps:/www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - TSR


https://doi.org/10.5771/9783748955566-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DER BILDUNGSBEGRIFF UND SEINE HISTORISCHE GENESE

Ansatz weder ein Selbst gibe noch die Einzelnen im engeren Sinne ta-
tig waren. Die Krifte des Menschen wiirden namlich »nur durch eige-
ne Thatigkeit, eigene Empfindsambkeit, oder eigene Benutzung fremder
Erfindungen gebildet [...]«,% was durch staatlichen Eingriff verhindert
wirde. Gerade dies ist fiir Humboldt nicht weniger als ein Leben in Un-
freiheit,’* was die Menschen zu » Maschinen «%* machen und so ein men-
schenwiirdiges Leben verhindern wiirde.

Vom Staat vorgegebene fremde Lebensvollziige hitten in der Konse-
quenz Auswirkungen auf das Selbstverstandnis der Einzelnen. Ist solches
im humboldtschen Sinne gerade durch die freie Entfaltung der Krafte im
Vollzug gegeben, wiirde die Ausrichtung eigener Krifte nach fremden
Vorgaben die »Energie des Handelns«* des Einzelnen verhindern. Men-
schen, die solch fremden Denk- und Handlungsvollziigen untergeben
sind, wiirden »den Uberrest [ihrer] Selbstthitigkeit gleichsam freiwillig
opfern.«% Solche Einzelnen wiirden nicht jene Selbstverantwortung und
Selbsttitigkeit, verstanden als die Einsicht in die Notwendigkeit eigenen
Denkens und Handelns, entwickeln konnen. »Er glaubt sich der Sorge
uberhoben, die er in fremden Handen sieht, und genug zu tun, wenn er
ihre Leitung erwartet und ihr folgt.«%5 Dies hatte nach Humboldt die
schwerwiegende Folge, dass der Einzelne keinen Begriff und kein Gefiihl
mehr von »Verdienst und Schuld«%¢ hitte. Diese beiden Koordinaten ei-
gener Verantwortung hétten keine regulierende Auswirkungen auf den
Einzelnen, wodurch »nicht allein die Kraft, sondern auch die Giite des
moralischen Willens [...]«,%” der den Einzelnen aus sich selbst heraus ver-
pflichte, erlosche. Jede Form eigens entwickelten Gefiihls von Verdienst
und Schuld, das als Korrektive moralischer Vollziige fungierten, sei auf
den Staat ausgelagert und der Einzelne empfinde so keine dispositionel-
le Bildung an moralische Grundsitze, er hat sie schlicht nicht entwickeln
konnen, da er der Sorge um sie enthoben wurde. Es fehlt also die Erfah-
rung des Selbst als eines zur Selbsttitigkeit Fihigen. Gerade diese Erfah-
rung schaffe erst die Motivation des Einzelnen in individueller Weise zu
wirken. Das heifst: nur Selbsttitigkeit fihrt nach Humboldt zu selbst-
tatigen Menschen.

Eine Schwichung des moralischen Charakters habe weiter Aus-
wirkungen auf das gemeinschaftliche Leben der Biirger, auf das auch
jeder Staat angewiesen ist. Uberall dort, wo sich der Einzelne nicht

6o Ebd.,S.73.

61 Vgl ebd., S. 64ff.
62 Ebd.,S. 72.

63 Ebd.,S. 74.

64 Ebd.

65 Ebd.

66 Ebd.

67 Ebd.

30

https://dol.org/10.5771/0783748955566-13 - am 10.01.2026, 23:40:58. hitps:/www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - TSR


https://doi.org/10.5771/9783748955566-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DER NEUZEITLICHE BILDUNGSBEGRIFF: NATION, KULTUR, INDIVIDUUM

verantwortlich fuhle, konne es keine »Teilnahme« geben und die »ge-
genseitige Hilfeleistung [wirde] trager.«% Die nach Humboldt zu be-
firchtende Tendenz ist die Schwichung der Nation durch Vereinzelung
ihrer Biirger, die sich weder fiir einander noch fiir ihre Familien oder an-
dere Bindungen verantwortlich fithlten. Das wiinschenswerte Verhalt-
nis des Einzelnen als Biirger zum Staat konne so nicht das eines passi-
ven Konsumenten sein. »Statt dafs die Menschen in Gesellschaft treten,
um ihre Krifte zu scharfen, sollten sie auch dadurch an ausschliessen-
dem Besitz und Genuss verlieren, so erlangen sie Giiter auf Kosten ih-
rer Krifte.«%

Der Staat bediirfe aber einer anderen Gesinnung des Biirgers. Die-
ser miisse in erster Linie Individuum sein und ein Selbstverhiltnis als ei-
nes zu Selbsttitigkeit Fihigen haben; gerade so konne er im Sinne der
Gemeinschaft agieren und zugleich ein wiirdevolles Leben fithren und
gerade so die Belange der Nation befordern — dies gilt es in der staat-
lichen Einflussnahme auf die Bildung des Einzelnen zu reflektieren. Ge-
rade dann ndmlich, wenn der Einzelne ausschliefSlich zum Burger erzo-
gen werden soll, zeige sich der Mangel solcher Bildung. Solche dufSere
Einwirkung wiirde die Einzelnen zur »Einformigkeit«7° zugunsten staat-
licher Zwecke zwingen. Hieraus

»wiirde sich unmittelbar [...] auch die nidhere Bestimmung ergeben, daf$
jedes Bemithen des Staats verwerflich sei, sich in die Privatangelegen-
heiten der Burger uiberall da einzumischen, wo dieselben nicht unmit-
telbaren Bezug auf die Krankung der Rechte des einen durch den and-
ren haben. «7*

In der Auseinandersetzung mit den Grenzen staatlichen Einflusses auf
das je besondere Leben des Einzelnen reflektiert Humboldt nicht nur,
welche Rolle das Weltverhiltnis fiir die Bildung des Einzelnen spielt. Er
zieht aus der Beschaffenheit dieses Verhiltnisses zugleich Konsequenzen
fur den staatlichen Bildungs- und Erziehungsauftrag und setzt diesem
enge Grenzen. In dieser Grenzziehung betont Humboldt, dass Bildung
auch in ihrer Institutionalisierung nicht die Integration des Einzelnen
in die Strukturen von Gesellschaft und Staat bezweckt — die humboldt-
schen Begriffe entziehen sich gerade dieser von der Subjektivititstheo-
rie seiner Zeit fokussierten Integration, woraus sich sein sehr bestimm-
ter Begriff der Schule ergibt.

68 Ebd.,S.7s.
69 Ebd.,S. 7r1.
70 Ebd.

71 Ebd.,S. 69.

https://dol.org/10.5771/0783748955566-13 - am 10.01.2026, 23:40:58. hitps:/www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - TSR


https://doi.org/10.5771/9783748955566-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DER BILDUNGSBEGRIFE UND SEINE HISTORISCHE GENESE
2.1.3.5 Schulische Bildung: Chancen und Grenzen

Aus seiner dargestellten Bildungstheorie und seiner sich darauf abgeleite-
ten Forderung der Distanz zu den Zwecken des Staates diskutiert Hum-
boldt die Zwecke schulischer Bildung. Diese habe immer ein Verhaltnis
zur staatsbiirgerlichen Rolle des Biirgers und somit den Anspruch, die
Einzelnen zu guten Biirgern des Staates zu machen. Diesen Zweck zu er-
reichen, bedeute, dass solch formelle Bildung auch auf den Charakter
des Einzelnen einwirken mochte, denn formelle Bildung als Ausfiihrung
des staatlichen Erziehungs- und Bildungsauftrages betreibe also immer
auch Personlichkeitsbildung. Humboldt, der dem Staat kritisch gegen-
iibersteht, weist darauf hin, dass dies nicht bedeuten diirfe, dass »der
Mensch dem Biirger geopfert wird.«7* Schule diirfe sich nicht als eine
Institution nur staatsburrgerlicher Erziehung verstehen, insofern diese die
Lernenden nur zu tauglichen Biirgern machen mochte, d. h. die Krafte
des Einzelnen nur in einformiger Weise in Bezug auf staatliche Interes-
sen befordern vermoge. Sollte Schule die Einzelnen zu Biirgern eines in
solcher Weise auf sie einwirkenden Staates machen wollen, seien ihre
»vom Staat angeordnete oder geleitete Erziehung wenigstens von vielen
Seiten bedenklich. «73

Bedenklich sei solche einformige Bildung nicht nur in Bezug auf die
Natur des Menschen als Geistwesen und somit als Potenzialitit, in deren
Entfaltung der Einzelne seine Wiirde realisiere. Bedenklich sei sie auch
gerade in Bezug auf die Zwecke schulischer Bildung. Humboldt weist
darauf hin, dass eine Personlichkeitsbildung, die auf die Gesinnung des
Einzelnen Einfluss nehmen mochte, gerade die mannigfaltige Entfaltung
aller Krafte befordern miisse. Es sei namlich ein Trugschluss zu meinen,
dass man auf die Gesinnung des Einzelnen direkt einwirken konne, in-
dem man wiinschenswerte Prinzipien vermittle.

»Denn Tugend und Laster hingen nicht an dieser oder jener Art des
Menschen zu sein, sind nicht mit dieser oder jener Charakterseite not-
wendig verbunden, sondern es kommt in Riicksicht auf sie weit mehr
auf die Harmonie oder Disharmonie der verschiedenen Charakterziige,
auf das Verhiltnis der Kraft zu der Summe der Neigungen usf. an. «7+

Die Gesinnung des Einzelnen unterliege nimlich dem spontanen Zusam-
menspiel der Krifte oder der Charakterziige des Einzelnen und konne so-
mit nicht Resultat direkter curricularer Belehrung sein. Zudem bediirfe
die vom Staat angestrebte tugendhafte Gesinnung seiner Biirger gerade
der Kraft, die sich durch solche einseitige Bildung gar nicht entwickeln
konne und erléschen wiirde.

72 Ebd., S. 106.
73 Ebd., S. 105.
74 Ebd., S. 109.

32

https://dol.org/10.5771/0783748955566-13 - am 10.01.2026, 23:40:58. hitps:/www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - TSR


https://doi.org/10.5771/9783748955566-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DER NEUZEITLICHE BILDUNGSBEGRIFF: NATION, KULTUR, INDIVIDUUM

Dieser Zusammenhang zwischen Bildung der Individualitit und tu-
gendhaftem Wirken sei in formellen Bildungsanstrengungen zu reflek-
tieren. Ohne solche Reflexion der Bedingungen der Moglichkeit, auf die
Gesinnung der Einzelnen direkt einzuwirken, wiirde die staatsbiirgerli-
che Erziehung ihr Ziel verfehlen und so »erreicht auch die 6ffentliche
Erziehung nicht einmal die Absicht, welche sie sich vorsetzt, nimlich die
Umformung der Sitten nach dem Muster, welches der Staat fiir das ihm
angemessenste halt.«7s

Es sei zu sehen, dass solche Bildung des Charakters auch der Praxis ei-
nes ganzen Lebens bediirfe.”® Diese dufleren Umstdnde biirgerlicher Exis-
tenz gelte es in angemessener Weise, nach Humboldt immer nach Vorbild
der antiken Staatsformen in Bezug auf das Verhiltnis zwischen Staat-
lichkeit und Biirger, zu gestalten. Ist ein solch enges Verhiltnis zwischen
Staat und Biirger, das durch gemeinsame Interessen, deren erster Grund
immer die Entfaltung der Individualitdt des Einzelnen sein muss, nicht
gegeben, »da vermag diese Erziehung allein nicht durchzudringen.«77

Dieses spontane Moment der Bildung des Einzelnen zur Individualitt,
d.h. seiner Personlichkeitsbildung, ist in der humboldtschen Bildungs-
theorie entscheidend. Auch wenn er die Explikation solcher Vollzuige in
seinen Schriften schuldig bleibt, erortert er zwei wichtige Reflexionsmo-
mente schulischer Bildungsanstrengungen, indem er zum einen auf die
notwendigen Grenzen staatlichen Einflusses auf die Bildung des Einzel-
nen hinweist und hierbei betont, dass der Mensch nicht nur der reinen
Tauglichkeit unterworfen werden darf.” Zum anderen weist Humboldt
auf den Umstand hin, dass es dufSerst fraglich ist, ob es ein direktes Ver-
hiltnis zwischen curricular vermittelten Werten und tugendhafter Gesin-
nung gibt. Letztere entwickle sich nicht nach kausalen Bedingungen, also
nach einem Muster schematischer »wenn-dann«-Verhaltnisse. Hier sei
das freie Zusammenspiel verschiedener Charakterziige oder auch Krif-
te des Einzelnen gefragt.

Aus diesen allgemeinen Ausfihrungen zu seiner Bildungstheorie leitet
Humboldt seine konkreten Vorschlige zur formeller Bildung im Konigs-
berger und Litauischen Schulplan? ab. Humboldt setzt sich hier nicht
nur mit der von ihm favorisierten dreigliedrigen Struktur®® der formellen

75 Ebd., S. 108.

76 Ebd., S. 108f.

77 Ebd.

78  Siehe hierzu Ebd., S. 109: »Endlich wirkt 6ffentliche Erziehung, wenn man
ihr vollige Erreichung ihrer Absicht zugestehen will, zu viel. [...] Offentliche
Erziehung scheint mir daher ganz aufSerhalb der Schranken zu liegen, in
welchen der Staat seine Wirksambkeit halten kann.«

79 Humboldt: Der kénigsberger und der litauische Schulplan.

8o Diese besteht aus dem Elementar-, Schul-, und Universititsunterricht. Der
Elementarunterricht, der auf allgemeine Bildung aller gesellschaftlichen

33

https://dol.org/10.5771/0783748955566-13 - am 10.01.2026, 23:40:58. hitps:/www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - TSR


https://doi.org/10.5771/9783748955566-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DER BILDUNGSBEGRIFF UND SEINE HISTORISCHE GENESE

Bildung auseinander. Er diskutiert vor dem Hintergrund der Grundsit-
ze seiner Bildungstheorie und der von ihm ausgemachten Gefahren des
staatlichen Einflusses auf die Einzelnen die Bedingungen schulischen Ler-
nens.

Bei diesen Reflexionen geht Humboldt von dem Umstand aus, dass
Schule immer ein Verhiltnis zum Staat hat. Dies kann nach Humboldt
jedoch nicht bedeuten, den Einzelnen durch formelle Bildung zu Biir-
gern zu machen, insofern das bedeute, dass sie zu Tauglichkeit erzogen
wirden. Zwar sei schulische Bildung immer in bestimmter Weise auf die
staatsbuirgerliche Rolle des Einzelnen und der damit einhergehenden Fa-
higkeiten ausgerichtet. Dies sei nicht per se schadlich, sofern schulische
Bildung »die natiirliche Gestalt des Menschen, ohne etwas aufzuopfern,
erhalten kann [...]«.%* Der Mensch wiirde in diesem Fall zur Einformig-
keit verdammt und all die oben ausgefiihrten unfreien Wirkungen wiir-
den sich in ihm verstarken.

Gerade aus dieser Einsicht mussten formelle Bildungsanstrengungen
in Bezug auf ihre Zwecke reflektiert werden. Humboldts Gedanken zu
diesen Zwecken leiten sich aus der Einsicht ab, dass Schule nur ein Bil-
dungsort in der Entwicklung des Einzelnen zum Individuum ist. Auch die
Praxis buirgerlichen Lebens habe bildende Wirkung auf den Einzelnen —
erst hier wirden die Einzelnen ihre speziellen staatsbiirgerlichen Kom-
petenzen erwerben. Schule habe in diesem Bildungsprozess die Aufgabe,
die Einzelnen darauf vorzubereiten, gerade diesen weiteren Bildungs-
prozess zu vollziehen. Dies ist im humboldtschen Ansatz in angemesse-
ner Form nur moglich, wenn schulische Bildung nach den Grundsitzen

Gruppen ausgerichtet ist, solle die Lernenden so dazu befihigen » Gedanken
zu vernehmen, auszusagen, zu fixieren, fixiert zu entziffern« und sich so
auf die Vermittlung von »Sprach-, Zahl-, und Mengenverhiltnissen«
fokussieren. Zur Sicherstellung der Mannigfaltigkeit der zu vermittelnden
Inhalte und der daraus zu entwickelnden Fihigkeiten konnten noch
»geografische[r], geschichtliche[r] und naturhistorische[r] [Unterricht]
hinzugefiigt« werden. Solche Mannigfaltigkeit der zu vermittelnden
Inhalte sei gerade fir diejenigen Lernenden relevant, die aufgrund ihrer
Lebensverhiltnisse nicht den hoheren Unterricht besuchen kénnten. Gerade
dieser Schiilerschaft miisse der Unterricht so viel und so ausfiihrlich wie
moglich Wissen und Kenntnisse zu vermitteln und ihnen gerade so die
Ubung ihrer geistigen Krifte zu erméoglichen. Im Schulunterricht, der vor
allem auf den universitiren Unterricht vorbereiten soll, komme es darauf
an die eigenen verstandesmifSigen Fihigkeiten zu entwickeln und zu tiben.
Die zu erwerbenden Inhalte bestiinden aus »linguistischen, historischen und
mathematischen« Fachbereichen, in denen die Lernenden soweit getibt sein
missten, dass sie sich diese auch selbst erarbeiten konnten. Ebd., S. 169.

81 Humboldt: Ideen zu einem Versuch, die Grenzen der Wirksamkeit des
Staates zu bestimmen, S. 106.

34

https://dol.org/10.5771/0783748955566-13 - am 10.01.2026, 23:40:58. hitps:/www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - TSR


https://doi.org/10.5771/9783748955566-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DER NEUZEITLICHE BILDUNGSBEGRIFF: NATION, KULTUR, INDIVIDUUM

seiner Bildungstheorie organisiert ist. Jede schulische Bildung miisse die
Mannigfaltigkeit der zu vermittelnden Inhalte zur Entfaltung je indivi-
dueller Krifte sicherstellen. Jede nur auf ZweckmafSigkeit ausgerichtete
Bildung oder gar eine direkt zu vermittelnde Personlichkeitsbildung sei
zu vermeiden und ohnehin der Praxis des biirgerlichen Lebens zu tiber-
lassen.

Schule sei so Institution allgemeiner Bildung und unterscheide sich we-
sentlich von der speziellen Bildung.5* Durch erstere »sollen die Krifte, d.
h. der Mensch selbst gestirkt, gelautert und geregelt werden [...]«® Die
spezielle Bildung vermittle hingegen bestimmtes Know-how, d. i. »Fer-
tigkeiten zur Anwendung«,* wie man sie etwa in der beruflichen Aus-
bildung vorfinde. Beide Bildungsformen sind in Bezug auf ihren Zweck
zu unterscheiden. »Wird beides vermischt, so wird die Bildung unrein,
und man erhilt weder vollstindige Menschen, noch vollstindige Biirger
einzelner Klassen.«*s Die erste Bildungsform sei namlich auf den Men-
schen selbst ausgerichtet. Soll der Einzelne durch allgemeine Bildung
erst zum Menschen in seiner ganzen Individualitat wachsen, ist dafur
»jede Kenntnis, jede Fertigkeit, die nicht durch vollstindige Einsicht der
streng aufgezihlten Griinde, oder durch Erhebung zu einer allgemein-
giiltigen Anschauung (wie die mathematische und dsthetische) die Denk-
und Einbildungskraft, und durch beide das Gemiith erhoht, todt und un-
fruchtbar. «%¢ Die spezielle Bildung hingegen sei so bestimmt, dass auch
die isolierte Fertigkeit ohne das ausgewiesene Verstindnis der Gesamt-
sache ihr Resultat sein konnte. »So bei unwissenschaftlichen Chirurgen,
vielen Fabrikanten usf.«*

Schule solle die Lernenden aber nicht in bestimmten Kompetenzen
ausbilden, sondern miisse sich darauf konzentrieren, die Lernenden zu
befahigen, sich iiberbaupt weiter bilden zu kénnen. Dies bedeutet in der
humboldtschen Konzeption, dass ihr Zweck der Erwerb und die Ubung
des Verstandes sei — gerade dies sei Bedingung der Entfaltung individu-
eller Krafte.®® Durch solchen recht schematischen Wissenserwerb sol-
len die Lernenden somit zum einen Wissen erwerben. Zum anderen sol-
len sie aber auch befahigt werden, sich selbst Wissen und Fahigkeiten
zu erschlieffen. Humboldt nimmt an, dass die Einzelnen im Vollzug des
Wissenserwerbs »intellektuell-mechanische Krifte«®, die ihnen weite-
ren, tieferen Wissenserwerb tiberhaupt ermoglichen, entwickeln. Im

82 Vgl. Humboldt: Der konigsberger und der litauische Schulplan, S. 188.

83 Ebd.

84 Ebd.

85 Ebd.,S. 187f.

86 Ebd.

87 Ebd.

88 Vgl.ebd.,S. 170.
89 Ebd.

35

https://dol.org/10.5771/0783748955566-13 - am 10.01.2026, 23:40:58. hitps:/www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - TSR


https://doi.org/10.5771/9783748955566-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DER BILDUNGSBEGRIFF UND SEINE HISTORISCHE GENESE

Vollzug des Erwerbs von Wissen und Kenntnissen wiirden die Lernen-
den namlich Denkstrukturen entwickeln, die Voraussetzung jeden Wis-
senserwerbes und jeder Verarbeitung solchen Wissens sind. Humboldt
weist darauf hin, dass die Entwicklung von Denkstrukturen mittelbar
Zweck jeder Bildung sein missten, insofern formelle Bildung die Ein-
zelnen dazu befihigen miusste, sich selbst Wissen und Kenntnisse zu er-
schliefSen. Ziel ist hier also, zunichst in recht schematischer Form Kennt-
nisse zu sammeln und diese intellektuell zu verarbeiten, was zugleich die
Entwicklung von Denkstrukturen einschliefSt, die das Lernen selbst iiber-
haupt ermoglicht. »Er [der Lernende] ist also auf doppelte Weise, einmal
mit dem Lernen selbst, dann mit dem Lernen des Lernens beschiftigt. «o°
Schulisches Lernen hat somit das Ziel, in der Vermittlung von Wissen die
Ubung verstandesmifliger Krifte sicherzustellen, die der Einzelne beno-
tigt, um sich neue Inhalte menschlicher Erkenntnishorizonte zu erschlie-
Ben und gerade hierin seine Individualitiat zu realisieren. »Der Schuler
ist reif, wenn er so viel bei andern gelernt hat, dass er nun fiir sich selbst
zu lernen im Stande ist.«*

Schule ist in der humboldtschen Bildungstheorie auf direkt zu ver-
mittelnde Bildungsinhalte ausgerichtet und soll sich so zunichst nur auf
den schematischen Erwerb von Wissen und Kenntnissen beschranken.
Sie soll also die Bedingung der Moglichkeit der Entfaltung der Krifte
sicherstellen, indem sie den Einzelnen umfangreiches Wissen vermittelt
und diese bei ihrer individuellen Entfaltung unterstutzt.

Humboldt konzentriert das schulische Wirken so auf ihr Kernge-
schift, d. i. die Wissensvermittlung und hierin die Bildung verstandes-
mafSiger Fahigkeiten. Er findet in der Unterscheidung von Wissenser-
werb und den dadurch zu erwerbenden intellektuellen Fahigkeiten nicht
nur im Ansatz schon eine begriffliche Explikation eines Aspekts holisti-
scher Bildungsprozesse. Er findet in dieser Konzeption schulischer Bil-
dung auch einen Ausweg aus den von ihm befiirchteten Gefahren staat-
lichen Einflusses auf die Entwicklung des Einzelnen. Schule diirfe ihren
Bildungszweck nicht missverstehen als Schulung in lebenspraktischen
Kenntnissen oder staatlich erwiinschten Kompetenzen, sondern miisse
immer in Bezug auf ihre (begrenzte) Rolle fiir die holistische Bildung des
Einzelnen reflektiert werden. Die humboldtsche Kritik an staatlicher Bil-
dung richtet sich so nicht gegen diese als solche. Er erkennt durchaus die
Relevanz solcher Bildung fiir die holistische Entwicklung des Einzelnen
zum Individuum und sucht gerade in seinen politischen Schriften als Sek-
tionsleiter fur Kultus und Unterricht im preufSischen Innenministerium
Formen schulischer Bildung, die der Gefahr der Einformigkeit und des
zu groflen Ubergriffs entgehen. Er relativiert ihre Rolle fiir die holistische

90 Ebd.,S. 170.
91 Ebd.

36

https://dol.org/10.5771/0783748955566-13 - am 10.01.2026, 23:40:58. hitps:/www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - TSR


https://doi.org/10.5771/9783748955566-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DER NEUZEITLICHE BILDUNGSBEGRIFF: NATION, KULTUR, INDIVIDUUM

Bildung des Einzelnen jedoch in entscheidender Weise, indem er sie als
einen nur ersten Bildungsort fasst.

Humboldts Verdienst ist darin zu sehen, dass er in recht knappen Aus-
fithrungen grundlegende Koordinaten des Bildungsbegriffes aufzeigt, die
jeder bildungstheoretische Ansatz vorweisen sollte. Er stellt den Men-
schen in seiner Bildsambkeit, d. h. in je eigener Individualitit ins Zent-
rum der Bildung. In dieser Explikation des zentralen anthropozentri-
schen Momentes des Bildungsbegriffes zeigt er unmissverstandlich, dass
nur dann von Bildung gesprochen werden kann, wenn der Mensch erster
Zweck jeder Bildungsanstrengungen bleibt. Hierbei sei die Selbsttitig-
keit des Menschen entscheidend, diese auszubilden sei der erste Zweck
von Bildung. Solche Selbsttitigkeit als Individualitat, d. h. als je eigene
besondere Vollziige, zum zentralen Moment der Bildungstheorie zu ma-
chen, heifdt zu fordern, dass Bildung abseits ihrer holistischen Vollzuige
dem Menschen als mit Wiirde ausgestattetes Wesen nicht gerecht wer-
den kann. Es bedeutet zugleich, dass die freie Entfaltung des Einzelnen
entscheidendes Spezifikum menschlichen Daseins bleiben muss, was vor
allem durch die Mannigfaltigkeit der Bildungsmittel i. w. S. zu erreichen
ist. Dies fithrt Humboldt zu dem Schluss, dass direkte duflere Einfliisse
zu beschrinken seien, vor allem wenn sie darauf zielen, den Menschen
zu nur bestimmten sozialen oder politischen Rollen und somit zur Ein-
formigkeit zu erziehen.

Aus dieser Einsicht reflektiert Humboldt bedenkenswerte Reflexions-
momente schulischer Bildung, deren Moglichkeiten und Grenzen er klar
benennt. In diesem Zusammenhang kann seine recht kritische Ausein-
andersetzung mit den Gefahren staatlichen Einflusses auf den Einzel-
nen und seine Bildung explizieren, inwiefern Schule nicht der Ort sei, an
dem man zum Biirger gebildet werden konne und diirfe. Einerseits sei
die Gefahr der Instrumentalisierung der Einzelnen fiir staatliche Zwe-
cke gegeben und andererseits werde solche Bildung des Biirgers in spon-
tanen Bildungsvollziigen in der Praxis des Lebens vollzogen. Schulische
Bildungsziele seien daher darauf zu beschrianken, die verstandesmifiige
Bildung der Lernenden zu bezwecken.

Obgleich die Bildungstheorie Humboldts zweifelsohne wichtige Refle-
xionen zum Bildungsbegriff im Allgemeinen und zur schulischen Bildung
im Besonderen aufweist, zeigen seine recht kurzen Ausfiihrungen durch-
aus Leerstellen auf. Diese zeigen sich auf begrifflicher Ebene im Prozess
der Bildung selbst. Gerade die von Thm geforderte und wichtige Entfal-
tung der Individualitit, die er durchaus als Prozess der Entfremdung auf-
fasst und die sich in der Konfrontation mit sich und der Welt vollzieht,
wird nicht weiter begrifflich nicht ausgefiithrt. Dies wire jedoch entschei-
dend, will man diesen Bildungsprozess, der durchaus schwerwiegende
Auswirkungen auf den Einzelnen und sein Selbst hat, nicht als eine all-
zu versohnliche und konfliktfreie Entwicklung des Einzelnen verstehen.

37

https://dol.org/10.5771/0783748955566-13 - am 10.01.2026, 23:40:58. hitps:/www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - TSR


https://doi.org/10.5771/9783748955566-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DER BILDUNGSBEGRIFF UND SEINE HISTORISCHE GENESE

Hier wire zudem relevant, das Moment der spontan zusammenwirken-
den Krifte zu explizieren und zu zeigen, wie es tiberhaupt zu solchen
Kriften kommt, die den Einzelnen zu einem sehr bestimmten Selbst- und
Weltverhiltnis motivieren. Ein fundierter Bildungsbegriff kommt nicht
umbhin, gerade diesen Vollzug des sich bildenden Selbst des Einzelnen
begrifflich zu explizieren und gerade hierin darzulegen, wie das rechte
Selbstverstandnis des Menschen durch Bildung zu Stande kommt und
welche Rolle das Weltverhiltnis hierbei spielt. Wie also in der Wechsel-
beziehung mit dem AufSeren aus reinen sinnlichen oder auch verstandes-
mifSigen Impulsen jener Prozess durchlaufen wird, den Humboldt Bil-
dung nennt, bleibt zuletzt begrifflich unscharf.

Dass Humboldt den Staat als solchen kritisch sieht, hat einen weite-
ren Kritikpunkt zur Folge, der an dieser Stelle gerade in Bezug auf die
politische Bildung entscheidend ist: Begrifflich unausgefuhrt bleibt die
Rolle der Welt zwischen dem zu verhindernden Einfluss des Staates auf
der einen Seite und der Relevanz des Weltverhiltnisses auf der anderen
Seite. Wie, muss man an dieser Stelle fragen, ist die Praxis gesellschaft-
lichen und politischen Lebens zu gestalten, sodass die Mitte zwischen
diesen beiden Polen humboldtscher Bildungstheorie gelingt? Welche As-
pekte des Weltverhiltnisses nun bildende Momente aufweisen, welche
Rolle die Institutionen oder das gesellschaftliche Miteinander spielen,
wird nicht ausgefithrt. So werden die konkreten Bildungsvollzige, die
zu jenen staatsbiirgerlichen Fahigkeiten und Kompetenzen fithren, die
auch in der humboldtschen Bildungstheorie entscheidend sind, allzu we-
nig erarbeitet.

Obwohl also Humboldt die so wichtigen Momente des Bildungsbe-
griffs in einer gewissen Abstraktion erfassen kann, bleiben auf der ei-
nen Seite seine Ausfithrungen in Bezug auf den Prozess selbst, der als
Veranderung des Selbst- und Weltverstandnisses und somit als Prozess
im Inneren des Einzelnen verstanden wird, und auf der anderen Seite
die bildenden Momente des Weltverhiltnisses als Voraussetzung solcher
Selbstvergegenstandlichung begrifflich zu allgemein und zu abstrakt.

2.2 Staatsburgerliche Erziehung
und politische Tugenden

Von diesem historischen Referenzrahmen ausgehend, ist die politische
Bildung und ihre begriffliche Genese zu Anfang des 20. Jahrhunderts in
aller Kirze zu erortern. Vor allem bei Autoren wie Georg Kerschenstei-
ner, Friedrich Wilhelm Foerster und Theodor Litt steht die staatsbiirger-
liche Erziehung des miindigen Biirgers im Fokus. Als Pidagogen und
Philosophen der Weimarer Republik rekurrieren alle drei Autoren auf

38

https://dol.org/10.5771/0783748955566-13 - am 10.01.2026, 23:40:58. hitps:/www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - TSR


https://doi.org/10.5771/9783748955566-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

STAATSBURGERLICHE ERZIEHUNG UND POLITISCHE TUGENDEN

den ersten Artikel der Weimarer Reichsverfassung,”> wonach alle Staats-
gewalt vom Volke ausgeht — im Gegensatz zum eben untergegangenen
Kaiserreich. Das Verhiltnis zwischen den Staatsbiirgern, organisiert als
politisches Volk im Staate, ist hier verfassungsmafSig angesprochen und
gefordert. Dieses Verhiltnis ist getragen von Rechten und Pflichten der
Einzelpersonen in ihrem Status als Biirger des Reiches und ihrer Reali-
sierung durch die Institutionen der Republik.”s Eine solche Institution
ist die Schule, die insofern ein direktes Verhaltnis zum Ganzen des Staa-
tes hat, als sie unter seiner rechtlichen Oberhoheit steht. Das Bildungs-
wesen wird also staatlich organisiert, nicht nur insofern seine rechtlich-
institutionellen Bedingungen geklart werden.

Das Verhiltnis zwischen Staat und Schule zeigt sich gerade in der For-
mulierung des Zwecks schulischer Bildung: »In allen Schulen ist sittliche
Bildung, staatsbiirgerliche Gesinnung, personliche und berufliche Tuch-
tigkeit im Geiste des deutschen Volkstums und der Volkerversohnung
zu erstreben. «** Bildung bekommt hier also explizit eine politische Di-
mension, insofern ihre Aufgabe darin besteht, die staatsbiirgerliche Ge-
sinnung zu entwickeln.>s Staatsburgerliche Erziehung in formeller Form
des staatlichen Bildungs- und Erziehungsauftrages wird so zum entschei-
denden Mittel der Genese des Verhiltnisses zwischen Staat und Biirger.
Durch sie sollen die Einzelnen staatsbiirgerliche Tugenden im Geiste der
Reichsverfassung gewinnen und gerade so als Biirger wirksam sein. Vor
dieser Perspektive der verfassungsmafsigen Bestimmung des Biirgers als
Teil des souverianen Volkes ist der Diskurs um die staatsburgerliche Er-
ziehung zu sehen.

Entscheidend an den Konzepten der genannten Autoren ist, dass sie al-
lesamt den Biirgerbegriff mit staatsbiirgerlichen Tugenden konnotieren.
Biirgersein habe eine ethische Implikation, die Grundlage des staatsbiir-
gerlichen Wirkens sei. Die reine Befolgung duflerlich auferlegter Rechts-
normen geniige nicht. Dies soll nach den Autoren staatsbiirgerlicher
Erziehung jener Zeit entweder durch direkte Vermittlung staatsbiir-
gerlicher Normen, einer als Arbeitspidagogik verstandenen schulische

92 Verfassung des Deutschen Reiches, Art. 1: »Das Deutsche Reich ist eine
Republik. Die Staatsgewalt geht vom Volke aus. « Eine ausfiihrliche Edition
des Textes mit zahlreichen Anmerkungen und Kennzeichnungen spaterer
Erginzung findet sich bei Ernst Rudolf Huber (1992): Dokumente zur
deutschen Verfassungsgeschichte, Band 4: Deutsche Verfassungsdokumente
1919-1933, 3. Aufl,, Stuttgart: Kohlhammer, S. 151-179.

93 Verfassung des Deutschen Reiches, Zweiter Hauptteil, Art. 109ff.

94 Ebd., Art. 148.

95 Hierbei darf sich die Schule jedoch nicht jeglicher Mittel bedienen. Sie
hat die Personlichkeitsrechte des Einzelnen zu beachten. »Beim Unterricht
in offentlichen Schulen ist Bedacht zu nehmen, daff die Empfindungen
Andersdenkender nicht verletzt werden.« Ebd., Art 148.

39

https://dol.org/10.5771/0783748955566-13 - am 10.01.2026, 23:40:58. hitps:/www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - TSR


https://doi.org/10.5771/9783748955566-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DER BILDUNGSBEGRIFF UND SEINE HISTORISCHE GENESE

Bildung oder auch durch Grundlagenwissen etwa der wirtschaftlichen
Verhiltnisse des Gemeinwesens vollzogen werden. Ziel der formellen Bil-
dung jener Zeit ist somit zum einen die Bildung personaler Qualitaten
einerseits und der faktischen Fahigkeiten andererseits.

2.2.1 Georg Kerschensteiner und die Arbeit

Die Souverinitdt des Volkes, so etwa Georg Kerschensteiner, bedinge
das »Vorhandensein der Biirger«;*® er betont, dass nach seiner Theorie
demokratischer Verfassungsstaat und Staatsbiirgertum synonym zu ver-
wenden seien.”” Solches Staatsbiirgertum sei durch bestimmte Tugen-
den getragen, die es durch die staatsbiirgerliche Erziehung zu vollzie-
hen gelte.

Das Verhiltnis zwischen Biirger und Gemeinwesen fordere, dass alle
Biirger »staatsbiirgerlich empfinden«.*® Kerschensteiners Begriff der
staatsbiirgerlichen Erziehung basiert auf einem Begriff des Biirgers, der
sich jenseits der Parteienlandschaft bewegen und den Rechts- und Kul-
turstaat als Staatsform anerkennen kann. Es geht hier also nicht nur
einfach darum, eine bestimmte politische Position oder Meinung zu be-
ziehen, sondern die Anerkennungswirdigkeit des Verfassungsstaates als
solchen einzusehen.

Um diesen tibergeordneten Zweck der staatsburgerlichen Erziehung
zu erreichen, miisse die gesamte offentliche Erziehungsorganisation ver-
andert werden. Im schulischen Alltag mussten schon die staatsburger-
lichen Tugenden wie Ricksichtnahme, moralische Tapferkeit und Ver-
antwortlichkeit gelebt werden. Hierzu musse die Schiilerschaft eine
Erziehung genieflen, die zum einen ihre natirlichen Anlagen bertick-
sichtige, ihnen zum anderen ein freies und selbstandiges Dasein ermog-
liche. Das von Kerschensteiner hierzu vorgelegte reformpadagogische
Konzept verlangt vor allem ein Lernen, das die Schiiler handelnd in-
volviert. Sie sollen an konkreten Beispielen lernen, sich in Arbeitsge-
meinschaften organisieren und in solchen als Akteure auftreten. Nur so
konnten die staatsbiirgerlichen Tugenden geweckt, getibt und gefestigt
werden. Staatsbiirgerliche Erziehung wird so zu einem tibergeordnetem
Unterrichtsprinzip, das in jedem schulischen Handeln aktualisiert wer-
den soll. Der rechte Boden fiir solch ein Dasein sei das »sittliche Gemein-
wesen«,? das nach Kerschensteiner ein Ideal ist. An diesem miissten sich

96 Georg Kerschensteiner (1958): Der Begriff der Staatsbiirgerlichen Erziehung.
Miinchen: Oldenbourg, S. 10.

97 Vgl. ebd.

98 Ebd,S. 9.

99 Ebd., S. 40ff.

40

https://dol.org/10.5771/0783748955566-13 - am 10.01.2026, 23:40:58. hitps:/www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - TSR


https://doi.org/10.5771/9783748955566-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

STAATSBURGERLICHE ERZIEHUNG UND POLITISCHE TUGENDEN

die Biirger orientieren, um durch ihre Arbeit als Burger dem Staat zu die-
sem Idealzustand zu verhelfen.

2.2.2 Friedrich Wilbelm Foerster und die Andersdenkenden

Friedrich Wilhelm Foerster fordert in seiner Auseinandersetzung mit der
staatbiirgerlichen Erziehung einen engen Bezug zwischen der konkreten
»staatlichen Kultur« und dem »Wesen des wahren Staatsbiirgers«.
Wiahrend die rechte staatliche Kultur in einem Selbstverstindnis als Ge-
meinschaft bestehe, zeige sich der wahre Staatsbiirger durch seine be-
sondere Ethik, die auf die Prinzipien der Gemeinschaft ausgerichtet sei.
Der Staat sei so »[w]ahre Gemeinschaft mit Andersdenkenden und An-
derswollenden, [...] heifst: Ohne selbstsiichtige Angst in ritterlicher Wei-
se auch der stiarksten Opposition Spielraum und Existenzberechtigung
gewihren.«'* Dies zu realisieren, zeichne den wahren Staatsbiirger aus.

Von dieser Bestimmung ausgehend, ist Foersters zentrale Zielsetzung
jeder staatsbiirgerlichen Erziehung, die Lernenden aus ihren nur parti-
kularen Ansichten herauszubilden. Der Einzelne soll sich aus dem nur
egoistischen Interesse seiner besonderen Lebensumstinde herausarbei-
ten und gerade vor dem Hintergrund des Wohls des Ganzen des Staates
wirken. Dieses Ganze zeige sich im Pluralismus der Lebensumstinde, die
zu verstehen und anzuerkennen die zentrale Fihigkeit des Staatsbiirgers
sein miisse. So sollten »die sittlichen Grundkrifte, die den Staat in der
menschlichen Seele fundamentieren, in planvoller Weise zu beleben, zu
uben und geistig zu kliren [...]«™* sein, wodurch zugleich die »Prinzipi-
enfragen«' staatsbuirgerlicher Erziehung diskutiert wiirden.

Foerster erkennt die besondere Schwierigkeit staatsbuirgerlicher Er-
ziehung gerade darin, dass sie nicht nur funktionale Kompetenzen ver-
mitteln will. Sie mochte auf die Seelenkrifte**t und somit auf den Cha-
rakter des Einzelnen zugreifen und in diesem gerade die staatstragenden
Tugenden fest verankern.

»Unsere staatsburgerliche Belehrung sollte weit mehr auf die obersten
Grundsitze politischer Ethik und politischer Noblesse ausgehen, als auf
ein Ubermaf stofflicher Information. Das Wort >staatsbiirgerlich< ent-
hilt ja doch eine ganze latente Ethik in sich, die uns erst ganz zum
BewufStsein kommt, wenn wir uns das ganze Maf§ sozialer Unkultur

100 Friedrich Wilhelm Foerster (1922): Politische Ethik und Politische
Pidagogik. 4. Auflage. Miinchen: Ernst Reinhardt, S. VIIL.

ror Ebd.,S. 7.

1oz Ebd.

103 Ebd.

104 Vgl. ebd.

https://dol.org/10.5771/0783748955566-13 - am 10.01.2026, 23:40:58. hitps:/www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - TSR


https://doi.org/10.5771/9783748955566-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DER BILDUNGSBEGRIFF UND SEINE HISTORISCHE GENESE

klarmachen, das in unsern Partei- Interessen- und Klassenkdmpfen, so
wie sie in unsern konfessionellen Auseinandersetzungen zum Ausdru-
cke kommt.«s

Das Problem solcher »Unkultur« bestehe im Zerfall des staatlichen Zu-
sammenlebens in Interessengruppen, was seiner Bestimmung als Ge-
meinschaft widerspricht. Daher kritisiert er die Konzepte staatsbuirger-
licher Erziehung seiner Zeitgenossen scharf. Gerade die Betonung von
Arbeitsgemeinschaften in diesen Konzepten fithre dazu, dass die Einzel-
nen sich nur innerhalb besonderen Interessen dieser Arbeitsgemeinschaf-
ten jeglicher Art bewegten. Sie seien in ihrem Bewusstsein nicht auf das
Ganze des Staates ausgerichtet und somit der »Diktatur des Korpsgeis-
tes«™¢ unterworfen. Staatbiirgerliches Dasein erfordere jedoch eine »ent-
schlossene Emanzipation des Individuums von der Tyrannei der eigenen
sozialen Verbiande und Interessen. «*°7

In der Darstellung der Vermittlung staatsbiirgerlicher Tugenden durch
staatsbiirgerliche Erziehung fordert Foerster daher ein intersubjektives
Verhailtnis, das sich jenseits solcher parteilicher Interessen bewegt. Sol-
ches Verhiltnis soll von einem grundsatzlichen Verstiandnis fureinander
getragen sein, das Grundlage seines Verstandnisses von Gemeinschaft zu
sein scheint. Dies erfordere zum einen die Abstraktion von unmittelba-
ren Leidenschaften einerseits und der besonderen Interessen andererseits,
wodurch eine gewisse Festigkeit des Charakters moglich sei.

»Um es zusammenzufassen: Der Triumph der staatlichen Idee [als Ge-
meinschaft, A. A.] iiber alles Egozentrische und tiber alle Sonderinter-
essen kann durch keine blof$ sozialen und politischen Instinkte und Ge-
fithle wirksam begriindet und gesichert werden. Es bedarf vielmehr einer
tiefbegriindeten und starkbefestigten Tendenz der Seele, ihr ganzes Ei-
genleben einem hochsten Gut zu unterwerfen. Erst diese >Organisation
der Seele<, die sich dann auf das politische Denken und Fiihlen tibertrigt,
vermag den gewaltigen und mannigfaltigen zentrifugalen Tendenzen des
Individuums, sowie der magnetischen Kraft des Gruppen und Korpora-
tionswesens das Gegengewicht zu halten. «™*

Von diesen begrifflichen Vorbedingungen erklart sich Foersters Auswahl
derjenigen Tugenden, die er fir entscheidend hilt. Diese seien etwa das
Mitfiiblen oder auch die Verantwortlichkeit. Wahrend erstere fur die Le-
benssituationen anderer sensibilisiere, sei letztere Bedingung jeder Parti-
zipation der Birger im Staat.

Zu vermitteln seien diese Tugenden nicht durch Belehrung, sondern,
ganz wie bei Kerschensteiner, im tdtigen Vollzug. Hierbei sollen die

105 Ebd., S. 9.
106 Ebd.,S. 388.
107 Ebd.

108 Ebd., S. 392.

42

https://dol.org/10.5771/0783748955566-13 - am 10.01.2026, 23:40:58. hitps:/www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - TSR


https://doi.org/10.5771/9783748955566-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

STAATSBURGERLICHE ERZIEHUNG UND POLITISCHE TUGENDEN

Schiiler nicht nur ganz konkret in Tatigkeiten, in denen diese Tugenden
implizit materialisiert sind, involviert werden; Foerster fordert dartiber
hinaus eine explizite Thematisierung dieser Tugenden und ihrer Rele-
vanz. Die Begleitung solch titigen Lernens durch Lehrpersonal steht im
Fokus der staatsbiirgerlichen Erziehung nach Foerster.

Vor allem das Verantwortungsbewusstsein, dass nach Foerster Bedin-
gung jeder freien Partizipation des Biirgers an den Strukturen des Staa-
tes ist, soll durch die besondere institutionelle Organisation der Schule
vermittelt werden. Hier fordert Foerster, die Schule durch die Moglich-
keit der »Selbstregierung«** der Schiiler zu gestalten. Sie sollen hier ganz
konkret in die Entscheidungen und Prozesse eingebunden werden und so
ihre staatsbiirgerliche Rolle frith »in wiirdiger Mitarbeit an der 6ffentli-
chen Ordnung [...] iiben.«**° Ziel solcher Mitarbeit sei jedoch nicht nur,
die staatlichen Strukturen kennenzulernen und so fihig zu werden, in
ihnen zu wirken. Foerster betont vielmehr, dass die Schiilerschaft durch
solche Einbindung gerade zur Einsicht in die Notwendigkeit eigener Be-
schrankung zugunsten der politischen Ordnung komme.

In dieses Konzept der Selbstregierung der Schiilerschaft iibersetzt Fo-
erster das fur ihn entscheidende Verhiltnis zwischen staatsbiirgerlicher
Gesinnung und politischer Kultur, das sich in der Praxis staatsbiirgerli-
chen Daseins konstituiere. Solche Praxis fordert Foerster fiir das Gan-
ze des Staates genauso wie fur das schulische Lernen. Er findet so einen
Ansatz, der die Vollzugsform staatsbuirgerlicher Erziehung in besonde-
rer, politisch ausgerichteter Weise in der Praxis genuin politischen Da-
sein betont.

Mit Kerschensteiner und Foerster sind zwei Protagonisten der staats-
buirgerlichen Erziehung in ihren anfianglichen Ansitzen dargelegt, die
als Wegbereiter dieses Forschungsfeldes gelten konnen. Beide erkennen
den Zweck solcher Erziehung in der Vermittlung staatsbiirgerlicher Tu-
genden, die sie als Voraussetzung des Verhiltnisses zwischen Staat und
Biirger verstehen. Solche Tugenden, hierin sind sich diese Autoren einig,
seien praktisch und nicht theoretisch zu vollziehen. Es komme nicht so
sehr auf Belehrung an, sondern auf institutionelle Strukturen sowie prak-
tische Arbeitsweisen, um diese zu entwickeln. Wihrend Kerschensteiner
hierzu die Schule zum Staat im Kleinen umorganisiert und durch gemein-
schaftliche Arbeitsformen das Verstindnis fiir intersubjektive Relatio-
nen vermitteln mochte, kommt es Foerster darauf an, nicht nur gemein-
schaftliche Formen staatlichen Zusammenlebens zu explizieren, denn
das Zusammenleben bestehe nicht darin, nur mit Gleichgesinnten sittlich
leben zu konnen. Staatliches Zusammenleben bedeute gerade das Zu-
sammenleben mit Andersdenkenden, fiir die man ebenfalls Verstindnis

109 Ebd., S. 406.
110 Ebd., S. 408.

43

https://dol.org/10.5771/0783748955566-13 - am 10.01.2026, 23:40:58. hitps:/www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - TSR


https://doi.org/10.5771/9783748955566-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DER BILDUNGSBEGRIFF UND SEINE HISTORISCHE GENESE

aufbringen miusse. Dies zu vermitteln, miissten die Lernenden mit sol-
chen Andersdenkenden und ihren Lebensumstinden unmittelbar kon-
frontiert sein, wodurch der Egoismus zu vertreiben sei, den Foerster fiir
das Ubel jeder Staatlichkeit und jeden gemeinschaftlichen Lebens hilt.

Beide Autoren legen pidagogische Konzepte vor, die sowohl Zwecke
als auch Inhalte und Methoden staatsbiirgerlicher Erziehung explizie-
ren, und heben so fiir sie entscheidende Momente staatsbiirgerlicher Er-
ziehung hervor.

2.2.3 Theodor Litt und der Begriff des Staates

Die Auseinandersetzungen Theodor Litts unterscheiden sich von den
oben dargelegten Konzepten. Mit seiner genuin philosophischen Pers-
pektive legt er kein pidagogisches Konzept staatsbiirgerlicher Erziehung
vor, vielmehr erortert er vor allem in seinen spateren Schriften die be-
grifflichen Vorbedingungen der staatsbiirgerlichen Erziehung.'** Litt be-
treibt philosophische Begriffsarbeit, deren Relevanz sich fiir ihn insofern
zeigt, als gerade Deutschland nach 1945 nicht nur keine demokratische
Tradition habe, sondern sich hier gerade vor dem Hintergrund des Na-
tionalsozialismus zu besinnen habe, was dieser Begriff meine. Seine Ar-
beiten hierzu miissen als Grundlagenforschung verstanden werden, die
entscheidende Begriffsmomente dieses Forschungsbereiches reflektieren.

Von dieser begrifflichen Perspektive aus wendet sich Litt in entschie-
dener Weise gegen Kerschensteiner und Foerster. Beide Autoren wiirden
den Staat nicht in rechter Weise begreifen, insofern sie ihn zum reinen
Ort intersubjektiven Zusammenlebens verklirten. Sie wiirden hierbei
die Gesellschaft mit dem Staat verwechseln. Gerade Kerschensteiners
Konzept der Arbeitsschule mit ihren Arbeitsgemeinschaften und ihrer
Schiiler-Selbstverwaltung miisse sich diesem Vorwurf stellen, insofern er
gerade durch diese Institutionen mittelbar den Gemeinschaftssinn und
die damit zusammenhingende Einsicht, dass die Einzelnen aufeinander
angewiesen sind, bewirken mochte. So seien diese kommunitarischen
Institutionen auf der einen Seite und die unmittelbare Erfahrung und
Ubung dieses Zusammenhangs auf der anderen Seite gemeinschaftsstif-
tend — nach Litt ein allzu idealistisches Bild sowohl des Staates als auch
der staatsbiirgerlichen Erziehung. Kerschensteiner gehe von einem allzu
konfliktfreien Ubergang zwischen der Praxis der Schule und dem staat-
lichen Leben aus.

»Wider dies so tiberaus harmonische Staatsideal und die aus ihm gefol-
gerte Staatspadagogik hat schon Friedrich Wilhelm Foerster zu bedenken

111 Vgl etwa Theodor Litt (1954): Die politische Selbsterziehung des deutschen
Volkes. In: APuZ, B 3/54,S. 25-34.

44

https://dol.org/10.5771/0783748955566-13 - am 10.01.2026, 23:40:58. hitps:/www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - TSR


https://doi.org/10.5771/9783748955566-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

STAATSBURGERLICHE ERZIEHUNG UND POLITISCHE TUGENDEN

gegeben, dafl die Tugenden, deren Pflege Kerschensteiner der Schule zur
Pflicht mache, Tugenden des sozialen Zusammenlebens und -wirkens,
nicht aber eigentlich Tugenden des politischen Menschen seien. «™**

Foerster sehe zwar anders als Kerschensteiner, dass gerade das politi-
sche Zusammenleben von konkurrierenden Interessen getragen und so-
mit nicht immer kommunitarisch verfasst sei. Er erkenne die Herausfor-
derung, durch staatsbiirgerliche Erziehung nicht nur jene Menschen zu
vereinen, die ohnehin ein gemeinsames Interesse haben, sondern gerade
auch jene zu vereinen, »die durch ihre Abweichung in grundlegenden Le-
bensiiberzeugungen nicht nur getrennt, sondern geradezu verfeindet«''s
seien. Aber auch dieses Konzept sei nicht iiberzeugend und Litt stellt her-
aus, dass gerade die Uberwindung des Egoismus in der politischen Sphi-
re zu hinterfragen sei. Sicherlich gehore »Uberwindung des Egoismus
zu den Aufgaben, deren sich die Erziehung anzunehmen hat. Es ist aber
zu fragen, wie weit diese Forderung auch auf das Gebiet des Politischen
ausgedehnt werden darf, ohne daf§ durch sie die Realitit, die wir >Po-
litik< nennen, nicht sowohl versittlicht als vielmehr verneint wiirde.«'™
Auch Foerster konne nicht einlosen, wofiir er selbst Kerschensteiner kri-
tisiert hatte: die Bestimmung und Charakterisierung genuin politischer
Tugenden, jenseits nur »allgemein-menschlicher Verpflichtungen«**s und
die Vernichtung der staatlichen Sphire, insofern sie mit der Gesellschaft
verwechselt wiirde. Beide Autoren wiirden nicht erkennen, dass erst die
Ordnungsmacht des Staates die Voraussetzung jener Lebensformen sei,
die sie als Zweck staatsburgerlicher Erziehung ansihen. Dies zu reflek-
tieren sei die Hauptaufgabe staatsbiirgerlicher Erziehung und gerade
dies zeigt sich als Resultat der begrifflichen Auseinandersetzung Litts.
Litt fordert so, das genuin Politische im Begriff der staatsbiirgerlichen
Erziehung genauestens herauszuarbeiten und vom rein Gesellschaftli-
chen zu unterscheiden. Beide Lebensformen seien ganz unterschiedlich
konstituiert, und sie miteinander zu verwechseln, miisse meinen, eine
der beiden Seiten, die miteinander im funktionalen Zusammenhang ste-
hen, zu vernichten. Staatsbiirgerliche Erziehung sei so nicht einfach ge-
sellschaftlich-sittliche Erziehung. Sie sei politisch, insofern sie ein politi-
sches Wissen um den Staat und politische Gesinnung zu vermitteln habe.
Von dieser Kritik an die dargestellten Konzepte staatsbiirgerlicher Bil-
dung ausgehend, macht Litt vor allem zwei Aspekte aus, die zu reflektie-
ren seien: zum einen gehe es darum, die Vollzugsform solcher Erziehung
auszumachen, d. h. zu fragen, ob Wissen zu vermitteln oder der Wille
des Einzelnen zu beeinflussen sei. Zum anderen sei es unumgénglich, den

112 Ebd.,S. 28.
113 Ebd.

114 Ebd.
115 Ebd.

45

https://dol.org/10.5771/0783748955566-13 - am 10.01.2026, 23:40:58. hitps:/www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - TSR


https://doi.org/10.5771/9783748955566-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DER BILDUNGSBEGRIFF UND SEINE HISTORISCHE GENESE

Bezug solcher Erziehung auf den Staat erstens zu erkennen und zweitens
begrifflich zu bestimmen. Nach Litt kommt es darauf an, einen angemes-
senen Staatsbegriff zu vermitteln und hierbei der Gefahr zu entgehen,
den Staat allzu sehr zu beschonigen oder zu idealisieren.

Beim ersten Aspekt, nimlich der Frage nach der Vermittlungsform po-
litischer Erziehung, miisse die grundlegende Ansicht aller politischen Pa-
dagogen in Frage gestellt werden, dass staatsburgerliche Gesinnung ohne
Belehrung auskdme. Man stelle hierbei Wissen und Gesinnung und somit
Erkenntnis und Wille einander gegentiber und habe hierbei die Annahme,
dass diese Aspekte von Bildung einander ausschlossen. »[W]orauf kommt
es in dieser Bemithung an, auf Erkenntnis oder auf Gesinnung, auf Wissen
oder auf Charakter, auf Belehrung oder auf Bewihrung? Ist es die rechte
Einsicht oder ist es der rechte Wille, was den guten Staatsbiirger macht? «*¢
Die Frage in dieser Weise zu stellen, bedeute diese beiden Alternativen als
einander ausschlieffende Gegensitze zu verstehen. Hierbei »versteht [es]
sich von selbst, dafs, ist diese Alternative erst einmal als zwingend und un-
umgehbar anerkannt, der Erzieher garnicht anders kann als fur Gesinnung,
Charakter, Wille votieren und der Einsicht jene Geringschitzung bezeigen,
die ihr ob ihrer intellektualistischen< Unfruchtbarkeit gebiihrt. «*'7

Die Konsequenz sei, dass Schule nur noch als »Staat im Kleinen«*'#
verstanden werde und man sie zur Sphire staatstragender Tugenden um-
organisiere, so dass die Lernenden durch Gewdhnung sich diese aneig-
nen. Das Ziel staatsburgerlicher Erziehung sei jedoch, gerade wenn sie
auf das Gewissen des Einzelne einwirken wolle, das Handeln des Ein-
zelnen in demokratischer Absicht zu bewirken. Dies begrifflich ernst zu
nehmen, bedeutet nach Litt, zu fordern, dass der Einzelne eine Einsicht
in die Anerkennungswiirdigkeit bestimmter Handlungs- und Denkwei-
sen erlangen miisse. Dies miisse als Resultat theoretischer Bildung ver-
standen werden, insofern solche Einsicht erstens des Verstandnisses und
zweitens der freien Bewertung komplexer Handlungssituationen bediir-
fe. Eine Trennung zwischen Wissen und Bewidhrung lasse nicht erken-
nen, dass es einen systematischen Zusammenhang zwischen theoreti-
scher Einsicht und praktischem Handeln gebe, um sinnvollerweise von
beiden Kategorien sprechen zu konnen.

»Eine >Einsicht., die sich nicht in das zugehorige Tun hinein fortsetzt, ist
nicht das, was dieser Name besagt, sondern ein unverbindliches Spiel
des Intellekts — ein >Tun, das sich nicht aus der zugehorigen Einsicht
herleitet, ist nicht das, was dieser Name besagt, sondern Abgleiten in
leere Geschiftigkeit.«'*

116 Ebd.,S. 26.
117 Ebd.
118 Ebd.,S. 27.
119 Ebd.

46

https://dol.org/10.5771/0783748955566-13 - am 10.01.2026, 23:40:58. hitps:/www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - TSR


https://doi.org/10.5771/9783748955566-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

STAATSBURGERLICHE ERZIEHUNG UND POLITISCHE TUGENDEN

Solch leere Geschiftigkeit konne nicht das Ziel solcher Erziehung sein,
insofern diese unbestimmt und gerade deshalb nicht dem Einzelnen zu
eigen sein konne.

»Mit dieser Erkenntnis hebt jene Alternative sich auf, durch die der Er-
zieher zur Entscheidung entweder fiir eine nicht durch Einsicht erleuch-
tete Praxis oder eine nicht durch Taten sich bewahrende Theorie ge-
zwungen zu sein vermeint. Der Deutsche muf$ recht eigentlich >wissen«
um den Staat, um ihm durch sein Tun gerecht werden zu konnen. «°

Was aber ist gemeint, wenn Litt fordert, um den Staat zu wissen? Was
zeichnet solches Wissen aus? Was ist also der angemessene Staatsbegriff,
wie oben erwihnt?

In der staatsbiirgerlichen Erziehung komme es darauf an, den Staat
nicht nur als Institutionengefuge zu begreifen. Hierbei habe der Staat
einfach eine eigene komplexe Systematik, mit der er das Staatsgesche-
hen ordne und verwalte. Den Staat nur so zu verstehen, bedeute nach
Litt, dass der Einzelne diesen nur als fremde Apparatur versteht, die dem
Einzelnen einfach nur entgegensteht. Dieser sei fiir diese Apparatur nicht
verantwortlich, und streng genommen auch nicht verantwortbar, inso-
fern es hier kaum konkrete Handlungsmoglichkeiten gebe. Den Staat
so zu verstehen, meint nach Litt, dass der Staat dem Einzelnen nur du-
Berlich wire, ein reiner » Notbau, an dem seine Bewohner wenig Freu-
de haben«.®>* Solches Staatsverstindnis degradiere den Einzelnen zum
passiven Zuschauer fremden Wirkens, woraus nur ein entfremdetes Ver-
hiltnis zwischen beiden resultieren konne. Freilich kann ein solches Ver-
héltnis zwischen Staat und Burger nicht das Ziel staatsbiirgerlicher Er-
ziehung sein, die ja gerade bewirken soll, sich fir das Gemeinwesen
verantwortlich zu fithlen.

Der rechte Staatsbegriff sei aus seinem Verhiltnis zu den Buirgern zu
bestimmen. Diese konnten sich nicht einfach von ihm abtrennen, er sei
eine gemeinsame Lebensform, die Denken, Wollen und Handeln des Ein-
zelnen wesentlich bestimme?** und gerade so wesentlich menschliche Le-
bensform sei, die nicht einfach nur duflerlich sei. Der Staat gehore zum
»Menschsein des Menschen«, was sich gerade auch daraus entwick-
le »was er dem Staat an Regungen und Abneigungen, des MifStrauens,
des Widerwillen zukommen«*3 lasse. Dies nicht zu erkennen und die
Staatlichkeit oder eben das Politische vom Menschen abzutrennen, hei-
3e »nicht weniger sein Wesen verstimmeln, als wenn man aus ihm etwa

120 Ebd.

121 Ebd.,S. 25. Hervorhebung von A. A. Siehe dazu auch die Diskussion des Not-
und Verstandesstaates im Abschnitt zu Hegels buirgerlicher Gesellschaft.

122 Vgl. Theodor Litt (1953): Die Freibeit des Menschen und der Staat. Berlin:
Gebriider Weiss Verlag.

123 Ebd., S. 31.

47

https://dol.org/10.5771/0783748955566-13 - am 10.01.2026, 23:40:58. hitps:/www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - TSR


https://doi.org/10.5771/9783748955566-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DER BILDUNGSBEGRIFF UND SEINE HISTORISCHE GENESE

die sprachbildende Fihigkeit ausscheiden wollte.«**+ So verhelfe erst der
Staat dem Menschen zu jener Lebensform, die ihm gebuhrt. Zugleich sei
erst das Wirken des Menschen, sein Wollen, Denken und Handeln jene
Ausdrucksform, die den Staat als jenen konstituiere, der er sei. Die Exis-
tenz des Staates »pulsiert in jedem Akt des Denkens, Wollens und Han-
delns«,'*s gerade auch derjenigen, die sich dieses Verhiltnisses nicht be-
wusst sind.

In diesem Begriff des Staates im weiteren Sinne als wesentliche Lebens-
form des Menschen folgt Litt nicht nur dem hegelschen Staatsverstindnis,
wie noch zu zeigen sein wird, und zeigt sich gerade hierbei als Philosoph
des Geistes. Sein Staatsbegriff hat noch eine weitere Wendung in Bezug
auf seine Vermittlung in der staatsbiirgerlichen Erziehung. In seiner Kritik
an Kant und Humboldt zeigt Litt, dass diese Konzepte dem Staat einer-
seits eine »periphere Stellung«*>¢ zuweisen und den Menschen gerade so
zu passiven Konsumenten seiner Dienste machen. Andererseits wirde ge-
rade das kantische Konzept dem Staat zugleich »nur einen Begriff eines im
Sinne der vollkommenen Gerechtigkeit geordneten Staates bzw. Staaten-
systems«**” zuweisen. Ein solcher Anspruch an den Staat sei nur phantas-
tische Romantisierung jeder Staatlichkeit und somit wirklichkeitsfern, da
er ein Ideal formuliere, das erst noch zu erreichen sei. Die Wirklichkeits-
fremdheit solcher Staatlichkeit suggeriere eine allzu optimistische Weiter-
entwicklung im Sinne einer wie auch immer gearteten Idee und ignorie-
re hierbei das zentrale Element jeder Staatlichkeit: Der Staat sei auch eine
Sphare von Macht und Kampf um politische Willensmachte, in der es da-
rauf ankomme, das je eigene Interesse voranzubringen.'**

Gerade auch der demokratische Staat sei bestimmt durch verschiede-
ne Spannungsverhiltnisse, die weder zu banalisieren noch zu beschoni-
gen seien.™ Kategorien wie Macht oder auch Kampf seien entscheidende
Momente von demokratischer Staatlichkeit. Er sei in seiner Grundform
Sphire der Macht und miisse somit auch mit seinen heteronomen Mo-
menten realistisch begriffen werden: Hier konnten und miissten Interes-
sen gegeneinander wirken oder einander ausschliefSen. Beide Kategorien
sollten aber gerade in der Demokratie nicht als Mittel zur Vernichtung
des entgegengesetzten Feindes verstanden werden, sondern als ordnen-
de Instanzen des demokratischen Zusammenlebens. Macht und Kampf
als Element solcher Staatlichkeit zu verstehen, bedeute dann, einzusehen,

124 Ebd.,S. 32.

125 Ebd., S. 16.

126 Ebd.,S. 11.

1277 Theodor Litt (193 1): Idee und Wirklichkeit des Staates in der staatsbiirgerlichen
Erziehung, Leipzig: Quelle & Meyer, S. 23.

128 Ebd., S. 10ff.

129 Ebd., S. 28.

48

https://dol.org/10.5771/0783748955566-13 - am 10.01.2026, 23:40:58. hitps:/www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - TSR


https://doi.org/10.5771/9783748955566-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

STAATSBURGERLICHE ERZIEHUNG UND POLITISCHE TUGENDEN

»dafl, damit iiberhaupt in den menschlichen Verhiltnissen irgendeine
dauerhafte Ordnung geschaffen werden konne, es einer Entscheidung
iber die Gestalt dieser Ordnung und die Auslese der sie vertretenden
Personen bedarf — einer Entscheidung, die nur als Resultat eines Kamp-
fes zwischen den auf diesem Felde Konkurrierenden zu Stande kom-
men kann. «73°

Macht und Kampf sind also nicht Vernichtung des Gegeniibers nach
Muster von Freund-Feind-Verhiltnissen, sondern die zentrale Aufgabe
des Staates als ordnende Instanz in der Sphire konkurrierender Bestre-
bungen, die nicht nur alle gleichermafSen legitim sind, sondern entschei-
dendes Merkmal dieser Staatsform. »Denn sie [die Demokratie, A. A.]
habe zur Grundlage die Uberzeugung, daf das Widereinander der Prin-
zipien und Gruppen dem Staat und den im Staate lebenden Menschen
nicht nur keinen Schaden bringt, sondern, richtig ins Spiel gesetzt, zum
Heile gereicht.«'* Hat so

»der totalitire Staat das Verdienst [...], die Bedenklichkeit einer Leh-
re ad oculos zu demonstrieren, die den politischen Kampf in die Zone
des Nichtseinsollenden verweist, so gibt es andererseits eine Staatsform,
zu deren Wesen es gehort, daf$ sie diesen Kampf nicht nur als nicht
zu beseitigende Tatsache hinnimmt und anerkennt, sondern geradezu
als stilbildendes Motiv in ihr Gefiige einbaut. Diese Staatsform ist die
Demokratie. « 3

Gerade insofern der Staat die Sphire des Bestehens und der Ordnung
solcher Gegenstinde sei und diese durch seine Institutionen vermittle,
sei er eine genuin politische Sphire und somit der Ort des politischen
Wirkens der Biirger.

Von diesem Staatsbegriff ausgehend, versteht es sich fast von selbst,
dass Litts Begriff der staatsbiirgerlichen Erziehung sich nicht auf Insti-
tutionenkunde beschriankt. Staatsbiirgerliche Erziehung erschopfe sich
nicht etwa darin, dass man die Verfassung, die Rechtsordnung oder etwa
den Verwaltungsapparat kenne. Auch wenn solches Wissen sicher wich-
tig sei, verfehle es doch das Ziel der staatsbiirgerlichen Erziehung, d. i.
die Stiftung des Verhiltnisses zwischen Staat und Biirger. Recht verstan-
den sei solcher Inhalt nach Litt die Auseinandersetzung mit einem ange-
messenen Begriff des Staates, der sich nicht in der institutionellen Orga-
nisation erschopfe. Ein solcher Staat folge durchaus einem besonderen
Staatsprinzip, und in der staatsbiirgerlichen Erziehung komme es darauf
an, dieses demokratische Staatsprinzip zu vermitteln.

Zusammengefasst kann der Verdienst Litts darin gesehen werden, dass
er in seinen Auseinandersetzungen mit staatsburgerlicher Erziehung zwei

130 Ebd., S. 31.
131 Ebd.
132 Ebd.

49

https://dol.org/10.5771/0783748955566-13 - am 10.01.2026, 23:40:58. hitps:/www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - TSR


https://doi.org/10.5771/9783748955566-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DER BILDUNGSBEGRIFF UND SEINE HISTORISCHE GENESE

wesentliche Aspekte reflektiert. Zum einen stellt er die entscheidende
Frage nach der Vermittlungsform solcher Erziehung, versteht sie als das
Zusammenspiel von Erkenntnis durch theoretische Bildung und zugleich
der praktischen Bewihrung innerhalb der Institutionen, auch wenn er
die Explikation dieses Verhiltnisses schuldig bleibt. Hierbei betont er
die Relevanz der theoretischen Bildung als Wissensvermittlung und stellt
heraus, dass Staatsbiirgerliche Erziehung ohne diesen Aspekt nicht aus-
kommen kann. Reine Ubung von Handlungspraxen geniige also nicht.

Zum anderen stellt er die Frage nach dem genuin politischen Charak-
ter solcher Bildung und fordert hierin die Vermittlung eines realistischen
Staatsbegriffs, der sich nicht in idealistischen Abstraktionen und Bescho-
nigungen verliert und zugleich unter Staat mehr versteht als seine nur in-
stitutionelle Organisation. Mit dem Hinweis auf den zugrunde zu legen-
den Staatsbegriff betont Litt, dass die staatsburgerliche Erziehung nicht
umhin kommt, ihren politischen Charakter zu erarbeiten und gerade so
ihren Zweck, d. i. die Vermittlung des Verhiltnisses zwischen Staat und
Biirger, zu erreichen.

Mit diesen Reflexionen bewegt sich Litt nicht auf der Ebene zu bestim-
mender Tugenden und der dafiir notwendigen Methoden. Er reflektiert
vielmehr die staatsbuirgerliche Erziehung auf ihren Begriff hin und stellt
heraus, was sie wesentlich ausmachen miisste.

Mit Kerschensteiner, Foerster und Litt und ihren ganz unterschiedli-
chen Schwerpunkten konnen exemplarisch die Konzepte staatsburger-
licher Erziehung in der Weimarer Periode und frithen Bundesrepublik
dargestellt werden. Alle Autoren vereint die Erkenntnis, dass der demo-
kratische Staat nicht nur eines bestimmten Bewusstseins der Biirger be-
darf, sondern hierbei auch gerade bestimmter Tugenden. Der Biirger
zeigt sich hier als jemand, der nicht nur tiber funktionale Fahigkeiten
verfiigt, sondern sich gerade als tugendhafter Einzelner zeigt, der die
staatlichen Prinzipien in deinem Wollen, Denken und Handeln gerade
deshalb realisiert, weil er sie anerkennt. Gerade so zeigt er sich als gebil-
deter Biirger, und eben dies ist der Zweck staatsbiirgerlicher Erziehung,
wobei durchaus Uneinigkeit dariiber besteht, wie solche Erziehung zu
vollziehen ist.

2.3 Die didaktische Wende und ihre Folgen

2.3.1 Der Theoriestreit der 7oer Jabre
Entscheidende Weiterentwicklung erfihrt die staatsbiirgerliche Erzie-

hung, die nun unter dem Titel politische Bildung diskutiert wird, in
den 6oer und 7oer Jahren. Entscheidend wird in der Diskussion der

5O

https://dol.org/10.5771/0783748955566-13 - am 10.01.2026, 23:40:58. hitps:/www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - TSR


https://doi.org/10.5771/9783748955566-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE DIDAKTISCHE WENDE UND IHRE FOLGEN

politischen Bildung die Herausforderung, politische Bildung sowohl als
Bedingung der Moglichkeit der Identifikation der Biirger mit dem Staat
herzustellen, zu verstehen, und dies zugleich in kritischer Auseinander-
setzung zu tun. Diese Spannung zeigt sich gerade in der formellen poli-
tischen Bildung als entscheidend, insofern die Schule als Institution des
Staates ein direktes Verhiltnis zu diesem hat. Dieses Verhiltnis macht
sie jedoch nicht etwa zum Spielball bestehender oder herzustellender
Herrschaftsinteressen. Diese Verhiltnis sagt vielmehr aus, dass schuli-
sche Bemithungen sich im Rahmen der Verfassung bewegen diirfen, d.h.
bestimmten Prinzipien unterliegen, die die piadagogische Praxis grund-
sdtzlich bestimmen, wie etwa im Beutelsbacher Konsens festgehalten.
Welche Relevanz diese scheinbar banale Einsicht hat, zeigt gerade die
Rekonstruktion des Theoriestreits der 7oer Jahre.
Die in dieser Zeit ausgearbeiteten Konzepte

»liberwanden — jedenfalls in der Theorie — die institutionenkundlich ver-
engte alte Staatsbiirgerkunde und eine naiv harmonisierende Gemein-
schaftskunde, indem sie das Politische als Gegenstand politischer Bil-
dung in einer spezifisch didaktischen Weise zu erfassen sowie Ziele und
Inhaltswahl kategorial zu bestimmen versuchten. «'33

Kurt Gerhard Fischer, Karl Herrmann und Hans Mahrenholz legen mit
ihrem Werk »Der politische Unterricht« den theoretischen Grund fiir die
didaktische Wende. Politische Bildung wird nun ausdriicklich als curri-
cularer Inhalt diskutiert, man fragt nach Inhalten, aber auch nach Me-
thoden. Ziel solchen Unterrichts sei die Entwicklung von politischen
Einsichten, die nicht nur den Willen, sondern auch das Handeln des Ein-
zelnen beeinflussen — beides soll sich als politisch vernunftig zeigen.s+
Politisch verniinftiges Denken, Wollen und Handeln als Ziel jeder poli-
tischen Bildung wird jedoch im Verlauf der 7oer Jahre zum Gegenstand
des sogenannten Theoriestreits zwischen konservativen und progressi-
ven Denkern.'ss Es geht hier nicht mehr nur um einen geeigneten Staats-
begriff, oder die Frage nach dem Spezifikum politischen Lebens, wie
sie etwa Litt formuliert. Die politische Bildung wird hier vielmehr aus

133 Bernhard Sutor (2002): Politische Bildung im Streit um die »intellektuelle
Griindung« der Bundesrepublik Deutschland. Die Kontroversen der
siebziger und achtziger Jabre. In: APuZ, B 45/2002, S. 18.

134 Vgl. Peter Massing (20137): Politische Bildung. In: Uwe Andersen,
Wichard Woyke (Hrsg.): Handworterbuch des politischen Systems der
Bundesrepublik Deutschland. Wiesbaden: Springer VS, S. 556.

135 Sutor weist darauf hin, dass diese Unterscheidung allzu pauschal ist und
die padagogischen Konzepte durchaus vielfiltig waren. Entscheidend zeigt
sich jedoch der Streit der Gegensitze und der damit zusammenhingenden
angestrebten Gesellschaftsordnungen. Vgl. Ders: Politische Bildung im Streit
um die »intellektuelle Griindung« der Bundesrepublik Deutschland.

ST

https://dol.org/10.5771/0783748955566-13 - am 10.01.2026, 23:40:58. hitps:/www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - TSR


https://doi.org/10.5771/9783748955566-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DER BILDUNGSBEGRIFF UND SEINE HISTORISCHE GENESE

unterschiedlichen politischen und gesellschaftlichen Welt- und Wertan-
schauungen heraus diskutiert, wodurch sie zum Kampfplatz entgegen-
gesetzter politischer Theorien wird, die sich zwischen Erhalt und Auflo-
sung gegebener politischer Institutionen und Lebensweisen bewegen. In
der Diskussion dieser beiden politischen Lager zeigt sich, dass politische
Bildung immer vor der Frage steht, ob und inwiefern sie einer besonde-
re Welt- und Wertanschauung bedarf, die ihr als Grundlage diesen soll.
Dieses zu problematisieren heifst, der Herausforderung zu begegnen, po-
litische Bildung nicht zum Instrument der Entwicklung wie auch immer
gearteter favorisierter politisch-gesellschaftlicher Strukturen zu machen.

Die progressiven Denker waren vor allem an kritischer Theorie und
Marx orientiert und forderten, Emanzipation von vorherrschenden, un-
terdriickenden gesellschaftlichen und politischen Systemen zum Ziel po-
litischer Bildung zu machen.*3¢ Der formelle politische Unterricht, der
aufgrund seines Verhaltnisses zum Staat ohnehin im Verdacht stand, des-
sen unterdriickerische Tendenzen zu reproduzieren, sollte nun als Ort
des Klassenkampfes gerade diese Tendenzen entlarven. Die Lernenden
sollten im schulischen Rahmen lernen, solche Strukturen zu erkennen,
und nicht etwa der Verschleierung oder Verblendung solch heterono-
mer Strukturen unter dem Deckmantel der Bildung unterliegen. »Ziele
politischer Bildung seien Emanzipation und Demokratisierung, Ideolo-
giekritik und politische Praxis, vorbereitet durch Vermittlung gesell-
schaftlichen Bewusstseins und soziologischer Denkweise.«*37 Formelle
politische Bildung wird hier nicht nur durch eine weltanschaulich auf-
geladene Sprache gepragt, sondern gerade auch durch ein durchaus vor-
gefertigtes Gesellschaftsbild, das durch Bildung zu erreichen sei’s® und
das in seiner radikalsten Form forderte, durch solche Bildung den Staat
tberfliissig zu machen.™ Diese marxistischen Positionen forderten also
nicht weniger, als durch politischen Unterricht die politische Ordnung
in Frage zu stellen, wenn nicht gar abzuschaffen.

Diese marxistischen Theorien der politischen Bildung waren
durchaus wirkmichtig. Sie iibernahmen in jener Zeit nicht nur die

136 Beispielsweise Klaus Peter Wallraven, Eckart Dietrich, Johannes Beck. Oder
in weniger radikaler Weise Rolf Schmiederer.

137 Sutor: Politische Bildung im Streit um die »intellektuelle Griindung« der
Bundesrepublik Deutschland. Hervorhebung A. A., S. 19f.

138 Siehe beispielsweise Johannes Beck (1970): Erziehung in der Klassen-
gesellschaft, Miinchen: List, S. 151f.: »Emanzipatorische Erziehung ist kein
padagogischer Grundbegriff, sondern die sozialwissenschaftlich fundierte
Theorie und Praxis des politischen Kampfes. Sie steht auf der Seite der
Unterdriickten.« Ebd.: »Die »Pidagogen« haben die Pidagogik nur
verschieden interpretiert, es kommt darauf an, sie abzuschaffen.«

139 Vgl. Kurt Gerhard Fischer (1973): Einfiibrung in die politische Bildung,
Stuttgart: Metzler, S.124.

52

https://dol.org/10.5771/0783748955566-13 - am 10.01.2026, 23:40:58. hitps:/www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - TSR


https://doi.org/10.5771/9783748955566-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE DIDAKTISCHE WENDE UND IHRE FOLGEN

Meinungsfihrerschaft, sondern hatten auch Einfluss auf neu formulier-
te Bildungsplane fiir den Unterrichtsbereich politische Bildung, wie etwa
in der Hessischen Rahmenrichtlinie fiir Gesellschaftskunde 1968. Hier
wird etwa der gesellschaftliche und politische Widerstand gegen Un-
gleichheit schaffende dufSere Strukturen zum Ziel politischer Bildung.
Das hier zugrunde gelegte Staatsverhiltnis ist vor allem gepragt durch
den Konflikt zwischen Staat und Biirger."*> Ahnliche Inhalte zeigte auch
die im Jahre 1974 verfassten Richtlinien fiir den Politik-Unterricht des
Kultusministeriums Nordrhein-Westfalen,™#* wie ihre Kritiker hervor-
hoben.

»Unschwer war in ihrer Begriindung, in der Gedankenfithrung und im
Wortlaut der Qualifikationen ihre Nihe zur emanzipatorisch-kritischen
Erziehungswissenschaft zu erkennen, die sich mit einer unvoreingenom-
menen Wahrnehmung der pluralistischen Gesellschaft, der parteien-
staatlichen Demokratie und ihrer Institutionen schwer tat.«'+*

Ganz grundsitzliche Kritik an diesen Richtlinien formulierten vor al-
lem Karl Dietrich Bracher, Erwin Faul oder auch Jiirgen Gebhard. Sie
erkannten vor allem Defizite auf begrifflicher Ebene, wie etwa dem Po-
litikverstindnis und hierbei der Engfithrung von Kategorien wie Macht
und Herrschaft auf reine Zwangsverhiltnisse. Hierbei werde »verkannt,
dass erst die Schaffung von Regeln und Institutionen Freiheit ermogli-
che, begriinde und schiitze.«*+3 Hiermit war fiir die Kritiker »exakt das
politiktheoretische wie das politisch-padagogische Defizit des Emanzi-
pationskonzepts politischer Bildung gekennzeichnet. « 44

Solche in den 7oer Jahren als konservativ geltende Kritik storte
sich vor allem an der Engfiihrung des Begriffs des Politischen als rei-
nen Zwangs. Vor allem Autoren wie Theodor Wilhelm, Giinter C. Behr-
mann, Dieter Grosser oder auch Bernhard Sutor forderten ein Politik-
und Staatsverstandnis, das intersubjektive Relationen auf der einen Seite
und institutionelle Bedingungen auf der anderen Seite einschliefSe. Man
wollte sich jenseits emanzipatorischer Welt- und Wertverstindnisse auf
die Erkenntnisse der Sozialwissenschaften wie etwa der Soziologie und

140 Vgl. Kultusministerium Hessen (1973): Rahmenrichtlinien Gesellschaftslebre
Sekundarstufe I, Frankfurt: Diesterweg.

141 Vgl. Kultusministerium Nordrhein-Westfalen (1974): Richtlinien fiir den
Politik-Unterricht, Diisseldorf: Hagemann.

142 Sutor: Politische Bildung im Streit um die »intellektuelle Griindung« der
Bundesrepublik Deutschland, S. 23.

143 Vgl. Martin Kriele (1977): Lernzielvorschlige fiir den politischen Unterricht.
In: Ders., Legitimationsprobleme der Bundesrepublik, Miinchen: C. H.
Beck, S. o7 ff.

144 Sutor: Politische Bildung im Streit um die »intellektuelle Griindung« der
Bundesrepublik Deutschland, S. 23.

53

https://dol.org/10.5771/0783748955566-13 - am 10.01.2026, 23:40:58. hitps:/www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - TSR


https://doi.org/10.5771/9783748955566-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DER BILDUNGSBEGRIFF UND SEINE HISTORISCHE GENESE

Politikwissenschaft einerseits und der politischen Philosophie anderer-
seits stiitzen und gerade hieraus Ziele fur politischer Bildung formulie-
ren.

Wilhelm entwickelte seine Partnerschaftspidagogik zum Begriff des
Kompromisses weiter und betonte die Notwendigkeit verantwortlicher
Kommunikation. Er forderte einen Begriff des politischen Lernens als ei-
nes Lernens zur freibeitlichen Lebensfiibrung und erkannte gerade in ge-
rade hierin den Zweck formeller politischer Bildung.*+s

Behrmann hingegen unterzog das Emanzipationskonzept einer empi-
risch-systemtheoretischen Kritik. Behrmann band die politische Bildung
an die Erkenntnisse der Sozialforschung und forderte in soziologisch
strenger Weise die Ableitung der zu vermittelnden Inhalte aus diesen Er-
kenntnissen.'#¢ Zu bedenken seien die Funktionsbedingungen von Staat
und Gesellschaft und die darin méglichen Partizipationsvollziige. Schu-
lische politische Bildung miisse so vor allem Kenntnisse uber diese Funk-
tionszusammenhénge vermitteln. Zu vermitteln seien so nicht etwa nur
Widerstand und Emanzipation, sondern personale Solidaritit, Freibeit,
Sicherbeit, rationales Verstehen.'+?

Solche Ansitze wurden durch Didaktiken von beispielsweise Dieter
Grosser'#® oder auch Bernhard Sutor™ um eine normative Dimension
politischer Bildung ergdnzt: Beide Autoren erkannten auch normative
Ziele politischer Bildung und versuchten, Ansatze der Ethik oder auch
der Anthropologie mit sozialwissenschaftlichen Erkenntnissen zu ver-
binden und gerade diese Relation fur die politische Bildung fruchtbar
zu machen.

Insgesamt forderten all diese Autoren vor allem einen Abbau der
Institutionenfeindlichkeit der Ansitze der Kritischen Theorie und des

145 Vgl. Wilhelm Theodor (1973): Traktat iiber den Kompromifs. Stuttgart:
Metzler, oder auch Ders. (1975): Jenseits der Emangzipation, Stuttgart: Metz-
ler.

146 Vgl. Gunter C. Behrmann (1972): Soziales System und politische
Sozialisation. Eine Kritik der neueren politischen Pidagogik. Stuttgart et al.:
Kohlhammer. Behrmann pladiert fiir einen empirisch-systemtheoretischen
Ansatz der politischen Bildung. Aus seiner soziologischen Perspektive betont
er vor allem die Funktionsbedingungen des politischen Systems jenseits
ideologischer Ansitze.

147 Vgl. Ders. (1978): Politik — Zur Problematik des sozialkundlich-politischen
Unterrichts und seiner neueren Didaktik. In: Ders./Karl-Ernst JeifSmann/
Hans SufSmuth (Hrsg.), Geschichte und Politik. Didaktische Grundlegung
eines kooperativen Unterrichts, Paderborn: Schoningh, S. 219.

148 Dieter Grosser (1977): Politische Bildung, Miinchen: Ehrenwirth.

149 Bernhard Sutor (19843): Didaktik politischen Unterrichts. Theorie der
politischen Bildung. Paderborn: Schoningh. Oder spater auch Ders. (1984):
Neue Grundlegung politischer Bildung. Paderborn: Schoningh.

54

https://dol.org/10.5771/0783748955566-13 - am 10.01.2026, 23:40:58. hitps:/www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - TSR


https://doi.org/10.5771/9783748955566-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE DIDAKTISCHE WENDE UND IHRE FOLGEN

Marxismus. Es sollte die Einsicht gewonnen werden, dass gerade solche
Institutionen die Bedingung der Moglichkeit jedes politischen Denkens,
Urteilens und Handelns sind, insofern sie diese tiberhaupt rechtlich si-
chern, konkrete Raume fiir solche Vollziige eroffnen. Die vorgeschlage-
nen Inhalte sollten als zu vermittelnder Minimalkonsens erkannt wer-
den, ohne die das politische Miteinander nicht bestehen konnte. Die zu
entwickelnden Fahigkeiten sollten sich an den Anspriichen solchen Mit-
einanders orientieren. Ziel der politischen Bildung in der Schule sollte
so sein, dem Einzelnen zur Urteilsfahigkeit zu verhelfen, was personale
Dispositionen genauso erforderte wie funktionales Wissen. Solche fun-
damentale Kritik der Emanzipationskonzepte sollte dazu verhelfen, ei-
nen pragmatischen Ansatz politischer Bildung zu finden, der sich aufSer-
halb besonderer Welt- und Wertvorstellungen bewegte, um gerade so
einen fruchtbaren Austausch zu ermoglichen.

Die Ideen dieser Periode sind in mehrerer Hinsicht ertragreich in Hin-
blick auf eine Neukonzeption politischer Bildung. Der Theoriestreit der
7oer Jahre zeigt sich als Kampf um Welt- und Wertvorstellungen, der auch
innerhalb der Konzeptionen politischer Bildung ausgefochten wird. Hier
geht es nicht mehr nur, wie etwa bei Litt, um einen Begriff des Politischen,
sondern vielmehr um das besondere Verstandnis zu erstrebender politi-
scher Wirklichkeiten. Anders gesagt: politische Bildung wird zum machti-
gen Instrument, die politische Wirklichkeit zu reformieren und hierzu po-
litische Gesinnungen alternativlos zu vermitteln. In ihr soll es nicht mehr
so sehr darum gehen, uberhaupt ein Verhaltnis zwischen Biirger und Staat
herzustellen, indem man politische Vollziige des Denkens, Urteilens und
Handelns ermoglicht. Dieses Verhaltnis soll vielmehr in besonderer Wei-
se bestimmt werden. Das bedeutet auf der Ebene subjektiver Vollziige,
dass politische Bildung nicht mehr als Voraussetzung eigener freier Urtei-
le tiber die politische Wirklichkeit dient. Stattdessen soll der Einzelne zu
einen schon ausgemachten Urteil tiber die Wirklichkeit erzogen werden.
Politische Bildung, gerade in diesem Begriff verliert ihren subjektbezoge-
nen Charakter, wie ihn etwa die Humanisten formulierten. Bildung kann
so zum Werkzeug von Herrschaftsinteressen progressiver oder konservati-
ver Provenienz werden und verliert gerade hierbei ihren absoluten Zweck,
der der Einzelne sein muss.

Vor dem Hintergrund solcher Erkenntnisse muss der Beutelsbacher
Komnsens als grofSe Errungenschaft politischer Bildung aufgefasst werden.
In der Einigung auf diesen Minimalkonsens erkannten die Protagonis-
ten wissenschaftlicher politischer Bildung, dass sie sich in ihrer formellen
Form jenseits besonderer Wert- und Weltvorstellungen entgegengesetzter
politischen Lager bewegen muss. Thre Legitimation hat formelle politi-
sche Bildung nur, insofern sie der Entfaltung eigener Denk-, Urteils- und
Handlungsvollziige dient, und gerade dies ist gefordert, wenn man diese
Legitimation an die freiheitliche Verfassung bindet.

55

https://dol.org/10.5771/0783748955566-13 - am 10.01.2026, 23:40:58. hitps:/www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - TSR


https://doi.org/10.5771/9783748955566-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DER BILDUNGSBEGRIFF UND SEINE HISTORISCHE GENESE

»Der padagogische Sinn ihrer [der politischen Bildung, A. A.] Orien-
tierung an der Verfassung heifSt, die Prinzipien und Wertgrundlagen
der Verfassung bei der Bearbeitung politischer Probleme als Poten-
zial der Urteilsbildung ins Spiel zu bringen, und zwar keineswegs als
fraglos vorauszusetzende GrofSen, sondern auch als Gegenstiande der
Auseinandersetzung. «*5°

Die Diskussion um die grundsitzliche Ausrichtung der politischen Bil-
dung und ihrer daraus abgeleiteten Ziele und Inhalte ist wohl der Ver-
dienst des Theoriestreits der 7oer Jahre.

»Der intensive Streit der siebziger Jahre hitte in der Form gewiss
manchmal anders gefihrt werden konnen, aber gefithrt werden musste
er, da die Fragen nun einmal aufgebrochen waren. Er hat Kliarungen ge-
bracht, die es bis heute ermoglicht haben, den wissenschaftlichen und
politischen Pluralismus unserer Gesellschaft — auch in der politischen
Bildung — im Rahmen der gemeinsamen freiheitlichen Verfassung aus-
zuhalten und auszutragen. «*s*

Inwiefern politische Lagen und Stimmungen Einfluss auf die politische
Bildung nehmen diirfen, muss von daher seit dem Beutelsbacher Kon-
sens genau reflektiert werden.

2.3.2 Nachkonzeptionelle Phase

Mit Walter Gagel lassen sich die 8oer Jahre als nachkonzeptionelle Phase
bezeichnen. Es geht hier nicht mehr um Grundsatzfragen der politischen
Bildung als Gegenstandbereich der Wissenschaft, wie sie im Theoriestreit
ausgefochten wurden.'s* Vielmehr wendet man sich nun konkreten di-
daktischen Fragen zu, reflektiert Methoden und Inhalte, die in padago-
gischen Kontexten zu erarbeiten sind. So werden zahlreiche Ansitze und
Konzepte zur Didaktik politischer Bildung vorgelegt, die auf die politi-
schen Lagen insofern reagierten, als man aus ihnen neue Methoden und
Inhalte fiir die padagogische Praxis generierte.'s3

150 Sutor: Politische Bildung im Streit um die »intellektuelle Griindung« der
Bundesrepublik Deutschland, S. 25.Vgl. aullerdem Ders. (1977): Verfassung
und Minimalkonsens. Die Rolle des Grundgesetzes im Streit um die politische
Bildung. In: Siegfried Schiele/Herbert Schneider (Hrsg.): Das Konsensproblem
in der politischen Bildung. Stuttgart: Klett, S. 152ff.

151 Sutor: Politische Bildung im Streit um die »intellektuelle Griindung« der
Bundesrepublik Deutschland, S. 27.

152 Vgl. Hans-Werner Kuhn, Peter Massing (1990): Politische Bildung seit 1945.
Konzeptionen, Kontroversen, Perspektiven.In: APuZ,B 52-53/1990, S. 28—40.

153 Vgl. Sutor: Politische Bildung im Streit um die »intellektuelle Griindung« der
Bundesrepublik Deutschland. Vgl. auch Kuhn, Massing: Politische Bildung

56

https://dol.org/10.5771/0783748955566-13 - am 10.01.2026, 23:40:58. hitps:/www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - TSR


https://doi.org/10.5771/9783748955566-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE DIDAKTISCHE WENDE UND IHRE FOLGEN

Diese Umorientierung zeigt sich nun gerade darin, dass man nach der
Ausrichtung des politischen Unterrichts fragt, d.h. es werden Modelle
diskutiert, die »nur noch in einer partiellen Sicht von »Orientierungen«
entwickelt werden: Alltagsorientierung, Stadtteilorientierung, Bediirfnis-
orientierung, Erfahrungsorientierung, Handlungsorientierung usw. «*s4
All diese Konzepte der Politikdidaktik diskutieren Moglichkeiten und
Herausforderungen der Vermittlung politischer Inhalte. Der Fokus liegt
hier vor allem auf der Verortung des lernenden Subjektes und seiner Vor-
annahmen und seines Vorwissens innerhalb solchen Lernens einerseits
und der Vollzugsformen des Lernens als dem Erwerb von Einsichten an-
dererseits. Entscheidend scheint in jener Zeit zu sein, die Lebenswelt der
Lernenden, ihre schon vorhandenen politischen Einsichten, ihre Erfah-
rungen zum Ausgangspunkt pidagogischer Praxis zu machen. Hieraus
werden die Vermittlungsformen politischen Lernens erarbeitet. Dieses
diirfe sich weniger auf reine Wissensvermittlung beschranken. Stattdes-
sen solle das ganze Lernen praxisnah geschehen und am Alltag orien-
tiert sein. In solchen » Ansidtzen der politischen Bildung spielt das Sub-
jekt eine zentrale Rolle. Erfahrungsorientierung und Betroffenheit sind
hier die Stichworte.«'ss Man nahert sich dieser Subjektorientierung nun
jedoch nicht mehr aus der Perspektive der philosophischen Anthropolo-
gie, sondern vielmehr psychologisch.*s¢

Der Anspruch solcher psychologischer Konzepte leitet sich aus der
Einsicht ab, dass politischer Unterricht auf das Selbst- und Weltver-
standnis zugreifen mochte. Die Lernenden sollen nicht nur Wissen

seit 1945. Grundsatzlich ist man sich einig dariiber, dass politische Bildung
nicht zum Instrument politischer Gesinnungskampfe werden durfte, sondern
vielmehr als Gegenstandsbereich zu sehen war, der auf wissenschaftlichen
Erkenntnissen und rationalen Abwigungen beruhte, und zwar allen
Wert- und Weltverstindnissen gegentiber. Vgl. Joachim Kahlert (1990):
Alltagstheorien in der Unmweltpddagogik, Weinheim: Dt. Studien-Verlag.

154 Kuhn, Massing: Politische Bildung seit 1945. S. 37. Zur genauen Klirung
dieser Begriffe siehe die kurze Darstellung Sutors: Politische Bildung im
Streit um die »intellektuelle Griindung« der Bundesrepublik Deutschland,
S. 27f.

155 Kuhn, Massing: Politische Bildung seit 1945, S. 38.

156 Vgl. Eduard Spranger (1956): Gedanken zur staatsbiirgerlichen Erziehung.
In: APuZ, B 48/1956, S. 749—760. Spranger befand schon Ende der 5o0er
Jahre, dass die theoretische Didaktik in Deutschland sich viel zu wenig
um »die psychologischen Vorbedingungen und Wege derjenigen Art von
Verstehen gekiimmert habe, die in allen Geisteswissenschaften erforderlich
sei« (Ebd., S. 750). Siehe hierzu aber auch die wirkmachtigen Theorien
etwa Piagets oder Kohlbergs, die auch das moralische Bewusstsein mit
psychologischen Methoden zu analysieren und modellhaft darzustellen
versuchen.

57

https://dol.org/10.5771/0783748955566-13 - am 10.01.2026, 23:40:58. hitps:/www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - TSR


https://doi.org/10.5771/9783748955566-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DER BILDUNGSBEGRIFF UND SEINE HISTORISCHE GENESE

erwerben, sondern sich auch von politischen Gegenstianden, von der
Praxis politischen Lebens beriihrt oder involviert fithlen. Hierzu, so
scheint es, soll der Standpunkt der Lernenden zunichst diagnostisch
eruiert werden, um weitere padagogische MafSnahmen zu planen und
durchzusetzen.

In diesen Konzepten stellt sich hier also die grundsitzliche Frage, in-
wiefern politischer Unterricht auf Einsichten, Selbst- und Weltverstind-
nisse zugreifen kann. Schon an dieser Stelle muss jedoch festgehalten
werden, dass den Konzepten der 8oer Jahre die Frage entgeht, ob schu-
lische politische Bildung dies iiberhaupt leisten kann. Anders als noch bei
den Konzepten der Weimarer Periode oder auch der Humanisten, zeigt
sich hier eine fehlende Reflexion dariiber, wo der Vollzug von Einsich-
ten, Dispositionen oder eben Haltungen zu verorten sind. AnzuschliefSen
ist die Frage, ob schulische politische Bildung tiberhaupt den Anspruch
haben sollte, Biirger im Vollsinne zu bilden.

2.4 Politische Bildung als Politikdidaktik

Gegenwartige Konzepte konnen im Anschluss an die 8oer Jahre und
ihre Konzentration auf psychologische Vorginge im Vollzug des Ler-
nens als folgerichtige Weiterentwicklung verstanden werden. Die Ausei-
nandersetzung mit diesen Konzepten ist aus bildungstheoretischer Per-
spektive durchaus herausfordernd; nicht nur deshalb, weil man sich
mit einer sehr pluralistischen Konzeptlandschaft der politischen Bil-
dung auseinandersetzen muss. Eine weitere Schwierigkeit ist darin zu
sehen, dass es der Bildungstheorie nicht so sehr um Erkliarungsmodelle
in Lehr- und Lernprozessen geht als um die Reflexion der entscheiden-
den Begriffe von Bildung in einem ersten und der politischen Bildung in
einem zweiten Schritt. Daher soll die folgende Auseinandersetzung nicht
so sehr als Kritik gegen heutige Verstindnisse der Didaktik politischer
Bildung verstanden werden. Vielmehr geht es darum, dieser ein begriff-
liches Fundament zu geben und gerade hieraus neue Ansatzpunkte fiir
eine differenziertere Reflexion ihre Konzepte zu finden. Hierzu soll die
Grundstruktur gegenwartiger Konzepte nachvollzogen werden, um die-
se dann zu reflektieren.

Die gegenwirtige politikdidaktische Diskussion fordert zunichst
einheitlich, dass politische Urteilskraft entscheidendes Bildungsziel cur-
ricular vermittelter politischer Bildung sein muss. Die Deutsche Ver-
einigung fiir Politische Bildung (DVPB), die sich als »mafSgebliche[r]
Fachverband fiir politische Bildung«'s7 versteht, formuliert in ihrem
Positionspapier vom November 2014 die Legitimationsgrundlage fiir

157 Deutscher Verein fir Politische Bildung e.V.: Ziele & Aufbau.

58

https://dol.org/10.5771/0783748955566-13 - am 10.01.2026, 23:40:58. hitps:/www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - TSR


https://doi.org/10.5771/9783748955566-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

POLITISCHE BILDUNG ALS POLITIKDIDAKTIK

die staatlich institutionalisierte politische Bildung fir die Demokratie
in drei Punkten. Die Demokratie setze erstens politische Bildung aller
Biirger voraus. Ohne sie sei das Fundament der Demokratie gefihrdet.
Zweitens bediirften demokratische »Werte, Normen und Institutio-
nen fortlaufende[r] Praxis«™s® und einer stetigen kritischen Uberprii-
fung von »Anspruch und Wirklichkeit«*s® durch die Biirger. Drittens
betont die DVPB die Verantwortung des Staates fiir politische Bildung
aller Birger als »gesellschaftliche Allgemeinbildung«.*¢® Dies erforde-
re, dass sie tiber bestimmte Kenntnisse und Fahigkeiten verfuigen, die
ihnen Partizipation und Wahrnehmung ihrer Rechte erst ermoglichen.
Ein Fehlen solcher »Biirgerkompetenzen« wiirde »die Demokratie be-
schadigen. «*6*

Die Inhalte, so heifst es auf der Homepage der Gesellschaft, wiirden
uber ein Schulfach vermittelt werden, welches die politische Bildung zum
Inhalt hat. Durch dieses wiirde zum einen der Demokratie-Auftrag der
offentlichen Schulen gewihrleistet werden. Zum anderen kann die Schu-
le als Bildungsstatte aller Burger »Lernende auf ihre Rolle als verant-
wortungsvoller Souveran«*®* vorbereiten. Politische Bildung meint laut
der DVPB also eine Qualifizierung der Schiiler zu Biirgern eines demo-
kratischen Staates.

Die DVPB betont in ihrem Positionspapier ausdriicklich, dass eine
reine Kenninis demokratietheoretischer Inhalte nicht geniige, um die
beschriebene Qualifikation der Biirger zu garantieren. Die Lernenden
missten in die Lage versetzt werden, ihrer Rolle als Burger aktiv ge-
recht zu werden. Dies sei nicht nur durch curricularen Wissenserwerb
méglich, sondern bediirfe einer gewissen Ubung und Praxis des politi-
schen Denkens.

Zusitzlich scheint die Personlichkeitsbildung als die Entwicklung de-
mokratischer Haltung durch Vermittlung von Werten entscheidend zu
sein. Die Anforderungen an die schulische politische Bildung sind also
hoch. Sie ist nicht weniger als die Bildung des Einzelnen zum urteils- und
handlungsfihigen Biirger und somit entscheidend fiir die Riickbindung
der Einzelnen an das demokratische Gemeinwesen. In diesem Anspruch
folgt die gegenwirtige politische Bildung der Tradition der Autoren der

158 Deutscher Verein fiir Politische Bildung e.V.: Politische Bildung fiir die
Demokratie! Positionspapier der Deutschen Vereinigung fiir Politische
Bildung zum Verhiltnis von Politischer Bildung, Demokratiepddagogik und
Praventionspddagogik.

159 Ebd.

160 Ebd.

161 Deutscher Verein fir Politische Bildung e.V.: Ziele & Aufbau.

162 Deutscher Verein fiir Politische Bildung e.V. (2018): Appell der Deutschen
Vereinigung fiir Politische Bildung (DVPB). Demokratie-Auftrag von Schule
erfiillen, Politische Bildung stirken!

59

https://dol.org/10.5771/0783748955566-13 - am 10.01.2026, 23:40:58. hitps:/www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - TSR


https://doi.org/10.5771/9783748955566-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DER BILDUNGSBEGRIFF UND SEINE HISTORISCHE GENESE

Weimarer Periode und ihrer Weiterentwicklung nach 1945. In ihren
wissenschaftlichen Methoden zur Erarbeitung der Vollziige politischen
Lernens steht sie seit den 8cer Jahren in der Tradition kognitionspsy-
chologischer und/oder konstruktivistischer Erklarungsversuche und ist
Sammelbegriff fiir curricular organisierte und somit zielgerichtete Bil-
dung in politischen Inhalten.

Dabher versteht sich die gegenwirtige politische Bildung als wissen-
schaftliche Disziplin vor allem als Politikdidaktik — also als Disziplin,
die sich mit der schulischen Vermittlung politischer Inhalte im engeren
und weiteren Sinne auseinandersetzt.*s> Als solche ist sie mit Lehr- und
Lernmethoden befasst. »Im Lehr-Lernprozess kommt es darauf an, die
entsprechenden kognitiven Fihigkeiten zu entwickeln und dabei die sub-
jektiven Aspekte der Aneignung zu beriicksichtigen.«'*+ Grundlage der
Konzepte dieses Fachgebiets ist die Kognitionspsychologie, aus der die-
se Lehr- und Lernmethoden abgeleitet werden und die den Begriff des
Lernens prigen.

2.4.1 Politikkompetenz

Der kompetenzorientierte Ansatz von WeifSeno et al. erarbeitet in der
Publikation »Konzepte der Politik«**5 einen Ansatz solcher Lehr- und
Lerntheorie und entfachte die wohl starkste Kontroverse der jungen
Vergangenheit. Sie darzustellen kann exemplarisch aufzeigen, wie der
wissenschaftliche Diskurs politischer Bildung gefithrt wird, um so An-
haltspunkte fiir eine Neuformulierung und Ergdnzung des Begriffs zu
geben.

In dieser Schrift entwirft die Autorengruppe ein Konzept politischen
Unterrichts, das den Paradigmen der Kognitionspsychologie folgt. Ler-
nen sei demnach als der Prozess der Aneignung von Wissen zu verste-
hen. Es

»ist ein theoretisches Konstrukt, das mittels geeigneter Methoden der
Beobachtung und des (Quasi-) Experiments erst zuginglich gemacht

163 Zum Begriff des politischen Lernens im engeren und weiteren Sinne siehe
Peter Massing: Politische Bildung.

164 Joachim Detjen et al. (2012): Politikkompetenz — ein Modell. Wiesbaden:
Springer VS, S. 1o. Weiter heiflt es ebd., S. 13: »Wihrend die vier Kom-
petenzdimensionen zum Kern des Politiklernens gehoren, gibt es weitere
Kognitionen wie Intelligenz, Problemlosefihigkeit, Moralentwicklung,
Selbstregulation und allgemeines Selbstkonzept. Mithin gibt es weitere soziale,
padagogische, metakognitive, volitionale (willentliche) und emotionale
Aspekte, die fiir das Lernen in allen Fachern gelten.«

165 Georg Weifleno et al. (2010): Konzepte der Politik — ein Kompetenzmodell.
Schwalbach/Ts: Wochenschau-Verlag.

60

https://dol.org/10.5771/0783748955566-13 - am 10.01.2026, 23:40:58. hitps:/www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - TSR


https://doi.org/10.5771/9783748955566-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

POLITISCHE BILDUNG ALS POLITIKDIDAKTIK

werden muss. Wenn Lernen allgemein den graduellen Aufbau von Wis-
sen und das Verarbeiten von Informationen bezeichnet, dann gilt das
auch fiir politisches Lernen. «*¢

So unterschieden sich das politische Lernen, aber auch die erforderli-
chen »kognitiven Operationen«*$” von Lernen in anderen Bereichen
nicht strukturell, sondern nur in Bezug auf ihre Inhalte (Fachkonzepte).
Es gebe demnach allgemeine Kompetenzen wie » Argumentieren, Pro-
blemlosen, Modellieren, Verwenden von Darstellungen, Kommunizieren,
Urteilen usw.«™® auf der einen und inhaltsbezogene Kompetenzen, die
sich jeweils auf eine bestimmte Disziplin beziehen, auf der anderen Seite.

Orientiert am Kompetenzmodell nach Weinert'®® werden so durch die
Fachdidaktik domanenspezifische, also fachbezogene Basis- und Fach-
konzepte festgelegt, die das Fach strukturieren. Als Paradigmen einer
Domine setzt die Fachdidaktik als Basiskonzepte zentrale Theorien, Be-
griffe und Modelle fest. Die Zerlegung der Basiskonzepte in Fachkon-
zepte bietet dann das zu erlernende Grundlagenwissen des Schulfachs,
das die Themen des Unterrichts vorgibt.'7° Als erfolgreich gilt dieser Pro-
zess des Wissenserwerbs, wenn die zuvor festgelegten Kompetenzen wie
Handlungs- und Urteilsfahigkeit der Schiiler in politischen Belangen mit
Methoden empirischer Evaluation abgepriift werden konnen. »Wenn
ein/-e Schiiler/-in konkrete Aufgaben 16sen kann, verfigt er/sie tiber jene
Kompetenz, die spater als Burger gefragt ist.«'7* Hierbei stellt der Be-
griff der Kompetenz »die Verbindung von Motivation/Einstellung, Wis-
sen und Konnen im Handlungsvollzug her. Auf einer sehr konkreten Ebe-
ne kann angegeben werden, ob die individuelle Kompetenz zur Losung
von Aufgaben ausreicht.«'7>

166 Georg Weifleno (2017): Politisches Lernen. In: Dirk Lange, Volker Reinhardt:
Basiswissen politische Bildung. Handbuch fiir den sozialwissenschaftlichen
Unterricht. Konzeptionen, Strategien und Inbaltsfelder politischer Bildung,
Band I. Baltmannsweiler: Schneider Verlag Hohengehren, S. 511.

167 Ebd.

168 Weileno et al.: Konzepte der Politik — ein Kompetenzmodell, S. 18.

169 Franz E. Weinert (2001): Concept of competence — A conceptual
Clarification. In: Dominique S. Rychen, Laura H. Salganik (Hrsg.): Defining
and Selecting Key Competencies. Gottingen: Hogrefe & Huber, S. 45-65.

170 Weifleno et al. ordnen den Basiskonzepten Ordnung, Entscheidung und
Gemeinwohbl unter anderem Fachkonzepte wie Reprisentation, Parteien
und Menschenwiirde zu. Ausfiihrlich siehe dazu WeiSeno et al.: Konzepte
der Politik — ein Kompetenzmodell und auch WeifSeno: Politisches Lernen.

171 WeiSeno: Politisches Lernen, S. 513.

172 Georg Weifleno et al. (2013): Politikkompetenz kurzgefasst — zur Arbeit
mit dem Kompetenzmodell. In: Siegfried Frech, Dagmar Richter (Hrsg.):
Politische Kompetenzen fordern. Schwalbach: Wochenschau Verlag, S. 246—
276.

https://dol.org/10.5771/0783748955566-13 - am 10.01.2026, 23:40:58. hitps:/www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - TSR


https://doi.org/10.5771/9783748955566-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DER BILDUNGSBEGRIFF UND SEINE HISTORISCHE GENESE

Politisches Lernen sei dann das Erlangen von Kompetenzen, die zur Be-
wiltigung und fiir den Umgang mit der Domdne Politik notwendig sind.'73
Politikdidaktik untersucht nach diesem Verstindnis » Lernprozesse und
Ergebnisse bei der Verarbeitung politischer Informationen im institutio-
nellen Kontext Politikunterricht«74 und beschaftigt sich nach dieser Auto-
rengruppe somit nicht nur mit kanonisierten Inhalten, ihrer Struktur und
ihren Lernzielen, sondern auch mit lernpsychologischen Prozessen schu-
lischen Unterrichts.!”s »Lernen bedeutet dann den Erwerb und Aufbau
von politischen (nicht sozialen oder 6konomischen) Begriffen als seman-
tischen Klassen und deren Organisation im semantischen Gedéchtnis. «7¢
Denkstrukturen, die hierzu nétig sind, seien hier nicht doménenspezifisch
und unterschieden sich somit nicht vom Lernen in anderen Disziplinen.
Anders verhalte es sich mit der inhaltlichen Ausgestaltung des Schulfachs.

Politikkompetenz setze sich nach Weifseno et al.*”7 nach diesem Mus-
ter aus vier Kompetenzen zusammen: » Fachwissen, Politische Urteilsfa-
higkeit, Politische Handlungsfihigkeit sowie Politische Einstellung und
Motivation.«'7® Als Autoren der Politikkompetenz stellen WeifSeno et al.
heraus, dass die genannten Kompetenzen nicht etwa isoliert aufzufassen
sind, sondern einander in bestimmter Hinsicht bedingen. So sei Politik-
kompetenz nicht auf Fachwissen zu beschranken, wobei jedoch zu be-
denken sei, dass gerade dieses im Zusammenhang mit Motivation, Ur-
teilsfahigkeit oder auch Einstellungen stinde.'”? Fachwissen beeinflusse
gerade diese weiteren Kompetenzen. Auch wenn Politikkompetenz sich
nicht auf Fachwissen zu beschrinke, sei gerade dessen Erwerb entschei-
dendes Ziel politischen Unterrichts. Solches Fachwissen setze sich zu-
sammen aus Faktenwissen und konzeptuellem Wissen, gerade

»Faktenwissen besteht aus einzelnen Daten und Fakten. Es ist jeder-
zeit verfig- und abrufbar und kann zu einem spiteren Zeitpunkt in

173 Die Begriffe des Kompetenzmodells werden an dieser Stelle nicht weiter
ausgefithrt. Niheres dazu siehe Eckhard Klieme, Detlev Leutner (2006):
Kompetenzmodelle zur Erfassung individueller Lernergebnisse und zur
Bilanzierung von Bildungsprozessen. Beschreibung eines neu eingerichteten
Schwerpunktprogramms der DFG. In: Zeitschrift fiir Padagogik 52 (2006)
6, S. 876—903. Siehe auflerdem Weinert: Concept of competence — A
conceptual Clarification. Eine differenzierte Analyse bietet Anne Miiller-
Rickwitt (2008): » Kompetenz«. Bildungstheoretische Untersuchungen zu
einem aktuellen Begriff. Wiirzburg: Ergon.

174 WeiSeno: Politisches Lernen, S. 511.

175 Vgl. ebd.

176 Ebd.

177 Weileno et al.: Politikkompetenz kurzgefasst — zur Arbeit mit dem Kom-
petenzmodell.

178 Ebd., S. 248.

179 Ebd.

62

https://dol.org/10.5771/0783748955566-13 - am 10.01.2026, 23:40:58. hitps:/www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - TSR


https://doi.org/10.5771/9783748955566-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

POLITISCHE BILDUNG ALS POLITIKDIDAKTIK

abstrahierter Form in das konzeptuelle Wissen einflieffen. Konzeptuelles
Wissen sieht von konkreten Erfahrungen ab und kategorisiert stattdes-
sen deren Merkmale und Kennzeichen. «*%

Letzteres zeigt seine Relevanz darin, dass es als Netz vorhandener Kon-
zepte verstanden wird, die in einer Anwendungssituation miteinander
verkniipft werden. »Es aktualisiert sich eine Wissensstruktur, die umso
differenzierter ist, je mehr Konzepte vorhanden sind.«™* Laut der Auto-
rengruppe verlangt das Verstandnis politischer Gegenstande solch kon-
zeptuelles Strukturwissen, woraus sich die Relevanz der Vermittlung sol-
chen Wissens erklart.

»Lernende sollen daher im Politikunterricht systematisches und zugleich
flexibles Wissen erwerben: Sie miissen kohirente kognitive Strukturen
aufbauen, welche die politische Wirklichkeit modellhaft reprasentieren.
Ziel des Unterrichts ist in diesem Sinne nicht die Vermittlung von Fak-
tenwissen oder eines bestimmten Weltbildes, sondern die Forderung und
Strukturierung konzeptuellen Wissens der Lernenden. «*%

Solches Verstandnis der politischen Bildung als Sammelbegriff fir die
curriculare Vermittlung politischer Kompetenzen aus empirischer Per-
spektive verlangt von den Autoren durchaus eine Auseinandersetzung
mit der Umsetzbarkeit der recht anspruchsvollen Ziele der schulischen
politischen Bildung. Eine dieser Herausforderungen zeigt sich in der Fra-
ge, welches Biirgerleitbild bei schulischen Bemiihungen der politischen
Bildung herangezogen werden kann und nach dem Beutelsbacher Kon-
sens auch darf. Joachim Detjen etwa konstatiert, dass der demokratische
Staat bei aller bildungspolitischen Anstrengung nicht befugt sei, die Biir-
ger zu politischer Partizipation zu zwingen; er kann also seine eigenen
Voraussetzungen nicht garantieren, insofern er selbst von solcher Parti-
zipation und der Bereitschaft dazu abhangt. Aus dieser Einsicht heraus
verweist Detjen auf Forschungsergebnisse der Sozialwissenschaften, die
den Biirgern der Bundesrepublik eine unzureichende politische Partizipa-
tionsbereitschaft attestierten und rit der politischen Bildung daher, sich
fiir ein »niichternes Biirgerbild zu entscheiden. «™*3 Nach diesem Konzept
gebe es dann neben dem favorisierten

180 Vgl. John R. Anderson (2001): Kognitive Psychologie. Deutsche Ausgabe,
hrsg. von Joachim Funke. 3. Aufl., Heidelberg/Berlin: Springer VS. Zitiert
nach WeifSeno et al.: Politikkompetenz kurzgefasst — zur Arbeit mit dem
Kompetenzmodell.

181 Weifleno et al.: Politikkompetenz kurzgefasst — zur Arbeit mit dem Kom-
petenzmodell, S. 253.

182 Ebd.

183 Joachim Detjen (2017): Biirgerleitbild. In: Dirk Lange, Volker Reinhardt:
Basiswissen politische Bildung. Handbuch fiir den sozialwissenschaftlichen

63

https://dol.org/10.5771/0783748955566-13 - am 10.01.2026, 23:40:58. hitps:/www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - TSR


https://doi.org/10.5771/9783748955566-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DER BILDUNGSBEGRIFF UND SEINE HISTORISCHE GENESE

o Aktivbiirger

auch

e den differenziert-realistischen Biirger,

e den interventionsfibigen Biirger,

e den reflektierten Zuschauer und schliefflich den
°

politisch desinteressierten Biirger

Der interventionsfihige Buirger sei bei politischer Bildungsarbeit als Mi-
nimalziel zu sehen, der Aktivbiirger als Maximalziel. Gleichzeitig sei zu
erkennen, dass nur wenige dieses Maximalziel erreichen konnen.

Die Biirgerleitbilder Detjens unterscheiden sich im Maf$ der Fihig-
keit politischer Partizipation und miissten ihm zufolge alle diagnostiziert
werden, um die Integration aller Biirgertypen in den Staat zu gewahr-
leisten. Es sei jedoch darauf hinzuweisen, dass Partizipationsfihigkeit

»in Abhidngigkeit von der prinzipiellen Partizipationswilligkeit und mit-
hin in der Entscheidungsfreiheit jeder Biirgerin und jedes Biirgers [ste-
he]. Die Partizipationswilligkeit kann schlechterdings nicht im Politik-
unterricht »vermittelt« werden, will dieser nicht die Schiilerinnen und
Schiiler praformieren und ihre Entscheidungsfreiheit diesbeziiglich in
unzulissiger Weise einschranken. «*%+

WeifSeno et al. erachten solche begrifflichen Bemithungen zwar fur wich-
tig, erklaren sie jedoch fur unfruchtbar fiir ihr Konzept politischer Bil-
dung.

Die Autorengruppe betont in Threr Publikation die Relevanz der Ba-
sis- und Fachkonzepte, die das Fach Politik mit den jeweiligen Inhal-
ten strukturieren und systematisieren wiirden. Sie fokussiert in ihrem
Ansatz vor allem die Vermittlung von Wissen als Faktenwissen und
konzeptuelles Wissen und macht das Zusammenspiel beider Wissens-
formen zur Grundlage politischen Wirkens. Ziel solcher Bemithungen
sei nicht weniger als die Erziehung der Einzelnen zu politisch miindi-
gen Biirgern, die iiber politische Urteilkraft verfiigen — beides sei ent-
scheidend fiir die Erhaltung und Entwicklung der Demokratie. »Der
Politikdidaktik als wissenschaftlicher Disziplin stellt sich deshalb u.a.
die Aufgabe systematisch angelegter Reflexion derjenigen Anregungen,
welche fiir die Ermoglichung gelingender politischer Praxis erforder-
lich sind. «'$s

Unterricht. Konzeptionen, Strategien und Inhaltsfelder politischer Bildung,
Band I. Baltmannsweiler: Schneider Verlag Hohengehren, S. 288.

184 Weileno et al.: Konzepte der Politik — ein Kompetenzmodell, S. 27.

185 Ebd.,S. 23. Siehe auch Joachim Detjen (2007): Politische Bildung. Geschichte
und Gegenwart in Deutschland. Miinchen/Wien: Oldenbourg.

64

https://dol.org/10.5771/0783748955566-13 - am 10.01.2026, 23:40:58. hitps:/www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - TSR


https://doi.org/10.5771/9783748955566-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

POLITISCHE BILDUNG ALS POLITIKDIDAKTIK
2.4.2 Gegenstimmen: Autorengruppe Fachdidaktik

Vor allem die » Autorengruppe Fachdidaktik« rund um Dirk Lange und
Wolfgang Sander hat auf diesen Entwurf mit einer Streitschrift'®¢ re-
agiert. Sander et al kritisieren das oben dargestellte Konzept in erster Li-
nie in zwei zentralen Punkten: zum einen der Wissensbegriff und hiermit
zusammenhingend zum anderen die Bezugsdisziplin politischer Bildung.

Der von WeifSeno et al. dargelegte Wissensbegriff, der nur auf der
Kenntnis von Fachbegriffen beruhe, konne nur in einem »instruktions-
orientierten Unterricht«'®” vermittelt werden. Ein solch »objektivisti-
scher« Wissensbegriff der kategorialen Fachdidaktik, so meint Sander,
sei nicht mehr subjektorientiert und beziehe die Erfahrungen der Schii-
ler nicht ausreichend ein. Guter politischer Unterricht miisse zwar auch
Wissen vermitteln, seine Kernaufgabe sei aber, »dass er dabei die Vorstel-
lungen erreicht, mit denen die Schiilerinnen und Schiiler sich tatsdchlich
reale Politik erklaren. Deshalb sollte es im Bereich des Wissens vorran-
gig um konzeptuelles Wissen gehen, das auch die Ebene grundlegender
Vorstellungsbereiche beriihrt. «%3

Das Wissen der Schiiler wird also von Sander et al. als Konzept er-
fasst, das sie sich durch eigene Erfabrungen angeeignet haben. Diese
konnen nach Sander nicht richtig oder falsch sein; aus ihnen gewonnen
die Lernenden vielmehr Konzepte iiber die wahrgenommene Realitit.
Diese Konzepte konne man nach Sander zwar erginzen, nicht aber kor-
rigieren, da es sich bei ihnen um personliche Vorstellungen der Schiiler
handle und sie sich somit der Bewertung nach dem Muster richtig/falsch
entzogen. Nur uber einen Zugriff auf »grundlegende Vorstellungsberei-
che«*® sei es den Lernenden auch bei unsicherer Wissenslage moglich,
urteils- und handlungsfihig zu sein.™° Das Ziel eines solchen erkennt-
nisphilosophisch-konstruktivistischen Begriffs des Lernens sieht Sander
in der politischen Miindigkeit, die die Lernenden in einem erwtnschten
»republikanischen Habitus« reprisentieren sollen. Ziel politischer Bil-
dung sei es also, eine bestimmte personliche Haltung der Lernenden an-
zuregen. Mit einem objektivistischen Wissensbegriff, der die blofle Ver-
mittlung von Begriffen und Konzepten als Ziel politischer Bildung hat,
sei dies nicht moglich.

186 Autorengruppe Fachdidaktik (2011): Konzepte der politischen Bildung.
Eine Streitschrift. Frankfurt a. M.: Wochenschau-Verlag.

187 Wolfgang Sander (2013): Bildung durch Politikunterricht. Positionen zu
aktuellen Kontroversen im Fach — Antworten auf die Fragen der POLIS-
Redaktion. In: polis 3/2013, S. 18ff.

188 Ebd., S. 19.

189 Ebd., S. 18f.

190 Vgl. ebd.

65

https://dol.org/10.5771/0783748955566-13 - am 10.01.2026, 23:40:58. hitps:/www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - TSR


https://doi.org/10.5771/9783748955566-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DER BILDUNGSBEGRIFF UND SEINE HISTORISCHE GENESE

Diese Kritik des Wissensbegriffes hangt bei Sander et al. unmittel-
bar mit einem zweiten Einwand zusammen. Sander et al. fordern ein
Konzept politischer Bildung, das alle sozialwissenschaftlichen Diszipli-
nen, hierin besonders die Soziologie, die Wirtschaftswissenschaften, aber
auch die Kulturwissenschaften einbezieht, sie bestreiten, dass die Poli-
tikwissenschaft die einzige oder primire Bezugswissenschaft der politi-
schen Bildung sein kann. Die geforderte Interdisziplinaritdt wiirde mehr
didaktische Zuginge und ein umfassenderes Feld politischen und ge-
sellschaftlichen Zusammenlebens einschlieflen und eine Engfiihrung des
politischen Unterrichts auf die blofSe Kenntnis politikwissenschaftlicher
Basis- und Fachkonzepte verhindern. Professionalitit in politischer Bil-
dung, so Sander, erfordere Interdisziplinaritit und die Offnung des Fachs
fir andere Disziplinen. Andersfalls drohe eine reine politikwissenschaft-
liche Qualifikation, die einem ganzheitlichen politischen Bildungsbegriff
nicht gentige. Auf bildungstheoretischer Grundlage deuten Sander et al.
das Kompetenzmodell in einer Weise um, die ihnen erlaubt, die Schiuler
als Subjekt ins Zentrum schulischen Lernens zu stellen, ihnen aber zu-
gleich diejenigen Kompetenzen zu vermitteln, die die politische Welt er-
fordert. Das Resultat einer solchen Bildung sei dann die politische Ur-
teils- und Handlungsfahigkeit der Schiiler.

Sander verweist auf die Notwendigkeit der Personlichkeitsentwick-
lung im Sinne einer konstruktivistischen Lerntheorie und fordert, die
subjektiven Vorstellungen der Schiiler in den Vordergrund zu stellen.
So verweist er auf die anthropozentrische Bildungstheorie Wilhelm von
Humboldts, die aber »eine andere Fundierung in den modernen Wissen-
schaften [...]«*" brauche. Solche Fundierung sieht er in seinem Ansatz
der »konstruktivistischen Bildungstheorie«,'* durch die Personlichkeits-
bildung geleistet werden soll, die die Ubernahme von Werten demokra-
tischer Gemeinwesen und somit die Integration des Einzelnen in dieses
Gemeinwesen erlaubt.

Sanders Bezug auf Humboldt erscheint vor dem Hintergrund seiner
Kritik am »objektivistischen« Wissensbegriff von Weifleno et al. tiber-
raschend. Ein solcher » Objektivismus« ist zentrales Element humboldt-
scher Bildungstheorie. Die Welt, mit der der Einzelne in Wechselwirkung
steht, die ihm als Mittel zur Entfaltung seiner individuellen Krifte dient,
ist eine objektive Welt »auflerhalb« des Individuums. Sie ist ihm etwas
Fremdes und nur als dieses Fremde kann sie ihm als Sphare der Ent-
fremdung die Auseinandersetzung mit ihren Gegenstanden erlauben. An
diesen soll sich das Individuum aufreiben, sich an ihnen ausprobieren.
Das Individuum geht in diesem Prozess der Entfremdung, des Prozesses
der Distanznahme von den eigenen Vorstellungen tiber sich hinaus, es

191 Ebd., S. 20.
192 Ebd.

66

https://dol.org/10.5771/0783748955566-13 - am 10.01.2026, 23:40:58. hitps:/www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - TSR


https://doi.org/10.5771/9783748955566-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

POLITISCHE BILDUNG ALS POLITIKDIDAKTIK

verldsst die eigene Vorstellungswelt und muss sich aktiv die Welt erschlie-
Ben, und zwar in Wechselbeziehung mit ihr. Fir die Bildung des Einzel-
nen sind also die dufSere Welt und ihre Gegenstinde konstitutiv. Wie je-
doch soll diese duflere Welt der Bildung des Einzelnen im humboldtschen
Sinne dienen, wenn ihre Lernobjekte nur aus der Sicht und Vorstellungs-
welt der Lernenden erortert werden sollen? Die eben benannte Entfrem-
dung als Element der humboldtschen Bildung erfordert ja gerade dies:
Die Begegnung mit Sachverhalten auferbalb des Selbst. Sander verfehlt
aber gerade die Entfremdung als konstitutives Element des humboldt-
schen Bildungsprozesses, wenn er das humanistische Bildungsideal auf
konstruktivistische Methoden reduziert. Anders als von Sander darge-
stellt, liegt gerade das anthropozentrische Moment des humboldtschen
Bildungsideals nicht in der ErschliefSung der Welt anhand #ur individu-
eller Vorstellungen. Es liegt in der Selbstzweckhaftigkeit der Bildung des
Einzelnen, die bei Humboldt gerade ausschlieft, dass sie einem dufSe-
ren Zweck dient. Staatsbuirgerliche Bildung, verstanden als Bildung des
Einzelnen zu Biirger im Vollsinne ist bei Humboldt eben deshalb expli-
zit nicht vorgesehen, da dies ein unzulissiger Ubergriff des Staates auf
den Einzelnen wire.

Wie ein durch konstruktivistische Lerntheorie untermauertes hu-
manistisches Bildungsideal den Einzelnen zum Biirger bilden kann, er-
schlieft sich durch die Erorterungen Sanders nicht ohne weiteres. Er
fordert ein konstruktivistisches Lernmodell, das sich an den Schiilern
bekannten Konzepten der Politik orientiert und diese erganzt und mo-
difiziert. Resultat dieses Lernens soll dann ein normatives Ziel sein: De-
mokratisches Burgerbewusstsein und eine »republikanische Haltung«.s3
Wie solches konzeptuelles Wissen zu personlichen Haltungen fiihren
soll, lidsst also auch Sander offen.

Wie dieser Prozess der politischen Bildung zu vollziehen ist, legt ergin-
zend zu Sander Dirk Lange dar. Es komme darauf an, fachliche Fihig-
keiten der Lernenden diagnostisch zu erfassen und diese »durch entspre-
chend differenzierte Lernangebote in politische Bildungskompetenzen
zu transformieren.«™+ Schulische politische Bildung als wissenschaft-
liche Teildisziplin wiirde sich nach diesem Verstindnis als empirische
Wissenschaft begreifen und »die tatsiachlichen Ausgangspunkte, Prozesse
und Ergebnisse fachlichen Lernens zu ihrem disziplindren Kern erheben.
Von Interesse sind die mentalen Modellierungen [der Lernenden A.A.]
der politischen Wirklichkeit, die im Lernprozess aktiviert, modifiziert

193 Ebd.

194 Dirk Lange (2011): Konzepte als Grundlage der politischen Bildung.
Lerntheoretische und fachdidaktische Uberlegungen. In: Autorengruppe
Fachdidaktik: Konzepte der politischen Bildung. Eine Streitschrift. Frankfurt
a. M.: Wochenschau-Verlag. S. 109.

67

https://dol.org/10.5771/0783748955566-13 - am 10.01.2026, 23:40:58. hitps:/www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - TSR


https://doi.org/10.5771/9783748955566-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DER BILDUNGSBEGRIFF UND SEINE HISTORISCHE GENESE

und erweitert werden.«™s Die fachdidaktische Forschung hatte nach
Lange die Aufgabe, diese Modellierungen, die auch »als konzeptuel-
les Deutungswissen [...] oder als Biirgerbewusstsein bezeichnet werden
[konnen]«™¢, zu evaluieren. Nur durch die Diagnostik dieser subjektiven
Modellierungen der Lernenden »als padagogisch gedachte Vorstellungs-
diagnostik«**7 kénne dann der fachliche Unterricht sinnbildend wirken
und an die Konzepte der Schiiler ankniipfen. Die Methoden solcher Eva-
luation mussten durch die Fachdidaktik entwickelt werden, so Lange.™*

Lange entwirft also einen Ansatz politischen Lernens, der die Kon-
zepte der Schiiler erweitern soll und mochte gerade in diesem Verhiltnis
zwischen bestehenden Vorstellungen und neu zu erwerbendem Wissen
die Moglichkeit des sinnbildenden Politikunterricht eroffnen. Der Aus-
gangspunkt der politikdidaktischen Forschung lige in diesem Konzept
auf der Diagnostik der Vorstellungen der Schiiler, um ein darauf zuge-
schnittenes Lernangebot zu entwickeln, das wiederum ein gewiinschtes
Outcome als langfristiges Ergebnis bewirken soll. So spricht sich Lan-
ge fur ein Konzept aus, das zum einen das politische Fachwissen betont,
zum anderen aber auch die Vorstellungen der Schulerschaft erfassen
und beeinflussen mochte. Politischer Unterricht soll also das konzeptu-
elle Wissen der Schiler beeinflussen und dadurch Haltungen erzeugen.
Die Inhalte, die eine solche Verkniipfung von Wissen und Haltungen
herbeifithren konnten, werden nicht nur nicht benannt, Lange erklart
sie fur irrelevant fiir den politischen Bildungsprozess.’® Ob Haltungen
durch diagnostische Verfahren evaluiert und durch gezielte Impulse be-
einflusst werden konnen ist schon vor dem Hintergrund der bisher ge-
leistet Diskussion fraglich — nicht nur in Bezug auf den Erfolg solchen
Vorhabens, sondern auch auf die Frage hin, ob solche »Bildung« tber-
haupt zulissig sei.

Die dargestellte Kontroverse ist gepragt von einer Diskussion um
konstruktivistische (Sander, Lange) und kognitivistische (WeifSeno,
Massing) Lerntheorien, die freilich ganz unterschiedliche Standorte ha-
ben. Auch wenn beide Ansitze sich im Rahmen von psychologischen
Lern- und Lehrtheorien bewegen, unterscheiden sie sich vor allem in
den prozessualen Bedingungen des Lehrens und Lernens politischer Zu-
sammenhidnge. Dennoch zeigt sich in Sanders Kritik ein entscheidender
Aspekt politischer Bildung. Er erkennt in seinem konstruktivistischen

195 Ebd., S. 110.

196 Ebd.

197 Sander (2013): Bildung durch Politikunterricht, S. 19.

198 Vgl. ebd.

199 Vgl. Dirk Lange (2014): PISA und die Folgen — Schulische politische Bildung
im Prozess der Bildungsreform. In: Wolfgang Sander, Peter Steinbach:
Politische Bildung in Deutschland. Profile, Personen, Institutionen. Bonn:

bpb.

68

https://dol.org/10.5771/0783748955566-13 - am 10.01.2026, 23:40:58. hitps:/www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - TSR


https://doi.org/10.5771/9783748955566-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

POLITISCHE BILDUNG ALS POLITIKDIDAKTIK

Ansatz, dass politische Bildung auch personlicher Dispositionen be-
darf. Politische Bildung fordert gerade in der Zielsetzung der Urteils-
bildung und Handlungsfihigkeit der Biirger ein enges Verhiltnis zwi-
schen den Lernobjekten und den Lernenden. Anders als WeifSeno et al.
fordern Sander et al. auch den Einsicht, dass politische Bildung auch
immer Personlichkeitsbildung sein muss, d.h. sie muss ein normatives
Element haben und somit die Ubernahme von Werten als Haltungen
berticksichtigen.

Es ist zunachst nur festzuhalten, dass Sander et al. auf die Personlich-
keitsbildung als einen wichtigen Aspekt der politischen Bildung hinwei-
sen. Ob dies mit konstruktivistischen Methoden zu erreichen ist, soll an
dieser Stelle nicht diskutiert werden.

2.4.3 Weitere Aspekte politischer Bildung

2.4.3.1 Werteerziehung

Die Deutsche Vereinigung fur Politische Bildung (DVPB) und die Bun-
deszentrale fiir politische Bildung (BpB) betonen in ihren Ausfihrun-
gen zu den Anforderungen an die politische Bildung, dass ein reiner
Wissenserwerb nicht gentige, um die Schiilerschaft auf ihre Aufgaben
als Buirger vorzubereiten. Beide Institutionen betonen die Relevanz der
Werte der Burgergesellschaft. Diese mussten praktisch getibt werden
(DVPB) und koénnten so zur Identifikation mit dem Gemeinwesen fiith-
ren (BpB). Politische Bildung habe auch ein normatives Element, das in
der Ubernahme und Reprisentation der gemeinschaftlicher Werte durch
die Biirger gezeigt werden soll. Die Biirger sollen demokratische Werte
nicht nur tibernehmen, sie sollen sie laut DVPB auch in Anspruch und
Wirklichkeit immerwihrend tiberpriifen. Hierzu bediirfe es aber einer
Orientierung innerhalb dieser Werte und der Mechanismen ihrer Be-
wertung.

Sybille Reinhardt unternimmt den Versuch, den Stellenwert individu-
eller und gesellschaftlicher Werte und ihr Zusammenspiel fiir eine funkti-
onierende Gesellschaft auszumachen, resimiert aber, dass die »Hoffnung
auf unmittelbare gesellschaftliche Integration und individuelle Identitit
durch gemeinsam geteilte Werte [...] vergeblich [...]«> sei. Die durch
die Verfassung festgesetzten Werte wie Gleichheit oder Freiheit seien

200 Sibylle Reinhardt (2017): Werte in der Politischen Bildung. In: Dirk
Lange, Volker Reinhardt: Basiswissen politische Bildung. Handbuch fiir
den sozialwissenschaftlichen Unterricht. Konzeptionen, Strategien und
Inbaltsfelder politischer Bildung, Band 1. Baltmannsweiler: Schneider Verlag
Hohengehren, S. 166.

69

https://dol.org/10.5771/0783748955566-13 - am 10.01.2026, 23:40:58. hitps:/www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - TSR


https://doi.org/10.5771/9783748955566-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DER BILDUNGSBEGRIFF UND SEINE HISTORISCHE GENESE

»nur ein abstraktes Geriist von Werten, deren Verhiltnis zueinander
im demokratisch-deliberativen Diskurs erst bestimmt werden muss. «*°*
Reinhardt pladiert dafiir, dass dieses »abstrakte Gertiist« zunachst kon-
kretisiert wird, d.h. die unterschiedlichen Werte sollen in Anwendungs-
situationen geiibt werden, sodass sie gegeneinander abgewogen werden
konnen, wenn es zu Konfliktsituationen zwischen individuellen und ge-
sellschaftlichen Werten kommt. Sie weist darauf hin, dass Politik »ohne
begriindeten Bezug zu moralischen Griinden zynisch, [...] die Verabsolu-
tierung moralischer Uberzeugungen ohne fachlich-sachliches politisches
Denken und Analysieren [...] weltfremd [sei].«*°* So schliagt Reinhardt
ein recht mechanisches Kategorisieren von miteinander konkurrierenden
Werten vor, das bei der moralischen Urteilsfindung in politischen Kon-
fliktsituationen helfen soll. Die Konfrontation und Analyse mit und von
konkreten Situationen sollen die Schiilerschaft dazu bewegen, das mo-
ralisch richtige Urteil in politischen Situationen zu treffen. Reinhardts
Konzept versucht durch Konkretisierung, d.h. durch Ubersetzen abs-
trakter Werte in konkrete Handlungssituationen, den Schiilern eine Ori-
entierung innerhalb politischer Urteile zu geben.

TIhren lerntheoretischen Uberlegungen legt Reinhardt dann die Moral-
stufen Kohlbergs zugrunde und schligt die Ubung der Schiiler mit Di-
lemmageschichten vor, an denen der Prozess der moralischen Entschei-
dungsfindung geiibt werden soll. Aus der Praxis der Philosophiedidaktik
ist diese Methode gingig. Sie soll zur Reflexion iiber die Anwendbar-
keit, aber auch zur Abwagung von Werten anregen, dient somit als phi-
losophisches Gedankenspiel. Die Schiiler sollen durch einen moralisch
kaum losbaren philosophischen Konflikt ihr Reflexions- und Argumen-
tationsvermogen iiben. Es gilt, gesicherte Handlungsmuster und Uber-
zeugungen zu iiberpriifen und diese in Frage zu stellen. Ziel philosophi-
scher Bildungsbemiihungen miissen immer Bedeutungen grundlegender
Begriffe und die Argumentation bestimmter Aussagen sein. Die Infrage-
stellung gerade von gewiinschten Handlungs- und Denkmustern gehort
zu Hauptaufgaben philosophischen Lernens.>>> Der Wert solcher Ubun-
gen ist freilich nicht von der Hand zu weisen, es stellt sich nur die Fra-
ge, ob sie zur Ubernahme von Werten dienen oder nicht doch »nur« das
philosophische Denken schulen.

201 Ansgar Klein, Rudolf Speth (2000): Demokratische Grundwerte in der
pluralistischen Gesellschaft. In: Gotthard Breit, Siegfried Schiele (Hrsg.):
Werte in der politischen Bildung. Schwalbach/Ts.: Wochenschau-Verlag,
S. 47f. Zitiert nach Reinhardt: Werte in der Politischen Bildung.

202 Reinhardt: Werte in der Politischen Bildung, S. 168.

203 Vgl. Jonas Pfister (2014): Fachdidaktik Philosophie. Bern: Haupt UTB.

70

https://dol.org/10.5771/0783748955566-13 - am 10.01.2026, 23:40:58. hitps:/www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - TSR


https://doi.org/10.5771/9783748955566-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

POLITISCHE BILDUNG ALS POLITIKDIDAKTIK
2.4.3.2 Begriff der Urteilskraft?

Relevant wird dieser normative Aspekt auch in Bezug auf das von der
politischen Bildung ausgemachte Ziel ihrer Bildungsarbeit: die Urteils-
und Handlungsfihigkeit der Burger. Innerhalb der gegenwirtigen Kon-
zeptionen zur politischen Bildung ist vor allem der Begriff der Urteils-
kraft kaum fundiert ausgearbeitet. Als eine Fahigkeit des qualifizierten
Biirgers soll politische Urteilsbildung die Burger dazu befihigen, den An-
forderungen der Biirgergesellschaft zu gentigen und in dieser als Souve-
ran wirksam zu werden.

Es scheint in aktuellen Konzepten unstrittig, dass politische Bildung
Zweck schulischer Vermittlung des Politischen sein muss. Hierbei bezie-
hen sich gerade Weifleno et al. auf Sutor*>+ und betonen, dass Urteilskraft
gerade einer Rationalitit, d. h. eine Wissens um Strukturen, Moglichkei-
ten und Grenzen des Politischen bedarf. Hierbei wird die »Kompetenz-
dimension Urteilskraft«*>s und ihr Zusammenhang zu anderen Kompe-
tenzdimensionen hervorgehoben.

»In kognitionspsychologischer Hinsicht ist das Urteilen ein Prozess, in
dem eine Person einem bestimmten Urteilsobjekt einen Wert auf einer
Urteilsdimension zuordnet. Urteilsobjekte sind Gegenstande, Situatio-
nen, Personen, Aussagen, Ideen wie auch innere Zustande. Urteilsdimen-
sionen klassifizieren oder skalieren die im Urteil getroffene Aussage. «*°¢

Aus dieser kognitionspsychologischen Sicht erkennt die Autorengruppe
zwar, dass politische Urteile grundsitzlich normative Urteile sind, »da
das Politische zur Bewertung bzw. Stellungnahme zwingt oder eine Ent-
scheidung bzw. eine inhaltliche Ausgestaltung verlangt.«*°7 Dennoch ver-
steht dieser Ansatz die Urteilskraft als verstandesmafSige Fahigkeit, die
vor allem schematischen Denkprozessen folgt. Dieser Eindruck verhartet
sich gerade darin, dass WeifSeno et al. neben dem Fachwissen vor allem
die Urteilskraft zum Gegenstand der Benotung schulischer Leistungen
machen mochten.>** »Politische Urteile sind hinsichtlich ihrer logischen
und deskriptiven Richtigkeit objektivierbar. Unterscheidbar ist auch die
Qualitit der vorgetragenen Begriindung bzw. Rechtfertigung. «*°

Hier zeigt sich durchaus eine Engfihrung dieser Fahigkeit, die zwar
auch auf Rationalitit beruht, ihren besonderen Charakter jedoch ge-
rade dadurch erhilt, dass Urteile immer selbsteigene Bewertungen des

204 Sutor: Neue Grundlegung politische Bildung.

205 Vgl. WeifSeno et al.: Konzepte der Politik — ein Kompetenzmodell.

206 Weifleno et al.: Politikkompetenz kurzgefasst — zur Arbeit mit dem Kom-
petenzmodell, S. 260.

207 Ebd.

208 Ebd.

209 Ebd.

https://dol.org/10.5771/0783748955566-13 - am 10.01.2026, 23:40:58. hitps:/www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - TSR


https://doi.org/10.5771/9783748955566-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DER BILDUNGSBEGRIFF UND SEINE HISTORISCHE GENESE

Urteilenden darstellen, die nicht nur faktische, sondern auch normative
Bezuige herstellen. Das bedeutet, dass Urteile neben faktischen Wissens
auch schon bestehender Dispositionen bediirfen, also Haltungen der Ein-
zelnen. Urteile sind also Bewertungen oder Aussagen, die uniibertragbar
auf den besonderen Einzelnen bezogen sind.>™® Gerade aus dieser kanti-
schen Einsicht erklart sich die berechtigte Forderung Sanders, dass schu-
lische politische Bildung immer auch Personlichkeitsbildung sein muss,
d. h. dass die Lernenden Haltungen erwerben.

Auf diese Engfiihrung verweisend, differenziert Massing den Be-
griff der politischen Urteilskraft als das Zusammenspiel von Wert- und
Zweckrationalitit. Nach der auf Max Weber zuriickgehenden Klassifi-
kation sozialen Handelns lieSen sich solche Handlungen unter den Ka-
tegorien Effizienz und Legitimitdt subsumieren.>'* Diese beiden Krite-
rien sollen rationale Abwagungen auf der einen Seite und wertbasierte
Einschiatzungen der Handlungen auf der anderen Seite gewahrleisten. So
verstanden sei das Urteil immer von der eingenommenen Perspektive ab-
hangig, von denen er drei ausmacht: Die der Reprasentanten, der Repra-
sentierten und des politischen Systems.>** Juchler analysiert:

» Jede Perspektive akzentuiere unterschiedliche Aspekte, die sich aber ge-
genseitig nicht ausschliefSen, sondern sich entweder erganzen oder in ei-
nem Spannungsverhiltnis zueinander stehen<. Beztiglich der im Politikun-
terricht zu entwickelnden Fahigkeit zur politischen Urteilsbildung gelangt
Massing deshalb zu dem Schluss: >Je nach dem, auf welcher Dimension
der politisch-gesellschaftlichen Rationalitdt Schiilerinnen und Schiiler ih-
ren Schwerpunkt setzen oder welche Perspektive der Betrachtung sie ein-
nehmen, werden sie auch bei Beriicksichtigung der anderen Dimension
und anderer Perspektiven zu unterschiedlichen Urteilen gelangen.««*T3

So sei »[e]in politisches Urteil [...] die wertende Stellungnahme ei-
nes Individuums tber einen politischen Akteur oder einen politischen

210 Auch Massing erkennt diesen entscheidenden Charakter der Urteilskraft in
bestimmter Hinsicht an, wenn er feststellt, dass sie immer von der eingenommenen
Perspektive abhingig ist. Es ist hinzuzufiigen, dass diese Perspektive immer auch
die eines Vollzugssubjektes bedarf. Vgl. Peter Massing (1996): » Darmstddter
Appell«. Aufruf zur Reform der Politischen Bildung in der Schule. In: Aus
Politik und Zeitgeschichte, B 47/1996,S. 34—38. Vgl. auch Peter Massing, Georg
Weifleno (Hrsg.) (1997): Politische Urteilsbildung. Zentrale Aufgabe fiir den
Politikunterricht. Schwalbach/Ts.: Wochenschau-Verlag.

211 Vgl. Max Weber (19885): Politik als Beruf. In: Ders.: Gesammelte Politische
Schriften, hrsg. v. Johannes Winckelmann, Tiibingen: Mohr Siebeck.

212 Vgl. Peter Massing (1995): Wege zum Politischen. In: Ders., Georg Weiffeno
(Hrsg.): Politik als Kern der politischen Bildung. Wege zur Uberwindung des
unpolitischen Politikunterrichts. Wiesbaden: Springer VS.

213 Ingo Juchler (2005): Rationalitit, Vernunft und erweiterte Denkungsart. In:
ZfP, 52. Jg. 1/2005, S. 102f.

72

https://dol.org/10.5771/0783748955566-13 - am 10.01.2026, 23:40:58. hitps:/www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - TSR


https://doi.org/10.5771/9783748955566-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

POLITISCHE BILDUNG ALS POLITIKDIDAKTIK

Sachverhalt unter Beriicksichtigung der Kategorien Effizienz und Legi-
timitat mit der Bereitschaft, sich dafiir 6ffentlich zu rechtfertigen. «*™
Juchler weist darauf hin, dass gegenwirtige Konzepte der politischen
Urteilskraft in schulischen Kontexten »insbesondere auf die Vermittlung
des UrteilsmafSstabes«*'s abzielen. Thnen komme es vor allem darauf an,
die curriculare Vermittelbarkeit dieser Fahigkeit zu operationalisieren,
wozu man sich der weberschen Differenzierung bediene. Juchler hinge-
gen weist darauf hin, dass bei »diesem Verfahren |[...] die von den Indi-
viduen getroffenen politischen Urteile [...] wie Monaden unvermittelt
nebeneinander stehen.«**¢ Zwar sei es richtig, dass Urteile, ganz gleich
aus welcher Perspektive getroffen, eine gewisse Stimmigkeit verlangten.

»Entscheidend fur ein politisches Urteil sollte jedoch sein, dass es auf das
politische Gemeinwesen gerichtet ist, welches sich in der Demokratie
insbesondere durch das Vorhandensein einer Pluralitit von Meinungen
auszeichnet, die im Prozess der politischen Offentlichkeit aufeinander
treffen und verhandelt werden. «*7

Das bedeutet nach Juchler, dass das politische Urteil zum einen gera-
de dadurch bestimmt ist, dass es sich in einem politischen Raum plura-
ler Urteile anderer bewegt und dass gerade diese politische Offentlich-
keit Adressat der Urteile ist. Hier wird es beurteilt — hier zeigt sich, ob
und inwiefern das Urteil anerkennungswiirdig ist oder eben auch nicht.
»Der gesellschaftliche Pluralismus divergierender politischer Interessen
und Wertvorstellungen bildet sowohl die Grundlage wie die Herausfor-
derung an eine politische Urteilskraft.«>*8

Juchler fithrt die mangelnde begriffliche Differenzierung des politischen
Urteils gerade auf den Bezug auf Weber zuriick. Dieser hatte sein Konzept
der Wert- und Zweckrationalitit zum einen nicht etwa in Bezug auf ex-
plizit politische Urteile verfasst, sondern in Bezug auf soziale Handlungen
uberhaupt. Zum anderen wiirde Weber durchaus eine héhere Gewichtung
des rationalen Urteils gegentiber dem Werturteil vornehmen. Nach Juchler
sei das weberschere Konzept der Urteilskraft zum einen nur »durch kal-
kulierende Mittelwahl«** bestimmt und zum anderen verbleibe es nur in
einem subjektiven Ermessen subjektiver Interessenkalkiile.

214 Peter Massing (1995): Was heiffit und wie ermdogliche ich politische
Urteilsbildung? Ders., Georg WeifSeno (Hrsg.): Politik als Kern der politischen
Bildung. Wege zur Uberwindung des unpolitischen Politikunterrichts.
Wiesbaden: Springer VS, S. 223f. Zitiert nach Juchler: Rationalitdt, Vernunft
und erweiterte Denkungsart, S. 1o2.

215 Juchler: Rationalitit, Vernunft und erweiterte Denkungsart, S. 102f.

216 Ebd.,S. 103.

217 Ebd.

218 Ebd.

219 Ebd.,S. 104.

73

https://dol.org/10.5771/0783748955566-13 - am 10.01.2026, 23:40:58. hitps:/www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - TSR


https://doi.org/10.5771/9783748955566-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DER BILDUNGSBEGRIFF UND SEINE HISTORISCHE GENESE

»Die entscheidende Frage der Vermittlung des eigenen Urteils mit demje-
nigen der anderen Mitglieder des pluralistischen Gemeinwesens bleibt da-
mit genauso unbeantwortet wie diejenige nach den Werten, welche auf der
wertrationalen Seite Eingang in die Urteilsbildung finden sollten — die bei
den Mitgliedern pluralistischer Gemeinwesen vorhandenen konkurrieren-
den Auffassungen vom Guten kénnen bei der politischen Urteilsbildung
nicht schlicht nach subjektivem Gusto miteinander verrechnet werden. «**°

Juchler betont den politischen Raum und somit die Relation der Urtei-
lenden aufeinander. Politischer Urteile beruhten auf gemeinsam geteil-
ten Wertvorstellungen innerhalb dieses Raumes und seien aufeinander
bezogen. Er stellt so heraus, dass der gegenwirtige Begriff der Urteils-
kraft in den »von der politischen Padagogik und der Politikdidaktik vor-
gelegten Konzeptionen«, gerade in ihren Beziigen auf Weber, »sich vor
den Anspriichen eines normativen politikdidaktischen Ansatzes [...] als
defizitdr«** erweise.

Juchler fordert so eine normative Grundlegung der Konzeption der
Urteilskraft als Ziel politischer Bildungsprozesse, die die Relation des
urteilenden Individuums zum pluralistischen Gemeinwesen reflektiert.
Solcher Begriff der Urteilskraft wiirde gerade reflektieren, dass das Ur-
teil vor allem danach bewertet wird, ob es anerkennungswiirdig ist oder
nicht. Anders gesagt: Das politische Urteil ist nach Juchler nicht einfach
eine subjektive Privatsache, sondern befindet sich in einer politischen
Sphire, in der es bestehen muss. Es muss also anerkennungswiirdigen
Prinzipien geniigen, die zwar die Rationalitit einschliefSen, vor allem
aber normativer Natur sind. So sollen in das politische Urteil »neben
dem kalkulierenden Eigeninteresse des Individuums auch die moglichen
Interessen anderer sowie ein dem pluralistischen Gemeinwesen addqua-
ter Wertgehalt einbezogen werden. «***

Juchler bezieht sich bei der Erarbeitung eines solchen Begriffes vor al-
lem auf Ansitze der politischen Philosophie, so etwa auf John Rawls und
Immanuel Kant. Die Auseinandersetzung aus philosophischer, aber auch
politikwissenschaftlicher Perspektive sei nicht nur eine isolierte Reflexion
des Begriffes der Urteilskraft, sondern auch eine »Stellungnahme in der
derzeit virulenten politikdidaktischen Debatte um die wissenschaftstheo-
retische Zuordnung der Disziplin«,>* d. h. Juchler mochte die politische
Philosophie und Politikwissenschaft als Bezugsdisziplinen der politischen
Bildung vorschlagen, worin sich seine besondere Perspektive zeigt.>*+

220 Ebd., S. 105.

221 Ebd.,S. 98.

222 Ebd., S. 106.

223 Ebd., S. 95.

224 Weiter heifst es ebd.: » Gegen Tendenzen zur Vereinnahmung der politischen
Bildung durch die Pidagogik orientieren sich die folgenden Uberlegungen

74

https://dol.org/10.5771/0783748955566-13 - am 10.01.2026, 23:40:58. hitps:/www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - TSR


https://doi.org/10.5771/9783748955566-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

POLITISCHE BILDUNG ALS POLITIKDIDAKTIK

Juchlers Auseinandersetzung mit Rawls zeigt sich zum einen als Aus-
einandersetzung mit Verstand und Vernunft und aus diesen fiir ihn ab-
leitbaren Prinzipien der Urteilskraft. Zum anderen scheint es darum zu
gehen, mogliche Kandidaten fiir normative Prinzipien zu finden, die in
einem Gemeinwesen anerkannt werden kénnen. Rawls wiirde zunachst
darauf hinweisen, dass das Verniinftige, in Gestalt normativer Prinzipi-
en, »Element der Idee der Gesellschaft als eines Systems fairer Koopera-
tion«>2s sei. Das Verhiltnis zwischen den Einzelnen innerhalb der Gesell-
schaft sei also getragen vom Prinzip der Fairness, das von allen Mitglieder
anerkannt sei. Zu unterscheiden sei die Vernunft vom Verstand, insofern
letzterer »sich auf >einzelne, einheitliche Akteure (entweder Individuen
oder Korperschaften) [bezieht], die in der Lage sind, zu urteilen und zu
uiberlegen, welches ihre ureigensten Zwecke und Interessen sind<. «**¢ Fiir
einen normativen Begriff der Urteilskraft bedeutet diese Unterscheidung,
dass die Einzelnen bei rationalen Urteilen durchaus ihre je eigenen Inte-
ressen verfolgen und befriedigen sollen. Bei vernuinftigen Urteilen jedoch
mussten sie sich im Verhdltnis zu anderen verstehen und deren Interes-
sen ebenfalls bedenken und somit »lediglich die Werte des Politischen gel-
ten lassen.«**” Vor dem Hintergrund dieser rawlsschen Differenzierungen
zwischen Vernunft und Verstand miisse zunachst auf begrifflicher Ebene
festgehalten werden, dass das rationale Urteil erst einmal nur subjektive
Interessenskalkiile berticksichtigt. Das verniinftige Urteil hingegen »qua-
lifiziert sich [...] durch seine Berticksichtigung der Interessen anderer In-
dividuen sowie allgemein anerkannter politischer Werte. «>** Diese Werte
seien etwa gleiche politische und burgerliche Freiheiten, Chancengleich-
heit sowie wirtschaftliche Gegenseitigkeit und wiren in demokratischen
Staaten in der Verfassung manifestiert.>*

zur Konzeptualisierung politischer Urteilskraft an Ansitzen der politischen
Philosophie sowie der Politikwissenschaft und damit an den althergebrachten
zentralen Bezugsdisziplinen der Politikdidaktik.«

225 John Rawls (1994): Der Gedanke des iibergreifenden Konsenses. In:
Ders.: Die Idee des politischen Liberalismus. Aufsitze 1978-1989, hrsg. v.
Wilfried Hinsch, Frankfurt a. M.: Suhrkamp, S. 298, zitiert nach Juchler:
Rationalitit, Vernunft und erweiterte Denkungsart, S. 106.

226 John Rawls (2003): Politischer Liberalismus. Frankfurt a. M.: Suhrkamp, S.
122f, zitiert nach Juchler: Rationalitit, Vernunft und erweiterte Denkungsart,
S. 106.

227 Juchler: Rationalitit, Vernunft und erweiterte Denkungsart, S. 107.

228 Ebd., S. 107.

229 Juchler verweist hier auf Rawls: Die Vernunft politischer Urteile fordere
»dass Biirger in der Lage sein sollen, unter verniinftiger Abwigung
offentlicher politischer Werte zu begriinden, wofiir sie in grundlegenden
Angelegenheiten stimmen, wobei alle Beteiligten natiirlich davon ausgehen,
dass diese Werte in einer Pluralitit verniinftiger Lehren, wie sie von Biirgern

75

https://dol.org/10.5771/0783748955566-13 - am 10.01.2026, 23:40:58. hitps:/www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - TSR


https://doi.org/10.5771/9783748955566-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DER BILDUNGSBEGRIFF UND SEINE HISTORISCHE GENESE

Es sei jedoch noch zu kliren, in welchem Verhiltnis rationale und ver-
niinftige Urteile zueinander stiinden, wozu sich Juchler auf die kantische
Konzeption der Urteilskraft bezieht: Die kantische Konzeption®3° sei fiir
die Politikdidaktik insofern wegweisend, als sie im Begriff der »erwei-
terten Denkungsart« das Verhiltnis zwischen Einzelnen und dem sen-
sus communis auf der einen und das Verhiltnis zwischen Verstand und
Vernunft auf der anderen Seite herausstelle. Der Einzelne wiirde sich in
dieser Reflexion die Urteile aller anderer vorstellen und gerade so, kraft
seines Vorstellungsverméogens, von seiner nur partikularen Vorstellungs-
art abstrahieren. Hannah Arendt pointiere die kantische Auseinanderset-
zung noch in der Einsicht, dass solcher Bezug freilich immer einer exis-
tierenden politischen Offentlichkeit bediirfe, in der potenzielle Urteile
nicht nur vermittelt, sondern zugleich auch immer moglich sein miiss-
ten.>" Es gebe so ein Verhiltnis zwischen freier politischer Offentlich-
keit und Moglichkeiten besonderer Urteile.

Fur das Verhiltnis von Verstand und Vernunft sei nun die kanti-
sche Differenzierung von bestimmender und reflektierender Urteilskraft
fruchtbar. Wihrend erstere vor allem eine verstandesmdfige Fahigkeit
sei, sei die reflektierende Urteilskraft das eigentliche »Beurteilungsver-
mogen (facultas ditudicandi)«.*»* Gerade die reflektierende Urteilkraft,
die durch die erweiterte Denkungsart zu vollziehen sei, stelle erst das so
fur Juchler so entscheidende interpersonale Verhiltnis der Einzelnen un-
tereinander her. Durch dieses interpersonale Verhaltnis, das sich im Voll-
zug des reflektierenden Urteils durch den je Einzelnen herstelle, wiirde
das »urteilende Individuum [...] somit einen Standpunkt einnehmen, der
weder dem des homo oeconomicus noch dem des Gesinnungsethikers
entspricht.«*33 Vielmehr wiirde der Einzelne sein Urteil anhand eines
Bewertungsmafistabes, der durch die politische Offentlichkeit vermit-
telt ist, fallen.

»Mit der Einbeziehung der politischen Urteile anderer im Sinne der er-
weiterten Denkungsart wird hier die Akkommodation des eigenen (Vor-)

vertreten werden, eine tiefergehende und hiufig transzendente Grundlage
finden [...]« Rawls: Der Gedanke des iibergreifenden Konsenses, S. 326,
zitiert nach Juchler: Rationalitit, Vernunft und erweiterte Denkungsart, S.
107.

230 Zum Begriff der kantischen Urteilskraft siehe: Thomas Petersen et al.
(2013): Urteilskraft. In: Dies.: Die Kunst langfristig zu denken. Wege zur
Nachbhaltigkeit. Baden-Baden: Nomos, S. 149-176.

231 Vgl. Juchler: Rationalitit, Vernunft und erweiterte Denkungsart.

232 Immanuel Kant (2000%): Kritik der Urteilskraft. Werkausgabe, Bd. X, hrsg.
v. Wilhelm Weischedel, Frankfurt a. M..: Suhrkamp, S. 24.

233 Juchler bezieht sich bei dieser Bewertung vor allem auf Ernst Vollrath (1987):
Grundlegung einer philosophischen Theorie des Politischen. Wiirzburg:
Konigshausen & Neumann.

76

https://dol.org/10.5771/0783748955566-13 - am 10.01.2026, 23:40:58. hitps:/www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - TSR


https://doi.org/10.5771/9783748955566-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

POLITISCHE BILDUNG ALS POLITIKDIDAKTIK

Urteils an die politischen Urteile anderer in dem Sinne verstanden, dass
diese fiir die eigene politische Urteilsbildung eine angemessene Beriick-
sichtigung finden. Durch die Akkommodation des eigenen Urteils an
diejenigen anderer bleibt jenes nicht langer subjektiv und zeichnet sich
durch seine Giiltigkeit im Prozess der politischen Offentlichkeit aus. «*34

In seiner Auseinandersetzung mit Kant zieht Juchler den politikdidakti-
schen Schluss, dass der Perspektivwechsel entscheidendes Ziel politischer
Bildung sein muss. Zugleich musste die Unterscheidung von »Gut und
Bose, die Verfolgung von Zielen, die Unterdriickung unmittelbarer Be-
diirfnisse, das Handeln im Rahmen eines bestimmten Kontextes«235 ver-
mittelt werden. Zu vollziehen seien solche Bildungsziele durch curricu-
laren politischen Unterricht, der zuvorderst eben diese Fahigkeiten tiben
miisse. Gerade neurobiologische Untersuchungen wiirden zeigen, dass
solcher Unterricht durchaus Auswirkungen auf das Denken des Einzel-
nen habe, insofern hier Gehirnaktivitdten festgestellt werden konnten:

»Zur Ausbildung politischer Urteilsfihigkeit ergibt sich aus diesen Un-
tersuchungsergebnissen der Neurobiologie fiir den Politikunterricht das
Erfordernis zum Uben von exemplarischen Fillen, welche zum einen
bedeutsame Inhalte der gegenwirtigen politischen Wirklichkeit wider-
spiegeln und auch prospektiv versprechen von politischer Relevanz zu
sein. [...] [So] sollten die Schiilerinnen und Schiiler auf der Grundla-
ge dieser exemplarischen Fille dazu angeregt werden, eine moglichst
vielfiltige Struktur innerer Reprisentationen dieser politischen Inhalte
und deren Bewertungen vorzunehmen. Die Varianz von Erfahrungen,
welche eine spitere Einseitigkeit der Bewertungen zu vermeiden hilft
und statt dessen Umsicht bei politischen Einschdtzungen fordert, kann
durch das Uben politischer Urteile erreicht werden, die sich durch das
verninftige Abwigen von Eigeninteressen und tatsdchlichen oder vor-
gestellten Interessen anderer sowie die Einbeziehung politischer Werte
auszeichnen.«23¢

Mit seinen Reflexionen zu Rawls und Kant kann Juchler durchaus wich-
tige Bezugspunkte des Begriffs der politischen Urteilskraft herausstellen.
Er zeigt zunachst, dass es sich bei ihr nicht etwa nur um einen verstan-
desmdfige Fahigkeit handelt, sondern wesentlich um eine verniinfti-
ge. So bestimmi, sind ihr politische Werte zu Grunde gelegt, die durch
das demokratische Gemeinwesen vermittelt werden. Im Vollzug des po-
litischen Urteiles seien die Urteilenden so, und auch dies ist entschei-
dend, auf ein Gemeinwesen bezogen, das nicht etwa nur Raum zweck-
rationalen Kalkiils ist, sondern gerade eine normative Lebensweise, die
Prinzipien wie etwa Freiheit oder Gleichheit nicht nur fordert, sondern

234 Juchler: Rationalitit, Vernunft und erweiterte Denkungsart, S. 111.
235 Ebd., S. 120.
236 Ebd., S. r20f. Hervorhebung von A. A.

77

https://dol.org/10.5771/0783748955566-13 - am 10.01.2026, 23:40:58. hitps:/www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - TSR


https://doi.org/10.5771/9783748955566-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DER BILDUNGSBEGRIFF UND SEINE HISTORISCHE GENESE

verfassungsrechtlich manifestiert. Die Urteilskraft kann nach diesem
Verstandnis nicht nur rationalen »wenn — dann« Prozessen, und somit
nur schematischen Denkvollziigen folgen. Sie ist nicht nur Gehirnfunk-
tion, die die Einzelnen in besonderen Situationen abrufen, wie Juchler
zunichst richtig erkennt. So stellt gerade Hannah Arendt, auf die sich
Juchler bezieht, heraus, dass es sich bei der Urteilskraft nicht um eine
rein schematische Operationen des Denkens handelt. Gerade Kant zeige,
dass die Urteilskraft gar nicht belehrt, sondern geiibt sein will und gerade
diese Einsicht ist Erkenntnis des ersten Teils der Kritik der Urteilskraft.>s7

Es ist daher einigermaflen erstaunlich, welche politikdidaktischen
Schlussfolgerungen Juchler aus diesen Einsichten zieht. Denn einerseits
erkennt er die Relevanz der Praxis demokratischer Offentlichkeit fiir die
Entwicklung der Urteilskraft, andererseits soll sie durch theoretisches
Uben im Rahmen curricularer Vermittlungsformen hergestellt werden.
Es ist fraglich, ob gerade diese Vermittlungsform zur Urteilskraft fiihrt,
oder ob sie nicht nur verstandesmdflige Voraussetzungen der Urteilskraft
herstellen kann. Gerade die Fahigkeit der Unterscheidung und der rein
schematische Nachvollzug sich unterscheidender Urteile scheint doch
nicht mehr zu sein als die Fahigkeit zu logischen Operationen wie jener
des deduktiven Schlusses, was jedoch gerade nicht dem kantschen Begriff
der Urteilskraft entspricht. Der Verdacht, dass es sich auch in den poli-
tikdidaktischen Vorschlagen Juchlers nur um verstandesmdfige Fahig-
keiten handelt, erhartet sich gerade in seinem Bezug auf die Neurobio-
logie, die die Urteilsfahigkeit nachweisen soll. Soll Urteilskraft nicht nur
reine Gehirnfunktion sein, sondern sich als Bezug auf normative Werte
zeigen, der sich nur durch die freie Anerkennung dieser durch den Ein-
zelnen ergeben kann, kann sie wohl kaum neurobiologisch erfasst wer-
den. Urteilskraft musste nach den Erorterungen Juchlers ein Resultat
derjenigen Konstitution des Menschen sein, die Kant oder auch Hegel
Geist nennen und die sich gerade nicht in schematischen Vollziigen zeigt.

Es wird noch zu zeigen sein, inwiefern sich solcher Geist in mensch-
lichen Vollziigen zeigt und welche Rolle die politische Bildung fur geis-
tige Vollziige hat. An dieser Stelle kann aber festgehalten werden, dass
selbst Juchler mit seinem differenzierten Bezug auf Rawls, Kant und
Arendt und dem daraus gezogenen Schluss, dass Urteilskraft keine rein
verstandesmifliges Vermogen ist, diese dennoch durch Ubung des Ver-
standes herstellen mochte. Fraglich ist also auch an Juchlers Ausein-
andersetzung, ob Bildungsziel und Bildungsform einander entsprechen,
d.h. ob das Ziel durch solche curriculare Bildung zu erreichen ist oder
ob nicht auch Juchler in seinen politikdidaktischen Uberlegungen ratio-
nalistischen Mustern folgt und gerade hierin begrifflich inkonsistent ist.

237 Vgl. Hannah Arendt (2012): Das Urteilen. Miinchen: Piper.

78

https://dol.org/10.5771/0783748955566-13 - am 10.01.2026, 23:40:58. hitps:/www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - TSR


https://doi.org/10.5771/9783748955566-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

POLITISCHE BILDUNG ALS POLITIKDIDAKTIK

2.4.4 Conclusio

In der Darstellung dieser verschiedenen Aspekte der gegenwartigen poli-
tischen Bildung fillt zunichst auf, dass man der Hinwendung zum Rati-
onalen, auf die man sich in Beutelsbach geeinigt hatte, durchaus gerecht
wird. Politische Bildung hat heute die Aufgabe gerade durch organisierte
Vermittlung politischer Inhalte i. w. S. die Schiiler zu urteilsfihigen Biir-
gern zu machen. Nicht nur politisches Wissen, sondern auch Handlungs-
praxen und die Anwendung richtiger Urteile soll durch den Unterricht
geiibt werden. Gerade letzteres verstehen die Autoren als Erginzung zur
bloflen Wissensvermittlung. Man scheint sich einig, dass gerade solcher
Unterricht Dispositionen oder Haltungen herstellen kann.

Hierbei bleibt unreflektiert, ob die Bildung solcher Haltungen oder die
Ubernahme von Werten nur durch curricularen Unterricht zu erreichen
ist. Diese Frage zu beantworten wiirde bedeuten, nach verstandesmdifSi-
gen und verniinftigen Fahigkeiten zu fragen und sich mit Vollzugsformen
solch unterschiedlich konstituierter Fihigkeiten auseinanderzusetzen.
Anders gesagt: Es bleibt unreflektiert, inwiefern verniinftige Vollztuge
wie etwa die Entwicklung demokratischer Haltungen durch theoretische
Bildung zu erreichen sei. Die Konzepte entwerfen hierzu entweder einen
scheinbar uniiberbriickbaren Gegensatz zwischen faktischem Fachwis-
sen (Weifleno et al.) und normativen Vorstellungen (Sander et al.) oder
sie berticksichtigen beide Elemente politischer Bildung, setzen diese aber
nicht miteinander in Relation. In jedem Fall scheint hier, auch wenn die
Notwendigkeit von Personlichkeitsbildung und hierin die Ubernahme
normativer Werte betont wird, ein rationalistischer Wissensbegriff vor-
zuherrschen. Die Autoren gehen von einer fast naturwichsigen Bedingt-
heit zwischen diesen beiden Ebenen der Bildung aus, ohne diese begriff-
lich auszufiihren, was dazu fithrt, dass unter dem Titel des Verntinftigen
nur rationale Fihigkeiten subsumiert werden und die politische Bildung
auf curriculare Vermittlung von Wissen i. w. S. enggefiihrt wird. Denken,
Urteilen und Handeln zeigen sich hier als reine verstandesmdifSige Fahig-
keit der Unterscheidung und schematischen Reproduktion, die Ziel schu-
lischer politischer Bildung wird. Ziel solcher Bildung sei dann der demo-
kratische Biirger, der bestenfalls tiber Urteilskraft verfiigt.

Der Riickgriff auf kognitionspsychologische Modelle erweist sich im
Zusammenhang mit dem Vollzug freien und eigenen Urteilens, Denkens
und Handels in einem weiterem Aspekt als besonders problematisch.
Kognitionspsychologische Modelle unterstellen ein Verstindnis des Be-
wusstseins als gewissermafSen organische Grofle, die diagnostisch zu er-
fassen und anschliefSend zu beeinflussen ist. Eine solche Annahme lasst
nicht nur den in der philosophischen Bildungstheorie vielfaltig erorter-
ten Begriff des Bewusstseins, das mehr ist als nur Gehirnfunktion oder
reine Kognition und daher ein enges Selbstverhdlinis bedeuten muss,

79

https://dol.org/10.5771/0783748955566-13 - am 10.01.2026, 23:40:58. hitps:/www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - TSR


https://doi.org/10.5771/9783748955566-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DER BILDUNGSBEGRIFF UND SEINE HISTORISCHE GENESE

aufSer Acht. Zugleich bleibt hierin unreflektiert, dass der direkte Zugriff
auf jene Qualitat, die etwa Lange »Biirgerbewusstsein« nennt, ein un-
freiheitliches Moment aufweist. Konnte man direkt auf diese Konstitu-
tion zugreifen und sie nach Belieben beeinflussen, bliebe kein Raum fiir
die Entwicklung eigenen freien Denkens und Urteilens, was conditio sine
qua non jeder Bildung in Institutionen demokratischer Staaten sein muss
— dies ist die entscheidende Einsicht des Beutelsbacher Konsens. Langes,
aber auch Massings Verstandnis der politischen Bildung als eines ko-
gnitionspsychologischen Vorgangs fokussiert Bildung jedoch als Vorgang
der Reproduktion »richtigen« Denkens und Handelns und bleibt so auf
Zweckrationalitit beschrinkt — ganz nach der Struktur automatisierter
Outputproduktion, resultierend aus dem richtigen Input.

Hierbei gerdt aus dem Blick, was Bildung im Allgemeinen und poli-
tische Bildung im Besonderen bezwecken soll: Die Identifikation mit
dem demokratischen Gemeinwesen und somit ein freies Urteilen, Den-
ken und Handeln, das auch allgemein anerkannte faktische und norma-
tive Grundsitze bertucksichtigt. Frei ist solches Denken und Handeln,
weil sie sich gerade nicht als schematische Vollziige zeigt, die zuvor ex-
emplarisch getibt wurde. Frei ist solcher Vollzug ferner, weil der Einzelne
selbst zu der Einsicht gekommen ist, dass bestimmtes Denken und Han-
deln in bestimmten Situationen richtig, angemessen oder anerkennungs-
wiirdig ist — der Einzelne agiert hier also aus Uberzeugung, aus einem
engen Selbst- und Weltverhiltnis heraus.

Es muss gesehen werden, dass bei solchen Bewertungen auch norma-
tive Maf$stibe angelegt werden, die nicht einfach schematischen und so-
mit immer in gleicher Weise vorzunehmenden » Wenn-dann-Prozessen «
folgen konnen. Sollen sie als je eigene Vollziige des Vollzugssubjektes le-
gitimiert sein und sollen sie ihren Wert aus der freien Einsicht des Ein-
zelnen gewinnen, konnen sie keinen rein duflerlich geforderten Pflichten
oder Notwendigkeiten folgen, die nicht anders sein konnen und somit
der Logik bivalenten Alternativen nach dem Muster »richtig-falsch« fol-
gen.>® Vielmehr muss man annehmen, dass der Einzelne im Bereich des
Normativen in Vollziige involviert ist, die sich in einem Raum unter-
schiedlicher Moglichkeiten bewegen. Anders gesagt: Der ganze Bereich
normativer Vollziige hat seine Legitimation nur insofern, als der Einzel-
ne die Moglichkeit hat, sich innerhalb verschiedener Urteile oder Hand-
lungen fiir ein ihm als anerkennungswiirdig erscheinende Moglichkeit zu
entscheiden. Als Bewertungen des je Einzelnen fordern so die Vollzugs-
situationen Entscheidungen, die kein klares, d. h. zuvor verifizierbares
Ergebnis ohne Riickbindung auf die zu beurteilende Situation einerseits
und des Vollzugssubjektes andererseits erlauben.

238 Vgl. Wolfgang Wieland (1999): Platon und die Formen des Wissens. Got-
tingen: Vandenhoeck & Ruprecht.

8o

https://dol.org/10.5771/0783748955566-13 - am 10.01.2026, 23:40:58. hitps:/www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - TSR


https://doi.org/10.5771/9783748955566-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

POLITISCHE BILDUNG ALS POLITIKDIDAKTIK

So verstanden entzieht sich dieser Bildungsaspekt der nur theoreti-
schen, curricularen Ubung, die nur schematische Anwendungen des Er-
lernten zu Folge haben kann. Aus dieser Einsicht folgert gerade Kant,
dass die Urteilskraft »nicht belebrt, sondern nur geiibt werden; daher
ihr Wachstum Reife, und derjenige Verstand heif3t, der nicht vor Jahren
kommt.«*3 Sie bediirfe der praktischen Ubung und kénne insofern nur
durch Erfahrung entwickelt werden. Auf dhnliche Weise spricht etwa
Aristoteles von seinem Begriff der phronésis, dass »sie eben dem jun-
gen Manne fehlt, da sie nur die Frucht langer Jahre ist.«*4° Zugleich ma-
chen diese Autoren jenes Vermogen, das sie Urteilskraft und phronesis
nennen, zur Grundlage richtigen (politischen) Handelns. Kant macht in
seinen Ausfithrungen darauf aufmerksam, dass die Urteilskraft vom rei-
nen Verstand zu unterscheiden ist. Letzteres, so legt er in der Kritik der
reinen Vernunft dar, sei »das Vermogen klare Begriffe zu bilden, Urteile
zu formulieren und Schlussfolgerungen zu ziehen [...]«,*#* was der Ziel-
setzung der gegenwartigen Politikdidaktik entspricht. Insofern konne
der Einzelne qua seines Verstandes »Erkenntnisse tiber die Wirklichkeit«
haben, d. h. er konne Erfahrungen durch die vom Verstand vermittel-
ten » Grundsitze, Begriffe, Folgerungen«*+* kontrolliert gewinnen. Solche
Grundsitze zeigen sich in einer Wissensform, die einerseits um Gegen-
stinde und andererseits von Zusammenhingen weifs. Mit dieser konnen
gegenstandsbezogene Aussagen uber einzelne Objekte, GesetzmafSigkei-
ten und Zusammenhinge gedufSert und vermittelt werden. Vermittelt
und geduflert sind solche Aussagen oder Propositionen vornehmlich in
verschiedenen Wissenschaften, vor allem wenn sie naturwissenschaftli-
chen Paradigmen folgen.*+

Hier wird noch die Frage zu stellen sein, inwiefern oder ob tiberhaupt
politische Urteilskraft samt ihrer faktischen und normativen Grundlagen
Ziel curricularer Vermittlung und somit direkter Lehre und des Lernens

239 Immanuel Kant (1982): Anthropologie in Praktischer Hinsicht. In: Ders.:
Schriften zur Anthropologie, Geschichtsphilosophie, Politik und Pidagogik
2. Werkausgabe, Bd. XII, hrsg. von Wilhelm Weischedel, Frankfurt a. M.:
Suhrkamp, §39.

240 Aristoteles (2019): Nikomachische Ethik. In: Philosophische Schriften in
sechs Bianden, Band 3. Nach der Ubersetzung von Eugen Rolfes, bearbeitet
von Giinther Bien. Hamburg: Meiner, Buch 6, Kapitel 9, S. 151.

241 Thomas Petersen et al.: Urteilskraft, S. 152.

242 Ebd.

243 Hier zur klaren Differenzierung und Begriffsarbeit als Wissenschaft
verstanden, die an nachweisbaren Gesetzen orientiert ist, wie sie etwa in
den Naturwissenschaften gegeben ist. Diese Engfiithrung soll gewiss nicht
dariiber hinwegtauschen, dass es sowohl in den Naturwissenschaften und
wesentlich in Geistes- und Sozialwissenschaften auch andere Wissensbegriffe
gibt, die noch zu erarbeiten sind.

81

https://dol.org/10.5771/0783748955566-13 - am 10.01.2026, 23:40:58. hitps:/www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - TSR


https://doi.org/10.5771/9783748955566-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DER BILDUNGSBEGRIFF UND SEINE HISTORISCHE GENESE

sein kann. Die Reflexion dieser Fragen erfordert, Schule als Ort ganz-
heitlicher politischer Bildung zu befragen. Ihre besondere institutionelle
Konstitution und Verortung innerhalb der demokratischen Gesellschaft
und Staates muss erortert werden, um erreichbare Bildungsziele zu for-
mulieren, die sich weder auf eine reine Institutionenkunde noch auf ar-
bitridre Wertebildung, die immer im Verdacht der Indoktrination stehen
miissen, verengen lassen.

Anstatt diese grundlegenden Fragen zu kliren, scheint es in gegen-
wartigen Konzepten allzu klar zu sein, dass schulische Bildung die von
der DVPD formulierten Bildungsziele zu erreichen hat und gerade so das
Fundament der Demokratie sei, wobei unreflektiert bleibt, was Mog-
lichkeiten, aber auch Grenzen schulischen politischen Unterrichts sind.
So findet nicht nur eine Uberforderung dieser Institution statt, was sich
auch darin zeigt, dass die gegenwirtigen Konzepte kaum eine Antwort
auf Herausforderungen politischer Bildung zwischen Wissensvermitt-
lung und Personlichkeitsbildung finden. Man verschlief$t zugleich auch
den Raum der freien Entwicklung der Einzelnen in Gesellschaft und
Staat — ganz so, als gingen die Schiiler als Biirger verloren, wenn sie nicht
alle politischen Bildungsziele in der Schule erreichen.

Diese Engfithrung ist sicherlich Resultat der Begrenzung der wis-
senschaftlichen politischen Bildung auf nur schulische Kontexte.>+ Es
scheint, als wurde gerade dieses Selbstverstandnis eine weitere Begriffs-
bildung der Disziplin verhindern. Gerade die Auseinandersetzung mit
Juchlers Begriff der Urteilskraft zeigt, dass diese Engfiihrung zu durchaus
inkonsistenten Konzepten fithrt. Nicht nur, dass er aus der Betonung der
Erfahrung der politischen Offentlichkeit fiir die politische Urteilskraft
schlief3t, dass ihre Entwicklung der reinen Belehrung oder Ubung von Si-
tuationen bedarf, er reduziert sie letztlich doch nur auf eine rein schema-
tische Gehirnfunktion, die neurobiologisch nachzuweisen ist.

Die Kontroverse zwischen Massing et al. und Sander et al. um die
Konzeption der politischen Bildung im aktuellen fachdidaktischen Dis-
kurs zeigt exemplarisch, dass politische Bildung als Wissenschaft vom
politischen Lehren und Lernen um verschiedene Ansitze der Lehr- und
Lerntheorie bemiiht ist und sich gerade hierbei in Detailfragen ver-
liert. Die Kontroverse ist geprdgt von einer lagerhaften Diskussion um

244 Oberle weist darauf hin, dass politische Bildung als Politikdidaktik
den gesamten Bereich auflerschulischer politischer Bildung nicht in die
Forschung einbeziehen wiirde. Zugleich wird jedoch die begrenzte Rolle der
schulischen politischen Bildung nicht reflektiert. Vielmehr scheinen aktuelle
Konzepte zu fordern, dass die politische Bildung in der Schule abgeschlossen
werden miisste. Vgl. Monika Oberle (2017): Politikwissenschaft als
Bezugsdisziplin der Politischen Bildung. In: Dies., Georg Weiffeno (Hrsg.):
Politikwissenschaft und Politikdidaktik. Theorie und Empirie. Wiesbaden:
Springer VS, S. 17-30.

82

https://dol.org/10.5771/0783748955566-13 - am 10.01.2026, 23:40:58. hitps:/www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - TSR


https://doi.org/10.5771/9783748955566-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

POLITISCHE BILDUNG ALS POLITIKDIDAKTIK

konstruktivistische (Sander, Lange) und kognitivistische (Weifseno, Mas-
sing) Lerntheorien, die die Erarbeitung eines systematischen, d.h. auch
immer differenzierten, Begriffs politischer Bildung verhindert. Die Kon-
troversen um den Wissensbegriff, die Bezugsdisziplin(en) oder auch die
Rolle normativer Bildung und ihrer Verbindung zu rationalen Fihigkei-
ten zeigen auf, in welchen grundlegenden Kernbereichen der Konzeption
der politischen Bildung Uneinigkeit besteht und warum es somit nicht zu
einer substantiellen Fundierung des Begriffs politischer Bildung kommt.
Die Konzepte der unterschiedlichen Autoren politischer Bildung sind so
disparat, dass die Formulierung eines umfassenden Konzepts politischer
Bildung unmoglich erscheint. Trotz einer Vielfalt an Publikation bleiben
somit entscheidende Fragen zur Systematik politischer Bildung offen,
was die Konzeptualisierung und somit auch die Operationalisierung der
wissenschaftlichen politischen Bildung erschwert.

Verglichen mit der hohen Zielsetzung und den Anforderungen an die
politische Bildung, wie sie von der BpB und der DVPB formuliert sind,
weisen die Konzepte der politischen Bildung als Politikdidaktik struktu-
relle Licken auf und zeigen nur eine unausgereifte Systematik, die sich
in der Reflexion des Zusammenhangs von Bildungszielen, Inhalten aber
auch Fahigkeiten und ihren Vollzugsformen zeigen musste. Die genann-
ten Institutionen bestimmen die Zwecke politischer Bildung recht klar
und zielen somit auf den partizipierenden, mundigen Burger, der den An-
forderungen demokratischer Buirgergesellschaften gentigen kann. Anders
als politische Bildung als Politikdidaktik reduzieren sie diesen Bildungs-
prozess nicht auf kognitionspsychologische Prozesse des Lernens und
Lehrens. Freilich beschreiben jene Institutionen nicht den konkreten Bil-
dungsprozess; sie benennen jedoch die unterschiedlichen Ebenen politi-
scher Bildung: Das proportionale Wissen um die Strukturen des Staates
als deskriptives Fachwissen, aber auch die Identifikation mit demokrati-
schen Werten durch normative Bildung, die die Politikdidaktik in ihren
Konzepten differenziert erarbeiten miisste.

Die aktuellen Konzepte erweisen sich gerade in der Diskussion um
den rechten Wissensbegriff als defizitir. Leider fithrt diese Diskussion
nicht zur differenzierten Reflexion der zu vermittelnden Wissensformen,
wie sie in faktischem Wissen und Personlichkeitsbildung angesprochen
sind, sondern lediglich zu einer lagerhaften Diskussion um kognitivis-
tische und konstruktivistische Modelle. Allen Akteuren entgeht in die-
ser wenig fruchtbaren Diskussion, dass sie, trotz vereinzelter Einsichten
um die Relevanz normativen Wissens, einem nur rationalistischen Wis-
sensbegriff erliegen. Gerade die politische Bildung zielt auf Haltungen
und Werturteile des Einzelnen und kann sich so nie nur auf verstandes-
madaflige Vollzuge verengen. Angesprochen ist mit solchen Bildungsas-
pekten vielmehr die Vernunft des Einzelnen, d. h. das Vermogen, Gegen-
stinde nicht nur zu erkennen und zu verstehen, sondern sie innerhalb

83

https://dol.org/10.5771/0783748955566-13 - am 10.01.2026, 23:40:58. hitps:/www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - TSR


https://doi.org/10.5771/9783748955566-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DER BILDUNGSBEGRIFF UND SEINE HISTORISCHE GENESE

eines Bewertungsmaf$stabes selbst zu bewerten. Hier bedarf es der fun-
dierten Begriffsarbeit, um Riickschliisse fiir politikdidaktische Konzep-
te zu ziehen.

Dieser Untersuchung liegt die Vermutung zugrunde, dass politische
Bildung zum Unbegriff zu werden droht, wenn ihr Inhalt auf die Initiie-
rung und Evaluation von Lehr- und Lernprozessen enggefithrt wird, de-
nen ein rein rationalistischer Wissensbegriff zugrunde liegt. Hier gibt es
weder eine begrifflich konsistente Konzeption der Wissensinhalte und
Formen noch eine konsequente Erorterung der Vermittlung entscheiden-
der Bildungsaspekte. So konnen gegenwirtige Konzepte ihre Elemente
in Bezug auf den iibergeordneten Zweck politischer Bildung kaum er-
arbeiten, namlich die Vermittlung von Kenntnissen #nd eine normative
Orientierung in der Welt als 6ffentlicher politischer Sphare und die Iden-
tifizierung mit dieser.

2.5 Politische Bildung zwischen
Humanismus und Politikdidaktik

Blickt man nun zuriick auf die Entwicklung des neuzeitlichen Bildungs-
begriffs zeigen sich einige wesentliche Strukturmomente.

Zunichst wird deutlich, dass im Vordergrund des Verstandnisses von
Bildung die Selbsttitigkeit des Menschen steht. Es geht in Bildungspro-
zessen nicht einfach nur um die Fihigkeit, rein schematische Vollzuige
zu leisten. Der gebildete Einzelne soll aus eigener Einsicht in seiner je
besonderen Weise agieren und hierbei auch rationale Uberlegungen an-
stellen. Vor allem aber soll er normative Bedingungen zur Grundlage sei-
ner Vollziige machen, die ihm nicht, wie etwa duflere GesetzmifSigkei-
ten, gegeben werden konnen. Vielmehr soll er durch die Einsicht in die
Anerkennungswiirdigkeit normativer Prinzipien diese zum Grund seines
Denkens, Urteilens und Handelns machen. Der Anspruch an den neu-
zeitlichen Bildungsbegriff zeigt sich gerade darin, dass er nicht Vollziige
verlangt, die kausalen Bedingungen oder Naturnotwendigkeiten folgen
und somit alternativlos erscheinen. Vielmehr zeigt sich solcher Anspruch
darin, dass er den Einzelnen dazu befihigen soll, innerhalb eines freien
Denk-, Urteils- und Handlungsraums nach eigenen Maf$staben und Be-
wertungen zu agieren. Vor allem die Humanisten erkennen in dieser Re-
flexion, dass letzteres durchaus bedeuten muss, dass Bildung zur Ent-
wicklung von Dispositionen und somit zu normativen Haltungen fiihrt,
die Grundlage vernunftiger Selbst- und Weltbezugnahme werden sollen.

Der Bildungsbegriff wird — so zeigt sich — seit jeher im Spannungsfeld
zwischen der Vermittlung nur funktionaler Kenntnisse und der Person-
lichkeitsentwicklung diskutiert. Es zeigt sich, dass Bildung beide Aspekte

84

https://dol.org/10.5771/0783748955566-13 - am 10.01.2026, 23:40:58. hitps:/www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - TSR


https://doi.org/10.5771/9783748955566-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

POLITISCHE BILDUNG ZWISCHEN HUMANISMUS UND POLITIKDIDAKTIK

menschlicher Entwicklung beriicksichtigen muss. Hierbei geht die Dif-
ferenzierung von Bildungsvollziigen als Krifte des Verstandes und der
Vernunft einher, wobei zugleich zu erkennen ist, dass beide Vermogen
miteinander in Zusammenhang stehen. Daran anschliefsend erweist sich
schon bei Humboldt die Frage nach den Bildungsorten dieser beiden
Aspekte der Bildung als wesentlich. Bildung als holistischer Prozess, so
stellt Humboldt klar heraus, kann sich nicht nur auf formelle Bildung
begrenzen, wihrend er zugleich, wie schon Herder, die Relevanz solcher
Bildung fir die Entwicklung des Verstandes betont. Er pladiert dafiir,
die Schule aufgrund ihrer Konstitution als staatliche Institution darauf
zu konzentrieren, rein verstandesmaflige Fihigkeiten zu vermitteln, die
Voraussetzung jeder holistischer Bildung seien, welche sich jedoch erst
in der Praxis gesellschaftlichen und staatlichen Lebens vollziehen kon-
ne. Weiterhin ist an diesen Uberlegungen bedenkenwert, dass Humboldt
alles Politische aus der Schule ausschliefen mochte. Die Schule konne
und diirfe nicht die Bildung des Einzelnen zum Burger bezwecken, da
sie in der Gefahr stehe, den Krifte des Einzelnen nach den Interessen des
Staates auszurichten - sie ist also nicht Ort politischer Bildung. Fuir die
hiesige Studie ist dieser Bildungsbegriff der Humanisten also nicht inso-
fern fruchtbar, als mit ihm explizit politische Bildung erarbeitet werden
kann. Vielmehr besteht der Mehrwert seiner Diskussion zum einen da-
rin, die Koordinaten von Bildung nach ihrem allgemeinen Begriff zu be-
stimmen. Zum andern betont er das freiheitliche Moment der Bildung
und leitet gerade daraus die Grenzen staatlich institutionalisierter poli-
tischer Bildung ab, auch wenn er hierbei einen allzu pejorativen Staats-
begriff zugrunde legt. ZugegebenermafSen bleibt der Bildungsbegriff der
Humanisten allzu abstrakt. Die Bildungsaspekte sind zwar angespro-
chen, jedoch nicht ausreichend systematisiert.

Der politische Aspekt der Bildung und somit die Genese der formel-
len politischen Bildung ist Gegenstand der bildungstheoretischen Ausei-
nandersetzung der Autoren des beginnenden 20. Jahrhundert. Formelle
Bildung hat hier eine eindeutig politische Dimension, was auch aus ih-
rer Berticksichtigung in der Reichverfassung der Weimarer Republik re-
sultiert. Hier wird politische Bildung zum zentralen Werkzeug zur Ent-
wicklung der politischen Gesinnung des Biirgers im Sinne der Verfassung
und somit zur Konstitution des Verhiltnisses zwischen Biirger und Staat.
Der Zweck der formellen politischen Bildung scheint gerade aus dem di-
rekten Verhiltnis zwischen Schule und Staat abgeleitet, denn die Bildung
im Allgemeinen und politische Bildung der Jugend untersteht nun der
staatlichen Aufsicht.>s

Zweck der staatsbiirgerlichen Erziehung jener Zeit ist die Bildung
staatsbiirgerlicher Gesinnung. Hierbei scheinen nicht nur Kenntnisse um

245 Vgl. Verfassung des Deutschen Reiches, Art. 143 und Art. 148.

85

https://dol.org/10.5771/0783748955566-13 - am 10.01.2026, 23:40:58. hitps:/www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - TSR


https://doi.org/10.5771/9783748955566-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DER BILDUNGSBEGRIFF UND SEINE HISTORISCHE GENESE

die Institutionen des Staates entscheidend, die etwa Kerschensteiner in
der Verwaltung der Schule nachempfinden mochte, sondern vor allem
die Entwicklung staatsbuirgerlicher Tugenden. Die Autoren folgen hier
ganz unterschiedlichen Methoden. Entscheidende Einsicht aller Ansit-
ze ist jedoch, dass solche Tugenden nicht durch direkte Belehrung zu
entwickeln sind, sondern eines tatigen Vollzuges bediirfen, woraus man
schiefSen konnte, dass sie so aus freier Einsicht in ihre Anerkennungs-
wirdigkeit entwickelt werden sollen. Dies bleibt jedoch implizit. Wei-
terhin ist zu sehen, dass gerade Litt betont, dass staatsburgerliche Erzie-
hung nicht als reine Bewdhrung in der Handlungspraxis zu verstehen sei,
sondern auch der theoretischen Bildung und somit der Entwicklung des
Verstandes bediirfe, auch wenn er die begriffliche Explikation dieser bei-
den Bildungsebenen schuldig bleibt. In dieser Diskussion wird politische
Bildung erstmals in ihrer institutionalisierten Form und somit ihrem di-
rekten Verhiltnis zum demokratischen Staat und seiner Verfassung dis-
kutiert. Die Autoren erortern schon jene Bildungsaspekte, die auch heu-
te noch virulent sind: politische Bildung zwischen Wissensvermittlung
und Personlichkeitsbildung.

Vor diesen Verstindnissen der Bildung im Allgemeinen und politischer
Bildung im Besonderen erweisen sich die gegenwartigen Konzepte politi-
scher Bildung durchaus als defizitar. Man begrenzt die politische Bildung
allzu sehr auf formelle Bildung und ist bestrebt, innerhalb der Schule
die Schiler zu vollen Biirgern zu machen, indem man die Vermittlung
funktionalen Wissens und Personlichkeitsbildung zum Zweck direkter
Belehrung macht. Hierbei wird allzu wenig reflektiert, inwiefern Schu-
le solche Vollziige leisten kann oder darf. Thre Rolle fur die Moglichkeit
holistischer Bildung wird nicht befragt, sondern alternativlos behaup-
tet, wodurch iibersehen wird, dass man hierdurch die Riume freier Ent-
wicklung der Schiiler jenseits schulischer Bildungsprozesse verschlief3t.

Trotz einiger offenen Fragen kann den Konzepten aktueller politi-
scher Bildung jedoch entnommen werden, dass politische Bildung so-
wohl normative Wertevermittlung als auch Fachwissen vermitteln muss,
ohne jedoch Indoktrination oder reine Institutionenkunde zu sein. Sie
unterscheidet sich von anderen Bereichen formeller Inhalte gerade da-
durch, dass sie direkt auf den demokratischen Staat ausgerichtet ist. Sie
soll nicht einfach nur Wissen um Staatsformen vermitteln, sondern zu-
gleich die demokratische Gesinnung bewirken.

Der aktuelle Diskurs mochte beide Aspekte vereinen, setzt aber eine
nichtnormative Theorie einer (mehr oder minder willkiirlichen) » Werte-
vermittlung« gegentiber. Durch die Engfithrung holistischer politischer
Bildung auf formelle Bildung gelingt es den aktuellen Konzepten kaum,
trotz vorhandener Beziige zur politischen Philosophie, beide Elemente
in ertragreicher Weise miteinander zu verknuipfen. Obwohl die Autoren
durchaus um die unterschiedlichen Ebenen solcher Bildung zu wissen

86

https://dol.org/10.5771/0783748955566-13 - am 10.01.2026, 23:40:58. hitps:/www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - TSR


https://doi.org/10.5771/9783748955566-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

POLITISCHE BILDUNG ZWISCHEN HUMANISMUS UND POLITIKDIDAKTIK

scheinen, gelingt kaum eine angemessene Reflexion auf den Zusammen-
hang von Bildungszweck und Vermittlungsform. So macht man die poli-
tische Urteilsfihigkeit zum Ziel schulischer politischer Bildung, ohne zu
fragen, ob diese tiberhaupt in der Schule zu erreichen ist bzw. was Auf-
gabe formeller Bildung fiir die Entwicklung solcher Fahigkeit sein kann.
Vielmehr geht man selbstverstiandlich davon aus, dass curriculare Ver-
mittlung von Inhalten funktionaler und normativer Art die Lernenden zu
urteils- und handlungsfihigen Biirgern macht. Die Autoren bleiben hier-
bei einer nur rationalistischen Anthropologie verhaftet und reduzieren
Bildung auf rein verstandesmafSige und somit schematische Vollziige. Die-
se Verengung jedoch resultiert aus einem unterkomplexen Wissensbegriff,
der alle Wissensformen als rein propositional versteht und hierbei auch
die Personlichkeitsbildung als Gegenstand der direkten Lehre betrachtet.

Im Anschluss an diese Standortbestimmung der politischen Bildung
gilt es nun einen Bildungsbegriff zu finden, der Bildung als holistischen
Prozess begreift und gerade hierbei wesentliche Strukturmomente reflek-
tiert. Hierbei wird es darauf ankommen, die wesentlichen Aspekte von
Bildung auf ganz unterschiedlichen Ebenen begrifflicher Differenzierung
zu untersuchen. Die Analyse der Autoren von Herder bis hin zu heutigen
Ansitzen zeigt folgende Herausforderungen:

®  Im humanistischen Bildungsbegriff besteht eine Spannung zwischen
(auch institutionalisierter) Bildung einerseits und der Freiheit des
Einzelnen andererseits. Wie kann politische Bildung konzeptuali-
siert werden, ohne den Einzelnen fiir staatliche Zwecke zu instru-
mentalisieren?

e Die Ansitze der staatsbiirgerlichen Erziehung zeigen die Schwierig-
keit politischer Bildung zwischen funktionaler Bildung, d.i. Wissens-
vermittlung im weiteren Sinne, und Personlichkeitsbildung, d.i. die
Entwicklung demokratischer Gesinnung. Wie kann politische Bil-
dung beide Bildungsaspekte beriicksichtigen?

e Aktuelle Ansitze werfen die Frage auf, inwiefern politische Bildung
formell bzw. informell zu vollziehen ist. Zudem bleibt unreflektiert,
welche Rolle Schule in der politischen Bildung haben kann. Wie
kann politische Bildung in ihrer institutionellen Form konzipiert
werden, ohne nur auf diese Form verengt zu werden?

Die vorliegende Untersuchung hat den Anspruch, diese wesentlichen Be-
griffsmomente von Bildung zu explizieren. Hierbei soll es nicht nur bei
abstrakten Auseinandersetzungen bleiben. Vielmehr sind konkrete Bil-
dungsmomente, die hierin angesprochenen Fahigkeiten und die hierzu
notwendigen institutionellen Strukturen in Auseinandersetzung mit dem
Bildungskonzept G. W. F. Hegels erarbeitet werden.

87

https://dol.org/10.5771/0783748955566-13 - am 10.01.2026, 23:40:58. hitps:/www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - TSR


https://doi.org/10.5771/9783748955566-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	2. Der Bildungsbegriff und seine historische Genese
	2.1 Der neuzeitliche Bildungsbegriff: Nation, Kultur, Individuum
	2.1.1 Johann Gottlieb Fichte
	2.1.2 Johann Gottfried Herder
	2.1.3 Wilhelm von Humboldt
	2.1.3.1 Bildung als normative Kategorie
	2.1.3.2 Individualität als Selbstbezug
	2.1.3.3 Individualität als das Erste im Weltbezug
	2.1.3.4 Grenzen staatlich institutionalisierter Bildung
	2.1.3.5 Schulische Bildung: Chancen und Grenzen


	2.2 Staatsbürgerliche Erziehung und politische Tugenden
	2.2.1 Georg Kerschensteiner und die Arbeit
	2.2.2 Friedrich Wilhelm Foerster und die Andersdenkenden
	2.2.3 Theodor Litt und der Begriff des Staates

	2.3 Die didaktische Wende und ihre Folgen
	2.3.1 Der Theoriestreit der 70er Jahre
	2.3.2 Nachkonzeptionelle Phase

	2.4 Politische Bildung als Politikdidaktik
	2.4.1 Politikkompetenz
	2.4.2 Gegenstimmen: Autorengruppe Fachdidaktik
	2.4.3 Weitere Aspekte politischer Bildung
	2.4.3.1 Werteerziehung
	2.4.3.2 Begriff der Urteilskraft?

	2.4.4 Conclusio

	2.5 Politische Bildung zwischen Humanismus und Politikdidaktik


