
13

2. Der Bildungsbegriff und  
seine historische Genese

2.1 Der neuzeitliche Bildungsbegriff:  
Nation, Kultur, Individuum

Die Besonderheit des neuzeitlichen Bildungsbegriffes ist darin zu sehen, 
dass er den Einzelnen, das Individuum oder eben auch das je besonde-
re Selbst des Einzelnen in den Mittelpunkt seiner Betrachtung stellt. Der 
Bildungsdiskurs des 18 und des 19. Jahrhunderts1 betont die besonde-
re Innerlichkeit des Einzelnen, versteht sich als »self-cultivation«2 und 
möchte die Selbsttätigkeit des Einzelnen zum Zweck jeder recht verstan-
denen Bildung machen. Solche Bildung der Innerlichkeit soll als Men-
schenbildung und somit in humanistischer Perspektive verstanden wer-
den. Der Mensch soll durch solche Bildung werden, was er qua seiner 
besonderen Potenzialität sein kann und soll. Das bedeutet zunächst ganz 
allgemein, dass er, aus seiner perfectibilité heraus, Kräfte ausbilden soll, 
die ihm potenziell zur Verfügung stehen. Der Begriff der perfectibilité, 
wie ihn Jean-Jacques Rousseau entwickelte und der von Autoren wie 
Herder oder auch Humboldt aufgegriffen wurde, ist der Kern dieses Be-
griffs, der bis heute Gültigkeit beansprucht.3 Gemeint ist damit die Ver-
vollkommnungsfähigkeit des Menschen, die hier Bildbarkeit heißt. 

Die auszubildenden Kräfte seien Fähigkeiten des Verstandes und der 
Vernunft und ermöglichten dem Menschen die je eigene Selbst- und 

1	 Freilich ist der Bildungsgedanke im 18. Jhd. noch christlich begründet. Der 
Mensch soll sich durch sie seiner Gottesebenbildlichkeit annähern. Er darf 
nicht nur, er muss sich als Freien, Bildbaren verstehen und gerade darin seine 
Ebenbildlichkeit realisieren. Diese christliche Genese der Bildbarkeit des 
Menschen im Sinne seiner Möglichkeit und Fähigkeit zur Vervollkommnung 
muss den neuzeitlichen Bildungsbegriff nicht der christlichen Theologie 
verpflichten. Solcher Bezug zeigt vielmehr den absoluten Wert der Bildung in 
Beziehung auf das Menschsein überhaupt, das zu normativen Lebensweisen 
und somit zu eigenem Selbstverständnis verpflichtet. Der Mensch hat also 
die Pflicht gegen sich selbst, sich als bildbares Wesen zu vervollkommnen, 
weil er dazu fähig ist, weil es gewissermaßen sein Schicksal ist. 

2	 Jürgen Oelkers (1998): Das Konzept der Bildung in Deutschland im 
18.  Jahrhundert. In: Oelkers, Jürgen; Osterwalder, Fritz; Rhyn, Heinz 
(Hrsg.): Bildung, Öffentlichkeit und Demokratie. Weinheim u.a.: Beltz, S. 51.

3	 Vgl. Jean-Jacques Rousseau (2019): Diskurs über den Ursprung und die 
Grundlagen der Ungleichheit unter den Menschen, hrsg. von Heinrich Meier. 
Paderborn: Brill Schöningh. Im Folgenden als zweiter Diskurs angegeben. 

https://doi.org/10.5771/9783748955566-13 - am 19.01.2026, 23:40:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748955566-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


14

Weltbezugnahme. Diese Kräfte sollen sich dem Einzelnen in Konfron-
tation zum einen mit der Welt, die als äußere Gegebenheit verstanden 
wird, und zum anderen mit sich selbst erschließen. Die Einzelnen sollen 
in diesem Prozess einen kontrollierten Zugang zu diesen Kräften erlan-
gen, was Voraussetzung der dem Bildungsbegriff wesentlichen Selbsttä-
tigkeit und der »selbstvollendeten Handlung«4 sei. Der Anspruch dieses 
Bildungsbegriffs ist, zu explizieren, worin die Bedingung der Möglich-
keit solcher Selbsttätigkeit liegt, die die Selbstzweckhaftigkeit des Men-
schen und seiner Bildung betont. 

Daher untersucht der Bildungsdiskurs seit seinen Anfängen im 
18. Jahrhundert die Möglichkeit eines solchen Bildungsprozesses im 
Spannungsfeld zwischen holistischer, selbstzweckhafter Bildung einer-
seits und ihrer Ausrichtung auch auf Funktionalität, d. h. funktionale 
Kompetenzen andererseits. Dieses Spannungsfeld bestimmt zugleich die 
Diskussion über die Notwendigkeit und den Zweck formeller Bildung. 
Holistische Bildung sei die wahre Bildung und vollziehe sich in freier, 
d. h. nicht-curricularer Form und vor allem in ästhetischer Weise. Sie be-
dinge die Auseinandersetzung mit dem Schönen der Kunst und Litera-
tur und betreffe gerade in dieser Form das Gefühl des Menschen und 
sei so in radikaler Weise innerlich. »Dieses Gefühl entsteht nicht durch 
Erziehung, also Gewöhnung an öffentliche Standards, sondern muß als 
eigener Sinn verstanden werden. Er versteht es, moralische und ästheti-
sche Proportionen verläßlich zu beurteilen, ohne dabei als pädagogische 
Größe zu erscheinen.«5 Dieser humanistische Bildungsbegriff entzieht 
sich einer möglichen gesellschaftlichen oder staatlichen »Brauchbarkeit« 
des Menschen. 

Jede formelle Bildung zu jener Zeit sieht sich dagegen dem Vorwurf 
ausgesetzt, den Einzelnen einzuschränken, in festen Grenzen zu formen 
und ihn gerade so zu einem Instrument gesellschaftlicher und staatlicher 
Macht zu machen, was freilich das Gegenteil von freier Entfaltung eige-
ner Individualität ist. Dieser Vorwurf scheint sich gerade da besonders zu 
bestätigen, wo die Bildungstheorie nicht nur die Notwendigkeit schuli-
scher Bildung betont, sondern zugleich die Anbindung dieser an die Na-
tion verlangt6 – was indes jedem Begriff politischer Bildung immanent 
sein müsste. Dass diese Befürchtung nicht von der Hand zu weisen ist, 
zeigt die Auseinandersetzung mit philosophischen Ansätzen des begin-
nenden 19. Jahrhunderts, hier besonders in J. G. Fichtes Reden an die 

4	 Johann Gottfried Herder (1966): Ideen zur Philosophie der Geschichte der 
Menschheit. Teil II, Buch 9. In: Werke in 11 Bänden, Bd. 6. Frankfurt a. M.: 
Suhrkamp, S. 336. 

5	 Oelkers, Das Konzept der Bildung in Deutschland im 18. Jahrhindert, S. 54.
6	 Vgl. ebd. Oelkers setzt den deutschsprachigen Diskurs jener Zeit gerade 

diesem Vorwurf aus. 

DER BILDUNGSBEGRIFF UND SEINE HISTORISCHE GENESE

https://doi.org/10.5771/9783748955566-13 - am 19.01.2026, 23:40:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748955566-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


15

deutsche Nation. Die zu Recht kontrovers diskutierten Reden werden 
hier herangezogen, weil Bildung in ihnen das zentrale Mittel ist, durch 
das die staatsbürgerliche Haltung des Einzelnen erlangt werden kann, 
was nach Fichte jedoch verlangt, den Einzelnen in seiner Besonderheit 
für diesen Zweck aufzuopfern.

2.1.1 Johann Gottlieb Fichte 

Johann Gottlieb Fichte formuliert einen Bildungsbegriff, der vielmehr als 
eine besondere Form der Erziehung zu verstehen ist. Er subordiniert die 
Bildung des Bürgers den Belangen der Nation und des Staates und erklärt 
eine Erziehung der Individuen zu künftigen Mitgliedern der Nation als un-
bedingte Pflicht des Staates, um seinen Erhalt zu sichern. In seinen politi-
schen Schriften, von der Besatzung Napoleons geprägt, plädiert Fichte für 
»Freiheit und Gleichheit in fortschreitender Annährung an eine Kultur- 
und Bildungsgesellschaft der Zukunft«7, die jedoch eine nationale deut-
sche Kultur sein müsse. In seinen Reden an die deutsche Nation8 formu-
liert er diesen Gedanken zu einer deutschen Nation, eingebettet in einem 
absoluten Staat,9 weiter und erklärt die Nationalerziehung als Werkzeug 
zur Erfüllung dieses dem menschlichen Sein übergeordneten Zwecks.10 

Fichte grenzt seinen Begriff der Nationalerziehung stark von zuvor 
formulierten Bildungsbegriffen und von der Pädagogik seiner Zeit ab 
und schlägt »[...] eine gänzliche Veränderung des bisherigen Erziehungs-
wesens [...] als das einzige Mittel die deutsche Nation im Dasein zu er-
halte[n] [...]«11 vor. Zugleich sieht er zwar den inflationären Gebrauch 
des Bildungsbegriffs, möchte aber herausstellen »was der neuen Erzie-
hung gefehlt habe«12 und fordert einen neuen Gehalt eines von ihm prä-
ferierten Erziehungskonzepts. 

»Die bisherige Erziehung«, so urteilt Fichte, »habe zur guten Ordnung 
und Sittlichkeit höchstens nur ermahnt, aber diese Ermahnungen sei-
en unfruchtbar gewesen [...]. Im Gegensatze mit dieser müsse die neue 

7	 Ebd.
8	 Johann Gottlieb Fichte (2008): Reden an die deutsche Nation. Hamburg: 

Meiner.
9	 Vgl. Alexander Aichele (Hrsg.) (2008): Einleitung. In: Fichte: Reden an 

die deutsche Nation, S. VII–LXXXIX. Nähere Erläuterungen Fichtes zum 
absoluten Staat, der zugleich vernünftiger Staat sei, finden sich in: Johann 
Gottlieb Fichte (1962): Die Grundzüge des gegenwärtigen Zeitalters, zehnte 
Vorlesung. In: Ausgewählte Werke in sechs Bänden. Band 4. Darmstadt: 
WBG, S. 537–550. 

10	 Vgl. Fichte: Reden an die deutsche Nation, S. 28–59. 
11	 Ebd., S. 21.
12	 Ebd., S. 28.

DER NEUZEITLICHE BILDUNGSBEGRIFF: NATION, KULTUR, INDIVIDUUM

https://doi.org/10.5771/9783748955566-13 - am 19.01.2026, 23:40:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748955566-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


16

Erziehung die wirkliche Lebensregung und -bewegung ihrer Zöglinge, 
nach Regeln, sicher und ohnfehlbar bilden, und bestimmen können.«13 

Die neue Nationalerziehung solle insofern fruchtbar sein, als sie die Zög-
linge zu tätiger Aktivität im Staat bilde – eine Ermahnung zu dieser Ak-
tivität reiche also nicht aus. Bildung müsse zu bestimmter Handlungs-
praxis im Sinne der Nation führen. Hierzu sieht das Erziehungskonzept 
Fichtes vor, dass »die Freiheit des Willens gänzlich [vernichtet werde]«.14 
Der Wille müsse berechenbar und transparent werden und so seine Will-
kürlichkeit verlieren. 

Gerade der individuelle freie Wille der Zöglinge würde eine »Notwen-
digkeit der Entschließungen«15 verhindern, was die Wirklosigkeit bishe-
riger Bildung erklären würde. 

»Denn indem sie bekennt, daß nach ihrer kräftigsten Wirksamkeit der 
Wille immernoch frei, d. i. unentschieden schwankend zwischen Gutem 
und Bösem bleibe, bekennt sie, daß sie den Willen, und da dieser die ei-
gentliche Grundwurzel des Menschen selbst ist, den Menschen selbst zu 
bilden durchaus weder vermöge, noch wolle oder begehre, und daß sie 
dies überhaupt für unmöglich halte.«16 

Dagegen müsse die neue Nationalerziehung die »Unmöglichkeit des Ent-
gegengesetzten in dem Willen«17 hervorbringen, sodass dieser zu jedem 
Zeitpunkt das Vernünftige wolle. Dies gelinge dem Menschen jedoch nur 
in einem Dasein als Gattungswesen,18 wo er als Teil eines Ganzen zu sei-
ner wahren Identität finden könne. In diesem Zustand seines Seins sei es 
ihm dann auch möglich, seinen Willen vernünftig auszurichten.

»Das vernünftige Leben [besteht] darin, daß die Person in der Gattung 
sich vergesse, ihr Leben an das Leben des Ganzen setze und es ihm auf-
opfere [...]«.19 Die Aufopferung der je eigenen Subjektivität oder auch 
der Individualität samt der partikularen Zwecke sei also Pflicht eines je-
den, der ein vernünftiges Leben in der Gattung führen möchte.20

13	 Ebd. 
14	 Ebd., S. 29.
15	 Ebd.
16	 Ebd.
17	 Ebd.
18	 Den Begriff des Vernünftigen denkt Fichte nur im Zusammenhang 

mit einem Leben der Gattung, das der letzte Zweck des menschlichen 
Daseins sein müsse. Nur hierin könne der Einzelne zur vollen Entfaltung 
kommen und den Zustand der Vernunftlosigkeit, d. i. seinen Egoismus als 
reine Individualität, ablegen. Siehe mehr dazu in: Fichte: Grundzüge des 
gegenwärtigen Zeitalters, Dritte Vorlesung, S. 428–442. 

19	 Ebd., S. 429.
20	 Den Gattungsbegriff Fichtes legt Alexander Aichele in seiner Einleitung zu 

den Reden an die deutsche Nation mit Bezug auf Emil Lask (1902) dar: 

DER BILDUNGSBEGRIFF UND SEINE HISTORISCHE GENESE

https://doi.org/10.5771/9783748955566-13 - am 19.01.2026, 23:40:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748955566-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


17

Der Bildungsbegriff der Aufklärung habe diesen Zweck nicht zu errei-
chen vermocht, was auf die fehlende Ausrichtung des Willens und somit 
des Seins der Zöglinge auf ein Ganzes zurückzuführen sei.21 Die Natio­
nalerziehung Fichtes hingegen 

»führt die höhere Vaterlandsliebe, das Erfassen eines irdischen Lebens 
als eines ewigen, und des Vaterlandes, als des Trägers dieser Ewigkeit, 
und, falls er in Deutschen aufgebaut wird, die Liebe für das deutsche 
Vaterland, als einer seiner notwendigen Bestandteile unmittelbar in sich 
selber; und aus dieser Liebe folgt der mutige Vaterlandsverteidiger, und 
der ruhige und rechtliche Bürger von selbst.«22 

Der Zweck der Nationalerziehung bestehe also darin, die Nation zu er-
halten, indem die Zöglinge zu Bürgern samt einer die Nation erhaltenden 
Gesinnung ausgebildet werden. Sie sollen nach Fichte hierzu mit einer 
unumstößlichen, immer funktionierenden Tüchtigkeit ausgestattet wer-
den und sollen so jederzeit im Stande sein, im Sinne der Nation zu agie-
ren. Die Ausbildung ihrer Kräfte dient nur diesem einen Zweck, muss 
aber durch den Staat sichergestellt werden, damit dieser von jener profi-
tieren kann. Der Bürger soll anhand der Bildung eine Brauchbarkeit und 
Nützlichkeit für den Staat entwickeln. Der Einzelne als allgemeines Ge-
sellschaftswesen, das seine Individualität vollends ablegt und zum Staats-
bürger wird, steht in Fichtes Denken im Vordergrund.

Nicht nur fordert er eine Unterordnung des Individuums unter den Pri-
mat dessen, was er Gattung nennt. Er ist auch bereit, auf den Einzelnen in-
sofern einzuwirken, dass dieser nur in bestimmter, dem Staat förderlicher 
Weise agiere. Solches Wirken ist dann nicht etwa, wie vom Humanismus 
gefordert, durch die freie Einsicht des Einzelnen gegeben, sondern in einer 
bestimmten Form gefordert – der Einzelne soll zu bestimmter Denk- und 
Handlungsweise erzogen werden. Kurz: Zulässig sind nur jene Formen 
menschlichen Agierens, die für den Staat förderlich sind, und staatsbür-
gerliche Erziehung solle gerade dies sicherstellen. Die Nationalerziehung 
Fichtes macht dies jedoch nicht zum Resultat kritischer Reflexion des 
Staates und seiner Zwecke, sondern fordert rein affirmative Bezugnahme 
auf den Staat. Darüber hinaus zeigt sich hier die Schule als Ort der reinen 
Herstellung untertäniger Gesinnung, wodurch sie zum Instrument zur Re-
produktion jedes staatlichen Systems missbraucht werden kann. Es muss 
nicht eigens dargelegt werden, dass all dies mit den eingangs skizzierten 
demokratischen und freiheitlichen Bildungszielen nicht zu vereinbaren ist. 

»Demzufolge bezeichnet Fichtes Begriff der Gattung seiner Form nach ein 
Ganzes, dessen Teile erst durch die Zugehörigkeit zum Ganzen Identität 
besitzen und daher als solche nicht unabhängig vom Ganzen bestehen 
können.« (S. XXXVII)

21	 Fichte: Grundzüge des gegenwärtigen Zeitalters, Dritte Vorlesung, S. 429ff.
22	 Fichte: Reden an die deutsche Nation, S. 150.

DER NEUZEITLICHE BILDUNGSBEGRIFF: NATION, KULTUR, INDIVIDUUM

https://doi.org/10.5771/9783748955566-13 - am 19.01.2026, 23:40:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748955566-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


18

2.1.2 Johann Gottfried Herder

Schon Johann Gottfried Herder, der gemeinhin als Begründer des 
deutschsprachigen neuzeitlichen Bildungsgedankens angesehen wird, 
reflektiert in seinen Schulreden die Relevanz formeller Bildung für die 
Kräfte des Einzelnen und erklärt diese für unverzichtbar für jede holisti-
sche Bildung.23 Herder erkennt die Relevanz der Schule vor allem darin, 
dass sie als Institution der sich weiterentwickelnden Wissenschaft das 
systematische Lernen der Einzelnen gewährleistet. Sie ist Medium der 
Aneignung humanistischer Traditionen, die sich zwar dem Nationenbe-
griff entziehen, die Herder aber durchaus als Prinzipien und Formen be-
stimmter Lebensweisen versteht. 

Er wendet sich hierbei explizit gegen jede Romantisierung der Bildung 
als eines durch eine unbestimmt-ästhetische Welt sich selbst vollziehen-
den Prozesses. Dies ist insofern beachtlich, als gerade Herder die ästhe-
tische Bildung durch die Künste als das höchste Gut zur holistischen Bil-
dung des Menschen erkennt. Durch sinnliche Erfahrung entwickele der 
Mensch Selbst- und Weltverhältnisse und bilde sich gerade so in huma-
nistischer Perspektive – Empfinden sei nach Herder schon entscheiden-
der Bestandteil von Erkennen und somit schon begriffliches Verstehen, 
das zunächst ausgebildet werden müsse. Hierin liegt der zentrale As-
pekt seiner Kritik gegen jenen romantischen Bildungsgedanken, der mit 
schon voraussetzungsreichen Annahmen agiere. Herder betont in all sei-
nen Schriften die Weltgebundenheit des Menschen, die Notwendigkeit 
der Anbindung des Einzelnen an andere Menschen sowie an tradierte 
Lebensformen. Die Auseinandersetzung mit diesen sei entscheidend für 
jede Selbstvergegenständlichung und somit zentral für Selbstverhältnisse. 
Hier verorte sich der Mensch in der Welt, was nicht weniger sei als die je 
eigene Deutung und Bewertung solcher gemeinsamer Formen.24 Solche 

23	 Freilich ist Herders ganzen Werk vom Bildungsgedanken durchzogen. 
Nicht nur wird der Bildungsbegriff als philosophische Kategorie mit seinen 
unterschiedlichen Aspekten beleuchtet, auch setzt sich Herder immer wieder 
explizit mit der schulischen Bildung und der Rolle der Schule überhaupt 
auseinander. An dieser Stelle wird nur Herder Gedankengang zur schulischen 
Bildung in seinen Schulreden besprochen, weil er hier reflektiert, inwiefern 
zweckgerichtete Bildung in der Schule zu einem ganzen Bildungsprozess 
beitragen kann. Eine herausragende Studie zu Herders Bildungstheorie 
liefert Nicole Welter (2003): Herders Bildungsphilosophie. Sankt Augustin: 
Gardez.

24	 Vgl. Johann Gottfried Herder (1994): Vom Erkennen und Empfinden der 
menschlichen Seele. In: Werke, Bd. IV, Frankfurt a. M.: Deutscher Klassiker 
Verlag, S. 327ff. Die Rede von der Seele muss so verstanden werden, dass 
all diese Prozesse im Inneren, also im Bewusstsein des Einzelnen vollzogen 
werden. Hierbei erfahre sich der Einzelne in bestimmter Weise, er erlange 

DER BILDUNGSBEGRIFF UND SEINE HISTORISCHE GENESE

https://doi.org/10.5771/9783748955566-13 - am 19.01.2026, 23:40:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748955566-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


19

Tradition sei nicht etwa auswählbar, sondern schon immer Lebenspra-
xis des Menschen und gerade so Inhalt dessen, was er Humanität nennt. 
Sie ist vermittlungsbedürftig, wird nicht nur durch die Schule, sondern 
auch gerade in anderen sozialen Kontexten unmittelbar und hierbei gera-
de durch Gewöhnung an Denk- und Handlungsvollzüge vollzogen. »So 
lernen wir Sprache und Lebensart, so bilden wir unsere Vernunft und 
gewöhnen uns zu Sitten und Künsten [...]«.25 Zu Traditionen gehörten 
neben Sitten oder bestimmten anerkannten Prinzipien auch gerade Wis-
senschaft und Künste, deren Anerkennungswürdigkeit sich als Tradition 
zeige und der Lehre bedürfe. 

»Aus heiler Haut können uns zwar Geschwüre, Kröpfe und Beulen 
wachsen; aber nicht Wissenschaften und Künste. Was wir wissen, wis-
sen wir durch andere; was wir gebrauchen und zu brauchen selbst ler-
nen müssen, haben andre erfunden; das ganze menschliche Geschlecht 
ist gewissermaßen eine durch alle Jahrhunderte fortgesetzte Schule, und 
ein neugebornes Kind, das plötzlich dieser Schule entnommen, das die-
ser Kette des Unterrichts entrissen, auf eine wüste Insel gesetzt würde, 
wäre mit allem seinem angebornen Genie ein armes Tier, ja in zehnfa-
chem Betracht elender als die Tiere.«26 

Kurz: Bestimmte Prinzipien der Praxis menschlichen Lebens und hierin 
gerade Kategorien wie Wissenschaft und Künste erschließen sich nicht 
ohne weiteres, sie sind vermittlungsbedürftig. Sie bedürften der Leh-
re durch kundige Lehrer, die jungen Menschen die Grundsätze und Be-
griffe nahebringen. Gerade hierbei würden diese Größen menschlichen 
Daseins durch die Schule erhalten und im Vollzug ihrer Thematisierung 
weiterentwickelt und »so dienen sie [die Schulen, A. A.] ferner zur Klar­
heit und Richtigkeit der Wissenschaft, zu ihrer Ausbildung und allmäh­
ligen Vervoll-Kommung.«27 

durch Bildung Wissen um seine Verfasstheit, erkenne, dass er es ist, der 
diese Bildung vollziehe. Zugleich erkenne er, dass er auf seine individuelle 
Art empfinde und erkenne, er erfährt also von sich als einem Ich. Hierzu 
erörtert Herder das Verhältnis von Erkennen und Wollen und erläutert: 
»Alle Empfindungen, die zu einer gewissen Helle steigen, […] werden 
Apperzeption, Gedanke; die Seele erkennet, daß sie empfinde. Was nun auch 
Gedanke sei, so ist in ihm die innigste Kraft, aus Vielem, das uns zuströmt, 
ein lichtes Eins zu machen, […] eine Art Rückführung merkbar, die am 
hellesten fühlet, daß sie ein Eins, ein Selbst ist.« Ebd., S. 354. Auf diesen 
entscheidenden Aspekt von Bildung weist auch Hegel in seinem Begriff der 
Entfremdung hin, erfasst diesen Prozess gerade in diesem Begriff weniger 
harmonisch als noch Herder. 

25	 Johann Gottfried Herder (1997): Von Notwendigkeit und Nutzen der 
Schulen. Schulrede Juli 1783. In: Werke, Bd. 9/2, S. 461. 

26	 Ebd., S. 461f.
27	 Ebd., S. 465.

DER NEUZEITLICHE BILDUNGSBEGRIFF: NATION, KULTUR, INDIVIDUUM

https://doi.org/10.5771/9783748955566-13 - am 19.01.2026, 23:40:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748955566-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


20

In seiner Kritik gegen all jene, die die formale Bildung ablehnen, wen-
det sich Herder zudem gegen jede Rede von 

»Genie oder Original-Genie, das sich selbst hilft und keines Lehrers 
bedarf, von Selbsterfindung, von wunderbarer Ausbildung durch eigne 
Kraft und durch unmittelbare Begeisterung geredet und gerühmet, daß 
zu hoffen oder zu befürchten steht, die Genies oder vielmehr die Men-
schen selbst werden in kurzer Zeit wie Blumen und Bäume aus der Erde 
hervorwachsen, und sich bloß durch den Anblick der Sonne, durch Ge-
nuß des himmlischen Taues begeisternde Musen zu Wundergeschöpfen 
der Natur bilden, die uns jene glückliche Fabelzeit wiederbringen kön-
nen, in welchem alles von selbst erwuchs, und die Lebensschwangre 
Erde alles was wir sehen ohne Samen erzeugte.«28 

Herder scheint hingegen davon überzeugt, dass erstens jede Erschlie-
ßung von Selbst und Welt des Lernens und somit der direkten Lehre be-
darf. Gerade die zu erwerbenden Inhalte, die zu solcher Erschließung 
führen, folgten festen Grundsätzen – sie unterlägen Bewertungen und 
könnten so als richtig oder falsch beurteilt werden. Diese Standards zu 
vermitteln sei auch Sache der Schule und resultiere somit aus der Ausei-
nandersetzung mit verschiedenen wissenschaftlichen und somit als rich-
tig bewerteten Inhalten. Jede Ablehnung der Schule und somit der Vor-
rang romantischer Bildung würde auf Kosten von »Wissenschaft und 
Erfahrung«29 im engen Sinn der Begriffe, d. h. als begriffliche oder wie 
Herder sagt »mitgeteilte«30 und somit gemeinsam geteilter Verarbeitung 
von Welt und Welterschließung behauptet. Und so gehöre »[z]ur Fort­
pflanzung und Festhaltung alles Guten in der Menschheit, aller Wissen-
schaft, Kunst und Übung [...] also im weitläufigsten Verstande des Worts, 
Schule [...]«31 und man muss schließen, dass auch jede verständige und 
vernünftige Fähigkeit, die immer Zweck von Bildung sein will, des sys-
tematischen Lernens bedarf. Herder stellt in zahlreichen seiner Werke, 
auch in seinen Schulreden klar heraus, dass er die Romantisierung der 
Bildung als sich selbst vollziehenden Prozess weder als angemessen noch 
als zweckgemäß ansieht. Hierbei erkennt er die Relevanz von Schule als 
Institutionen der Forschung und Lehre und zugleich als Ort des syste-
matischen Lernens des Einzelnen, durch das ein kontrollierter und so-
mit bewusster Zugriff auf den eigenen Verstand und die eigene Vernunft 
zu gewährleisten ist. 

28	 Ebd., S. 459. 
29	 Ebd., S. 460.
30	 Ebd., S. 461.
31	 Ebd., S. 462. 

DER BILDUNGSBEGRIFF UND SEINE HISTORISCHE GENESE

https://doi.org/10.5771/9783748955566-13 - am 19.01.2026, 23:40:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748955566-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


21

2.1.3 Wilhelm von Humboldt 

Die vielzitierte Bildungstheorie Wilhelm von Humboldts gibt den be-
grifflichen Maßstab der Auseinandersetzung mit dem Bildungsbegriff 
vor. Humboldt stellt das anthropozentrische Moment jeder Bildung ins 
Zentrum seiner bildungstheoretischen Studien und diskutiert all jene 
Stichworte, die für jede auch heutige Bildungstheorie unverzichtbar sind, 
wie etwa Individualität und Selbsttätigkeit, die Zwecke holistischer Bil-
dung sind. 

Für diese Untersuchung ist vor allem das Verhältnis zwischen holisti­
scher Bildung des Einzelnen und einer auch funktionalistischen Bildung, 
die der Integration der Einzelnen in die Welt dient, wichtig. Während ers-
tere sich jeder äußeren Zweckmäßigkeit entzieht, ist für letztere gerade 
diese Zweckmäßigkeit entscheidend. Humboldt erörtert dieses Verhältnis 
in seinen politischen Schriften, die stark mit den bildungstheoretischen 
Überlegungen verwandt sind. Er reflektiert hierin das Spannungsverhält-
nis zwischen diesen beiden Aspekten von Bildung und zieht daraus Kon-
sequenzen für seinen Begriff des staatlichen Bildungs- und Erziehungs-
auftrags. Staatlich institutionalisierte Bildung in der Schule habe ein 
direktes Verhältnis zum Staat, sie sei so auf diesen ausgerichtet. Sie solle 
den Einzelnen auf das Leben in Gesellschaft und Staat vorbereiten und 
müsse so auch funktionalistische Kompetenzen und Fähigkeiten vermit-
teln. Die Gefahr der rein instrumentellen Ausbildung des Einzelnen sei 
hier unweigerlich gegeben – dies sei bei staatlichen Bildungsanstrengun-
gen zu reflektieren. Humboldts eigener Schluss aus dieser Verwiesenheit 
von Schule und Staat ist, dass die schulische Bildung zu begrenzen sei, d. 
h. konkret, dass ihr Zweck eine allgemeine Bildung an mannigfaltigen 
Gegenständen sei, nicht eine Bildung des Einzelnen zum Bürger, die im-
mer eine gewisse Einförmigkeit zur Folge habe. 

2.1.3.1 Bildung als normative Kategorie

Bildung ist nach Humboldt eine entscheidende Kategorie menschlichen 
Daseins. Sie ist das wesentliche Spezifikum menschlicher Existenz, die, 
wie er sagt, insofern besondere Wertigkeit erfährt, als wir ihr »Würde«32 
zusprechen. Bildbarkeit mache die Menschen wesentlich aus – Hum-
boldt stellt mit seinem Bildungsbegriff die Frage nach den Bedingungen 
der Möglichkeit von »Menschenbildung«33 und setzt sich hierin mit der 

32	 Wilhelm von Humboldt (1960): Über den Geist der Menschheit. In: Werke 
in fünf Bänden, Bd. 1, Darmstadt: WBG, S. 507. 

33	 Wilhelm von Humboldt (1964): Der königsberger und der litauische 
Schulplan. In: Werke in fünf Bänden, Bd. 4, Darmstadt: WBG, S. 175. 

DER NEUZEITLICHE BILDUNGSBEGRIFF: NATION, KULTUR, INDIVIDUUM

https://doi.org/10.5771/9783748955566-13 - am 19.01.2026, 23:40:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748955566-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


22

Frage auseinander, was das genuin Menschliche konkret sei. Er diskutiert 
Bildung so in humanistischer Perspektive, d. h. er fragt nach der Rolle 
dieser Kategorie für das Menschsein überhaupt. 

Als Spezifikum menschlicher Existenz sei Bildung auf das gute Leben 
ausgerichtet und somit eine normative Kategorie. Bildung meine, sein 
Wirken in der Welt nach einem höheren Ziel, oder einem »absoluten 
Maassstab«34 auszurichten, oder um es weniger radikal auszudrücken, 
sein Denken und Handeln überhaupt nach bestimmten, als richtig aner-
kannten Grundsätzen auszurichten. Für Humboldt ist solche Forderung 
an den Menschen nicht etwa nur äußeres Erfordernis, sondern inneres 
Bedürfnis. Der Mensch sei seiner Natur nach gerade so bestimmt, dass er 
nicht nur der Naturnotwendigkeit oder nur bedingten und somit relati-
ven Zwecken unterworfen sein möchte. Vielmehr gehe es darum, »einen 
einzigen Standpunkt zu finden, aus welchem sich alles vergleichen und 
alles beurtheilen lässt.«35 Solcher Standpunkt sei ebenfalls nicht Resultat 
von Naturnotwendigkeiten, sondern der freien Einsicht des Menschen, 
die sich durch Bildung entwickle. 

Dieser Standpunkt sei das Selbstverständnis des Menschen von sich 
als das, was Humboldt Geist nennt. In seiner zugegebenermaßen recht 
kurzen Auseinandersetzung mit diesem Begriff zeigt er, dass er hierun-
ter die menschliche Besonderheit versteht, in Auseinandersetzung mit 
Erkenntnisansprüchen, Sinn, Moral oder etwa auch Ästhetik sich selbst 
zu begreifen und in der Folge in der Welt zu agieren. Hierbei wirke der 
Mensch von einer bestimmten Warte aus, habe hierbei immer das Be-
dürfnis nach dem guten Leben zu streben, jenseits seiner auch wirken-
den triebhaften Natur auf der einen Seite und der funktionalen Rollen in 
der Welt auf der anderen Seite. Sich als Geistwesen zu begreifen, bedeu-
te seine Würde zu realisieren und sich die umgebende Welt zu eigen zu 
machen. Von dieser Warte der Selbsterkenntnis, die alle Menschen nach 
Humboldt vereinte und deshalb Humanität heiße, soll das menschliche 
Dasein im Vollzug der Bildung erkannt und beurteilt werden. Die Kon-
frontation des Einzelnen mit dem eigenen Wesen als Geist im Vollzug 
der Bildung, zeige diesem, 

»dass es [d. i.: der Geist] in allen, trotz der Verschiedenheit ihres Cha-
rakters, zugleich die allgemeine Menschheit erhöht und die besondere 
Eigenthümlichkeit stärkt [...]; er [der Mensch] erkennt daran, dass nur 
dies der gemeinsame Mittelpunkt ist, aus welchem die ganze Menschheit 
zugleich erkannt, beurtheilt und gebildet werden kann.«36

Sich zu bilden bedeutet in diesem humboldtschen Verständnis somit nicht 
weniger, als das eigene Menschsein zu realisieren, womit gleichzeitig die 

34	 Humboldt: Über den Geist der Menschheit, S. 507.
35	 Ebd., S. 511f. 
36	 Ebd., S. 514.

DER BILDUNGSBEGRIFF UND SEINE HISTORISCHE GENESE

https://doi.org/10.5771/9783748955566-13 - am 19.01.2026, 23:40:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748955566-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


23

Frage nach der Relevanz von Bildung für das menschliche Dasein beant-
wortet wäre. Sie bekommt in ihrer holistischen Form eine zentrale Stel-
lung, da sie nach Humboldt das einzig Absolute zu ihrem Zweck hat: 
Den Menschen und sein Dasein in Würde. Soll der Mensch im Vollzug 
seiner Bildung so 

»Etwas aufsuchen, dem er, als einem letzten Ziele, alles unterordnen, 
und nach dem er, als nach einem absoluten Maßstab, alles beurteilen 
kann [...], kann er [dies] nicht anders, als [es] in sich selbst finden, da in 
dem Inbegriff aller Wesen sich nur auf ihn allein alles bezieht.«37 

Mit diesem Bildungsverständnis stellt Humboldt in unmissverständlicher 
Weise heraus, dass es nicht etwa auf funktionalistische Lebenstüchtig-
keit oder Tauglichkeit für eine äußere Welt verengt werden dürfe. Durch 
sie soll der Mensch nicht etwa utilitaristischen Anforderungen angepasst 
werden. Bildung beziehe sich auf den ganzen Menschen, der sich in sei-
nem Menschsein »weder auf seinen augenblicklichen Genuss, noch auf 
sein Glück überhaupt [beziehe], da es vielmehr ein edler Vorzug seiner 
Natur ist, den Genuss verschmähen und das Glück entbehren zu kön-
nen [...]«.38 Sich als Wesen zu verstehen, dass zu solch auch normati-
ver Lebensweise imstande ist, bedeutet dann ein würdevolles Lebens als 
Mensch in humanistischer Perspektive zu führen – gerade diese Entwick-
lung des Selbstbezugs des Menschen »ist nichts anderes als der Prozess 
der Bildung, den Humboldt als schlechterdings grundlegende Existenz-
weise begreift.«39 

2.1.3.2 Individualität als Selbstbezug

Soll der Mensch aber »ein letztes Ziel, einen ersten und absoluten 
Maassstab aufsuchen, [...] muss dies Letzte [...] eng und unmittelbar 
mit seiner innern Natur verwandt seyn.«40 Die Ausrichtung des Selbst 
nach absoluten Maßstäben oder Prinzipien bedeutet auch nach Hum-
boldt, dass diese das Selbst des Einzelnen bestimmen, sie haben eine enge 
Bindung zum Vollzugssubjekt. Solche Ausrichtung des Selbst könne nicht 
von außen diktiert oder gefordert werden. Ihre Notwendigkeit müsse aus 
dem Einzelnen selbst entspringen und könne dem Menschen nicht etwa, 
als rein äußere Pflicht auferlegt werden. Sie müsse ihm zur zweiten Natur 
oder auch zur Disposition geworden sein, für ihn einen absoluten Wert 
haben und gerade deshalb verpflichte Wirkung auf den Einzelnen haben 

37	 Ebd., S. 507.
38	 Ebd.
39	 Georg Zenkert: Wilhelm von Humboldts Bildungstheorie als Anthropologie, 

Pädagogische Rundschau, (5/2017), S.451–482.
40	 Humboldt: Über den Geist der Menschheit, S. 506. 

DER NEUZEITLICHE BILDUNGSBEGRIFF: NATION, KULTUR, INDIVIDUUM

https://doi.org/10.5771/9783748955566-13 - am 19.01.2026, 23:40:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748955566-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


24

– eine Wirkung, die nur der Einzelne selbst diesen verleiht. »Es ist daher 
ein Irrtum, wenn man den einzelnen Gattungen menschlicher Thätigkeit 
besondre Gesetze vorschreibt, durch deren Befolgung sie zugleich der all-
gemeinen Würde der Menschheit getreu bleiben sollen.«41 Der Einzelne 
müsse im Bildungsprozess die Richtigkeit oder Anerkennungswürdigkeit 
solcher Maßstäbe erkennen, sie gerade aus dieser selbst gewonnen Ein-
sicht realisieren. Nur insofern gewinnen solch absolute Maßstäbe ihre 
Legitimität für den Einzelnen als Pflicht gegen sich selber. Die eigenen 
Vollzüge nach absoluten Maßstäben auszurichten, bedeutet so einen en-
gen Selbstbezug, insofern der Einzelne hierin mit solchen Maßstäben 
identifiziert ist und er sich diesen deshalb verpflichtet. »Was nicht von 
dem Menschen selbst gewählt, worin er auch nur eingeschränkt und ge-
leitet wird, das geht nicht in sein Wesen über, das bleibt ihm ewig fremd, 
das verrichtet er nicht eigentlich mit menschlicher Kraft, sondern mit 
mechanischer Fertigkeit.«42

Ein solches Ich, das die Anerkennungswürdigkeit erster Zwecke aus 
freier Erkenntnis begreifen und sich so in seinem Menschsein realisieren 
wolle, benötige »die Energie einer lebendigen Kraft [...]«.43 Im Begriff 
der Kraft expliziert Humboldt die Bedingung solcher Selbstbezugnahme, 
die sich im Streben nach absoluten Maßstäben zeige. Sie muss hier auch 
in empirischen Erscheinungsform als besondere Talente oder Fähigkei-
ten aufgefasst werden, die es individuell zu entfalten gilt. Diese Kräfte 
seien dem Einzelnen eigen, sie betreffen sein Selbst nicht nur unmittel-
bar, sie machen ihn als solches Selbst überhaupt aus. Diese Kräfte wer-
den gewissermaßen als Dispositionen entfaltet und sind gerade Inhalt je 
eigener Individualität – wie etwa moralisch-ethische Ansichten, ästheti-
sches Gefühl etc., die besondere Denk- und Handlungsvollzüge des In-
dividuums wesentlich bestimmen. Sie sind also konstitutive Formen der 
Individualität und gerade deshalb nicht von dieser abzutrennen, sie ma-
chen den besonderen Charakter des Einzelnen aus. Aus ihnen resultie-
rende Denk- und Handlungsvollzüge sind gerade dadurch gekennzeich-
net, dass sie aus dem engen Selbstverhältnis des Individuum entspringen. 
Das Individuum und die besondere Form seiner je eigenen Ausrichtung 
auf das Richtige oder das Gute qualifizieren solche Handlung als die je 
eigene Handlung. 

Humboldt erkennt aber gerade in seinem Begriff der Kraft als »po-
sitives Potenzial«,44 das den Charakter des Einzelnen auszeichnet, dass 

41	 Ebd., S. 512. 
42	 Wilhelm von Humboldt (1960): Ideen zu einem Versuch, die Grenzen der 

Wirksamkeit des Staates zu bestimmen. In: Werke in fünf Bänden, Bd. 1, 
Darmstadt: WBG, S. 77.

43	 Humboldt: Über den Geist der Menschheit, S. 512.
44	 Zenkert: Wilhelm von Humboldts Bildungstheorie als Anthropologie, S. 

473. 

DER BILDUNGSBEGRIFF UND SEINE HISTORISCHE GENESE

https://doi.org/10.5771/9783748955566-13 - am 19.01.2026, 23:40:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748955566-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


25

solche Entfaltung des Selbst noch eine Bedingung hat. Soll der Einzelne 
sich nämlich bestimmte Prinzipien oder Grundsätze in freier Entfaltung 
dispositionell zu eigen machen und sollen gerade solche Dispositionen 
seinen individuellen Charakter auszeichnen, muss der Einzelne die Not­
wendigkeit dieser für sein individuelles Dasein erkennen. In seiner Skiz-
ze Über den Geist der Menschheit spricht Humboldt mit dem Begriff der 
Kraft gerade diesen Bedeutungsaspekt der Kraft als aristotelische enér­
geia an. Nach diesem Bedeutungsaspekt meint Kraft die potenzielle Fä-
higkeit, aus eigenem Antrieb oder eigenem Willen in bestimmter Weise 
zu wirken, auch wenn andere Vollzüge möglich wären. Solche lebendige 
Kraft im Einzelnen meint nach diesem Bedeutungsaspekt überhaupt die 
Voraussetzung je eigenen Handelns und ist so, nach Humboldt, die Be-
dingung geistiger Selbst-, aber auch Weltbezugnahme. Erst durch solche 
enérgeia gebe es überhaupt die entscheidende »Selbstthätigkeit«,45 die 
bedeute, dass es »nichts Früheres mehr giebt, von dem es abhienge, und 
woraus es also begriffen werden könnte.«46 Die notwendige Bedingung 
von Denk- und Handlungsvollzügen sei erst durch solche Kraft des In-
dividuums selbst gegeben. Solche selbsttätigen Vollzüge sind so »nichts 
bloss aus der äussern Natur Hergenommenes«,47 sondern Folge je eige-
ner Kraft oder eigenen Willens der Individuen, die diesen ihre Relevanz 
für ihr je besonderes Leben verleihen, d. h. diese bewusst realisieren. Erst 
solche lebendige Energie, die sich dadurch auszeichnet, dass der Einzel-
nen die Dringlichkeit seiner je eigenen Vollzüge verspürt, zeichne das je 
eigene, individuelle und somit selbsttätige Wirken in der Welt aus. 

Solche Selbsttätigkeit unterscheide sich nicht vom Individuum und ist 
gerade so gegen nur schematische Vollzüge abzugrenzen. Der Einzelne 
ist unmittelbar durch seine Selbsttätigkeit konstituiert, oder anders ge-
sagt, er ist wer er ist, und er denkt und handelt in der besonderen Wei-
se seiner Individualität durch diese besonderen Kräfte, die er innerhalb 
des holistischen Bildungsprozesses entfaltet – gerade hierin realisiert sich 
der Einzelne als Individuum und somit seine Humanität. Mit Humboldt 
kann man so sagen, dass der Einzelne qua eigener Kräfte selbst tätig ist – 
er zeigt sich gerade hierin als freies Individuum, da er sich selbst zu Voll-
zügen verpflichtet, die ihm notwendig erscheinen. Solche Selbsttätigkeit 
durch die eigenen Kräfte ist dann verstanden als selbst auferlegte Pflicht 
zu einer bestimmten Denk-, Urteils- und Handlungsweise. 

Nicht ein äußeres Urteil oder reine Naturnotwendigkeit entscheidet so 
im humboldtschen Begriff der Kraft über die Angemessenheit bestimm-
ten individuellen Soseins, sondern nur und ausschließlich das Individu-
um selbst qua seiner frei entwickelten Einsicht. Dies wiederum bedarf 

45	 Humboldt: Über den Geist der Menschheit, S. 510.
46	 Ebd., S. 510f.
47	 Ebd., S. 510.

DER NEUZEITLICHE BILDUNGSBEGRIFF: NATION, KULTUR, INDIVIDUUM

https://doi.org/10.5771/9783748955566-13 - am 19.01.2026, 23:40:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748955566-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


26

nach Humboldt einer gewissen Lebensenergie und somit des Gefühls der 
Involviertheit, die freilich nur in Freiheit entfaltet werden kann. 

Die Relevanz des Begriffs der Kraft zeigt sich dort, wo das Individu-
um in der Welt wirksam ist. Es soll, in bestimmter Weise, in Übereinstim-
mung mit sich selbst agieren und gerade so durch je eigene oder eben 
individuelle Handlungsvollzüge in der Welt sichtbar sein und in diesem 
Vollzug seine vorrangige Stellung in der Welt begreifen. Der Einzelne er-
fahre sich in diesem Selbstverständnis, so meint Humboldt, nicht der 
Welt unterworfen, sondern als erster Zweck der Welt. Hier soll der Ein-
zelne aktiv wirken, d. h. selbsttätig sein und sich als ein besonderes Indi-
viduum mit je eigenen Denk- und Handlungsvollzügen zeigen. Vor dem 
Hintergrund des Menschseins als Potenzialität ist dieser Bedeutungsas-
pekt der Kraft entscheidend, da sich gerade hierin Humboldts Forderung 
nach freier Entfaltung der Individualität in ihrer ganzen Radikalität er-
öffnet. Eben dies zeigt sich im humboldtschen Ansatz als das wesentliche 
Moment des für die Bildung entscheidenden Weltbezugs.

2.1.3.3 Individualität als das Erste im Weltbezug 

Die humboldtsche Bildungstheorie reflektiert im Begriff der Individuali-
tät, die über ganz eigene Kräfte verfügt, das Wesen des Menschen als Po­
tenzialität, oder anders gesagt als Möglichkeit je eigenen Werdens oder 
Soseins in der Welt. Der Mensch zeichne sich gerade durch solches Po-
tenzial aus, könne ein eigenes Selbst entwickeln und sich hierbei allge-
meine Grundsätze dispositionell zu eigen machen. Solches Potenzial als 
wesentliches Merkmal bildbarer Wesen ist entscheidend, weil sich hier-
in gerade das zeigt, wodurch der Einzelne als Individuum jeweils selbst 
zum oben ausgeführten Selbstverhältnis als Mensch komme und erst als 
solcher selbsttätig sein könne. Erster Zweck von Bildung sei daher die 
Entfaltung der Individualität als je spezifische Besonderheit des Einzel-
nen. Die Betonung der Individualität darf jedoch nicht nur verstanden 
werden als die Erörterung eines noch opaken Charakterkerns, den es zu 
zeigen gilt. Auch wenn ein solcher Charakter Resultat jedes Bildungs-
prozesses sein müsse, entziehe sich ein solches Sosein der theoretischen 
Diskussion. In der humboldtschen Bildungstheorie geht es vielmehr um 
die Bildbarkeit des Menschen überhaupt, um die Möglichkeit der Ent-
wicklung eigener Individualität jenseits ihrer inhaltlichen Bestimmung. 
Im Vordergrund steht so der Mensch mit seiner Potenzialität zu werden, 
der er sein soll. 

Dieses Verständnis von Individualität sei gerade da relevant, wo der 
Einzelne in Relation zur Welt stehe. Für den Vollzug von Bildung als Ent-
faltung je eigener Kräfte sei der Weltbezug unverzichtbar – der Einzel-
ne müsse in Wechselwirkung mit der Welt treten. »Da jedoch die bloße 

DER BILDUNGSBEGRIFF UND SEINE HISTORISCHE GENESE

https://doi.org/10.5771/9783748955566-13 - am 19.01.2026, 23:40:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748955566-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


27

Kraft einen Gegenstand braucht, an dem sie sich üben, und die blosse 
Form, der blosse Gedanke, einen Stoff, in dem sie, sich darin ausprägend, 
fortdauern könne, so bedarf auch der Mensch einer Welt ausser sich.«48 

Diese äußere Welt sei jedoch keineswegs als ein Ort zu verstehen, an 
dem sich der Mensch in eine Gesellschaft oder in einen Staat integrie-
re. Die Welt ist vielmehr eine Summe mannigfaltiger Objekte,49 an de-
nen die Individualität entfaltet werden könne, d. h. der Mensch erlange 
an ihnen »innere Veredelung und Verbesserung« und werde so »in sich 
frei und unabhängig […]«.50 Die Welt gäbe dem Menschen die Gegen-
stände, die es braucht, um in ihrer geistigen Verarbeitung seine Kräfte 
herauszubilden – sie ist also Ort, Rahmenbedingung, in gewisser Hin-
sicht auch Mittel der Entfaltung der Individualität. Der Einzelne soll in 
seinem tätigen Wirken in ihr alle Formen menschlicher Erkenntnisvoll-
züge erfahren, denn 

»in ihm sind mehrere Fähigkeiten, ihm denselben Gegenstand in ver-
schiedenen Gestalten, bald als Begriff des Verstandes, bald als Bild der 
Einbildungskraft, bald als Anschauung der Sinne vor seine Betrachtung 
zu führen. Mit all diesen, wie mit ebensoviel verschiedenen Werkzeugen, 
muss er die Natur aufzufassen versuchen, nicht sowohl um sie von allen 
Seiten kennen zu lernen, als vielmehr um durch diese Mannigfaltigkeit 
der Ansichten die eigene innewohnende Kraft zu stärken, von der sie nur 
anders und anders gestaltete Wirkungen sind.«51 

Ziel solcher »Wechselwirkung« zwischen Welt und Individuum sei so 
»die höchste und proportionirlichste Bildung seiner Kräfte zu einem 
Ganzen.«52 Der sich bildende Einzelne soll sich also in Konfrontation 
mit der Welt begeben. Er soll aus ihr die Impulse seiner sich entwickeln-
den Kraft ziehen und diese zu eigenen geistigen Werkzeugen machen. 

»Auch wenn Humboldt hier ausdrücklich von einer Wechselwirkung 
spricht, ist diese Beziehung asymmetrisch angelegt.«53 Die Welt ist näm-
lich zu verstehen als reine Rahmenbedingung individueller Bildung – ihre 
Rolle ist somit in entscheidender Weise relativiert. Zweck von Bildung 
darf nämlich nicht sein, den Einzelnen an die Erfordernisse der Welt an-
zupassen, sondern die Welt gerade in Bezug auf die Bedingung der Mög-
lichkeit holistischer Bildung zu befragen. Nicht die Individuen müssen 
einer institutionellen Welt und ihren Anforderungen genügen und sich 

48	 Humboldt: Theorie der Bildung des Menschen, S. 235. 
49	 Vgl. ebd. 
50	 Ebd. 
51	 Ebd., S. 237.
52	 Humboldt: Ideen zu einem Versuch, die Grenzen der Wirksamkeit des 

Staates zu bestimmen, S. 64.
53	 Georg Zenkert: Was ist Erziehungsphilosophie? Pädagogische Rundschau, 

(4/2023), S. 476.

DER NEUZEITLICHE BILDUNGSBEGRIFF: NATION, KULTUR, INDIVIDUUM

https://doi.org/10.5771/9783748955566-13 - am 19.01.2026, 23:40:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748955566-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


28

dieser tauglich machen. Das Verhältnis ist vielmehr umgekehrt: Die Welt 
und ihre Institutionen müssen sich daraufhin befragen lassen, ob sie dem 
Menschen und seiner freien Entfaltung genügen können. Nicht also die 
Tauglichkeit für eine institutionelle Welt ist erster Zweck von Bildung, 
sondern die Möglichkeit des Individuums, in der Welt holistische Bil-
dung zu vollziehen und gerade in diesem Vollzug der Welt »die Gestalt 
seines Geistes aufzudrücken [...].«54 Gerade hierin erklärt sich dann der 
Begriff der Wechselbeziehung: Ist die Welt Stimulans der geistigen Kräfte 
des Einzelnen und Bedingung individueller Bildung, ist der Einzelne vor 
die Herausforderung gestellt, dieser Welt seine geistige Eigenart zu zeigen 
und sie zu prägen. Die Einzelnen müssen sich in ihr als Individuen zeigen, 
in ihr gewissermaßen in ihrem Sosein erscheinen und sie gerade dadurch 
gestalten. Dies ist in der humboldtschen Bildungstheorie der Garant da-
für, dass der Einzelne in seiner Individualität als erster Zweck weltlicher 
Praxis realisiert wird. Der von ihm also zuvor erkannten Gefahr der Ins-
trumentalisierung des Einzelnen als reines Subjekt zugunsten der Struk-
turen der institutionellen Welt stellt Humboldt so ein Individuum ent-
gegen, dass sich durch seine Bildung als erster Zweck des Weltbezugs 
versteht und sich gerade so diesen weltlichen Tendenzen entgegenstellt. 

Freilich stellt solche Einsicht Anforderungen an den Einzelnen. Der 
humboldtsche Bildungsprozess fordert eine gewisse Entfremdung, was 
in den sehr allgemeinen humboldtschen Ausführungen besagt, die äuße-
ren Gegenstände der Welt in sich aufzunehmen, sich hierbei »nicht […] 
selber [zu] verliere[n], sondern vielmehr von allem, was er ausser sich 
vornimmt, immer das erhellende Licht und die wohltätige Wärme [der 
Welt, A. A.] in sein Innres […] zurückstrahle.«55

Der Einzelne entfalte also in der Auseinandersetzung mit einer ihm 
fremden Welt seine Individualität, indem er seine Kräfte entwickle. Er er-
lange hierbei zugleich ein Selbstverständnis als ersten Zweck jeden Weltbe-
zuges und präge gerade so die Welt und ihre Strukturen. Bedingung solcher 
Entwicklung des Einzelnen sei die Mannigfaltigkeit der zu verarbeitenden 
Gegenstände und somit ihrer unterschiedlichen Modi menschlicher Er-
kenntnismöglichkeiten. Zu verhindern sei die Einförmigkeit solch mensch-
licher Entwicklung, die nicht nur die Kräfte in ihrer besonderen Ausprä-
gung schwäche, sondern auch die Kraft als enérgeia – was Konsequenzen 
für die humboldtschen Reflexionen formeller, schulischer Bildung hat.

54	 Humboldt: Theorie der Bildung des Menschen, S. 237.
55	 Humboldt: Theorie der Bildung des Menschen, S. 237. In dieser allzu 

metaphorischen Formulierung scheint es Humboldt darum zu gehen, die 
äußeren Strukturen der Welt in einer Weise zu verarbeiten. »Denn nur die 
Welt umfasst alle nur denkbare Mannigfaltigkeit, und nur sie besitzt eine 
so unabhängige Selbständigkeit, dass sie dem Eigensinn unsres Willens die 
Gesetze der Natur und die Beschlüsse des Schicksals entgegenstellt.« Ebd.

DER BILDUNGSBEGRIFF UND SEINE HISTORISCHE GENESE

https://doi.org/10.5771/9783748955566-13 - am 19.01.2026, 23:40:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748955566-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


29

2.1.3.4 Grenzen staatlich institutionalisierter Bildung

Humboldts problematisierender Blick auf den Staat bezieht sich auf 
Staatsformen, wo sich der Staat nicht etwa, wie die antike Polis, als die 
Institutionalisierung von schon bestehenden »Sittengesetzen« des Vol-
kes zeigt. 

»Jene Staaten waren Republiken, ihre Anstalten dieser Art Stützen der 
freien Verfassung, welche die Bürger mit einem Enthusiasmus erfüll-
te, welcher den nachteiligen Einfluss der Einschränkung der Privatheit 
minder fühlen, und die Energie des Charakters minder schädlich wer-
den liess.«56 

In antiken Staaten habe es ein direktes, wahres Verhältnis zwischen Bür-
ger und staatlichen Institutionen gegeben. Letztere seien die Institutiona-
lisierung des Willens des Volkes und repräsentierten diesen in besonderer 
Weise – es gebe hier ein direktes Verhältnis zwischen Staat und Bürger, 
das diesen nicht zum Untertanen mache. Anders verhalte es sich jedoch 
in der Monarchie, in der es, nach Humboldt, ein solches Verhältnis jen-
seits der Rolle des Einzelnen als Untertan nicht giebt. Die Trennung zwi-
schen Staat und Bürger sei hier zu signifikant, wodurch die Gefahr be-
stehe, den Einzelnen nur zu Gunsten des Staates zu instrumentalisieren 
und ihn in seinem Menschsein zu degradieren.57 Der Bürger werde hier 
durch den Staates geformt, entweder 

»durch Zwang […] oder durch Ermunterung und Beispiel; oder mittel-
bar, indem er [der Staat] entweder der Lage der Bürger eine demselben 
günstige Gestalt giebt und sie gleichsam anders zu handeln hindert, oder 
endlich, indem er sogar, ihre Neigung mit demselben übereinstimmend 
zu machen, auf ihren Kopf oder ihr Herz zu wirken strebt.«58 

Kurzum: Der (monarchische) Staat neigt in seiner vollen Ausprägung 
dazu, den Bürger nach seinem staatlichen Bedarf anzupassen. Solch 
staatlicher Zugriff auf die Individuen würde diese zu »Untertanen« ma-
chen, die sich gerade darin auszeichnen, dass ihre Kräfte durch die staat-
liche Agenda bestimmt und somit gehemmt sind.59 Jede Form der Selbst-
tätigkeit würde hier verschwinden, nicht nur, da es nach humboldtschem 

56	 Humboldt: Ideen zu einem Versuch, die Grenzen der Wirksamkeit des 
Staates zu bestimmen, S. 104. 

57	 Siehe hierzu ebd., S. 104f: »In unseren, meistenteils monarchischen Staaten 
ist das alles ganz anders. Dann genossen sie auch übrigens eine größere 
Freiheit, als wir, und was sie aufopferten, opferten sie einer andern Tätigkeit, 
dem Anteil an der Regierung auf. Was die Alten von moralischen Mitteln 
anzuwenden mochten, Nationalerziehung, Religion, Sittengesetze, alles 
würde bei uns minder fruchten, und einen großen Schaden bringen.« 

58	 Ebd., S. 70.
59	 Ebd., S. 70f. 

DER NEUZEITLICHE BILDUNGSBEGRIFF: NATION, KULTUR, INDIVIDUUM

https://doi.org/10.5771/9783748955566-13 - am 19.01.2026, 23:40:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748955566-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


30

Ansatz weder ein Selbst gäbe noch die Einzelnen im engeren Sinne tä-
tig wären. Die Kräfte des Menschen würden nämlich »nur durch eige-
ne Thätigkeit, eigene Empfindsamkeit, oder eigene Benutzung fremder 
Erfindungen gebildet [...]«,60 was durch staatlichen Eingriff verhindert 
würde. Gerade dies ist für Humboldt nicht weniger als ein Leben in Un-
freiheit,61 was die Menschen zu »Maschinen«62 machen und so ein men-
schenwürdiges Leben verhindern würde. 

Vom Staat vorgegebene fremde Lebensvollzüge hätten in der Konse-
quenz Auswirkungen auf das Selbstverständnis der Einzelnen. Ist solches 
im humboldtschen Sinne gerade durch die freie Entfaltung der Kräfte im 
Vollzug gegeben, würde die Ausrichtung eigener Kräfte nach fremden 
Vorgaben die »Energie des Handelns«63 des Einzelnen verhindern. Men-
schen, die solch fremden Denk- und Handlungsvollzügen untergeben 
sind, würden »den Überrest [ihrer] Selbstthätigkeit gleichsam freiwillig 
opfern.«64 Solche Einzelnen würden nicht jene Selbstverantwortung und 
Selbsttätigkeit, verstanden als die Einsicht in die Notwendigkeit eigenen 
Denkens und Handelns, entwickeln können. »Er glaubt sich der Sorge 
überhoben, die er in fremden Händen sieht, und genug zu tun, wenn er 
ihre Leitung erwartet und ihr folgt.«65 Dies hätte nach Humboldt die 
schwerwiegende Folge, dass der Einzelne keinen Begriff und kein Gefühl 
mehr von »Verdienst und Schuld«66 hätte. Diese beiden Koordinaten ei-
gener Verantwortung hätten keine regulierende Auswirkungen auf den 
Einzelnen, wodurch »nicht allein die Kraft, sondern auch die Güte des 
moralischen Willens [...]«,67 der den Einzelnen aus sich selbst heraus ver-
pflichte, erlösche. Jede Form eigens entwickelten Gefühls von Verdienst 
und Schuld, das als Korrektive moralischer Vollzüge fungierten, sei auf 
den Staat ausgelagert und der Einzelne empfinde so keine dispositionel-
le Bildung an moralische Grundsätze, er hat sie schlicht nicht entwickeln 
können, da er der Sorge um sie enthoben wurde. Es fehlt also die Erfah-
rung des Selbst als eines zur Selbsttätigkeit Fähigen. Gerade diese Erfah-
rung schaffe erst die Motivation des Einzelnen in individueller Weise zu 
wirken. Das heißt: nur Selbsttätigkeit führt nach Humboldt zu selbst-
tätigen Menschen.

Eine Schwächung des moralischen Charakters habe weiter Aus-
wirkungen auf das gemeinschaftliche Leben der Bürger, auf das auch 
jeder Staat angewiesen ist. Überall dort, wo sich der Einzelne nicht 

60	  Ebd., S. 73.
61	  Vgl. ebd., S. 64ff.
62	  Ebd., S. 72.
63	  Ebd., S. 74.
64	  Ebd. 
65	  Ebd.
66	  Ebd.
67	  Ebd. 

DER BILDUNGSBEGRIFF UND SEINE HISTORISCHE GENESE

https://doi.org/10.5771/9783748955566-13 - am 19.01.2026, 23:40:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748955566-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


31

verantwortlich fühle, könne es keine »Teilnahme« geben und die »ge-
genseitige Hilfeleistung [würde] träger.«68 Die nach Humboldt zu be-
fürchtende Tendenz ist die Schwächung der Nation durch Vereinzelung 
ihrer Bürger, die sich weder für einander noch für ihre Familien oder an-
dere Bindungen verantwortlich fühlten. Das wünschenswerte Verhält-
nis des Einzelnen als Bürger zum Staat könne so nicht das eines passi-
ven Konsumenten sein. »Statt daß die Menschen in Gesellschaft treten, 
um ihre Kräfte zu schärfen, sollten sie auch dadurch an ausschliessen-
dem Besitz und Genuss verlieren, so erlangen sie Güter auf Kosten ih-
rer Kräfte.«69 

Der Staat bedürfe aber einer anderen Gesinnung des Bürgers. Die-
ser müsse in erster Linie Individuum sein und ein Selbstverhältnis als ei-
nes zu Selbsttätigkeit Fähigen haben; gerade so könne er im Sinne der 
Gemeinschaft agieren und zugleich ein würdevolles Leben führen und 
gerade so die Belange der Nation befördern – dies gilt es in der staat-
lichen Einflussnahme auf die Bildung des Einzelnen zu reflektieren. Ge-
rade dann nämlich, wenn der Einzelne ausschließlich zum Bürger erzo-
gen werden soll, zeige sich der Mangel solcher Bildung. Solche äußere 
Einwirkung würde die Einzelnen zur »Einförmigkeit«70 zugunsten staat-
licher Zwecke zwingen. Hieraus 

»würde sich unmittelbar [...] auch die nähere Bestimmung ergeben, daß 
jedes Bemühen des Staats verwerflich sei, sich in die Privatangelegen-
heiten der Bürger überall da einzumischen, wo dieselben nicht unmit-
telbaren Bezug auf die Kränkung der Rechte des einen durch den and-
ren haben.«71 

In der Auseinandersetzung mit den Grenzen staatlichen Einflusses auf 
das je besondere Leben des Einzelnen reflektiert Humboldt nicht nur, 
welche Rolle das Weltverhältnis für die Bildung des Einzelnen spielt. Er 
zieht aus der Beschaffenheit dieses Verhältnisses zugleich Konsequenzen 
für den staatlichen Bildungs- und Erziehungsauftrag und setzt diesem 
enge Grenzen. In dieser Grenzziehung betont Humboldt, dass Bildung 
auch in ihrer Institutionalisierung nicht die Integration des Einzelnen 
in die Strukturen von Gesellschaft und Staat bezweckt – die humboldt-
schen Begriffe entziehen sich gerade dieser von der Subjektivitätstheo-
rie seiner Zeit fokussierten Integration, woraus sich sein sehr bestimm-
ter Begriff der Schule ergibt.

68	  Ebd., S. 75.
69	  Ebd., S. 71. 
70	  Ebd.
71	  Ebd., S. 69.

DER NEUZEITLICHE BILDUNGSBEGRIFF: NATION, KULTUR, INDIVIDUUM

https://doi.org/10.5771/9783748955566-13 - am 19.01.2026, 23:40:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748955566-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


32

2.1.3.5 Schulische Bildung: Chancen und Grenzen

Aus seiner dargestellten Bildungstheorie und seiner sich darauf abgeleite-
ten Forderung der Distanz zu den Zwecken des Staates diskutiert Hum-
boldt die Zwecke schulischer Bildung. Diese habe immer ein Verhältnis 
zur staatsbürgerlichen Rolle des Bürgers und somit den Anspruch, die 
Einzelnen zu guten Bürgern des Staates zu machen. Diesen Zweck zu er-
reichen, bedeute, dass solch formelle Bildung auch auf den Charakter 
des Einzelnen einwirken möchte, denn formelle Bildung als Ausführung 
des staatlichen Erziehungs- und Bildungsauftrages betreibe also immer 
auch Persönlichkeitsbildung. Humboldt, der dem Staat kritisch gegen-
übersteht, weist darauf hin, dass dies nicht bedeuten dürfe, dass »der 
Mensch dem Bürger geopfert wird.«72 Schule dürfe sich nicht als eine 
Institution nur staatsbürgerlicher Erziehung verstehen, insofern diese die 
Lernenden nur zu tauglichen Bürgern machen möchte, d. h. die Kräfte 
des Einzelnen nur in einförmiger Weise in Bezug auf staatliche Interes-
sen befördern vermöge. Sollte Schule die Einzelnen zu Bürgern eines in 
solcher Weise auf sie einwirkenden Staates machen wollen, seien ihre 
»vom Staat angeordnete oder geleitete Erziehung wenigstens von vielen 
Seiten bedenklich.«73 

Bedenklich sei solche einförmige Bildung nicht nur in Bezug auf die 
Natur des Menschen als Geistwesen und somit als Potenzialität, in deren 
Entfaltung der Einzelne seine Würde realisiere. Bedenklich sei sie auch 
gerade in Bezug auf die Zwecke schulischer Bildung. Humboldt weist 
darauf hin, dass eine Persönlichkeitsbildung, die auf die Gesinnung des 
Einzelnen Einfluss nehmen möchte, gerade die mannigfaltige Entfaltung 
aller Kräfte befördern müsse. Es sei nämlich ein Trugschluss zu meinen, 
dass man auf die Gesinnung des Einzelnen direkt einwirken könne, in-
dem man wünschenswerte Prinzipien vermittle. 

»Denn Tugend und Laster hängen nicht an dieser oder jener Art des 
Menschen zu sein, sind nicht mit dieser oder jener Charakterseite not-
wendig verbunden, sondern es kommt in Rücksicht auf sie weit mehr 
auf die Harmonie oder Disharmonie der verschiedenen Charakterzüge, 
auf das Verhältnis der Kraft zu der Summe der Neigungen usf. an.«74 

Die Gesinnung des Einzelnen unterliege nämlich dem spontanen Zusam-
menspiel der Kräfte oder der Charakterzüge des Einzelnen und könne so-
mit nicht Resultat direkter curricularer Belehrung sein. Zudem bedürfe 
die vom Staat angestrebte tugendhafte Gesinnung seiner Bürger gerade 
der Kraft, die sich durch solche einseitige Bildung gar nicht entwickeln 
könne und erlöschen würde. 

72	 Ebd., S. 106.
73	 Ebd., S. 105.
74	 Ebd., S. 109.

DER BILDUNGSBEGRIFF UND SEINE HISTORISCHE GENESE

https://doi.org/10.5771/9783748955566-13 - am 19.01.2026, 23:40:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748955566-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


33

Dieser Zusammenhang zwischen Bildung der Individualität und tu-
gendhaftem Wirken sei in formellen Bildungsanstrengungen zu reflek-
tieren. Ohne solche Reflexion der Bedingungen der Möglichkeit, auf die 
Gesinnung der Einzelnen direkt einzuwirken, würde die staatsbürgerli-
che Erziehung ihr Ziel verfehlen und so »erreicht auch die öffentliche 
Erziehung nicht einmal die Absicht, welche sie sich vorsetzt, nämlich die 
Umformung der Sitten nach dem Muster, welches der Staat für das ihm 
angemessenste hält.«75 

Es sei zu sehen, dass solche Bildung des Charakters auch der Praxis ei-
nes ganzen Lebens bedürfe.76 Diese äußeren Umstände bürgerlicher Exis-
tenz gelte es in angemessener Weise, nach Humboldt immer nach Vorbild 
der antiken Staatsformen in Bezug auf das Verhältnis zwischen Staat-
lichkeit und Bürger, zu gestalten. Ist ein solch enges Verhältnis zwischen 
Staat und Bürger, das durch gemeinsame Interessen, deren erster Grund 
immer die Entfaltung der Individualität des Einzelnen sein muss, nicht 
gegeben, »da vermag diese Erziehung allein nicht durchzudringen.«77

Dieses spontane Moment der Bildung des Einzelnen zur Individualität, 
d. h. seiner Persönlichkeitsbildung, ist in der humboldtschen Bildungs-
theorie entscheidend. Auch wenn er die Explikation solcher Vollzüge in 
seinen Schriften schuldig bleibt, erörtert er zwei wichtige Reflexionsmo-
mente schulischer Bildungsanstrengungen, indem er zum einen auf die 
notwendigen Grenzen staatlichen Einflusses auf die Bildung des Einzel-
nen hinweist und hierbei betont, dass der Mensch nicht nur der reinen 
Tauglichkeit unterworfen werden darf.78 Zum anderen weist Humboldt 
auf den Umstand hin, dass es äußerst fraglich ist, ob es ein direktes Ver-
hältnis zwischen curricular vermittelten Werten und tugendhafter Gesin­
nung gibt. Letztere entwickle sich nicht nach kausalen Bedingungen, also 
nach einem Muster schematischer »wenn-dann«-Verhältnisse. Hier sei 
das freie Zusammenspiel verschiedener Charakterzüge oder auch Kräf-
te des Einzelnen gefragt.

Aus diesen allgemeinen Ausführungen zu seiner Bildungstheorie leitet 
Humboldt seine konkreten Vorschläge zur formeller Bildung im Königs­
berger und Litauischen Schulplan79 ab. Humboldt setzt sich hier nicht 
nur mit der von ihm favorisierten dreigliedrigen Struktur80 der formellen 

75	 Ebd., S. 108.
76	 Ebd., S. 108f. 
77	 Ebd.
78	 Siehe hierzu Ebd., S. 109: »Endlich wirkt öffentliche Erziehung, wenn man 

ihr völlige Erreichung ihrer Absicht zugestehen will, zu viel. […] Öffentliche 
Erziehung scheint mir daher ganz außerhalb der Schranken zu liegen, in 
welchen der Staat seine Wirksamkeit halten kann.«

79	 Humboldt: Der königsberger und der litauische Schulplan.
80	 Diese besteht aus dem Elementar-, Schul-, und Universitätsunterricht. Der 

Elementarunterricht, der auf allgemeine Bildung aller gesellschaftlichen 

DER NEUZEITLICHE BILDUNGSBEGRIFF: NATION, KULTUR, INDIVIDUUM

https://doi.org/10.5771/9783748955566-13 - am 19.01.2026, 23:40:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748955566-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


34

Bildung auseinander. Er diskutiert vor dem Hintergrund der Grundsät-
ze seiner Bildungstheorie und der von ihm ausgemachten Gefahren des 
staatlichen Einflusses auf die Einzelnen die Bedingungen schulischen Ler-
nens. 

Bei diesen Reflexionen geht Humboldt von dem Umstand aus, dass 
Schule immer ein Verhältnis zum Staat hat. Dies kann nach Humboldt 
jedoch nicht bedeuten, den Einzelnen durch formelle Bildung zu Bür-
gern zu machen, insofern das bedeute, dass sie zu Tauglichkeit erzogen 
würden. Zwar sei schulische Bildung immer in bestimmter Weise auf die 
staatsbürgerliche Rolle des Einzelnen und der damit einhergehenden Fä-
higkeiten ausgerichtet. Dies sei nicht per se schädlich, sofern schulische 
Bildung »die natürliche Gestalt des Menschen, ohne etwas aufzuopfern, 
erhalten kann [...]«.81 Der Mensch würde in diesem Fall zur Einförmig­
keit verdammt und all die oben ausgeführten unfreien Wirkungen wür-
den sich in ihm verstärken. 

Gerade aus dieser Einsicht müssten formelle Bildungsanstrengungen 
in Bezug auf ihre Zwecke reflektiert werden. Humboldts Gedanken zu 
diesen Zwecken leiten sich aus der Einsicht ab, dass Schule nur ein Bil-
dungsort in der Entwicklung des Einzelnen zum Individuum ist. Auch die 
Praxis bürgerlichen Lebens habe bildende Wirkung auf den Einzelnen – 
erst hier würden die Einzelnen ihre speziellen staatsbürgerlichen Kom-
petenzen erwerben. Schule habe in diesem Bildungsprozess die Aufgabe, 
die Einzelnen darauf vorzubereiten, gerade diesen weiteren Bildungs-
prozess zu vollziehen. Dies ist im humboldtschen Ansatz in angemesse-
ner Form nur möglich, wenn schulische Bildung nach den Grundsätzen 

Gruppen ausgerichtet ist, solle die Lernenden so dazu befähigen »Gedanken 
zu vernehmen, auszusagen, zu fixieren, fixiert zu entziffern« und sich so 
auf die Vermittlung von »Sprach-, Zahl-, und Mengenverhältnissen« 
fokussieren. Zur Sicherstellung der Mannigfaltigkeit der zu vermittelnden 
Inhalte und der daraus zu entwickelnden Fähigkeiten könnten noch 
»geografische[r], geschichtliche[r] und naturhistorische[r] [Unterricht] 
hinzugefügt« werden. Solche Mannigfaltigkeit der zu vermittelnden 
Inhalte sei gerade für diejenigen Lernenden relevant, die aufgrund ihrer 
Lebensverhältnisse nicht den höheren Unterricht besuchen könnten. Gerade 
dieser Schülerschaft müsse der Unterricht so viel und so ausführlich wie 
möglich Wissen und Kenntnisse zu vermitteln und ihnen gerade so die 
Übung ihrer geistigen Kräfte zu ermöglichen. Im Schulunterricht, der vor 
allem auf den universitären Unterricht vorbereiten soll, komme es darauf 
an die eigenen verstandesmäßigen Fähigkeiten zu entwickeln und zu üben. 
Die zu erwerbenden Inhalte bestünden aus »linguistischen, historischen und 
mathematischen« Fachbereichen, in denen die Lernenden soweit geübt sein 
müssten, dass sie sich diese auch selbst erarbeiten könnten. Ebd., S. 169.

81	 Humboldt: Ideen zu einem Versuch, die Grenzen der Wirksamkeit des 
Staates zu bestimmen, S. 106.

DER BILDUNGSBEGRIFF UND SEINE HISTORISCHE GENESE

https://doi.org/10.5771/9783748955566-13 - am 19.01.2026, 23:40:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748955566-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


35

seiner Bildungstheorie organisiert ist. Jede schulische Bildung müsse die 
Mannigfaltigkeit der zu vermittelnden Inhalte zur Entfaltung je indivi-
dueller Kräfte sicherstellen. Jede nur auf Zweckmäßigkeit ausgerichtete 
Bildung oder gar eine direkt zu vermittelnde Persönlichkeitsbildung sei 
zu vermeiden und ohnehin der Praxis des bürgerlichen Lebens zu über-
lassen. 

Schule sei so Institution allgemeiner Bildung und unterscheide sich we-
sentlich von der speziellen Bildung.82 Durch erstere »sollen die Kräfte, d. 
h. der Mensch selbst gestärkt, geläutert und geregelt werden [...]«83 Die 
spezielle Bildung vermittle hingegen bestimmtes Know-how, d. i. »Fer-
tigkeiten zur Anwendung«,84 wie man sie etwa in der beruflichen Aus-
bildung vorfinde. Beide Bildungsformen sind in Bezug auf ihren Zweck 
zu unterscheiden. »Wird beides vermischt, so wird die Bildung unrein, 
und man erhält weder vollständige Menschen, noch vollständige Bürger 
einzelner Klassen.«85 Die erste Bildungsform sei nämlich auf den Men-
schen selbst ausgerichtet. Soll der Einzelne durch allgemeine Bildung 
erst zum Menschen in seiner ganzen Individualität wachsen, ist dafür 
»jede Kenntnis, jede Fertigkeit, die nicht durch vollständige Einsicht der 
streng aufgezählten Gründe, oder durch Erhebung zu einer allgemein-
gültigen Anschauung (wie die mathematische und ästhetische) die Denk- 
und Einbildungskraft, und durch beide das Gemüth erhöht, todt und un-
fruchtbar.«86 Die spezielle Bildung hingegen sei so bestimmt, dass auch 
die isolierte Fertigkeit ohne das ausgewiesene Verständnis der Gesamt-
sache ihr Resultat sein könnte. »So bei unwissenschaftlichen Chirurgen, 
vielen Fabrikanten usf.«87 

Schule solle die Lernenden aber nicht in bestimmten Kompetenzen 
ausbilden, sondern müsse sich darauf konzentrieren, die Lernenden zu 
befähigen, sich überhaupt weiter bilden zu können. Dies bedeutet in der 
humboldtschen Konzeption, dass ihr Zweck der Erwerb und die Übung 
des Verstandes sei – gerade dies sei Bedingung der Entfaltung individu-
eller Kräfte.88 Durch solchen recht schematischen Wissenserwerb sol-
len die Lernenden somit zum einen Wissen erwerben. Zum anderen sol-
len sie aber auch befähigt werden, sich selbst Wissen und Fähigkeiten 
zu erschließen. Humboldt nimmt an, dass die Einzelnen im Vollzug des 
Wissenserwerbs »intellektuell-mechanische Kräfte«89, die ihnen weite-
ren, tieferen Wissenserwerb überhaupt ermöglichen, entwickeln. Im 

82	 Vgl. Humboldt: Der königsberger und der litauische Schulplan, S. 188.
83	 Ebd.
84	 Ebd.
85	 Ebd., S. 187f. 
86	 Ebd.
87	 Ebd.
88	 Vgl. ebd., S. 170.
89	 Ebd. 

DER NEUZEITLICHE BILDUNGSBEGRIFF: NATION, KULTUR, INDIVIDUUM

https://doi.org/10.5771/9783748955566-13 - am 19.01.2026, 23:40:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748955566-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


36

Vollzug des Erwerbs von Wissen und Kenntnissen würden die Lernen-
den nämlich Denkstrukturen entwickeln, die Voraussetzung jeden Wis­
senserwerbes und jeder Verarbeitung solchen Wissens sind. Humboldt 
weist darauf hin, dass die Entwicklung von Denkstrukturen mittelbar 
Zweck jeder Bildung sein müssten, insofern formelle Bildung die Ein-
zelnen dazu befähigen müsste, sich selbst Wissen und Kenntnisse zu er-
schließen. Ziel ist hier also, zunächst in recht schematischer Form Kennt-
nisse zu sammeln und diese intellektuell zu verarbeiten, was zugleich die 
Entwicklung von Denkstrukturen einschließt, die das Lernen selbst über-
haupt ermöglicht. »Er [der Lernende] ist also auf doppelte Weise, einmal 
mit dem Lernen selbst, dann mit dem Lernen des Lernens beschäftigt.«90 
Schulisches Lernen hat somit das Ziel, in der Vermittlung von Wissen die 
Übung verstandesmäßiger Kräfte sicherzustellen, die der Einzelne benö-
tigt, um sich neue Inhalte menschlicher Erkenntnishorizonte zu erschlie-
ßen und gerade hierin seine Individualität zu realisieren. »Der Schüler 
ist reif, wenn er so viel bei andern gelernt hat, dass er nun für sich selbst 
zu lernen im Stande ist.«91

Schule ist in der humboldtschen Bildungstheorie auf direkt zu ver-
mittelnde Bildungsinhalte ausgerichtet und soll sich so zunächst nur auf 
den schematischen Erwerb von Wissen und Kenntnissen beschränken. 
Sie soll also die Bedingung der Möglichkeit der Entfaltung der Kräfte 
sicherstellen, indem sie den Einzelnen umfangreiches Wissen vermittelt 
und diese bei ihrer individuellen Entfaltung unterstützt. 

Humboldt konzentriert das schulische Wirken so auf ihr Kernge-
schäft, d. i. die Wissensvermittlung und hierin die Bildung verstandes-
mäßiger Fähigkeiten. Er findet in der Unterscheidung von Wissenser-
werb und den dadurch zu erwerbenden intellektuellen Fähigkeiten nicht 
nur im Ansatz schon eine begriffliche Explikation eines Aspekts holisti-
scher Bildungsprozesse. Er findet in dieser Konzeption schulischer Bil-
dung auch einen Ausweg aus den von ihm befürchteten Gefahren staat-
lichen Einflusses auf die Entwicklung des Einzelnen. Schule dürfe ihren 
Bildungszweck nicht missverstehen als Schulung in lebenspraktischen 
Kenntnissen oder staatlich erwünschten Kompetenzen, sondern müsse 
immer in Bezug auf ihre (begrenzte) Rolle für die holistische Bildung des 
Einzelnen reflektiert werden. Die humboldtsche Kritik an staatlicher Bil-
dung richtet sich so nicht gegen diese als solche. Er erkennt durchaus die 
Relevanz solcher Bildung für die holistische Entwicklung des Einzelnen 
zum Individuum und sucht gerade in seinen politischen Schriften als Sek-
tionsleiter für Kultus und Unterricht im preußischen Innenministerium 
Formen schulischer Bildung, die der Gefahr der Einförmigkeit und des 
zu großen Übergriffs entgehen. Er relativiert ihre Rolle für die holistische 

90	 Ebd., S. 170.
91	 Ebd.

DER BILDUNGSBEGRIFF UND SEINE HISTORISCHE GENESE

https://doi.org/10.5771/9783748955566-13 - am 19.01.2026, 23:40:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748955566-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


37

Bildung des Einzelnen jedoch in entscheidender Weise, indem er sie als 
einen nur ersten Bildungsort fasst. 

Humboldts Verdienst ist darin zu sehen, dass er in recht knappen Aus-
führungen grundlegende Koordinaten des Bildungsbegriffes aufzeigt, die 
jeder bildungstheoretische Ansatz vorweisen sollte. Er stellt den Men-
schen in seiner Bildsamkeit, d. h. in je eigener Individualität ins Zent-
rum der Bildung. In dieser Explikation des zentralen anthropozentri-
schen Momentes des Bildungsbegriffes zeigt er unmissverständlich, dass 
nur dann von Bildung gesprochen werden kann, wenn der Mensch erster 
Zweck jeder Bildungsanstrengungen bleibt. Hierbei sei die Selbsttätig-
keit des Menschen entscheidend, diese auszubilden sei der erste Zweck 
von Bildung. Solche Selbsttätigkeit als Individualität, d. h. als je eigene 
besondere Vollzüge, zum zentralen Moment der Bildungstheorie zu ma-
chen, heißt zu fordern, dass Bildung abseits ihrer holistischen Vollzüge 
dem Menschen als mit Würde ausgestattetes Wesen nicht gerecht wer-
den kann. Es bedeutet zugleich, dass die freie Entfaltung des Einzelnen 
entscheidendes Spezifikum menschlichen Daseins bleiben muss, was vor 
allem durch die Mannigfaltigkeit der Bildungsmittel i. w. S. zu erreichen 
ist. Dies führt Humboldt zu dem Schluss, dass direkte äußere Einflüsse 
zu beschränken seien, vor allem wenn sie darauf zielen, den Menschen 
zu nur bestimmten sozialen oder politischen Rollen und somit zur Ein-
förmigkeit zu erziehen.

Aus dieser Einsicht reflektiert Humboldt bedenkenswerte Reflexions-
momente schulischer Bildung, deren Möglichkeiten und Grenzen er klar 
benennt. In diesem Zusammenhang kann seine recht kritische Ausein-
andersetzung mit den Gefahren staatlichen Einflusses auf den Einzel-
nen und seine Bildung explizieren, inwiefern Schule nicht der Ort sei, an 
dem man zum Bürger gebildet werden könne und dürfe. Einerseits sei 
die Gefahr der Instrumentalisierung der Einzelnen für staatliche Zwe-
cke gegeben und andererseits werde solche Bildung des Bürgers in spon-
tanen Bildungsvollzügen in der Praxis des Lebens vollzogen. Schulische 
Bildungsziele seien daher darauf zu beschränken, die verstandesmäßige 
Bildung der Lernenden zu bezwecken. 

Obgleich die Bildungstheorie Humboldts zweifelsohne wichtige Refle-
xionen zum Bildungsbegriff im Allgemeinen und zur schulischen Bildung 
im Besonderen aufweist, zeigen seine recht kurzen Ausführungen durch-
aus Leerstellen auf. Diese zeigen sich auf begrifflicher Ebene im Prozess 
der Bildung selbst. Gerade die von Ihm geforderte und wichtige Entfal-
tung der Individualität, die er durchaus als Prozess der Entfremdung auf-
fasst und die sich in der Konfrontation mit sich und der Welt vollzieht, 
wird nicht weiter begrifflich nicht ausgeführt. Dies wäre jedoch entschei-
dend, will man diesen Bildungsprozess, der durchaus schwerwiegende 
Auswirkungen auf den Einzelnen und sein Selbst hat, nicht als eine all-
zu versöhnliche und konfliktfreie Entwicklung des Einzelnen verstehen. 

DER NEUZEITLICHE BILDUNGSBEGRIFF: NATION, KULTUR, INDIVIDUUM

https://doi.org/10.5771/9783748955566-13 - am 19.01.2026, 23:40:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748955566-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


38

Hier wäre zudem relevant, das Moment der spontan zusammenwirken-
den Kräfte zu explizieren und zu zeigen, wie es überhaupt zu solchen 
Kräften kommt, die den Einzelnen zu einem sehr bestimmten Selbst- und 
Weltverhältnis motivieren. Ein fundierter Bildungsbegriff kommt nicht 
umhin, gerade diesen Vollzug des sich bildenden Selbst des Einzelnen 
begrifflich zu explizieren und gerade hierin darzulegen, wie das rechte 
Selbstverständnis des Menschen durch Bildung zu Stande kommt und 
welche Rolle das Weltverhältnis hierbei spielt. Wie also in der Wechsel-
beziehung mit dem Äußeren aus reinen sinnlichen oder auch verstandes-
mäßigen Impulsen jener Prozess durchlaufen wird, den Humboldt Bil-
dung nennt, bleibt zuletzt begrifflich unscharf. 

Dass Humboldt den Staat als solchen kritisch sieht, hat einen weite-
ren Kritikpunkt zur Folge, der an dieser Stelle gerade in Bezug auf die 
politische Bildung entscheidend ist: Begrifflich unausgeführt bleibt die 
Rolle der Welt zwischen dem zu verhindernden Einfluss des Staates auf 
der einen Seite und der Relevanz des Weltverhältnisses auf der anderen 
Seite. Wie, muss man an dieser Stelle fragen, ist die Praxis gesellschaft-
lichen und politischen Lebens zu gestalten, sodass die Mitte zwischen 
diesen beiden Polen humboldtscher Bildungstheorie gelingt? Welche As-
pekte des Weltverhältnisses nun bildende Momente aufweisen, welche 
Rolle die Institutionen oder das gesellschaftliche Miteinander spielen, 
wird nicht ausgeführt. So werden die konkreten Bildungsvollzüge, die 
zu jenen staatsbürgerlichen Fähigkeiten und Kompetenzen führen, die 
auch in der humboldtschen Bildungstheorie entscheidend sind, allzu we-
nig erarbeitet.

Obwohl also Humboldt die so wichtigen Momente des Bildungsbe-
griffs in einer gewissen Abstraktion erfassen kann, bleiben auf der ei-
nen Seite seine Ausführungen in Bezug auf den Prozess selbst, der als 
Veränderung des Selbst- und Weltverständnisses und somit als Prozess 
im Inneren des Einzelnen verstanden wird, und auf der anderen Seite 
die bildenden Momente des Weltverhältnisses als Voraussetzung solcher 
Selbstvergegenständlichung begrifflich zu allgemein und zu abstrakt. 

2.2 Staatsbürgerliche Erziehung  
und politische Tugenden 

Von diesem historischen Referenzrahmen ausgehend, ist die politische 
Bildung und ihre begriffliche Genese zu Anfang des 20. Jahrhunderts in 
aller Kürze zu erörtern. Vor allem bei Autoren wie Georg Kerschenstei-
ner, Friedrich Wilhelm Foerster und Theodor Litt steht die staatsbürger­
liche Erziehung des mündigen Bürgers im Fokus. Als Pädagogen und 
Philosophen der Weimarer Republik rekurrieren alle drei Autoren auf 

DER BILDUNGSBEGRIFF UND SEINE HISTORISCHE GENESE

https://doi.org/10.5771/9783748955566-13 - am 19.01.2026, 23:40:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748955566-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


39

den ersten Artikel der Weimarer Reichsverfassung,92 wonach alle Staats-
gewalt vom Volke ausgeht – im Gegensatz zum eben untergegangenen 
Kaiserreich. Das Verhältnis zwischen den Staatsbürgern, organisiert als 
politisches Volk im Staate, ist hier verfassungsmäßig angesprochen und 
gefordert. Dieses Verhältnis ist getragen von Rechten und Pflichten der 
Einzelpersonen in ihrem Status als Bürger des Reiches und ihrer Reali-
sierung durch die Institutionen der Republik.93 Eine solche Institution 
ist die Schule, die insofern ein direktes Verhältnis zum Ganzen des Staa-
tes hat, als sie unter seiner rechtlichen Oberhoheit steht. Das Bildungs-
wesen wird also staatlich organisiert, nicht nur insofern seine rechtlich-
institutionellen Bedingungen geklärt werden. 

Das Verhältnis zwischen Staat und Schule zeigt sich gerade in der For-
mulierung des Zwecks schulischer Bildung: »In allen Schulen ist sittliche 
Bildung, staatsbürgerliche Gesinnung, persönliche und berufliche Tüch-
tigkeit im Geiste des deutschen Volkstums und der Völkerversöhnung 
zu erstreben.«94 Bildung bekommt hier also explizit eine politische Di­
mension, insofern ihre Aufgabe darin besteht, die staatsbürgerliche Ge-
sinnung zu entwickeln.95 Staatsbürgerliche Erziehung in formeller Form 
des staatlichen Bildungs- und Erziehungsauftrages wird so zum entschei-
denden Mittel der Genese des Verhältnisses zwischen Staat und Bürger. 
Durch sie sollen die Einzelnen staatsbürgerliche Tugenden im Geiste der 
Reichsverfassung gewinnen und gerade so als Bürger wirksam sein. Vor 
dieser Perspektive der verfassungsmäßigen Bestimmung des Bürgers als 
Teil des souveränen Volkes ist der Diskurs um die staatsbürgerliche Er-
ziehung zu sehen. 

Entscheidend an den Konzepten der genannten Autoren ist, dass sie al-
lesamt den Bürgerbegriff mit staatsbürgerlichen Tugenden konnotieren. 
Bürgersein habe eine ethische Implikation, die Grundlage des staatsbür-
gerlichen Wirkens sei. Die reine Befolgung äußerlich auferlegter Rechts-
normen genüge nicht. Dies soll nach den Autoren staatsbürgerlicher 
Erziehung jener Zeit entweder durch direkte Vermittlung staatsbür­
gerlicher Normen, einer als Arbeitspädagogik verstandenen schulische 

92	 Verfassung des Deutschen Reiches, Art. 1: »Das Deutsche Reich ist eine 
Republik. Die Staatsgewalt geht vom Volke aus.« Eine ausführliche Edition 
des Textes mit zahlreichen Anmerkungen und Kennzeichnungen späterer 
Ergänzung findet sich bei Ernst Rudolf Huber (1992): Dokumente zur 
deutschen Verfassungsgeschichte, Band 4: Deutsche Verfassungsdokumente 
1919–1933, 3. Aufl., Stuttgart: Kohlhammer, S. 151–179.

93	 Verfassung des Deutschen Reiches, Zweiter Hauptteil, Art. 109ff.
94	 Ebd., Art. 148. 
95	 Hierbei darf sich die Schule jedoch nicht jeglicher Mittel bedienen. Sie 

hat die Persönlichkeitsrechte des Einzelnen zu beachten. »Beim Unterricht 
in öffentlichen Schulen ist Bedacht zu nehmen, daß die Empfindungen 
Andersdenkender nicht verletzt werden.« Ebd., Art 148.

STAATSBÜRGERLICHE ERZIEHUNG UND POLITISCHE TUGENDEN

https://doi.org/10.5771/9783748955566-13 - am 19.01.2026, 23:40:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748955566-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


40

Bildung oder auch durch Grundlagenwissen etwa der wirtschaftlichen 
Verhältnisse des Gemeinwesens vollzogen werden. Ziel der formellen Bil-
dung jener Zeit ist somit zum einen die Bildung personaler Qualitäten 
einerseits und der faktischen Fähigkeiten andererseits. 

2.2.1 Georg Kerschensteiner und die Arbeit

Die Souveränität des Volkes, so etwa Georg Kerschensteiner, bedinge 
das »Vorhandensein der Bürger«;96 er betont, dass nach seiner Theorie 
demokratischer Verfassungsstaat und Staatsbürgertum synonym zu ver-
wenden seien.97 Solches Staatsbürgertum sei durch bestimmte Tugen-
den getragen, die es durch die staatsbürgerliche Erziehung zu vollzie-
hen gelte. 

Das Verhältnis zwischen Bürger und Gemeinwesen fordere, dass alle 
Bürger »staatsbürgerlich empfinden«.98 Kerschensteiners Begriff der 
staatsbürgerlichen Erziehung basiert auf einem Begriff des Bürgers, der 
sich jenseits der Parteienlandschaft bewegen und den Rechts- und Kul-
turstaat als Staatsform anerkennen kann. Es geht hier also nicht nur 
einfach darum, eine bestimmte politische Position oder Meinung zu be-
ziehen, sondern die Anerkennungswürdigkeit des Verfassungsstaates als 
solchen einzusehen. 

Um diesen übergeordneten Zweck der staatsbürgerlichen Erziehung 
zu erreichen, müsse die gesamte öffentliche Erziehungsorganisation ver-
ändert werden. Im schulischen Alltag müssten schon die staatsbürger-
lichen Tugenden wie Rücksichtnahme, moralische Tapferkeit und Ver-
antwortlichkeit gelebt werden. Hierzu müsse die Schülerschaft eine 
Erziehung genießen, die zum einen ihre natürlichen Anlagen berück-
sichtige, ihnen zum anderen ein freies und selbständiges Dasein ermög-
liche. Das von Kerschensteiner hierzu vorgelegte reformpädagogische 
Konzept verlangt vor allem ein Lernen, das die Schüler handelnd in-
volviert. Sie sollen an konkreten Beispielen lernen, sich in Arbeitsge-
meinschaften organisieren und in solchen als Akteure auftreten. Nur so 
könnten die staatsbürgerlichen Tugenden geweckt, geübt und gefestigt 
werden. Staatsbürgerliche Erziehung wird so zu einem übergeordnetem 
Unterrichtsprinzip, das in jedem schulischen Handeln aktualisiert wer-
den soll. Der rechte Boden für solch ein Dasein sei das »sittliche Gemein-
wesen«,99 das nach Kerschensteiner ein Ideal ist. An diesem müssten sich 

96	 Georg Kerschensteiner (1958): Der Begriff der Staatsbürgerlichen Erziehung. 
München: Oldenbourg, S. 10.

97	 Vgl. ebd. 
98	 Ebd., S. 9. 
99	 Ebd., S. 40ff.

DER BILDUNGSBEGRIFF UND SEINE HISTORISCHE GENESE

https://doi.org/10.5771/9783748955566-13 - am 19.01.2026, 23:40:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748955566-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


41

die Bürger orientieren, um durch ihre Arbeit als Bürger dem Staat zu die-
sem Idealzustand zu verhelfen. 

2.2.2 Friedrich Wilhelm Foerster und die Andersdenkenden

Friedrich Wilhelm Foerster fordert in seiner Auseinandersetzung mit der 
staatbürgerlichen Erziehung einen engen Bezug zwischen der konkreten 
»staatlichen Kultur« und dem »Wesen des wahren Staatsbürgers«.100 
Während die rechte staatliche Kultur in einem Selbstverständnis als Ge-
meinschaft bestehe, zeige sich der wahre Staatsbürger durch seine be-
sondere Ethik, die auf die Prinzipien der Gemeinschaft ausgerichtet sei. 
Der Staat sei so »[w]ahre Gemeinschaft mit Andersdenkenden und An-
derswollenden, [...] heißt: Ohne selbstsüchtige Angst in ritterlicher Wei-
se auch der stärksten Opposition Spielraum und Existenzberechtigung 
gewähren.«101 Dies zu realisieren, zeichne den wahren Staatsbürger aus. 

Von dieser Bestimmung ausgehend, ist Foersters zentrale Zielsetzung 
jeder staatsbürgerlichen Erziehung, die Lernenden aus ihren nur parti-
kularen Ansichten herauszubilden. Der Einzelne soll sich aus dem nur 
egoistischen Interesse seiner besonderen Lebensumstände herausarbei-
ten und gerade vor dem Hintergrund des Wohls des Ganzen des Staates 
wirken. Dieses Ganze zeige sich im Pluralismus der Lebensumstände, die 
zu verstehen und anzuerkennen die zentrale Fähigkeit des Staatsbürgers 
sein müsse. So sollten »die sittlichen Grundkräfte, die den Staat in der 
menschlichen Seele fundamentieren, in planvoller Weise zu beleben, zu 
üben und geistig zu klären [...]«102 sein, wodurch zugleich die »Prinzipi-
enfragen«103 staatsbürgerlicher Erziehung diskutiert würden. 

Foerster erkennt die besondere Schwierigkeit staatsbürgerlicher Er-
ziehung gerade darin, dass sie nicht nur funktionale Kompetenzen ver-
mitteln will. Sie möchte auf die Seelenkräfte104 und somit auf den Cha-
rakter des Einzelnen zugreifen und in diesem gerade die staatstragenden 
Tugenden fest verankern. 

»Unsere staatsbürgerliche Belehrung sollte weit mehr auf die obersten 
Grundsätze politischer Ethik und politischer Noblesse ausgehen, als auf 
ein Übermaß stofflicher Information. Das Wort ›staatsbürgerlich‹ ent-
hält ja doch eine ganze latente Ethik in sich, die uns erst ganz zum 
Bewußtsein kommt, wenn wir uns das ganze Maß sozialer Unkultur 

100	 Friedrich Wilhelm Foerster (1922): Politische Ethik und Politische 
Pädagogik. 4. Auflage. München: Ernst Reinhardt, S. VIII. 

101	 Ebd., S. 7. 
102	 Ebd. 
103	 Ebd. 
104	 Vgl. ebd. 

STAATSBÜRGERLICHE ERZIEHUNG UND POLITISCHE TUGENDEN

https://doi.org/10.5771/9783748955566-13 - am 19.01.2026, 23:40:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748955566-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


42

klarmachen, das in unsern Partei- Interessen- und Klassenkämpfen, so 
wie sie in unsern konfessionellen Auseinandersetzungen zum Ausdru-
cke kommt.«105 

Das Problem solcher »Unkultur« bestehe im Zerfall des staatlichen Zu-
sammenlebens in Interessengruppen, was seiner Bestimmung als Ge-
meinschaft widerspricht. Daher kritisiert er die Konzepte staatsbürger-
licher Erziehung seiner Zeitgenossen scharf. Gerade die Betonung von 
Arbeitsgemeinschaften in diesen Konzepten führe dazu, dass die Einzel-
nen sich nur innerhalb besonderen Interessen dieser Arbeitsgemeinschaf-
ten jeglicher Art bewegten. Sie seien in ihrem Bewusstsein nicht auf das 
Ganze des Staates ausgerichtet und somit der »Diktatur des Korpsgeis-
tes«106 unterworfen. Staatbürgerliches Dasein erfordere jedoch eine »ent-
schlossene Emanzipation des Individuums von der Tyrannei der eigenen 
sozialen Verbände und Interessen.«107 

In der Darstellung der Vermittlung staatsbürgerlicher Tugenden durch 
staatsbürgerliche Erziehung fordert Foerster daher ein intersubjektives 
Verhältnis, das sich jenseits solcher parteilicher Interessen bewegt. Sol-
ches Verhältnis soll von einem grundsätzlichen Verständnis füreinander 
getragen sein, das Grundlage seines Verständnisses von Gemeinschaft zu 
sein scheint. Dies erfordere zum einen die Abstraktion von unmittelba-
ren Leidenschaften einerseits und der besonderen Interessen andererseits, 
wodurch eine gewisse Festigkeit des Charakters möglich sei. 

»Um es zusammenzufassen: Der Triumph der staatlichen Idee [als Ge-
meinschaft, A. A.] über alles Egozentrische und über alle Sonderinter-
essen kann durch keine bloß sozialen und politischen Instinkte und Ge-
fühle wirksam begründet und gesichert werden. Es bedarf vielmehr einer 
tiefbegründeten und starkbefestigten Tendenz der Seele, ihr ganzes Ei-
genleben einem höchsten Gut zu unterwerfen. Erst diese ›Organisation 
der Seele‹, die sich dann auf das politische Denken und Fühlen überträgt, 
vermag den gewaltigen und mannigfaltigen zentrifugalen Tendenzen des 
Individuums, sowie der magnetischen Kraft des Gruppen und Korpora-
tionswesens das Gegengewicht zu halten.«108

Von diesen begrifflichen Vorbedingungen erklärt sich Foersters Auswahl 
derjenigen Tugenden, die er für entscheidend hält. Diese seien etwa das 
Mitfühlen oder auch die Verantwortlichkeit. Während erstere für die Le-
benssituationen anderer sensibilisiere, sei letztere Bedingung jeder Parti-
zipation der Bürger im Staat. 

Zu vermitteln seien diese Tugenden nicht durch Belehrung, sondern, 
ganz wie bei Kerschensteiner, im tätigen Vollzug. Hierbei sollen die 

105	 Ebd., S. 9. 
106	 Ebd., S. 388.
107	 Ebd.
108	 Ebd., S. 392.

DER BILDUNGSBEGRIFF UND SEINE HISTORISCHE GENESE

https://doi.org/10.5771/9783748955566-13 - am 19.01.2026, 23:40:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748955566-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


43

Schüler nicht nur ganz konkret in Tätigkeiten, in denen diese Tugenden 
implizit materialisiert sind, involviert werden; Foerster fordert darüber 
hinaus eine explizite Thematisierung dieser Tugenden und ihrer Rele-
vanz. Die Begleitung solch tätigen Lernens durch Lehrpersonal steht im 
Fokus der staatsbürgerlichen Erziehung nach Foerster. 

Vor allem das Verantwortungsbewusstsein, dass nach Foerster Bedin-
gung jeder freien Partizipation des Bürgers an den Strukturen des Staa-
tes ist, soll durch die besondere institutionelle Organisation der Schule 
vermittelt werden. Hier fordert Foerster, die Schule durch die Möglich-
keit der »Selbstregierung«109 der Schüler zu gestalten. Sie sollen hier ganz 
konkret in die Entscheidungen und Prozesse eingebunden werden und so 
ihre staatsbürgerliche Rolle früh »in würdiger Mitarbeit an der öffentli-
chen Ordnung [...] üben.«110 Ziel solcher Mitarbeit sei jedoch nicht nur, 
die staatlichen Strukturen kennenzulernen und so fähig zu werden, in 
ihnen zu wirken. Foerster betont vielmehr, dass die Schülerschaft durch 
solche Einbindung gerade zur Einsicht in die Notwendigkeit eigener Be-
schränkung zugunsten der politischen Ordnung komme. 

In dieses Konzept der Selbstregierung der Schülerschaft übersetzt Fo-
erster das für ihn entscheidende Verhältnis zwischen staatsbürgerlicher 
Gesinnung und politischer Kultur, das sich in der Praxis staatsbürgerli-
chen Daseins konstituiere. Solche Praxis fordert Foerster für das Gan-
ze des Staates genauso wie für das schulische Lernen. Er findet so einen 
Ansatz, der die Vollzugsform staatsbürgerlicher Erziehung in besonde-
rer, politisch ausgerichteter Weise in der Praxis genuin politischen Da-
sein betont. 

Mit Kerschensteiner und Foerster sind zwei Protagonisten der staats-
bürgerlichen Erziehung in ihren anfänglichen Ansätzen dargelegt, die 
als Wegbereiter dieses Forschungsfeldes gelten können. Beide erkennen 
den Zweck solcher Erziehung in der Vermittlung staatsbürgerlicher Tu­
genden, die sie als Voraussetzung des Verhältnisses zwischen Staat und 
Bürger verstehen. Solche Tugenden, hierin sind sich diese Autoren einig, 
seien praktisch und nicht theoretisch zu vollziehen. Es komme nicht so 
sehr auf Belehrung an, sondern auf institutionelle Strukturen sowie prak-
tische Arbeitsweisen, um diese zu entwickeln. Während Kerschensteiner 
hierzu die Schule zum Staat im Kleinen umorganisiert und durch gemein-
schaftliche Arbeitsformen das Verständnis für intersubjektive Relatio-
nen vermitteln möchte, kommt es Foerster darauf an, nicht nur gemein-
schaftliche Formen staatlichen Zusammenlebens zu explizieren, denn 
das Zusammenleben bestehe nicht darin, nur mit Gleichgesinnten sittlich 
leben zu können. Staatliches Zusammenleben bedeute gerade das Zu-
sammenleben mit Andersdenkenden, für die man ebenfalls Verständnis 

109	 Ebd., S. 406. 
110	 Ebd., S. 408.

STAATSBÜRGERLICHE ERZIEHUNG UND POLITISCHE TUGENDEN

https://doi.org/10.5771/9783748955566-13 - am 19.01.2026, 23:40:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748955566-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


44

aufbringen müsse. Dies zu vermitteln, müssten die Lernenden mit sol-
chen Andersdenkenden und ihren Lebensumständen unmittelbar kon-
frontiert sein, wodurch der Egoismus zu vertreiben sei, den Foerster für 
das Übel jeder Staatlichkeit und jeden gemeinschaftlichen Lebens hält. 

Beide Autoren legen pädagogische Konzepte vor, die sowohl Zwecke 
als auch Inhalte und Methoden staatsbürgerlicher Erziehung explizie-
ren, und heben so für sie entscheidende Momente staatsbürgerlicher Er-
ziehung hervor. 

2.2.3 Theodor Litt und der Begriff des Staates

Die Auseinandersetzungen Theodor Litts unterscheiden sich von den 
oben dargelegten Konzepten. Mit seiner genuin philosophischen Pers-
pektive legt er kein pädagogisches Konzept staatsbürgerlicher Erziehung 
vor, vielmehr erörtert er vor allem in seinen späteren Schriften die be-
grifflichen Vorbedingungen der staatsbürgerlichen Erziehung.111 Litt be-
treibt philosophische Begriffsarbeit, deren Relevanz sich für ihn insofern 
zeigt, als gerade Deutschland nach 1945 nicht nur keine demokratische 
Tradition habe, sondern sich hier gerade vor dem Hintergrund des Na-
tionalsozialismus zu besinnen habe, was dieser Begriff meine. Seine Ar-
beiten hierzu müssen als Grundlagenforschung verstanden werden, die 
entscheidende Begriffsmomente dieses Forschungsbereiches reflektieren. 

Von dieser begrifflichen Perspektive aus wendet sich Litt in entschie-
dener Weise gegen Kerschensteiner und Foerster. Beide Autoren würden 
den Staat nicht in rechter Weise begreifen, insofern sie ihn zum reinen 
Ort intersubjektiven Zusammenlebens verklärten. Sie würden hierbei 
die Gesellschaft mit dem Staat verwechseln. Gerade Kerschensteiners 
Konzept der Arbeitsschule mit ihren Arbeitsgemeinschaften und ihrer 
Schüler-Selbstverwaltung müsse sich diesem Vorwurf stellen, insofern er 
gerade durch diese Institutionen mittelbar den Gemeinschaftssinn und 
die damit zusammenhängende Einsicht, dass die Einzelnen aufeinander 
angewiesen sind, bewirken möchte. So seien diese kommunitarischen 
Institutionen auf der einen Seite und die unmittelbare Erfahrung und 
Übung dieses Zusammenhangs auf der anderen Seite gemeinschaftsstif-
tend – nach Litt ein allzu idealistisches Bild sowohl des Staates als auch 
der staatsbürgerlichen Erziehung. Kerschensteiner gehe von einem allzu 
konfliktfreien Übergang zwischen der Praxis der Schule und dem staat-
lichen Leben aus. 

»Wider dies so überaus harmonische Staatsideal und die aus ihm gefol-
gerte Staatspädagogik hat schon Friedrich Wilhelm Foerster zu bedenken 

111	 Vgl. etwa Theodor Litt (1954): Die politische Selbsterziehung des deutschen 
Volkes. In: APuZ, B 3/54, S. 25–34. 

DER BILDUNGSBEGRIFF UND SEINE HISTORISCHE GENESE

https://doi.org/10.5771/9783748955566-13 - am 19.01.2026, 23:40:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748955566-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


45

gegeben, daß die Tugenden, deren Pflege Kerschensteiner der Schule zur 
Pflicht mache, Tugenden des sozialen Zusammenlebens und -wirkens, 
nicht aber eigentlich Tugenden des politischen Menschen seien.«112 

Foerster sehe zwar anders als Kerschensteiner, dass gerade das politi-
sche Zusammenleben von konkurrierenden Interessen getragen und so-
mit nicht immer kommunitarisch verfasst sei. Er erkenne die Herausfor-
derung, durch staatsbürgerliche Erziehung nicht nur jene Menschen zu 
vereinen, die ohnehin ein gemeinsames Interesse haben, sondern gerade 
auch jene zu vereinen, »die durch ihre Abweichung in grundlegenden Le-
bensüberzeugungen nicht nur getrennt, sondern geradezu verfeindet«113 
seien. Aber auch dieses Konzept sei nicht überzeugend und Litt stellt her-
aus, dass gerade die Überwindung des Egoismus in der politischen Sphä-
re zu hinterfragen sei. Sicherlich gehöre »Überwindung des Egoismus 
zu den Aufgaben, deren sich die Erziehung anzunehmen hat. Es ist aber 
zu fragen, wie weit diese Forderung auch auf das Gebiet des Politischen 
ausgedehnt werden darf, ohne daß durch sie die Realität, die wir ›Po-
litik‹ nennen, nicht sowohl versittlicht als vielmehr verneint würde.«114 
Auch Foerster könne nicht einlösen, wofür er selbst Kerschensteiner kri-
tisiert hatte: die Bestimmung und Charakterisierung genuin politischer 
Tugenden, jenseits nur »allgemein-menschlicher Verpflichtungen«115 und 
die Vernichtung der staatlichen Sphäre, insofern sie mit der Gesellschaft 
verwechselt würde. Beide Autoren würden nicht erkennen, dass erst die 
Ordnungsmacht des Staates die Voraussetzung jener Lebensformen sei, 
die sie als Zweck staatsbürgerlicher Erziehung ansähen. Dies zu reflek-
tieren sei die Hauptaufgabe staatsbürgerlicher Erziehung und gerade 
dies zeigt sich als Resultat der begrifflichen Auseinandersetzung Litts. 

Litt fordert so, das genuin Politische im Begriff der staatsbürgerlichen 
Erziehung genauestens herauszuarbeiten und vom rein Gesellschaftli-
chen zu unterscheiden. Beide Lebensformen seien ganz unterschiedlich 
konstituiert, und sie miteinander zu verwechseln, müsse meinen, eine 
der beiden Seiten, die miteinander im funktionalen Zusammenhang ste-
hen, zu vernichten. Staatsbürgerliche Erziehung sei so nicht einfach ge-
sellschaftlich-sittliche Erziehung. Sie sei politisch, insofern sie ein politi­
sches Wissen um den Staat und politische Gesinnung zu vermitteln habe. 

Von dieser Kritik an die dargestellten Konzepte staatsbürgerlicher Bil-
dung ausgehend, macht Litt vor allem zwei Aspekte aus, die zu reflektie-
ren seien: zum einen gehe es darum, die Vollzugsform solcher Erziehung 
auszumachen, d. h. zu fragen, ob Wissen zu vermitteln oder der Wille 
des Einzelnen zu beeinflussen sei. Zum anderen sei es unumgänglich, den 

112	 Ebd., S. 28. 
113	 Ebd. 
114	 Ebd. 
115	 Ebd. 

STAATSBÜRGERLICHE ERZIEHUNG UND POLITISCHE TUGENDEN

https://doi.org/10.5771/9783748955566-13 - am 19.01.2026, 23:40:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748955566-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


46

Bezug solcher Erziehung auf den Staat erstens zu erkennen und zweitens 
begrifflich zu bestimmen. Nach Litt kommt es darauf an, einen angemes-
senen Staatsbegriff zu vermitteln und hierbei der Gefahr zu entgehen, 
den Staat allzu sehr zu beschönigen oder zu idealisieren. 

Beim ersten Aspekt, nämlich der Frage nach der Vermittlungsform po-
litischer Erziehung, müsse die grundlegende Ansicht aller politischen Pä-
dagogen in Frage gestellt werden, dass staatsbürgerliche Gesinnung ohne 
Belehrung auskäme. Man stelle hierbei Wissen und Gesinnung und somit 
Erkenntnis und Wille einander gegenüber und habe hierbei die Annahme, 
dass diese Aspekte von Bildung einander ausschlössen. »[W]orauf kommt 
es in dieser Bemühung an, auf Erkenntnis oder auf Gesinnung, auf Wissen 
oder auf Charakter, auf Belehrung oder auf Bewährung? Ist es die rechte 
Einsicht oder ist es der rechte Wille, was den guten Staatsbürger macht?«116 
Die Frage in dieser Weise zu stellen, bedeute diese beiden Alternativen als 
einander ausschließende Gegensätze zu verstehen. Hierbei »versteht [es] 
sich von selbst, daß, ist diese Alternative erst einmal als zwingend und un-
umgehbar anerkannt, der Erzieher garnicht anders kann als für Gesinnung, 
Charakter, Wille votieren und der Einsicht jene Geringschätzung bezeigen, 
die ihr ob ihrer ›intellektualistischen‹ Unfruchtbarkeit gebührt.«117 

Die Konsequenz sei, dass Schule nur noch als »Staat im Kleinen«118 
verstanden werde und man sie zur Sphäre staatstragender Tugenden um-
organisiere, so dass die Lernenden durch Gewöhnung sich diese aneig-
nen. Das Ziel staatsbürgerlicher Erziehung sei jedoch, gerade wenn sie 
auf das Gewissen des Einzelne einwirken wolle, das Handeln des Ein-
zelnen in demokratischer Absicht zu bewirken. Dies begrifflich ernst zu 
nehmen, bedeutet nach Litt, zu fordern, dass der Einzelne eine Einsicht 
in die Anerkennungswürdigkeit bestimmter Handlungs- und Denkwei-
sen erlangen müsse. Dies müsse als Resultat theoretischer Bildung ver-
standen werden, insofern solche Einsicht erstens des Verständnisses und 
zweitens der freien Bewertung komplexer Handlungssituationen bedür-
fe. Eine Trennung zwischen Wissen und Bewährung lasse nicht erken-
nen, dass es einen systematischen Zusammenhang zwischen theoreti-
scher Einsicht und praktischem Handeln gebe, um sinnvollerweise von 
beiden Kategorien sprechen zu können. 

»Eine ›Einsicht‹, die sich nicht in das zugehörige Tun hinein fortsetzt, ist 
nicht das, was dieser Name besagt, sondern ein unverbindliches Spiel 
des Intellekts – ein ›Tun‹, das sich nicht aus der zugehörigen Einsicht 
herleitet, ist nicht das, was dieser Name besagt, sondern Abgleiten in 
leere Geschäftigkeit.«119 

116	 Ebd., S. 26.
117	 Ebd. 
118	 Ebd., S. 27.
119	 Ebd.

DER BILDUNGSBEGRIFF UND SEINE HISTORISCHE GENESE

https://doi.org/10.5771/9783748955566-13 - am 19.01.2026, 23:40:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748955566-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


47

Solch leere Geschäftigkeit könne nicht das Ziel solcher Erziehung sein, 
insofern diese unbestimmt und gerade deshalb nicht dem Einzelnen zu 
eigen sein könne. 

»Mit dieser Erkenntnis hebt jene Alternative sich auf, durch die der Er-
zieher zur Entscheidung entweder für eine nicht durch Einsicht erleuch-
tete Praxis oder eine nicht durch Taten sich bewährende Theorie ge-
zwungen zu sein vermeint. Der Deutsche muß recht eigentlich ›wissen‹ 
um den Staat, um ihm durch sein Tun gerecht werden zu können.«120

Was aber ist gemeint, wenn Litt fordert, um den Staat zu wissen? Was 
zeichnet solches Wissen aus? Was ist also der angemessene Staatsbegriff, 
wie oben erwähnt? 

In der staatsbürgerlichen Erziehung komme es darauf an, den Staat 
nicht nur als Institutionengefüge zu begreifen. Hierbei habe der Staat 
einfach eine eigene komplexe Systematik, mit der er das Staatsgesche-
hen ordne und verwalte. Den Staat nur so zu verstehen, bedeute nach 
Litt, dass der Einzelne diesen nur als fremde Apparatur versteht, die dem 
Einzelnen einfach nur entgegensteht. Dieser sei für diese Apparatur nicht 
verantwortlich, und streng genommen auch nicht verantwortbar, inso-
fern es hier kaum konkrete Handlungsmöglichkeiten gebe. Den Staat 
so zu verstehen, meint nach Litt, dass der Staat dem Einzelnen nur äu-
ßerlich wäre, ein reiner »Notbau, an dem seine Bewohner wenig Freu-
de haben«.121 Solches Staatsverständnis degradiere den Einzelnen zum 
passiven Zuschauer fremden Wirkens, woraus nur ein entfremdetes Ver-
hältnis zwischen beiden resultieren könne. Freilich kann ein solches Ver-
hältnis zwischen Staat und Bürger nicht das Ziel staatsbürgerlicher Er-
ziehung sein, die ja gerade bewirken soll, sich für das Gemeinwesen 
verantwortlich zu fühlen. 

Der rechte Staatsbegriff sei aus seinem Verhältnis zu den Bürgern zu 
bestimmen. Diese könnten sich nicht einfach von ihm abtrennen, er sei 
eine gemeinsame Lebensform, die Denken, Wollen und Handeln des Ein-
zelnen wesentlich bestimme122 und gerade so wesentlich menschliche Le-
bensform sei, die nicht einfach nur äußerlich sei. Der Staat gehöre zum 
»Menschsein des Menschen«, was sich gerade auch daraus entwick-
le »was er dem Staat an Regungen und Abneigungen, des Mißtrauens, 
des Widerwillen zukommen«123 lasse. Dies nicht zu erkennen und die 
Staatlichkeit oder eben das Politische vom Menschen abzutrennen, hei-
ße »nicht weniger sein Wesen verstümmeln, als wenn man aus ihm etwa 

120	 Ebd.
121	 Ebd., S. 25. Hervorhebung von A. A. Siehe dazu auch die Diskussion des Not- 

und Verstandesstaates im Abschnitt zu Hegels bürgerlicher Gesellschaft. 
122	 Vgl. Theodor Litt (1953): Die Freiheit des Menschen und der Staat. Berlin: 

Gebrüder Weiss Verlag.
123	 Ebd., S. 31. 

STAATSBÜRGERLICHE ERZIEHUNG UND POLITISCHE TUGENDEN

https://doi.org/10.5771/9783748955566-13 - am 19.01.2026, 23:40:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748955566-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


48

die sprachbildende Fähigkeit ausscheiden wollte.«124 So verhelfe erst der 
Staat dem Menschen zu jener Lebensform, die ihm gebührt. Zugleich sei 
erst das Wirken des Menschen, sein Wollen, Denken und Handeln jene 
Ausdrucksform, die den Staat als jenen konstituiere, der er sei. Die Exis-
tenz des Staates »pulsiert in jedem Akt des Denkens, Wollens und Han-
delns«,125 gerade auch derjenigen, die sich dieses Verhältnisses nicht be-
wusst sind. 

In diesem Begriff des Staates im weiteren Sinne als wesentliche Lebens-
form des Menschen folgt Litt nicht nur dem hegelschen Staatsverständnis, 
wie noch zu zeigen sein wird, und zeigt sich gerade hierbei als Philosoph 
des Geistes. Sein Staatsbegriff hat noch eine weitere Wendung in Bezug 
auf seine Vermittlung in der staatsbürgerlichen Erziehung. In seiner Kritik 
an Kant und Humboldt zeigt Litt, dass diese Konzepte dem Staat einer-
seits eine »periphere Stellung«126 zuweisen und den Menschen gerade so 
zu passiven Konsumenten seiner Dienste machen. Andererseits würde ge-
rade das kantische Konzept dem Staat zugleich »nur einen Begriff eines im 
Sinne der vollkommenen Gerechtigkeit geordneten Staates bzw. Staaten-
systems«127 zuweisen. Ein solcher Anspruch an den Staat sei nur phantas-
tische Romantisierung jeder Staatlichkeit und somit wirklichkeitsfern, da 
er ein Ideal formuliere, das erst noch zu erreichen sei. Die Wirklichkeits-
fremdheit solcher Staatlichkeit suggeriere eine allzu optimistische Weiter-
entwicklung im Sinne einer wie auch immer gearteten Idee und ignorie-
re hierbei das zentrale Element jeder Staatlichkeit: Der Staat sei auch eine 
Sphäre von Macht und Kampf um politische Willensmächte, in der es da-
rauf ankomme, das je eigene Interesse voranzubringen.128 

Gerade auch der demokratische Staat sei bestimmt durch verschiede-
ne Spannungsverhältnisse, die weder zu banalisieren noch zu beschöni-
gen seien.129 Kategorien wie Macht oder auch Kampf seien entscheidende 
Momente von demokratischer Staatlichkeit. Er sei in seiner Grundform 
Sphäre der Macht und müsse somit auch mit seinen heteronomen Mo-
menten realistisch begriffen werden: Hier könnten und müssten Interes-
sen gegeneinander wirken oder einander ausschließen. Beide Kategorien 
sollten aber gerade in der Demokratie nicht als Mittel zur Vernichtung 
des entgegengesetzten Feindes verstanden werden, sondern als ordnen-
de Instanzen des demokratischen Zusammenlebens. Macht und Kampf 
als Element solcher Staatlichkeit zu verstehen, bedeute dann, einzusehen, 

124	 Ebd., S. 32.
125	 Ebd., S. 16. 
126	 Ebd., S. 11.
127	 Theodor Litt (1931): Idee und Wirklichkeit des Staates in der staatsbürgerlichen 

Erziehung, Leipzig: Quelle & Meyer, S. 23. 
128	 Ebd., S. 10ff. 
129	 Ebd., S. 28. 

DER BILDUNGSBEGRIFF UND SEINE HISTORISCHE GENESE

https://doi.org/10.5771/9783748955566-13 - am 19.01.2026, 23:40:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748955566-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


49

»daß, damit überhaupt in den menschlichen Verhältnissen irgendeine 
dauerhafte Ordnung geschaffen werden könne, es einer Entscheidung 
über die Gestalt dieser Ordnung und die Auslese der sie vertretenden 
Personen bedarf – einer Entscheidung, die nur als Resultat eines Kamp-
fes zwischen den auf diesem Felde Konkurrierenden zu Stande kom-
men kann.«130 

Macht und Kampf sind also nicht Vernichtung des Gegenübers nach 
Muster von Freund-Feind-Verhältnissen, sondern die zentrale Aufgabe 
des Staates als ordnende Instanz in der Sphäre konkurrierender Bestre-
bungen, die nicht nur alle gleichermaßen legitim sind, sondern entschei-
dendes Merkmal dieser Staatsform. »Denn sie [die Demokratie, A. A.] 
habe zur Grundlage die Überzeugung, daß das Widereinander der Prin-
zipien und Gruppen dem Staat und den im Staate lebenden Menschen 
nicht nur keinen Schaden bringt, sondern, richtig ins Spiel gesetzt, zum 
Heile gereicht.«131 Hat so 

»der totalitäre Staat das Verdienst [...], die Bedenklichkeit einer Leh-
re ad oculos zu demonstrieren, die den politischen Kampf in die Zone 
des Nichtseinsollenden verweist, so gibt es andererseits eine Staatsform, 
zu deren Wesen es gehört, daß sie diesen Kampf nicht nur als nicht 
zu beseitigende Tatsache hinnimmt und anerkennt, sondern geradezu 
als stilbildendes Motiv in ihr Gefüge einbaut. Diese Staatsform ist die 
Demokratie.«132

Gerade insofern der Staat die Sphäre des Bestehens und der Ordnung 
solcher Gegenstände sei und diese durch seine Institutionen vermittle, 
sei er eine genuin politische Sphäre und somit der Ort des politischen 
Wirkens der Bürger.

Von diesem Staatsbegriff ausgehend, versteht es sich fast von selbst, 
dass Litts Begriff der staatsbürgerlichen Erziehung sich nicht auf Insti-
tutionenkunde beschränkt. Staatsbürgerliche Erziehung erschöpfe sich 
nicht etwa darin, dass man die Verfassung, die Rechtsordnung oder etwa 
den Verwaltungsapparat kenne. Auch wenn solches Wissen sicher wich-
tig sei, verfehle es doch das Ziel der staatsbürgerlichen Erziehung, d. i. 
die Stiftung des Verhältnisses zwischen Staat und Bürger. Recht verstan-
den sei solcher Inhalt nach Litt die Auseinandersetzung mit einem ange-
messenen Begriff des Staates, der sich nicht in der institutionellen Orga-
nisation erschöpfe. Ein solcher Staat folge durchaus einem besonderen 
Staatsprinzip, und in der staatsbürgerlichen Erziehung komme es darauf 
an, dieses demokratische Staatsprinzip zu vermitteln. 

Zusammengefasst kann der Verdienst Litts darin gesehen werden, dass 
er in seinen Auseinandersetzungen mit staatsbürgerlicher Erziehung zwei 

130	 Ebd., S. 31.
131	 Ebd.
132	 Ebd.

STAATSBÜRGERLICHE ERZIEHUNG UND POLITISCHE TUGENDEN

https://doi.org/10.5771/9783748955566-13 - am 19.01.2026, 23:40:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748955566-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


50

wesentliche Aspekte reflektiert. Zum einen stellt er die entscheidende 
Frage nach der Vermittlungsform solcher Erziehung, versteht sie als das 
Zusammenspiel von Erkenntnis durch theoretische Bildung und zugleich 
der praktischen Bewährung innerhalb der Institutionen, auch wenn er 
die Explikation dieses Verhältnisses schuldig bleibt. Hierbei betont er 
die Relevanz der theoretischen Bildung als Wissensvermittlung und stellt 
heraus, dass Staatsbürgerliche Erziehung ohne diesen Aspekt nicht aus-
kommen kann. Reine Übung von Handlungspraxen genüge also nicht. 

Zum anderen stellt er die Frage nach dem genuin politischen Charak-
ter solcher Bildung und fordert hierin die Vermittlung eines realistischen 
Staatsbegriffs, der sich nicht in idealistischen Abstraktionen und Beschö-
nigungen verliert und zugleich unter Staat mehr versteht als seine nur in-
stitutionelle Organisation. Mit dem Hinweis auf den zugrunde zu legen-
den Staatsbegriff betont Litt, dass die staatsbürgerliche Erziehung nicht 
umhin kommt, ihren politischen Charakter zu erarbeiten und gerade so 
ihren Zweck, d. i. die Vermittlung des Verhältnisses zwischen Staat und 
Bürger, zu erreichen. 

Mit diesen Reflexionen bewegt sich Litt nicht auf der Ebene zu bestim-
mender Tugenden und der dafür notwendigen Methoden. Er reflektiert 
vielmehr die staatsbürgerliche Erziehung auf ihren Begriff hin und stellt 
heraus, was sie wesentlich ausmachen müsste. 

Mit Kerschensteiner, Foerster und Litt und ihren ganz unterschiedli-
chen Schwerpunkten können exemplarisch die Konzepte staatsbürger-
licher Erziehung in der Weimarer Periode und frühen Bundesrepublik 
dargestellt werden. Alle Autoren vereint die Erkenntnis, dass der demo-
kratische Staat nicht nur eines bestimmten Bewusstseins der Bürger be-
darf, sondern hierbei auch gerade bestimmter Tugenden. Der Bürger 
zeigt sich hier als jemand, der nicht nur über funktionale Fähigkeiten 
verfügt, sondern sich gerade als tugendhafter Einzelner zeigt, der die 
staatlichen Prinzipien in deinem Wollen, Denken und Handeln gerade 
deshalb realisiert, weil er sie anerkennt. Gerade so zeigt er sich als gebil-
deter Bürger, und eben dies ist der Zweck staatsbürgerlicher Erziehung, 
wobei durchaus Uneinigkeit darüber besteht, wie solche Erziehung zu 
vollziehen ist. 

2.3 Die didaktische Wende und ihre Folgen

2.3.1 Der Theoriestreit der 70er Jahre

Entscheidende Weiterentwicklung erfährt die staatsbürgerliche Erzie­
hung, die nun unter dem Titel politische Bildung diskutiert wird, in 
den 60er und 70er Jahren. Entscheidend wird in der Diskussion der 

DER BILDUNGSBEGRIFF UND SEINE HISTORISCHE GENESE

https://doi.org/10.5771/9783748955566-13 - am 19.01.2026, 23:40:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748955566-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


51

politischen Bildung die Herausforderung, politische Bildung sowohl als 
Bedingung der Möglichkeit der Identifikation der Bürger mit dem Staat 
herzustellen, zu verstehen, und dies zugleich in kritischer Auseinander-
setzung zu tun. Diese Spannung zeigt sich gerade in der formellen poli-
tischen Bildung als entscheidend, insofern die Schule als Institution des 
Staates ein direktes Verhältnis zu diesem hat. Dieses Verhältnis macht 
sie jedoch nicht etwa zum Spielball bestehender oder herzustellender 
Herrschaftsinteressen. Diese Verhältnis sagt vielmehr aus, dass schuli-
sche Bemühungen sich im Rahmen der Verfassung bewegen dürfen, d. h. 
bestimmten Prinzipien unterliegen, die die pädagogische Praxis grund-
sätzlich bestimmen, wie etwa im Beutelsbacher Konsens festgehalten. 
Welche Relevanz diese scheinbar banale Einsicht hat, zeigt gerade die 
Rekonstruktion des Theoriestreits der 70er Jahre. 

Die in dieser Zeit ausgearbeiteten Konzepte 

»überwanden – jedenfalls in der Theorie – die institutionenkundlich ver-
engte alte Staatsbürgerkunde und eine naiv harmonisierende Gemein-
schaftskunde, indem sie das Politische als Gegenstand politischer Bil-
dung in einer spezifisch didaktischen Weise zu erfassen sowie Ziele und 
Inhaltswahl kategorial zu bestimmen versuchten.«133 

Kurt Gerhard Fischer, Karl Herrmann und Hans Mahrenholz legen mit 
ihrem Werk »Der politische Unterricht« den theoretischen Grund für die 
didaktische Wende. Politische Bildung wird nun ausdrücklich als curri-
cularer Inhalt diskutiert, man fragt nach Inhalten, aber auch nach Me-
thoden. Ziel solchen Unterrichts sei die Entwicklung von politischen 
Einsichten, die nicht nur den Willen, sondern auch das Handeln des Ein-
zelnen beeinflussen – beides soll sich als politisch vernünftig zeigen.134 
Politisch vernünftiges Denken, Wollen und Handeln als Ziel jeder poli-
tischen Bildung wird jedoch im Verlauf der 70er Jahre zum Gegenstand 
des sogenannten Theoriestreits zwischen konservativen und progressi-
ven Denkern.135 Es geht hier nicht mehr nur um einen geeigneten Staats-
begriff, oder die Frage nach dem Spezifikum politischen Lebens, wie 
sie etwa Litt formuliert. Die politische Bildung wird hier vielmehr aus 

133	 Bernhard Sutor (2002): Politische Bildung im Streit um die »intellektuelle 
Gründung« der Bundesrepublik Deutschland. Die Kontroversen der 
siebziger und achtziger Jahre. In: APuZ, B 45/2002, S. 18.

134	 Vgl. Peter Massing (20137): Politische Bildung. In: Uwe Andersen, 
Wichard Woyke (Hrsg.): Handwörterbuch des politischen Systems der 
Bundesrepublik Deutschland. Wiesbaden: Springer VS, S. 556.

135	 Sutor weist darauf hin, dass diese Unterscheidung allzu pauschal ist und 
die pädagogischen Konzepte durchaus vielfältig waren. Entscheidend zeigt 
sich jedoch der Streit der Gegensätze und der damit zusammenhängenden 
angestrebten Gesellschaftsordnungen. Vgl. Ders: Politische Bildung im Streit 
um die »intellektuelle Gründung« der Bundesrepublik Deutschland.

DIE DIDAKTISCHE WENDE UND IHRE FOLGEN

https://doi.org/10.5771/9783748955566-13 - am 19.01.2026, 23:40:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748955566-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


52

unterschiedlichen politischen und gesellschaftlichen Welt- und Wertan-
schauungen heraus diskutiert, wodurch sie zum Kampfplatz entgegen-
gesetzter politischer Theorien wird, die sich zwischen Erhalt und Auflö-
sung gegebener politischer Institutionen und Lebensweisen bewegen. In 
der Diskussion dieser beiden politischen Lager zeigt sich, dass politische 
Bildung immer vor der Frage steht, ob und inwiefern sie einer besonde-
re Welt- und Wertanschauung bedarf, die ihr als Grundlage diesen soll. 
Dieses zu problematisieren heißt, der Herausforderung zu begegnen, po-
litische Bildung nicht zum Instrument der Entwicklung wie auch immer 
gearteter favorisierter politisch-gesellschaftlicher Strukturen zu machen.

Die progressiven Denker waren vor allem an kritischer Theorie und 
Marx orientiert und forderten, Emanzipation von vorherrschenden, un-
terdrückenden gesellschaftlichen und politischen Systemen zum Ziel po-
litischer Bildung zu machen.136 Der formelle politische Unterricht, der 
aufgrund seines Verhältnisses zum Staat ohnehin im Verdacht stand, des-
sen unterdrückerische Tendenzen zu reproduzieren, sollte nun als Ort 
des Klassenkampfes gerade diese Tendenzen entlarven. Die Lernenden 
sollten im schulischen Rahmen lernen, solche Strukturen zu erkennen, 
und nicht etwa der Verschleierung oder Verblendung solch heterono-
mer Strukturen unter dem Deckmantel der Bildung unterliegen. »Ziele 
politischer Bildung seien Emanzipation und Demokratisierung, Ideolo­
giekritik und politische Praxis, vorbereitet durch Vermittlung gesell­
schaftlichen Bewusstseins und soziologischer Denkweise.«137 Formelle 
politische Bildung wird hier nicht nur durch eine weltanschaulich auf-
geladene Sprache geprägt, sondern gerade auch durch ein durchaus vor-
gefertigtes Gesellschaftsbild, das durch Bildung zu erreichen sei138 und 
das in seiner radikalsten Form forderte, durch solche Bildung den Staat 
überflüssig zu machen.139 Diese marxistischen Positionen forderten also 
nicht weniger, als durch politischen Unterricht die politische Ordnung 
in Frage zu stellen, wenn nicht gar abzuschaffen. 

Diese marxistischen Theorien der politischen Bildung waren 
durchaus wirkmächtig. Sie übernahmen in jener Zeit nicht nur die 

136	 Beispielsweise Klaus Peter Wallraven, Eckart Dietrich, Johannes Beck. Oder 
in weniger radikaler Weise Rolf Schmiederer. 

137	 Sutor: Politische Bildung im Streit um die »intellektuelle Gründung« der 
Bundesrepublik Deutschland. Hervorhebung A. A., S. 19f.

138	 Siehe beispielsweise Johannes Beck (1970): Erziehung in der Klassen­
gesellschaft, München: List, S. 151f.: »Emanzipatorische Erziehung ist kein 
pädagogischer Grundbegriff, sondern die sozialwissenschaftlich fundierte 
Theorie und Praxis des politischen Kampfes. Sie steht auf der Seite der 
Unterdrückten.« Ebd.: »Die »Pädagogen« haben die Pädagogik nur 
verschieden interpretiert, es kommt darauf an, sie abzuschaffen.«

139	 Vgl. Kurt Gerhard Fischer (1973): Einführung in die politische Bildung, 
Stuttgart: Metzler, S.124. 

DER BILDUNGSBEGRIFF UND SEINE HISTORISCHE GENESE

https://doi.org/10.5771/9783748955566-13 - am 19.01.2026, 23:40:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748955566-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


53

Meinungsführerschaft, sondern hatten auch Einfluss auf neu formulier-
te Bildungspläne für den Unterrichtsbereich politische Bildung, wie etwa 
in der Hessischen Rahmenrichtlinie für Gesellschaftskunde 1968. Hier 
wird etwa der gesellschaftliche und politische Widerstand gegen Un-
gleichheit schaffende äußere Strukturen zum Ziel politischer Bildung. 
Das hier zugrunde gelegte Staatsverhältnis ist vor allem geprägt durch 
den Konflikt zwischen Staat und Bürger.140 Ähnliche Inhalte zeigte auch 
die im Jahre 1974 verfassten Richtlinien für den Politik-Unterricht des 
Kultusministeriums Nordrhein-Westfalen,141 wie ihre Kritiker hervor-
hoben. 

»Unschwer war in ihrer Begründung, in der Gedankenführung und im 
Wortlaut der Qualifikationen ihre Nähe zur emanzipatorisch-kritischen 
Erziehungswissenschaft zu erkennen, die sich mit einer unvoreingenom-
menen Wahrnehmung der pluralistischen Gesellschaft, der parteien-
staatlichen Demokratie und ihrer Institutionen schwer tat.«142 

Ganz grundsätzliche Kritik an diesen Richtlinien formulierten vor al-
lem Karl Dietrich Bracher, Erwin Faul oder auch Jürgen Gebhard. Sie 
erkannten vor allem Defizite auf begrifflicher Ebene, wie etwa dem Po-
litikverständnis und hierbei der Engführung von Kategorien wie Macht 
und Herrschaft auf reine Zwangsverhältnisse. Hierbei werde »verkannt, 
dass erst die Schaffung von Regeln und Institutionen Freiheit ermögli-
che, begründe und schütze.«143 Hiermit war für die Kritiker »exakt das 
politiktheoretische wie das politisch-pädagogische Defizit des Emanzi-
pationskonzepts politischer Bildung gekennzeichnet.«144 

Solche in den 70er Jahren als konservativ geltende Kritik störte 
sich vor allem an der Engführung des Begriffs des Politischen als rei-
nen Zwangs. Vor allem Autoren wie Theodor Wilhelm, Günter C. Behr-
mann, Dieter Grosser oder auch Bernhard Sutor forderten ein Politik- 
und Staatsverständnis, das intersubjektive Relationen auf der einen Seite 
und institutionelle Bedingungen auf der anderen Seite einschließe. Man 
wollte sich jenseits emanzipatorischer Welt- und Wertverständnisse auf 
die Erkenntnisse der Sozialwissenschaften wie etwa der Soziologie und 

140	 Vgl. Kultusministerium Hessen (1973): Rahmenrichtlinien Gesellschaftslehre 
Sekundarstufe I, Frankfurt: Diesterweg.

141	 Vgl. Kultusministerium Nordrhein-Westfalen (1974): Richtlinien für den 
Politik-Unterricht, Düsseldorf: Hagemann.

142	 Sutor: Politische Bildung im Streit um die »intellektuelle Gründung« der 
Bundesrepublik Deutschland, S. 23.

143	 Vgl. Martin Kriele (1977): Lernzielvorschläge für den politischen Unterricht. 
In: Ders., Legitimationsprobleme der Bundesrepublik, München: C. H. 
Beck, S. 107 ff.

144	 Sutor: Politische Bildung im Streit um die »intellektuelle Gründung« der 
Bundesrepublik Deutschland, S. 23.

DIE DIDAKTISCHE WENDE UND IHRE FOLGEN

https://doi.org/10.5771/9783748955566-13 - am 19.01.2026, 23:40:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748955566-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


54

Politikwissenschaft einerseits und der politischen Philosophie anderer-
seits stützen und gerade hieraus Ziele für politischer Bildung formulie-
ren. 

Wilhelm entwickelte seine Partnerschaftspädagogik zum Begriff des 
Kompromisses weiter und betonte die Notwendigkeit verantwortlicher 
Kommunikation. Er forderte einen Begriff des politischen Lernens als ei-
nes Lernens zur freiheitlichen Lebensführung und erkannte gerade in ge-
rade hierin den Zweck formeller politischer Bildung.145 

Behrmann hingegen unterzog das Emanzipationskonzept einer empi-
risch-systemtheoretischen Kritik. Behrmann band die politische Bildung 
an die Erkenntnisse der Sozialforschung und forderte in soziologisch 
strenger Weise die Ableitung der zu vermittelnden Inhalte aus diesen Er-
kenntnissen.146 Zu bedenken seien die Funktionsbedingungen von Staat 
und Gesellschaft und die darin möglichen Partizipationsvollzüge. Schu-
lische politische Bildung müsse so vor allem Kenntnisse über diese Funk-
tionszusammenhänge vermitteln. Zu vermitteln seien so nicht etwa nur 
Widerstand und Emanzipation, sondern personale Solidarität, Freiheit, 
Sicherheit, rationales Verstehen.147 

Solche Ansätze wurden durch Didaktiken von beispielsweise Dieter 
Grosser148 oder auch Bernhard Sutor149 um eine normative Dimension 
politischer Bildung ergänzt: Beide Autoren erkannten auch normative 
Ziele politischer Bildung und versuchten, Ansätze der Ethik oder auch 
der Anthropologie mit sozialwissenschaftlichen Erkenntnissen zu ver-
binden und gerade diese Relation für die politische Bildung fruchtbar 
zu machen. 

Insgesamt forderten all diese Autoren vor allem einen Abbau der 
Institutionenfeindlichkeit der Ansätze der Kritischen Theorie und des 

145	 Vgl. Wilhelm Theodor (1973): Traktat über den Kompromiß. Stuttgart: 
Metzler, oder auch Ders. (1975): Jenseits der Emanzipation, Stuttgart: Metz-
ler. 

146	 Vgl. Günter C. Behrmann (1972): Soziales System und politische 
Sozialisation. Eine Kritik der neueren politischen Pädagogik. Stuttgart et al.: 
Kohlhammer. Behrmann plädiert für einen empirisch-systemtheoretischen 
Ansatz der politischen Bildung. Aus seiner soziologischen Perspektive betont 
er vor allem die Funktionsbedingungen des politischen Systems jenseits 
ideologischer Ansätze. 

147	 Vgl. Ders. (1978): Politik – Zur Problematik des sozialkundlich-politischen 
Unterrichts und seiner neueren Didaktik. In: Ders./Karl-Ernst Jeißmann/
Hans Süßmuth (Hrsg.), Geschichte und Politik. Didaktische Grundlegung 
eines kooperativen Unterrichts, Paderborn: Schöningh, S. 219.

148	 Dieter Grosser (1977): Politische Bildung, München: Ehrenwirth.
149	 Bernhard Sutor (19843): Didaktik politischen Unterrichts. Theorie der 

politischen Bildung. Paderborn: Schöningh. Oder später auch Ders. (1984): 
Neue Grundlegung politischer Bildung. Paderborn: Schöningh.

DER BILDUNGSBEGRIFF UND SEINE HISTORISCHE GENESE

https://doi.org/10.5771/9783748955566-13 - am 19.01.2026, 23:40:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748955566-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


55

Marxismus. Es sollte die Einsicht gewonnen werden, dass gerade solche 
Institutionen die Bedingung der Möglichkeit jedes politischen Denkens, 
Urteilens und Handelns sind, insofern sie diese überhaupt rechtlich si-
chern, konkrete Räume für solche Vollzüge eröffnen. Die vorgeschlage-
nen Inhalte sollten als zu vermittelnder Minimalkonsens erkannt wer-
den, ohne die das politische Miteinander nicht bestehen könnte. Die zu 
entwickelnden Fähigkeiten sollten sich an den Ansprüchen solchen Mit-
einanders orientieren. Ziel der politischen Bildung in der Schule sollte 
so sein, dem Einzelnen zur Urteilsfähigkeit zu verhelfen, was personale 
Dispositionen genauso erforderte wie funktionales Wissen. Solche fun-
damentale Kritik der Emanzipationskonzepte sollte dazu verhelfen, ei-
nen pragmatischen Ansatz politischer Bildung zu finden, der sich außer-
halb besonderer Welt- und Wertvorstellungen bewegte, um gerade so 
einen fruchtbaren Austausch zu ermöglichen. 

Die Ideen dieser Periode sind in mehrerer Hinsicht ertragreich in Hin-
blick auf eine Neukonzeption politischer Bildung. Der Theoriestreit der 
70er Jahre zeigt sich als Kampf um Welt- und Wertvorstellungen, der auch 
innerhalb der Konzeptionen politischer Bildung ausgefochten wird. Hier 
geht es nicht mehr nur, wie etwa bei Litt, um einen Begriff des Politischen, 
sondern vielmehr um das besondere Verständnis zu erstrebender politi-
scher Wirklichkeiten. Anders gesagt: politische Bildung wird zum mächti-
gen Instrument, die politische Wirklichkeit zu reformieren und hierzu po-
litische Gesinnungen alternativlos zu vermitteln. In ihr soll es nicht mehr 
so sehr darum gehen, überhaupt ein Verhältnis zwischen Bürger und Staat 
herzustellen, indem man politische Vollzüge des Denkens, Urteilens und 
Handelns ermöglicht. Dieses Verhältnis soll vielmehr in besonderer Wei-
se bestimmt werden. Das bedeutet auf der Ebene subjektiver Vollzüge, 
dass politische Bildung nicht mehr als Voraussetzung eigener freier Urtei­
le über die politische Wirklichkeit dient. Stattdessen soll der Einzelne zu 
einen schon ausgemachten Urteil über die Wirklichkeit erzogen werden. 
Politische Bildung, gerade in diesem Begriff verliert ihren subjektbezoge-
nen Charakter, wie ihn etwa die Humanisten formulierten. Bildung kann 
so zum Werkzeug von Herrschaftsinteressen progressiver oder konservati-
ver Provenienz werden und verliert gerade hierbei ihren absoluten Zweck, 
der der Einzelne sein muss. 

Vor dem Hintergrund solcher Erkenntnisse muss der Beutelsbacher 
Konsens als große Errungenschaft politischer Bildung aufgefasst werden. 
In der Einigung auf diesen Minimalkonsens erkannten die Protagonis-
ten wissenschaftlicher politischer Bildung, dass sie sich in ihrer formellen 
Form jenseits besonderer Wert- und Weltvorstellungen entgegengesetzter 
politischen Lager bewegen muss. Ihre Legitimation hat formelle politi-
sche Bildung nur, insofern sie der Entfaltung eigener Denk-, Urteils- und 
Handlungsvollzüge dient, und gerade dies ist gefordert, wenn man diese 
Legitimation an die freiheitliche Verfassung bindet. 

DIE DIDAKTISCHE WENDE UND IHRE FOLGEN

https://doi.org/10.5771/9783748955566-13 - am 19.01.2026, 23:40:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748955566-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


56

»Der pädagogische Sinn ihrer [der politischen Bildung, A. A.] Orien-
tierung an der Verfassung heißt, die Prinzipien und Wertgrundlagen 
der Verfassung bei der Bearbeitung politischer Probleme als Poten-
zial der Urteilsbildung ins Spiel zu bringen, und zwar keineswegs als 
fraglos vorauszusetzende Größen, sondern auch als Gegenstände der 
Auseinandersetzung.«150

Die Diskussion um die grundsätzliche Ausrichtung der politischen Bil-
dung und ihrer daraus abgeleiteten Ziele und Inhalte ist wohl der Ver-
dienst des Theoriestreits der 70er Jahre. 

»Der intensive Streit der siebziger Jahre hätte in der Form gewiss 
manchmal anders geführt werden können, aber geführt werden musste 
er, da die Fragen nun einmal aufgebrochen waren. Er hat Klärungen ge-
bracht, die es bis heute ermöglicht haben, den wissenschaftlichen und 
politischen Pluralismus unserer Gesellschaft – auch in der politischen 
Bildung – im Rahmen der gemeinsamen freiheitlichen Verfassung aus-
zuhalten und auszutragen.«151 

Inwiefern politische Lagen und Stimmungen Einfluss auf die politische 
Bildung nehmen dürfen, muss von daher seit dem Beutelsbacher Kon-
sens genau reflektiert werden. 

 2.3.2 Nachkonzeptionelle Phase

Mit Walter Gagel lassen sich die 80er Jahre als nachkonzeptionelle Phase 
bezeichnen. Es geht hier nicht mehr um Grundsatzfragen der politischen 
Bildung als Gegenstandbereich der Wissenschaft, wie sie im Theoriestreit 
ausgefochten wurden.152 Vielmehr wendet man sich nun konkreten di-
daktischen Fragen zu, reflektiert Methoden und Inhalte, die in pädago-
gischen Kontexten zu erarbeiten sind. So werden zahlreiche Ansätze und 
Konzepte zur Didaktik politischer Bildung vorgelegt, die auf die politi-
schen Lagen insofern reagierten, als man aus ihnen neue Methoden und 
Inhalte für die pädagogische Praxis generierte.153 

150	 Sutor: Politische Bildung im Streit um die »intellektuelle Gründung« der 
Bundesrepublik Deutschland, S. 25. Vgl. außerdem Ders. (1977): Verfassung 
und Minimalkonsens. Die Rolle des Grundgesetzes im Streit um die politische 
Bildung. In: Siegfried Schiele/Herbert Schneider (Hrsg.): Das Konsensproblem 
in der politischen Bildung. Stuttgart: Klett, S. 152ff.

151	 Sutor: Politische Bildung im Streit um die »intellektuelle Gründung« der 
Bundesrepublik Deutschland, S. 27. 

152	 Vgl. Hans-Werner Kuhn, Peter Massing (1990): Politische Bildung seit 1945. 
Konzeptionen, Kontroversen, Perspektiven. In: APuZ, B 52–53/1990, S. 28–40.

153	 Vgl. Sutor: Politische Bildung im Streit um die »intellektuelle Gründung« der 
Bundesrepublik Deutschland. Vgl. auch Kuhn, Massing: Politische Bildung 

DER BILDUNGSBEGRIFF UND SEINE HISTORISCHE GENESE

https://doi.org/10.5771/9783748955566-13 - am 19.01.2026, 23:40:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748955566-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


57

Diese Umorientierung zeigt sich nun gerade darin, dass man nach der 
Ausrichtung des politischen Unterrichts fragt, d. h. es werden Modelle 
diskutiert, die »nur noch in einer partiellen Sicht von »Orientierungen« 
entwickelt werden: Alltagsorientierung, Stadtteilorientierung, Bedürfnis-
orientierung, Erfahrungsorientierung, Handlungsorientierung usw.«154 
All diese Konzepte der Politikdidaktik diskutieren Möglichkeiten und 
Herausforderungen der Vermittlung politischer Inhalte. Der Fokus liegt 
hier vor allem auf der Verortung des lernenden Subjektes und seiner Vor-
annahmen und seines Vorwissens innerhalb solchen Lernens einerseits 
und der Vollzugsformen des Lernens als dem Erwerb von Einsichten an-
dererseits. Entscheidend scheint in jener Zeit zu sein, die Lebenswelt der 
Lernenden, ihre schon vorhandenen politischen Einsichten, ihre Erfah-
rungen zum Ausgangspunkt pädagogischer Praxis zu machen. Hieraus 
werden die Vermittlungsformen politischen Lernens erarbeitet. Dieses 
dürfe sich weniger auf reine Wissensvermittlung beschränken. Stattdes-
sen solle das ganze Lernen praxisnah geschehen und am Alltag orien-
tiert sein. In solchen »Ansätzen der politischen Bildung spielt das Sub-
jekt eine zentrale Rolle. Erfahrungsorientierung und Betroffenheit sind 
hier die Stichworte.«155 Man nähert sich dieser Subjektorientierung nun 
jedoch nicht mehr aus der Perspektive der philosophischen Anthropolo-
gie, sondern vielmehr psychologisch.156 

Der Anspruch solcher psychologischer Konzepte leitet sich aus der 
Einsicht ab, dass politischer Unterricht auf das Selbst- und Weltver-
ständnis zugreifen möchte. Die Lernenden sollen nicht nur Wissen 

seit 1945. Grundsätzlich ist man sich einig darüber, dass politische Bildung 
nicht zum Instrument politischer Gesinnungskämpfe werden durfte, sondern 
vielmehr als Gegenstandsbereich zu sehen war, der auf wissenschaftlichen 
Erkenntnissen und rationalen Abwägungen beruhte, und zwar allen 
Wert- und Weltverständnissen gegenüber. Vgl. Joachim Kahlert (1990): 
Alltagstheorien in der Umweltpädagogik, Weinheim: Dt. Studien-Verlag.

154	 Kuhn, Massing: Politische Bildung seit 1945. S. 37. Zur genauen Klärung 
dieser Begriffe siehe die kurze Darstellung Sutors: Politische Bildung im 
Streit um die »intellektuelle Gründung« der Bundesrepublik Deutschland, 
S. 27f.

155	 Kuhn, Massing: Politische Bildung seit 1945, S. 38.
156	 Vgl. Eduard Spranger (1956): Gedanken zur staatsbürgerlichen Erziehung. 

In: APuZ, B 48/1956, S. 749–760. Spranger befand schon Ende der 50er 
Jahre, dass die theoretische Didaktik in Deutschland sich viel zu wenig 
um »die psychologischen Vorbedingungen und Wege derjenigen Art von 
Verstehen gekümmert habe, die in allen Geisteswissenschaften erforderlich 
sei« (Ebd., S. 750). Siehe hierzu aber auch die wirkmächtigen Theorien 
etwa Piagets oder Kohlbergs, die auch das moralische Bewusstsein mit 
psychologischen Methoden zu analysieren und modellhaft darzustellen 
versuchen. 

DIE DIDAKTISCHE WENDE UND IHRE FOLGEN

https://doi.org/10.5771/9783748955566-13 - am 19.01.2026, 23:40:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748955566-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


58

erwerben, sondern sich auch von politischen Gegenständen, von der 
Praxis politischen Lebens berührt oder involviert fühlen. Hierzu, so 
scheint es, soll der Standpunkt der Lernenden zunächst diagnostisch 
eruiert werden, um weitere pädagogische Maßnahmen zu planen und 
durchzusetzen. 

In diesen Konzepten stellt sich hier also die grundsätzliche Frage, in-
wiefern politischer Unterricht auf Einsichten, Selbst- und Weltverständ­
nisse zugreifen kann. Schon an dieser Stelle muss jedoch festgehalten 
werden, dass den Konzepten der 80er Jahre die Frage entgeht, ob schu-
lische politische Bildung dies überhaupt leisten kann. Anders als noch bei 
den Konzepten der Weimarer Periode oder auch der Humanisten, zeigt 
sich hier eine fehlende Reflexion darüber, wo der Vollzug von Einsich-
ten, Dispositionen oder eben Haltungen zu verorten sind. Anzuschließen 
ist die Frage, ob schulische politische Bildung überhaupt den Anspruch 
haben sollte, Bürger im Vollsinne zu bilden. 

2.4 Politische Bildung als Politikdidaktik

Gegenwärtige Konzepte können im Anschluss an die 80er Jahre und 
ihre Konzentration auf psychologische Vorgänge im Vollzug des Ler-
nens als folgerichtige Weiterentwicklung verstanden werden. Die Ausei-
nandersetzung mit diesen Konzepten ist aus bildungstheoretischer Per-
spektive durchaus herausfordernd; nicht nur deshalb, weil man sich 
mit einer sehr pluralistischen Konzeptlandschaft der politischen Bil-
dung auseinandersetzen muss. Eine weitere Schwierigkeit ist darin zu 
sehen, dass es der Bildungstheorie nicht so sehr um Erklärungsmodelle 
in Lehr- und Lernprozessen geht als um die Reflexion der entscheiden-
den Begriffe von Bildung in einem ersten und der politischen Bildung in 
einem zweiten Schritt. Daher soll die folgende Auseinandersetzung nicht 
so sehr als Kritik gegen heutige Verständnisse der Didaktik politischer 
Bildung verstanden werden. Vielmehr geht es darum, dieser ein begriff-
liches Fundament zu geben und gerade hieraus neue Ansatzpunkte für 
eine differenziertere Reflexion ihre Konzepte zu finden. Hierzu soll die 
Grundstruktur gegenwärtiger Konzepte nachvollzogen werden, um die-
se dann zu reflektieren. 

Die gegenwärtige politikdidaktische Diskussion fordert zunächst 
einheitlich, dass politische Urteilskraft entscheidendes Bildungsziel cur­
ricular vermittelter politischer Bildung sein muss. Die Deutsche Ver-
einigung für Politische Bildung (DVPB), die sich als »maßgebliche[r] 
Fachverband für politische Bildung«157 versteht, formuliert in ihrem 
Positionspapier vom November 2014 die Legitimationsgrundlage für 

157	 Deutscher Verein für Politische Bildung e.V.: Ziele & Aufbau.

DER BILDUNGSBEGRIFF UND SEINE HISTORISCHE GENESE

https://doi.org/10.5771/9783748955566-13 - am 19.01.2026, 23:40:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748955566-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


59

die staatlich institutionalisierte politische Bildung für die Demokratie 
in drei Punkten. Die Demokratie setze erstens politische Bildung aller 
Bürger voraus. Ohne sie sei das Fundament der Demokratie gefährdet. 
Zweitens bedürften demokratische »Werte, Normen und Institutio-
nen fortlaufende[r] Praxis«158 und einer stetigen kritischen Überprü-
fung von »Anspruch und Wirklichkeit«159 durch die Bürger. Drittens 
betont die DVPB die Verantwortung des Staates für politische Bildung 
aller Bürger als »gesellschaftliche Allgemeinbildung«.160 Dies erforde-
re, dass sie über bestimmte Kenntnisse und Fähigkeiten verfügen, die 
ihnen Partizipation und Wahrnehmung ihrer Rechte erst ermöglichen. 
Ein Fehlen solcher »Bürgerkompetenzen« würde »die Demokratie be-
schädigen.«161 

Die Inhalte, so heißt es auf der Homepage der Gesellschaft, würden 
über ein Schulfach vermittelt werden, welches die politische Bildung zum 
Inhalt hat. Durch dieses würde zum einen der Demokratie-Auftrag der 
öffentlichen Schulen gewährleistet werden. Zum anderen kann die Schu-
le als Bildungsstätte aller Bürger »Lernende auf ihre Rolle als verant-
wortungsvoller Souverän«162 vorbereiten. Politische Bildung meint laut 
der DVPB also eine Qualifizierung der Schüler zu Bürgern eines demo-
kratischen Staates. 

Die DVPB betont in ihrem Positionspapier ausdrücklich, dass eine 
reine Kenntnis demokratietheoretischer Inhalte nicht genüge, um die 
beschriebene Qualifikation der Bürger zu garantieren. Die Lernenden 
müssten in die Lage versetzt werden, ihrer Rolle als Bürger aktiv ge-
recht zu werden. Dies sei nicht nur durch curricularen Wissenserwerb 
möglich, sondern bedürfe einer gewissen Übung und Praxis des politi-
schen Denkens. 

Zusätzlich scheint die Persönlichkeitsbildung als die Entwicklung de-
mokratischer Haltung durch Vermittlung von Werten entscheidend zu 
sein. Die Anforderungen an die schulische politische Bildung sind also 
hoch. Sie ist nicht weniger als die Bildung des Einzelnen zum urteils- und 
handlungsfähigen Bürger und somit entscheidend für die Rückbindung 
der Einzelnen an das demokratische Gemeinwesen. In diesem Anspruch 
folgt die gegenwärtige politische Bildung der Tradition der Autoren der 

158	 Deutscher Verein für Politische Bildung e.V.: Politische Bildung für die 
Demokratie! Positionspapier der Deutschen Vereinigung für Politische 
Bildung zum Verhältnis von Politischer Bildung, Demokratiepädagogik und 
Präventionspädagogik.

159	 Ebd.
160	 Ebd. 
161	 Deutscher Verein für Politische Bildung e.V.: Ziele & Aufbau.
162	 Deutscher Verein für Politische Bildung e.V. (2018): Appell der Deutschen 

Vereinigung für Politische Bildung (DVPB). Demokratie-Auftrag von Schule 
erfüllen, Politische Bildung stärken!

POLITISCHE BILDUNG ALS POLITIKDIDAKTIK

https://doi.org/10.5771/9783748955566-13 - am 19.01.2026, 23:40:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748955566-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


60

Weimarer Periode und ihrer Weiterentwicklung nach 1945. In ihren 
wissenschaftlichen Methoden zur Erarbeitung der Vollzüge politischen 
Lernens steht sie seit den 80er Jahren in der Tradition kognitionspsy-
chologischer und/oder konstruktivistischer Erklärungsversuche und ist 
Sammelbegriff für curricular organisierte und somit zielgerichtete Bil-
dung in politischen Inhalten. 

Daher versteht sich die gegenwärtige politische Bildung als wissen-
schaftliche Disziplin vor allem als Politikdidaktik – also als Disziplin, 
die sich mit der schulischen Vermittlung politischer Inhalte im engeren 
und weiteren Sinne auseinandersetzt.163 Als solche ist sie mit Lehr- und 
Lernmethoden befasst. »Im Lehr-Lernprozess kommt es darauf an, die 
entsprechenden kognitiven Fähigkeiten zu entwickeln und dabei die sub-
jektiven Aspekte der Aneignung zu berücksichtigen.«164 Grundlage der 
Konzepte dieses Fachgebiets ist die Kognitionspsychologie, aus der die-
se Lehr- und Lernmethoden abgeleitet werden und die den Begriff des 
Lernens prägen.

2.4.1 Politikkompetenz

Der kompetenzorientierte Ansatz von Weißeno et al. erarbeitet in der 
Publikation »Konzepte der Politik«165 einen Ansatz solcher Lehr- und 
Lerntheorie und entfachte die wohl stärkste Kontroverse der jungen 
Vergangenheit. Sie darzustellen kann exemplarisch aufzeigen, wie der 
wissenschaftliche Diskurs politischer Bildung geführt wird, um so An-
haltspunkte für eine Neuformulierung und Ergänzung des Begriffs zu 
geben. 

In dieser Schrift entwirft die Autorengruppe ein Konzept politischen 
Unterrichts, das den Paradigmen der Kognitionspsychologie folgt. Ler-
nen sei demnach als der Prozess der Aneignung von Wissen zu verste­
hen. Es 

»ist ein theoretisches Konstrukt, das mittels geeigneter Methoden der 
Beobachtung und des (Quasi-) Experiments erst zugänglich gemacht 

163	 Zum Begriff des politischen Lernens im engeren und weiteren Sinne siehe 
Peter Massing: Politische Bildung.

164	 Joachim Detjen et al. (2012): Politikkompetenz – ein Modell. Wiesbaden: 
Springer VS, S. 10. Weiter heißt es ebd., S. 13: »Während die vier Kom
petenzdimensionen zum Kern des Politiklernens gehören, gibt es weitere 
Kognitionen wie Intelligenz, Problemlösefähigkeit, Moralentwicklung, 
Selbstregulation und allgemeines Selbstkonzept. Mithin gibt es weitere soziale, 
pädagogische, metakognitive, volitionale (willentliche) und emotionale 
Aspekte, die für das Lernen in allen Fächern gelten.«

165	 Georg Weißeno et al. (2010): Konzepte der Politik – ein Kompetenzmodell. 
Schwalbach/Ts: Wochenschau-Verlag.

DER BILDUNGSBEGRIFF UND SEINE HISTORISCHE GENESE

https://doi.org/10.5771/9783748955566-13 - am 19.01.2026, 23:40:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748955566-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


61

werden muss. Wenn Lernen allgemein den graduellen Aufbau von Wis-
sen und das Verarbeiten von Informationen bezeichnet, dann gilt das 
auch für politisches Lernen.«166 

So unterschieden sich das politische Lernen, aber auch die erforderli-
chen »kognitiven Operationen«167 von Lernen in anderen Bereichen 
nicht strukturell, sondern nur in Bezug auf ihre Inhalte (Fachkonzepte). 
Es gebe demnach allgemeine Kompetenzen wie »Argumentieren, Pro
blemlösen, Modellieren, Verwenden von Darstellungen, Kommunizieren, 
Urteilen usw.«168 auf der einen und inhaltsbezogene Kompetenzen, die 
sich jeweils auf eine bestimmte Disziplin beziehen, auf der anderen Seite. 

Orientiert am Kompetenzmodell nach Weinert169 werden so durch die 
Fachdidaktik domänenspezifische, also fachbezogene Basis- und Fach-
konzepte festgelegt, die das Fach strukturieren. Als Paradigmen einer 
Domäne setzt die Fachdidaktik als Basiskonzepte zentrale Theorien, Be-
griffe und Modelle fest. Die Zerlegung der Basiskonzepte in Fachkon­
zepte bietet dann das zu erlernende Grundlagenwissen des Schulfachs, 
das die Themen des Unterrichts vorgibt.170 Als erfolgreich gilt dieser Pro-
zess des Wissenserwerbs, wenn die zuvor festgelegten Kompetenzen wie 
Handlungs- und Urteilsfähigkeit der Schüler in politischen Belangen mit 
Methoden empirischer Evaluation abgeprüft werden können. »Wenn 
ein/-e Schüler/-in konkrete Aufgaben lösen kann, verfügt er/sie über jene 
Kompetenz, die später als Bürger gefragt ist.«171 Hierbei stellt der Be-
griff der Kompetenz »die Verbindung von Motivation/Einstellung, Wis-
sen und Können im Handlungsvollzug her. Auf einer sehr konkreten Ebe-
ne kann angegeben werden, ob die individuelle Kompetenz zur Lösung 
von Aufgaben ausreicht.«172

166	 Georg Weißeno (2017): Politisches Lernen. In: Dirk Lange, Volker Reinhardt: 
Basiswissen politische Bildung. Handbuch für den sozialwissenschaftlichen 
Unterricht. Konzeptionen, Strategien und Inhaltsfelder politischer Bildung, 
Band I. Baltmannsweiler: Schneider Verlag Hohengehren, S. 511.

167	 Ebd.
168	 Weißeno et al.: Konzepte der Politik – ein Kompetenzmodell, S. 18. 
169	 Franz E. Weinert (2001): Concept of competence – A conceptual 

Clarification. In: Dominique S. Rychen, Laura H. Salganik (Hrsg.): Defining 
and Selecting Key Competencies. Göttingen: Hogrefe & Huber, S. 45–65.

170	 Weißeno et al. ordnen den Basiskonzepten Ordnung, Entscheidung und 
Gemeinwohl unter anderem Fachkonzepte wie Repräsentation, Parteien 
und Menschenwürde zu. Ausführlich siehe dazu Weißeno et al.: Konzepte 
der Politik – ein Kompetenzmodell und auch Weißeno: Politisches Lernen.

171	 Weißeno: Politisches Lernen, S. 513.
172	 Georg Weißeno et al. (2013): Politikkompetenz kurzgefasst – zur Arbeit 

mit dem Kompetenzmodell. In: Siegfried Frech, Dagmar Richter (Hrsg.): 
Politische Kompetenzen fördern. Schwalbach: Wochenschau Verlag, S. 246–
276.

POLITISCHE BILDUNG ALS POLITIKDIDAKTIK

https://doi.org/10.5771/9783748955566-13 - am 19.01.2026, 23:40:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748955566-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


62

Politisches Lernen sei dann das Erlangen von Kompetenzen, die zur Be-
wältigung und für den Umgang mit der Domäne Politik notwendig sind.173 
Politikdidaktik untersucht nach diesem Verständnis »Lernprozesse und 
Ergebnisse bei der Verarbeitung politischer Informationen im institutio-
nellen Kontext Politikunterricht«174 und beschäftigt sich nach dieser Auto-
rengruppe somit nicht nur mit kanonisierten Inhalten, ihrer Struktur und 
ihren Lernzielen, sondern auch mit lernpsychologischen Prozessen schu-
lischen Unterrichts.175 »Lernen bedeutet dann den Erwerb und Aufbau 
von politischen (nicht sozialen oder ökonomischen) Begriffen als seman-
tischen Klassen und deren Organisation im semantischen Gedächtnis.«176 
Denkstrukturen, die hierzu nötig sind, seien hier nicht domänenspezifisch 
und unterschieden sich somit nicht vom Lernen in anderen Disziplinen. 
Anders verhalte es sich mit der inhaltlichen Ausgestaltung des Schulfachs.

Politikkompetenz setze sich nach Weißeno et al.177 nach diesem Mus-
ter aus vier Kompetenzen zusammen: »Fachwissen, Politische Urteilsfä-
higkeit, Politische Handlungsfähigkeit sowie Politische Einstellung und 
Motivation.«178 Als Autoren der Politikkompetenz stellen Weißeno et al. 
heraus, dass die genannten Kompetenzen nicht etwa isoliert aufzufassen 
sind, sondern einander in bestimmter Hinsicht bedingen. So sei Politik-
kompetenz nicht auf Fachwissen zu beschränken, wobei jedoch zu be-
denken sei, dass gerade dieses im Zusammenhang mit Motivation, Ur-
teilsfähigkeit oder auch Einstellungen stünde.179 Fachwissen beeinflusse 
gerade diese weiteren Kompetenzen. Auch wenn Politikkompetenz sich 
nicht auf Fachwissen zu beschränke, sei gerade dessen Erwerb entschei-
dendes Ziel politischen Unterrichts. Solches Fachwissen setze sich zu-
sammen aus Faktenwissen und konzeptuellem Wissen, gerade 

»Faktenwissen besteht aus einzelnen Daten und Fakten. Es ist jeder-
zeit verfüg- und abrufbar und kann zu einem späteren Zeitpunkt in 

173	 Die Begriffe des Kompetenzmodells werden an dieser Stelle nicht weiter 
ausgeführt. Näheres dazu siehe Eckhard Klieme, Detlev Leutner (2006): 
Kompetenzmodelle zur Erfassung individueller Lernergebnisse und zur 
Bilanzierung von Bildungsprozessen. Beschreibung eines neu eingerichteten 
Schwerpunktprogramms der DFG. In: Zeitschrift für Pädagogik 52 (2006) 
6, S. 876–903. Siehe außerdem Weinert: Concept of competence – A 
conceptual Clarification. Eine differenzierte Analyse bietet Anne Müller-
Rückwitt (2008): »Kompetenz«. Bildungstheoretische Untersuchungen zu 
einem aktuellen Begriff. Würzburg: Ergon.

174	 Weißeno: Politisches Lernen, S. 511.
175	 Vgl. ebd.
176	 Ebd.
177	 Weißeno et al.: Politikkompetenz kurzgefasst – zur Arbeit mit dem Kom­

petenzmodell. 
178	 Ebd., S. 248.
179	 Ebd. 

DER BILDUNGSBEGRIFF UND SEINE HISTORISCHE GENESE

https://doi.org/10.5771/9783748955566-13 - am 19.01.2026, 23:40:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748955566-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


63

abstrahierter Form in das konzeptuelle Wissen einfließen. Konzeptuelles 
Wissen sieht von konkreten Erfahrungen ab und kategorisiert stattdes-
sen deren Merkmale und Kennzeichen.«180 

Letzteres zeigt seine Relevanz darin, dass es als Netz vorhandener Kon-
zepte verstanden wird, die in einer Anwendungssituation miteinander 
verknüpft werden. »Es aktualisiert sich eine Wissensstruktur, die umso 
differenzierter ist, je mehr Konzepte vorhanden sind.«181 Laut der Auto-
rengruppe verlangt das Verständnis politischer Gegenstände solch kon-
zeptuelles Strukturwissen, woraus sich die Relevanz der Vermittlung sol-
chen Wissens erklärt. 

»Lernende sollen daher im Politikunterricht systematisches und zugleich 
flexibles Wissen erwerben: Sie müssen kohärente kognitive Strukturen 
aufbauen, welche die politische Wirklichkeit modellhaft repräsentieren. 
Ziel des Unterrichts ist in diesem Sinne nicht die Vermittlung von Fak-
tenwissen oder eines bestimmten Weltbildes, sondern die Förderung und 
Strukturierung konzeptuellen Wissens der Lernenden.«182 

Solches Verständnis der politischen Bildung als Sammelbegriff für die 
curriculare Vermittlung politischer Kompetenzen aus empirischer Per
spektive verlangt von den Autoren durchaus eine Auseinandersetzung 
mit der Umsetzbarkeit der recht anspruchsvollen Ziele der schulischen 
politischen Bildung. Eine dieser Herausforderungen zeigt sich in der Fra-
ge, welches Bürgerleitbild bei schulischen Bemühungen der politischen 
Bildung herangezogen werden kann und nach dem Beutelsbacher Kon-
sens auch darf. Joachim Detjen etwa konstatiert, dass der demokratische 
Staat bei aller bildungspolitischen Anstrengung nicht befugt sei, die Bür-
ger zu politischer Partizipation zu zwingen; er kann also seine eigenen 
Voraussetzungen nicht garantieren, insofern er selbst von solcher Parti-
zipation und der Bereitschaft dazu abhängt. Aus dieser Einsicht heraus 
verweist Detjen auf Forschungsergebnisse der Sozialwissenschaften, die 
den Bürgern der Bundesrepublik eine unzureichende politische Partizipa-
tionsbereitschaft attestierten und rät der politischen Bildung daher, sich 
für ein »nüchternes Bürgerbild zu entscheiden.«183 Nach diesem Konzept 
gebe es dann neben dem favorisierten 

180	 Vgl. John R. Anderson (2001): Kognitive Psychologie. Deutsche Ausgabe, 
hrsg. von Joachim Funke. 3. Aufl., Heidelberg/Berlin: Springer VS. Zitiert 
nach Weißeno et al.: Politikkompetenz kurzgefasst – zur Arbeit mit dem 
Kompetenzmodell.

181	 Weißeno et al.: Politikkompetenz kurzgefasst – zur Arbeit mit dem Kom­
petenzmodell, S. 253. 

182	 Ebd. 
183	 Joachim Detjen (2017): Bürgerleitbild. In: Dirk Lange, Volker Reinhardt: 

Basiswissen politische Bildung. Handbuch für den sozialwissenschaftlichen 

POLITISCHE BILDUNG ALS POLITIKDIDAKTIK

https://doi.org/10.5771/9783748955566-13 - am 19.01.2026, 23:40:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748955566-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


64

•	 Aktivbürger 

auch 

•	 den differenziert-realistischen Bürger,
•	 den interventionsfähigen Bürger, 
•	 den reflektierten Zuschauer und schließlich den
•	 politisch desinteressierten Bürger

Der interventionsfähige Bürger sei bei politischer Bildungsarbeit als Mi­
nimalziel zu sehen, der Aktivbürger als Maximalziel. Gleichzeitig sei zu 
erkennen, dass nur wenige dieses Maximalziel erreichen können. 

Die Bürgerleitbilder Detjens unterscheiden sich im Maß der Fähig-
keit politischer Partizipation und müssten ihm zufolge alle diagnostiziert 
werden, um die Integration aller Bürgertypen in den Staat zu gewähr-
leisten. Es sei jedoch darauf hinzuweisen, dass Partizipationsfähigkeit 

»in Abhängigkeit von der prinzipiellen Partizipationswilligkeit und mit-
hin in der Entscheidungsfreiheit jeder Bürgerin und jedes Bürgers [ste-
he]. Die Partizipationswilligkeit kann schlechterdings nicht im Politik-
unterricht »vermittelt« werden, will dieser nicht die Schülerinnen und 
Schüler präformieren und ihre Entscheidungsfreiheit diesbezüglich in 
unzulässiger Weise einschränken.«184 

Weißeno et al. erachten solche begrifflichen Bemühungen zwar für wich-
tig, erklären sie jedoch für unfruchtbar für ihr Konzept politischer Bil-
dung. 

Die Autorengruppe betont in Ihrer Publikation die Relevanz der Ba-
sis- und Fachkonzepte, die das Fach Politik mit den jeweiligen Inhal-
ten strukturieren und systematisieren würden. Sie fokussiert in ihrem 
Ansatz vor allem die Vermittlung von Wissen als Faktenwissen und 
konzeptuelles Wissen und macht das Zusammenspiel beider Wissens-
formen zur Grundlage politischen Wirkens. Ziel solcher Bemühungen 
sei nicht weniger als die Erziehung der Einzelnen zu politisch mündi-
gen Bürgern, die über politische Urteilkraft verfügen – beides sei ent-
scheidend für die Erhaltung und Entwicklung der Demokratie. »Der 
Politikdidaktik als wissenschaftlicher Disziplin stellt sich deshalb u. a. 
die Aufgabe systematisch angelegter Reflexion derjenigen Anregungen, 
welche für die Ermöglichung gelingender politischer Praxis erforder-
lich sind.«185

Unterricht. Konzeptionen, Strategien und Inhaltsfelder politischer Bildung, 
Band I. Baltmannsweiler: Schneider Verlag Hohengehren, S. 288. 

184	 Weißeno et al.: Konzepte der Politik – ein Kompetenzmodell, S. 27.
185	 Ebd., S. 23. Siehe auch Joachim Detjen (2007): Politische Bildung. Geschichte 

und Gegenwart in Deutschland. München/Wien: Oldenbourg.

DER BILDUNGSBEGRIFF UND SEINE HISTORISCHE GENESE

https://doi.org/10.5771/9783748955566-13 - am 19.01.2026, 23:40:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748955566-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


65

2.4.2 Gegenstimmen: Autorengruppe Fachdidaktik

Vor allem die »Autorengruppe Fachdidaktik« rund um Dirk Lange und 
Wolfgang Sander hat auf diesen Entwurf mit einer Streitschrift186 re-
agiert. Sander et al kritisieren das oben dargestellte Konzept in erster Li-
nie in zwei zentralen Punkten: zum einen der Wissensbegriff und hiermit 
zusammenhängend zum anderen die Bezugsdisziplin politischer Bildung.

Der von Weißeno et al. dargelegte Wissensbegriff, der nur auf der 
Kenntnis von Fachbegriffen beruhe, könne nur in einem »instruktions-
orientierten Unterricht«187 vermittelt werden. Ein solch »objektivisti-
scher« Wissensbegriff der kategorialen Fachdidaktik, so meint Sander, 
sei nicht mehr subjektorientiert und beziehe die Erfahrungen der Schü-
ler nicht ausreichend ein. Guter politischer Unterricht müsse zwar auch 
Wissen vermitteln, seine Kernaufgabe sei aber, »dass er dabei die Vorstel-
lungen erreicht, mit denen die Schülerinnen und Schüler sich tatsächlich 
reale Politik erklären. Deshalb sollte es im Bereich des Wissens vorran-
gig um konzeptuelles Wissen gehen, das auch die Ebene grundlegender 
Vorstellungsbereiche berührt.«188 

Das Wissen der Schüler wird also von Sander et al. als Konzept er-
fasst, das sie sich durch eigene Erfahrungen angeeignet haben. Diese 
können nach Sander nicht richtig oder falsch sein; aus ihnen gewönnen 
die Lernenden vielmehr Konzepte über die wahrgenommene Realität. 
Diese Konzepte könne man nach Sander zwar ergänzen, nicht aber kor-
rigieren, da es sich bei ihnen um persönliche Vorstellungen der Schüler 
handle und sie sich somit der Bewertung nach dem Muster richtig/falsch 
entzögen. Nur über einen Zugriff auf »grundlegende Vorstellungsberei-
che«189 sei es den Lernenden auch bei unsicherer Wissenslage möglich, 
urteils- und handlungsfähig zu sein.190 Das Ziel eines solchen erkennt­
nisphilosophisch-konstruktivistischen Begriffs des Lernens sieht Sander 
in der politischen Mündigkeit, die die Lernenden in einem erwünschten 
»republikanischen Habitus« repräsentieren sollen. Ziel politischer Bil-
dung sei es also, eine bestimmte persönliche Haltung der Lernenden an-
zuregen. Mit einem objektivistischen Wissensbegriff, der die bloße Ver-
mittlung von Begriffen und Konzepten als Ziel politischer Bildung hat, 
sei dies nicht möglich. 

186	 Autorengruppe Fachdidaktik (2011): Konzepte der politischen Bildung. 
Eine Streitschrift. Frankfurt a. M.: Wochenschau-Verlag. 

187	 Wolfgang Sander (2013): Bildung durch Politikunterricht. Positionen zu 
aktuellen Kontroversen im Fach – Antworten auf die Fragen der POLIS-
Redaktion. In: polis 3/2013, S. 18ff.

188	 Ebd., S. 19.
189	 Ebd., S. 18f.
190	 Vgl. ebd.

POLITISCHE BILDUNG ALS POLITIKDIDAKTIK

https://doi.org/10.5771/9783748955566-13 - am 19.01.2026, 23:40:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748955566-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


66

Diese Kritik des Wissensbegriffes hängt bei Sander et al. unmittel-
bar mit einem zweiten Einwand zusammen. Sander et al. fordern ein 
Konzept politischer Bildung, das alle sozialwissenschaftlichen Diszipli­
nen, hierin besonders die Soziologie, die Wirtschaftswissenschaften, aber 
auch die Kulturwissenschaften einbezieht, sie bestreiten, dass die Poli-
tikwissenschaft die einzige oder primäre Bezugswissenschaft der politi-
schen Bildung sein kann. Die geforderte Interdisziplinarität würde mehr 
didaktische Zugänge und ein umfassenderes Feld politischen und ge-
sellschaftlichen Zusammenlebens einschließen und eine Engführung des 
politischen Unterrichts auf die bloße Kenntnis politikwissenschaftlicher 
Basis- und Fachkonzepte verhindern. Professionalität in politischer Bil-
dung, so Sander, erfordere Interdisziplinarität und die Öffnung des Fachs 
für andere Disziplinen. Andersfalls drohe eine reine politikwissenschaft-
liche Qualifikation, die einem ganzheitlichen politischen Bildungsbegriff 
nicht genüge. Auf bildungstheoretischer Grundlage deuten Sander et al. 
das Kompetenzmodell in einer Weise um, die ihnen erlaubt, die Schüler 
als Subjekt ins Zentrum schulischen Lernens zu stellen, ihnen aber zu-
gleich diejenigen Kompetenzen zu vermitteln, die die politische Welt er-
fordert. Das Resultat einer solchen Bildung sei dann die politische Ur-
teils- und Handlungsfähigkeit der Schüler. 

Sander verweist auf die Notwendigkeit der Persönlichkeitsentwick-
lung im Sinne einer konstruktivistischen Lerntheorie und fordert, die 
subjektiven Vorstellungen der Schüler in den Vordergrund zu stellen. 
So verweist er auf die anthropozentrische Bildungstheorie Wilhelm von 
Humboldts, die aber »eine andere Fundierung in den modernen Wissen-
schaften [...]«191 brauche. Solche Fundierung sieht er in seinem Ansatz 
der »konstruktivistischen Bildungstheorie«,192 durch die Persönlichkeits-
bildung geleistet werden soll, die die Übernahme von Werten demokra-
tischer Gemeinwesen und somit die Integration des Einzelnen in dieses 
Gemeinwesen erlaubt. 

Sanders Bezug auf Humboldt erscheint vor dem Hintergrund seiner 
Kritik am »objektivistischen« Wissensbegriff von Weißeno et al. über-
raschend. Ein solcher »Objektivismus« ist zentrales Element humboldt-
scher Bildungstheorie. Die Welt, mit der der Einzelne in Wechselwirkung 
steht, die ihm als Mittel zur Entfaltung seiner individuellen Kräfte dient, 
ist eine objektive Welt »außerhalb« des Individuums. Sie ist ihm etwas 
Fremdes und nur als dieses Fremde kann sie ihm als Sphäre der Ent­
fremdung die Auseinandersetzung mit ihren Gegenständen erlauben. An 
diesen soll sich das Individuum aufreiben, sich an ihnen ausprobieren. 
Das Individuum geht in diesem Prozess der Entfremdung, des Prozesses 
der Distanznahme von den eigenen Vorstellungen über sich hinaus, es 

191	 Ebd., S. 20.
192	 Ebd.

DER BILDUNGSBEGRIFF UND SEINE HISTORISCHE GENESE

https://doi.org/10.5771/9783748955566-13 - am 19.01.2026, 23:40:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748955566-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


67

verlässt die eigene Vorstellungswelt und muss sich aktiv die Welt erschlie-
ßen, und zwar in Wechselbeziehung mit ihr. Für die Bildung des Einzel-
nen sind also die äußere Welt und ihre Gegenstände konstitutiv. Wie je-
doch soll diese äußere Welt der Bildung des Einzelnen im humboldtschen 
Sinne dienen, wenn ihre Lernobjekte nur aus der Sicht und Vorstellungs-
welt der Lernenden erörtert werden sollen? Die eben benannte Entfrem-
dung als Element der humboldtschen Bildung erfordert ja gerade dies: 
Die Begegnung mit Sachverhalten außerhalb des Selbst. Sander verfehlt 
aber gerade die Entfremdung als konstitutives Element des humboldt-
schen Bildungsprozesses, wenn er das humanistische Bildungsideal auf 
konstruktivistische Methoden reduziert. Anders als von Sander darge-
stellt, liegt gerade das anthropozentrische Moment des humboldtschen 
Bildungsideals nicht in der Erschließung der Welt anhand nur individu-
eller Vorstellungen. Es liegt in der Selbstzweckhaftigkeit der Bildung des 
Einzelnen, die bei Humboldt gerade ausschließt, dass sie einem äuße-
ren Zweck dient. Staatsbürgerliche Bildung, verstanden als Bildung des 
Einzelnen zu Bürger im Vollsinne ist bei Humboldt eben deshalb expli-
zit nicht vorgesehen, da dies ein unzulässiger Übergriff des Staates auf 
den Einzelnen wäre.

Wie ein durch konstruktivistische Lerntheorie untermauertes hu-
manistisches Bildungsideal den Einzelnen zum Bürger bilden kann, er-
schließt sich durch die Erörterungen Sanders nicht ohne weiteres. Er 
fordert ein konstruktivistisches Lernmodell, das sich an den Schülern 
bekannten Konzepten der Politik orientiert und diese ergänzt und mo-
difiziert. Resultat dieses Lernens soll dann ein normatives Ziel sein: De-
mokratisches Bürgerbewusstsein und eine »republikanische Haltung«.193 
Wie solches konzeptuelles Wissen zu persönlichen Haltungen führen 
soll, lässt also auch Sander offen.

Wie dieser Prozess der politischen Bildung zu vollziehen ist, legt ergän-
zend zu Sander Dirk Lange dar. Es komme darauf an, fachliche Fähig-
keiten der Lernenden diagnostisch zu erfassen und diese »durch entspre-
chend differenzierte Lernangebote in politische Bildungskompetenzen 
zu transformieren.«194 Schulische politische Bildung als wissenschaft-
liche Teildisziplin würde sich nach diesem Verständnis als empirische 
Wissenschaft begreifen und »die tatsächlichen Ausgangspunkte, Prozesse 
und Ergebnisse fachlichen Lernens zu ihrem disziplinären Kern erheben. 
Von Interesse sind die mentalen Modellierungen [der Lernenden A. A.] 
der politischen Wirklichkeit, die im Lernprozess aktiviert, modifiziert 

193	 Ebd.
194	 Dirk Lange (2011): Konzepte als Grundlage der politischen Bildung. 

Lerntheoretische und fachdidaktische Überlegungen. In: Autorengruppe 
Fachdidaktik: Konzepte der politischen Bildung. Eine Streitschrift. Frankfurt 
a. M.: Wochenschau-Verlag. S. 109.

POLITISCHE BILDUNG ALS POLITIKDIDAKTIK

https://doi.org/10.5771/9783748955566-13 - am 19.01.2026, 23:40:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748955566-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


68

und erweitert werden.«195 Die fachdidaktische Forschung hätte nach 
Lange die Aufgabe, diese Modellierungen, die auch »als konzeptuel-
les Deutungswissen [...] oder als Bürgerbewusstsein bezeichnet werden 
[können]«196, zu evaluieren. Nur durch die Diagnostik dieser subjektiven 
Modellierungen der Lernenden »als pädagogisch gedachte Vorstellungs-
diagnostik«197 könne dann der fachliche Unterricht sinnbildend wirken 
und an die Konzepte der Schüler anknüpfen. Die Methoden solcher Eva-
luation müssten durch die Fachdidaktik entwickelt werden, so Lange.198 

Lange entwirft also einen Ansatz politischen Lernens, der die Kon-
zepte der Schüler erweitern soll und möchte gerade in diesem Verhältnis 
zwischen bestehenden Vorstellungen und neu zu erwerbendem Wissen 
die Möglichkeit des sinnbildenden Politikunterricht eröffnen. Der Aus-
gangspunkt der politikdidaktischen Forschung läge in diesem Konzept 
auf der Diagnostik der Vorstellungen der Schüler, um ein darauf zuge-
schnittenes Lernangebot zu entwickeln, das wiederum ein gewünschtes 
Outcome als langfristiges Ergebnis bewirken soll. So spricht sich Lan-
ge für ein Konzept aus, das zum einen das politische Fachwissen betont, 
zum anderen aber auch die Vorstellungen der Schülerschaft erfassen 
und beeinflussen möchte. Politischer Unterricht soll also das konzeptu-
elle Wissen der Schüler beeinflussen und dadurch Haltungen erzeugen. 
Die Inhalte, die eine solche Verknüpfung von Wissen und Haltungen 
herbeiführen könnten, werden nicht nur nicht benannt, Lange erklärt 
sie für irrelevant für den politischen Bildungsprozess.199 Ob Haltungen 
durch diagnostische Verfahren evaluiert und durch gezielte Impulse be-
einflusst werden können ist schon vor dem Hintergrund der bisher ge-
leistet Diskussion fraglich – nicht nur in Bezug auf den Erfolg solchen 
Vorhabens, sondern auch auf die Frage hin, ob solche »Bildung« über-
haupt zulässig sei.

Die dargestellte Kontroverse ist geprägt von einer Diskussion um 
konstruktivistische (Sander, Lange) und kognitivistische (Weißeno, 
Massing) Lerntheorien, die freilich ganz unterschiedliche Standorte ha-
ben. Auch wenn beide Ansätze sich im Rahmen von psychologischen 
Lern- und Lehrtheorien bewegen, unterscheiden sie sich vor allem in 
den prozessualen Bedingungen des Lehrens und Lernens politischer Zu-
sammenhänge. Dennoch zeigt sich in Sanders Kritik ein entscheidender 
Aspekt politischer Bildung. Er erkennt in seinem konstruktivistischen 

195	 Ebd., S. 110.
196	 Ebd.
197	 Sander (2013): Bildung durch Politikunterricht, S. 19.
198	 Vgl. ebd.
199	 Vgl. Dirk Lange (2014): PISA und die Folgen – Schulische politische Bildung 

im Prozess der Bildungsreform. In: Wolfgang Sander, Peter Steinbach: 
Politische Bildung in Deutschland. Profile, Personen, Institutionen. Bonn: 
bpb. 

DER BILDUNGSBEGRIFF UND SEINE HISTORISCHE GENESE

https://doi.org/10.5771/9783748955566-13 - am 19.01.2026, 23:40:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748955566-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


69

Ansatz, dass politische Bildung auch persönlicher Dispositionen be-
darf. Politische Bildung fordert gerade in der Zielsetzung der Urteils-
bildung und Handlungsfähigkeit der Bürger ein enges Verhältnis zwi-
schen den Lernobjekten und den Lernenden. Anders als Weißeno et al. 
fordern Sander et al. auch den Einsicht, dass politische Bildung auch 
immer Persönlichkeitsbildung sein muss, d. h. sie muss ein normatives 
Element haben und somit die Übernahme von Werten als Haltungen 
berücksichtigen. 

Es ist zunächst nur festzuhalten, dass Sander et al. auf die Persönlich-
keitsbildung als einen wichtigen Aspekt der politischen Bildung hinwei-
sen. Ob dies mit konstruktivistischen Methoden zu erreichen ist, soll an 
dieser Stelle nicht diskutiert werden. 

2.4.3 Weitere Aspekte politischer Bildung

2.4.3.1 Werteerziehung

Die Deutsche Vereinigung für Politische Bildung (DVPB) und die Bun-
deszentrale für politische Bildung (BpB) betonen in ihren Ausführun-
gen zu den Anforderungen an die politische Bildung, dass ein reiner 
Wissenserwerb nicht genüge, um die Schülerschaft auf ihre Aufgaben 
als Bürger vorzubereiten. Beide Institutionen betonen die Relevanz der 
Werte der Bürgergesellschaft. Diese müssten praktisch geübt werden 
(DVPB) und könnten so zur Identifikation mit dem Gemeinwesen füh-
ren (BpB). Politische Bildung habe auch ein normatives Element, das in 
der Übernahme und Repräsentation der gemeinschaftlicher Werte durch 
die Bürger gezeigt werden soll. Die Bürger sollen demokratische Werte 
nicht nur übernehmen, sie sollen sie laut DVPB auch in Anspruch und 
Wirklichkeit immerwährend überprüfen. Hierzu bedürfe es aber einer 
Orientierung innerhalb dieser Werte und der Mechanismen ihrer Be-
wertung. 

Sybille Reinhardt unternimmt den Versuch, den Stellenwert individu-
eller und gesellschaftlicher Werte und ihr Zusammenspiel für eine funkti-
onierende Gesellschaft auszumachen, resümiert aber, dass die »Hoffnung 
auf unmittelbare gesellschaftliche Integration und individuelle Identität 
durch gemeinsam geteilte Werte [...] vergeblich [...]«200 sei. Die durch 
die Verfassung festgesetzten Werte wie Gleichheit oder Freiheit seien 

200	 Sibylle Reinhardt (2017): Werte in der Politischen Bildung. In: Dirk 
Lange, Volker Reinhardt: Basiswissen politische Bildung. Handbuch für 
den sozialwissenschaftlichen Unterricht. Konzeptionen, Strategien und 
Inhaltsfelder politischer Bildung, Band I. Baltmannsweiler: Schneider Verlag 
Hohengehren, S. 166.

POLITISCHE BILDUNG ALS POLITIKDIDAKTIK

https://doi.org/10.5771/9783748955566-13 - am 19.01.2026, 23:40:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748955566-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


70

»nur ein abstraktes Gerüst von Werten, deren Verhältnis zueinander 
im demokratisch-deliberativen Diskurs erst bestimmt werden muss.«201 
Reinhardt plädiert dafür, dass dieses »abstrakte Gerüst« zunächst kon-
kretisiert wird, d. h. die unterschiedlichen Werte sollen in Anwendungs-
situationen geübt werden, sodass sie gegeneinander abgewogen werden 
können, wenn es zu Konfliktsituationen zwischen individuellen und ge-
sellschaftlichen Werten kommt. Sie weist darauf hin, dass Politik »ohne 
begründeten Bezug zu moralischen Gründen zynisch, [...] die Verabsolu-
tierung moralischer Überzeugungen ohne fachlich-sachliches politisches 
Denken und Analysieren [...] weltfremd [sei].«202 So schlägt Reinhardt 
ein recht mechanisches Kategorisieren von miteinander konkurrierenden 
Werten vor, das bei der moralischen Urteilsfindung in politischen Kon-
fliktsituationen helfen soll. Die Konfrontation und Analyse mit und von 
konkreten Situationen sollen die Schülerschaft dazu bewegen, das mo-
ralisch richtige Urteil in politischen Situationen zu treffen. Reinhardts 
Konzept versucht durch Konkretisierung, d. h. durch Übersetzen abs-
trakter Werte in konkrete Handlungssituationen, den Schülern eine Ori-
entierung innerhalb politischer Urteile zu geben.

Ihren lerntheoretischen Überlegungen legt Reinhardt dann die Moral-
stufen Kohlbergs zugrunde und schlägt die Übung der Schüler mit Di-
lemmageschichten vor, an denen der Prozess der moralischen Entschei-
dungsfindung geübt werden soll. Aus der Praxis der Philosophiedidaktik 
ist diese Methode gängig. Sie soll zur Reflexion über die Anwendbar-
keit, aber auch zur Abwägung von Werten anregen, dient somit als phi-
losophisches Gedankenspiel. Die Schüler sollen durch einen moralisch 
kaum lösbaren philosophischen Konflikt ihr Reflexions- und Argumen-
tationsvermögen üben. Es gilt, gesicherte Handlungsmuster und Über-
zeugungen zu überprüfen und diese in Frage zu stellen. Ziel philosophi-
scher Bildungsbemühungen müssen immer Bedeutungen grundlegender 
Begriffe und die Argumentation bestimmter Aussagen sein. Die Infrage-
stellung gerade von gewünschten Handlungs- und Denkmustern gehört 
zu Hauptaufgaben philosophischen Lernens.203 Der Wert solcher Übun-
gen ist freilich nicht von der Hand zu weisen, es stellt sich nur die Fra-
ge, ob sie zur Übernahme von Werten dienen oder nicht doch »nur« das 
philosophische Denken schulen.

201	 Ansgar Klein, Rudolf Speth (2000): Demokratische Grundwerte in der 
pluralistischen Gesellschaft. In: Gotthard Breit, Siegfried Schiele (Hrsg.): 
Werte in der politischen Bildung. Schwalbach/Ts.: Wochenschau-Verlag, 
S. 47f. Zitiert nach Reinhardt: Werte in der Politischen Bildung. 

202	 Reinhardt: Werte in der Politischen Bildung, S. 168. 
203	 Vgl. Jonas Pfister (2014): Fachdidaktik Philosophie. Bern: Haupt UTB. 

DER BILDUNGSBEGRIFF UND SEINE HISTORISCHE GENESE

https://doi.org/10.5771/9783748955566-13 - am 19.01.2026, 23:40:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748955566-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


71

2.4.3.2 Begriff der Urteilskraft?

Relevant wird dieser normative Aspekt auch in Bezug auf das von der 
politischen Bildung ausgemachte Ziel ihrer Bildungsarbeit: die Urteils- 
und Handlungsfähigkeit der Bürger. Innerhalb der gegenwärtigen Kon-
zeptionen zur politischen Bildung ist vor allem der Begriff der Urteils­
kraft kaum fundiert ausgearbeitet. Als eine Fähigkeit des qualifizierten 
Bürgers soll politische Urteilsbildung die Bürger dazu befähigen, den An-
forderungen der Bürgergesellschaft zu genügen und in dieser als Souve-
rän wirksam zu werden. 

Es scheint in aktuellen Konzepten unstrittig, dass politische Bildung 
Zweck schulischer Vermittlung des Politischen sein muss. Hierbei bezie-
hen sich gerade Weißeno et al. auf Sutor204 und betonen, dass Urteilskraft 
gerade einer Rationalität, d. h. eine Wissens um Strukturen, Möglichkei-
ten und Grenzen des Politischen bedarf. Hierbei wird die »Kompetenz-
dimension Urteilskraft«205 und ihr Zusammenhang zu anderen Kompe-
tenzdimensionen hervorgehoben. 

»In kognitionspsychologischer Hinsicht ist das Urteilen ein Prozess, in 
dem eine Person einem bestimmten Urteilsobjekt einen Wert auf einer 
Urteilsdimension zuordnet. Urteilsobjekte sind Gegenstände, Situatio-
nen, Personen, Aussagen, Ideen wie auch innere Zustände. Urteilsdimen-
sionen klassifizieren oder skalieren die im Urteil getroffene Aussage.«206 

Aus dieser kognitionspsychologischen Sicht erkennt die Autorengruppe 
zwar, dass politische Urteile grundsätzlich normative Urteile sind, »da 
das Politische zur Bewertung bzw. Stellungnahme zwingt oder eine Ent-
scheidung bzw. eine inhaltliche Ausgestaltung verlangt.«207 Dennoch ver-
steht dieser Ansatz die Urteilskraft als verstandesmäßige Fähigkeit, die 
vor allem schematischen Denkprozessen folgt. Dieser Eindruck verhärtet 
sich gerade darin, dass Weißeno et al. neben dem Fachwissen vor allem 
die Urteilskraft zum Gegenstand der Benotung schulischer Leistungen 
machen möchten.208 »Politische Urteile sind hinsichtlich ihrer logischen 
und deskriptiven Richtigkeit objektivierbar. Unterscheidbar ist auch die 
Qualität der vorgetragenen Begründung bzw. Rechtfertigung.«209 

Hier zeigt sich durchaus eine Engführung dieser Fähigkeit, die zwar 
auch auf Rationalität beruht, ihren besonderen Charakter jedoch ge-
rade dadurch erhält, dass Urteile immer selbsteigene Bewertungen des 

204	 Sutor: Neue Grundlegung politische Bildung.
205	 Vgl. Weißeno et al.: Konzepte der Politik – ein Kompetenzmodell.
206	 Weißeno et al.: Politikkompetenz kurzgefasst – zur Arbeit mit dem Kom­

petenzmodell, S. 260.
207	 Ebd. 
208	 Ebd. 
209	 Ebd.

POLITISCHE BILDUNG ALS POLITIKDIDAKTIK

https://doi.org/10.5771/9783748955566-13 - am 19.01.2026, 23:40:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748955566-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


72

Urteilenden darstellen, die nicht nur faktische, sondern auch normative 
Bezüge herstellen. Das bedeutet, dass Urteile neben faktischen Wissens 
auch schon bestehender Dispositionen bedürfen, also Haltungen der Ein-
zelnen. Urteile sind also Bewertungen oder Aussagen, die unübertragbar 
auf den besonderen Einzelnen bezogen sind.210 Gerade aus dieser kanti-
schen Einsicht erklärt sich die berechtigte Forderung Sanders, dass schu-
lische politische Bildung immer auch Persönlichkeitsbildung sein muss, 
d. h. dass die Lernenden Haltungen erwerben. 

Auf diese Engführung verweisend, differenziert Massing den Be-
griff der politischen Urteilskraft als das Zusammenspiel von Wert- und 
Zweckrationalität. Nach der auf Max Weber zurückgehenden Klassifi-
kation sozialen Handelns ließen sich solche Handlungen unter den Ka-
tegorien Effizienz und Legitimität subsumieren.211 Diese beiden Krite-
rien sollen rationale Abwägungen auf der einen Seite und wertbasierte 
Einschätzungen der Handlungen auf der anderen Seite gewährleisten. So 
verstanden sei das Urteil immer von der eingenommenen Perspektive ab-
hängig, von denen er drei ausmacht: Die der Repräsentanten, der Reprä-
sentierten und des politischen Systems.212 Juchler analysiert:

»›Jede Perspektive akzentuiere unterschiedliche Aspekte, die sich aber ge-
genseitig nicht ausschließen, sondern sich entweder ergänzen oder in ei-
nem Spannungsverhältnis zueinander stehen‹. Bezüglich der im Politikun-
terricht zu entwickelnden Fähigkeit zur politischen Urteilsbildung gelangt 
Massing deshalb zu dem Schluss: ›Je nach dem, auf welcher Dimension 
der politisch-gesellschaftlichen Rationalität Schülerinnen und Schüler ih-
ren Schwerpunkt setzen oder welche Perspektive der Betrachtung sie ein-
nehmen, werden sie auch bei Berücksichtigung der anderen Dimension 
und anderer Perspektiven zu unterschiedlichen Urteilen gelangen.‹«213 

So sei »[e]in politisches Urteil [...] die wertende Stellungnahme ei-
nes Individuums über einen politischen Akteur oder einen politischen 

210	 Auch Massing erkennt diesen entscheidenden Charakter der Urteilskraft in 
bestimmter Hinsicht an, wenn er feststellt, dass sie immer von der eingenommenen 
Perspektive abhängig ist. Es ist hinzuzufügen, dass diese Perspektive immer auch 
die eines Vollzugssubjektes bedarf. Vgl. Peter Massing (1996): »Darmstädter 
Appell«. Aufruf zur Reform der Politischen Bildung in der Schule. In: Aus 
Politik und Zeitgeschichte, B 47/1996, S. 34–38. Vgl. auch Peter Massing, Georg 
Weißeno (Hrsg.) (1997): Politische Urteilsbildung. Zentrale Aufgabe für den 
Politikunterricht. Schwalbach/Ts.: Wochenschau-Verlag.

211	 Vgl. Max Weber (19885): Politik als Beruf. In: Ders.: Gesammelte Politische 
Schriften, hrsg. v. Johannes Winckelmann, Tübingen: Mohr Siebeck.

212	 Vgl. Peter Massing (1995): Wege zum Politischen. In: Ders., Georg Weißeno 
(Hrsg.): Politik als Kern der politischen Bildung. Wege zur Überwindung des 
unpolitischen Politikunterrichts. Wiesbaden: Springer VS. 

213	 Ingo Juchler (2005): Rationalität, Vernunft und erweiterte Denkungsart. In: 
ZfP, 52. Jg. 1/2005, S. 102f.

DER BILDUNGSBEGRIFF UND SEINE HISTORISCHE GENESE

https://doi.org/10.5771/9783748955566-13 - am 19.01.2026, 23:40:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748955566-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


73

Sachverhalt unter Berücksichtigung der Kategorien Effizienz und Legi-
timität mit der Bereitschaft, sich dafür öffentlich zu rechtfertigen.«214 

Juchler weist darauf hin, dass gegenwärtige Konzepte der politischen 
Urteilskraft in schulischen Kontexten »insbesondere auf die Vermittlung 
des Urteilsmaßstabes«215 abzielen. Ihnen komme es vor allem darauf an, 
die curriculare Vermittelbarkeit dieser Fähigkeit zu operationalisieren, 
wozu man sich der weberschen Differenzierung bediene. Juchler hinge-
gen weist darauf hin, dass bei »diesem Verfahren [...] die von den Indi-
viduen getroffenen politischen Urteile [...] wie Monaden unvermittelt 
nebeneinander stehen.«216 Zwar sei es richtig, dass Urteile, ganz gleich 
aus welcher Perspektive getroffen, eine gewisse Stimmigkeit verlangten. 

»Entscheidend für ein politisches Urteil sollte jedoch sein, dass es auf das 
politische Gemeinwesen gerichtet ist, welches sich in der Demokratie 
insbesondere durch das Vorhandensein einer Pluralität von Meinungen 
auszeichnet, die im Prozess der politischen Öffentlichkeit aufeinander 
treffen und verhandelt werden.«217 

Das bedeutet nach Juchler, dass das politische Urteil zum einen gera-
de dadurch bestimmt ist, dass es sich in einem politischen Raum plura-
ler Urteile anderer bewegt und dass gerade diese politische Öffentlich-
keit Adressat der Urteile ist. Hier wird es beurteilt – hier zeigt sich, ob 
und inwiefern das Urteil anerkennungswürdig ist oder eben auch nicht. 
»Der gesellschaftliche Pluralismus divergierender politischer Interessen 
und Wertvorstellungen bildet sowohl die Grundlage wie die Herausfor-
derung an eine politische Urteilskraft.«218 

Juchler führt die mangelnde begriffliche Differenzierung des politischen 
Urteils gerade auf den Bezug auf Weber zurück. Dieser hatte sein Konzept 
der Wert- und Zweckrationalität zum einen nicht etwa in Bezug auf ex-
plizit politische Urteile verfasst, sondern in Bezug auf soziale Handlungen 
überhaupt. Zum anderen würde Weber durchaus eine höhere Gewichtung 
des rationalen Urteils gegenüber dem Werturteil vornehmen. Nach Juchler 
sei das weberschere Konzept der Urteilskraft zum einen nur »durch kal-
kulierende Mittelwahl«219 bestimmt und zum anderen verbleibe es nur in 
einem subjektiven Ermessen subjektiver Interessenkalküle. 

214	 Peter Massing (1995): Was heißt und wie ermögliche ich politische 
Urteilsbildung? Ders., Georg Weißeno (Hrsg.): Politik als Kern der politischen 
Bildung. Wege zur Überwindung des unpolitischen Politikunterrichts. 
Wiesbaden: Springer VS, S. 223f. Zitiert nach Juchler: Rationalität, Vernunft 
und erweiterte Denkungsart, S. 102.

215	 Juchler: Rationalität, Vernunft und erweiterte Denkungsart, S. 102f.
216	 Ebd., S. 103.
217	 Ebd. 
218	 Ebd. 
219	 Ebd., S. 104. 

POLITISCHE BILDUNG ALS POLITIKDIDAKTIK

https://doi.org/10.5771/9783748955566-13 - am 19.01.2026, 23:40:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748955566-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


74

»Die entscheidende Frage der Vermittlung des eigenen Urteils mit demje-
nigen der anderen Mitglieder des pluralistischen Gemeinwesens bleibt da-
mit genauso unbeantwortet wie diejenige nach den Werten, welche auf der 
wertrationalen Seite Eingang in die Urteilsbildung finden sollten – die bei 
den Mitgliedern pluralistischer Gemeinwesen vorhandenen konkurrieren-
den Auffassungen vom Guten können bei der politischen Urteilsbildung 
nicht schlicht nach subjektivem Gusto miteinander verrechnet werden.«220 

Juchler betont den politischen Raum und somit die Relation der Urtei-
lenden aufeinander. Politischer Urteile beruhten auf gemeinsam geteil-
ten Wertvorstellungen innerhalb dieses Raumes und seien aufeinander 
bezogen. Er stellt so heraus, dass der gegenwärtige Begriff der Urteils-
kraft in den »von der politischen Pädagogik und der Politikdidaktik vor-
gelegten Konzeptionen«, gerade in ihren Bezügen auf Weber, »sich vor 
den Ansprüchen eines normativen politikdidaktischen Ansatzes [...] als 
defizitär«221 erweise. 

Juchler fordert so eine normative Grundlegung der Konzeption der 
Urteilskraft als Ziel politischer Bildungsprozesse, die die Relation des 
urteilenden Individuums zum pluralistischen Gemeinwesen reflektiert. 
Solcher Begriff der Urteilskraft würde gerade reflektieren, dass das Ur-
teil vor allem danach bewertet wird, ob es anerkennungswürdig ist oder 
nicht. Anders gesagt: Das politische Urteil ist nach Juchler nicht einfach 
eine subjektive Privatsache, sondern befindet sich in einer politischen 
Sphäre, in der es bestehen muss. Es muss also anerkennungswürdigen 
Prinzipien genügen, die zwar die Rationalität einschließen, vor allem 
aber normativer Natur sind. So sollen in das politische Urteil »neben 
dem kalkulierenden Eigeninteresse des Individuums auch die möglichen 
Interessen anderer sowie ein dem pluralistischen Gemeinwesen adäqua-
ter Wertgehalt einbezogen werden.«222

Juchler bezieht sich bei der Erarbeitung eines solchen Begriffes vor al-
lem auf Ansätze der politischen Philosophie, so etwa auf John Rawls und 
Immanuel Kant. Die Auseinandersetzung aus philosophischer, aber auch 
politikwissenschaftlicher Perspektive sei nicht nur eine isolierte Reflexion 
des Begriffes der Urteilskraft, sondern auch eine »Stellungnahme in der 
derzeit virulenten politikdidaktischen Debatte um die wissenschaftstheo-
retische Zuordnung der Disziplin«,223 d. h. Juchler möchte die politische 
Philosophie und Politikwissenschaft als Bezugsdisziplinen der politischen 
Bildung vorschlagen, worin sich seine besondere Perspektive zeigt.224 

220	 Ebd., S. 105. 
221	 Ebd., S. 98. 
222	 Ebd., S. 106. 
223	 Ebd., S. 95. 
224	 Weiter heißt es ebd.: »Gegen Tendenzen zur Vereinnahmung der politischen 

Bildung durch die Pädagogik orientieren sich die folgenden Überlegungen 

DER BILDUNGSBEGRIFF UND SEINE HISTORISCHE GENESE

https://doi.org/10.5771/9783748955566-13 - am 19.01.2026, 23:40:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748955566-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


75

Juchlers Auseinandersetzung mit Rawls zeigt sich zum einen als Aus-
einandersetzung mit Verstand und Vernunft und aus diesen für ihn ab-
leitbaren Prinzipien der Urteilskraft. Zum anderen scheint es darum zu 
gehen, mögliche Kandidaten für normative Prinzipien zu finden, die in 
einem Gemeinwesen anerkannt werden können. Rawls würde zunächst 
darauf hinweisen, dass das Vernünftige, in Gestalt normativer Prinzipi-
en, »Element der Idee der Gesellschaft als eines Systems fairer Koopera-
tion«225 sei. Das Verhältnis zwischen den Einzelnen innerhalb der Gesell-
schaft sei also getragen vom Prinzip der Fairness, das von allen Mitglieder 
anerkannt sei. Zu unterscheiden sei die Vernunft vom Verstand, insofern 
letzterer »sich auf ›einzelne, einheitliche Akteure (entweder Individuen 
oder Körperschaften) [bezieht], die in der Lage sind, zu urteilen und zu 
überlegen, welches ihre ureigensten Zwecke und Interessen sind‹.«226 Für 
einen normativen Begriff der Urteilskraft bedeutet diese Unterscheidung, 
dass die Einzelnen bei rationalen Urteilen durchaus ihre je eigenen Inte-
ressen verfolgen und befriedigen sollen. Bei vernünftigen Urteilen jedoch 
müssten sie sich im Verhältnis zu anderen verstehen und deren Interes-
sen ebenfalls bedenken und somit »lediglich die Werte des Politischen gel-
ten lassen.«227 Vor dem Hintergrund dieser rawlsschen Differenzierungen 
zwischen Vernunft und Verstand müsse zunächst auf begrifflicher Ebene 
festgehalten werden, dass das rationale Urteil erst einmal nur subjektive 
Interessenskalküle berücksichtigt. Das vernünftige Urteil hingegen »qua-
lifiziert sich [...] durch seine Berücksichtigung der Interessen anderer In-
dividuen sowie allgemein anerkannter politischer Werte.«228 Diese Werte 
seien etwa gleiche politische und bürgerliche Freiheiten, Chancengleich-
heit sowie wirtschaftliche Gegenseitigkeit und wären in demokratischen 
Staaten in der Verfassung manifestiert.229 

zur Konzeptualisierung politischer Urteilskraft an Ansätzen der politischen 
Philosophie sowie der Politikwissenschaft und damit an den althergebrachten 
zentralen Bezugsdisziplinen der Politikdidaktik.«

225	 John Rawls (1994): Der Gedanke des übergreifenden Konsenses. In: 
Ders.: Die Idee des politischen Liberalismus. Aufsätze 1978–1989, hrsg. v. 
Wilfried Hinsch, Frankfurt a. M.: Suhrkamp, S. 298, zitiert nach Juchler: 
Rationalität, Vernunft und erweiterte Denkungsart, S. 106.

226	 John Rawls (2003): Politischer Liberalismus. Frankfurt a. M.: Suhrkamp, S. 
122f, zitiert nach Juchler: Rationalität, Vernunft und erweiterte Denkungsart, 
S. 106.

227	 Juchler: Rationalität, Vernunft und erweiterte Denkungsart, S. 107. 
228	 Ebd., S. 107. 
229	 Juchler verweist hier auf Rawls: Die Vernunft politischer Urteile fordere 

»dass Bürger in der Lage sein sollen, unter vernünftiger Abwägung 
öffentlicher politischer Werte zu begründen, wofür sie in grundlegenden 
Angelegenheiten stimmen, wobei alle Beteiligten natürlich davon ausgehen, 
dass diese Werte in einer Pluralität vernünftiger Lehren, wie sie von Bürgern 

POLITISCHE BILDUNG ALS POLITIKDIDAKTIK

https://doi.org/10.5771/9783748955566-13 - am 19.01.2026, 23:40:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748955566-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


76

Es sei jedoch noch zu klären, in welchem Verhältnis rationale und ver-
nünftige Urteile zueinander stünden, wozu sich Juchler auf die kantische 
Konzeption der Urteilskraft bezieht: Die kantische Konzeption230 sei für 
die Politikdidaktik insofern wegweisend, als sie im Begriff der »erwei-
terten Denkungsart« das Verhältnis zwischen Einzelnen und dem sen­
sus communis auf der einen und das Verhältnis zwischen Verstand und 
Vernunft auf der anderen Seite herausstelle. Der Einzelne würde sich in 
dieser Reflexion die Urteile aller anderer vorstellen und gerade so, kraft 
seines Vorstellungsvermögens, von seiner nur partikularen Vorstellungs-
art abstrahieren. Hannah Arendt pointiere die kantische Auseinanderset-
zung noch in der Einsicht, dass solcher Bezug freilich immer einer exis-
tierenden politischen Öffentlichkeit bedürfe, in der potenzielle Urteile 
nicht nur vermittelt, sondern zugleich auch immer möglich sein müss-
ten.231 Es gebe so ein Verhältnis zwischen freier politischer Öffentlich-
keit und Möglichkeiten besonderer Urteile. 

Für das Verhältnis von Verstand und Vernunft sei nun die kanti-
sche Differenzierung von bestimmender und reflektierender Urteilskraft 
fruchtbar. Während erstere vor allem eine verstandesmäßige Fähigkeit 
sei, sei die reflektierende Urteilskraft das eigentliche »Beurteilungsver-
mögen (facultas diiudicandi)«.232 Gerade die reflektierende Urteilkraft, 
die durch die erweiterte Denkungsart zu vollziehen sei, stelle erst das so 
für Juchler so entscheidende interpersonale Verhältnis der Einzelnen un-
tereinander her. Durch dieses interpersonale Verhältnis, das sich im Voll-
zug des reflektierenden Urteils durch den je Einzelnen herstelle, würde 
das »urteilende Individuum [...] somit einen Standpunkt einnehmen, der 
weder dem des homo oeconomicus noch dem des Gesinnungsethikers 
entspricht.«233 Vielmehr würde der Einzelne sein Urteil anhand eines 
Bewertungsmaßstabes, der durch die politische Öffentlichkeit vermit-
telt ist, fällen. 

»Mit der Einbeziehung der politischen Urteile anderer im Sinne der er-
weiterten Denkungsart wird hier die Akkommodation des eigenen (Vor-) 

vertreten werden, eine tiefergehende und häufig transzendente Grundlage 
finden [...]« Rawls: Der Gedanke des übergreifenden Konsenses, S. 326, 
zitiert nach Juchler: Rationalität, Vernunft und erweiterte Denkungsart, S. 
107.

230	 Zum Begriff der kantischen Urteilskraft siehe: Thomas Petersen et al. 
(2013): Urteilskraft. In: Dies.: Die Kunst langfristig zu denken. Wege zur 
Nachhaltigkeit. Baden-Baden: Nomos, S. 149–176.

231	 Vgl. Juchler: Rationalität, Vernunft und erweiterte Denkungsart.
232	 Immanuel Kant (200015): Kritik der Urteilskraft. Werkausgabe, Bd. X, hrsg. 

v. Wilhelm Weischedel, Frankfurt a. M.: Suhrkamp, S. 24. 
233	 Juchler bezieht sich bei dieser Bewertung vor allem auf Ernst Vollrath (1987): 

Grundlegung einer philosophischen Theorie des Politischen. Würzburg: 
Königshausen & Neumann.

DER BILDUNGSBEGRIFF UND SEINE HISTORISCHE GENESE

https://doi.org/10.5771/9783748955566-13 - am 19.01.2026, 23:40:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748955566-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


77

Urteils an die politischen Urteile anderer in dem Sinne verstanden, dass 
diese für die eigene politische Urteilsbildung eine angemessene Berück-
sichtigung finden. Durch die Akkommodation des eigenen Urteils an 
diejenigen anderer bleibt jenes nicht länger subjektiv und zeichnet sich 
durch seine Gültigkeit im Prozess der politischen Öffentlichkeit aus.«234 

In seiner Auseinandersetzung mit Kant zieht Juchler den politikdidakti-
schen Schluss, dass der Perspektivwechsel entscheidendes Ziel politischer 
Bildung sein muss. Zugleich müsste die Unterscheidung von »Gut und 
Böse, die Verfolgung von Zielen, die Unterdrückung unmittelbarer Be-
dürfnisse, das Handeln im Rahmen eines bestimmten Kontextes«235 ver-
mittelt werden. Zu vollziehen seien solche Bildungsziele durch curricu­
laren politischen Unterricht, der zuvorderst eben diese Fähigkeiten üben 
müsse. Gerade neurobiologische Untersuchungen würden zeigen, dass 
solcher Unterricht durchaus Auswirkungen auf das Denken des Einzel-
nen habe, insofern hier Gehirnaktivitäten festgestellt werden könnten: 

»Zur Ausbildung politischer Urteilsfähigkeit ergibt sich aus diesen Un­
tersuchungsergebnissen der Neurobiologie für den Politikunterricht das 
Erfordernis zum Üben von exemplarischen Fällen, welche zum einen 
bedeutsame Inhalte der gegenwärtigen politischen Wirklichkeit wider-
spiegeln und auch prospektiv versprechen von politischer Relevanz zu 
sein. […] [So] sollten die Schülerinnen und Schüler auf der Grundla-
ge dieser exemplarischen Fälle dazu angeregt werden, eine möglichst 
vielfältige Struktur innerer Repräsentationen dieser politischen Inhalte 
und deren Bewertungen vorzunehmen. Die Varianz von Erfahrungen, 
welche eine spätere Einseitigkeit der Bewertungen zu vermeiden hilft 
und statt dessen Umsicht bei politischen Einschätzungen fördert, kann 
durch das Üben politischer Urteile erreicht werden, die sich durch das 
vernünftige Abwägen von Eigeninteressen und tatsächlichen oder vor-
gestellten Interessen anderer sowie die Einbeziehung politischer Werte 
auszeichnen.«236

Mit seinen Reflexionen zu Rawls und Kant kann Juchler durchaus wich-
tige Bezugspunkte des Begriffs der politischen Urteilskraft herausstellen. 
Er zeigt zunächst, dass es sich bei ihr nicht etwa nur um einen verstan­
desmäßige Fähigkeit handelt, sondern wesentlich um eine vernünfti­
ge. So bestimmt, sind ihr politische Werte zu Grunde gelegt, die durch 
das demokratische Gemeinwesen vermittelt werden. Im Vollzug des po-
litischen Urteiles seien die Urteilenden so, und auch dies ist entschei-
dend, auf ein Gemeinwesen bezogen, das nicht etwa nur Raum zweck-
rationalen Kalküls ist, sondern gerade eine normative Lebensweise, die 
Prinzipien wie etwa Freiheit oder Gleichheit nicht nur fordert, sondern 

234	 Juchler: Rationalität, Vernunft und erweiterte Denkungsart, S. 111. 
235	 Ebd., S. 120.
236	 Ebd., S. 120f. Hervorhebung von A. A.

POLITISCHE BILDUNG ALS POLITIKDIDAKTIK

https://doi.org/10.5771/9783748955566-13 - am 19.01.2026, 23:40:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748955566-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


78

verfassungsrechtlich manifestiert. Die Urteilskraft kann nach diesem 
Verständnis nicht nur rationalen »wenn – dann« Prozessen, und somit 
nur schematischen Denkvollzügen folgen. Sie ist nicht nur Gehirnfunk-
tion, die die Einzelnen in besonderen Situationen abrufen, wie Juchler 
zunächst richtig erkennt. So stellt gerade Hannah Arendt, auf die sich 
Juchler bezieht, heraus, dass es sich bei der Urteilskraft nicht um eine 
rein schematische Operationen des Denkens handelt. Gerade Kant zeige, 
dass die Urteilskraft gar nicht belehrt, sondern geübt sein will und gerade 
diese Einsicht ist Erkenntnis des ersten Teils der Kritik der Urteilskraft.237 

Es ist daher einigermaßen erstaunlich, welche politikdidaktischen 
Schlussfolgerungen Juchler aus diesen Einsichten zieht. Denn einerseits 
erkennt er die Relevanz der Praxis demokratischer Öffentlichkeit für die 
Entwicklung der Urteilskraft, andererseits soll sie durch theoretisches 
Üben im Rahmen curricularer Vermittlungsformen hergestellt werden. 
Es ist fraglich, ob gerade diese Vermittlungsform zur Urteilskraft führt, 
oder ob sie nicht nur verstandesmäßige Voraussetzungen der Urteilskraft 
herstellen kann. Gerade die Fähigkeit der Unterscheidung und der rein 
schematische Nachvollzug sich unterscheidender Urteile scheint doch 
nicht mehr zu sein als die Fähigkeit zu logischen Operationen wie jener 
des deduktiven Schlusses, was jedoch gerade nicht dem kantschen Begriff 
der Urteilskraft entspricht. Der Verdacht, dass es sich auch in den poli-
tikdidaktischen Vorschlägen Juchlers nur um verstandesmäßige Fähig-
keiten handelt, erhärtet sich gerade in seinem Bezug auf die Neurobio-
logie, die die Urteilsfähigkeit nachweisen soll. Soll Urteilskraft nicht nur 
reine Gehirnfunktion sein, sondern sich als Bezug auf normative Werte 
zeigen, der sich nur durch die freie Anerkennung dieser durch den Ein-
zelnen ergeben kann, kann sie wohl kaum neurobiologisch erfasst wer-
den. Urteilskraft müsste nach den Erörterungen Juchlers ein Resultat 
derjenigen Konstitution des Menschen sein, die Kant oder auch Hegel 
Geist nennen und die sich gerade nicht in schematischen Vollzügen zeigt. 

Es wird noch zu zeigen sein, inwiefern sich solcher Geist in mensch-
lichen Vollzügen zeigt und welche Rolle die politische Bildung für geis-
tige Vollzüge hat. An dieser Stelle kann aber festgehalten werden, dass 
selbst Juchler mit seinem differenzierten Bezug auf Rawls, Kant und 
Arendt und dem daraus gezogenen Schluss, dass Urteilskraft keine rein 
verstandesmäßiges Vermögen ist, diese dennoch durch Übung des Ver­
standes herstellen möchte. Fraglich ist also auch an Juchlers Ausein-
andersetzung, ob Bildungsziel und Bildungsform einander entsprechen, 
d. h. ob das Ziel durch solche curriculare Bildung zu erreichen ist oder 
ob nicht auch Juchler in seinen politikdidaktischen Überlegungen ratio-
nalistischen Mustern folgt und gerade hierin begrifflich inkonsistent ist.

237	 Vgl. Hannah Arendt (2012): Das Urteilen. München: Piper. 

DER BILDUNGSBEGRIFF UND SEINE HISTORISCHE GENESE

https://doi.org/10.5771/9783748955566-13 - am 19.01.2026, 23:40:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748955566-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


79

2.4.4 Conclusio

In der Darstellung dieser verschiedenen Aspekte der gegenwärtigen poli-
tischen Bildung fällt zunächst auf, dass man der Hinwendung zum Rati-
onalen, auf die man sich in Beutelsbach geeinigt hatte, durchaus gerecht 
wird. Politische Bildung hat heute die Aufgabe gerade durch organisierte 
Vermittlung politischer Inhalte i. w. S. die Schüler zu urteilsfähigen Bür-
gern zu machen. Nicht nur politisches Wissen, sondern auch Handlungs-
praxen und die Anwendung richtiger Urteile soll durch den Unterricht 
geübt werden. Gerade letzteres verstehen die Autoren als Ergänzung zur 
bloßen Wissensvermittlung. Man scheint sich einig, dass gerade solcher 
Unterricht Dispositionen oder Haltungen herstellen kann. 

Hierbei bleibt unreflektiert, ob die Bildung solcher Haltungen oder die 
Übernahme von Werten nur durch curricularen Unterricht zu erreichen 
ist. Diese Frage zu beantworten würde bedeuten, nach verstandesmäßi­
gen und vernünftigen Fähigkeiten zu fragen und sich mit Vollzugsformen 
solch unterschiedlich konstituierter Fähigkeiten auseinanderzusetzen. 
Anders gesagt: Es bleibt unreflektiert, inwiefern vernünftige Vollzüge 
wie etwa die Entwicklung demokratischer Haltungen durch theoretische 
Bildung zu erreichen sei. Die Konzepte entwerfen hierzu entweder einen 
scheinbar unüberbrückbaren Gegensatz zwischen faktischem Fachwis-
sen (Weißeno et al.) und normativen Vorstellungen (Sander et al.) oder 
sie berücksichtigen beide Elemente politischer Bildung, setzen diese aber 
nicht miteinander in Relation. In jedem Fall scheint hier, auch wenn die 
Notwendigkeit von Persönlichkeitsbildung und hierin die Übernahme 
normativer Werte betont wird, ein rationalistischer Wissensbegriff vor-
zuherrschen. Die Autoren gehen von einer fast naturwüchsigen Bedingt-
heit zwischen diesen beiden Ebenen der Bildung aus, ohne diese begriff-
lich auszuführen, was dazu führt, dass unter dem Titel des Vernünftigen 
nur rationale Fähigkeiten subsumiert werden und die politische Bildung 
auf curriculare Vermittlung von Wissen i. w. S. enggeführt wird. Denken, 
Urteilen und Handeln zeigen sich hier als reine verstandesmäßige Fähig-
keit der Unterscheidung und schematischen Reproduktion, die Ziel schu-
lischer politischer Bildung wird. Ziel solcher Bildung sei dann der demo-
kratische Bürger, der bestenfalls über Urteilskraft verfügt. 

Der Rückgriff auf kognitionspsychologische Modelle erweist sich im 
Zusammenhang mit dem Vollzug freien und eigenen Urteilens, Denkens 
und Handels in einem weiterem Aspekt als besonders problematisch. 
Kognitionspsychologische Modelle unterstellen ein Verständnis des Be-
wusstseins als gewissermaßen organische Größe, die diagnostisch zu er-
fassen und anschließend zu beeinflussen ist. Eine solche Annahme lässt 
nicht nur den in der philosophischen Bildungstheorie vielfältig erörter-
ten Begriff des Bewusstseins, das mehr ist als nur Gehirnfunktion oder 
reine Kognition und daher ein enges Selbstverhältnis bedeuten muss, 

POLITISCHE BILDUNG ALS POLITIKDIDAKTIK

https://doi.org/10.5771/9783748955566-13 - am 19.01.2026, 23:40:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748955566-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


80

außer Acht. Zugleich bleibt hierin unreflektiert, dass der direkte Zugriff 
auf jene Qualität, die etwa Lange »Bürgerbewusstsein« nennt, ein un-
freiheitliches Moment aufweist. Könnte man direkt auf diese Konstitu-
tion zugreifen und sie nach Belieben beeinflussen, bliebe kein Raum für 
die Entwicklung eigenen freien Denkens und Urteilens, was conditio sine 
qua non jeder Bildung in Institutionen demokratischer Staaten sein muss 
– dies ist die entscheidende Einsicht des Beutelsbacher Konsens. Langes, 
aber auch Massings Verständnis der politischen Bildung als eines ko
gnitionspsychologischen Vorgangs fokussiert Bildung jedoch als Vorgang 
der Reproduktion »richtigen« Denkens und Handelns und bleibt so auf 
Zweckrationalität beschränkt – ganz nach der Struktur automatisierter 
Outputproduktion, resultierend aus dem richtigen Input.

Hierbei gerät aus dem Blick, was Bildung im Allgemeinen und poli-
tische Bildung im Besonderen bezwecken soll: Die Identifikation mit 
dem demokratischen Gemeinwesen und somit ein freies Urteilen, Den-
ken und Handeln, das auch allgemein anerkannte faktische und norma-
tive Grundsätze berücksichtigt. Frei ist solches Denken und Handeln, 
weil sie sich gerade nicht als schematische Vollzüge zeigt, die zuvor ex-
emplarisch geübt wurde. Frei ist solcher Vollzug ferner, weil der Einzelne 
selbst zu der Einsicht gekommen ist, dass bestimmtes Denken und Han-
deln in bestimmten Situationen richtig, angemessen oder anerkennungs­
würdig ist – der Einzelne agiert hier also aus Überzeugung, aus einem 
engen Selbst- und Weltverhältnis heraus. 

Es muss gesehen werden, dass bei solchen Bewertungen auch norma-
tive Maßstäbe angelegt werden, die nicht einfach schematischen und so-
mit immer in gleicher Weise vorzunehmenden »Wenn-dann-Prozessen« 
folgen können. Sollen sie als je eigene Vollzüge des Vollzugssubjektes le-
gitimiert sein und sollen sie ihren Wert aus der freien Einsicht des Ein-
zelnen gewinnen, können sie keinen rein äußerlich geforderten Pflichten 
oder Notwendigkeiten folgen, die nicht anders sein können und somit 
der Logik bivalenten Alternativen nach dem Muster »richtig-falsch« fol-
gen.238 Vielmehr muss man annehmen, dass der Einzelne im Bereich des 
Normativen in Vollzüge involviert ist, die sich in einem Raum unter-
schiedlicher Möglichkeiten bewegen. Anders gesagt: Der ganze Bereich 
normativer Vollzüge hat seine Legitimation nur insofern, als der Einzel-
ne die Möglichkeit hat, sich innerhalb verschiedener Urteile oder Hand-
lungen für ein ihm als anerkennungswürdig erscheinende Möglichkeit zu 
entscheiden. Als Bewertungen des je Einzelnen fordern so die Vollzugs-
situationen Entscheidungen, die kein klares, d. h. zuvor verifizierbares 
Ergebnis ohne Rückbindung auf die zu beurteilende Situation einerseits 
und des Vollzugssubjektes andererseits erlauben. 

238	 Vgl. Wolfgang Wieland (1999): Platon und die Formen des Wissens. Göt
tingen: Vandenhoeck & Ruprecht. 

DER BILDUNGSBEGRIFF UND SEINE HISTORISCHE GENESE

https://doi.org/10.5771/9783748955566-13 - am 19.01.2026, 23:40:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748955566-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


81

So verstanden entzieht sich dieser Bildungsaspekt der nur theoreti-
schen, curricularen Übung, die nur schematische Anwendungen des Er-
lernten zu Folge haben kann. Aus dieser Einsicht folgert gerade Kant, 
dass die Urteilskraft »nicht belehrt, sondern nur geübt werden; daher 
ihr Wachstum Reife, und derjenige Verstand heißt, der nicht vor Jahren 
kommt.«239 Sie bedürfe der praktischen Übung und könne insofern nur 
durch Erfahrung entwickelt werden. Auf ähnliche Weise spricht etwa 
Aristoteles von seinem Begriff der phronēsis, dass »sie eben dem jun-
gen Manne fehlt, da sie nur die Frucht langer Jahre ist.«240 Zugleich ma-
chen diese Autoren jenes Vermögen, das sie Urteilskraft und phronēsis 
nennen, zur Grundlage richtigen (politischen) Handelns. Kant macht in 
seinen Ausführungen darauf aufmerksam, dass die Urteilskraft vom rei-
nen Verstand zu unterscheiden ist. Letzteres, so legt er in der Kritik der 
reinen Vernunft dar, sei »das Vermögen klare Begriffe zu bilden, Urteile 
zu formulieren und Schlussfolgerungen zu ziehen [...]«,241 was der Ziel-
setzung der gegenwärtigen Politikdidaktik entspricht. Insofern könne 
der Einzelne qua seines Verstandes »Erkenntnisse über die Wirklichkeit« 
haben, d. h. er könne Erfahrungen durch die vom Verstand vermittel-
ten »Grundsätze, Begriffe, Folgerungen«242 kontrolliert gewinnen. Solche 
Grundsätze zeigen sich in einer Wissensform, die einerseits um Gegen-
stände und andererseits von Zusammenhängen weiß. Mit dieser können 
gegenstandsbezogene Aussagen über einzelne Objekte, Gesetzmäßigkei-
ten und Zusammenhänge geäußert und vermittelt werden. Vermittelt 
und geäußert sind solche Aussagen oder Propositionen vornehmlich in 
verschiedenen Wissenschaften, vor allem wenn sie naturwissenschaftli-
chen Paradigmen folgen.243 

Hier wird noch die Frage zu stellen sein, inwiefern oder ob überhaupt 
politische Urteilskraft samt ihrer faktischen und normativen Grundlagen 
Ziel curricularer Vermittlung und somit direkter Lehre und des Lernens 

239	 Immanuel Kant (1982): Anthropologie in Praktischer Hinsicht. In: Ders.: 
Schriften zur Anthropologie, Geschichtsphilosophie, Politik und Pädagogik 
2. Werkausgabe, Bd. XII, hrsg. von Wilhelm Weischedel, Frankfurt a. M.: 
Suhrkamp, §39.

240	 Aristoteles (2019): Nikomachische Ethik. In: Philosophische Schriften in 
sechs Bänden, Band 3. Nach der Übersetzung von Eugen Rolfes, bearbeitet 
von Günther Bien. Hamburg: Meiner, Buch 6, Kapitel 9, S. 151. 

241	 Thomas Petersen et al.: Urteilskraft, S. 152.
242	 Ebd. 
243	 Hier zur klaren Differenzierung und Begriffsarbeit als Wissenschaft 

verstanden, die an nachweisbaren Gesetzen orientiert ist, wie sie etwa in 
den Naturwissenschaften gegeben ist. Diese Engführung soll gewiss nicht 
darüber hinwegtäuschen, dass es sowohl in den Naturwissenschaften und 
wesentlich in Geistes- und Sozialwissenschaften auch andere Wissensbegriffe 
gibt, die noch zu erarbeiten sind. 

POLITISCHE BILDUNG ALS POLITIKDIDAKTIK

https://doi.org/10.5771/9783748955566-13 - am 19.01.2026, 23:40:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748955566-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


82

sein kann. Die Reflexion dieser Fragen erfordert, Schule als Ort ganz-
heitlicher politischer Bildung zu befragen. Ihre besondere institutionelle 
Konstitution und Verortung innerhalb der demokratischen Gesellschaft 
und Staates muss erörtert werden, um erreichbare Bildungsziele zu for-
mulieren, die sich weder auf eine reine Institutionenkunde noch auf ar-
biträre Wertebildung, die immer im Verdacht der Indoktrination stehen 
müssen, verengen lassen. 

Anstatt diese grundlegenden Fragen zu klären, scheint es in gegen-
wärtigen Konzepten allzu klar zu sein, dass schulische Bildung die von 
der DVPD formulierten Bildungsziele zu erreichen hat und gerade so das 
Fundament der Demokratie sei, wobei unreflektiert bleibt, was Mög-
lichkeiten, aber auch Grenzen schulischen politischen Unterrichts sind. 
So findet nicht nur eine Überforderung dieser Institution statt, was sich 
auch darin zeigt, dass die gegenwärtigen Konzepte kaum eine Antwort 
auf Herausforderungen politischer Bildung zwischen Wissensvermitt-
lung und Persönlichkeitsbildung finden. Man verschließt zugleich auch 
den Raum der freien Entwicklung der Einzelnen in Gesellschaft und 
Staat – ganz so, als gingen die Schüler als Bürger verloren, wenn sie nicht 
alle politischen Bildungsziele in der Schule erreichen. 

Diese Engführung ist sicherlich Resultat der Begrenzung der wis-
senschaftlichen politischen Bildung auf nur schulische Kontexte.244 Es 
scheint, als würde gerade dieses Selbstverständnis eine weitere Begriffs-
bildung der Disziplin verhindern. Gerade die Auseinandersetzung mit 
Juchlers Begriff der Urteilskraft zeigt, dass diese Engführung zu durchaus 
inkonsistenten Konzepten führt. Nicht nur, dass er aus der Betonung der 
Erfahrung der politischen Öffentlichkeit für die politische Urteilskraft 
schließt, dass ihre Entwicklung der reinen Belehrung oder Übung von Si-
tuationen bedarf, er reduziert sie letztlich doch nur auf eine rein schema-
tische Gehirnfunktion, die neurobiologisch nachzuweisen ist. 

Die Kontroverse zwischen Massing et al. und Sander et al. um die 
Konzeption der politischen Bildung im aktuellen fachdidaktischen Dis-
kurs zeigt exemplarisch, dass politische Bildung als Wissenschaft vom 
politischen Lehren und Lernen um verschiedene Ansätze der Lehr- und 
Lerntheorie bemüht ist und sich gerade hierbei in Detailfragen ver-
liert. Die Kontroverse ist geprägt von einer lagerhaften Diskussion um 

244	 Oberle weist darauf hin, dass politische Bildung als Politikdidaktik 
den gesamten Bereich außerschulischer politischer Bildung nicht in die 
Forschung einbeziehen würde. Zugleich wird jedoch die begrenzte Rolle der 
schulischen politischen Bildung nicht reflektiert. Vielmehr scheinen aktuelle 
Konzepte zu fordern, dass die politische Bildung in der Schule abgeschlossen 
werden müsste. Vgl. Monika Oberle (2017): Politikwissenschaft als 
Bezugsdisziplin der Politischen Bildung. In: Dies., Georg Weißeno (Hrsg.): 
Politikwissenschaft und Politikdidaktik. Theorie und Empirie. Wiesbaden: 
Springer VS, S. 17–30.

DER BILDUNGSBEGRIFF UND SEINE HISTORISCHE GENESE

https://doi.org/10.5771/9783748955566-13 - am 19.01.2026, 23:40:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748955566-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


83

konstruktivistische (Sander, Lange) und kognitivistische (Weißeno, Mas-
sing) Lerntheorien, die die Erarbeitung eines systematischen, d. h. auch 
immer differenzierten, Begriffs politischer Bildung verhindert. Die Kon-
troversen um den Wissensbegriff, die Bezugsdisziplin(en) oder auch die 
Rolle normativer Bildung und ihrer Verbindung zu rationalen Fähigkei-
ten zeigen auf, in welchen grundlegenden Kernbereichen der Konzeption 
der politischen Bildung Uneinigkeit besteht und warum es somit nicht zu 
einer substantiellen Fundierung des Begriffs politischer Bildung kommt. 
Die Konzepte der unterschiedlichen Autoren politischer Bildung sind so 
disparat, dass die Formulierung eines umfassenden Konzepts politischer 
Bildung unmöglich erscheint. Trotz einer Vielfalt an Publikation bleiben 
somit entscheidende Fragen zur Systematik politischer Bildung offen, 
was die Konzeptualisierung und somit auch die Operationalisierung der 
wissenschaftlichen politischen Bildung erschwert. 

Verglichen mit der hohen Zielsetzung und den Anforderungen an die 
politische Bildung, wie sie von der BpB und der DVPB formuliert sind, 
weisen die Konzepte der politischen Bildung als Politikdidaktik struktu-
relle Lücken auf und zeigen nur eine unausgereifte Systematik, die sich 
in der Reflexion des Zusammenhangs von Bildungszielen, Inhalten aber 
auch Fähigkeiten und ihren Vollzugsformen zeigen müsste. Die genann-
ten Institutionen bestimmen die Zwecke politischer Bildung recht klar 
und zielen somit auf den partizipierenden, mündigen Bürger, der den An-
forderungen demokratischer Bürgergesellschaften genügen kann. Anders 
als politische Bildung als Politikdidaktik reduzieren sie diesen Bildungs-
prozess nicht auf kognitionspsychologische Prozesse des Lernens und 
Lehrens. Freilich beschreiben jene Institutionen nicht den konkreten Bil-
dungsprozess; sie benennen jedoch die unterschiedlichen Ebenen politi-
scher Bildung: Das proportionale Wissen um die Strukturen des Staates 
als deskriptives Fachwissen, aber auch die Identifikation mit demokrati-
schen Werten durch normative Bildung, die die Politikdidaktik in ihren 
Konzepten differenziert erarbeiten müsste.

Die aktuellen Konzepte erweisen sich gerade in der Diskussion um 
den rechten Wissensbegriff als defizitär. Leider führt diese Diskussion 
nicht zur differenzierten Reflexion der zu vermittelnden Wissensformen, 
wie sie in faktischem Wissen und Persönlichkeitsbildung angesprochen 
sind, sondern lediglich zu einer lagerhaften Diskussion um kognitivis-
tische und konstruktivistische Modelle. Allen Akteuren entgeht in die-
ser wenig fruchtbaren Diskussion, dass sie, trotz vereinzelter Einsichten 
um die Relevanz normativen Wissens, einem nur rationalistischen Wis-
sensbegriff erliegen. Gerade die politische Bildung zielt auf Haltungen 
und Werturteile des Einzelnen und kann sich so nie nur auf verstandes­
mäßige Vollzüge verengen. Angesprochen ist mit solchen Bildungsas-
pekten vielmehr die Vernunft des Einzelnen, d. h. das Vermögen, Gegen-
stände nicht nur zu erkennen und zu verstehen, sondern sie innerhalb 

POLITISCHE BILDUNG ALS POLITIKDIDAKTIK

https://doi.org/10.5771/9783748955566-13 - am 19.01.2026, 23:40:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748955566-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


84

eines Bewertungsmaßstabes selbst zu bewerten. Hier bedarf es der fun-
dierten Begriffsarbeit, um Rückschlüsse für politikdidaktische Konzep-
te zu ziehen.

Dieser Untersuchung liegt die Vermutung zugrunde, dass politische 
Bildung zum Unbegriff zu werden droht, wenn ihr Inhalt auf die Initiie-
rung und Evaluation von Lehr- und Lernprozessen enggeführt wird, de-
nen ein rein rationalistischer Wissensbegriff zugrunde liegt. Hier gibt es 
weder eine begrifflich konsistente Konzeption der Wissensinhalte und 
Formen noch eine konsequente Erörterung der Vermittlung entscheiden-
der Bildungsaspekte. So können gegenwärtige Konzepte ihre Elemente 
in Bezug auf den übergeordneten Zweck politischer Bildung kaum er-
arbeiten, nämlich die Vermittlung von Kenntnissen und eine normative 
Orientierung in der Welt als öffentlicher politischer Sphäre und die Iden-
tifizierung mit dieser. 

2.5 Politische Bildung zwischen  
Humanismus und Politikdidaktik

Blickt man nun zurück auf die Entwicklung des neuzeitlichen Bildungs-
begriffs zeigen sich einige wesentliche Strukturmomente.

Zunächst wird deutlich, dass im Vordergrund des Verständnisses von 
Bildung die Selbsttätigkeit des Menschen steht. Es geht in Bildungspro-
zessen nicht einfach nur um die Fähigkeit, rein schematische Vollzüge 
zu leisten. Der gebildete Einzelne soll aus eigener Einsicht in seiner je 
besonderen Weise agieren und hierbei auch rationale Überlegungen an-
stellen. Vor allem aber soll er normative Bedingungen zur Grundlage sei-
ner Vollzüge machen, die ihm nicht, wie etwa äußere Gesetzmäßigkei-
ten, gegeben werden können. Vielmehr soll er durch die Einsicht in die 
Anerkennungswürdigkeit normativer Prinzipien diese zum Grund seines 
Denkens, Urteilens und Handelns machen. Der Anspruch an den neu-
zeitlichen Bildungsbegriff zeigt sich gerade darin, dass er nicht Vollzüge 
verlangt, die kausalen Bedingungen oder Naturnotwendigkeiten folgen 
und somit alternativlos erscheinen. Vielmehr zeigt sich solcher Anspruch 
darin, dass er den Einzelnen dazu befähigen soll, innerhalb eines freien 
Denk-, Urteils- und Handlungsraums nach eigenen Maßstäben und Be-
wertungen zu agieren. Vor allem die Humanisten erkennen in dieser Re-
flexion, dass letzteres durchaus bedeuten muss, dass Bildung zur Ent-
wicklung von Dispositionen und somit zu normativen Haltungen führt, 
die Grundlage vernünftiger Selbst- und Weltbezugnahme werden sollen. 

Der Bildungsbegriff wird – so zeigt sich – seit jeher im Spannungsfeld 
zwischen der Vermittlung nur funktionaler Kenntnisse und der Persön-
lichkeitsentwicklung diskutiert. Es zeigt sich, dass Bildung beide Aspekte 

DER BILDUNGSBEGRIFF UND SEINE HISTORISCHE GENESE

https://doi.org/10.5771/9783748955566-13 - am 19.01.2026, 23:40:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748955566-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


85

menschlicher Entwicklung berücksichtigen muss. Hierbei geht die Dif-
ferenzierung von Bildungsvollzügen als Kräfte des Verstandes und der 
Vernunft einher, wobei zugleich zu erkennen ist, dass beide Vermögen 
miteinander in Zusammenhang stehen. Daran anschließend erweist sich 
schon bei Humboldt die Frage nach den Bildungsorten dieser beiden 
Aspekte der Bildung als wesentlich. Bildung als holistischer Prozess, so 
stellt Humboldt klar heraus, kann sich nicht nur auf formelle Bildung 
begrenzen, während er zugleich, wie schon Herder, die Relevanz solcher 
Bildung für die Entwicklung des Verstandes betont. Er plädiert dafür, 
die Schule aufgrund ihrer Konstitution als staatliche Institution darauf 
zu konzentrieren, rein verstandesmäßige Fähigkeiten zu vermitteln, die 
Voraussetzung jeder holistischer Bildung seien, welche sich jedoch erst 
in der Praxis gesellschaftlichen und staatlichen Lebens vollziehen kön-
ne. Weiterhin ist an diesen Überlegungen bedenkenwert, dass Humboldt 
alles Politische aus der Schule ausschließen möchte. Die Schule könne 
und dürfe nicht die Bildung des Einzelnen zum Bürger bezwecken, da 
sie in der Gefahr stehe, den Kräfte des Einzelnen nach den Interessen des 
Staates auszurichten – sie ist also nicht Ort politischer Bildung. Für die 
hiesige Studie ist dieser Bildungsbegriff der Humanisten also nicht inso-
fern fruchtbar, als mit ihm explizit politische Bildung erarbeitet werden 
kann. Vielmehr besteht der Mehrwert seiner Diskussion zum einen da
rin, die Koordinaten von Bildung nach ihrem allgemeinen Begriff zu be-
stimmen. Zum andern betont er das freiheitliche Moment der Bildung 
und leitet gerade daraus die Grenzen staatlich institutionalisierter poli-
tischer Bildung ab, auch wenn er hierbei einen allzu pejorativen Staats-
begriff zugrunde legt. Zugegebenermaßen bleibt der Bildungsbegriff der 
Humanisten allzu abstrakt. Die Bildungsaspekte sind zwar angespro-
chen, jedoch nicht ausreichend systematisiert. 

Der politische Aspekt der Bildung und somit die Genese der formel-
len politischen Bildung ist Gegenstand der bildungstheoretischen Ausei-
nandersetzung der Autoren des beginnenden 20. Jahrhundert. Formelle 
Bildung hat hier eine eindeutig politische Dimension, was auch aus ih-
rer Berücksichtigung in der Reichverfassung der Weimarer Republik re-
sultiert. Hier wird politische Bildung zum zentralen Werkzeug zur Ent-
wicklung der politischen Gesinnung des Bürgers im Sinne der Verfassung 
und somit zur Konstitution des Verhältnisses zwischen Bürger und Staat. 
Der Zweck der formellen politischen Bildung scheint gerade aus dem di-
rekten Verhältnis zwischen Schule und Staat abgeleitet, denn die Bildung 
im Allgemeinen und politische Bildung der Jugend untersteht nun der 
staatlichen Aufsicht.245 

Zweck der staatsbürgerlichen Erziehung jener Zeit ist die Bildung 
staatsbürgerlicher Gesinnung. Hierbei scheinen nicht nur Kenntnisse um 

245	 Vgl. Verfassung des Deutschen Reiches, Art. 143 und Art. 148.

POLITISCHE BILDUNG ZWISCHEN HUMANISMUS UND POLITIKDIDAKTIK

https://doi.org/10.5771/9783748955566-13 - am 19.01.2026, 23:40:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748955566-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


86

die Institutionen des Staates entscheidend, die etwa Kerschensteiner in 
der Verwaltung der Schule nachempfinden möchte, sondern vor allem 
die Entwicklung staatsbürgerlicher Tugenden. Die Autoren folgen hier 
ganz unterschiedlichen Methoden. Entscheidende Einsicht aller Ansät-
ze ist jedoch, dass solche Tugenden nicht durch direkte Belehrung zu 
entwickeln sind, sondern eines tätigen Vollzuges bedürfen, woraus man 
schießen könnte, dass sie so aus freier Einsicht in ihre Anerkennungs-
würdigkeit entwickelt werden sollen. Dies bleibt jedoch implizit. Wei-
terhin ist zu sehen, dass gerade Litt betont, dass staatsbürgerliche Erzie-
hung nicht als reine Bewährung in der Handlungspraxis zu verstehen sei, 
sondern auch der theoretischen Bildung und somit der Entwicklung des 
Verstandes bedürfe, auch wenn er die begriffliche Explikation dieser bei-
den Bildungsebenen schuldig bleibt. In dieser Diskussion wird politische 
Bildung erstmals in ihrer institutionalisierten Form und somit ihrem di-
rekten Verhältnis zum demokratischen Staat und seiner Verfassung dis-
kutiert. Die Autoren erörtern schon jene Bildungsaspekte, die auch heu-
te noch virulent sind: politische Bildung zwischen Wissensvermittlung 
und Persönlichkeitsbildung.

Vor diesen Verständnissen der Bildung im Allgemeinen und politischer 
Bildung im Besonderen erweisen sich die gegenwärtigen Konzepte politi-
scher Bildung durchaus als defizitär. Man begrenzt die politische Bildung 
allzu sehr auf formelle Bildung und ist bestrebt, innerhalb der Schule 
die Schüler zu vollen Bürgern zu machen, indem man die Vermittlung 
funktionalen Wissens und Persönlichkeitsbildung zum Zweck direkter 
Belehrung macht. Hierbei wird allzu wenig reflektiert, inwiefern Schu-
le solche Vollzüge leisten kann oder darf. Ihre Rolle für die Möglichkeit 
holistischer Bildung wird nicht befragt, sondern alternativlos behaup-
tet, wodurch übersehen wird, dass man hierdurch die Räume freier Ent-
wicklung der Schüler jenseits schulischer Bildungsprozesse verschließt. 

Trotz einiger offenen Fragen kann den Konzepten aktueller politi-
scher Bildung jedoch entnommen werden, dass politische Bildung so-
wohl normative Wertevermittlung als auch Fachwissen vermitteln muss, 
ohne jedoch Indoktrination oder reine Institutionenkunde zu sein. Sie 
unterscheidet sich von anderen Bereichen formeller Inhalte gerade da-
durch, dass sie direkt auf den demokratischen Staat ausgerichtet ist. Sie 
soll nicht einfach nur Wissen um Staatsformen vermitteln, sondern zu-
gleich die demokratische Gesinnung bewirken. 

Der aktuelle Diskurs möchte beide Aspekte vereinen, setzt aber eine 
nichtnormative Theorie einer (mehr oder minder willkürlichen) »Werte-
vermittlung« gegenüber. Durch die Engführung holistischer politischer 
Bildung auf formelle Bildung gelingt es den aktuellen Konzepten kaum, 
trotz vorhandener Bezüge zur politischen Philosophie, beide Elemente 
in ertragreicher Weise miteinander zu verknüpfen. Obwohl die Autoren 
durchaus um die unterschiedlichen Ebenen solcher Bildung zu wissen 

DER BILDUNGSBEGRIFF UND SEINE HISTORISCHE GENESE

https://doi.org/10.5771/9783748955566-13 - am 19.01.2026, 23:40:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748955566-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


87

scheinen, gelingt kaum eine angemessene Reflexion auf den Zusammen-
hang von Bildungszweck und Vermittlungsform. So macht man die poli-
tische Urteilsfähigkeit zum Ziel schulischer politischer Bildung, ohne zu 
fragen, ob diese überhaupt in der Schule zu erreichen ist bzw. was Auf-
gabe formeller Bildung für die Entwicklung solcher Fähigkeit sein kann. 
Vielmehr geht man selbstverständlich davon aus, dass curriculare Ver-
mittlung von Inhalten funktionaler und normativer Art die Lernenden zu 
urteils- und handlungsfähigen Bürgern macht. Die Autoren bleiben hier-
bei einer nur rationalistischen Anthropologie verhaftet und reduzieren 
Bildung auf rein verstandesmäßige und somit schematische Vollzüge. Die-
se Verengung jedoch resultiert aus einem unterkomplexen Wissensbegriff, 
der alle Wissensformen als rein propositional versteht und hierbei auch 
die Persönlichkeitsbildung als Gegenstand der direkten Lehre betrachtet. 

Im Anschluss an diese Standortbestimmung der politischen Bildung 
gilt es nun einen Bildungsbegriff zu finden, der Bildung als holistischen 
Prozess begreift und gerade hierbei wesentliche Strukturmomente reflek-
tiert. Hierbei wird es darauf ankommen, die wesentlichen Aspekte von 
Bildung auf ganz unterschiedlichen Ebenen begrifflicher Differenzierung 
zu untersuchen. Die Analyse der Autoren von Herder bis hin zu heutigen 
Ansätzen zeigt folgende Herausforderungen:

•	 Im humanistischen Bildungsbegriff besteht eine Spannung zwischen 
(auch institutionalisierter) Bildung einerseits und der Freiheit des 
Einzelnen andererseits. Wie kann politische Bildung konzeptuali-
siert werden, ohne den Einzelnen für staatliche Zwecke zu instru-
mentalisieren?

•	 Die Ansätze der staatsbürgerlichen Erziehung zeigen die Schwierig-
keit politischer Bildung zwischen funktionaler Bildung, d. i. Wissens-
vermittlung im weiteren Sinne, und Persönlichkeitsbildung, d. i. die 
Entwicklung demokratischer Gesinnung. Wie kann politische Bil-
dung beide Bildungsaspekte berücksichtigen?

•	 Aktuelle Ansätze werfen die Frage auf, inwiefern politische Bildung 
formell bzw. informell zu vollziehen ist. Zudem bleibt unreflektiert, 
welche Rolle Schule in der politischen Bildung haben kann. Wie 
kann politische Bildung in ihrer institutionellen Form konzipiert 
werden, ohne nur auf diese Form verengt zu werden?

Die vorliegende Untersuchung hat den Anspruch, diese wesentlichen Be-
griffsmomente von Bildung zu explizieren. Hierbei soll es nicht nur bei 
abstrakten Auseinandersetzungen bleiben. Vielmehr sind konkrete Bil-
dungsmomente, die hierin angesprochenen Fähigkeiten und die hierzu 
notwendigen institutionellen Strukturen in Auseinandersetzung mit dem 
Bildungskonzept G. W. F. Hegels erarbeitet werden.

POLITISCHE BILDUNG ZWISCHEN HUMANISMUS UND POLITIKDIDAKTIK

https://doi.org/10.5771/9783748955566-13 - am 19.01.2026, 23:40:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748955566-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	2. Der Bildungsbegriff und seine historische Genese
	2.1 Der neuzeitliche Bildungsbegriff: Nation, Kultur, Individuum
	2.1.1 Johann Gottlieb Fichte
	2.1.2 Johann Gottfried Herder
	2.1.3 Wilhelm von Humboldt
	2.1.3.1 Bildung als normative Kategorie
	2.1.3.2 Individualität als Selbstbezug
	2.1.3.3 Individualität als das Erste im Weltbezug
	2.1.3.4 Grenzen staatlich institutionalisierter Bildung
	2.1.3.5 Schulische Bildung: Chancen und Grenzen


	2.2 Staatsbürgerliche Erziehung und politische Tugenden
	2.2.1 Georg Kerschensteiner und die Arbeit
	2.2.2 Friedrich Wilhelm Foerster und die Andersdenkenden
	2.2.3 Theodor Litt und der Begriff des Staates

	2.3 Die didaktische Wende und ihre Folgen
	2.3.1 Der Theoriestreit der 70er Jahre
	2.3.2 Nachkonzeptionelle Phase

	2.4 Politische Bildung als Politikdidaktik
	2.4.1 Politikkompetenz
	2.4.2 Gegenstimmen: Autorengruppe Fachdidaktik
	2.4.3 Weitere Aspekte politischer Bildung
	2.4.3.1 Werteerziehung
	2.4.3.2 Begriff der Urteilskraft?

	2.4.4 Conclusio

	2.5 Politische Bildung zwischen Humanismus und Politikdidaktik


