Antonia Baehr Lachen (2008)

sich seiner beméchtigt hat und von der er in eins das Gesicht, die Gebarden und die Stim-
me nachahmt«.*® Medusa verkdrpert in diesem Sinn eine Wirkung, in der schallendes
Lachen und zugleich der immer auch drohende Abgrund des Horrors, ein im Halse ste-
ckenbleibendes Lachen, ein in existenziellem Schrecken aufgerissener Mund, einander
durchdringen. Um zuriickzukehren zu Cixous’ positiver Wendung der lachenden Me-
dusa, ist schliefilich zu betonen, dass die Figur in ihrem lirmenden Lachen und ihren
verzerrten Gesichtsziigen radikal bricht mit dem aufgerichteten, in sich geschlossenen
und kontrollierten humanistischen Kérper.*”

Bezogen auf Choreographien des Lachens, seien vier Aspekte betont, auf die Me-
dusa in obiger Lesart als Modell eines ungehorsamen femininen und korperlichen La-
chens verweist: 1) Ihre Frontalitit, die dem Gesicht eine exponierte Stellung zuweist und
Tanz im tradierten Sinne intentionaler und sichtbarer Bewegung im Raum zu Opera-
tionen von Stimme und Gesicht verschiebt; 2) das Aufbrechen kérperlicher Grenzen in
der Auflésung des Gesichts, der klaffenden Offnung des Mundes und einer raumspren-
genden Stimme; 3) das Unterbrechen symbolischer Ordnungen hin zu Maskerade und
hybriden Allianzen; und 4) die Implosion der Trennung von Selbst und Anderem durch
die mimetische Macht Medusas. Diese vier medusischen« Prinzipien scheinen in An-
tonia Baehrs Performances der Partituren in Lachen (aber auch in anderen Choreogra-
phien des Lachens) in jeweils unterschiedlichen Gewichtungen und spezifischen Ausfor-
mungen durch, die im Folgenden exemplarisch an zwei Partituren — HA HA HA und The
Magnifying Glass — ausdifferenziert werden sollen. Dabei handelt es sich um Partituren,
die jeweils eher am Anfang beziehungsweise am Ende der Performance gezeigt werden
und die im Falle der ersten das Lachen als maskenhafte Wiederholung und strukturel-
len (Ein-)Bruch inszenieren, im Falle der zweiten die Monstrositit der Eruptionen von
Korper und Stimme akzentuieren.

Lachen als Wiederholung und Maske

Die Partitur HA HA HA des Komponisten Henry Wilt (ein Alter Ego Baehrs) rekurriert
auf den reprasentativen Rahmen einer Konzertsituation: Vor einem Notenstinder mit
der Partitur und einer Stoppuhr sitzend, zeichnet Antonia Baehr im Herrenanzug in
dirigierender Geste mit dem rechten Zeigefinger ein gleichmifRiges Dreieck vor sich in
die Luft. Die sichtbare Anwesenheit der Partitur riickt Baehr in die konventionelle Rol-
le der distanzierten musikalischen Interpretin. Im Laufe des folgenden, sich sukzessiv
steigernden Verlusts der Kérperbeherrschung hin zu Eruptionen des Lachens bildet die

36 Ebd,S.69.

37  Siehe dazu auch Haraways Anmerkung zur Monstrositit Medusas, die einem patriarchalen Héren
entsprungen sei: »The Greek word Gorgon translates as dreadful, but perhaps that is an astrali-
zed, patriarchal hearing of much more aweful stories and enactments of generation, destruction,
and tenacious, ongoing terran finitude. Potnia Theron/Melissa/Medusa give faciality a profound
makeover, and that is a blow to modern humanist (including technohumanist) figurations of the
forwardlooking, sky-gazing Anthropos.« (Donna Haraway: Staying with the Trouble. Making Kin in
the Chthulucene. Durham: Duke University Press 2016, S. 52—53.)

- am 14.02.2026, 08:27:07.

51


https://doi.org/10.14361/9783839468449-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

52

Julia Ostwald: Choreophonien

Dreiecksbewegung des Zeigefingers das kontinuierliche Element, das, gleichsam los-
gelost vom restlichen Korper, diesen zu dirigieren scheint. Zunichst beginnt ihr Mund
sich zu den Schligen gleichférmig zu 6ffnen und zu schlieflen, um dem Dreiertakt fol-
gend ein klar artikuliertes sHa« verlauten zu lassen. Dies wird sukzessive ersetzt durch
triolisch aufsteigende Lachkaskaden, in denen sich Baehrs Gesicht alternierend an- und
entspannt. Husten und krampfartige Eruptionen durchbrechen zunehmend den gleich-
mifigen Rhythmus und lassen die anfinglich aufrechte Haltung kollabieren. Im Loop
wechseln ein lautes >AH«(Mund und Augen aufgerissen, Zunge herausgestreckt) und >IH<
(Mund in die Breite gezogen, Zihne zeigend, Augen zusammengekniffen) einander ab.
Schliefdlich nimmt das Lachen Baehr die Luft, ihr Gesicht verzerrt zur Grimasse. Stim-
me und Korper sind hier eine spasmische, konvulsive Einheit, verbunden durch einen
rhythmischen, nach Luft ringenden Atem, der den gesamten Korper in hor- und sicht-
bare stotternde Bewegung versetzt. Es hat den Eindruck, als wiirden die zunichst eher
mechanischen Laute immer mehr zu einem echten Lachen werden, das sich des Koérpers
bemichtigt und ebendiesen an der Ausfithrung der Partitur hindert. Das Finale gerit so
zu einem virtuosen Ringen des Kérpers mit sich selbst: zwischen lachendem Subjekt und
Objekt des Lachens, Wiederholung des Gleichen und Einbruch von anderem. Dies umso
mehr, als mit Baehrs erstem >HA« einzelne Stimmen aus dem dunklen Zuschauerraum
lachend antworten — ein Lachen, das sich zu einem vielmiindigen Gelichter in mannig-
faltigen Richtungen gegenseitiger Ansteckungen steigert (worauf ich im Abschnitt Pre-
kire Gemeinschaft niher eingehen werde).

Die Partitur HA HA HA seziert die grundlegende Konstitution des Lachens als eine
Struktur der Wiederholung. In der Notation, die die Linge des Stiicks auf exakt sieben
Minuten festschreibt und es in acht Teile gliedert, bildet jeder Teil ein genaues Zeitfens-
ter, in dem eine bestimmte Art der Artikulation repetitiv ausgefithrt werden soll. Dabei
sticht besonders die folgende Anweisung ins Auge: »[R]eplace one of the three Ha's with
real laughter [...], for example, laughter in ascending triplets. [...] Every time you come
back to the laughed beat in the loop, try to copy your most recent copy (not the original)
and to laugh with an even more real laughter.«** Mit der Anweisung, die jeweilig letzte
Lachsalve zu kopieren, initiiert die Partitur ein Spiel von Wiederholung und Differenz,
das sowohl den Umgang mit dem motorisch-vokalen Material des Lachens wie dessen
maskenhafte Wirkung betrifft.

Im Sinne des Titels HA HA HA werden die in repetitive Einheiten zerlegten me-
lodisch-rhythmischen Verlidufe des Lachens als choreographisches Material genutzt.
Wie das Weinen basiert Lachen auf rhythmisch »gestotterter<** Atmung. Dabei geht
Baehrs kontrollierte Sprengung des »anstindige[n]« Kérperbild[es]«* mit Bewegungen
und Lauten einher, die ein plétzliches Uberschiefien an Energie charakterisiert und
die scheinbar unlogisch, weil iibergangslos aneinandergereiht sind. Baehrs Stimme
bricht das Lachen damit auf'in Klangfetzen, die zugleich mehr und weniger sind als ihre
»alltdgliche« Stimme. Dieses hochst paradoxe Verhiltnis des Lachens zu seiner Stimme

38 Henry Wilt: HA HA HA. In: Baehr (Hrsg.): Rire, Laugh, Lachen, S. 44—45, hier S. 44.

39  Vgl. Lenz Priitting: »beim Lachen gestotterte Ausatmung, beim Schluchzen gestotterte Einat-
mung. (Priitting: Homo ridens, S. 1498.)

40 Baehr: Lachen. Manifestation von Klang und Kérper, S. 23.

- am 14.02.2026, 08:27:07.


https://doi.org/10.14361/9783839468449-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Antonia Baehr Lachen (2008)

beschreibt Jean-Luc Nancy folgendermafien: »Laughter is the sound of a voice that is
not a voice, that is not the voice it is. It is the material and the timbre of the voice, and
it is not the voice. It is between the color of the voice, its modulation (or its modeledness)
and its voice.«* Hinsichtlich der Bewegung bewirkt das Lachen eine vergleichbare Mo-
dulation zunichst des Gesichts und von dort des ganzen Korpers im stindigen Wechsel
zwischen einem Zuviel und Zuwenig an Kérperspannung, wodurch das kontrollierte
Korperbild der aufrechten Haltung, gleichmifigen Atmung und kontrollierten, leichten
Muskelspannung im wahrsten Sinne des Wortes gebrochen wird.**

Diese kleinsten Einheiten konvulsiver vokaler und motorischer Bewegungen fasst
die choreographische Struktur von HA HA HA zu Lachsequenzen zusammen, die das
jedem Lachen zugrunde liegende Paradox von Wiederholung und Bruch iberhdhen.
Sehr eindriicklich schildert Nancy dies in seinen Uberlegungen zu grundlosem Lachen
in Laughter, Presence:

»Laughter bursts without presenting or representing its reasons or intentions. It bursts
only in its own repetition: what, then, is laughter —if it>isc—what is it if not repetition?
What it presents [..] is not presented by signification, but somehow purely, immedia-
tely —yet as the repetition that it is. The>burst<of laughter is not a single burst, a detached
fragment, nor is it the essence of a burst — it is the repetition of the bursting — and the bursting
of the repetition. It is the multiplicity of meanings as multiplicity and not as meaning
or intention of meaning. Intention is abolished in laughter, it explodes there, and the
pieces into which it bursts are what laughter laughs — laughter, in which there is always
more than one laugh.«*

Nancys Einsicht, Lachen sei Wiederholung — genauer: die Wiederholung des kérper-
lichen Brechens und zugleich der stindige Bruch mit der Wiederholung —, macht HA
HA HA mit weitreichenden Konsequenzen evident. Denn die Briiche des Lachens, die
Verschiebungen innerhalb der Wiederholungen, lassen die Performerin Baehr selbst zu

41 Nancy: Laughter, Presence, S. 388.

42 Diese die Korperlichkeit betreffenden Kriterien gelten seit Aristoteles als proprium hominis (vgl.
Priitting: Homo ridens, S. 688). Das »anstindige Korperbild< kann dem Psychologen Kurt Goldstein
zufolge mit folgenden Kriterien bestimmt werden, die alle auf eine ausgewogene, gleichmiRige
Muskelspannung im Verhéltnis zur Schwerkraft abzielen und sowohl motorische wie auch stimm-
liche Bewegungen betreffen: die »beherrschte Korperspannung als Eutonie«, die »Vertikale als
aufrechte Haltung, die »Stetigkeit als gleitender Gestus, die »souverine Ubersicht als gezielter
Blick«'7#, die »rhythmische Symmetrie der geregelten Atmungs, die »Wachheit als Prasenz« so-
wie die »beherrschte Sprachlichkeit als satzformige Rede« (Priitting: Homo ridens, S. 1694—1700.)
Claudia Simma setzt aufrechte Kérperhaltung und kontrollierte gemaRigte Bewegungen mitdem
historisch maskulin codierten rationalen Denken gleich, wenn sie vom »gemessen-philosophisch-
theoretische[n], ein bifchen steife[n]-rigide[n]-erigierte[n] Aufrechtgehen« spricht und im An-
schluss Cixous zitiert: »[...] eine aufrechte Kérperhaltung einnehmen, jener gleich die sich theo-
retisch nennt, das ist ganz und gar nicht mein Anliegen«. (Claudia Simma: Medusas diebische Ver-
gniigen. In: Hutfless / Postl / Schifer (Hrsg.): Hélene Cixous: Das Lachen der Medusa zusammen mit ak-
tuellen Beitrigen, S. 73—80, hier S.78.) Siehe zur Zivilisierung des Lachens auch Parvulescu: Laughter,
S.23-58.

43 Nancy: Laughter, Presence, S. 384, Herv. ].0.

- am 14.02.2026, 08:27:07.

53


https://doi.org/10.14361/9783839468449-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

54

Julia Ostwald: Choreophonien

einer in sich gebrochenen Figur werden. Dies resoniert in der Partitur, wenn die Stot-
termelodien, die sich stets an sich selbst entziinden, als »Drahtseilakt« bezeichnet wer-
den.* Die Ambivalenz von Kontrolle und Hingabe lisst an Helmuth Plessners Formel
der Grundkonstellation des Menschen als >Kérper haben und Leib sein< denken,* die er
in seiner anthropologisch-philosophischen Studie zum Lachen und Weinen (1941) anfithrt.
Nach Plessner zeuge die Emanzipation kérperlicher Vorginge*® im Lachen und Weinen,
in der »das Verhiltnis des Menschen zu seinem Kérper desorganisier[t]«*’ wird, vom
grundsitzlich ambivalenten Verhiltnis zwischen »Selbstbehauptung und Selbstpreisga-
be«*.

Es greift allerdings zu kurz, HA HA HA auf ein — im theatralen Kontext slapstickarti-
ges — Ubermanntwerden vom eigenen lachenden Kérper zu reduzieren. Handelt es sich
hier doch um ein ganz offensichtlich inszeniertes choreographisches Arrangement, wenn
ein Korper exponiert wird, der mit der abstrakten Anordnung der Partitur ringt. Die
Choreographie setzt ein choreophones Spiel von stimmlich-motorischen Briichen in
Gang, das die geordnete metrische Struktur sukzessive unterbricht. In dieser Struktur
werden die vokalen-motorischen Bewegungen des Lachens zu einer Maske, die Baehrs
initiale Frage danach, wer denn hier lache, in den Raum stellt. Denn ihr, sich selbstre-
flexiv kopierendes, Lachen hat keine Bedeutung aufRerhalb seiner selbst, es fungiert als
Maske, indem es sich jeglicher Bedeutungszuschreibung und Essenz entzieht.* HA HA
HA fiihrt in seiner konzisen Praparierung des Lachens vielmehr ein mimetisches Sich-
selbst-dhnlich-Machen vor, das angelehnt am anti-essenzialistischen feministischen
und poststrukturalistischen Verstindnis von Mimesis auf »eine Nachahmung ohne
Original, ein >Uneigentliches< ohne >Eigentliches, eine zweite und dritte Natur ohne
Ursprung«*® verweist. In diesem Sinn verbirgt sich hinter der Maske keine Essenz des
>Eigentlichen<. Maske ist hier im Sinn von Persona zu verstehen, in der sich etymologisch
Maske, Gesicht und Stimme miteinander verbinden. Das griechische présopon fithrt
im antiken griechischen Theater Gesicht und Maske eng. Indem es beides zugleich
bedeutet, werden Gesicht und Maske nicht zu Antagonisten, sondern als ambivalente,
ineinander verschachtelte Einheit gedacht.” Auch im lateinischen Begriff der Maske

44 Vgl. Wilt: HAHA HA, S. 45.

45  Vgl. Helmuth Plessner: Lachen und Weinen. Eine Untersuchung nach den Grenzen menschlichen Verhal-
tens. Bern / Miinchen: Francke 1961, S. 56—57.

46 Vgl.ebd., S.87.

47  Ebd., S.18s.

48  Vgl. Lenz Pritting Uber Plessners Perspektivierung des Lachens als korperliche Ausdrucksweise
(Pritting: Homo ridens, S.1460).

49  Vgl.auch Nancys Beschreibung grundlosen Lachens als »Presence is without essence. [...] There are
only peals of laughter.« (Nancy: Laughter, Presence, S. 389—-390.)

50  Britta Herrmann / Walter Erhart: XY Ungel6st: Mannlichkeit als Performance. In: Therese Steffen
(Hrsg.): Masculinities — Maskulinitdten. Mythos — Realitdt — Reprdsentation — Rollendruck. Stuttgart /
Weimar:J. B. Metzler 2002, S. 33-53, hier S. 34.

51 Vgl. Richard Weihe: Die Paradoxie der Maske. Geschichte einer Form. Miinchen: Wilhelm Fink 2004,
S. 27. Siehe auch: »Die These der Theatermaske besagt: Die Maske kann als Gesicht verwendet
werden. Die These der Maskenmetapher besagt nun das Umgekehrte: Das Gesicht kann als Maske
verwendet werden. [..] Die Maske auf das Gesicht setzen hiefRe ein Prosopon (iber ein anderes
schichten [...].« (Weihe: Die Paradoxie der Maske, S.103.)

- am 14.02.2026, 08:27:07.



https://doi.org/10.14361/9783839468449-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Antonia Baehr Lachen (2008)

persona ist jene Doppeldeutigkeit von sozialer und theatraler Rolle noch enthalten.”” In
der Scheinetymologie per-sonare, dem Hindurchténen der Stimmen der antiken Schau-
spieler durch ihre Masken, verbindet sich dieses Paradox auf signifikante Weise mit
der Stimme. Wenngleich dieser seit der Antike kolportierte Bezug auf die Stimme nicht
richtig zu sein scheint, verweist seine bis heute andauernde Verbreitung in der Literatur
auf die Notwendigkeit, eine Formel zu finden fiir die maskenhafte Konstitution der
Stimme.” In HA HA HA erschiittert das Lachen in diesem Sinn die Funktionalisierung
der Stimme als Indiz von Prisenz und Identitit. Vielmehr nutzt Baehr mit der parado-
xen Aneignung des eigenen Lachens dieses als Maske: ein Lachen, das nicht sie lacht,
sondern das sich selbst lacht.

Es handelt sich hier bezogen auf das medusische Modell nicht um ein véllig Gren-
zen sprengendes monstroses Lachen des Horrors, sondern eher um ein Lachen, das mit
Judith Butler als ein »minor moment of a crisis« verstanden werden kann, das an die
Fragilitit des Alltédglichen erinnert, indem es intentionales Handeln und lineares Fort-
schrittsdenken unterbricht.** HA HA HA iibertrigt das medusische Prinzip des Bruchs
weniger phinomenal, sondern primir in die Struktur: Der Bruch in der Wiederholung,
die Wiederholung des Bruchs wird hier zum Formprinzip, das zugleich die Funktion ei-
ner Maske erfiahrt. Diese Struktur setzt Partikel Medusas frei, die das Aufbrechen des
vokalen Korpers und den Bruch mit Regeln in subtiler, domestizierter Form vollziehen.
Dabei bricht die Performance nichtsdestotrotz vehement die vierte Wand, indem sie ein
mimetisches polyphones Gelichter der Zuschauenden freisetzt, auf das ich an spiterer
Stelle eingehen werde. Der folgende Abschnitt setzt der kithlen Dekonstruktion des La-
chensvon HA HA HA zunichst mit der Partitur The Magnifying Glass eine monstrose Parti-
tur entgegen, die einer Verkorperung Medusas gleichkommt und einen smajor moment
of crisis< bildet.

Gesicht und Stimme als Landschaft/Stimmschaft

Wahrend die Partituren zu Beginn der Performance von Lachen deutlich als solche ex-
poniert werden, 16st sich ihre sichtbare Anwesenheit sukzessive auf. Die von der Licht-
designerin Sylvie Garot und Antonia Baehr verfasste Partitur The Magnifying Glass bildet
den Schlussteil von Lachen. Die Partitur ist hier nicht mehr sichtbar auf der Bithne an-
wesend, sondern Baehr performt sie wie eine in tradierter Weise inkorporierte Choreo-
graphie. Die choreographische Gemachtheit der Bewegungen bleibt dennoch durch sich
wiederholende Stimm- und Bewegungsmuster prisent. Mit der fehlenden Sichtbarkeit

52 Weihe: Die Paradoxie der Maske, S. 179-189.

53  Die Etymologie verweist auf eine enge Verbindung des Konzepts der Person (von prosopén) mit
Maske und Stimme. Hier sei auch auf die rhetorische Figur der Prosopopoiia verwiesen als das
Erscheinenlassen eines Abwesenden bzw. von etwas oder jemandem, der nicht sprechen kann,
in Stimme, Mimik und Korper des bzw. der anwesenden Vortragenden (siehe Bettine Menke: Die
Stimme der Rhetorik— Die Rhetorik der Stimme. In: Kittler / Macho / Weigel (Hrsg.): Zwischen Rau-
schen und Offenbarung, S.115-132).

54  Vgl. Butler: Out of Breath: Laughing, Crying at the Body’s Limit.

- am 14.02.2026, 08:27:07.

55


https://doi.org/10.14361/9783839468449-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

