6. Michel Foucault

6.1 VORBEMERKUNGEN

Auf die Frage, »Meinen Sie, dafl die Griechen eine verlockende und plausible
Alternative bieten?« antwortet Michel Foucault mit einem »Nein«. Sein An-
liegen sei nicht »die Geschichte der Losungen« zu schreiben, sondern eine
»Genealogie von Problemenc, und erginzt:

»Mein Ausgangspunkt ist nicht, dass alles bdse ist, sondern dass alles geféhrlich ist,
was nicht dasselbe ist wie bdse. Wenn alles gefahrlich ist, dann haben wirimmer etwas
zu tun. Deshalb fiihrt meine Position nicht zur Apathie, sondern zu einem Hyper- und
pessimistischen Aktivismus.«!

Diese Aussage wirft eine Reihe von Fragen auf: Zunichst scheint es zweifel-
haft, wie Pessimismus und Aktivismus theoretisch stringent zu verbinden
sind, zumal Foucault nicht auf die Wiedergeburt einer besseren Welt nach dem
Untergang der Gegenwartsgesellschaft, im Sinne eines paleginetischen Pes-
simismus, hofft. Ist ein »pessimistischer Aktivismus« oder »pessimistischen
Hyper-Aktivismus«? als widerstindige Praxis im pessimistischen Bewusstsein
der unaufhebbaren Gefihrlichkeit nicht sinnlos? Was genau versteht Foucault

1 | Foucault 1987b, S. 268. »Der Pessimismus der Rechten besteht darin zu sagen:
Schaut, wie niedertrachtig die Menschen sind. Der Pessimismus der Linken sagt:
Schaut, wie abscheulich die Macht ist! Kdnnen wir diesem Pessimismus entkommen,
ohne der revolutionaren Versprechung, der Ankiindigung des Abends oder des Morgens
aufdem Leim zu gehen? Ich glaube, das ist es, um was es heute geht.« Foucault 2005q,
S. 200f.

2 | So lautet eine andere deutsche Ubersetzung dieses Interviews. Foucault 2005aj,
S. 465. Aufgrund der zum Teil inhaltlich variierenden Ubersetzungen bestimmter Texte
Foucaults und der damit verbundenen Interpretationsméglichkeiten habe ich mich be-
wusst daflir entschieden, ggf. aus mehreren Versionen zu zitieren. Dies gilt insb. fiir den
Text »Das Subjekt und die Machte, den ich mittels dreier Ubersetzungen zitiere: Foucault
1987a, Foucault 2005ad, Foucault 2005ac.

hittps://dol.org/10.14361/9783839441510-006 - am 14.02.2026, 16:44:14.



https://doi.org/10.14361/9783839441510-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

192

Politischer Pessimismus

iiberhaupt unter »meine Position«, wollte er sich doch nie dauerhaft auf einen
Standpunkt festlegen lassen? Dariiber hinaus erscheint es denkbar, dass der
Autor Foucault die Fremdzuschreibung Pessimismus einfach annimmt, d.h.
im Sinne der postmodernen Denkbewegung des Konjunktivs. Die Bezeich-
nung pessimistischer Aktivismus spielt dann gewissermaflen mit der Para-
doxie und wendet die Bedeutung eines polemischen Vorwurfs konstruktiv.®
Schlielich stammt diese Antwort aus dem Jahr 1982 und damit aus der letz-
ten Schaffensphase der sogenannten »Sphinx der Postmoderne«*, die sich -
der Selbstdeutung Foucaults sowie der Mehrheitsmeinung der Rezipienten fol-
gend — von den Schriften der 1960er-(Wissen) und bis Mitte der 1970er Jahre
(Macht) durch den neuen Fokus auf das Selbst bzw. Subjekt unterscheidet.®
Funf Jahre zuvor (1978) lisst sich Foucault noch wie folgt zitieren:

»Und wennich nicht sage, was zu tun ist, so nicht, weil ich glaube, es gebe nichts zu tun.
Im Gegenteil, ich denke, daf es tausend Dinge zu tun, zu erfinden, zu planen gibt von
denen, die - in Kenntnis der Machtbeziehungen, in die sie verwickelt sind - beschlossen
haben, ihnen zu widerstehen oder ihnen zu entkommen. So gesehen beruht meine ge-
samte Forschung auf dem Postulat eines unbedingten Optimismus.«®

Wiederum ein Plidoyer fiir politischen Aktivismus, wenn dieser aber so ein-
deutig aus den Schriften Foucaults herauszulesen ist — wie er selbst immer
wieder betont —, stellt sich die Frage, warum sein Denken wiederholt als pessi-
mistisch klassifiziert wurde? Im Vergleich zur oben zitierten Aussage fillt die
widerspriichliche Verwendung der Termini Optimismus und Pessimismus
auf. Ausgehend von diesen (scheinbar?) widerspriichlichen Selbstinterpreta-
tionen wird hier die Frage gestellt, inwiefern und zu welchen Teilen die Theo-

3 | Siehe zum Pessimismus-Vorwurf an Foucault Kapitel »Die blichen Verdachtigen«
und insb. Jiirgen Habermas: Habermas 1985, S. 302, FN 26.

4 | N.N. 1993, S. 226.

5 | Foucault 2008c, S. 10. Die drei Begriffe Wissen, Macht und Selbst(-Verhéltnisse)
représentieren gewissermafien drei Phasen oder Linien der »Geschichte der Wahrheite.
Diese Aufteilung schldgt Foucault selbst in »Subjekt und Macht« vor. Vgl. Foucault
2005ad, S. 269ff. Vgl. hierzu insh. Dreyfus und Rabinow 1987, S. 295ff und Deleuze
1987, S. 69ff. Neben dieser Deutung wurde aber ebenso eine thematische Vierteilung
der Schriften gefordert. Vgl. Fink-Eitel 1989, S. 14f. Unabhé&ngig von den unterschied-
lichen Gliederungen sind Wissen Macht und Subjektivitat in allen Schriften Foucaults
als gleichzeitige Bezugnahme immer schon préasent. Vgl. Honneth 2004, S. 24. Da die
Dreiteilung innerhalb der Foucault-Rezeption gewissermafien hegemonial ist, wird sie
hier zunéachst libernommen, um die damit verbundenen eventuellen Verschiebungen in
Bezug auf seinen politischen Pessimismus abbilden und hinterfragen zu konnen.

6 | Foucault 2008a, S. 117.

hittps://dol.org/10.14361/9783839441510-006 - am 14.02.2026, 16:44:14.



https://doi.org/10.14361/9783839441510-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

6. Michel Foucault

rie(n) Foucaults Ausdruck eines politischen Pessimismus (bzw. Optimismus)
sind? Fraglich ist auch, wie sich Foucault selbst — vor dem Hintergrund seiner
Schriften — widerspruchfrei als >optimistisches Subjekt< konstituieren kann.
Ich vertrete die These, dass Foucault mit den beiden Sinnstiftungen pessi-
mistischer Aktivismus und unbedingter Optimismus jeweils einer Selbsttiu-
schung anheim gefallen ist: Der unbedingte Optimismus ist aus den Schriften
Foucaults bis Mitte der 19770er Jahre schwerlich herauszulesen, im Gegenteil
entspricht gerade die Mikrophysik der Macht in weiten Teilen dem Modell des
politischen Pessimismus. Bis zu diesem Punkt konstruieren die Schriften
Foucaults eine Welt, in der politische Losungen und emanzipatorische Praxen
— wie wir weiter unten sehen werden — keine Erfolgsaussichten haben oder
nicht stattfinden kénnen. Als Foucault seine Position als pessimistischen Ak-
tivismus auslegt, hat er seine Analytik der Macht bereits stark relativiert und
gleichzeitig die Souverinitit und Freiheit des Einzelnen ganz neu konzipiert
und damit seine vorherige pessimistische Position signifikant modifiziert.

Methodisch verfolge ich die Genealogie der Schriften in sechs Unterka-
piteln, die den sechs idealtypischen Kategorien des politischen Pessimismus
entsprechen.” Da Foucault seine Gegenstinde, Methoden und theoretischen
Einsichten wiederholt verindert, werden die Texte in chronologischer Reihen-
folge analysiert, um die heterogenen Aussagen, die damit verbundenen Wi-
derspriiche und die immanente Entwicklung dieser Autorenschaft darstellen
und gewichten zu kénnen. Die Methoden und Ergebnisse der historischen
Analysen Foucaults sollen und kénnen hier nicht als solche zur Disposition
gestellt werden, vielmehr interessieren die mit den Studien einhergehenden
Deutungen der modernen Gesellschaft und die pessimistische bzw. optimisti-
sche Konstruktionsleistung der Schriften.®

6.2 NEGATIVER FORTSCHRITT

Eine pessimistische Position erschopft sich nicht in einem Verfallsnarrativ u.a.
weil aus einer Niedergangsbeschreibung nicht zwingend eine pessimistische
Prognose folgt. Gleichwohl ist die Wahrnehmung eines Niedergangs in pessi-
mistischen Konstruktionen ein dominantes Moment, gerade weil die Warnung

7 | Siehe hierzu Kapitel »Eine Anatomie des politischen Pessimismuss«.

8 | Jede Geschichtsschreibung ist subjektive (Re-)Konstruktion, entsprechend befrage
ich die von Foucault geleistete Darstellung von Geschichte, Gegenwart und Zukunft.
Durch meine Beobachtung zweiter Ordnung konstruiere ich mithin konstitutiv einen
Werkszusammenhang - der auch anders mdglich ist, und erschaffe den Gegenstand
der Untersuchung, wie jede wissenschaftliche Untersuchung, selbst -, um Foucaults
Argumentation an seiner theorieimmanenten Standpunktlogik zu vermessen.

hittps://dol.org/10.14361/9783839441510-006 - am 14.02.2026, 16:44:14.

193


https://doi.org/10.14361/9783839441510-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

194

Politischer Pessimismus

vor der Degeneration eine Problematik erzeugt, die eine negative Weltsicht und
damit den Mahnruf quasi empirisch begriindet. Vor diesem Hintergrund stellt
sich die Frage, ob sich Foucaults historische Analysen vom Narrativ des Nieder-
gangs leiten lassen?®

Foucaults gesamtes Forschungsunternehmen lisst sich als Versuch einer
detaillierten historischen Analyse der abendlindischen Kultur charakteri-
sieren.’ Oder wie Foucault einen fiktiven Gesprichspartner am Ende der
»Archiologie des Wissens« fragen ldsst: als Suche nach dem »historisch-trans-
zendentalen Schicksal des Abendlandes«." Wobei Foucault gerade den zeitdia-
gnostischen Anspruch seiner historischen Analysen immer wieder hervorhebit:
»Ich versuche eben zu diagnostizieren: die Gegenwart zu diagnostizieren.«'?
Werksgeschichtlich betrachtet wandelt sich der konkrete Gegenstand, an dem
Foucault seine Zeitdiagnostik entwickelt, und die Genese der Moderne, ver-
standen als das »Schicksal des Abendlandes«, rekonstruiert: In den Schrif-
ten der 1960er Jahre fokussieren sich die Analysen auf Formen des Wissens
(Wahnsinn/Vernunft, Medizin, Humanwissenschaft), in den 197oer Jahren
auf Machtverhiltnisse (vermittelt durch das Gefingnissystem und die Sexuali-
tit), und ab Ende der 1970er Jahre bis zu seinem Tod 1984 stehen das Selbst/
Subjekt im Zentrum seines Denkens. Gleichwohl sind die Themen Wissen,
Macht und Selbst sehr stark miteinander verbunden, und unabhingig von dem
jeweiligen inhaltlichen Gegenstand verwendet Foucault als analytisches Raster
ein konstantes Epochenschema.

Auffallend ist dabei zunichst die Mittelalter-Liicke, keine der groflen Stu-
dien befasst sich mit diesem langen Zeitraum. Die 1000 Jahre die mit Mittel-
alter iiberschrieben werden kénnen, sind sozusagen der blinde Fleck in Fou-
caults historischer Darstellung. Die Arbeiten setzen entweder ungefihr im
Jahr 1500 ein oder beziehen sich auf die Antike, konkret auf das antike Grie-
chenland, das Frithchristentum, die Patristik, also die 1000 Jahre zwischen

9 | Darliber hinaus bietet ein solches Vorgehen den Vorteil, im Durchgang durch diese
prominenten Schriften in Foucaults historische Argumentation und Theorie einzufiihren.
10 | Vgl. Joas und Kndbl 2004, S. 496. Foucault selbst schreibt in diesem Zusammen-
hang: »Ich kdnnte sie als eine Analyse der fiir unsere Kultur charakteristischen kultu-
rellen Tatsachen definieren.« Foucault 2001j, S. 776. Im Spatwerk wird Foucault die-
ses Forschungsinteresse auf die antiken Gesellschaften ausdehnen und ebenfalls die
gegenwartige Relevanz unterstreichen. »lch bemiihe mich um eine Diagnose der Gegen-
wart; ich versuche zu sagen, was wir heute sind und was das, was wir heute sagen, be-
deutet.« Ebd., S. 776.

11 | Foucault 2013, S. 299.

12 | Foucault 1974b, S. 13.

hittps://dol.org/10.14361/9783839441510-006 - am 14.02.2026, 16:44:14.



https://doi.org/10.14361/9783839441510-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

6. Michel Foucault

500 v. Chr. und 500 n. Chr.”® Bereits »Wahnsinn und Gesellschaft« beginnt
mit der frithen Neuzeit, dh. dem Ausgang des Mittelalters.”* Diesen Start-
punkt wihlt er ebenso in »Die Ordnung der Dinge« und stellt sich die Aufga-
be, die Geschichte »der europdischen Ratio seit der Renaissance bis in unsere
Tage« zu verfolgen, um den Glauben an den ununterbrochenen Fortschritt
der Vernunft zu dekonstruieren.® Der franzosischen Tradition der geschicht-
lichen Klassifizierung entsprechend, folgt der Renaissance im 17. Jahrhundert
»das Zeitalter der Klassik<« — d.h. die Periode vom Ende der Renaissance bis
zur Revolution«.’® Die fiir Foucault spannendste Zeit bzw. die Phase, auf die
seine Studien die grofite Aufmerksambkeit richten, ist die »Schwelle der Mo-

dernitit«,”

also die im 18. Jahrhundert einsetzende Transformationsphase,
durch die die Menschheit »von einer Welt in eine andere iibergegangen« ist.®
Die Ubernahme dieses historischen Periodisierungsschliissels und die damit
verbundene Engfiithrung der Untersuchungen zeigen, dass Foucault bei allen
Revisionen der geschichtswissenschaftlichen Methoden die herausragende
Bedeutung der Aufklirung und der Franzosischen Revolution anerkennt.”
Auffallend ist jedoch, dass die historischen Darstellungen Foucaults nach der
Uberschreitung der Modernititsschwelle gegen die Deutung eines geschicht-
lichen Fortschritts Partei ergreifen.

Bis hier bleibt zu konstatieren, dass Foucault mit dem Epochenschema
Renaissance, Klassik, Moderne operiert.?® Dass mit diesem Zeittableau die

13 | Vgl. zu Foucaults Darstellung der Antike: Foucault 2008¢ und Foucault 2007b. Die
Einsicht in diese historische Strukturierungspraxis Foucaults verdanke ich Wolfgang
Efbach: Vgl. ERbach 2010, ab 21. Vorlesung: Ill. Morphologie.

14 | Vgl. Foucault 2007c, S. 19f.

15 | Vgl. Foucault 2012, S. 25.

16 | Ferry und Renaut 1987, S. 84.

17 | Foucault 2005q, S. 198. »Im Grunde habe ich nur einen einzigen historischen Unter-
suchungsgegenstand: die Schwelle der Modernitét.«, S. 199. Spéater wird Foucault seine
Analyse zeitlich zuriickgewandt bis auf die Antike ausweiten: »Auch wenn die Aufklarung
eine sehrwichtige Phase unserer Geschichte und der Entwicklung der politischen Techno-
logien war, glaube ich, dafd wir auf sehr viel entferntere Vorgange zuriickgehen miissen,
wenn wir verstehen wollen, kraft welcher Mechanismen wir zu Gefangenen unserer eige-
nen Geschichte geworden sind.« Foucault 1987a, S. 245.

18 | Foucault 2005q, S. 197.

19 | Vgl. hierzu beispielsweise: Foucault 1992, S. 28. oder Foucault 1990, S. 55-69.
20 | Bezieht man jene Einteilung auf die Uberlegungen aus »Die Ordnung der Dinge«,
begriindet sich die Aufteilung durch eine Verdnderung der episteme, d.h. die magebli-
chen Wissensordnungen, welche die Erkenntnis strukturieren und damit determinieren.
Episteme bilden das erkenntnistheoretische Fundament, auf welchem sich die fiir das
Zeitalter spezifischen Diskurse ausbilden.

hittps://dol.org/10.14361/9783839441510-006 - am 14.02.2026, 16:44:14.

195


https://doi.org/10.14361/9783839441510-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

Politischer Pessimismus

Erzihlung eines negativen Fortschritts der europiischen Rationalitit einher-
geht, soll im Folgenden an drei Werken »Wahnsinn und Gesellschaft, »Uber-
wachen und Strafen« und »Der Wille zum Wissen« exemplarisch gezeigt
werden.”! Die Kritik einer linearen Fortschrittserzihlung durch Foucault re-
klamiert in ihrer methodischen Selbstbeschreibung lediglich, die Briiche und
Diskontinuititen der geschichtlichen Entwicklung aufzuzeigen. Allerdings
wird dieser Anspruch dadurch konterkariert, dass eine Gegenerzihlung oder
Gegengeschichte entwickelt wird, die als historischen Entscheidungs- und
Knotenpunkt nicht das »Gewimmel der Diskontinuititen«,? nicht die Kon-
tingenz und Ambivalenz von positiven und negativen Ereignissen analysiert,
sondern als Metaerzihlung die Entgrenzung und Universalisierung einer ne-
gativen Rationalitit (re-)konstruiert. Gerade dieses tragische Narrativ verleiht
den wissenschaftlichen Darstellungen erst ihre Bedeutung und Faszination.
Umgekehrt wiirden die Ausfithrungen ohne die zugrunde liegende Dramatur-
gie ihre politische Brisanz verlieren — ganz zu schweigen von ihrem Unterhal-
tungswert. Zu belegen ist weiterhin, dass Foucaults Analysen diese Entartung
der Ratio bis in die zweite Hilfte des 20. Jahrhunderts diagnostizieren, obwohl
die Untersuchungen der historischen Quellen in den Hauptwerken um das
Jahr 1850 enden und entsprechend zeitlich dariiber hinausgehende Aussagen
aus wissenschaftlichen Griinden nicht erlauben.

In »Wahnsinn und Gesellschaft« schreibt Foucault die Geschichte einer
Ausschlieffung, indem er den >verniinftigen< Umgang mit dem Wahnsinn in
Europa von der Renaissance bis zur ersten Hilfte des 19. Jahrhunderts ver-
folgt.”* Bereits im Vorwort wird explizit die Aufgabe gestellt, in der Tradition
Friedrich Nietzsches »die Dialektik der Geschichte mit den unbeweglichen
Strukturen der Tragik [zu, Anm. d. A.] konfrontieren.«** Eingeleitet wird der
Text programmatisch mit einem ironischen Zitat von Fjodor Dostojewskij:
»Man wird sich seinen eigenen gesunden Menschenverstand nicht dadurch

21 | Zudem werden die diese Publikationen flankierenden Interviews und Aufséatze her-
angezogen. An der Auswahl der drei Untersuchungsgegenstdnde Wahnsinn, Verbrechen
und Sex zeigt sich auch Foucaults Praferenz fiir wissenschaftlich marginalisierte bzw.
stigmatisierte Themen.

22 | Foucault 2013, S. 13.

23 | Vgl. hierzu auch Foucault 2001b, S. 235f. Anfang der 1960er Jahre glaubte Fou-
cault auch noch, historische Urspriinge sinnvoll benennen zu kdnnen: »Man muf in der
Geschichte jenen Punkt Null der Geschichte des Wahnsinns wiederzufinden versuchen,
an dem der Wahnsinn noch undifferenzierte Erfahrung, noch nicht durch eine Trennung
gespaltene Erfahrung ist.« Foucault 2007c, S. 7.

24 | Foucault 2012, S. 10f. Vgl. zu Foucaults Nietzsche-Interpretation: Rehmann 2004
sowie Ferry und Renaut 1987.

hittps://dol.org/10.14361/9783839441510-006 - am 14.02.2026, 16:44:14.



https://doi.org/10.14361/9783839441510-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

6. Michel Foucault

beweisen kénnen, daR man seinen Nachbarn einsperrt.«* Die anschlieRende
Analyse der tragischen »Geschichte des Ausschlusses« versucht der abendlin-
dischen Vernunft genau dies nachzuweisen und den sogenannten »Punkt Null
der Geschichte des Wahnsinns wiederzufinden«.? In der Renaissance leben
die Wahnsinnigen — nach Foucault — noch in der Gesellschaft, d.h. sie sind
in einem gewissen Sinne integriert, weil »[...] der Wahnsinn im gesellschaft-
lichen Blickfeld als isthetische oder alltigliche Gegebenheit gegenwirtig
ist;[...]«.” Die »Geisteskrankens, >Schwachsinnigens, >Irrens, sWahnsinnigenc
usw. werden zwar verspottet oder verjagt, aber nicht systematisch durch Inter-
nierung ausgegrenzt. Der Wahnsinn hat als »Offenbarungsfunktion«, d.h. als
»Erlebnis im Zustand der Freiheit« noch eine Stimme innerhalb der Gesell-
schaft.?® »Bis ungefihr 1650 ist die abendlindische Kultur fiir diese Formen
der Erfahrung seltsam aufnahmebereit gewesen.«*

25 | Foucault2007c, S. 7. Im Vorwort schreibt Foucault: »Die Geschichte dieser grofRen
Trennungslinie wéhrend der Entwicklung des Abendlandes miissen wir schreiben und
in ihrer Kontinuitat und in ihrem Wechsel verfolgen; zugleich miissen wir sie aber auch
in ihrer tragischen Versteinerung erscheinen lassen.« Ebd., S. 10. Und weiter heifit es:
»Man muf in unserer Kultur von den sténdig sich bewegenden und obstinaten Formen
der Repression sprechen und nicht nur, um die Chronik der Moral und der Toleranz zu
verfassen, sondern um als Grenze der abendlandischen Welt und als Ursprung ihrer
Moral die tragische Abtrennung der glicklichen Welt der Lust an den Tag zu bringen.
Man muf schliefflich und endlich von der Erfahrung mit dem Wahnsinn sprechen.« Ebd.,
S. 10. Foucault definiert seinen wissenschaftlichen Ansatz, im Sinne der »grofien nietz-
scheanischen Forschungen die Dialektik der Geschichte mit den unbeweglichen Struk-
turen der Tragik« zu konfrontieren. Ebd., S. 11.

26 | Ebd., S. 7. »Die Lepra verschwindet, die Leprakranken sind fast vergessen, aber
die Strukturen bleiben. Oft kann man an denselben Orten zwei oder drei Jahrhunderte
spéater die gleichen Formeln des Ausschlusses in verbliffender Ahnlichkeit wiederfin-
den. Arme, Landstreicher, Straflinge, und »verwirrte Kopfe« spielen die Rolle, die einst
der Leprakranke innehatte, und wir werden sehen, welches Heil von diesem Ausschlufl
fir sie selbst erwartet wird oder fiir diejenigen, die sie ausschlieBen. Mit einem ganz
neuen Sinn und auf einer vollig anderen Entwicklungsstufe bestehen die Formen fort,
insbesondere jene bedeutendere Form einer rigorosen Trennung, die in sozialen Aus-
schluB, aber geistiger Reintegration besteht.« Ebd., S. 19, 22f. Der Fokus der Analyse
liegt auf Frankreich, allerdings beansprucht Foucault dariber hinaus, eine gesamteuro-
péaische Entwicklung zu beschreiben: »In anderen Ldndern vollzieht sich die Internierung
in anderen Formen, a8t sich aber fiir die gleiche Epoche nachweisen.« Ebd., S. 77.

27 | Foucault2001b, S. 236.

28 | Foucault 1968, S. 104. und Foucault 2007c, S. 67.

29 | Foucault 1968, S. 104.

hittps://dol.org/10.14361/9783839441510-006 - am 14.02.2026, 16:44:14.

197


https://doi.org/10.14361/9783839441510-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

Politischer Pessimismus

Dies dndert sich in der franzosischen Klassik, die den Beginn einer »gro-
Re[n] Gefangenschaft« markiert.’® Entscheidend fiir diese Entwicklung ist das
Entstehen der Hospitiler, in die alle Arten von Auflenseitern, Kriminellen,
korperlich Kranken, Arbeitslosen und eben die sogenannten Wahnsinnigen
eingeschlossen werden. Durch eine solche ausschlieRende Einschliefung bzw.
einschliefende Ausschliefung wird vor allem der Wahnsinn zum Schweigen
gebracht. Foucault interpretiert diese neue Form der Segregation als fur alle
Gesellschaften des Abendlandes und damit fiir die gesamte »moderne Zivi-
lisation« umfassend.* Die nichste und entscheidende Zisur erfolgt der Be-
trachtung Foucaults folgend schlieflich im Zuge der Transformation vom 18.
zum 19. Jahrhundert. Erst jetzt entsteht ein wissenschaftlicher Diskurs, wel-
cher den Wahnsinn als Geisteskrankheit begreift, und dieser Einschnitt ist der
zentrale Punkt der Argumentation.* Von nun an werden die Wahnsinnigen
systematisch und flichendeckend von den anderen Internierten separiert; es
erfolgt eine differenziertere und feinere Trennung — die Isolierung des »Elends
von der Unvernunft«.** Foucault beschreibt den Prozess, durch den »Wahn-
sinn und Geisteskrankheiten keine unmittelbare Bedeutung mehr besaflen
und zum Gegenstand rationalen Wissens wurden [...]«, anhand der Grin-
dung der Psychiatrien und Irrenhiuser (von Foucault exemplifiziert an den
Reformkonzepten der Mediziner Philippe Pinel und Samuel Tuke), in denen
der Wahnsinn von nun an ausschlieftlich unter seinesgleichen weilt, als Objekt
der medizinischen Wissenschaften. Die Pointe der Argumentation ist, dass
die Entstehung von Asylen und die >psychiatrische Sorge< um den Wahnsinn
keineswegs einen geschichtlichen Fortschritt bedeutet, im Sinne einer Huma-

30 | Foucault2007c, S. 68.

31 | Ebd., S. 363.

32 | Esfindet sich keine stringente oder eindeutige Definition des Begriffes »Diskurs«
im Werk von Foucault. Aligemein Idsst sich konstatieren, dass ein Diskurs nicht von
einem Subjekt gefliihrt wird, sondern der Diskurs ist eine Gesetzméafigkeit, die Aussage-
moglichkeiten und dies nach bestimmten Regeln vorgibt. Der Diskursbegriff hat sich in
Foucaults Werk stark gewandelt und erreichte seinen theorieimmanenten Bedeutungs-
hohepunkt in der »Archdologie des Wissens«. In spateren Texten wurde der Diskurs der
Macht untergeordnet: »Die Macht vollzieht sich iber den Diskurs, denn der Diskurs ist
selbst ein Element in einem strategischen Dispositiv aus Machtbeziehungen. Ist das
klar? [...] Der Diskurs ist eine Reihe von Elementen, die innerhalb eines allgemeinen
Machtmechanismus operieren. Darum muss man im Diskurs eine Folge von Ereignissen,
zum Beispiel von politischen Ereignissen sehen, die der Macht als Vehikel dienen [...].«
Foucault 2003f, S. 595.

33 | Joas und Kndbl 2004, S. 498. »Die historische Forschung hat denn auch die von
Foucault postulierte »groe Einsperrung« in der zweiten Hélfte des 17. Jahrhunderts
mehrheitlich als Mythos zuriickgewiesen.« Sarasin 2006, S. 31. Vgl. hier auch FN 22.

hittps://dol.org/10.14361/9783839441510-006 - am 14.02.2026, 16:44:14.



https://doi.org/10.14361/9783839441510-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

6. Michel Foucault

nisierung. Im Gegenteil, das Asyl ist ein Raum totaler Uberwachung, Zwang
und Disziplin.** Die Trennung der Wahnsinnigen von den Armen, Verbrechern
oder Kranken hatte lediglich die Funktion, letztere vor ersteren zu schiitzen.
Die medizinische Psychiatrie fithrt nicht zu einer >menschlicheren Behand-
lungs, sondern ist lediglich der »Wiichter, um die anderen vor der konfusen
Gefahr zu schiitzen, die durch die Mauern der Internierung schwitzte.«* Die
moderne Gesellschaft kommuniziert jetzt zwar wieder mit dem Wahnsinn, im
Gegensatz zum Zeitalter der Klassik, aber Gehor finden die Wahnsinnigen nur
unter den von der medizinischen Vernunft diktierten Bedingungen — einer
»Kolonisierung durch Medizin und Psychiatrie«*. Aus dem Wahnsinn wird
eine Geisteskrankheit: »Was als >geisteskrank< bezeichnet wird, ist nur ent-
fremdeter, in eben jene Psychologie, die ihn erst ermdglicht hat, entfremdeter
Wahnsinn.«* Die >wirkliche« tragische Erfahrungsform des Wahnsinns lisst
sich nun nur noch selten wahrnehmen, was Foucault als Verlust beschreibt
und dabei vitalistische Argumente bemiiht.*®

»Seit dem Ende des achtzehnten Jahrhunderts manifestiert sich das Leben der Unver-
nunft nur noch im Aufblitzen von Werken wie Hdélderlins, Nervals, Nietzsches oder Ar-
tauds, die unendlich irreduzibel auf jene Alienationen sind, die heilen, weil sie durch
ihre eigene Kraft jenem gigantischsten moralischen Gefangenendasein widerstehen,
das man gewdhnlich, wahrscheinlich in einer Antiphrase, die Befreiung der Irren durch
Pinel und Tuke nennt.«3°

34 | »Der Ausschluf® des Wahnsinnigen ist beispielsweise einer der unzadhligen Macht-
effekte des rationalen Diskurses.« Foucault 2005q, S. 200.

35 | Foucault2007c, S. 363.

36 | Foucault 2003d, S. 102. »Es gibt keine gemeinsame Sprache, vielmehr es gibt sie
nicht mehr.« Foucault 2007c, S. 8.

37 | Foucault 1968, S. 116.

38 | Siehe hierzu auch: »Diese Alienation bezeichnet den ProzeB, in dem das Subjekt
durch eine doppelte Bewegung seiner Freiheit verlustig geht: durch die natiirliche Bewe-
gung seines Wahnsinns und die juristische Aberkennung seiner Rechte, die ihn unter die
Gewalt eines anderen geraten 1aft. [...] Als im neunzehnten Jahrhundert entschieden
wird, dafd der Mensch der Unvernunft ins Hospital gebracht wird, und als gleichzeitig
die Internierung zu einem Akt der Therapie wird, mit dem auf die Heilung eines Kranken
abgezielt wird, geschieht das durch einen Gewaltakt, der diese verschiedenen Themen
der Alienation und jene vielfaltigen Gesichter des Wahnsinns zu einer konfusen Einheit
reduziert, denen der klassische Rationalismus stets die Méglichkeit zu erscheinen ge-
geben hatte.« Foucault 2007c, S. 128.

39 | Ebd., S. 536. Foucault sagt 1962 in einem Interview, dass ihn »eine gewisse Form
der Gegenwart des Wahnsinns in der Literatur« zu der Studie motiviert habe. Foucault
2001b, S. 235.

hittps://dol.org/10.14361/9783839441510-006 - am 14.02.2026, 16:44:14.

199


https://doi.org/10.14361/9783839441510-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

200

Politischer Pessimismus

Foucaults Darstellung romantisiert vor dem Hintergrund des Superlativs, des
»gigantischsten moralischen Gefangenendasein[s]«, die Unvernunft und da-
mit die Renaissance als das Zeitalter, das dem Wahnsinn noch eine Stimme
gab. Nur noch die Schriften weniger Literaten erlauben in der Moderne, »der
Erfahrung des Wahnsinns eine Tiefe und ein Offenbarungsvermégen zuriick-
zugeben, die durch die Einschliefung vernichtet worden waren.«* Die mo-
derne Vernunft etabliert eine Hierarchie zwischen sich und dem Wahnsinn —
»ein Ungleichgewicht, das nicht mehr beseitigt werden kann.« Der Wahnsinn
nimmt in der Beziehung zu sich selbst einen Objektstatus ein und wird seiner
selbst »entfremdet«.*

Im Umkehrschluss benétigt die Vernunft die einschliefende Ausschlie-
Rung des Wahnsinns, um sich selbst konstruieren zu kénnen.* Anders for-
muliert: Der Wahnsinn wird als Objekt der Vernunft geschaffen, und gleich-
zeitig erschafft die Vernunft das verniinftige Subjekt, welches den Wahnsinn
erkennt.® Das verniinftige Wissen zwingt in der Folge jeden Menschen in die
bindre Logik von Vernunft und Wahnsinn: »Wenn du nicht wie jedermann
bist, bist du abnormal, wenn du abnormal bist, bist du krank.«* Dass jeder
Wahrheitsanspruch auf der Primisse baut, selbst nicht unwahr und ebenso
wenig nicht-wahnsinnig zu sein, ist erkenntnistheoretisch nicht zu bestreiten,

40 | Ebd., S. 237.

41 | Foucault2007c, S. 461.

42 | Darlber hinaus weist Foucault der Internierung eine 6konomisch/politische posi-
tive Funktion nach, die an eine marxistische Argumentation erinnert: »Aber auferhalb
der Krisenzeiten gewinnt die Internierung einen anderen Sinn. lhre repressive Funktion
wird durch eine neue Nitzlichkeit ergénzt. Es geht nicht mehr darum, die Arbeitsscheu-
en einzusperren, sondern darum, den Eingesperrten Arbeit zu geben und sie so in den
Dienst der allgemeinen Prosperitdt zu stellen. Folgende Alternative stellt sich klar: bil-
lige Arbeitskrafte in den Zeiten der Vollbeschéaftigung und der hohen Lohne; in Zeiten
der Arbeitslosigkeit jedoch Resorption der MiRigganger und Schutz der Gesellschaft
gegen Agitation und Aufstdnde.« Ebd., S. 85. Foucault legt also den Schluss nahe, dass
es nicht nur die Logik der Vernunft ist, die den Wahnsinn und alles andere interniert,
sondern, dass die Bourgeoisie ihren 6konomischen Nutzen aus der Internierung zieht.
Vgl. ebd., S. 76. Foucaults Abkehr vom Marxismus ist indes verbunden mit einer pessi-
mistischen Verschiebung: Im Glauben an eine kommunistische Gesellschaft konnte er
noch naiv davon ausgehen, dass Psychopathologien das Produkt der kapitalistischen
Entfremdung sind und folgern: »Wahre Psychologie« miisse »sich wie alle Humanwissen-
schaften das Ziel setzen, den Menschen von seiner Entfremdung zu befreien.« Foucault
2001k, S. 25. Zur ideengeschichtlichen Verwandtschaft von Foucaults Machtkonzept
mit Karl Marx: Vgl. Foucault 2005k, S. 228ff.

43 | Vgl. Foucault 2008a, S. 48.

44 | Foucault 2005¢, S. 189.

hittps://dol.org/10.14361/9783839441510-006 - am 14.02.2026, 16:44:14.



https://doi.org/10.14361/9783839441510-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

6. Michel Foucault

pessimistisch wird jene Einsicht jedoch durch die von Foucault vorgenomme-
ne zeitdiagnostische Verallgemeinerung dieser GesetzmiRigkeit: »All diese
fur Gesellschaften konstitutiven Gegensitze reduzieren sich heute in Europa
auf den einfachen Gegensatz zwischen >normal< und >pathologisch«.«* So ra-
dikalisiert Foucault, in einem Interview vom 16. Juni 1973, seine Analyse tiber
den Wahnsinn:

»Heute entwickelt sich die Welt auf ein Klinikmodell hin, und die Regierung ibernimmt
eine therapeutische Funktion. [...] Die Welt ist eine grofie Anstalt, in der die Regieren-
den die Psychologen und das Volk die Patienten sind. Tag fiir Tag erweitert sich die Rolle
der Kriminologen, der Psychiater und all derer, die das geistige Verhalten der Menschen
untersuchen. Deshalb ist die politische Macht dabei, eine neue Funktion zu liberneh-
men, ndmlich die therapeutische.«*®

Die Historie des Wahnsinns ist in dieser Darstellung augenscheinlich ein
negativer Fortschritt, weil zwar eine Rationalisierung des Wissens und der
Machttechniken zu beobachten sind, aber der Wahnsinn seiner urspriing-
lichen Selbsterfahrung beraubt wird.” Dass die Suche nach diesem >Punkt
Null< der Erfahrung des Wahnsinns dem Hinterherlaufen einer Fata Morga-
na gleichkommt, wird Foucault spiter erkennen und betonen, dass auch der
Wahnsinn immer schon unter den Bedingungen der Macht gedacht werden
muss.*® Dennoch, der Sieg der Vernunft erscheint im Narrativ von Wahnsinn
und Gesellschaft als Niederlage, weil die urspriinglich tragische Erfahrungs-
form des Wahnsinns durch die moderne Vernunft verdringt, ausgegrenzt und
zunehmend verunmdglicht wird.* Der Wahnsinn ist in der Moderne nur noch
als Pathologie erfahrbar.>® Gleichzeitig zeigt diese Schilderung, dass auch die

45 | Foucault 2001j, S. 773. »Mit anderen Worten, der Gegensatz zwischen Wahnsinn
und Vernunft dient als Ersatzgegensatz, der es gestattet, alle alten Gegenséatze unserer
Kultur in den stets gleichen, souverdnen Hauptgegensatz zwischen dem Normalen und
dem Pathologischen zu iibersetzen.« Ebd., S. 773.

46 | Foucault 2002i, S. 539f.

47 | Vgl. Foucault 2007c, S. 29. »[D]as Verhaltnis von Vernunft und Unvernunft ist fiir
die Kultur des Abendlandes eine der Dimensionen ihrer Urspriinglichkeit.« Unterstellt
ist damit, dass eine »Urspriinglichkeit« im Umgang mit dem Wahnsinn im historischen
Verlauf verlorenging. Ebd., S. 9. Weitere Selbstdeutungen der Aktualitat der eigenen
Beobachtung: Vgl. Foucault 2005q, S. 189.

48 | Vgl. Kohler 1992, S. 160.

49 | »Foucault schreibt eine Dekadenzgeschichte des Wahnsinns am Leitfaden einer
urspriinglichen Erfahrung des Wahnsinns, dessen Urspriinge und Verheifungen sich in
den Tiefen der Geschichte verlieren.« Brinkmann 2004, S. 85.

50 | Vgl. Foucault 2001j, S. 774.

hittps://dol.org/10.14361/9783839441510-006 - am 14.02.2026, 16:44:14.

201


https://doi.org/10.14361/9783839441510-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

202

Politischer Pessimismus

Vernunft nur durch den Wahnsinn sich ihrer selbst versichern kann, »ein kul-
turelles Faktum, das der abendlindischen Welt seit dem neunzehnten Jahr-
hundert eigen ist.«’!

»Wahnsinn und Gesellschaft« basiert auf dem Narrativ eines negativen
Fortschritts, der als Erzihl-Form ebenfalls die Studie »Uberwachen und Stra-
fen« trigt. Die Schrift zum Gefingnissystem beginnt mit der dreieinhalbsei-
tigen Schilderung einer grausamen Hinrichtung im Jahre 1757, direkt im An-
schluss zitiert Foucault den peniblen und rigiden Tagesablauf »fiir das Haus
der jungen Gefangenen in Paris« im Jahr 1838:°% »Das eine Mal eine Leibes-
marter, das andere Mal eine Zeitplanung.«>* Diese beiden exemplarischen
Szenen liegen lediglich acht Jahrzehnte auseinander, illustrieren aber den fun-
damentalen Kontrast im Umgang mit den Kriminellen, der nicht nur als eine
Verinderung der okzidentalen Strafpraxis, sondern dariiber hinaus als eine
tiefgreifende Transformation der Machtmechanismen zu interpretieren ist.>*
Die direkte Gewaltanwendung der Marter war typisch fiir das rachstichtige
Strafsystem des klassischen Zeitalters, aber diese Technologie der Macht, die
sich der eigenen Michtigkeit durch Verausgabung vergewissern muss, schwin-
det um 1800 zunehmend.® Es entwickelt sich eine komplett neue Form der
Machtaustibung, und sie wird hegemonial: Ein »Machtsystem, das in einer Ge-
sellschaft wie der unseren einheitlich als disziplinarisch bezeichnet werden
kann, das heifdt, das Disziplinarsystem ist die allgemeine Form, in der Macht
sich abspielt, sei sie nun im Staatsapparat lokalisiert oder diffus in einem all-
gemeinen System.«>® Die Disziplin beschreibt eine Subjektivierungsform,
»die eine permanente Kontrolle und liickenlose Uberwachung«” erlaubt, in-
dem Raum und Zeit strukturiert werden, Personen hierarchisch gegliederte

51 | Foucault 2007c, S. 550.

52 | Foucault 2010, S. 12.

53 | Ebd,, S. 14.

54 | Wichtigist hier der Hinweis, dass Foucault offiziell nicht den Anspruch erhebt, eine
Theorie der Macht zu formulieren, seine Texte aber letztlich genau darauf hinauslaufen.
55 | Foucault 2005f, S. 144 »Die Maschen des Netzes waren zu grof}, so dass zahllose
Dinge, Elemente, Verhaltensweisen und Prozesse der Kontrolle durch die Macht ent-
gingen.« Foucault 2005k, S. 231.

56 | Foucault 2015, S. 313f. Anzumerken ist hier, dass Foucault seine Machtdefini-
tion permanent weiterentwickelt hat und in spéteren Texten die Disziplinarmacht ledig-
lich als eine Form der Machtausiibung verstanden wissen méchte. Im weiteren Verlauf
mochte Foucault auch nicht mehr 1&nger von der »Macht«, sondern von »Machtbezie-
hungen« sprechen. Allerdings verwenden seine Texte bis zu dieser Erkldrung mehrheit-
lich den Terminus Macht und setzen die Begriffe Macht, Machtverhéltnis, Gewalt, Herr-
schaft usw. weitergehend undifferenziert synonym. Vgl. Lemke 2009, S. 479.

57 | Foucault 2005k, S. 234.

hittps://dol.org/10.14361/9783839441510-006 - am 14.02.2026, 16:44:14.



https://doi.org/10.14361/9783839441510-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

6. Michel Foucault

Positionen zugewiesen bekommen und die Effizienz aller gesellschaftlichen
Prozesse gesteigert wird:

»Wir kdnnen sagen, dass die Disziplin das einheitliche technische Verfahren ist, durch
welches die Kraft des Korpers zu den geringsten Kosten als »politische« Kraft zuriickge-
schraubt und als nutzbare Kraft gesteigert wird. Das Wachstum einer kapitalistischen
Wirtschaft hat die Eigenart der Disziplinargewalt hervorgerufen, deren allgemeine For-
meln, deren Prozeduren zur Unterwerfung der Krafte und der Kdrper, deren »politische
Anatomie«in sehrunterschiedlichen politischen Regimen, Apparaten oder Institutionen
eingesetzt werden kdnnen.«58

Bis Mitte der 1970er Jahre erscheint die Disziplin zudem eingebettet in ein
System der Macht, »als eine permanente Strategie, die man auf der Grundlage
des Biirgerkrieges denken muss.«* Disziplin ist sozusagen eine Strategie im
Biirgerkrieg um die bzw. der Macht. Dieses Machtkonzept entwickelt der fran-
zosische Philosoph ausgehend von Nietzsche und fasst Macht mit den Kate-
gorien »Kampf«, »Konfrontation, »Schlacht« und »Krieg«. Foucault bestimmt
vor jenem Hintergrund, dass Macht nicht dauerhaft besessen oder erobert wer-
den kann, dass sie alle gesellschaftlichen Sphiren durchdringt und sich so-
mit nicht in der staatlichen Souverinitit und dem Gesetz erschépft. Foucaults
Machtdefinition bricht weiterhin mit der Vorstellung, Macht und Wissen wiren
unabhingig voneinander. Stattdessen gibt er mit Nietzsche zu bedenken, dass
»[...] hinter jedem Wissen, jeder Erkenntnis letztlich ein Machtkampf steckt.
Wissen ist nicht frei von politischer Macht, sondern eng mit ihr verwoben.«*
D.h. Wissen produziert Macht und umgekehrt, somit gibt es »kein Wissen, das
nicht gleichzeitig Machtbeziehungen voraussetzt und konstituiert.«

Davon ausgehend stellt sich die Analyse »Uberwachen und Strafen« die all-
gemeine Aufgabe, die »Geschichte der Machtverhiltnisse und der Erkenntnis-
beziehungen« zu schreiben, um am konkreten Gegenstand des Gefingnisses
vorzufithren, wie Machtverhiltnisse »eine Reihe positiver und nutzbringender
Effekte« zeitigen.®? Die Disziplinarmacht des Strafsystems wirkt — wie der zi-
tierte Einstieg des Buches verdeutlicht — im 19. Jahrhundert nicht mehr primir
durch die Marter auf den Korper des Delinquenten, sondern ist subtiler und
perfider geworden. Anhand der Gestaltung und Gliederung von Raum und
Zeit wirkt die Macht in verinderter Form, nicht mehr um die Kérper zu zer-
storen, sondern durch unterwerfende Disziplinierung Subjekte zu schaffen

58 | Foucault 2010, S. 284.
59 | Foucault 2015, S. 311f.
60 | Foucault2002c, S. 706.
61 | Foucault 2010, S. 39.
62 | Ebd., S. 34f.

hittps://dol.org/10.14361/9783839441510-006 - am 14.02.2026, 16:44:14.

203


https://doi.org/10.14361/9783839441510-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

204

Politischer Pessimismus

und deren Handlungen zu steuern.®® Folter und Todesstrafe werden seit dem
Ende des 18. Jahrhunderts zunichst nicht-6ffentlich und dann immer weniger
eingesetzt, stattdessen steigt die Anzahl der Internierungen in Gefingnissen.
Die Einsperrung wird in dieser Phase iiberhaupt erstmalig zur hegemonialen
Strafform. Innerhalb der geschlossenen Riume des Gefingnisses herrschen
Administration und Wirter im Rahmen einer gewissen Autonomie, die aber
in eine gesamtgesellschaftliche Logik eingebettet ist:

»Jedoch liegt die Wurzel dieser Autonomie gerade in der Tatsache, da man vom Ge-
fangnis erwartet, »niitzlich« zu sein, in der Tatsache, dafd die Freiheitsberaubung, die ein
gesetzlicher Entzug eines idealen Gutes sein sollte, von Anfang an eine positive Rolle zu
spielen hatte: Transformationen an den Individuen vorzunehmen.«5*

Konkret erfolgt die sintentionale< Transformation der Internierten durch
Disziplinierung, d.h. Dressur und Zurichtung. »Statt einer globalen, auf die
Masse zielenden Kontrolle bedurfte es einer Kontrolle jedes Einzelnen in sei-
ner Leiblichkeit und seinem gesamten Tun.«% In diesem Zusammenhang ist
anzumerken, dass das Gefingnissystem durch alle »fruchtbaren< Reform-
perioden«® hindurch bei der Erreichung des offiziellen Ziels, »vom Gesetz
definierte Vergehen«®” zu reduzieren, erfolglos bleibt. Die Titer werden nach
der Haft weiter als Delinquenten durch eine »Reihe von Stigmatisierungen«
verfolgt und damit aktiv die Transformation zu nicht-kriminellen intelligib-
len Subjekten verhindert. Aber Foucault zufolge ist auch die Entstehung eines
solchen Delinquentenmilieus ein Ziel der etablierten Macht. Erklirt wird dies
dadurch, dass das offizielle Ziel, die »Straftaten zu unterdriickenc, lediglich
vorgeschoben ist, in Wirklichkeit ziele das Gefingnissystem darauf, »die Uber-
schreitung des Gesetzes in einer allgemeinen Taktik der Unterwerfungen

63 | Die Uberwachungist derweil Teil einer iibergeordneten Steigerungslogik der Macht:
»[U]m aus den Kdrpern das Maximum an Zeit und an Kréften herauszuholen, werden
die komplexen Methoden der Zeiteinteilung, der kollektiven Dressuren, der Ubungen,
der zugleich globalen und detaillierten Uberwachungen eingesetzt. [...]| Wenn der 8ko-
nomische Aufstieg des Abendlandes auf die Verfahren zuriickzufiihren ist, welche die
Akkumulation des Kapitals ermdglicht haben, so kann man vielleicht sagen, dafd die Me-
thode zur Bewéltigung der Akkumulation von Menschen die politische Uberholung der
traditionellen, rituellen, kostspieligen, gewaltsamen Machtformen ermdglicht haben,
die alsbald obsolet wurden und von einer verfeinerten und kalkulierten Technologie der
Unterwerfung/Subjektivierung abgeldst wurden.« Ebd., S. 282f.

64 | Ebd., S. 318.

65 | Foucault 2005k, S. 232.

66 | Foucault 2010, S. 349.

67 | Ebd., S. 350.

hittps://dol.org/10.14361/9783839441510-006 - am 14.02.2026, 16:44:14.



https://doi.org/10.14361/9783839441510-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

6. Michel Foucault

zweckmiflig zu organisieren [...]. Die >Niederlage< des Gefingnisses ist von
daher zu verstehen.«®® Foucault markiert die Begriffe »fruchtbare< Reform-
perioden« und »Niederlage< des Gefingnisses« mit Anfithrungszeichen, um
anzuzeigen, dass zwar das offizielle Ziel nicht erreicht wird, dafiir aber ein
anderes: »Das Strafsystem ist ein Apparat zur differenzierten Behandlung der
Gesetzwidrigkeiten, nicht zu ihrer globalen Unterdriickung.«* Es wird damit
ein intentionaler Zusammenhang konstruiert: Kriminalitit besitzt einen »ge-
wissen ckonomischen und politischen Nutzen«: »Je mehr Kriminelle, desto
mehr Verbrechen. Je mehr Verbrechen, desto grofler die Angst in der Bevolke-
rung. Und je grofer die Angst in der Bevilkerung, desto akzeptabler und wiin-
schenswerter das System der polizeilichen Kontrolle.« Der »wirtschaftliche
Nutzen« entsteht wiederum durch die von kriminellen »Zuhiltern« organi-
sierte »Prostitution«, deren »Profite in Richtung 6konomischer Kreisliufe wie
des Hotelwesens und auf Bankkonten« gelenkt werden.” Es erscheint mehr als
fraglich — soll hier aber dahingestellt bleiben —, ob diese Begriindung ausreicht,
um den Fortbestand des Strafsystems zu erkliren.

Die Analyse beansprucht dariiber hinaus, einen gesamtgesellschaftlichen
Zusammenhang aufzudecken, der sich seit dem klassischen Zeitalter durch
eine »fortschreitende Ausweitung der Disziplinarsysteme« auszeichnet.”
Das auffilligste Anzeichen dessen ist die »Mutation des Strafwesens an der
Schwelle zur Moderne«’?, welche sich an der paradigmatischen Form des Pan-
optikums ablesen lisst. Die Architektur des Panoptikums erlaubt mittels der
Umbkehrung der Theatersituation totale Uberwachung: »Nun, genau das pas-
siert in der Moderne: Die Verkehrung des Anblickes in Uberwachung.«”® Die
isolierten Insassen sind nunmehr der zentralen und potenziell permanenten
Beobachtung durch die Wichter ausgesetzt.”* Wenig iiberraschend ist dann
der Hinweis: »Die Sichtbarkeit ist eine Falle.«’> Denn es entsteht ein System

68 | Ebd., S. 351.

69 | Ebd., S. 113.

70 | Foucault 2005k, S. 238.

71 | Foucault 2010, S. 269.

72 | Ebd,, S. 178.

73 | Foucault 2015, S. 42.

74 | Vgl. Foucault 2010, S. 256ff. »Das liickenlose Strafsystem, das alle Punkte und alle
Augenblicke der Disziplinaranstalt erfalt und kontrolliert, wirkt vergleichend, differenzie-
rend, hierarchisierend, homogenisierend, ausschlieffend. Es wirkt normend, normierend,
normalisierend.« Ebd., S. 236.

75 | Ebd., S. 257. »Das Panopticon ist vielseitig einsetzbar: es dient zur Besserung von
Straflingen, aber auch zur Heilung von Kranken, zur Belehrung von Schiilern, zur Uberwa-
chung von Wahnsinnigen, zur Beaufsichtigung von Arbeitern, zur Arbeitsbeschaffung fir
Bettler und MiBigganger.« Ebd., S. 264.

hittps://dol.org/10.14361/9783839441510-006 - am 14.02.2026, 16:44:14.

205


https://doi.org/10.14361/9783839441510-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

206

Politischer Pessimismus

vollkommender Kontrolle und Uberwachung, mit dem Ziel, die Gefangenen
zu politisch und dkonomisch intelligiblen Subjekten zu formen.”®

Die historische Untersuchung endet mit Quellen, die um das Jahr 1850
datieren, gleichwohl konstatiert Foucault explizit, dass sich am »Prinzip der
Strafhaft« und »Machtmaschinerie« als panoptische Uberwachung und Diszi-
plinierung seit 150 Jahren nichts geindert habe: »[E]ine ausgekliigelte Technik
der Normenkontrolle« hat sich »ungebrochen bis heute entwickelt.«” Eine Ein-
schitzung, die methodisch fragwiirdig erscheint, zumal die Spanne zwischen
1850 und 1975 nicht untersucht wird. Dessen ungeachtet entspricht diese Dia-
gnose jedoch dem Anspruch der Untersuchung, »die Geschichte der Gegen-
wart zu schreiben.«”® Vergleichbar zur leitenden These in »Wahnsinn und Ge-
sellschaft« widerspricht Foucault dabei allen historischen Deutungen, die das
westlich-atlantische Projekt der Moderne als positive Zasur auslegen, denn die
»Aufklirungs, welche die Freiheiten entdeckt hat, hat auch die Disziplinen er-
funden.«’® Die Internierungspraxis und dariiber hinaus die abendlindischen
Gesellschaften als Ganzes sind seit 1800 nur vordergriindig fortschrittlicher,
im Sinne von aufgeklirter, humaner, demokratischer usw. geworden. Stattdes-
sen wirken hinter dem Riicken der Menschen die »impliziten Systeme«]...] »die
ohne unser Wissen unser alltigliches Verhalten bestimmen« — »eine Art per-
manenter Unterdriickung im Alltagsleben.«® Im Zuge der Abkehr von einer
sich martialisch-verausgabenden Bestrafungspraxis haben sich die Machttech-
niken insgesamt verdndert, in Form der Disziplin sind sie effektiver, subtiler
und produktiver geworden.?! Foucault méchte eine rein negative, d.h. auf nega-
tive Wirkungen beschrinkte Analyse der Macht aufgeben und gerade die pro-

76 | »Und letzten Endes zeitigt die Gefdngnisarbeit doch einen 6konomischen Effekt,
indem sie Individuen produziert, die nach den allgemeinen Normen einer industriellen
Gesellschaft mechanisiert sind. [...] Fabriziert werden Maschinen-Individuen, aberauch
Proletarier.« Ebd., S. 311. Wobei sich die Frage aufdrangt, inwiefern Foucault in die-
ser Studie seinem eigenen Ziel gerecht wird, die Macht nicht negativ anhand von Uber-
wachung, Verboten und Unterdriickung zu beschreiben. In »(berwachen und Strafen«
bleibt Foucault in weiten Teilen einer negativen Deutung von Macht als Zwang und Re-
pression verhaftet.

77 | Ebd., S. 382. Vgl. auch, S. 350.

78 | Ebd., S. 43.

79 | Ebd., S. 285.

80 | Foucault 1974b, S. Buchumschlag; Foucault 2008a, S. 97.

81 | In seinen Vorlesungen zur »Gouvernementalitdt« revidiert Foucault 0.g. Ansichten
und vertritt die These, dass die grenzenlose Disziplinierung und Kontrolle ebenso un-
d6konomisch und unproduktiv seien, zur Effizienzsteigerung verwandeln gouvernemen-
tale Machttechniken in der Moderne durch das Prinzip der Freiheitlich und Freiwilligkeit
vor allem Fremdzwdange in Selbstzwénge. Vgl. Foucault 2014 und Foucault 2006.

hittps://dol.org/10.14361/9783839441510-006 - am 14.02.2026, 16:44:14.



https://doi.org/10.14361/9783839441510-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

6. Michel Foucault

duktiven erschaffenden Aspekte der Macht herausstellen.®? Entscheidend ist,
dass diese Entwicklung nicht nur die kriminellen Gefingnisinsassen betrifft,
sondern alle Menschen in der »modernen Gesellschaft«.®* Die im 18. Jahrhun-
dert entwickelten Machttechniken durchdringen den Gesellschaftskorper in
seiner Gesamtheit. Als »Disziplinarindividuum« werden die Menschen in der
»Disziplinargesellschaft«® durch »ein Arsenal dieses Komplexes aus Macht/
Wissen« tberhaupt erst als Subjekte geschaffen: »Der erkennbare Mensch
(Seele, Individualitit, Bewusstsein, Gewissen, Verhalten ...) ist Effekt/Objekt
dieser analytischen Erfassung, dieser Beherrschung/Beobachtung.«® Ziel der
»analytischen Erfassung« durch die Macht ist es, »die Gesellschaftskrifte zu
steigern — die Produktion zu erhdhen, die Wirtschaft zu entwickeln, die Bil-
dung auszudehnen, das Niveau der 6ffentlichen Moral zu heben; zu Wachstum
und Mehrung beizutragen.«*

»Wir sind weit weniger Griechen, als wir glauben. Wir sind nicht auf der Bihne und nicht
auf den R&ngen. Sondern eingeschlossen in das R&derwerk der panoptischen Maschi-
ne, das wir selbst in Gang halten - jeder ein Rddchen.«&7

In der panoptischen Gesellschaft sitzen die Menschen nicht linger auf den Tri-
btinen und beobachten die wenigen auf der Bithne, sondern jeder ist Teil und
wirkt mit an den alles durchziehenden Machtbeziehungen. Jeder kann jeden
tiberwachen und wird im Umbkehrschluss permanent iiberwacht. Das Subjekt
bzw. die Individualitit, schreibt Foucault, wird in dieser Gesellschaft somit
nicht nur unterworfen, sondern durch die Machttechnik der Uberwachung
erst hergestellt, und der erkennbare Mensch ist der Effekt solcher Machtver-
hiltnisse, an denen er selbst mitwirkt. Zwischen dem Machtausiibenden und
demjenigen, der Macht erfihrt, kann nicht mehr unterschieden werden: »Der-
jenige, welcher der Sichtbarkeit unterworfen ist und dies weif}, iibernimmt
die Zwangsmittel der Macht und spielt sie gegen sich selbst aus; er interna-
lisiert das Machtverhiltnis, in welchem er gleichzeitig beide Rollen spielt; er
wird zum Prinzip seiner eigenen Unterwerfung.«*® Inwiefern Foucault einen
Ausweg aus diesem Zusammenhang aufzeigt, wird in Kapitel »Fluchtpunkt

82 | »So daBich all das, was in der»Ordnung des Diskurses«die Verhéltnisse der Macht
zum Diskurs als negative Mechanismen von Verknappung dargestellt hat, sehr gern Uber
Bord werfen wiirde.« Foucault 1978b, S. 105.

83 | Foucault 2010, S. 393.

84 | Ebd., S. 276.
85 | Ebd., S. 394.
86 | Ebd., S. 267.
87 | Ebd., S. 279.

88 | Ebd., S. 260.

hittps://dol.org/10.14361/9783839441510-006 - am 14.02.2026, 16:44:14.

207


https://doi.org/10.14361/9783839441510-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

208

Politischer Pessimismus

Subjekt« diskutiert, in »Uberwachen und Strafen« bleibt die Méglichkeit, der
totalen Uberwachung und Disziplinierung zu entkommen, jedenfalls auffillig
unthematisiert.

Festzuhalten Dbleibt: Die Rationalisierung des Strafvollzuges muss in
einem grofleren Zusammenhang gesehen werden, denn die im Gefingnis
eingesetzten Mechanismen wirken auf alle Bereiche der modernen Gesell-
schaft. Um dies zu illustrieren, verwendet Foucault die Metapher des Archipels
und merkt an, das »Kerker-Archipel iibertrigt nun diese Technik vom Justiz-
apparat auf den gesamten Gesellschaftskorper« und diagnostiziert die »All-
gegenwart der Disziplinaranlagen und der Kerkerapparate«.®* Dem Gleichnis
zufolge verteilen sich die Gefingnisse dezentral tiber den gesamten Raum,
wie die Inseln eines Archipels, deren Gravitationsfelder auf die umliegenden
Bereiche wirken. Das Gefingnis war somit nur ein exemplarisches Beispiel
fur Disziplinarmichte, welches alle okzidentalen Gesellschaften erkliren soll.
Die Disziplinarmacht und die mit ihr einhergehende »Normalititskontrolle«
stoppen nicht an den Gefingnismauern, was sich anschaulich an der »Diszi-
plinartechnik« in Schulen zeigt, »die eine permanente Kontrolle und liicken-
lose Uberwachung erméglicht.«*® Normenkontrolle und Disziplinierung sind
Techniken der Macht, die ebenso in Kasernen, Schulen, Internaten, Spitilern,
Psychiatrien, Fabriken, Sittlichkeitsvereinen, Arbeitersiedlungen, Wohnhei-
men, Asylen, Lehrlingsheimen, Waisenhiusern, Wohlfahrtsgesellschaften
usw. universell geworden sind.”!

An dieser Stelle wird offensichtlich, wie umfassend der Gesellschafts-
begriff und der zeitdiagnostische Anspruch von »Uberwachen und Strafen«

89 | Ebd., S. 385f. »Davon abgesehen glaube ich allerdings, daf die Techniken der
Macht im Laufe der Geschichte iibertragbar sind, von der Armee zur Schule und so wei-
ter. Inre Geschichte ist relativ autonom gegeniiber der Entwicklung der 6konomischen
Prozesse.« Foucault 2008a, S. 114. Anzumerken ist in diesem Zusammenhang, dass
Alexander Issajewitsch Solschenizyn 1973 - also zwei Jahre vor »Uberwachen und Stra-
fen« - sein Werk »Der Archipel Gulag«in Frankreich publizierte. Vgl. SolZenicyn 1999.
90 | Foucault 2005k, S. 234.

91 | Vgl. Foucault 2010, S. 383 und 385. Siehe zu den Dimensionen dieser Entwick-
lung auch: S. 175ff. sowie 257f. In jenem Zusammenhang erscheint auch der Machtbe-
griff seltsam unterkomplex, so definiert Foucault Macht teilweise in einer Art, dass ihr
produktiver, diffuser, nicht-subjektiver Charakter kaum zu erkennen ist: »Alle Welt weif
schlieBlich auch, dass die Gesetze von den einen gemacht und den anderen aufgezwun-
gen werden. [...] Denn wenn man sich die Dokumente ansieht, dann ist man erstaunt
darlber, mit welchem Zynismus die Bourgeoisie des 19. Jahrhunderts sehr genau sagte,
was sie tat, was sie tun wollte, und warum. Fiir sie, die die Macht innehatte, war der
Zynismus eine Form von Stolz.« Foucault zufolge »[...] sto8t man offen lesbar auf eine

hittps://dol.org/10.14361/9783839441510-006 - am 14.02.2026, 16:44:14.



https://doi.org/10.14361/9783839441510-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

6. Michel Foucault

einzuschitzen ist, denn der Begriff Gesellschaft bezeichnet alle Dimensionen
einer Machtordnung:

»Wir leben in der Gesellschaft des Richter-Professors, des Richter-Arztes, des Richter-
Padagogen, des Richter-Sozialarbeiters; sie alle arbeiten fiir das Reich des Normativen;
ihm unterwirft ein jeder an dem Platz, an dem er steht, den Kdrper, die Gesten, die Ver-
haltensweisen, die Fahigkeiten, die Leistungen.«%?

Diese negative Diagnose ist im Prisens verfasst, womit Foucault im letzten
Kapitel von »Uberwachen und Strafen« unzweideutig Aussagen iiber die
Gegenwartsgesellschaft der 1970er Jahre trifft.”® Nicht eine kontinuierliche
Verbesserung zeichnet demnach die moderne Gesellschaft aus, ein Fortschritt
wird nicht komplett bestritten, aber die »Verallgemeinerung der Disziplinar-
anlagen« beschreibt einen negativen Fortschritt.** Foucault interpretiert den
Ubergang zur modernen Strafpraxis zweifelsohne nicht als Verbesserung,
sondern als »dunkle Kehrseite«®® der Entwicklung: er skizziert zwar eine Ra-

absolut bewusste, organisierte und reflektierte Strategie in einer Masse unbekannter
Dokumente, die den wirklichen Diskurs einer politischen Aktion bilden. Die Logik des
Unbewussten muss daher durch eine Logik der Strategie ersetzt werden.« Foucault
2002j, S. 886f.

92 | Foucault 2010, S. 392f. Gleichwohl betont Foucault am Ende von »(berwachen
und Strafen«»das Geféngnis als Relaisstation in einem allgemeinen Netz der Disziplinen
und Uberwachungen, das Geféngnis als Maschine in einem panoptischen System. Das
soll nicht heien, daf nichts verdndert weden kann oder daf es fiir eine Gesellschaft
wie die unsrige ein fur allemal unverzichtbar ist.« Ebd., S. 394. Wie Foucault sich einen
solchen Ausweg denkt und wie dieser Lésungsansatz vor den von ihm aufgeworfenen
Problemen zu bewerten ist, wird im Kapitel »Fluchtpunkt Subjekt« eingehend diskutiert.
93 | Dies abstreitend will Foucault die Tragweite seiner Aussagen retrospektivin einem
Interview nicht in dieser Universalitat verstanden wissen: »Ich analysiere stets sehr ge-
naue und genau lokalisierte Phdnomene: zum Beispiel die Bildung von Disziplinarsyste-
men in Europa des achtzehnten Jahrhunderts. Ich tue das nicht, um zu sagen, die west-
liche Zivilisation sei in jeder Hinsicht eine Zivilisation der Disziplin.« Focault 2008a,
S. 112f. An dieser Stelle sei auf die Diskrepanz der Aussagen lediglich verwiesen.

94 | »Ich habe in der Tat den Eindruck, dass wir in einer Gesellschaft mit einer Diszipli-
narmacht leben, das heifit mit Apparaten, deren Form die Beschlagnahme, deren Ziel
die Konstituierung von Arbeitskraft und deren Instrument der Erwerb von Disziplin oder
Gewohnheiten ist. Mirscheint, dass sich seit dem 18. Jahrhundert die Apparate zur Her-
stellung von Disziplin, zur Annahme von Gewohnheiten immer starker vermehrt, verfei-
nert, spezialisiert haben.« Foucault 2015, S. 322. Auch an anderer Stelle unterstreicht
erdie gegenwartig-zeitdiagnostische Dimension seiner Studien. Vgl. ebd., S. 59.

95 | Foucault 2010, S. 285.

hittps://dol.org/10.14361/9783839441510-006 - am 14.02.2026, 16:44:14.

209


https://doi.org/10.14361/9783839441510-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

210

Politischer Pessimismus

tionalisierung der Machtausiibung, aber als negativen Steigerungsprozess in
eine dystopische Gegenwartsgesellschaft, der totalen Uberwachung. Dabei
erinnert die Zeitdiagnose in ihrer diisteren Universalitit an George Orwells
Schilderungen im Roman »1984«.%

Das dritte Buch, in welchem die Analyse dem Narrativ eines negativen
Fortschrittes folgt, ist »Der Wille zum Wissen«. Hier stellt Foucault sich die
Aufgabe: »Ich suche nach den Griinden, aus denen die Sexualitit in unserer
zeitgendssischen Gesellschaft fortwihrend hervorgerufen wird — anstatt unter-
driickt zu werden.«*” Fokussiert werden hierzu die miteinander verbundenen
Machtformen: Sexualitit und Bio-Politik.”® Folgt man Foucault, ist das Indivi-
duum durch die Normierung von Sexualitit gezwungen, sich selbst als Subjekt
einer Sexualitit zu konstituieren. Vergleichbar zur Disziplin ist die normierte
Sexualitit somit eine Technologie der Macht, mit der Einzelne sowie die Gat-
tung beherrscht werden:

»Wir hingegen leben in einer Gesellschaft des»Sexes« oder vielmehr der»Sexualitat: die
Mechanismen der Macht zielen auf den Kdrper, auf das Leben und seine Expansion, auf
die Erhaltung, Ertlichtigung, Erméchtigung oder Nutzbarmachung der ganzen Art ab. [...]
Am Ende des 18. Jahrhunderts entstand aber auch (aus Griinden, die noch zu bestim-
men sein werden) eine ganz neue Technologie des Sexes, die zwar von der Thematik der
Siinde nicht ganz unabhangig war, sich jedoch im wesentlichen dem kirchlichen Bereich
entzog. Vermittelst der Padagogik, der Medizin und der Okonomie machte sie aus dem
Sex nicht nur eine Laiensache, sondern eine Staatsache. Oder besser: eine Angelegen-
heit, in der sich der gesamte Gesellschaftskdrper und fast jedes seiner Individuen der
Uberwachung unterziehen muBte.«%°

Auch diese »Mutation liegt an der Wende vom 18. zum 19. Jahrhundert«',
womit das Epochenschema konstant bleibt. Wissen und Macht erscheinen
wiederum aufs Engste mit einander verbunden, und die Moderne wird relativ

96 | Vgl. hierzu: Brieler 1998, S. 337ff.

97 | Foucault 1983, S. 143.

98 | In »Der Wille zum Wissen« wird der Begriff »Bio-Politik« mit Bindestrich geschrie-
ben. Vgl. ebd., S. 138. Agamben hingegen verwendet den Begriff in »Homo sacer«in der
Schreibweise »Biopolitik«. Vgl. Agamben 2002, S. 12. Da sich beide Konzepte signi-
fikant unterscheiden, habe ich entschieden die jeweilige Schreibweise beizubehalten.
99 | Foucault 1983, S. 142 und 115. »Um das 18. Jahrhundert herum entsteht ein poli-
tischer, 6konomischer und technischer Anreiz, vom Sex zu sprechen. Und das nicht so
sehr in Form einer allgemeinen Theorie der Sexualitat, sondern in Form von Analyse,
Buchfiihrung, Klassifizierung und Spezifizierung, in Form von quantitativer oder kausa-
ler Untersuchungen.« Ebd., S. 29.

100 | Ebd., S. 116.

hittps://dol.org/10.14361/9783839441510-006 - am 14.02.2026, 16:44:14.



https://doi.org/10.14361/9783839441510-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

6. Michel Foucault

konventionell mit der Sikularisierung assoziiert. Die theologische Beichte der
stindhaften Sexualitit erscheint mit Blick auf die >Modernititsschwelle< als ein
vormodernes Verfahren, Wissen iiber den Sex zu generieren — wobei das Para-
dox darin besteht, dass der eigentlich zu unterbindende Sex auch in der vormo-
dernen Beichte erst kommunikativ erschaffen wurde. Foucault rekonstruiert
in schnellen Schritten die »grofRen Entwicklungslinien des Sexualititsdisposi-
tives«, d.h. die »positiven, wissensproduzierenden, diskursvermehrenden,
lusterregenden und machterzeugenden Mechanismen« der »Technologien des
Sex«.'? Die Argumentation negiert weder die moderne Bedeutung der Siinde
noch die Reglementierung der Sexualitit, aber sie richtet sich gegen die Vor-
stellung, dass die Sexualitit in der Moderne generell unterdriickt werde und
die Aufhebung dieser Repression eine befreite und gliickliche Sexualitit jen-
seits der Macht zur Folge hitte. »Das Wesentliche liegt darin, daf seit drei Jahr-
hunderten der abendlindische Mensch an den Imperativ gebunden ist, alles
itber seinen Sex zu sagen; [...].«'® Der im Zuge der Kulturrevolution von 1968
und im Kontext der Psychoanalyse populiren >Repressionshypothese«< entgeg-
net Foucault somit, dass die Hoffnung einer >befreiten Sexualitit< auf einer
naiven Selbsttiuschung griindet, weil das >freie Sprechenc« iiber die Sexualitit
keineswegs eingeschrinkt werde, geschweige denn eine Befreiung bedeuten
wiirde.'®* Sexualitit ist nicht ohne Machtverhiltnisse denkbar: So unterwerfen
sich die modernen Subjekte der Macht gerade aufgrund ihres sexuellen Verhal-
tens und der Artikulation ihrer Begierden und Wiinsche. Anders formuliert,
das Sexualdispositiv beherrscht den Einzelnen durch die omniprisente Auf-

101 | Ebd., S. 147. Der Dispositiv-Begriff ist folgendermafien definiert »Das, was ich
mit diesem Begriff zu bestimmen versuche, ist erstens eine entschieden heterogene
Gesamtheit, bestehend aus Diskursen, Institutionen, architektonischen Einrichtungen,
reglementierenden Entscheidungen, Gesetzen, administrativen Mafnahmen, wissen-
schaftlichen Aussagen, philosophischen, moralischen und philanthropischen Lehr-
sétzen, kurz, Gesagtes und Ungesagtes, das sind die Elemente des Dispositives. Das
Dispositiv selbst ist das Netz, das man zwischen diesen Elementen herstellen kann.«
Foucault 20034, S. 392.

102 | Foucault 1983, S. 76.

103 | Ebd., S. 28f. »Ich hatte den Eindruck, dass die westliche Kultur von einer Entwick-
lung, einer Uberentwicklung des Diskurses iiber die Sexualitat, der Sexualtheorie, der
Sexualwissenschaft, des Wissens iiber Sexualitat gepragt war.« Foucault 2003j, S. 698.
104 | Foucault will aufzeigen, »wie es der Hinterhdltigkeit der Sexualitdt und der Dis-
positiv stiitzenden Macht gelingen konnte, uns dieser kargen Alleinherrschaft des Sex
zu unterwerfen; wie es ihnen gelingen konnte, uns an die endlose Aufgabe zu binden,
sein Geheimnis zu zwingen und diesem Schatten die wahrsten Gestandnisse abzurin-
gen. Die bittere Ironie dieses Dispositives ist: es macht uns glauben, daf es darin um
unsere »Befreiung« geht.« Foucault 1983, S. 153. Vgl. auch S. 75.

hittps://dol.org/10.14361/9783839441510-006 - am 14.02.2026, 16:44:14.

211


https://doi.org/10.14361/9783839441510-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

212

Politischer Pessimismus

forderung, iiber die eigene Sexualitit Auskunft zu geben und sich dadurch als
Subjekt einer Sexualitit zu konstituieren. Hinter den Imperativen des Sexes
wirkt die Macht »an der Anreizung, Verstirkung, Kontrolle, Uberwachung,
Steigerung und Organisation der unterworfenen Krifte«.!® Die Fremd- und
Selbstiiberwachung, der Subjektivierungszwang, »sagen zu miissen wer man
ist«, wirkt viel stirker als jedes Verbot: Je genauer die Sexualitit befragt und
definiert wird, desto stirker wird jeder Einzelne subjektiviert und in der Folge
ort- und kontrollierbar. Dabei geht Foucault offensichtlich von einer direkten
Ubersetzung der Machtstrukturen in das Bewusstsein des Einzelnen aus.

Die unmittelbare Folge der inflationidren Gestindnispraxis ist die perfor-
mative Herstellung von Begierde.' Das >natiirliche Begehren« existiert {iber-
haupt nicht, und die Macht ist auch nicht das, was das Begehren unterdriickt,
wie Sigmund Freud und Wilhelm Reich glaubten. Hinter der »Logik der Be-
gierde und des Begehrens« verbergen sich Machtmechanismen, und dies gilt
ebenso fiir die Kategorie »Trieb«, letzterer entsteht ebenfalls im »Wechselspiel
zwischen Korper und Gesetz, zwischen dem Leib und den kulturellen Mecha-
nismen, die eine Kontrolle des Volkes sicherstellen.«”” Dies geschieht insbe-
sondere dadurch, dass die an den Einzelnen wie den gesamten Gesellschafts-
korper herangetragenen sexuellen Fremdzwinge, durch die Verpflichtung der
permanenten Selbstpriifung, zu Selbstzwingen werden.'”® Vor dem Hinter-
grund dieser »Lebensmacht«® ist in der Moderne alles von Interesse, was
tiber den Sex gesagt wird und werden kann. Die Macht steigert und verviel-
filtigt mittels dieses Wissens tiber den Sex das Leben, »um es im Einzelnen

105 | Ebd., S. 132.

106 | Vgl. ebd., S. 146. »Man sollte sich nicht tduschen: unterhalb der grofien Serie
bindrer Oppositionen (Kdrper - Seele, Fleisch - Geist, Instinkt - Vernunft, Triebe - Be-
wusstsein), die den Sex auf eine rein vernunftlose Mechanik zu beziehen schienen, hat
das Abendland nicht nur und nichtin erster Linie den Sex einem Rationalitatsfeld zuge-
schlagen - was sicherlich nicht sonderlich bemerkenswert gewesen waére, so sehr sind
wir seit den Griechen an derartige »Eroberungen« gewdhnt -, sondern uns nahezu voll-
standig - uns, unserer Korper, unsere Seele, unsere Individualitat, unsere Geschichte
- unter das Zeichen einer Logik der Begierde und des Begehrens geraten lassen.« Ebd.,
S. 80.

107 | Foucault 2005k, S. 225.

108 | »Die Verpflichtung zum Gestdndnis wird uns mittlerweile von derart vielen ver-
schiedenen Punkten nahegelegt, sie ist uns so tief in Fleisch und Blut ibergegangen,
dafi sie uns gar nicht mehr als Wirkung einer Macht erscheint, die Zwang auf uns ausiibt;
im Gegenteil scheint es uns, als ob die Wahrheit im geheimsten unserer selbst keinen
anderen Anspruchc<hegt, als den, an den Tag zu treten; [...].« Foucault 1983, S. 63.
109 | Ebd., S. 132.

hittps://dol.org/10.14361/9783839441510-006 - am 14.02.2026, 16:44:14.



https://doi.org/10.14361/9783839441510-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

6. Michel Foucault

zu kontrollieren und im Gesamten zu regulieren.«'* In Ubereinstimmung
zu der vorangegangenen Diagnose in »Uberwachen und Strafen« beschreibt
Foucault die Reichweite dieser Technologien der Macht als fiir das gesamte
»Abendland«™ dominant, weil die Menschen zunehmend vom Sexualititsdis-
positiv beherrscht wiirden. Der Einzelne ist demnach nicht nur das Produkt
der Uberwachung und Disziplinierung durch die Mechanismen des »Kerker-
systems«, sondern ebenso das Ergebnis der aufgrund der Macht erzeugten und
tiberwachten Sexualitit.

Das moderne »Sexualititsdispositiv« dient der »Steigerung der kollektiven
und individuellen Krifte.«!'? Die dahinterstehenden Machtverhiltnisse diffe-
renzieren sich seit dem 17. Jahrhundert in zwei Hauptformen: Die Disziplinar-
macht, »die den Kérper als Maschine zentriert«, d.h. die »Machtprozeduren
der Disziplinen: politische Anatomie des menschlichen Kérpers.« Jene Macht zielt
auf der Mikroebene direkt auf die Physis jedes Einzelnen. Erginzt wird diese
Technologie durch eine zweite Makro-Form der Macht, die auf den gesamten
»Gattungskorper« fokussiert:

»Die Fortpflanzung, die Geburten- und die Sterblichkeitsrate, das Gesundheitsniveau,
die Lebensdauer, die Langlebigkeit mit allen ihren Variationsbedingungen wurden zum
Gegenstand eingreifender Mafinahmen und regulierender Kontrollen: Bio-Politik der
Bevélkerung.«!*3

Die Bio-Politik bzw. Bio-Macht markiert die Schwelle, ab welcher die Macht
davon absieht, »sterben zu machen und leben zu lassen«, und beginnt, »leben
zu machen oder in den Tod zu stofen«.!™ Statt extensiv durch gesetzlich-legali-
sierte Tétungen und Verstiimmelung von Kérpern zu wirken, verlegt sich die
Macht auf »die sorgfiltige Verwaltung der Kérper und die rechnerische Pla-
nung des Lebens«.'® Verglichen mit »Uberwachen und Strafen« ist die Macht

110 | Ebd., S. 132f.

111 | Ebd., S. 80.

112 | Ebd,, S. 30. »Insgesamt geht es darum, die Machtstrategien zu bestimmen, die
diesem Willen zum Wissen immanent sind. Am Fall des Sexualitat soll die »Politische
Okonomie« eines Willens zum Wissen dargestellt werden.« Ebd., S. 76.

113 | Ebd., S. 136. »Und was bedeutet Bevolkerung? Die Bevdlkerungist eine Gruppe,
die nicht einfach nur aus vielen Menschen besteht, sondern aus Menschen, die von bio-
logischen Prozessen und Gesetzen durchdrungen, beherrscht und gelenkt sind.« Fou-
cault 2005k, S. 235.

114 | Foucault 1983, S. 134. Die Begriffe Bio-Macht und Bio-Politik werden von Fou-
cault teilweise synonym verwendet. Siehe zu einer moglichen begrifflichen Abgrenzung
der beiden Kategorien insb. Gehring 2006, S. 11 bis 14.

115 | Foucault 1983, S. 135.

hittps://dol.org/10.14361/9783839441510-006 - am 14.02.2026, 16:44:14.

213


https://doi.org/10.14361/9783839441510-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

214

Politischer Pessimismus

wiederum subtiler, listiger und produktiver geworden. Entscheidend ist die
Erweiterung der Machtwirkung vom individuellen Kérper auf den gesamten
biopolitischen Gesellschaftskérper.'® Die Macht zielt seit der »biopolitischen
Modernititsschwelle«! sowohl auf die Quantitit als auch auf die Qualitit des
Lebens. Dieser neue Typus von Macht sammelt Wissen tiber die Lebewesen,
iiber die Geburt, den Tod, die Seuchen, die Krankheiten, die Gesundheit, und
vor allem die Sexualitit.

Vor dem Hintergrund dieses Wandels der »grofle Technologie der Macht
im 19. Jahrhundert« ist das »Sexualdispositiv« nur eine Wirkungsweise der
Macht, gleichwohl eine »der wichtigsten«."® Sexualitit ist ein Instrument
der Macht, um den Gesellschaftskérper zu optimieren, und in diesem Sin-
ne spricht Foucault von den produktiven und positiven Eigenschaften der
Macht." Der Sex {ibernimmt eine Scharnierfunktion zwischen den beiden
»politischen Technologien des Lebens«'?°, den »Disziplinartechniken« auf der
Mikroebene und biopolitischen »Regulierungsverfahren« auf der Makroebe-
ne,'?! d.h. zwischen dem disziplinierten Kérper des Einzelnen und dem re-
gulierten Gattungskorper. Foucault differenziert und erweitert somit seinen
Machtbegriff mithilfe von »Der Wille zum Wissen«, wobei anzumerken ist,
dass die Disziplinarmacht historisch ilter ist, weil sie sich bereits vor der Mo-
dernititsschwelle beobachten lisst, wohingegen das Entstehen der Bio-Politik
diese Schwelle kennzeichnet. »Wir haben also zwei Serien: die Serie Korper —
Organismus — Disziplin — Institution; und die Serie Bevolkerung — biologische

116 | Der an dieser Stelle in »Der Wille zum Wissen« eingefiihrte und fiir die Genese
des Werkes wichtige Begriff »Bio-Politik« wird hier definiert als: Der »Eintritt des Lebens
und seiner Mechanismen in den Bereich der bewufiten Kalkiile und die Verwandlung
des Macht-Wissens in einen Transformationsagenten des menschlichen Lebens.« Ebd.,
S. 138.

117 | Ebd., S. 138.

118 | Ebd., S. 136.

119 | »Das Individuum ist zweifellos das fiktive Atom einer»ideologischen« Vorstellung
der Gesellschaft; es ist aber auch eine Realitat, die von der spezifischen Machttechno-
logie der»Disziplin« produziert worden ist. Man muf3 aufhdren, die Wirkungen der Macht
immer negativ zu beschreiben, als ob sie nur»ausschliefens, »unterdriicken, »verdran-
gens, »zensierene, »abstrahieren¢, »maskierens, »verschleiern« wiirde. In Wirklichkeit ist
die Macht produktiv; und sie produziert Wirkliches. Sie produziert Gegenstandsberei-
che und Wahrheitsrituale: das Individuum und seine Erkenntnis sind Ergebnisse dieser
Produktion.« Foucault 2010, S. 249f.

120 | Foucault 1983, S. 140.

121 | Ebd., S. 141.»[...] der Sex er6ffnet den Zugang sowohl zum Leben des Korpers wie
zum Leben der Gattung. Er dient als Matrix der Disziplinen und als Prinzip der Regulie-
rungen.« Ebd., S. 141.

hittps://dol.org/10.14361/9783839441510-006 - am 14.02.2026, 16:44:14.



https://doi.org/10.14361/9783839441510-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

6. Michel Foucault

Prozesse — Regulierungsmechanismen — Staat.«** Die Macht des Sexualitits-
dispositivs zielt in der Moderne sowohl auf das Leben des Einzelnen wie auf
das der Bevolkerung, dadurch wird das Leben der Menschen insgesamt ratio-
nalisiert, d.h. gesichert, geordnet, optimiert, normiert.'?*

Die Folge ist eine »Normalisierungsgesellschaft«, welche die Subjekte nach
Sexualititsnormen abrichtet.”* Mit der Diagnose der Disziplinierungs- und
Normalisierungsgesellschaft verabschiedet sich die Mikrophysik der Macht
von Theorien, die Machtverhiltnisse iber Gesetze, Verbote, Repression und
staatliche Souverinitit erkliren.!”® »Um die konkrete Analyse von Machtver-
hiltnissen zu betreiben, muss man das juristische Modell der Souverinitit
aufgeben.«!?® Stattdessen werden moderne Machtverhiltnisse 1976 von Fou-
cault ganz allgemein als »die Vielfaltigkeit von Krifteverhiltnissen, die ein Ge-
biet bevilkern und organisieren [..]J« beschrieben.'”” Eine Analyse der Macht
entlang des Gesetzes wird aufgegeben, weil die juridische Verfasstheit eines
Gemeinwesens lediglich die Funktion hat, den unter der Oberfliche tobenden
»Biirgerkrieg« der Macht zu verschleiern. Das Schlagwort »Mikrophysik der

122 | Foucault 2001f, S. 295.

123 | »Wirhingegen leben in einer Gesellschaft des»Sex«odervielmehr der>Sexualitat:
die Mechanismen der Macht zielen auf den Kérper, auf das Leben und seine Expansion,
auf die Erhaltung, Ertiichtigung, Ermachtigung oder Nutzbarmachung der ganzen Art
ab.« Foucault 1983, S. 142.

124 | »Eine Normalisierungsgesellschaft ist der historische Effekt einer auf das Leben
gerichteten Machttechnologie.« Ebd., S. 139. »Die Normalisierungsgesellschaft ist
eine Gesellschaft, in der sich entsprechend einer orthogonalen Verkniipfung die Norm
der Disziplin und die Norm der Regulierung miteinander verbinden.« Foucault 2001f,
S. 299. Auch Bio-Politik oder Lebensmacht erscheint dann im Licht eines negativen
Fortschritts: »Die Eliminierung durch die Marter wird so durch Methoden einer Asep-
tik ersetzt: Kriminologie, Eugenik, Aussondern der »Entarteten« [...]« Foucault 1976,
S. 105. Irritierend an Foucaults Darstellung ist, dass auch hier ein intentionaler Zusam-
menhang zwischen der Generierung von Wissen und den intentionalen Zielen der Macht
unterstellt wird. Wenn Machtverhaltnisse in der modernen Gesellschaft analytisch mit
Foucaults Konzept zu beschreiben sind, stellt sich die Frage, wie - und warum tiberhaupt
- diese Form von Macht Strategien und Taktiken verfolgen sollte. Jene Problematik wird
im Kapitel »Philosophie der Geschichte? »Ausweitung der Kampfzone« weiter verfolgt.
125 | Vgl. Foucault 1983, S. 101. Sowie Foucault 2005k, S. 225, S. 243. In »Uber-
wachen und Strafen« verfangt sich Foucault jedoch mit seinem Konzept der Disziplinar-
macht immer wieder in einem juristischen Machtkonzept und operiert implizit selbst
mit einer Vorstellung, die er spater als Repressionshypothese zuriickweisen wird. Vgl.
Lemke 1997, S. 126ff.

126 | Foucault 2003g, S. 165.

127 | Foucault 1983, S. 93.

hittps://dol.org/10.14361/9783839441510-006 - am 14.02.2026, 16:44:14.

215


https://doi.org/10.14361/9783839441510-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

216

Politischer Pessimismus

Macht« deutet es bereits an, dass diese Analyseperspektive nicht den Staat oder
die Gesetzestexte fokussiert; diese sind gewissermafen Uberbau-Phinome-
ne.’”® Als Uberbau nicht unbedeutend, aber als Bedingung ihrer Méglichkeit
griindet die Macht des Staates und des Gesetzes auf einer Basis, genauer einem
Netz von Machtverhiltnissen, welche »am Anfang stehen« und alle sozialen
Bereiche wie Familie, Intim-Beziehungen, Arbeitsverhiltnisse, Wissenschaft
usw. durchziehen:'?

»[...] die Machtist nicht eine Institution, ist nicht eine Struktur, ist nicht eine Machtigkeit
einiger Machtiger. Die Macht ist der Name, den man einer komplexen strategischen Si-
tuationin einer Gesellschaft gibt. [...] Allgegenwart der Macht: nicht weil sie das Privileg
hat, unter ihrer unerschiitterlichen Einheit alles zu versammeln, sondern weil sie sich
in jedem Augenblick und an jedem Punkt - oder vielmehr in jeder Beziehung zwischen
Punkt und Punkt - erzeugt. Nicht weil sie alles umfafit, sondern weil sie von iiberall
kommt, ist die Macht iiberall.«*30

Machtverhiltnisse miissen demnach als komplexe Beziehungs- und Verwei-
sungszusammenhinge gedacht werden, ohne Anfang und Endpunkt. Macht
ist permanent in Bewegung und nicht an einem bestimmten Ort, in einer be-
stimmten Person oder Institution lokalisiert. Sie funktioniert in der Moderne
nicht im Sinne einer Top-down-Logik, sondern horizontal von vielen Punkten
und Positionen aus. Macht ist weder starr noch statisch, sie zirkuliert als an-
onymes polymorphes Krifteverhiltnis durch alle sozialen Verbindungen und
»jede[n] von uns«."! Es gibt keinen Kopf an der Spitze, mit dessen Beseitigung
bzw. Fall das Problem der Macht zu l6sen wire. Macht ist unhintergehbar, auch
der revolutionire Versuch, die Machtverhiltnisse oder die >Repression< durch
die herrschende Sexualmoral abzuschaffen, muss in dieser Welt mit der Etab-

128 | Vgl. Foucault 1978c, S. 39.

Die juristische Form der Macht verschwindet mit der Moderne selbstversténdlich nicht,
sondern: »Wir sind in eine Art Gesellschaft eingetreten, in der die Macht des Gesetzes
im Begriff ist, nicht zu regredieren, aber sich in eine viel allgemeinere Macht zu inte-
grieren: im Grofen und Ganzen die Macht der Norm.« Foucault 2003d, S. 100. Wei-
ter heifit es: »Und das impliziert ein ganz anderes Uberwachungs- und Kontrollsystem.
Eine unaufhorliche Sichtbarkeit, eine durchgehende Klassifizierung der Individuen, eine
Hierarchisierung, eine Qualifizierung, das Aufstellen von Grenzen und Erstellen von Dia-
gnosen. Die Norm wird zum Kriterium fiir die Unterteilung der Individuen.«

129 | Foucault 2005k, S. 229.

130 | Foucault 1983, S. 94. Dass Macht in dieser Konzeption doch alles umfasst bzw.
iberall vorkommt, legen jedoch solche Formulierungen nahe: »Die Machtbeziehungen
sind liberall.« Foucault 2005k, S. 244.

131 | Foucault 1983, S. 100.

hittps://dol.org/10.14361/9783839441510-006 - am 14.02.2026, 16:44:14.



https://doi.org/10.14361/9783839441510-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

6. Michel Foucault

lierung einer neuen Machtordnung enden. Ob Foucault damit nun recht oder
unrecht hat, kann dahingestellt bleiben, wichtig ist hier, dass es eine pessimis-
tische Perspektive ist, zunichst und vor allem aus dem Blickwinkel derjeni-
gen, die auf eine einfache Losung hoffen, dass eine politische Umwilzung der
Verhiltnisse unmittelbar eine >bessere<, weil machtbefreite Welt schaffen wird.
Dariiber hinaus sensibilisiert Foucaults Einschitzung aber fiir die politischen
Handlungsbeschrinkungen in der modernen Welt. In der Version, die er da-
von entwirft, erkliren die anonymen Krifteverhiltnisse, die sich der Intention
der Subjekte entziehen, Handlungsbeschrinkungen und politische Einfluss-
losigkeit mit passivierenden Konsequenzen. Diese Interpretation erklirt dann
zumindest den Konservatismus-Verdacht, dem sich Foucault ausgesetzt sah.

Macht lasst sich an jedem Einzelnen beobachten, gewissermaflen als das
Resultat eines Sozialisationsprozesses, durch den jeder die komplexe Ord-
nungsstruktur der Gegenwartsgesellschaft initialisiert. Die Ausbildung eines
Habitus ist somit eine Unterwerfung unter die Machtverhiltnisse. Die »Mikro-
physik der Macht« bezeichnet diesen fiir Sozialitdt konstitutiven Prozess, der
Inkorporierung von Regeln und Normen, anhand derer es jedem Einzelnen
erst moglich wird, an sozialen Vollziigen teilzunehmen und ein Selbstverhilt-
nis zu entwickeln. Individualitit ist somit nicht eine erfolgreiche Suche nach
dem seigentlichenc Selbst, sondern das Produkt einer Machtordnung. Jene Er-
zihlung der »Mikrophysik der Macht« entpuppt sich in dieser Perspektive als
Verhingnis der modernen Subjektivitit, wobei die von Foucault aufgedeckten
Verschleierungstaktiken der Macht an das Narrativ eines Verblendungszusam-
menhanges des >falschen Bewusstseins«< erinnern und sich der Erzihlweise
verschworungstheoretischer Provenienz bedient. Verschwérungstheoretische
Elemente finden sich nicht in der Form, dass hinter dem Betrugszusammen-
hang die Verschworung einer Gruppe von Personen steht, aber insofern, als
sich die Machtverhiltnisse hinter dem Riicken der Subjekte in allen Sphiren
ausbreiten, die Freiheit systematisch unterminieren und perfiderweise dem
modernen Menschen vorgaukeln, sich durch emanzipatorische Praxen, wie
eine befreite Sexualitit, von der Macht lossagen zu konnen. Aber einen Zu-
stand jenseits der Macht kann es nie geben, was Foucault seinen Lesern immer
wieder in Erinnerung ruft. Die Schrift »Der Wille zum Wissen« endet folglich
mit einer Warnung vor der »Hinterlistigkeit« des Sexes und dem schwachen
Trost:

»Und trdumen miissen wir davon, daR man vielleicht eines Tages, einer anderen Oko-
nomie der Kérper und der Liiste, nicht mehr recht verstehen wird, wie es den Hinterhal-
tigkeiten der Sexualitat und der ihr Dispositiv stiitzenden Macht gelingen konnte, uns
dieser kargen Alleinherrschaft des Sexes zu unterwerfen; wie es ihnen gelingen konnte,
uns an die endlose Aufgabe zu binden, sein Geheimnis zu zwingen und diesem Schatten

hittps://dol.org/10.14361/9783839441510-006 - am 14.02.2026, 16:44:14.

217


https://doi.org/10.14361/9783839441510-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

218

Politischer Pessimismus

die wahrsten Gestandnisse abzuringen. Ironie dieses Dispositives. Es macht uns glau-
ben, daB es darin um unsere »Befreiung« geht.«!32

Ausgehend von der »kargen Alleinherrschaft des Sexes« in der Gegenwartsge-
sellschaft lasst sich abschliefRend restimieren, dass die Rationalitit der Macht
einer Logik der Wissensmaximierung tiber das Sexuelle folgt, mit dem Ziel,
den Individual- sowie den Gattungskorper zu optimieren. Auf der Makroebene
wird durch das biopolitische Sexualititsdispositiv der Gattungskorper gestirkt,
entsprechend lisst sich hier keine Niedergangserzihlung im Sinne eines Ver-
falls und Schwichung der gesellschaftlichen Krifte konstatieren, sondern eine
permanente Steigerung und Optimierung der Macht. Auf der Mikroebene
zeitigen die »Hinterhiltigkeiten der Sexualitit« aber eine Unterwerfung des
Menschen zum Subjekt und zementieren dessen Unfreiheit. Mit dieser Deu-
tung einer negativen Rationalitit komplettiert Foucault die Argumentation
von »Wahnsinn und Gesellschaft« und »Uberwachen und Strafen« insofern,
als er die »groflen Postulate unserer Zivilisation«, d.h. die Versprechen des
Fortschritts, einer erneuten Uberpriifung unterzieht. Foucault legt sich selbst
sozusagen die Frage neu vor, ob »die Entfaltung der Formen und Inhalte des
Wissens eine der grofiten Freiheitsgarantien fiir die Menschheit« bedeutet? Er-
gebnis ist, dass statt der versprochenen Freiheiten durch das Wissen tiber die
Sexualitit neue »Unterwerfungseffekte« und »Herrschaftsfunktionen« entste-
hen: »Das fithrt zu einer vollstindigen Revision des Postulats, demzufolge die
Entwicklung des Wissens einen Garanten der Freiheit darstellt.«'** Foucault
warnt gerade vor dem Glauben an einen naiven Fortschritt des Wissens und
sensibilisiert fiir die negativen Entwicklungen, die seit dem 18. Jahrhundert die
westliche Zivilisation beherrschen.

Allerdings deuten die Schriften Foucaults die Moderne nicht als Ver-
schlechterung, in dem Sinne, dass das moralische oder kimpferische Vermo-
gen degeneriert. Entsprechend klagt Foucault auch nicht tiber den Niedergang
der souverdnen Staatlichkeit wie beispielsweise Carl Schmitt. Foucaults Ana-
lysen bestreiten aber trotzdem, dass die historische Entwicklung als positiver
Fortschritt gedeutet werden kann, die Entwicklung gleicht keinesfalls einer
»[...] ununterbrochenen Bewegung der europiischen Ratio seit der Renais-
sance bis zu unseren Tagen [...]«"*
seigentlichen< Intentionen von Aufklirung und Humanismus erfasst eine ne-
gative Rationalitit die Gebiete Wahnsinn, Verbrechen und Sexualitit.'*® Diese

— im positiven Sinne. Denn entgegen der

132 | Ebd., S. 153.

133 | Foucault2008a, S. 111.

134 | Foucault 2012, S. 25.

135 | Zu den Parallelen zwischen Foucault und der ersten Generation der Frankfurter
Schule siehe insh. Foucaults Einschatzung: Foucault 2008a, S. 79ff.

hittps://dol.org/10.14361/9783839441510-006 - am 14.02.2026, 16:44:14.



https://doi.org/10.14361/9783839441510-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

6. Michel Foucault

Rationalitit beschreibt Foucault als eine Selbstoptimierung, Ausdehnung und
Universalisierung von Machtverhiltnissen, welche zunehmend die Gesamt-
gesellschaft durchdringen und erst die Subjekte erschaffen, deren Befreiung
behauptet wird.*® Konstante bleibt dabei, dass »[...] das Abendland seit dem
klassischen Zeitalter eine tiefgreifende Transformation dieser Machtmecha-
nismen erlebt.«'¥” Die Studien dienen Foucault als exemplarische Beispiele,
um die Konstruktionsprinzipien der Moderne aufzudecken'®, welche in den
drei Schilderungen ausschliellich mit negativen Aspekten fiir die Subjekte
einhergehen. Foucaults Pointe ist, der groflen Erzihlung des Fortschritts ein
aber anzufiigen, um die negativen Verwerfungen der modernen Rationalitit
aufzuzeigen. Auf den drei Gebieten Wahnsinn, Verbrechen und Sexualitit fin-
det eine parallele Entwicklung statt, die gleichermaflen als eine Verschlechte-
rung gedeutet wird.”** Dabei nimmt Foucault Montagen vor, um die verdeck-
ten Wirkungen der Macht aufzudecken und jeweils vom exemplarischen Feld
ausgehend die Verfehlungen der modernen Gesellschaft — welche in diesem
Zusammenhang ein Synonym fiir die biirgerliche Gesellschaft ist — aufzuzei-
gen. Die Rationalisierung des Wahnsinns, des Gefingnisses und der Sexuali-
tit gehen in dieser Erzidhlung auf eine alles durchdringende Macht zuriick.
Negativ sind die Entwicklungen, weil sie die Freiheit zunehmend verunmég-
lichen, was am eindringlichsten in »Uberwachen und Strafen« beschrieben
wird, wo Foucault sich darauf festlegt, dass die »sorgfiltig kalkulierten Ver-
fahren« der Macht weit iiber das Gefingnis hinaus auf die »Fabrikation des
Disziplinarindividuums« zielen.*® Die Kategorie Niedergangsgeschichte des
idealtypischen Pessimismus findet sich in den Studien als Fortschritt mit
umgekehrten Vorzeichen, als negativer Fortschritt. Diese »tragische Erzihl-
struktur«* teilen alle drei untersuchten Schriften, und ohne jenes Narrativ
und den zeitdiagnostischen Anspruch wiren die Texte sicherlich nicht derart
kontrovers diskutiert worden. Hitte sich der Historiker damit begniigt, Aus-
sagen auf Basis der Quellen bis 1850 zu formulieren, wiren die Studien ge-
schichtswissenschaftliche Untersuchungen, die ein breiteres Publikum weit
weniger anziehen wiirden. Anders und stirker formuliert: Die Biicher wiirden
ohne diese tragische Narration und die Totalkonstruktionen tiberhaupt keinen

136 | »Das Verhdltnis zwischen der Rationalisierung und den Auswiichsen der politi-
schen Macht ist offensichtlich.« Foucault 1987a, S. 244.

137 | Foucault 1983, S. 132.

138 | Vgl. zu dieser Einschéatzung: Breuer 1985, S. 300.

139 | An dieser Stelle ist es noch einmal wichtig zu betonen, dass Foucaults Arbeiten
der spaten 1970er und der 1980er Jahre hier noch nicht beriicksichtigt wurden und im
Kapitel »Fluchtpunkt Subjekt« detailliert diskutiert werden.

140 | Foucault 2010, S. 397.

141 | White 2008, S. 48.

hittps://dol.org/10.14361/9783839441510-006 - am 14.02.2026, 16:44:14.

219


https://doi.org/10.14361/9783839441510-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

220

Politischer Pessimismus

besonderen Eindruck hinterlassen. Aber gerade die These einer negativen Ent-
wicklung bis in die Gegenwart der zweiten Hilfte des 20. Jahrhunderts erklirt
das provokative Potenzial.'*? Irritierend und zu kritisieren ist Foucault nicht
aufgrund der Zweifel an der bzw. den grofRen —Erzihlung(en) des Fortschritts,
sondern weil die Steigerungen der Macht und des Wissens in seinen Konst-
ruktionen zwar produktiv aber in der Konsequenz einseitig negativ beschrie-
ben werden. Wieso fithrt ein gerader Weg vom Gefingnissystem um 1830 bis
in die Gegenwart des »Kerkerarchipels«? Wenn »die Geschichte« kontingent
ist, warum bildet Foucaults Darstellung diese komplexen Verzweigungen und
heterogenen polykontexturalen Uniibersichtlichkeiten nicht ab? Warum wurde
nicht an den unzihligen historischen Anschlusspunkten von der fortschrei-
tenden Totalisierung der Disziplinierung abgewichen? Historisch betrachtet
gibt es viele Punkte, an denen Anderes geschieht und Abweichendes beobacht-
bar ist, was wiederum Foucaults Beobachtung irritieren miisste. Da die Schrif-
ten trotzdem eine fortschreitende Entwicklung durch mehrere Jahrhunderte
beschreiben, miissen Foucaults Konstruktionen eine enorme Spannung aus-
halten, zumal er selbst auf den Diskontinuititen und Briichen der Geschichte
beharrt und gleichzeitig eine deterministische Steuerung der Subjekte und
ihrer Geschichte durch die Imperative >der Macht« und entlang deren Ratio-
nalisierungslogik beschreibt. Foucaults Analysen bleiben damit untergriindig
einer negativen Rationalisierungserzihlung verpflichtet.

6.3 DER MENSCH OHNE EIGENSCHAFTEN — ANTHROPOLOGIE?

Insbesondere durch die kritische Rekonstruktion der humanistischen An-
thropologie in »Die Ordnung der Dinge« hat Foucault die Bezeichnungen
»anti-humanistisch«, »epistemologischer Antihumanismus«*® und »Post-
Humanismus« provoziert und daraus wurde die Einschitzung abgeleitet, die
Archiologie sei eine anti-anthropologische Methode.** Befeuert wurde die Zu-

142 | Dieses Erregungspotenzial illustriert exemplarisch Jacques Léonards Polemik,
welchen Foucault aufgrund seiner Verallgemeinerungen mit einem »wilden Reiter, der
mit hdngenden Zigeln durch drei Jahrhunderte galoppiert«, vergleicht. Zit. nach Fou-
cault 2005¢, S. 13.

143 | Marti 1988, S. 129.

144 | Vgl. zur Kritik bzw. Einschatzung Foucaults Position sei anti-anthropologisch bei-
spielsweise: Ferry und Renaut 1987; Herbrechter 2009 sowie Philipp Sarasin »Der Dis-
kursanalytiker nimmt nicht einfach nur einen anti-hermeneutischen, sondern genauer
noch einen anti-humanistischen, einen anti-anthropologischen Standpunkt ein.« Sara-
sin 2013.

hittps://dol.org/10.14361/9783839441510-006 - am 14.02.2026, 16:44:14.



https://doi.org/10.14361/9783839441510-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

6. Michel Foucault

schreibung »Anti-Anthropologie« von Foucaults Polemik™ gegen die klassi-
sche Anthropologie sowie den vulgiren Interpretationen seiner Texte, die zum
Teil die irrige Annahme vertraten, mit dem »Verschwinden des Menschen«
sei das generelle Verschwinden der menschlichen Gattung prophezeit.'*¢ Die
Dezentrierung des Subjektes ist zweifellos gegen den Humanismus gerichtet,
aber geht damit automatisch eine Absage an jede Form von Anthropologie ein-
her?¥ Glaubt man Foucault, ja. In der »Archiologie des Wissens« wird der
Anspruch bekundet, »eine Methode historischer Analyse zu definieren, die
von dem anthropologischen Thema befreit ist« — frei »von jedem Anthropolo-
gismus«.*® Dieses Projekt ist insofern >gegliickts, als Foucaults Werk keine sys-
tematische Anthropologie erarbeitet. Dartiber hinaus wird auch kein >eigent-
liches Wesen« des Menschen positiv bestimmt, und von einem ahistorischen
Menschenbild, jenem »transzendentalen Narziffmus« in Foucaults Formulie-
rung, hat sich diese Theorie verabschiedet.¥

Gleichwohl ist es unzutreffend, anzunehmen, Foucaults Analysen wiren
ohne anthropologische Setzungen méglich. Gegen die Deutung mit der archdo-
logischen Diskursanalyse sei ein »anti-anthropologischer Standpunkt«'° ge-
wonnen, vertrete ich erstens die These, dass Foucaults kritische Analysen als
Bedingung der Moglichkeit anthropologischer Annahmen, im Sinne einer

145 | So bezeichnete Foucault den Humanismus als »kleine Hure«. Foucault 2001j,
S. 788.

146 | »Wenn ich sage, der Mensch habe aufgehdrt zu existieren, will ich natiirlich nicht
sagen, der Mensch als biologisches oder soziales Wesen sei von unserem Planeten ver-
schwunden.« Ebd., S. 790. Anzumerken ist, das Foucault die Begriffe Mensch, Indivi-
duum, Subjekt in verschiedenen Schriften unterschiedlich bzw. synonym verwendet.
Generell 1&sst sich diesbeziiglich mit Malte Brinkmann (ber Foucaults Begriffsverwen-
dung festhalten: »Die mikrophysikalischen bzw. diskursivierenden Techniken der Macht
und des Wissens produzieren im Umgang mit dem Korper und dessen natiirlichen Dis-
positionen das Individuum (als differenzierter Disziplinierungs- bzw. Diskursivierungs-
effekt) und das Subjekt (als sujet assujetti der modernen Disziplinar- bzw. Gestandnis-
wissenschaften). Man kann also in anthropologischer Perspektive eine aufsteigende
Linie in der Genealogie beobachten: vom Kdrper, zum Individuum, zum Subjekt.« Brink-
mann 2004, S. 86.

147 | »Grob gesagt, verfolgen Humanismus, Anthropologie und dialektisches Denken
gemeinsame Interessen.« Foucault2001g, S. 698. Von werksgeschichtlichem Interesse
ist, dass Foucault in seinen frihesten Schriften selbst eine humanwissenschaftliche
Position, die des»>wahren Humanismusy, fiir sich reklamierte. Vgl. Foucault 2001k, S. 25.
148 | Foucault 2013, S. 28.

149 | Ebd., S. 289. Vgl. hierzu auch Foucault 1994, S. 701.

150 | Sarasin 2013.

hittps://dol.org/10.14361/9783839441510-006 - am 14.02.2026, 16:44:14.

221


https://doi.org/10.14361/9783839441510-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

222

Politischer Pessimismus

Wesensbestimmung des Menschen, voraussetzen.™ Die Kritik der humanis-

tischen Anthropologie verweist auf eine implizite Anthropologie Foucaults:
Eine positive Bestimmung des Menschen findet sich zwar nicht, aber die Pro-
blematisierung der durch (insbesondere humanistische) Wissens-/Machtord-
nungen vorgenommenen anthropologischen Bestimmungen griinden im Um-
kehrschluss auf dem blinden Fleck einer eigenen anthropologischen Setzung.
Oder in Abwandlung einer Aussage Foucaults formuliert: Es ist nicht méglich,
Anthropologie-Kritik zu betreiben, »ohne wenigstens verschwiegen einer An-
thropologie Raum zu geben, [...].«!>? Zweitens — so meine These — lassen sich
zwei anthropologische Ebenen in Foucaults Schriften rekonstruieren. So fin-
det sich zunichst ein Menschenbild, welches die Spezies konstant als Opfer
der Machtverhiltnisse portritiert. Foucault vertritt auf dieser historisch-ana-
lytischen Ebene eine pessimistische Anthropologie, welche emanzipatorische
Potenziale und optimistische Hoffnungen des Menschen wenn nicht negiert,
so doch dekonstruiert. Auf der normativen Ebene aber nimmt Foucault anth-
ropologische Setzungen vor, die der menschlichen Spezies enorme Entwick-
lungsmoglichkeiten >zum Besseren< unterstellen. Diese implizit voraus- und
mitlaufende optimistische Anthropologie ist wiederum die Bedingung der
Moglichkeit der Studien Foucaults als kritische Interventionen.

Menschliches Sein ist fiir Foucault nur innerhalb von sozialer Ordnung,
d.h. innerhalb von Machtverhiltnissen denkbar.!®* Aber bereits in »Wahnsinn
und Gesellschaft« erscheint die Ordnung der Vernunft problematisch, weil
damit eine Einschrinkung menschlicher Wesensarten einhergeht. Die Spra-
che, welche die moderne Psychiatrie den Wahnsinnigen gestattet zu sprechen,
ist die Sprache der Vernunft, d.h. die Unvernunft wird ihrer urspriinglichen
Stimme beraubt und in die Logik der Vernunft gezwungen. Aber warum ist
die »anthropologische Struktur mit ihren drei Begriffen — Mensch, Wahnsinn,
Wahrheit« {iberhaupt problematisch?** Wieso ist der Verlust der »tragische(n]
und kosmische[n] Erfahrung des Wahnsinns« zu kritisieren™* Erkenntnis-

151 | Dass Foucaults Analysen auf eine untergriindige Anthropologie verweisen, wurde
ebenfalls und u.a. von Jean Améry (»anarchistische[n] Anthropologie«zit.n. Marti 1988,
S. 125.), von Malte Brinkmann (»verschwiegene Anthropologie« und »geheime[n] Anth-
ropologie« Brinkmann 2004, S. 71) und Ulrich Brockling (»subversive[n] Anthropologie«
Brockling 2004, S. 78) konstatiert.

152 | Foucault 2012, S. 306.

153 | Foucault 1993b, S. 25.

154 | Foucault 2007c, S. 549.

155 | Ebd., S. 49. »Der Begriff »Erfahrung¢, dessen sich Foucault bereits in »Wahnsinn
und Gesellschaft (1962) an zentraler Stelle bedient hatte, wurde spater durch diskurs-
und machttheoretisches Vokabular ersetzt.« Kammler und Plumpe 1987, S. 187. Die
Kategorie menschliche Erfahrung wird aber auch in spédteren Werksphasen relevant

hittps://dol.org/10.14361/9783839441510-006 - am 14.02.2026, 16:44:14.



https://doi.org/10.14361/9783839441510-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

6. Michel Foucault

theoretisch betrachtet kann Foucault die implizite Anthropologie, welche den
Blick der Psychiatrie bestimmt™®, nur zuriickweisen, wenn er die Unterschei-
dung zwischen Vernunft/Unvernunft zieht und die Seite der Unvernunft als
positive Moglichkeit markiert. Die Vernunft bewirkt dem Ergebnis der Studie
zu Folge »Alienationen«, und umgekehrt leistet das »vereinzelte Aufblitzen«
des Wahnsinns Widerstand gegen die einseitige Totalisierung des Menschen
im »gigantischsten moralischen Gefangenendasein« der Vernunft. Die tragi-
sche Erfahrung des Wahnsinns verspricht Freiheit von den Zwingen der Ver-
nunft, was sich nach Foucault in den Schriften »Hoélderlins, Nervals, Nietz-
sches und Artauds« beobachten lisst.™ Aber erst durch die Parteinahme fiir
die paradoxe Konstruktion der »urspriinglichen Erfahrungsform« des Wahn-
sinns ist es moglich, von der »stummen Zerrissenheit des Menschen« zu spre-
chen und damit der Vernunft entgegenzuhalten, der Mensch kénne >mehr«
sein.’®® Dabei ist die Form dieser Unterscheidung eine anthropologische Fest-
legung, denn nur so ist es tiberhaupt moglich, die philosophischen, morali-
schen, medizinischen und psychiatrischen Medien der Menschenschaffung
als fehlerhafte Betriebsanleitung oder defizitire Baupline zuriickzuweisen.
Unterhalb der hegemonialen Definitionsversuche der Vernunft ist Foucault
zufolge »noch immer ein taubes tragisches Bewusstsein wach«*’, womit die
Argumentation selbst eine anthropologische Bestimmung vornimmt: So wird
seit der Renaissance die »tragische Gestalt des Wahnsinns fortschreitend in
den Schatten gedringt«, aber sie ist im Menschen noch nicht endgiiltig zer-
stort.’®® Zum Menschen gehort fiir Foucault die Moglichkeit des Wahnsinns
als alternative Erfahrungsform.

Die Argumentation ist erkenntnistheoretisch ambivalent: Einerseits diffe-
renztheoretisch konstruiert, zeigt Foucault, wie die moderne Verkettung von

bleiben und insb. in dem zweiten und dritten Band von »Sexualitdt und Wahrheit« wie-
derkehren, als »die Bedingung zu bestimmen, in denen das Menschenwesen das, was
es ist, was es tut, und die Welt, in der es lebt« problematisiertc (SW II, S. 18)«, zit.n.:
Ebd., S. 187.

156 | Foucault 2007c, S. 549.

157 | Ebd., S. 536. »Durch solche Traume versucht die Moral in Komplizenschaft mit
der Medizin sich gegen die in der Internierung enthaltenen, aber zu schlecht einge-
schlossenen Gefahren zu verteidigen. Die gleichen Gefahren faszinieren zur gleichen
Zeit die Vorstellungskraft und die Begierden. Die Moral traumt davon, sie zu verbannen,
aber es gibt etwas im Menschen, das davon trdumt, sie zu erleben, sich ihnen wenigs-
tens zu ndhern und ihre Phantasmen zu befreien.« Ebd., S. 365f.

158 | Ebd., S. 551. Spater reflektiert und korregiert Foucault die Annahme der »Unter-
driickung« des Wahnsinn. Vgl. Foucault 2005p, S. 92f.

159 | Foucault 2007c, S. 49.

160 | Ebd., S. 49.

hittps://dol.org/10.14361/9783839441510-006 - am 14.02.2026, 16:44:14.

223


https://doi.org/10.14361/9783839441510-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

224

Politischer Pessimismus

Vernunft und Wahnsinn ein reziprokes Verhiltnis ist, in welchem die Vernunft
die Unvernunft als Bedingung der eigenen Moglichkeit benétigt. Gleichzeitig
rekurriert Foucault aber auf die >urspriingliche« Erfahrungsform des Wahn-
sinns, als einer »authentischen< Gréfe; im Sinne von »geheimen Wahrheiten
des Menschen« und einem »Punkt Null« der Erfahrung.® In »Wahnsinn
und Gesellschaft« argumentiert Foucault, dass im Wahnsinn »die geheimen
Wahrheiten des Menschen« zu finden sind und belastet die Argumentation
mit dieser ontologischen Setzung.'®* Foucault distanziert sich in den folgenden
Schriften von der Vorstellung, es gibe urspriingliche Erfahrungsformen, die
eine ahistorische Qualifizierung des Menschen erlauben, gleichwohl bleiben
die anthropologischen Setzungen als positiver Kontrast bestehen.

»Wahnsinn und Gesellschaft« untersucht das Andere der Vernunft, die
vier Jahre spiter folgende Studie »Die Ordnung der Dinge« befasst sich mit
dem Selben der Vernunft, wobei die These vertreten wird, dass das huma-
nistische Menschenbild des vernunftbegabten Subjektes als Zentrum aller
Erkenntnis eine ideengeschichtlich junge Erfindung ist, die bald wieder ver-
schwinden wird und soll. Foucaults historische Untersuchung zeigt, wie »epis-
teme« — vergleichbar zu den Paradigmen der Wissenschaftstheorie Thomas S.
Kuhns - in einer bestimmten historischen Situation determinieren, welche
Wahrheiten als Wahrheit wahrgenommen und anerkannt werden.'®® Die Be-
obachterposition dieser »Archiologie des Wissens«'®* soll erkliren, wie neue
Erkenntnislogiken durch »ein radikales Ereignis« entstehen und wieder ver-
gehen.'®® Aus einer solchen wissenschaftstheoretischen Perspektive heraus
kritisiert Foucault die modernen Humanwissenschaften und die Transzen-
dentalphilosophie: Deren Feststellungen entstehen unter den Primissen einer

161 | Ebd., S. 7. Vgl. hierzu auch S. 54 4ff.

162 | Ebd., S. 545. Dieser Essentialismus ist ein Restbestand einer Position, die Fou-
caultin seiner Einleitung zu Ludwig Binswangers »Traum und Existenz« vertrat. Vgl. Fou-
cault2001d, S. 107ff. Hier spricht Foucault vom Traum als Raum der »radikalen Freiheit«
und von der »authentischen Bedeutung« der Geisteskrankheit. »Was als »Geisteskrank-
heitc bezeichnet wird, ist nur entfremdeter, in eben jene Psychologie, die ihn erst er-
moglicht hat, entfremdeter Wahnsinn. Eines Tages mifite der Versuch unternommen
werden, eine Studie liber den Wahnsinn als Gesamtstruktur zu schreiben - iber den be-
freiten, aus der Entfremdung zuriickgeholten, gleichsam seiner urspriinglichen Sprache
zuriickgegebenen Wahnsinn.« Foucault 1968, S. 116.

163 | Vgl. Kuhn 1962. Siehe zum Vergleich Kuhn und Foucault insh.: Weinert 1982.
Foucault wird den Begriff »episteme« spater nur noch selten verwenden.

164 | Foucault 2012, S. 269.

165 | Foucault bleibt in »Die Ordnung der Dinge« die Begriindung fiir diese »Diskonti-
nuitat« der Entwicklung, d.h. »diese unerwartete Mobilitat der erkenntnistheoretischen
Dispositionen«, schuldig. Ebd., S. 269.

hittps://dol.org/10.14361/9783839441510-006 - am 14.02.2026, 16:44:14.



https://doi.org/10.14361/9783839441510-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

6. Michel Foucault

historischen Erkenntnislogik (episteme) und konnen entsprechend nicht als
zeitlos-objektive Wahrheit gelten. Begriindet wird diese Kontingenz wissen-
schaftlicher Wahrheiten und damit die Nicht-Notwendigkeit einer bestimmten
Vorstellung vom Menschen durch einen historischen Vergleich. Foucault folgt
seinem Periodisierungsschliissel von Renaissance, Klassik, Moderne und ana-
lysiert jeweils die erkenntnistheoretischen Primissen dieser Epochen, mit dem
Ergebnis, dass drei Ubergiinge zu neuen episteme sichtbar werden. Der erste
Bruch fand demnach im 17. Jahrhundert statt, der zweite um 1800, und der
dritte soll, so die Prognose, in der zweiten Hilfte des 20. Jahrhunderts statt-
finden. Dabei dringt sich die Frage auf, wie Foucault diesen bevorstehenden
Umbruch des Wissens quasi von auflen und im Vorhinein beobachten kann,
wenn das Wissen einer Epoche doch in den Grenzen des episteme gefangen
ist? Obwohl es eine Position auflerhalb des Diskurses stringent gedacht nicht
geben kann, muss Foucault diese blind voraussetzen, um annehmen zu kén-
nen, dass seine Argumentation mehr ist als ein nur passiver Diskurseffekt.'®
Der Studie »Die Ordnung der Dinge« gemifl wurden in der Renaissance
Wahrheiten durch die Logik von Ahnlichkeit und Symmetrie ermittelt,'” in
der Klassik wandelte sich dieses episteme, nun wurden Tableaus entwickelt,

166 | Foucaults Archdologie hat ein erkenntnistheoretisches Problem. Vgl. Dreyfus
und Rabinow 1987, S. 117ff: Die Analyse operiert quasi psychoanalytisch, indem sie
den Humanwissenschaften die »unbewussten«<und widerspriichliche Bedingungen ihrer
Moglichkeit aufzeigt. Aberauch Foucaults Beobachtungistin einer Paradoxie gefangen:
Die Transformationsregeln des Diskurses, als Bedingung des Auftretens von Aussagen,
sind als Bedingung der Mdglichkeit transzendentale Setzungen. Dabei sind Foucaults
strukturalistische Analysebegriffe seltsam zeitlos (Diskurs, episteme, Struktur, Ele-
ment usw.), so als ob diese Begriffe keine Geschichte hatten und voraussetzungslos
auf zuriickliegende Wissensordnungen angewandt werden kdnnten. Wenn Foucault den
Mensch-Wissenschaften die kontingenten Bedingungen der Mdglichkeit inrer Wahrheit
vorrechnet, ist dies nur moglich in der Annahme, dass seine eigene Sprache wahr ist.
Wére sie es nicht, ware es nicht moglich, die Humanwissenschaften erkenntnistheo-
retisch zu kritisieren. Aber die Regeln des Sprechens, die Foucaults quasi ahistorisch
aufzeigt, sind blind fiir die eigenen Regeln des Sprechens, als blinder Fleck der Beob-
achtung wird dies konstitutiv tibersehen. Die Analyse beansprucht eine transzenden-
tale Beobachterposition, weil sie auf der Ebene der episteme operiert, gleichzeitig ist
sie aber Teil einer geschichtlichen Praxis, d.h. positiv-empirischer Teil der Welt. So re-
produziert Foucault selbst das »Doppel«, im Sinne eines »archdologischen Zirkels«, das
er an anderen Wissenschaften kritisiert. Diese Kritik der Erkenntnisméglichkeiten der
archdologischen Schriften haben insb. Hubert L. Dreyfus und Paul Rabinow liberzeu-
gend dekonstruiert. Ebd., S. 105-127.

167 | Vgl. Foucault 2012, S. 61ff.

hittps://dol.org/10.14361/9783839441510-006 - am 14.02.2026, 16:44:14.

225


https://doi.org/10.14361/9783839441510-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

226

Politischer Pessimismus

welche der Logik der Reprisentation folgten.'® Mit dem ausgehenden acht-
zehnten Jahrhundert, also wiederum im Zuge der Modernititsschwelle!®,
entsteht nicht nur die Transzendentalphilosophie, sondern ebenso entwickeln
sich die neuen Wissenschaften Biologie, Philologie und Okonomie, so dass
sich die epistemische Logik der Geschichte bzw. Geschichtlichkeit durchsetzt,
d.h. Erkenntnisgegenstinde werden nach der »Funktion« und »Organisation«
ihrer Elemente analysiert und entsprechend der jeweiligen Disziplin, dem ge-
schichtlichen Ursprung des Lebens, der Sprache und der Arbeit aufgeklirt:'”
Der Mensch als vernunftbegabtes Subjekt ist wiederum die zentrale Erfindung
dieser wissenschaftlichen Revolution am Ende des 18. Jahrhunderts: »Vor dem
Ende des achtzehnten Jahrhunderts existierte der Mensch nicht.« [...] »es gab
kein erkenntnistheoretisches Bewufitsein vom Menschen als solchem.«”! An-
ders formuliert: Der Mensch wird erst durch die modernen Wissenschaften
konstruiert, und zwar als Zentrum aller Erkenntnis. Erst die Humanwissen-
schaften schufen ein Bewusstsein von der Existenz dieses Menschen. Foucault
fasst seine Argumentation in einem Interview prignant zusammen:

»Ich habe versucht, folgende Phdnomene zu analysieren. In dem wissenschaftlichen
Diskurs, den der Mensch seit dem 17. Jahrhundert fiihrte, erschien im Laufe des
18. Jahrhunderts ein neues Objekt: der »Mensch«. [...] Der Mensch erschien als mog-
liches Objekt der Wissenschaft - ndmlich der Humanwissenschaften - und zugleich als
das Wesen, das Erkenntnis erst moglich macht. Der Mensch gehért also einerseits als
mogliches Objekt zum Gegenstandbereich der Erkenntnis und galt zugleich in grund-
sétzlicher Weise als Ausgangspunkt jeglicher Erkenntnis.«!72

Der Mensch als Analysegegenstand ist demnach einerseits ein empirisches
Objekt, das positiv als Phinomen erforscht werden kann. Andererseits und
paradoxerweise muss dieser Mensch, als transzendentales Subjekt, als das
Apriori der Erkenntnis, vorausgesetzt werden bzw. sich selbst voraussetzen.

168 | Vgl. ebd., S. 82ff.

169 | »Gegeniiber der Ideologie markiert die kantische Kritik die Schwelle unserer Mo-
dernitat.« Ebd., S. 299.

170 | Vgl. ebd., S. 269ff.

171 | Ebd., S. 373. Weiterhin »[...] erkennt man, wenn man sich die Kulturen des 16., 17.
und 18. Jahrhunderts etwas genauer ansieht, dass der Mensch darin buchstablich keine
Rolle spielt.« Foucault 2001g, S. 698.

172 | Foucault 2001j, S. 778. Oder anders: »[S]ie deckt so ein transzendentales Feld
auf, in dem das Subjekt, das nie in der Erfahrung gegeben wird (weil es nicht empirisch
ist), das aber endlich ist (weil es keine intellektuelle Intuition gibt), in seinem Verhélt-
nis zu einem Objekt X alle formalen Bedingungen der Erfahrungen im allgemeinen be-
stimmt.« Foucault 2012, S. 300.

hittps://dol.org/10.14361/9783839441510-006 - am 14.02.2026, 16:44:14.



https://doi.org/10.14361/9783839441510-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

6. Michel Foucault

Noch einmal anders formuliert: Die Humanwissenschaften postulieren den
Menschen zeitgleich als empirisches Objekt eines positiven Wissens und als
transzendentales Subjekt der Erkenntnis. Der Mensch ist somit eine wider-
spriichliche Konstruktion, »eine seltsame, empirisch-transzendentale Dub-
lette«, wie Foucault schreibt.””® Das Paradoxon des Subjekt/Objekt-Menschen
lasst sich nicht einholen, weil die empirische Erfassung des Menschen nie
beim transzendental vorausgesetzten Subjekt ankommen kann.”*

Diese kritische Analyse demontierte insbesondere die Vorstellung und
Hoffnung, der Mensch konne hinreichend Wissen iiber sich selbst akkumu-
lieren, um sich und die Geschichte eigenstindig steuern zu konnen. Die in-
flationir zitierte Schlusspassage des Buches sensibilisiert vor diesem Hinter-
grund dafiir, dass die Konstruktion des vernunftbegabten Subjektes nicht den
Schlusspunkt der menschlichen Entwicklung bilden kann. Nichts anderes be-
sagt die metaphorisch-pathetische Prognose vom »Tod des Menschen«'”,
nach »der Mensch verschwindet wie am Meeresufer ein Gesicht im Sand.«¢
Eine bewusste Provokation, mittels der aufstrebende Akademiker die Denker
des humanistischen Existenzialismus verirgerte und die Verkaufszahlen des
Buches steigert:"”’

Wwo-

»Man braucht sich nicht sonderlich iiber das Ende des Menschen aufzuregen; das ist
nur ein Sonderfall oder, wenn Sie so wollen, eine der sichtbaren Formen eines weitaus
allgemeineren Sterbens. Damit meine ich nicht den Tod Gottes, sondern den Tod des
Subjekts, des Subjekts als Ursprung und Grundlage des Wissens, der Freiheit, der Spra-
che und der Geschichte.«!™8

Die Prognose eines »allgemeineren Sterbens« und der Tod der Freiheit des
Subjektes sind sicherlich, zumindest fiir diejenigen, die am Glauben an das
selbstbestimmte Subjekt festhalten, keine optimistischen Erwartungen. Aber
ist die Wissenschaftskritik Foucaults ohne anthropologische Festlegungen
moglich? Und wenn Foucault hier eine implizierte Anthropologie vertritt, ist
diese pessimistisch? Gegen Foucaults Selbstdeutung mochte ich zeigen, dass
seine Analysemethode die Frage nach der Conditio humana nur mit anderen

173 | Ebd., S. 384.

174 | Foucault illustrierte diesen Widerspruch an der Differenz von Empirisch/Tran-
szendental sowie Cogito/Ungedachtes und Zuriickweichen/Wiederkehr. Vgl. ebd.,
S.377-384.

175 | Siehe zur Kritik am »Tod des Menschen«: Ferry und Renaut 1987, S. 112f.

176 | Foucault 2012, S. 462.

177 | Vgl. zum Abgesang des Humanismus und mensch-zentrierten Denken: Ebd.,
S. 412.

178 | Foucault 2001c, S. 1002.

hittps://dol.org/10.14361/9783839441510-006 - am 14.02.2026, 16:44:14.

227


https://doi.org/10.14361/9783839441510-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

228

Politischer Pessimismus

Begriffen stellt. An keiner Stelle der »Ordnung der Dinge« ist definiert, was der
Mensch stattdessen ist, vielmehr versucht die Analyse, anthropologische Set-
zungen zu unterlaufen, was allerdings nicht gelingt. Foucaults Kritik an den
Humanwissenschaften wird als Uberpriifung der »Erzeugung des Menschen
durch den Menschen«"”® und »Diskurs, den der Mensch seit dem 17. Jahrhun-
dert fithrt« vorgestellt. Bereits diese Formulierung belegt, dass Foucault den
Menschen in anderer Form permanent voraussetzen muss, um die anthropo-
logische Konstruktion des humanistischen Menschen kritisieren zu kénnen.
Aus systematischen Griinden hitte Foucault vielleicht die paradoxe Formulie-
rung >Der Diskurs, den der Diskurs seit dem 17. Jahrhundert fiihrt< wihlen sol-
len. Aber in der getitigten Aussage muss eine bestimmte Form des Menschen
vorausgesetzt werden, um die humanistische Anthropologie ablehnen zu kon-
nen. Selbstverstindlich gibt es nach Foucault kein Apriori des Subjektes und
kein transzendentales Wissen. »Die Ordnung der Dinge (Les mots et les choses)
ist ein einziger Sturmlauf gegen die Festlegung des Menschen in bestimmten
transzendentalen Grenzen.«'® Foucault argumentiert in diesem Zusammen-
hang strukturalistisch und wendet gegen die humanistische Philosophie ein,
dass »[...] die Moglichkeit des Menschen letztlich auf einer Menge von Struk-
turen beruht, die er zwar denken und beschreiben kann, deren Subjekt oder
souverines Bewusstsein er jedoch nicht ist.«®! Die Strukturen bestimmen,
welchen Handlungsspielraum die Menschen in der Welt haben, somit ist der
Mensch dazu verurteilt, als Beobachter die Welt passiv wahrzunehmen, ohne
steuernd eingreifen zu kénnen. Aber nicht nur die politischen und lebenswelt-
lichen Praxen, sondern das Denken selbst ist bis in die feinsten Veristelungen
von den Strukturen bestimmt.’®? Die geschichtlichen Bedingungen definieren,
wie die Welt wahrgenommen wird und diktieren den Zeichengebrauch. Wenn
ein Subjekt sich als souveridner Akteur und Schépfer von Zeichen interpretiert,
entspricht dies einer Selbsttiuschung, weil die Zeichen dem Einzelnen immer
schon vorgegeben sind und diese Illusion lediglich zulassen und damit vor-
tduschen.'®

Der Verweis auf die Entstehung des Menschen aus Strukturen impliziert
aber auch eine Historisierung des Menschen, und Foucaults geschichtliche

179 | Foucault 2008a, S. 84f.

180 | Schmid 2008, S. 16.

181 | Foucault2001j, S. 779.

182 | Diesen passiv-externen Schdpfungsprozess wird Foucault in »Uberwachen und
Strafen« folgendermaBen beschreiben »Das Individuum ist zweifellos das fiktive Atom
einer»ideologischen« Vorstellung der Gesellschaft; es ist aber auch eine Realitat, die
von der spezifischen Machttechnologien der»Disziplin«produziert worden ist.« Foucault
2005q, S. 249f.

183 | Vgl. zu dieser Kritik: Frank 1984, S. 123.

hittps://dol.org/10.14361/9783839441510-006 - am 14.02.2026, 16:44:14.



https://doi.org/10.14361/9783839441510-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

6. Michel Foucault

Vermessung beschreibt den Menschen als ein ginzlich offenes und immer
verinderbares Wesen. Das bedeutet im Umkehrschluss eine Zuriickweisung
jeder abschlieRenden Definition des Menschen, eine Absage an die limitier-
te Erfahrungsform der modernen Vernunft, und erfordert somit eine eigene
anthropologische Setzung. Foucaults Apriori ist ein Mensch, der zwar immer
durch geschichtliche Bedingungen und Ordnungen eingeschrinkt ist, aber
gleichzeitig entlang von geschichtlichen Abfolgen modifizierbar. Dies bedeu-
tet insbesondere, dass der Mensch — das Subjekt in diesem Zusammenhang —,
immer das Produkt der Umwelt/Strukturen ist, bzw."®* Die Selbsterfahrung
des Menschen als qualitativ bestimmtes Wesen ist nur mdglich durch vorher-
gehend »Wissens-Serien«, die dem Menschen eingeschrieben werden miis-
sen, um den Menschen als Menschen tiberhaupt erst zu schaffen. Jene passive
Rolle des Menschen als Spielball und Verhandlungsmasse der geschichtlichen
Strukturen entspricht insofern einer pessimistischen Anthropologie, als der
Mensch in dieser Konstruktion immer ein Gefangener seiner eigenen Ge-
schichte ist, die er nur passiv und ohnmaichtig erfihrt, wobei seine Selbstbe-
freiung ausgeschlossen bleibt.

Wie hoch aber das Ausmaf der externen Formung des Menschen ist und
wie viel Moglichkeiten fiir das Subjekt in der Moderne bleiben, »sich selbst |...]
umzuformens, dazu hat Foucault unterschiedliche und widerspriichliche An-
gaben gemacht.”® Implizit muss die Kritik an der humanwissenschaftlichen
Anthropologie ein mehr an anthropologischen Moglichkeiten und damit ein
anderes Menschenbild voraussetzen. Durch die Kritik an der humanistischen
Anthropologie wird die anthropologische Frage somit wiederholt und damit
ein »anthropologischer Zirkel« gezogen.”®® Das, was untersucht und dessen
bisherige Vermessung kritisiert wird, muss gleichzeitig quasi transzendental
vorausgesetzt werden. Der Mensch erscheint in der gleichzeitigen Zurtickwei-
sung und verdeckten Neu-Stellung der anthropologischen Frage als eine Exis-
tenz, die sich durch die Geschichte immer neu konstituiert bzw. konstituiert
wird. Sein Selbst- und Weltverhiltnis ist fiir den Menschen immer fragil, um-
kiampft und unsicher.’®” Somit verfingt sich Foucault selbst in einer zirkuliren

184 | »Es gibt keine menschliche Handlung, die nicht strukturiert wére, noch gibt es
eine Struktur, die nicht signifikativ wére, das heifdt, die nicht als Qualitat der Psyche und
des Verhaltens eines Subjekts eine Funktion erfiillte. Kurzum, diese Position umfasst
drei zentrale Thesen: es gibt ein Subjekt; in der historischen und kulturellen Dimension
ist dieses Subjekt stets transindividuell; jede psychische Aktivitat und jedes Verhalten
des Subjektes sind stets strukturiert und signifikativ, das heifit funktionell.« Foucault
2001i, S. 1033.

185 | Foucault 2008c, S. 38.

186 | Vgl. Hierzu: Brinkmann 2004, S. 85. Und dartber hinaus: Brinkmann 1999.

187 | Vgl. Brinkmann 2004, S. 85.

hittps://dol.org/10.14361/9783839441510-006 - am 14.02.2026, 16:44:14.

229


https://doi.org/10.14361/9783839441510-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

230

Politischer Pessimismus

Argumentation, dem erkenntnistheoretischen »Doppel-Problem«.'®® Wie wi-
derspriichlich Foucaults Aussagen zum Thema Anthropologie ausfallen, zeigt
derweil diese Aussage aus dem Jahr 1978:

»dafl die Menschen im Laufe ihrer Geschichte niemals aufgehért haben, sich selbst zu
konstruieren, das heiltihre Subjektivitat bestdndig zu verschieben, sich in einer unend-
lichen und vielfaltigen Serie unterschiedlicher Subjektivitdten zu konstituieren. Diese
Serie von Subjektivitaten wird niemals zu einem Ende kommen und uns niemals vor
etwas stellen, das »der Mensch«wére. Der Mensch ist ein Erfahrungstier: Er tritt stdndig
in einen Prozef3 ein, derihn als Objekt konstituiert und ihn dabei gleichzeitig verschiebt,
verformt, verwandelt - und der ihn als Subjekt umgestaltet.«!&

Die Aussage erscheint widerspriichlich, wenn man nach den Moglichkeiten
der Selbstkonstitution des Menschen fragt: Einerseits schaffen die »Menschen
[...] sich selbst«. Andererseits und im Widerspruch dazu wird der Mensch »als
Objekt konstituiert« und durch Prozesse passiv »verformt«, »verwandelt« und
»umgestaltet«. Dieser Gegensatz zeigt sich insbesondere, wenn die Texte von
vor 1978 mit jenen verglichen werden, die danach entstanden. Die historischen
Analysen bis »Der Wille zum Wissen« (19776) weisen den Menschen als passi-
ves Produkt der Strukturen aus. Pessimistisch ist diese anthropologische Pers-
pektive — meiner Analyse folgend —, weil die Menschen immer als Leidtragen-
de der Macht dargestellt werden, keine positiven Entwicklungen beschrieben
werden und die Menschen nie aktiv ihre Geschichte oder sich selbst gestalten.
Danach schwenkt die Perspektive um: Der Mensch erschafft sich nun - er-
staunlich ungehindert durch die Determinationen der Macht — mittels »Tech-
nologien des Selbst« und der »Sorge um Sich«.”® Damit wird explizit, was
zuvor der normative Hintergrund fiir Foucaults kritische Interventionen war.
In der Spitphase seines Werkes zeigt sich eine geradezu optimistische Hoff-

188 | »Indem Foucault den anthropologischen Menschen als psychologische Innerlich-
keit (WG), als organische Kdrperlichkeit (GK) und als vorstellendes Subjekt (OD) kritisch
in den Blick nimmt, reproduziert er das traditionelle Modell der Schichtenanthropolo-
gie.« Ebd., S. 85. D.h. in »Wahnsinn und Gesellschaft« befasst sich Foucault mit der
Unterscheidung Seele/Psyche, in »Geburt der Klinik« mit dem Korper/Physis und in »Der
Ordnung der Dinge« mit dem Geist/Kognition.

189 | Foucault 2008a, S. 84f.

190 | Im Anschluss an Epiktet verweist Foucault beispielsweise darauf: »In dem Mafe,
wie er frei und verniinftig ist - und frei, verniinftig zu sein -, ist der Mensch dasjenige
Wesen in der Natur, dem es aufgegeben ist, fiir sich selbst zu sorgen.« Foucault 2007b,
S. 66.

hittps://dol.org/10.14361/9783839441510-006 - am 14.02.2026, 16:44:14.



https://doi.org/10.14361/9783839441510-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

6. Michel Foucault

nung auf mannigfache positive Entwicklungsmoglichkeiten, und der kiinftige
Mensch erscheint auffallend friedfertig.’”!

Ferner nimmt Foucault die anthropologische Verortung »Erfahrungstier«
vor. Die Bezeichnung »Tier« dient hier sicherlich auch dazu, Menschenbilder,
die den Menschen noch vom Tier unterschieden wissen wollen, zu kritisieren.
Dabei ist die Bezeichnung »Tier« eine implizite Referenz auf Nietzsche, und
dartiber hinaus auf biologistische Anthropologie und Evolutionstheorie. Die
menschliche Erfahrung ist wiederum in Foucaults Schriften omniprisent.’?
Die Relevanz zeigt sich durch die Werksgeschichte an der Fokussierung von
Thematiken wie Tod, Wahnsinn, Lust, Sex usw., wobei sich Foucault vor allem
fur >Extrem-Erfahrungens, d.h. Formen des existenziellen Wahrnehmens des
Selbst und dessen Endlichkeit begeistert.'”® Es findet sich so insbesondere in
den Texten der 1960er Jahre eine Spannung zwischen analytischem Struktu-
ralismus und gleichzeitiger empathischer Betonung des Gegendiskurses, der
Grenzerfahrung als quasi »eigentlich-urspriinglicher< Erfahrung des Selbst.
Durch Erfahrung gewahrleistet der Mensch nicht nur Umweltkontakt, entlang
von Erfahrung wird der Einzelne konstituiert bzw. konstituiert sich der Einzel-
ne selbst. Dass Foucault die im Frithwerk bereits angelegte sRumpf-Anthropo-
logie« in seiner letzten Schaffensphase ins Zentrum riickt, lisst sich mit Blick
auf die Texte der 198oer Jahre kaum bestreiten, welche ohne den emphatischen

191 | Hierauf wird im Kapitel »Fluchtpunkt Subjekt« detailliert eingegangen.

192 | Vgl. hierzu »Schriften in vier Banden. Dits et Ecrits, S. I. 29, 110, 126, 135, 149,
165, 177,189, 215-219, 235,272, 275,293, 322, 384,450, 466, 479, 513, 518, 529,
546, 673, 717, 805, 848, 897, 920, 1l 40f, 70, 133, 136, 209, 253, 354, 607, 649,
678, 111221 478, 552, 554, 937, IV 52, 259, 265f, 302, 470, 704, 731, 754, 871, 932,
943-959. Foucault 2005aa, S. 1076. »Die Erfahrung ist es, die Foucault von irgendwel-
chen anthropologischen Bestimmungen des *Menschen« abhdlt und ihn doch zu dieser
Bestimmung verleitet: Der Mensch ist ein Erfahrungstier. Auch hier zeigt sich Foucault
geradezu besessen von dem Gedanken, daf ein Mensch nicht»identisch« mit sich sein,
sondern ein anderer werden solle.« Schmid 2008, S. 7.

193 | Foucault2005w, S. 175. Die Grenzerfahrungen, die Foucault propagiert, erhalten
ihren Sinn erst durch die Erfahrung der eigenen Existenz bzw. die Erfahrung der eigenen
Nicht-Existenz (»die Schwelle zum Tod« oder »die schwarze Wand des Todes«, Foucault
19744, S. 91). Ideengeschichtlich begibt sich Foucault dadurch in die Nahe des Exis-
tenzialismus sowie und insb. zu Martin Heidegger, der neben Nietzsche eine zentrale,
wenn auch implizite Referenz in seinen Texten ist. Die Sorge ist nicht zuféllig einer der
zentralen Begriffe in Heideggers fundamentalen Ontologie, von der Foucault stark ge-
pragt war. Vgl. hierzu Forst 1990, S. 146ff. Auch Heidegger wollte keine Anthropologie
formulieren, ein Anspruch, dem er nicht gerecht wurde, zumal die Kategorie des sich um
den Tod sorgenden Daseins nicht ohne ein Menschenbild vorzustellen ist.

hittps://dol.org/10.14361/9783839441510-006 - am 14.02.2026, 16:44:14.

231


https://doi.org/10.14361/9783839441510-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

232

Politischer Pessimismus

Rekurs auf das Selbststeuerungsvermégen des Menschen, d.h. die »aktive
Form der Selbstbeherrschung«, nicht funktionieren wiirden.'*

Das alte/neue Interesse am Menschen spiegelt sich aber ebenso in der
Neu-Konzeption der Analytik der Macht und den hierfiir zentralen Kategorien
Widerstand und Freiheit: »Menschen erheben sich, das ist eine Tatsache. Auf
diesem Wege gelangt die Subjektivitit (nicht der groflen Minner, sondern je-
des beliebigen Menschen) in die Geschichte und haucht ihr Leben ein.«!*> Die
pessimistisch-strukturalistische Position ist in diesen Aussagen nicht wieder-
zuerkennen. In vorangegangenen Texten der 1970er Jahre hatte Foucault, wie
wir gesehen haben, unmissverstindlich insistiert, dass der Zusammenhang
genau umgekehrt zu denken ist: Nicht die menschliche Subjektivitit oder das
Individuum wirkt auf die Geschichte, sondern die Geschichte produziert die
Menschen als unterworfene Subjekte und oktroyiert Individualitit. »Das Indi-
viduum ist das Produkt der Macht.«*® Deshalb erscheint es aus der Perspektive
der »Mikrophysik der Macht« auch (vordergriindig) sinnlos, das menschliche
Subjekt zum Ausgangspunkt einer philosophischen Analyse zu erheben, ist
es doch lediglich ein Effekt der ihm vorausliegenden Diskurse bzw. Machtver-
hiltnisse. Glaubt man dem Autor von »Uberwachen und Strafen«, so findet
jede menschliche Erfahrung unter den Voraussetzungen und Bedingungen
von Machtverhiltnissen statt. Diese Macht erschafft Individualitit, indem sie
Korper und Geist gefangen nimmt, Normen implantiert und Unterwerfung
zum Subjekt erzwingt.”’ In jener Konstruktion wird zunichst der mensch-
liche Korper von der Macht in Besitz genommen und dadurch ein Individuum
geschaffen, und dessen Unterwerfung erschafft tiberhaupt erst das moderne
Subjekt. Von anthropologischer Bedeutung ist in diesem Zusammenhang die
Umkehrung der Kérper/Seele-Dichotomie:

194 | Foucault 2008c, S. 85. Demnach war es dem Homo sapiens in der Antike mog-
lich, als »Subjekt seine Herrschaft« {iber die »sexuelle Lust« und dariiber hinaus iiber
den eigenen Lebensentwurf zu behaupten. Foucault 2007b, S. 92f.

195 | Foucault 2005w, S. 178.

196 | Foucault 1978a, S. 229f.

197 | »Ich glaube, daf die Identitat eines der ersten Produkte der Macht ist, dieses
Typs von Macht, den wir in unserer Gesellschaft kennen. Ich glaube nédmlich fest an die
konstitutive Bedeutung der juristischen-politisch-polizeilichen Formen unserer Gesell-
schaft. Ist das mit sich selbst identische Subjekt mit seiner eigenen Historizitat, seiner
Genese, seinen Kontinuitaten, mit den bis zum letzten Tag seines Lebens verl&dngerten
Wirkungen seiner Kindheit etc. nicht das Produkt eines gewissen Typus von Macht, die
auf uns in alten juristischen und den neuesten polizeilichen Formen ausgeiibt wird?«
Foucault 2005q, S. 197.

hittps://dol.org/10.14361/9783839441510-006 - am 14.02.2026, 16:44:14.



https://doi.org/10.14361/9783839441510-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

6. Michel Foucault

»Man sage nicht, die Seele sei eine lllusion oder ein ideologischer Begriff. Sie existiert,
sie hat eine Wirklichkeit, sie wird standig produziert - um den Kérper, am Korper, im
Korper - durch Machtausiibung an jenen, die man liberwacht, dressiert und korrigiert,
an den Wahnsinnigen, den Kindern, den Schiilern, den Kolonisierten, an denen, die man
an einen Produktionsapparat bindet und ein Leben lang kontrolliert. [...] Doch tédusche
man sich nicht: man hat an die Stelle der Seele, der Illusion der Theologen, nicht einen
wirklichen Menschen gesetzt. Der Mensch, von dem man uns spricht und zu dessen Be-
freiung man einlddt, ist bereits in sich das Resultat einer Unterwerfung, die viel tieferist
als er. Eine »Seele«wohnt in ihm und schafft ihm eine Existenz, die selber ein Stiick der
Herrschaft ist, welche die Macht iiber den Kdrper ausiibt. Die Seele: Effekt und Instru-
ment einer politischen Anatomie. Die Seele: Gefangnis des Korpers.«!98

Zunichst dringt sich hier die Frage auf, wie Foucault diese Kritik an der Sub-
jektphilosophie vorbringen kann? Bedingung der Méglichkeit der Kritik ist ein
Beobachterstandpunkt, der es erlaubt, die >Wahrheit« zu sprechen. Aber jene
Einsicht in die Vor-Strukturiertheit des Subjektes bedingt eine Beobachter-
position auflerhalb der Vorgegebenheit der Zeichen, die es stringent gedacht
nicht geben kann. Foucault bezieht seine Erkenntniskritik somit nur einge-
schrankt auf'sich selbst."*?

Das Subjekt in »Uberwachen und Strafen« ist kein autonomer Herr, der
sich selbst steuert, sondern Knecht der neuen Technologien der Macht.?*® Der
Terminus »Unterwerfung« veranschaulicht den Pessimismus in Foucaults
Subjekttheorie, denn jedem subjektiven Bewusstsein gehen Machtstrukturen
voraus, und somit ist die Ausbildung normkonformer Personlichkeiten ein de-

198 | Foucault 2010, S. 41f.

199 | »lch versuche, mich aufierhalb der Kultur zu stellen, der wir angehdren, und ihre
formalen Bedingungen zu untersuchen, um sie einer Kritik zu unterziehen, und zwar nicht,
um ihre Werte herzuleiten, sondern um zu sehen, wie sie tatsachlich hat entstehen kon-
nen.« Foucault 2001j, S. 776. Hier stellt sich die Frage, wie ein solcher Beobachtungs-
standpunkt auBerhalb der eigenen Kultur/Gesellschaft iberhaupt eingenommen werden
kann? An anderer Stelle schreibt er hierzu: »Die Wahrheitist selbst Teil der Geschichte des
Diskurses und ist gleichsam ein Effekt innerhalb eines Diskurses oder einer Praxis.« Fou-
cault 20084, S. 47. Und weiter heifit es: »Einen wissenschaftlichen Diskurs halten, das ist
nichts, was in einen Bereich oberhalb oder auerhalb der Geschichte fiele, sondern ge-
hort zur Geschichte ebenso wie eine Schlacht, die Erfindung einer Dampfmaschine oder
eine Epidemie.« Ebd., S. 87. Hier entsteht ein Widerspruch zwischen dem weitreichenden
Deutungsanspruch und der Méglichkeit, solche Deutungen der eigenen Kultur, Geschich-
te, des wissenschaftlichen Diskurs usw. mit dem Anspruch auf »Wahrheitc vorzunehmen,
zumal Foucault selbst Teil seiner Untersuchungsgegensténde ist.

200 | Vgl. Foucault 2010, S. 379ff. »Das Subjekt ist, anders formuliert, Effekt der
Macht und Geféngnis des Kdrpers in einer Person.« Kneer 1996, S. 270.

hittps://dol.org/10.14361/9783839441510-006 - am 14.02.2026, 16:44:14.

233


https://doi.org/10.14361/9783839441510-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

234

Politischer Pessimismus

miitigender Akt, eine Unterjochung usw. Das Subjekt wird in dieser Aussage
dann zum Spielball der Strukturen, vergleichbar zu Schopenhauers Willen, be-
stimmen die Strukturen, was ein Subjekt iiberhaupt sein kann. Allen, die noch
auf die Befreiung des Menschen aus der berithmten >selbstverschuldeten Un-
miindigkeit« hoffen, muss diese Einschitzung pessimistisch erscheinen. Sogar
die christliche Anthropologie hatte den Zusammenhang von Kérper und Seele
optimistischer gedeutet, denn wenn die Seele durch den Tod von den Zwingen
des Korpers befreit ist, besteht wenigstens im Jenseits die Moglichkeit auf gétt-
liche Erlésung. Mit Blick auf die Ideengeschichte des Pessimismus grenzt sich
Foucault mit dieser These auch von der gnostischen Vorstellung ab, die Seele
wiirde durch irdische Zwinge entfremdet und ihrer Moglichkeiten beraubt.?
Foucaults Theorie hat sich offiziell von solchen theologisch-metaphysischen
Spekulationen verabschiedet und dreht den diesseitigen Zusammenhang von
Kérper und Seele um.?? Spitestens seit dem 18. Jahrhundert nimmt die See-
le den Korper gefangen und nicht umgekehrt. Die »politische Anatomie des
Korper« zielt darauf, Kérper zum Zweck »einer ausnutzbaren Kraft« zu trans-
formieren, wozu der Einzelne sowohl »produktiver wie unterworfener Kérper«
sein muss.?” Die Seele meint hier die Machtstrukturen, die in das Bewusstsein
des Einzelnen, durch »[...] Prozeduren der Bestrafung, der Uberwachung, der
Zichtigung, des Zwanges [...]«, implantiert werden und die Seele des Einzel-
nen als schuldbeladen und strafwiirdig konstituieren.?’* Die Biomasse Korper
wird durch diese Seele eingekerkert. Der Rekurs auf die materielle Korperlich-
keit ist wiederum nicht ohne anthropologische Bestimmungen denkbar, wobei
nicht der >Kerker-Korper« das Problem ist, sondern dessen seelische Gefangen-
nahme. Der Kérper wird hier untergriindig — und vergleichbar zur Unvernunft
in »Wahnsinn und Gesellschaft« — als normativ-positive anthropologische Ka-
tegorie und im Gegensatz zur freiheitsberaubenden Seele vorausgesetzt. Diese

201 | Anti-gnostisch ist Foucaults Argumentation auch, weil die Genealogie, wie sie
Foucault in den 1970er Jahren vorstellt, Erldsung nicht durch Erkenntnis versprechen
kann, weil die Erkenntnis immerim Macht-Wissen-Komplex gefangen bleibt - wobei die-
se Einsicht sicherlich eine privilegierte Erkenntnisposition bedingt wie zeitigt.

202 | »Doch die wohl hartnackigste und méachtigste unter diesen Utopien, mit denen
wir die traurige Topologie des Kdrpers auszuldschen versuchen, ist der grofle Mythos
der Seele, aus dem sie seit den Anfangen der abendl&ndischen Geschichte schopfen.«
Foucault 2005d, S. 27.

203 | Foucault 2010, S. 37. »Die schéne Totalitat des Individuums wird von unserer
Gesellschaftsordnung nicht verstimmelt, unterdriickt, entstellt; vielmehr wird das In-
dividuum darin dank einer Taktik der Kré&fte und der Korper sorgféltig fabriziert.« Ebd.,
S. 278f.

204 | Ebd., S. 41f.

hittps://dol.org/10.14361/9783839441510-006 - am 14.02.2026, 16:44:14.



https://doi.org/10.14361/9783839441510-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

6. Michel Foucault

Setzung des >urspriinglichen Kérpers«*® erklirt auch, warum die Analyse des

Gefingnisses keineswegs eine positivistisch-historische Studie ist, sondern als
Anklage und Widerspruch gegen den modernen Strafvollzug angelegt. Frag-
lich erscheint bei diesen fast psychoanalytischen Einlassungen, wie stark Fou-
cault hier selbst noch an die »Repressionshypothese« glaubt, die er drei Jahre
spiter in »Der Wille zum Wissen« zu Grabe tragen wird.

Mit Blick auf diese heterogenen anthropologischen Aussagen erscheint eine
ideengeschichtliche Kontextualisierung und Systematisierung notwendig: Folgt
man Aristoteles, zeichnet sich der Mensch (bzw. der griechische Mann) bekannt-
lich als Zoon politikon aus. Hinter dieser anthropologischen Bestimmung steht
die Unterscheidung zwischen dem Naturzustand und der Rechtsordnung, wel-
che als Grundmodell der politischen Anthropologie seit der Antike hegemonial
ist. Idealtypisch zugespitzt trennt die Dichotomie von Natur- und Kulturzustand
die politischen Theorien: Der eine Pol idealisiert den Naturzustand als Garant
der Freiheit, und der andere hofft, auf die Friedenssicherung mittels einer poli-
tischen Ordnung. Das prominenteste Paar jener dichotomen Bewertung von
Naturzustand und Rechtsordnung sind Jean-Jacques Rousseau und Thomas
Hobbes, und an diesen idealtypische Antipoden lisst sich zeigen, dass Foucaults
Theorie weder der einen noch der anderen Partei entspricht.?’® Wie Rousseau
beurteilt auch Foucault in seinen Analysen die zivilisatorische Ordnung kritisch
und stellt sich die Aufgabe, herauszufinden, »kraft welcher Mechanismen wir
zu Gefangenen unserer eigenen Geschichte geworden sind.«*” Foucault arbei-
tet mit der Annahme, dass der Zivilisationsprozess und gerade der Ubergang
zur Moderne mit einer inflationiren Steigerung der Macht einhergehen und
dadurch menschliche Moglichkeiten negiert werden. Die Auswiichse und die
Pervertierung der Machtverhiltnisse begriinden in dieser Konstruktion die
Ubel in der Welt. Macht ist nach Foucault nicht generell bése oder dem »Wesen

205 | »Foucault spricht dann in der Tat auch (in der franzdsischen Ausgabe) von »les
corps eux-mémes« (Foucault 1975: 31); die deutsche Ubersetzung gibt Foucaults An-
leihen bei einer ursprungs- bzw. wesensmetaphorischen Begrifflichkeit nicht wieder.«
Kneer 1996, S. 270f, FN 14. Vgl. hierzu auch Visker 1991, S. 87f.

206 | In Foucaults politischer Theorie wird die Differenz von zoe und bios mit der Mo-
derne indifferent, wenn sich das Politische beginnt, des Lebens zu bedienen: »Aber die
»biopolitische Modernitatsschwelle« einer Gesellschaft liegt dort, wo es in ihren politi-
schen Strategien um die Existenz der Gattung selbst geht. Jahrtausende hindurch ist
der Mensch das geblieben, was er flir Aristoteles war: ein lebendes Tier, das auch einer
politischen Existenz fahig ist. Der moderne Mensch ist ein Tier, in dessen Politik sein
Leben als Lebewesen auf dem Spiel steht.« Foucault 1983, S. 138.

207 | Foucault 19874, S. 245.

hittps://dol.org/10.14361/9783839441510-006 - am 14.02.2026, 16:44:14.

235


https://doi.org/10.14361/9783839441510-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

236

Politischer Pessimismus

nach ein Ubel, aber immer gefihrlich.2® Wenn Foucault betont, dass alles im-
mer gefihrlich ist, stellt sich die Frage, was die Ursache dieser Gefahr ist?*® Der
Mensch kann es in besagter Konstruktion nicht sein, weil er als passives Produkt
der Machtverhiltnisse dazu gar nicht die notwendige Handlungsfreiheit besitzt.
Als unterworfenes Subjekt der vorausgehenden Macht kann er nicht ursichlich
das Ubel verantworten. Aber gegen Rousseau verweist Foucault —jedenfalls nach
»Wahnsinn und Gesellschaft« — darauf, dass es den Naturzustand im Sinne
eines »Ursprungs« oder »Nullpunktes« nie gegeben hat, weshalb es sinnlos ist,
wie Rousseau zu sagen, »der Mensch ist von Natur aus gut«.?”® Auch in seinen
spiteren Schriften weist Foucault den Gedanken zuriick, »[...] daR es ein We-
sen oder eine Natur des Menschen gebe [...]«.!! Der Mensch ist weder gut noch
schlecht, sondern kontingent. Somit ist der Mensch aber auch nicht von Natur
aus gefihrlich, die Gefahr besteht darin, dass sich — wie Foucault im Spitwerk
konkretisiert — Machtverhiltnisse zu Herrschaftsverhiltnissen verhirten.?? Die
Machtverhiltnisse werden in diesem theoretischen Kosmos nicht als kontingent
gedacht; ihre genaue Ausgestaltung der Machtverhiltnisse variiert zwar im Lau-
fe der Geschichte, aber eine Gesellschaft, d.h. menschliches Zusammenleben
ohne Macht kann es nicht geben, wobei gleichzeitig die Machtverhiltnisse als
Begriindung fiir die negative Zeitdiagnostik angefiihrt werden. Foucault ope-
riert mit dieser Annahme auf einer implizit-normativen Ebene, welche den
Mensch selbst nicht als Problem denkt, sondern gesellschaftliche Verhiltnisse.
Letztere bedeuten aber nicht die Freiheit in Grenzen, sondern setzen der Frei-
heit permanent Grenzen. Eine Positionierung, die Foucault von Hobbes trennt,
weshalb Foucault in diesem Sinne zutreffend als » Anti-Hobbes« bezeichnet wur-
de.?® Der Mensch ist in Foucaults Theorie immer schon ein soziales Wesen, weil
Machtverhiltnisse und Sprache jedem Menschen vorausgehen; ihn als Subjekt
erst durch »Unterwerfung« erméglichen.”* Foucault problematisiert, dass jede

208 | »Das ist unlosbar mit einem anderen Prinzip verbunden, wonach die Macht, die
ein Mensch iber den anderen ausiibt, stets geféhrlich ist. Ich sage nicht, Macht sei
ihrem Wesen nach ein Ubel.« Foucault 2005w, S. 178.

209 | Foucault 1987b, S. 286.

210 | Rousseau 1998, S. 115, Anmerkung IX.

211 | Foucault 1993b, S. 10.

212 | Vgl. Foucault 1993b, S. 25.

213 | Kohler 1992, S. 166. »Das »zoon-politikon¢, das »politische Tier, ist niemals der
Herr, sondern seit langem das sub-jectum, der Untertan der Macht.« Ebd., S. 167.

214 | »Wer sind wir, die wir diese Sprache sprechen, die sich uns ebenso aufdrangt wie
jene Mé&chte, die sich uns selbst, in unserer Gesellschaft, und anderen Gesellschaften
aufzwingen?« Foucault 2005q, S. 199. Weiterhin wendet Foucault gegen Hobbes ein,
dass Individuen niemals untereinander im Kriegszustand stehen, sondern dass Krieg
und Biirgerkrieg nur zwischen Gruppen moglich sind. Vgl. Foucault 2015, S. 50.

hittps://dol.org/10.14361/9783839441510-006 - am 14.02.2026, 16:44:14.



https://doi.org/10.14361/9783839441510-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

6. Michel Foucault

Ordnung durch Ausschluss von Moglichkeiten erkauft ist. Die ausgeschlossenen
Moglichkeiten bleiben uneinholbar, weil es kein Auflerhalb gibt, der Naturzu-
stand absoluter Freiheit niemals erreichbar ist und jede Ordnung mit neuen Ein-
schrinkungen einhergeht. Gerade am Verlust von menschlichen Méglichkeiten
durch politische Ordnungsstiftung, durch Disziplinierung, Regierung, Kontrol-
le, Zwang usw. entflammt Foucaults normative Kritik, so dass er 1978 das Ideal
benennt, wenigstens »nicht dermaflen regiert zu werden.«*"

Damit arbeitet Foucaults Theorie mit zwei anthropologischen Ebenen: Auf
der gewissermaflen realhistorischen Ebene des Seiendem vertritt er ein pes-
simistisches Menschenbild. Der Mensch war, ist und wird immer von Macht-
verhiltnissen unterworfen. Der Mensch ist ein Opfer der geschaffenen Ver-
hiltnisse und kann sich aus diesem Zusammenhang nicht befreien. Auf einer
zweiten, sozusagen idealistischen Ebene des >Sein-Sollens« vertritt Foucault
aber ein optimistisches Menschenbild. Als implizit zu bezeichnen ist diese
Anthropologie, weil die anthropologischen Priamissen nur an wenigen Stellen
benannt werden, die Analysen aber dennoch ihr kritisches Potenzial aus einer
unterstellten Moglichkeitsfiille an alternativen menschlichen Entwicklungs-

potenzialen schépfen:®

»Wir umkreisen da einen Satz von Marx: der Mensch erzeugt den Menschen. Wie ist das
zu verstehen? Meiner Ansicht nach ist das, was erzeugt werden soll, nicht der Mensch,
so wie ihn die Natur vorgezeichnet hat oder wie sein Wesen es vorschreibt; wir haben
etwas zu schaffen, das noch nicht existiert und von dem wir nicht wissen kdnnen, was
es sein wird.«®Y7

Die Legitimitit des Menschen wird nicht durch die Vergangenheit, den Na-
turzustand oder einen anderen Ursprung begriindet, sondern in die Zukunft
projiziert. Foucault legitimiert den Menschen in eine unbekannte und unsi-
chere Zukunft, es ist eine Wette, und damit — isoliert betrachtet — eine op-
timistische Perspektive. In dieser Forderung ist vorausgesetzt, dass das, was
hier »Mensch« bezeichnet, prinzipiell >mehr< sein kann als es ist oder war.
Womit nicht auf eine >eigentliche Natur< des Menschen verwiesen ist, aber
konstitutiv unterstellt wird, dass es eine historisch modifizierbare Form gibt,
die als Mensch zu bezeichnen ist. Dabei zeigt sich, dass Foucaults Anthropo-

215 | Foucault 1992, S. 12.

216 | Ziel des Forschungsunternehmens ist nach Foucaults Auskunft: »Vielmehr soll
bestimmt werden, was das Subjekt sein muf}, welchen Bedingungen es unterworfen
ist, welchen Status es haben muf3, welche Position es im Realen oder Imagindren ein-
nehmen muf, um legitimes Subjekt dieses oder jenes Typs der Erkenntnis zu werden.«
Foucault 1994, S. 699.

217 | Foucault 20084, S. 83.

hittps://dol.org/10.14361/9783839441510-006 - am 14.02.2026, 16:44:14.

237


https://doi.org/10.14361/9783839441510-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

238

Politischer Pessimismus

logie nicht nach dem Was, sondern dem Wie fragt. Von Interesse ist nicht,
aufzukliren, Was der Mensch ist, sondern wie er gemacht wird. Erkenntnis-
theoretisch stringent gedacht bleibt nur diese Méglichkeit, wenn der Mensch
nicht als Substanz, sondern als Prozess zu denken ist:

»Das zentrale philosophische Problem ist wohl das der Gegenwart und dessen, was wir
ineben diesem Moment sind. Wobei das Ziel heute weniger darin besteht, zu entdecken,
als vielmehr abzuweisen, was wir sind. Wir miissen uns das, was wir sein kénnten, aus-
denken und aufbauen, um diese Art von politischem »double-bind« abzuschiitteln, derin
der gleichzeitigen Individualisierung und Totalisierung durch moderne Machtstrukturen
besteht.«?18

Auf eine Anthropologie kann die Analyse des franzosischen Philosophen of-
fensichtlich nicht verzichten. Ein weiterer Beleg ist folgende Einschitzung
Foucaults: »Letztlich ist das Leben — daher sein radikaler Charakter — das, was
zum Irrtum fihig ist. [...] Sie gilt es zu befragen hinsichtlich des singuliren,
aber erheblichen Irrtums, der bewirkt, dass das Leben mit dem Menschen zu
einem Wesen gefiithrt hat, das sich nie ganz an seinen Platz befindet, einem
Lebewesen, das dazu bestimmt ist zu »irren< und das letztlich zum >Irrtumc
bestimmt ist.«*® Giorgio Agamben glaubt in diesem Zusammenhang, dass
»hier mehr im Spiel ist als Pessimismus«.??® Dass es beides ist, ein ineinander
verschrinktes pessimistisch/optimistisches Menschenbild, hoffe ich, mit der
zweigeteilten Anthropologie Foucaults gezeigt zu haben.

Indirekt spielt Foucault gegen anthropologische Einheiten die mannig-
fachen Moglichkeiten des Menschseins aus; sozusagen die anthropologische
Differenz. Die Problematisierung der Unterwerfung und Schaffung des mo-
dernen Menschen operiert als Bedingung ihrer Méglichkeit mit einer impli-
ziten Anthropologie: »Der Mensch ist das nicht-festgestellte Tier.«**! Anders
formuliert: Der Mensch ist ein Méglichkeitswesen.??? Foucaults implizite An-
thropologie operiert mit dem Konjunktiv, der Mensch kann alles sein, und aus
dieser Position konfrontiert er untergriindig seine Analysegegenstinde und
kritisiert die mit Machtverhiltnissen konstitutiv einhergehende Einschrin-
kung. Wie bei Nietzsche wohnen dem Menschen somit positive Entwicklungs-
potenziale inne, weshalb diese zweite idealistische Anthropologie in Foucaults
Texten nicht als pessimistisch betrachtet werden kann.

218 | Foucault 1987a, S. 250.

219 | Foucault 2005a, S. 557.

220 | Agamben 2013b, S. 429.

221 | Kohler 1992, S. 176.

222 | »Alle meine Untersuchungen richten sich gegen den Gedanken universeller Not-
wendigkeitim menschlichen Dasein.« Foucault 2005ah, S. 961.

hittps://dol.org/10.14361/9783839441510-006 - am 14.02.2026, 16:44:14.



https://doi.org/10.14361/9783839441510-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

6. Michel Foucault

6.4 WIDER DES IDENTITATSZWANGS

Was ist das Ideal, der normative Mafistab, an dem Foucault seine Analyse-
gegenstinde misst, um iiberhaupt Kritik artikulieren zu kénnen??** Dass Ha-
bermas Foucaults Mafistab nicht rekonstruieren konnte, bedeutet sicherlich
nicht, dass die archiologischen und genealogischen Analysen ginzlich ohne
einen solchen funktionieren, sondern lediglich, dass dieses Ideal einer Be-
griindungsleistung durch kommunikative Vernunft in Habermas’ Perspektive
nicht gentigt. Foucaults Schriften gewihren sowohl direkt als auch indirekt
Einsicht auf die normativ-positive Seite seiner Unterscheidungen — diese nor-
mativen Kontrastfolien gilt es hier zu rekonstruieren. Prizise betrachtet kann
allerdings nicht von der einen Kontrastfolie gesprochen werden, sondern viel-
mehr von mehreren Kontrastfolien, die in unterschiedlichen Schriften durch-
scheinen. Die implizit-doppelte Anthropologie Foucaults verrit bereits viel
iiber dessen Ideale, welche wiederholt modifiziert werden, aber immer auf
die Kontingenz der Identitit verweisen. In den Schriften bis in die Mitte der
1970er Jahre ist dieses Ideal meist latent angedeutet, in der letzten Schaffens-
phase wechselt die Analyseperspektive und befasst sich mit dem Subjekt bzw.
Selbst, um die Moglichkeiten der »Freiheit der Menschen« zu bestimmen:

»lch glaube an die Freiheit der Menschen.« [...] »Was mir am Humanismus nicht behagt,
ist, dass er eine bestimmte Form unserer Ethik zum Muster und Prinzip der Freiheit er-
klart. Ich glaube, dass es mehr Geheimnisse gibt, mehr mégliche Freiheiten und weitere
zukiinftige Erfindungen, als wir uns dies im Rahmen des Humanismus vorstellen kdnnen,
wie er dogmatisch auf allen politischen Positionen verkiindet wird, von der Linken {iber
die Mitte bis hin zur Rechten.«?2*

Was Foucault unbeirrt ablehnt, ist jede Form universeller Moral — eine sol-
che war, ist und wire eine »Katastrophe«.??> Ebenso hat sich der franzésische
Philosoph relativ konsequent geweigert, eine alternative Ordnung oder Utopie
konkret auszuformulieren.?*® Gleichwohl ist eine normative Position die Vor-
aussetzung fiir die archéologische — sowie die folgende genealogische — Kritik
der Moderne; als »gliicklicher Positivist« klassifiziert sich Foucault deshalb zu

223 | Vgl. Habermas 1986, S. 103-108 oder Habermas 1985, S. 279-343.

224 | Foucault 2005ah, S. 965.

225 | »Die Suche nach einer Form der Moral, die fiir alle annehmbar ware - in dem
Sinne, dass alle sich ihr zu unterwerfen hétten -, erscheint mir als eine Katastrophe.«
Foucault 2005I, S. 872.

226 | »Sobald ein Programm vorliegt, wird es zum Gesetz, d.h. es verbietet andere Ent-
wiirfe und Erfindungen.« Foucault 1984, S. 92.

hittps://dol.org/10.14361/9783839441510-006 - am 14.02.2026, 16:44:14.

239


https://doi.org/10.14361/9783839441510-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

240

Politischer Pessimismus

Unrecht.?”” Die wertende Positionierung zeigt sich an der politischen Partei-
nahme Foucaults fiir marginalisierte Individuen und soziale Gruppen: eben
jene, die den Mafistiben einer universellen Moral und den Anforderungen
der »Normalisierungsgesellschaft« nicht entsprechen. Im Vorwort »Das wah-
re Geschlecht« zum Fall Herculine Barbin skizziert Foucault — ungew6hnlich
positiv — die Situation in den Klosterschulen des 19. Jahrhunderts, weil die in
diesen Rdumen herrschende Monosexualitit des Weiblichen Abweichung und
damit Freiheit erlaubt. M6glich war die zunichst nicht-determinierte Existenz
Barbins aufgrund des

»[...]gllckliche[n] Limbus einer Nicht-ldentitédt, den paradoxerweise das Leben in jenen
abgeschlossenen, engen und warmen Gesellschaften beschiitzte, in denen man das
seltsame, verbindliche und zugleich verbotene Gliick hat, nur ein einziges Geschlecht zu
kennen, und darum kdnnen dessen Abstufungen, Maserungen, Halbschatten und schil-
lernde Farbentdne als eigentliche Natur ihrer Natur angenommen werden.«?28

Den positiven Kontrast zur Gesellschaft auflerhalb der Klostermauern bildet
diese idealisierte Einschitzung der Situation innerhalb des geschlossenen
Raums, welche die »eigentliche Natur ihrer Natur« nicht negiert. Foucault
tbernimmt verhiltnismiflig unkritisch die Charakterisierung Barbins, der
zufolge innerhalb der Klosterinternate niemand nach ihrem/seinen >wahren
Geschlecht« fragte, und erst der medizinisch-juristische Diskurs das Ungliick
iiber diese nichteindeutige Existenz brachte.?” »Das grausame Spiel der Wahr-
heit« beginnt mit der universalen Moral des >wahren Geschlechtes<, woraus
eine medizinische Diagnose folgt und abschlieRend ein juristisches Urteil, im
Sinne einer Fremdbestimmung des Geschlechtes. Moral, Medizin und Recht
haben Barbin aller »Geniisse beraubt«, indem diese modernen Wertsphiren
eine »wahre[n]< und »endgiiltige[n]« Identitit« oktroyierten.?*® Die Festlegung
des Geschlechtes, in der Logik der Zwei-Geschlechtlichkeit, ist eine unnétige
Einengung der abendlindischen Ordnung der Dinge, was Foucault ablehnt.?*!

Foucaults Analyse entwickelt diese Kritik wiederum entlang des Narratives
eines negativen Fortschritts: »Es hat sehr lange gedauert, bis man einklagte,
dafl ein Hermaphrodit ein einziges, ein wahres Geschlecht haben sollte. Jahr-
hundertelang gestand man ihm einfach zwei zu.«**? Die Festlegung des >wah-
ren Geschlechtes<, d.h. die Dichotomie zwischen dem eindeutig Minnlichen

227 | Foucault 2013, S. 182.
228 | Foucault 1998, S. 14f.
229 | Vgl. ebd., S. 13.

230 | Ebd., S. 14.

231 | Vgl. ebd., S. 7.

232 | Vgl. ebd., S. 7f.

hittps://dol.org/10.14361/9783839441510-006 - am 14.02.2026, 16:44:14.



https://doi.org/10.14361/9783839441510-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

6. Michel Foucault

oder Weiblichen, ist in dieser Darstellung eine historisch junge Entwicklung
und eine Verschlechterung, weil ein solcher Identititszwang in vormodernen
Gesellschaften nicht existierte. Hinter diesem historischen Vergleich steht das
normative Ideal eines identititslosen Subjekts, welches real verwirklicht in den
abgeschlossenen Riumen bestimmter Kloster und Internate fiir eine begrenz-
te Zeit gelebt werden konnte. Womit die Frage aufgeworfen ist, wie Foucault
diese Riume bzw. Orte denkt, an denen die Freiheit der Nicht-Identitit exis-
tieren kann?

Foucault hat solchen »Gegenriumen« den Namen »Heterotopien« gege-
ben. Der Begriff bezeichnet in medizinischen Kontexten »eine anomale Lage
von Zellen«, was insofern zutreffend ist, als die wenigen Texte und Aussagen
zur Heterotopie innerhalb von Foucaults Werk eine besondere Lage besitzen.?*
Zur Rekonstruktion des weitestgehend impliziten Ideals, mit dem die Analy-
sen Foucaults operieren, sind die Aussagen zu Heterotopie duflerst aufschluss-
reich: Das Konzept der Heterotopie korrespondiert mit der Utopie, ist deren
Konkretion und gleichzeitig gegen utopische Ideale gerichtet, die >nirgendwo<
im Raum existieren. Utopische Gegenentwiirfe sind nach Foucault immer
schon diskreditiert, weil sie sich aus Elementen der bisher herrschenden Ord-
nung konstruieren.?** Die Heterotopien brechen mit dieser Logik, durch die
materielle Verortung in Raum und Zeit sind sie wirkliche »Gegenorte«, »tat-
sichlich verwirklichte Utopien, in denen all die anderen realen Orte, die in der
Gesellschaft existieren, zugleich reprisentiert, in Frage gestellt und ins Gegen-
teil verkehrt werden.?*> Mit dem Konzept der Heterotopie setzt Foucault auf
viele kleine dezentrale und experimentelle Gegenentwiirfe. Heterotopien sind
»Gegenrdume« innerhalb der herrschenden Ordnung, »die vollkommen an-
ders sind als die iibrigen Orte, die sich allen anderen widersetzen und sie in ge-
wisser Weise sogar ausldsen, ersetzen, neutralisieren oder reinigen sollen.«*
Als Gegenorte bieten sie alternativen Lebensformen Obdach, ohne durch die
Ortlichkeit bereits zu determinieren oder determiniert zu sein. Das Besondere
an einer Heterotopie ist somit, dass sie einen wirklichen Ort innerhalb der
Normalitits- und Disziplinargesellschaft darstellt — einen Schutzraum, wie es

233 | Defert 2005, S. 74. Den Begriff Heterotopie verwendet Foucault lediglich Mitte der
1960er Jahre in zwei Radiovortragen Foucault 2005j und in der Einleitung »Die Ordnung
der Dinge« Foucault 2012, S. 24. Danach wird der Terminus fast nicht mehr gebraucht,
mit folgenden Ausnahmen: Foucault 2005z, S. 337 sowie Foucault 2005ae, S. 935-942.
234 | Vgl. Foucault 1974b, S. 124f.

235 | Foucault 2005ae, S. 935. »Der Raum, in dem wir leben und der uns anzieht, so
dass wir aus uns selbst heraustreten, der Raum, in dem die eigentliche Erosion unseres
Lebens, unserer Zeit und unserer Geschichte stattfindet, dieser Raum, der uns zerfrisst
und auswéscht, ist seinerseits heterogen.« Ebd., S. 934.

236 | Foucault 2005i, S. 10.

hittps://dol.org/10.14361/9783839441510-006 - am 14.02.2026, 16:44:14.

241


https://doi.org/10.14361/9783839441510-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

242

Politischer Pessimismus

das katholische Internat fiir Herculine Barbin war. Die Heterotopie ist eine
Nische in der hegemonialen Mehrheitskultur und damit eine Zuriickweisung
der dominanten Lebenswirklichkeit.

Faktisch kénnen Heterotopien diverseste Riume bzw. Orte sein: »Zum
Beispiel Girten, Friedhofe, Irrenanstalten, Bordelle, Gefangnisse, die Dorfer
des Club Méditerranée und viele andere.«*’ Viele andere bedeuten konkret:
Jesuiten-Kolonien, (»in denen die menschliche Vollkommenheit tatsichlich
erreicht war«), Ehebetten, Kinos, ein orientalischer Teppich, Kloster, Biblio-
theken, Motels, Burgen, ein Jahrmarkt, Theater, Kniste, Museen, Archive, Ge-
nossenschaftsmodelle, ein Schiff usw.?*® Diese romantisierten »vollkommen
anderen Riume« konnen offenbar »duferst vielfiltige Formen annehmen«**,
und diese Reihung Foucaults erinnert seltsam ironisch an die von Jorge Borges
erstellte fiktive chinesische Enzyklopidie. Foucaults Theoretisierung benennt
gleichwohl inhaltliche Kategorien, um Heterotopie zu definieren.?*® Zentral ist
die Eigenschaft, wonach sich Heterotopien durch eine Funktion in Relation
zur Gesellschaft auszeichnen, ihr »eigentliche[s] Wesen« ist es, »alle anderen
Riume in Frage« zu stellen.?* Es ist ein Ort, an dem die Ordnung der Unter-
scheidung von normal/anormal, verniinftig/unverniinftig usw. fiir eine ge-
wisse Zeit aufgehoben ist und alles méglich, aber nicht notwendig erscheint.
Heterotopien entlarven »die gesamte {ibrige Realitit als Illusion« oder schaffen
»im Gegensatz zur wirren Unordnung unseres Raums eine vollkommene Ord-
nung.«**

Anzumerken ist, dass Foucault eine historische Transformation der He-
terotopien konstatiert: einen Ubergang von »Krisenheterotopie« (»Initiation,

237 | Ebd., S. 11.

238 | Das Schiff als Metapher der Beweglichkeit ruht nie fiir immer in einem Hafen.
»Das Schiff ist die Heterotopie par excellence.« Ohne Schiffe »versiegen« alle Trdume.
»An die Stelle des Abenteuers tritt dort die Bespitzelung und an die Stelle der glanzvol-
len Freibeuter die h&ssliche Polizei. Ebd., S. 21f.

239 | Ebd,, S. 11.

240 | 1. Heterotopien sind universal, d.h. sie existieren in allen Gesellschaften. 2. He-
terotopien wandeln sich im historischen Prozess, d.h. sie sind zeitabh&ngig, verdndern
und bewegen sich, entstehen und vergehen, sind also endlich. 3. Heterotopien kénnen
an einem »Ort mehrere R&ume zusammen« bringen. 4. Heterotopien zeichnen sich durch
einen anderes Zeitbewusstsein im Verhaltnis zur Gesellschaft aufierhalb aus (Heteroch-
ronien), beispielsweise Museen, Archive und Bibliotheken. 5. Heterotopien besitzen ein
»System der Offnung und AbschlieRung«, wie Organisationen bestimmen sie, wer Zu-
gang erhdlt und wer nicht. Vgl. ebd., S. 11-18.

241 | Ebd., S. 19.

242 | Ebd., S. 19. Vgl. Foucault 2005ae, S. 941.

hittps://dol.org/10.14361/9783839441510-006 - am 14.02.2026, 16:44:14.



https://doi.org/10.14361/9783839441510-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

6. Michel Foucault

Pubertit, Defloration«)** zur »Abweichungsheterotopie« (z.B. Sanatorien, psy-
chiatrische Anstalten, Gefingnisse) im 20. Jahrhundert.?** Letztere befinden
sich an den »Réndern« der Gesellschaft und sind »fiir Menschen gedacht, die
sich im Hinblick auf den Durchschnitt oder die geforderte Norm abweichend
verhalten.«*® Demnach gewihrleisten Heterotopien, dass die >Nicht-Norma-
len< bzw. Anormalen in bestimmte Riume (aus)geschlossen werden, sie be-
sitzen also eine Funktion fiir die Normalisierungsgesellschaft. An dieser Stelle
soll dahingestellt bleiben, inwiefern die Heterotopie ein subversiver Freiraum
innerhalb der durch die Theorie konstruierten »Disziplinargesellschaft« sein
kann, ohne der Macht nicht vollig unterworfen zu sein. Dessen ungeachtet
erfilllen die Abweichungsheterotopien eine positive Funktion fiir Foucaults
Theorie, indem sie Kontingenz bezeugen. Das Abweichende wird zwar ausge-
schlossen, aber gerade jene Mafinahme beweist, dass die Norm der Normalitit
immer eine Illusion ist. Im Folgenden mochte ich zeigen, wie stark das Raum-
konzept der Heterotopie auf Foucaults verborgene Anthropologie verweist und
mit dieser verbunden ist.

Als Heterotopie benennt Foucault wie oben ausgefiihrt u.a. »Friedhofe, Ir-
renanstalten, Bordelle, Gefingnisse«?*; was ist das Spezifische dieser Riume
— sozusagen der kleinste gemeinsame Nenner? Das Besondere solcher Orte
sind die moglichen menschlichen Erfahrungsformen:* Der Friedhof erin-
nert an die Endlichkeit, den menschlichen Tod, die Irrenanstalt schliefit den
Wahnsinn ein/aus, das Bordell steht in unmittelbarem Zusammenhang mit
dem nicht-monogamen, nicht-reproduktiven o. 4. Sexuellen, und das Gefing-
nis reagiert auf abweichend-kriminelles Verhalten,*® indem es interniert und

243 | Defert 2005, S. 85.

244 | Foucault 2005i, S. 12. Vgl. Foucault 2005ae, S. 936f.

245 | Foucault 2005i, S. 12.

246 | Ebd., S. 11.

247 | Wahrnehmbar ist diese Nicht-Notwendigkeit der bestehenden »Ordnung der
Raume« durch menschliche Erfahrung, d.h. anhand faktischer physischer Erfahrungen:
»Eines ist jedenfalls sicher: Der menschliche Korper ist der Hauptakteur aller Utopien.
[...] Der Korper ist der Nullpunkt der Welt, der Ort, an dem Wege und Raume sich kreu-
zen.« Foucault 2005d, S. 31 und 34. Siehe zum Zusammenhang von Heterotopie und
Erfahrung: Vgl. Chlada 2005.

248 | Inwiefern Foucault das Verbrechen selbst idealisiert, ist fragwiirdig, er selbst hat
es bestritten. Foucaults politisch-praktische Parteinahme fiir die Inhaftierten ist zwar
eindeutig, dass er darlber hinaus Kriminalitat als Kontrakt zur Disziplinargesellschaft
idealisiert, lasst sich dagegen theoretisch stringent nicht konstatieren, weil das Ge-
fangnis der Ort der absoluten Disziplin ist und das Verbrechen selbst ein intentionales
Produkt der Macht, zumindest den Aussagen aus »Uberwachen und Strafen« zufolge.

hittps://dol.org/10.14361/9783839441510-006 - am 14.02.2026, 16:44:14.

243


https://doi.org/10.14361/9783839441510-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

244

Politischer Pessimismus

diszipliniert.** Somit verweist die Heterotopie unmittelbar auf die anthropo-
logischen Primissen Foucaults, denn die »ganz anderen Orte« widersprechen
»gewohnlichen Erfahrungen«.”®® Tod, Wahnsinn, Sex und Delinquenz sind
aufleralltigliche Dimensionen menschlicher Existenz, die im Rahmen von
heterotopischen Rdumen anders erfahrbar sind als in den normalisierten Riu-
men der modernen Gesellschaft, beispielsweise im Bordell das animalische,
nicht-verniinftige Moment des Sex.?”! Die Normalisierungsgesellschaft weist
diesen dionysischen Formen des Erlebens einen engumgrenzten und genau
bestimmten Platz, meist am Rande zu. Gegen eine solche Einengung, Aus-
grenzung und Marginalisierung ist die »Destruktion des Subjektes«?? gerich-
tet, als eine Uberschreitung der gesellschaftlichen Normen durch alternati-
ve Erfahrungen, die das »Ubertreten des Verbotenen«** propagiert und die
»Aufbrechung aller Verbote und EinschlieBungen«®** begriiffit. Gemessen an
den Mafdstiben der Normalisierungsgesellschaft sind Tod, Wahnsinn, Sex und
Delinquenz >Extremerfahrungens, aus Foucault’scher Perspektive »die reinste
und nackteste Erfahrung des Auen«.”® Dieses dionysische Plidoyer benennt
an anderen Stellen auch den (Drogen-)Rausch und den Traum, als Erfahrun-
gen, die besondere Einsichten versprechen. Diesen Intensititsgrad menschli-
chen Erlebens sucht und idealisiert Foucaults Theorie: »Ich denke da an alle

Entsprechend lasst sich sagen, dass der Foucault von 1966 das Gefangnis als Hetero-
topie bezeichnen kann, der Foucault aus »Uberwachen und Strafen« aber nicht mehr,
jetzt sind das Gefangnis und das Verbrechen Produkt und Teil der universellen Macht
und kein Ort alternativer Erfahrungsformen mehr.

249 | In den 1960er Jahren verabschiedete sich Foucault zunehmend vom Kontrast-
mittel »Wahnsinn« und der damit verbundenen positiven Identifikation. Foucault glaubt
nicht mehr an die »urspriingliche Authentizitatc des Wahnsinns, wie in »Wahnsinn und
Gesellschaft« vertreten wurde. Gerade der franzdsische Text von 1961 unterscheidet
sich signifikant von der deutschen Erstausgabe von 1969, so modifiziert er diesen fir
die deutschsprachige Ausgabe und schlieft mit einem vollig anderen Resiimee: Fou-
caultpladdiertzuvor explizit fiir die alternative Erfahrungsform der Vernunft, als befreien-
de Erfahrung jenseits der Zwangsmoral der Vernunft. Vgl. Brieler 1998, S. 73.

250 | Defert 2005, S. 75.

251 | Vgl. zur Bedeutung der Analyse der »grundlegende[n] Erfahrung« »Wahnsinn,
Krankheit, Tod, Verbrechen, Sexualitat usw.« siehe: Foucault 1987a, S. 245.

252 | Foucault 1974b, S. 114f.

253 | »All diese Gegenstadnde sind zweifellos weit mehr als nur theatralische Beigaben
derZigellosigkeit. Ihre Form umgreift eigentlich den Raum, in dem sich die Beziehungen
von Begehren und Wissen abspielen. Sie geben einer Erfahrung Gestalt, in der die Uber-
tretung des Verbotenen das Licht freisetzt.« Foucault 19744, S. 66.

254 | Foucault 1974b, S. 115.

255 | Ebd.,, S. 63.

hittps://dol.org/10.14361/9783839441510-006 - am 14.02.2026, 16:44:14.



https://doi.org/10.14361/9783839441510-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

6. Michel Foucault

Erfahrungen, die unsere Zivilisation verworfen hat oder nur in der Literatur
zulift.«*® D.h. das »Thema der Grenzerfahrung, in denen das Subjekt sich
selbst tiberschreitet, an den Grenzen seiner eigenen Unméglichkeit sich selbst
als Subjekt auflost, ganz wesentlich Bedeutung hatten. Das war fiir mich eine
Art Ausweg zwischen dem Hegelianismus und der philosophischen Identitit
des Subjekts.«®’

Die Fiirsprache fiir die Uberschreitung des normalisierten Subjekt-Seins
ist dabei augenscheinlich von Nietzsches Konzept des Ubermenschen inspi-
riert, was bei Foucault auf die modifizierte Formel »Ent-Subjektivierung« ge-
bracht ganz praktisch bedeutet: mich selbst durch auferalltigliche Erfahrun-
gen »von mir selbst loszureiflen, mich daran zu hindern, derselbe zu sein.«**®
Die Anormalen sind in Foucaults Darstellung nicht nur tragische Gestalten,
sondern Zeugen alternativer Erfahrungen menschlicher Existenz jenseits des
Normalen. Nietzsche haderte bekanntlich mit der Moderne und der Zivilisa-
tion als solcher, weil seiner Uberzeugung nach die Schwachen begiinstigt wer-
den und die Starken, die potenziellen Ubermenschen, in ihren Méglichkeiten
beschnitten werden. Gegen Nietzsche ergreift Foucault somit Partei fiir Opfer,
Ausgeschlossene, Ohnmaichtige und Schwache — die vermeintlichen Verlierer
des Modernisierungsprozesses.?’

Trotz Foucaults Polemik gegen die Repressionshypothese in »Der Wille
zum Wissen« illustrieren viele zuvor geschriebene Texte, wie schwer es sei-
nen theoretischen Ausfithrungen fillt, sich von der Hoffnung auf ein »aufler-
halb< von Machtverhiltnissen zu 16sen — gerade die positive Bezugnahme auf
existenzielle Erfahrungsformen belegt, wie stark Foucaults Denken trotz aller
Abweichungen im ideengeschichtlichen Kontext der 1960er und 19770er Jahre
verhaftet ist. Er operiert an diesen Stellen selbst mit der von ihm spiter kriti-
sierten Repressionstheorie, was sich exemplarisch an Frithschriften wie »Vor-
rede zur Uberschreitung« oder »Wahnsinn und Gesellschaft« studieren lisst.
Der Werkschronologie folgend zeigt sich jedoch, wie diese Position modifiziert
wird und Foucault im Spitwerk dazu tibergeht, emanzipatorische Erfahrungs-
rdume des Selbst innerhalb selbst gesetzter Grenzen zu denken.

256 | Ebd., S. 115.

257 | Foucault 2008a, S. 28.

258 | Ebd., S. 27. »Die Gewohnheit kommt immer von der Natur, denn in der mensch-
lichen Natur gibt es die Gewohnheit, Gewohnheiten anzunehmen.« Foucault 2015,
S. 322f. Daraus folgert Foucault, dass die Macht »[...] die heimtiickische, alltégliche,
gewohnheitsméfige Form der Norm [...]« annimmt, darunter »versteckt« (S. 325) ist und
sich den Menschen aufzwingt. Daraus erklart sich der positive Bezug auf das Nicht-All-
tagliche, d.h. die auBeralltégliche Erfahrung.

259 | Vgl. Foucault 2008b.

hittps://dol.org/10.14361/9783839441510-006 - am 14.02.2026, 16:44:14.

245


https://doi.org/10.14361/9783839441510-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

246

Politischer Pessimismus

Wie gezeigt, insistiert Foucaults politische Anthropologie und daraus ab-
geleitet sein normatives Ideal darauf, dass der Mensch ein anderer sein kann
und soll; die Heterotopien sind wiederum die Orte fiir eine solche subversive
und emanzipatorische Praxis. Die Praxis der Freiheit soll dem Menschen alle
Moglichkeiten offen halten, sozusagen die Kontingenz menschlicher Existenz
auf Dauer stellen.?®® Sich nie einschrinken lassen (miissen) und immer wie-
der neu erfinden ist die Kontrastfolie, mit der Foucault die moderne Gesell-
schaft konfrontiert. Im Sinne dieser Problematik positioniert sich Foucaults
Forschungsprojekt gegen die moderne Gesellschaft und diagnostiziert, dass in
der Gegenwart alle Kimpfe um die eine Frage kreisen:

»Wer sind wir?« [...] »Das Hauptziel dieser Kdmpfe ist nicht so sehr der Angriff auf diese
oder jene Machtinstitution, Gruppe, Klasse oder Elite, sondern vielmehr eine Technik,
eine Form von Macht. Diese Form von Macht wird im unmittelbaren Alltagsleben spiir-
bar, welches das Individuum in Kategorien einteilt, ihm seine Individualitat aufprégt,
es an seine ldentitat fesselt, ihm ein Gesetz der Wahrheit auferlegt, das es anerkennen
muf und das andere in ihm anerkennen miissen.«?%!

Gegen dieses »Gesetz der Wahrheit« verweist Foucault — wie gezeigt — einer-
seits auf alternative Erfahrungsformen des Selbst an den Grenzen der moder-
nen Gesellschaft. Anderseits insistiert er seit Mitte der 1970er Jahre auf das
alternative, nicht-moderne »Spiel der Wahrheit« und damit weit weniger auf
extensiv-unkontrollierte Erfahrungsformen des Selbst. Letztere findet er wie-
derum einerseits in den >Wurzeln« der abendlindischen Geschichte, bei >den
Griechens, anderseits in seiner Gegenwart in nicht-westlichen Gesellschaften,
insbesondere in Iran und Japan. Diese Verschiebung des normativen Kont-
rastes steht in Zusammenhang mit der Verlagerung von der Archiologie zur
Genealogie, welche die Hoffnung auf heterotopische Orte und dionysische Er-
fahrungen innerhalb der Moderne ausléscht. Die genealogische Analyse der
Macht offenbart eine Welt, in der auch die Heterotopien den Bedingungen der
Macht gehorchen, von diesen durchdrungen und kontrolliert sind. Diese Ein-

260 | »Die Menschen trdumen von Befreiungsmaschinen. Aber es kann per Definition
keine Freiheitsmaschinen geben. Ich glaube nicht, dass die Strukturvon Dingen Freiheit
zu garantieren vermag. Freiheit ist Praxis. Keine Funktionsweise ist an sich befreiend.
Freiheit muss ausgeiibt werden. Nur Freiheit garantiert Freiheit.« Foucault 2005z,
S. 330f.

261 | Foucault 1987a, S. 246. Foucault definiert Sozialitat stark iber Kampfe und
unterscheidet explizit drei Arten von Kdmpfen, die gegen »Herrschaft«, die gegen »Aus-
beutung« und »die gegen all das, was das Individuum an es selbst fesselt und dadurch
andere unterwirft (Kdmpfe gegen Subjektivierung, gegen Formen von Subjektivitat und
Unterwerfung).« Ebd., S. 247.

hittps://dol.org/10.14361/9783839441510-006 - am 14.02.2026, 16:44:14.



https://doi.org/10.14361/9783839441510-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

6. Michel Foucault

sicht lisst sich insbesondere an der Distanzierung vom Wahnsinn beobach-
ten: Wahnsinn ist fiir Foucault spitestens seit Ende der 1960er Jahre keine
urspriingliche Erfahrung mehr, sondern nur noch ein Ausdruck der mensch-
lichen Existenz, den die Macht gewihrt. Gleiches gilt fiir die Delinquenz: Das
Verbrechen —wie es in der Schrift »Uberwachen und Strafen« beschrieben wird
—ist nur scheinbar eine Abweichung von der Macht und Erfahrung von Norm-
uiberschreitung. In >Wirklichkeit< ist es eine bewusste Strategie der Macht, dass
Verbrechen iiberhaupt existiert. Die Macht schafft die Delinquenz zu ihren Be-
dingungen und Zwecken. Folgerichtig ist auch die Vorstellung einer befreiten
Sexualitit eine Illusion, der die Repressionshypothese aufgesessen ist.

»Es ist lllusion zu glauben, der Wahnsinn - oder die Delinquenz oder das Verbrechen
- spréche zu uns aus einer absoluten AuBerlichkeit heraus. Nichts ist unserer Gesell-
schaft stérker innerlich, nicht ist den Wirkungen ihrer Macht stérker innerlich als das
Ungliick eines Wahnsinnigen oder die Gewalttatigkeit eines Kriminellen. Mit anderen
Worten, man istimmerim Inneren. Der Rand ist ein Mythos. Das Wort von auerhalb ist
ein Traum, den man immer weitertrdumt. Man versetzt die »Wahnsinnigen«ins Draufien
der Kreativitat oder der Monstrositdt. Und doch sind sie im Netz gefangen, formen sich
und funktionieren in den Dispositiven der Macht.«252

Trotz dieser pessimistischen >Einsicht« in die Unausweichlichkeit der Macht
und der Unmdglichkeit alternativer Erfahrungsformen (Wahnsinn, Delin-
quenz, Sex), setzt Foucault seine Suche nach positiven Moglichkeiten der
Selbsterfahrung fort: Denn der Mensch »muss gliicklicher sein kénnen, er
muss die Menge an Lust, zu der er in seinem Dasein fihig ist, vergréflern kon-
nen. Schliellich hat man nicht soviel Lust in seinem Dasein. Man muss sie in
recht grofler Ferne suchen, und sie ist recht selten.«**

Lust und Gliick — im Gegensatz zur pessimistischen Anthropologie des Lei-
dens und Ungliickes — sind menschliche Erfahrungsformen, auf deren Suche
es Foucault in die »grofRe Ferne« des antiken Griechenlands und nicht-west-
liche Gegenwartgesellschaften verschligt. Hierbei interessiert zunichst der al-
ternative Umgang mit Sexualitit, gerade weil die Sexualitit eine der zentralen
Strategien ist, derer sich die moderne okzidentale Macht bedient. Foucaults
Defitismus und die Hermetik seiner Machtkonstruktion haben die Theorie
Mitte der 19770er Jahre auf eine Position festgelegt, die emanzipatorische Pra-
xen in der modernen Gesellschaft zunichst ausschlie8t. Den in den spiteren
Werken durchscheinenden Ausweg bietet ein kulturalistischer Riickgriff auf
vor- und aufermoderne Selbstverhiltnisse. Trotz des Dementis, die Griechen

262 | Foucault2003d, S. 102.
263 | Foucault 2002e, S. 993.

hittps://dol.org/10.14361/9783839441510-006 - am 14.02.2026, 16:44:14.

247


https://doi.org/10.14361/9783839441510-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

248

Politischer Pessimismus

stellen keine »verlockende und plausible Alternative« dar,?** faszinieren Fou-
cault die Selbsttechniken der Antike, das Tugendideal und die Differenzierung
der Rollen einer Person in sexuellen Angelegenheiten. Es geht Foucault si-
cherlich nicht um eine romantische >Riickkehr< zum Gesellschaftsmodell des
antiken Griechenlands, gleichwohl konstatiert er, dass sich von den antiken
Techniken der Selbst-Konstruktion lernen lisst. Ziel der antiken Praxis der
»Sorge um sich« war es, die Luste zu kontrollieren, um seinen Kérper und
damit sich selbst zu regieren. Das Selbst schafft seine eigene Freiheit sozu-
sagen kraft Selbstbeherrschung und erhebt sein Leben dadurch zum Kunst-
werk. Foucault eskapiert mit dem zweiten und dritten Band von »Sexualitit
und Wahrheit« in die Vergangenheit, um zu zeigen, wie in einer bestimmten
historischen Phase bestimmte Einzelne sich ein Selbst erschufen — Machtwir-
kungen durch Fremdzwinge spielen in diesen spiteren Analysen allerdings
eine untergeordnete Rolle. Die »Ethik der Existenz« wird in jener Darstellung
nicht als Befehl aufgezwungen, sondern aus persénlich-isthetischen Griin-
den gewihlt. Foucaults positiver Bezug auf die griechischen Selbstpraktiken
griindet auf der Priamisse, diese historische Sozialordnung wire mit einem
Minimum an Zwang verbunden. Es geht Foucault, wie er wiederholt betont,
nicht um eine Eins-zu-Eins-Kopie der antiken Techniken des Selbst tibertra-
gen in die Jetztzeit, aber der Bezug auf die griechische Antike dient ihm als
Kontrast, um Probleme der Gegenwart und alternative Losungsansitze aufzu-
zeigen. Insgesamt plidiert Foucault mit dem Kontrastbild »Sorge um sich« fiir
eine Konzeption der Freiheit, die an liberale Gleichgewichtstheorien erinnert,
die die Freiheit des Einzelnen als Bedingung einer stabilen und gerechten Ge-
sellschaft betrachtet.

In Uberschneidungen zur Bedeutung der antiken Selbstpraktiken im Spit-
werk interessiert sich Foucault verstirkt fiir nicht-westliche Gesellschaften, in
welchen er fiir das Abendland verlorengegangene Formen der »Spiritualitit«?®
und neue Impulse fiir sein Denken findet: »Wenn es eine Philosophie der Zu-
kunft gibt, dann muss sie auflerhalb Europas entstehen, oder sie muss als Fol-
ge von Begegnungen und Erschiitterungen zwischen Europa und Nichteuropa
entstehen.«?*® Verbunden ist damit ebenso eine Neubestimmung der Philoso-
phie, im Sinne von »Geistigkeit«, welche »jene Suche, Praxis, und Erfahrung
[...], durch die das Subjekt an sich selbst die notwendigen Verwandlungen voll-

264 | Foucault 1987b, S. 268.

265 | Foucault deutetinsb. den Zen-Buddhismus als Praxis gegen die moderne Subjek-
tivitat. Vgl. Foucault 2003i, S. 745, 779. Siehe zur politischen Bedeutung der»Spiritua-
litdtcweiterhin: Foucault 2001h, S. 29, 88, 320, 359f., 452, 802, 810, Foucault 2002i,
S. 992, Foucault 2003i, S. 745, 779, 868, 870, 887, 937, 989f, Foucault 2005aa, 38,
99, 365, 505, 772, 893f., 969, 984.

266 | Foucault2003h, S. 781.

hittps://dol.org/10.14361/9783839441510-006 - am 14.02.2026, 16:44:14.



https://doi.org/10.14361/9783839441510-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

6. Michel Foucault

zieht, um Zugang zur Wahrheit zu erlangen«*¥, bezeichnet. Die damit verbun-
denen spirituellen »Suchverfahren« sind in der Moderne verlorengegangen.
In Foucaults heterogenen Aussagen erscheint »Spiritualitit« bzw. Geistigkeit
als »Ensemble« von »Praktiken und Erfahrungen, die Liuterung, Askese, Ver-
zicht, Umwendung des Blicks, Lebensverinderung usw.«, welche Quelle von
Widerstand gegen die erzwungene moderne Subjektivierung sein kénnen.?*®
Als positiver Kontrast fiir in die Krise geratene Gesellschaften des Westens
dient Foucault u.a. die »politische Spiritualitit« der religios motivierten Revo-
lution in Iran, die er zunichst sehr positiv beschreibt.?*® Bezogen auf die Pro-
blematik des Subjektes wihnt der Autor von »Uberwachen und Strafen« in
diesem politisch-theologischen Widerstand eine »spirituelle Erfahrungs, die
eine »Verinderung ihres subjektiven Daseins« ermdglicht.?”° Bedingung der
Moglichkeit der positiven Wahrnehmung »einer Reihe 6stlicher Gesellschaf-
ten« ist die kulturalistische Unterstellung, dass auflerhalb des Okzidents die
Machtverhiltnisse nicht derart hermetisch und limitierend wirken. In diesem
Kulturromantizismus zeigen sich nicht zuletzt theologische Restbestinde in
Foucaults Denken. Pessimistisch bedauert wird hier der >Verlust< an theolo-
gischer Orientierung. Die »Spiritualitit« ist ideengeschichtlich betrachtet eine
vormoderne Form des Wissens, welches durch theologische oder mystische
Annahmen begriindet wird. Foucaults Dekonstruktion der modernen rationa-
len Form der Erkenntnis sensibilisiert u.a. dafiir, dass die Vernunft nicht eine
»objektive« sein kann, sondern dass jedes Wissen immer Teil von Machtkons-
tellationen ist und umgekehrt. In den Texten zur Iranischen Revolution schligt
diese Relativierung der Erkenntnisméglichkeiten um, in eine affirmative Be-
jahung der spirituellen Erkenntnis, zum Zweck des politischen Aktionismus.

Zugespitzt auf die Dimension der Sexualitit konstatiert Foucault, es han-
dele sich schlicht um den Gegensatz zwischen zwei Gesellschaften, jenen, die
einen wissenschaftlichen Diskurs {iber Sexualitit fithren, und denen, die Se-
xualitdt als Kunst betreiben. Foucault bedauert die westliche »scientia sexua-
lis«, die fortwahrend nach der »Wahrheit tiber das Geschlecht oder die Sexuali-
tit des Individuums« fragt, statt wie im Orient »die Lust so weit wie mdglich

271 Nach Foucault ist es das Verdienst der nicht-westlichen

zu intensivieren«.
Gesellschaft (sowie des alten Roms und des antiken Griechenlands), »[...] eine
Kunst auszubilden — eine Kunst der Produktion einer Art von Lust, die man

innerhalb der sexuellen Beziehungen oder mit den Geschlechtsorganen so in-

267 | Foucault 2009, S. 32.

268 | Ebd., S. 32. Vgl. Foucault 2003b, S. 937.

269 | Foucault 2003k, S. 870. Vgl. zur Kritik an Foucaults Interpretation der Ereignisse
inlranv.a.: Lau 2005.

270 | Foucault2003b, S. 937.

271 | Foucault2003j, S. 701.

hittps://dol.org/10.14361/9783839441510-006 - am 14.02.2026, 16:44:14.

249


https://doi.org/10.14361/9783839441510-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

250

Politischer Pessimismus

tensiv oder so stark oder so dauerhaft wie moéglich machen méchte. [...] Der
Diskurs, dem man zumindest seit dem Mittelalter im Westen findet, unter-
scheidet sich davon véllig. Im Westen haben wir keine erotische Kunst.«*?
Weil dieses kiinstlerische Wissen iiber die Sexualitit kein rational-wissen-
schaftliches Wissen ist, sondern ein dsthetisches, so die Unterstellung, ist das
Verhiltnis von Wissen und Macht ein anderes, ein besseres. Aber mit dieser ro-
mantisierenden Parteinahme fiir die »Intensitit der Lust« fillt Foucault selbst
der Repressionshypothese anheim.?”* Wie die »politische Spiritualitit< oder die
>Asthetik der Existenz< nach antikem Vorbild funktioniert auch die >ars eroti-
ca< als positive Alternative, weil diese weitergehend ohne die Implikaturen von
freiheitseinschrinkenden Machtbeziehungen vorgestellt werden. Die Intensi-
vierung der Lust, die Foucault in nicht-westlichen Gesellschaften wihnt, ver-
weist wiederum auf sein Ideal existenzieller Kérper- und Selbsterfahrung.’*
Neben diesen positiven Ankniipfungen in vor- und aufer-modernen Ge-
sellschaften bezieht sich Foucault spitestens seit 1978 — fiir einige Rezipienten
tiberraschenderweise— ebenso positiv auf die Tradition der Aufklirung. Die-
se Bezugnahme korrespondiert mit der griechischen »Asthetik der Existenz«
und anti-rationalen »Spiritualitit« insofern, als auch hier das zentrale Motiv
in der Zuriickweisung duflerer Machtanspriiche auf das Individuum griindet.
Gleichwohl irritiert der Import dieser ideengeschichtlichen Traditionsbestin-
de, wenn man sich Foucaults Kritik an der Aufklirung in vorangegangenen
Schriften vergegenwirtigt: Wurde die Aufklirung zuvor als universales und
deterministisches Subjektivierungsverfahren und Teil eines Rationalisie-
rungsprozesses, der konstitutiv zu einer ungemeinen Expansion von Normali-
sierungs- und Disziplinarmacht, einem »Machtexzef«?” fiihrt, zuriickgewie-
sen, deutet Foucault die der Aufklirung eigenen »kritische[n] Haltung« nun als
Tugend.”® Die kritische Haltung ist eine spezifisch moderne »Denkungsart«
und als solche ko-evolutionires »Gegenstiick zu den Regierungskiinsten« des
Abendlandes: »Was Kant als Aufklirung beschrieben hat, ist eben das, was ich

272 | Ebd., S. 701.

273 | Ebd., S. 702.

274 | Weiterhin sind diese Passagen fiir die Begriindung einer historischen Ver-
schlechterung aufschlussreich, weil die Unterscheidung zwischen »scientia sexua-
lis« und »ars erotica« letzteres mit vormodernen und nicht-westlichen Gesellschaf-
ten positiv assoziiert. Vgl. ebd., S. 701. Diese Parteinahme gegen die okzidentale
»scientia sexualis« findet sich ebenso in »Der Wille zum Wissen«. Vgl. Foucault 1983,
S. 73-76. Zu einer negativen Zukunftserwartung wird diese Wertung, wenn sie auf Fou-
caults Prognose - »[...] in Wirklichkeit ist die gesamte Welt dabei, sich zu verwestlichen«
- bezogen wird. Foucault 1974b, S. 11.

275 | Foucault 1992, S. 20.

276 | Ebd., S. 9.

hittps://dol.org/10.14361/9783839441510-006 - am 14.02.2026, 16:44:14.



https://doi.org/10.14361/9783839441510-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

6. Michel Foucault

als Kritik charakterisiere: als die kritische Haltung, die man im Abendland als
besondere Haltung neben dem grofien historischen Prozefl der Regierbarma-
chung der Gesellschaft auftauchen sieht.«*”” In dieser Darstellung reflektiert
Foucault relativ konventionell, aber fiir ihn bemerkenswert, dass Kritik, Wi-
derstand und Freiheit konstitutive Teile der Ideengeschichte des Projektes der
Moderne sind. Diese Verlagerung und rhetorische Entschirfung deutet bereits
die Umstellungen an, die in den folgenden Jahren die Schriften bestimmen
werden. Foucault bringt dies auf die Formel: »[DJie Kunst, nicht dermafien
regiert zu werden.«*”® Ziel der kritischen Haltung ist eine Entsubjektivierung,

im Sinne einer »Entunterwerfung«.?””

Die Hoffnung, nicht »dermafien regiert
zu werden, bedeutet, »nicht dermaflen« auf eine Identitit festgelegt zu wer-
den. Foucault plidiert fiir eine »historisch-philosophische Praktik«??, die es
ermdglicht, sich durch die »Befragung der Machteffekte« von diesen in ge-
wissem Mafe loszulésen. Ziel sei es, den »[...] Nexus von Macht-Wissen zu
charakterisieren, mit dem sich die Akzeptabilitit eines Systems — sei es das
System der Geisteskrankheiten, der Strafjustiz, der Delinquenz, der Sexualitit
usw. — erfassen 1it.«?®! Damit umfasst Foucault sinngemif seine bisherigen
Untersuchungen und deutet sie retrospektiv als kritische Praktik gegen den
hegemonialen Macht-Wissen-Komplex und plidiert fir eine »kritische Onto-
logie unserer selbst«:

»Die kritische Ontologie unserer selbst darf beileibe nicht als eine Theorie, eine Dokt-
rin betrachtet werden, auch nicht als stédndiger, akkumulierender Korpus von Wissen;
sie muf als eine Haltung vorgestellt werden, ein Ethos, ein philosophisches Leben, in
dem die Kritik dessen, was wir sind, zugleich die historische Analyse der uns gegebenen
Grenzen ist ein Experiment der Méglichkeiten ihrer Uberschreitung.?82

Gegen die Einschrinkungen und Unterwerfungen durch subjektivieren-
de oder totalisierende Machttechniken wird die Forderung auf ein Mehr an
menschlich-individuellen Méglichkeiten des Selbst erhoben:

277 | Ebd,, S. 16f.

278 | Ebd,, S. 12.

279 | Ebd., S. 15. »Ich bezog mich nicht auf eine Art fundamentalen Anarchismus, nicht
auf eine urspriingliche Freiheit, die sich schlechterdings und grundlegend jeder Regie-
rungsentfaltung widersetzt. Ich habe davon nicht gesprochen - aber ich will es nicht
absolut ausschliefen.« Ebd., S. 52f.

280 | Ebd., S. 27.

281 | Ebd,, S. 33.

282 | Foucault 1990, S. 53.

hittps://dol.org/10.14361/9783839441510-006 - am 14.02.2026, 16:44:14.

251


https://doi.org/10.14361/9783839441510-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

252

Politischer Pessimismus

»Dieses philosophische Ethos kann als Grenzhaltung charakterisiert werden. [...] Und
diese Kritik wird insofern genealogisch sein, als sich nicht aus der Form unseres Seins
das ableitet, was wir unmdglich tun und wissen kdnnen; sondern sie wird in der Kontin-
genz, die uns zu dem gemacht hat, was wir sind, die Moglichkeit auffinden, nicht l&nger
das zu sein, zu tun oder zu denken, was wir sind, tun oder denken.«?83

Die Hoffnung auf eine bessere Zukunft bedingt demnach eine permanente
Kritik des gegenwirtigen und historischen menschlichen Seins, diese kriti-
sche Arbeit soll erméglichen, unserer Freiheit eine Gestalt zu geben.?®*
Hauptinteresse im Leben liegt darin, jemand anders zu werden, als man am
Anfang war [..] das Spiel lohnt sich solange wir nicht wissen, wie es aus-
geht.«®® Aus der Angst, eine globale Forderung oder universale Moral aufzu-
stellen, folgt das Ideal des Nicht-Festlegens und der permanenten Destruktion
des Selbst bzw. Neu-Konstruktion des Selbst. Denn trotz aller Fehlschlige und
Riickfille in »gefihrlichste[n] Traditionen« hilt Foucaults Kritik der Moder-
ne den Anspruch, »dem System der gegenwirtigen Realitit zu entkommenc,
aufrecht. Fiir den Einzelnen entsteht durch die »Asthetik der Existenz« die
Aufforderung einer permanenten individuellen Verdnderung, welche mittels
selbstgeschaffener Regeln und Gesetze zu kontrollieren ist. Damit positioniert
sich Foucault in Abgrenzung zur abendlindischen Vorstellung, das Subjekt
sei eine Identitit und pladiert mit Uberschneidungen zu fernéstlichen Tradi-
tionsbestinden fiir die Prozesshaftigkeit von Individualititen. Der normative
Mafstab kann auch als Non-Konformitit bezeichnet werden, als eine prozess-
hafte Identitit, die sich immer wieder von sich selbst entfernen soll. Die Er-

»Das

fahrungen des Menschen sind somit ein Mittel zum Zweck, keine dauerhafte
Identitit auszubilden. Auf die Frage nach dem perfekten Zustand des Schrei-
bens antwortet Foucault: »Wo alles sehr schnell von einem zum anderen iiber-
geht, eine Art von Fieberhaftigkeit und Chaos herrscht.«?*¢ Dieses Ideal scheint
mir auch auf den Idealzustand/-prozess der Subjektkonstruktion iibertragbar.
Anormale, Heterotopien, existenzielle Erfahrungsform, antike Selbsttechni-
ken, ostliche Spiritualitit, Sexualkunst und kritische Haltung verdeutlichen
einerseits, wie heterogen die Kontrastfolien in Foucaults Analysen ausfallen.
Andererseits verweist diese willkiirlich anmutende Reihung auf einen ge-
meinsamen Nenner: Immer geht es um die Zuriickweisung von subjektspe-
zifischen Eigenschaften, um die Kontingenz der eigenen Identitit: »Nun, es
kénnte wahrscheinlich auch anders sein. So liele sich der Moglichkeitssinn
geradezu als die Fihigkeit definieren, alles, was ebenso gut sein kénnte, zu

283 | Ebd., S. 48f.
284 | Vgl. ebd., S. 53.

285 | Foucault 2005ah, S. 959-966.
286 | Foucault 2005q, S. 195.

hittps://dol.org/10.14361/9783839441510-006 - am 14.02.2026, 16:44:14.



https://doi.org/10.14361/9783839441510-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

6. Michel Foucault

denken und das, was ist, nicht wichtiger zu nehmen als das, was nicht ist.«**
Das Ergebnis dieser Haltung ist ein Mensch ohne Eigenschaften. Was das Un-
spezifische und Fluide, was in ilteren Formen von Kulturkritik noch als ein
Modernititsproblem erscheint, ist bei Foucault zu einer »postmodernen Uto-
pie«*® geworden. Foucault will, dass keine Eigenschaft dauerhaft eine Person
bindet, er flirtet immer mit dem Offenen und Undefinierten — was seine Wir-
kung auf die Queerbewegung erklirt.®® Jeder soll mehrere unterschiedliche
Leben leben konnen. Implizit hofft Foucault auf die »Selbstverkennung des
Subjektes«, weil jede Festlegung immer schon einer Verkennung der eigenen
Moglichkeiten gleichkommt.?®. Auf eine Formel gebracht: Das Ideal lautet
nicht >Finde dich selbsts, sondern »Verindere dich«.

Carl Schmitt reagierte auf derartiges romantisches Ausweichen mit dem
Rekurs auf die politische Einheit, d.h. die staatliche Souverinitit. Foucaults
politische Theorie zielt gerade darauf, jede Einheit, d.h. im Kontext dieser
Theorie das moderne Subjekt, aufzulésen.?®! Erst durch jene Absage an eine
eigene Identitit und Selbstkonstruktion des Einzelnen wird Freiheit fiir Fou-
cault greifbar. Es geht ihm um permanente Perspektivverschiebungen, im Sin-
ne des >immer anders zu sein«?*? In Foucaults Texten eine normative Setzung,
an der er jede politische Legitimitit bemisst. Foucault will unterschiedliche
Lebensentwiirfe leben und unterschiedliche Rollen innehaben. Wie Schmitts
Romantiker weicht er der >Wirklichkeit< aus, um sich nicht festzulegen.?** Fou-

287 | Musil 1970, S. 17.

288 | Vgl. Schroer 1996, S. 136ff.

289 | Das positive Ideal des Nicht-Festlegens, des Nicht-identisch-Seins mit sich
selbst praktizierte Foucault selbst: Einerseits durch seine Selbstinszenierung als Phi-
losoph mit der Maske, also dem Ausweichen und der Negierung der eigenen Autoren-
schaft. Andererseits findet sich diese Haltung implizit im Werkszusammenhang, als
permanentes Neuansetzen, thematische Neuorientierung und darin, vorangegangene
theoretische Uberzeugungen fallenzulassen.

290 | Foucault 2003j, S. 697.

291 | Auch die Einheit einer persdnlichen Identitat hat Foucault wiederholt abgelehnt:
Vgl. Foucault 2005q, S. 189.

292 | Vgl. hier zu beispielsweise die Aussagen in: Foucault 2008a, S. 29.

293 | »Der Romantiker weicht der Wirklichkeit aus, aber ironisch und mit der Gesinnung
derIntrige. Ironie und Intrige sind nicht die Stimmungen eines Menschen auf der Flucht,
sondern die Aktivitdt eines Menschen, der, statt neue Wirklichkeiten zu schaffen, die
eine Wirklichkeit gegen eine andere ausspielt, um die jeweilig gegenwértige, begrenzen-
de Wirklichkeit zu paralysieren. Ironisch entzieht er sich der beengenden Objektivitat
und schiitzt sich davor, auf irgendetwas festgelegt zu werden; in der Ironie liegt der Vor-
behalt aller unendlichen Mdglichkeiten. So wahrt er sich seine innere, geniale Freiheit,
die darin besteht, keine Mdglichkeit aufzugeben.« Schmitt 1998, S. 82.

hittps://dol.org/10.14361/9783839441510-006 - am 14.02.2026, 16:44:14.

253


https://doi.org/10.14361/9783839441510-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

254

Politischer Pessimismus

caults Ideal ist ein Romantiker im Sinne Schmitts: »So wahrt er sich seine
innere, geniale Freiheit, die darin besteht, keine Méglichkeit aufzugeben.«***
Und weil Ordnung immer schon den Horizont anderer menschlicher Mog-
lichkeit begrenzt und die Geschichte, in Foucaults Darstellung, als eine Ge-
schichte der Ordnung erscheint, werden alle historischen Entscheidungen und
Erscheinungen problematisch. Immer setzt sich eine Ordnung durch, welche
die Moglichkeit der Moglichkeit fiir den Einzelnen beendet, und das ist fiir
Foucault ein Problem. Alles ist historisch geworden und damit auch prinzipiell
anders denk- und entsprechend modifizierbar. Letztlich ist dies eine sehr indi-
vidualistische Position des personlichen Lebensstils.

6.5 PHILOSOPHIE DER GESCHICHTE? -
»AUSWEITUNG DER KAMPFZONE«

Der Autor des Buches »Archiologie des Wissens«, erklirt jeder Form einer »glo-
balen Geschichte«, den alten Philosophen der Geschichte und Teleologien eine
unmissverstindliche Absage.” Jede Geschichtsauffassung, die annimmt,
dass die Ereignisse auf einen »zentralen Kern« zuriickzufiihren wiren, die
einen allgemeinen und kontinuierlichen »Transformationstyp« unterstellt und
die Geschichte in »Einheiten« gegliedert, d.h. in »Stadien oder Phasen« denkt,
ist erkenntnistheoretisch zweifelhaft und veraltet.”® Stattdessen méchte die
»Archiologie des Wissens« ebenso wie die spitere »Genealogie der Macht« die
Diskontinuitit, also die Briiche, Unregelmifigkeiten, Irrtiimer, Zufille, das
Uberraschende und Unvermutete untersuchen:

»Es handelt sich darum, diese Geschichte in einer Diskontinuitat zu analysieren, die
keine Teleologie von vornherein reduzieren wiirde; sie in einer Streuung festzustellen,
die kein vorher bestehender Horizont umschlieBen kdnnte; sie sich in einer Anonymitat
entfalten zu lassen, der keine transzendentale Konstitution die Form des Subjektes auf-
erlegen wiirde; sie flir eine Zeitlichkeit zu 6ffnen, die nicht die Wiederkehr einer Morgen-
rote versprache.«®%’

Gegen die Vorstellung von »linearen Genesen«*®, »iibergreifenden Kontinui-
titen«®*® und einer teleologischen »Morgenréte« versucht Foucault zu zeigen,

294 | Ebd., S. 82.
295 | Foucault 2013, S. 28.
296 | Ebd., S. 19.

297 | Ebd., S. 289.
298 | Foucault 2002g, S. 166.
299 | Ebd., S. 172.

hittps://dol.org/10.14361/9783839441510-006 - am 14.02.2026, 16:44:14.



https://doi.org/10.14361/9783839441510-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

6. Michel Foucault

dass die Geschichte nicht »einer wohldefinierten Linie von A nach B folgt«, sol-
che Konstruktionen bauen konstitutiv auf einer »triigerischen Evolution (der
Mythos der Evolution als Stiitzpfeiler der Geschichte).«*°° Deshalb sein Appell:
»Wir miissen uns vor einer allzu simplen, linearen Auffassung von Geschichte
hiiten.«**! Konkret sind damit die »geschlossene Totalitit« der »Teleologie der
Vernunft und der »Fortschritt des Bewusstseins« als Endziel der Geschich-
te gemeint.’” Geschichte, verstanden als Geschichtsphilosophie in Hegelia-
nischer Tradition lehnte Foucault entsprechend ab.>® Diese Kritik zielt somit
direkt auf die aufklirerische Tradition, welche den geschichtlichen Prozess als
kontinuierliche Steigerung von Vernunft und Rationalitit interpretiert. In Ab-
grenzung lautet das offizielle Ziel, die Kontingenz der geschichtlichen Ent-
wicklung zu untersuchen — ein methodischer Ansatz, der sich der Dichotomie
von Geschichtsoptimismus und -pessimismus entziehen kénnte.***

Allerdings wird Foucault diesem Selbstanspruch in vielen Texten nicht
gerecht und entwickelt kontrir zur telelogischen Geschichtsphilosophie eine
Form von Gegen-Philosophie der Geschichte, die ebenfalls ein Bewegungsge-
setz der Geschichte propagiert. Jene Form der Geschichtstheorie ist sicherlich
keine Geschichtsteleologie der »Morgenréte«, sondern eine Theorie der Ge-
schichte als endloser Krieg. Anhand der Widerspriiche zwischen den metho-
dologisch/erkenntnistheoretischen Postulaten und den faktischen Analysen
und Prognosen mdochte ich zeigen, wie die Fokussierung der Machtfrage mit
einer pessimistischen Philosophie der Geschichte einhergeht. Werkgeschicht-
lich manifest wird diese Fundierung der Geschichte im Konfliktmodus mit
dem methodischen Ubergang von der »Archiologie des Wissens« zur »Genea-
logie der Macht«.3%

300 | Foucault2001j, S. 777.

301 | Ebd., S. 777.

302 | Foucault 1974b, S. 79.

303 | »Es ist wahr, dafd ich fiir diese Art von Geschichte iiberhaupt keinen Sinn habe!«
Foucault 2005q, S. 201. Vgl. hierzu Foucault 2008a, S. 39 und vgl. zur Ablehnung einer
teleologischen Geschichtsauffassung auch Foucault 2013, S. 16f, 33.

304 | Diese Selbstdeutung Foucaults wird auch in der Rezeption zum Teil bestéatigt,
beispielsweise durch Ulrich Brockling: Foucault »[...] identifiziert keine allgemeinen Be-
wegungsgesetze der Geschichte und verzichtet auf grofle Erzdhlungen von Fortschritt
und Verfall, [...].« Brockling 2010, S. 408.

305 | Bereits in der »Arch&ologie des Wissens« argumentiert Foucault, dass Diskurse
immer in politische Praxis eingebunden sind. Ein Diskurs ist »[e]in Gut, das infolgedes-
sen mit seiner Existenz (und nicht nur in seinen »praktischen Anwendungen«) die Frage
nach der Macht stellt. Ein Gut, das von Natur aus der Gegenstand eines Kampfes und
eines politischen Kampfes ist.« Foucault 2013, S. 175. Den anthropologischen Pessi-
mismus, der mit der drch@ologischen Methode verbunden ist, habe ich oben herausge-

hittps://dol.org/10.14361/9783839441510-006 - am 14.02.2026, 16:44:14.

255


https://doi.org/10.14361/9783839441510-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

256

Politischer Pessimismus

»Ich glaube, dass das, worauf man sich beziehen muss, nicht das groRe Modell der
Sprache und der Zeichen, sondern das des Krieges und der Schlacht ist. Die Geschicht-
lichkeit, die uns mitreifit und uns bestimmt, ist kriegerisch; sie ist nicht sprachlicher
Natur.«306

Die Bestimmung der Geschichtlichkeit als kriegerisch fithrt zu einer pessi-
mistischen Philosophie der Geschichte, die sich exemplarisch ausgehend von
der Analyse »In Verteidigung der Gesellschaft« rekonstruieren lasst. Theoreti-
scher Ausgangspunkt dieser Vorlesung tiber den Kriegsdiskurs ist die Umkeh-
rung der These von Carl von Clausewitz, welcher »den Krieg als die Fortset-
zung der Politik mit anderen Mitteln« interpretierte. Dreht man diese Formel
um, ist Politik »die Fortsetzung des Krieges mit anderen Mitteln«.>” Foucaults
Forschungsfrage lautet deshalb: »Wie, seit wann und auf welche Weise hat
man begonnen, sich vorzustellen, dass der Krieg in Machtbeziehungen funk-
tioniert, dass ein ununterbrochener Kampf den Frieden aushohlt und dass
zivile Ordnung grundsitzlich eine Schlachtordnung ist?«**® Der franzésische
Philosoph beantwortet diese Frage ausgehend vom sogenannten »historisch-
politischen Diskurs«*®, d.h. anhand des Gegendiskurses des englischen Biir-
gertums gegen die souverine Macht und des Aufbegehrens des franzésischen
Adels gegen den absolutistischen Konig — also jeweils mit der »Infragestellung
der kéniglichen Macht« durch ein bestimmtes historisches Wissen von Kamp-
fen und kriegerischen Auseinandersetzungen.’'® Die Untersuchung startet
wiederum mit dem Ende des Mittelalters und den europdischen Religionskrie-
gen. Ideengeschichtlich dient Thomas Hobbes als prominenter Antipode, wel-
cher das »Gewaltmonopol des Staates« gegen den »Naturzustand« vertrat und
den »Leviathan« durch Vertragsschluss begriindete.*" Die Anti-Hobbes’sche
»Gegen-Geschichte«*!? betont, dass die Entstehung des europiischen Staates

arbeitet, sicherlich finden sich ebenso pessimistisch-geschichtsphilosophische Aus-
sagen in den Texten vor 1970. Da Foucault aber seine Theorie radikalisiert, indem er
dem Diskursbegriff die Machttheorie voraussetzt, werde ich mich hier auf diese Texte
konzentrieren, um die pessimistische Theorie der Geschichte zu klaren. Zu Foucaults
Selbstbegriindung des Methodenumbaus und den zeitgeschichtlichen Zusammenhang
mit 1968 siehe: Foucault 2005p, S. 85-90.

306 | Ebd., S. 88.

307 | Foucault 2001f, S. 32.

308 | Foucault 2003g, S. 167.

309 | Foucault 2001f, S. 65.

310 | Ebd., S. 77.

311 | Vgl. ebd., S. 107ff.

312 | Ebd., S. 98. Foucaults Sympathien gelten dem Gegendiskurs, der »Infragestel-
lung der kdniglichen Macht« (S. 77). Im Gegensatz zu Schmitt, der sich klar auf Hobbes

hittps://dol.org/10.14361/9783839441510-006 - am 14.02.2026, 16:44:14.



https://doi.org/10.14361/9783839441510-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

6. Michel Foucault

nicht auf dem vertraglichen Konsens tiber die Herrschaft des Gesetzes griin-
det und ebenso wenig den Beginn einer befriedeten Ordnung bedeutet. Im
Gegenteil: »[D]as Gesetz ergibt sich aus wirklichen Schlachten, Siegen, Mas-
sakern, Eroberungen, die ihr genaues Datum und ihre Schreckensfiguren ha-
ben; es geht aus angeziindeten Stidten und verwiisteten Landschaften hervor
und wird mit jenen beriihmten Unschuldigen geboren, die im heraufziehen-
den Tag im Todeskampf liegen.«*"® Entscheidend ist nun, dass mit dem Gesetz
der »Lirm der Waffen« nicht verstummt ist.** Der Krieg setzt sich — jener vom
Grauen faszinierten Darstellung folgend — innerhalb der rechtlichen Ordnung
des Staates fort.

An dieser Stelle zeigt sich ebenfalls ein Unterschied zu Carl Schmitt, der
Hobbes und das Zeitalter der absolutistischen europiischen Staaten wegen
der kriegshegenden Fihigkeit bewundert. Stilistisch verbindet Schmitt und
Foucault sicherlich ein diisteres Pathos, aber das Gewaltmonopol des Staates,
das Schmitt mit Hobbes als eine Verbesserung begreift, erscheint in Foucaults
Darstellung als eine Liige.*”® Foucault zitiert Autoren wie Edward Coke, John
Lilburne, Henri de Boulainvilliers, Louis-Gabriel Du Buat-Nancay, um zu zei-
gen, dass das Gewaltmonopol den Krieg mitnichten zu einem ausschlieflli-
chen Phinomen der AufRenpolitik erhebt.’™ Stattdessen lisst sich ab ca. 1650
zum ersten Mal in der Menschheitsgeschichte eine antirémische Geschichts-

bezieht und weiterhin die Autoren der Gegenrevolution und Restauration wie Donoso
Cortés als positive Referenz nennt. Schmitt und Foucault trennt somit die politische
Verortung, ersterer steht auf der Seite der staatlichen Macht, des Souverans, letzterer
auf der Seite der Gegenmacht, der Revolution und der Unterlegenen im Kampf gegen
die Souveranitat.

313 | Ebd., S. 67.

314 | Ebd., S. 67. Diese These hatte Foucault bereit 1973 in seiner Vorlesung »Die
Strafgesellschaft« vertreten. Foucault 2015, S. 40ff.

315 | Foucault und Schmitt treffen sich in der Ambition oder Geste, stets die verbor-
genen Gewaltverhéltnisse unter der Oberfladche der Normalitdt aufzeigen zu wollen. Die
Pramissen beider Theorien schliefen eine friedliche Normalitat konstitutiv aus: »Die
Geschichte stofit immer auf Krieg, aber die Geschichte kann iber diesen Krieg nie end-
giltig hinauskommen, [...]« Foucault 2001f, S. 206. Foucault beansprucht mit jener
Pramisse von Macht/Herrschaft und Kampf/Krieg eine »ewige Wahrheit, eine erkennt-
nistheoretische Position, die es nach ihm eigentlich nicht geben kann. Vgl. Foucault
2002g, S. 178.

316 | »Tatséchlich braucht Foucault, anders als sein bekanntes Preislied auf das »Ge-
wimmel der Urspriinge« und die »Vielfalt der Herkiinfte« erwarten 1&48t, immer starke
Griinderfiguren, Diskursbegriinder, in denen sich der Autor selbst bespiegelt. Es gibt
einen starken heroischen und monumentalischen Zug in dieser Geschichte, die durch-
aus kritisch, ja subversiv sein will.« Raulff 1999.

hittps://dol.org/10.14361/9783839441510-006 - am 14.02.2026, 16:44:14.

257


https://doi.org/10.14361/9783839441510-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

258

Politischer Pessimismus

schreibung rekonstruieren; eine Geschichtsdeutung, die nicht die herrschen-
de Macht verklart und legitimiert, sondern die Geschichte, d.h. das Wissen
um die Geschichte, selbst als Mittel des Kampfes gegen die bestehende Herr-
schaft instrumentalisiert.’” Es ist die Vorstellung eines >Rassenkampfes<, der
die europiischen Gesellschaften in zwei entgegengesetzte Lager spaltet — al-
lerdings wird die Kategorie >Rasse« hier noch nicht in dem biologischen Sinne
verwendet, der ihr im 19. Jahrhundert zukommen wird. Der Begriff sRassens,
im Plural, bedeutet im Kontext des 16. und 17. Jahrhundert den Antagonismus
rivalisierender Gruppen, die Sprache, Religion, Privilegien und/oder Lokalitit
trennen.

Unter der Oberfliche des philosophisch-juridischen Diskurses, welcher
die souverine Macht und das Gesetz legitimiert, offenbart sich an der Basis
der historisch-politische Diskurs. Die mannigfachen kriegerischen Auseinan-
dersetzungen, von denen der historisch-politische Diskurs erzihlt, widerspre-
chen den offiziellen Deutungen einer befriedeten Gesellschaft und belegen
die »[...] fundamentalen und andauernden Irrationalitit an der Basis, einer
nackten Irrationalitit [...]«.*®. Der philosophisch-juridische Diskurs ist der
der Herrschenden, und deren Motivation ist es, den Glauben zu verbreiten,
dass sich »[a]n die Stelle einer ganz und gar von kriegerischen Beziehungen
durchzogenen Gesellschaft [...] nach und nach ein mit militirischen Institu-
tionen ausgestatteter Staat gesetzt« hat’" Gegen diese Legitimierung von
Herrschaftsverhiltnissen richtet sich der historisch-politische Diskurs; diese
Gegenrede stellt den fortdauernden Konflikt heraus und erklirt »den Krieg
zum dauerhaften Grund fiir simtliche Machtinstitutionen.«** Tief in den
Gesellschaftskérper eingeschrieben ist demnach die Asymmetrie zwischen
Herrschern und Beherrschten, und auch in den kommenden Jahrhunderten
wird dieser Krieg fortbestehen, weil die Machthaber permanent um ihre Vor-
rangstellung fiirchten miissen und die Unterworfenen gleichzeitig hoffen, ihre
Position zu verbessern. Der Krieg ist laut diesem Diskurs der »heimliche Mo-

317 | Vgl. Foucault 2001f, S. 92. Umgekehrt legt diese Rekonstruktion Foucaults den
Schluss nahe, dass die Geschichte des Mittelalters und der Antike von den Herrschen-
den geschrieben wurde, um mit jenem Wissen sich selbst zu legitimieren und konkurrie-
rende Herrschaftsanspriiche zu delegitimieren oder ganz zu verschweigen.

318 | Ebd., S. 73. »Alles in allem ist im Gegensatz zum philosophischen-juristischen
Diskurs, der sich am Problem von Souveranitat und Gesetz ausrichtet, dieser Diskurs,
der das Fortdauern des Krieges in der Gesellschaft entschliisselt, ein wesentlich histo-
risch-politischer Diskurs, ein Diskurs, bei dem die Wahrheit als Waffe fiir einen Parti-
sanensieg funktioniert, ein dister kritischer und zugleich intensivmythischer Diskurs.«
Foucault 2003g, S. 170.

319 | Ebd,, S. 167.

320 | Ebd., S. 167f. Vgl. hierzu auch Foucault 2001f, S. 67.

hittps://dol.org/10.14361/9783839441510-006 - am 14.02.2026, 16:44:14.



https://doi.org/10.14361/9783839441510-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

6. Michel Foucault

tor fiir die Institutionen, die Gesetze und die Ordnung.«** Staat und Rechts-
ordnung erscheinen jener Perspektive folgend immer nur als oktroyiert von
der herrschenden Gruppe und nur solange gesichert, bis der nichste Gegen-
angriff folgt.

Der argumentative Kniff in Foucaults Darstellung ist, dass allein die >real-
historische« Existenz des »historisch-politischen Diskurses« belegt, dass das
Gewaltmonopol und die Rechtsordnung keine vollig harmonische Gesell-
schaftsordnung geschaffen haben. Auch die im Weiteren (re-)konstruierte
Geschichte zeigt, dass der konfliktire Antagonismus des >Rassenkriegs< nicht
zur Ruhe kommt. Im 19. Jahrhundert teilt sich der historisch-politische Dis-
kurs in die Varianten Klassenkampf und moderner Rassismus und gipfelt im
20. Jahrhundert im Stalinismus und Nationalsozialismus. Wichtig ist, dass
mit den Vorstellungen von >Klasse< und >Rasse« die Bio-Politik an der Schwelle
zur Moderne entsteht. Der Plot der entsprechenden Vorlesung Foucaults l4sst
sich folgendermafen zusammenfassen: Der >Rassenkrieg« schligtin den »ras-
sistischen Diskurs« um, zuvor funktionierte der >Rassenkrieg« als Gegen-Ge-
schichte, ab jetzt verfolgt der rassistische Diskurs eine »globale Strategie sozia-
ler Konservativismen« und wird zum »Staatsrassismus«.*?* Der Diskurs iiber
die >Rassen< und deren kriegerischer Antagonismus wird somit zu einem Mit-
tel zur Verteidigung der Gesellschaft gegen Feinde. Die herrschende Macht,
d.h. die Staatssouverinitit, instrumentalisiert nun den historisch-politischen
Diskurs zur Einheitsstiftung und nutzt die modernen Mittel der Bio-Politik,
um das Leben der Bevolkerung qualitativ und quantitativ zu steigern, um wie-
derum gegen neue Feinde, »andere Rassen, Unter- oder Gegen-Rassen« im
Dauerzustand des Biirgerkrieges bestehen zu konnen. Losgetreten wird da-
mit ein Prozess, »ein innerer Rassismus permanenter Reinigung [sic!], der zu
einer der grundlegenden Dimensionen der gesellschaftlichen Normalisierung
wird.«*?® Bemerkenswert ist an dieser Stelle auch die Bedeutung des Staates,
welcher in Foucaults Machttheorie bisher eine sekundire Rolle spielte. »In
Verteidigung der Gesellschaft« konstatiert Foucault die »Verstaatlichung des
Biologischen« und riickt den Staat stirker in den Fokus seiner Machtanaly-
se.’** Ziel der staatlichen Nutzung biopolitischer Techniken ist vordergriindig

die biologische »Reinheit der Rasse«*?, aber letztlich erlaubt die biopolitische

321 | Foucault2003g, S. 168.

322 | Vgl. Foucault 2001f, S. 81f und 281f.

323 | Ebd., S. 81.

324 | Ebd., S. 282. »Der Staat und die Universalitat des Staates sind zugleich der Ein-
satz und das Schlachtfeld des Kampfes.« Ebd., S. 266.

325 | Vgl. ebd., S. 101.

hittps://dol.org/10.14361/9783839441510-006 - am 14.02.2026, 16:44:14.

259


https://doi.org/10.14361/9783839441510-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

260

Politischer Pessimismus

»Vereinnahmung des Lebens«*? eine Steigerung der Kraft des Staates, d.h. der
»zentrierten, zentralisierten und zentralisierenden Macht«.?”

Ulrich Raulff schrieb iiber diese Geschichts(re-)konstruktion: »Martia-
lisch, monumentalisch, mythisch: Michel Foucault erfand die Historie, von der
Friedrich Nietzsche triumte.«*”® In der Tat ist der Text von einem rhetorisch
verschirften Ton geprdgt, der die Dramatik der Entwicklung unterstreicht.
Gleichzeitig lasst Foucault eine Historie entstehen, die der Erzihlung einer
positiven Verbesserung in der Geschichte der europiischen Moderne diamet-
ral entgegensteht. Entscheidend ist die Frage, ob Foucault eine pessimistische
Geschichtstheorie vertritt, indem er selbst >die Geschichte« als fortwihrenden

Kampf und Krieg begreift?

»Gesetz bedeutet nicht Befriedung, denn unterhalb des Gesetzes wiitet der Krieg in
allen Machtmechanismen, selbst den geregeltsten weiter. Der Krieg ist der Motor der
Institutionen und der Ordnung, und selbst der Friede erzeugt in seinen kleinsten R&-
derwerken stillschweigend den Krieg. Anders gesagt: man mufl aus dem Frieden den
Krieg herauslesen: Der Krieg ist nichts anderes als die Chiffre des Friedens. Wir stehen
miteinanderim Krieg; eine Schlachtlinie zieht sich durchgéngig und dauerhaft durch die
gesamte Gesellschaft, und diese Schlachtlinie ordnet jeden von uns dem einen oder
anderen Lager zu. Es gibt kein neutrales Subjekt. Man ist zwangslaufig immer jemandes
Gegner.«%?°

Wer spricht hier? Sind es Foucaults Griinderautoren des geschichtlich-politi-
schen Diskurses oder ist es Foucault selbst? Wenn es seine eigene Position
ist, lasst sich eine pessimistische Perspektive schwer anzweifeln. Allerdings
beschrinkt sich Foucault teilweise darauf, lediglich den Kriegsdiskurs zu zi-
tieren, ohne sich selbst zu positionieren. In diesen Passagen erweckt die Dar-
stellung den Eindruck, es handle sich nur um eine positivistische Geschichts-
schreibung, die berichtet, wie sich die Auseinandersetzung zugetragen hat.
Dem obigen Zitat folgend heifst es auf der nichsten Seite: »Soweit eine erste,
wenn auch sehr unscharfe Charakterisierung dieser Art von Diskurs.«** Fou-
cault bemiiht sich hier um Distanz, und auch bei den einleitenden Uberle-
gungen zur Vorlesung differenziert er zwischen zwei Modellen der Machtana-
lyse: 1. »Vertrag-Oppression« (juridisches Modell)« und 2. »Krieg-Repression
oder Herrschaft-Repression«, und er bekennt: »Es ist klar, dafl alles, was ich

326 | Ebd., S. 282.

327 | Ebd.,, S. 80.

328 | Raulff 1999.

329 | Foucault 2001f, S. 67. Vgl. hierzu &hnliche Formulierungen: Ebd., S. 324f und
Foucault 2003g, S. 168.

330 | Foucault 2001f, S. 68.

hittps://dol.org/10.14361/9783839441510-006 - am 14.02.2026, 16:44:14.



https://doi.org/10.14361/9783839441510-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

6. Michel Foucault

im Laufe der vergangenen Jahre gesagt habe, vom Modell Kampf-Repression
geprigt war.«** Dann folgt eine Selbstrelativierung mit dem Bekenntnis zur
Notwendigkeit, die »beiden Begriffe »Unterdriickung« und >Krieg« betrachtlich
[zu, Anm. d. A.] modifizieren, wenn nicht vielleicht sogar fallenzulassen«.**
Diese Modifikation der Machtanalyse wire insofern konsequent, als der pro-
duktive Charakter der Macht sich schwer aus den Analysekategorien »Unter-
driickung« und »Krieg«, gefangen in der simplen Dichotomie von Herrscher
und Beherrschten, herauslesen lisst. Somit kénnte gegen die Unterstellung
einer pessimistischen Philosophie der Geschichte eingewendet werden, dass
Foucault in »In Verteidigung der Gesellschaft« wissenschaftliche Distanz und
Neutralitit wahrt, lediglich die Beobachtungen von anderen beobachtet, ohne
selbst Partei zu ergreifen, und die martialischen Formulierungen dem unter-
suchten Gegenstand geschuldet sind.

Aber gelingt diese Beobachtung zweiter Ordnung ohne Positionierung?
Entspricht jene neutrale Position iiberhaupt Foucaults Selbst- und Wissen-
schaftsverstindnis? Teilt Foucaults Machttheorie nicht die Logik eines kon-
fliktdren Antagonismus, und ist der Zusammenhang von Macht und Wissen
nicht unhintergehbar? Foucaults Rekonstruktion in »In Verteidigung der Ge-
sellschaft« sensibilisiert fiir die Kontinuitit von Kimpfen innerhalb der Staats-
und Rechtsordnung, und gleichzeitig kann sich die »Genealogie der Macht«
nicht auf eine neutrale Position zuriickziehen. Im theoretischen Kosmos der
Foucault’schen Genealogie erfiillt Wissen immer eine Legitimierungs- oder
Delegitimierungsfunktion von Macht bzw. innerhalb von Herrschaftsverhilt-
nissen — zwei Kategorien, die in vielen Texten synonym verwendet werden.
Jedes Wissen ist »perspektivische und strategische Wahrheit«***, was insbe-
sondere fiir wissenschaftliches Wissen gilt. Die Diskurse der Wissenschaft
gehorchen nicht einer autonomen Logik, sondern sind immer eingebunden
in politische Prozesse, d.h. Wissen erschafft und stabilisiert bestimmte Macht-
verhiltnisse. Es gibt kein Wissen ohne Macht und keine Macht ohne Wissen
— es handelt sich um einen zirkuliren Verweisungszusammenhang.’** Wei-
terhin versteht Foucault das durch seine Forschung generierte Wissen als Teil
eines politischen Kampfes gegen den hegemonialen Diskurs, reprisentiert
durch die Philosophie und das Recht, entsprechend seines Selbstverstind-
nisses: »Die Genealogien sind gerade Anti-Wissenschaften.« Sie richten sich
gegen die etablierte Wissenschatft:

331 | Ebd.,, S. 34.

332 | Ebd,, S. 34.

333 | Foucault2003g, S. 169.
334 | Vgl. Foucault 2010, S. 39.

hittps://dol.org/10.14361/9783839441510-006 - am 14.02.2026, 16:44:14.

261


https://doi.org/10.14361/9783839441510-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

262

Politischer Pessimismus

»[G]egen die zentralisierenden Machtwirkungen, die mit der Institution und dem Funk-
tionieren eines im Innern einer Gesellschaft wie der unsrigen organisierten wissen-
schaftlichen Diskurses verbunden sind. [...] Den Machtwirkungen, wie sie einem als
wissenschaftlich betrachteten Diskurs eigen sind, muf} die Genealogie den Kampf
ansagen.«3%%

In Foucaults zugespitzten Formulierungen erscheinen Erkenntnis als
>Schlacht« und der Diskussionspartner als der >Gegner«.*** Diesem Wissen-
schaftsverstindnis entsprechend operiert die Geschichtsanalyse selbst in
Kriegsvokabular und Kategorien physischer Auseinandersetzung.*” Das mi-
litdrische Vokabular wird in der Zeitdiagnostik fortgeschrieben, indem die
Gegenwart als »Schlacht« und gemifl der »Logik der Schlacht« gefasst wird.
Gemessen an diesem erkenntnistheoretischen Standpunkt kann die genea-
logische Analyse keine Neutralitit beanspruchen. Dass Foucault wiederum
nicht auf der Seite des philosophischen-juridischen Diskurs stehen méchte,
ist unmissverstindlich: »Um die konkrete Analyse von Machtverhiltnissen
zu betreiben, muss man das juridische Modell der Souverinitit aufgeben.«*3®
Das juridische Modell ist bekanntlich die Beschreibungsform des herrschen-
den Diskurses, der seine Machtstellung zu verteidigen versucht und deshalb
immer Partei im Gesellschaftskrieg ist.** Beziiglich der Legitimierung des
Gesetzes und der Souverinitit kritisiert Foucault, dass es in der Geschichte
des Okzidents einen historisch-politischen Gegendiskurs gibt, und mit letzte-
rem teilt er die Uberzeugung, dass jedes Wissen, jede Wahrheit, eine Waffe im

Krieg um Macht sei.’*

335 | Foucault 2001f, S. 23f.

336 | Ebd., S. 27f.

337 | So setzt sich Foucault selbst das Ziel: »AnschlieRend werde ich die Geschich-
te dessen schreiben missen, was sich im 19. Jahrhundert zugetragen hat, und werde
zeigen mussen, wie man durch eine Reihe von Offensiven und Gegenoffensiven, von
Wirkungen und Gegenwirkungen zu dem sehr komplexen aktuellen Stand der Kréfte und
dem derzeitigen Profil der Schlacht kommen konnte. Der Zusammenhang ergibt sich
nicht aus der Aufdeckung eines Vorhabens, sondern aus der Logik der Strategien, die
einander gegenliberstehen.« Foucault 2005s, S. 80.

338 | Foucault 2003g, S. 165.

339 | »Die Hegelsche Dialektik und all jene Diskurse, denke ich, die ihr gefolgt sind,
miissen - das werde ich zu zeigen versuchen - als von Philosophie und Recht betrie-
bene Kolonisierung und autoritére Befriedung eines historisch-politischen Diskurses
verstanden werden, der zugleich Feststellung, Ausrufung und Praxis des Gesellschafts-
krieges war.« Foucault 2001f, S. 77.

340 | Vgl. ebd., S. 28 und Foucault 2002g, S. 188ff. Deshalb ist von der Vermehrung
des Wissens auch nicht die endgiiltige Emanzipation, die »universelle[n] Wahrheit« zu

hittps://dol.org/10.14361/9783839441510-006 - am 14.02.2026, 16:44:14.



https://doi.org/10.14361/9783839441510-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

6. Michel Foucault

»Die Geschichte stofit immer auf Krieg, aber die Geschichte kann {iber diesen Krieg
nie endgultig hinauskommen; sie kann den Krieg weder jemals einddmmen noch seine
Grundgesetze finden, noch ihm Grenzen auferlegen, ganz einfach, weil der Krieg selbst
dieses Wissen stiitzt, durch dieses Wissen hindurchgeht, es durchzieht und bestimmt.
Dieses Wissen ist immer nur eine Waffe in diesem Krieg oder allenfalls ein taktisches
Dispositiv innerhalb dieses Krieges. Der Krieg wird durch die Geschichte, durch die ihn
erzahlende Geschichte hindurch gefiihrt. Und die Geschichte kann ihrerseits immer nur
den Krieg, den sie selbst fiihrt oder der durch sie hindurchgeht, entziffern.«34

Diese Position in »In Verteidigung der Gesellschaft« deckt sich mit der ge-
nealogischen Methode und wird durch den Verweis auf blofle Zitation nicht
relativiert.* Wissen ist demnach gefangen in der Logik des Krieges. Die
menschliche Geschichte kann iiber jenen Zusammenhang »nie endgiiltig hi-
nauskommenc, was die Absage an jede positive Teleologie bedeutet. Foucault
prognostiziert damit auch die Kontinuitit kriegerischer Auseinandersetzun-
gen. Krieg bewegt die Geschichte und ist fiir diese Theorie das dynamische
Element, welches geschichtlichen Wandel erklirt. Im Juni 1975, also im Vor-
feld der Vorlesung, bekennt Foucault sich sehr explizit zur erkenntnistheoreti-
schen Fundierung seiner Theorie in der Logik des Krieges:*#

»Ich glaube, im Anschluf an Nietzsche, dafl die Wahrheit in Begriffen des Kriegs ver-
standen werden muf3. Die Wahrheit der Wahrheit ist der Krieg. Die Gesamtheit der Me-
chanismen, durch die die Wahrheit sich durchsetzt, sind Machtmechanismen, die ihr
ihre Herrschaft (pouvoir) sichern.«3**

Und auf die Nachfrage »Ist es ein permanenter Krieg?« antwortet Foucault:
»Ich denke ja.«** Foucault fundiert seine Geschichtstheorie damit in existen-
ziellen Auseinandersetzungen des »permanenten Krieges« und des »stin-
digen, universellen Krieges innerhalb der Gesellschaft«.>*¢ Das Sein ist ent-

erhoffen oder »die heitere Herrschaft iiber die Natur; im Gegenteil, es vermehrt stdndig
Risiken, so dass die Gefahren zunehmen«. Ebd., S. 189.

341 | Foucault 2001f, S. 206.

342 | »Der Biirgerkrieg ist die Matrix aller Machtkdmpfe, aller Machtstrategien und
folglich auch die Matrix aller Kdmpfe um und gegen die Macht.« Foucault 2015, S. 29.
343 | Vgl. hier beispielsweise auch: »Wenn man sich tatsachlich darauf einlasst, sieht
man, dass das Grundelement der Krieg ist.« Ebd., S. 44.

344 | Foucault 2005q, S. 202.

345 | Ebd., S. 202f.

346 | Vgl. Foucault 2015, S. 43. »Ich glaube, dass das, worauf man sich beziehen muss,
nicht das grofRe Modell der Sprache und der Zeichen, sondern das des Krieges und der
Schlacht ist. Die Geschichtlichkeit, die uns mitreit und uns bestimmt, ist kriegerisch;

hittps://dol.org/10.14361/9783839441510-006 - am 14.02.2026, 16:44:14.

263


https://doi.org/10.14361/9783839441510-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

264

Politischer Pessimismus

sprechend immer an Macht gebunden, womit eine (historische) Ontologie
der Macht behauptet wird. Macht ist die nicht negierbare Kategorie in dieser
Theorie, soziale Verhiltnisse ohne Macht kann es nicht geben, und so wer-
den Geschichte, Gegenwart und Zukunft zur »immerwihrenden Schlacht«.3¥
Eine solche ontologische Setzung der Macht als Wahrheit des Krieges bean-
sprucht dariiber hinaus, zeitlose und jederzeit giiltige Wahrheit zu sein, so
dass mit dieser Total-Konstruktion der Frieden als andere Seite jener Unter-
scheidung dauerhaft unerreichbar ist. Vor diesem Aussagezusammenhang er-
scheint Foucaults Geschichtsdenken in weiten Teilen kompatibel mit dem des
historisch-politischen Diskurses. Auch innerhalb der Rechtsordnung miissen
»in allen Machtmechanismen« die Zeichen des Krieges herausgelesen werden,
und die »Schlachtlinie ordnet jeden von uns dem einen oder anderen Lager
zu.« »Der Krieg ist der Motor der Institutionen und der Ordnung«, d.h. die
faktische Auseinandersetzung treibt die Geschichte an, und diese »Schlacht-
verliufe« erkliren die geschichtlichen Verinderungen.**® Anders formuliert:
Krieg ist der endlose Beweger der Geschichte.*® In den Schriften, die diese
Botschaft transportieren, ist Foucaults Weltsicht pessimistisch: Es ist immer
mit dem Schlimmsten zu rechnen, mit der existenziellen Vernichtung durch

sie ist nicht sprachlicher Natur. Machtbeziehungen, nicht Sinnbeziehungen.« Foucault
2003e, S. 192. Foucault geht unmissversténdlich davon aus, dass »der Biirgerkrieg der
Macht innewohnt, sie durchdringt, sie belebt, sich iberall in ihr ausbreitet. Zeichen da-
fiir hat man eben in Form der Uberwachung, der Drohung, im Besitz einer Armee, kurz
in all den Zwangsinstrumenten, die die etablierte Macht sich zu ihrer Auslibung zulegt.
Die tagtagliche Machtausibung muss man als einen Biirgerkrieg betrachten kénnen:
Macht auszuiiben ist eine bestimmte Art, Biirgerkrieg zu fiihren, und all die Instrumente,
die Taktiken, die man hier ausmachen kann, miissen in den Begriffen des Biirgerkriegs
zu analysieren sein.« Foucault 2015, S. 53. »Der Biirgerkrieg ist die Matrix aller Macht-
kampfe, aller Machtstrategien und folglich auch die Matrix aller Kdmpfe um und gegen
die Macht.« Ebd., S. 29. Vgl. hierzu auch Foucault 2003a, S. 407.

347 | Foucault 2010, S. 38. »In diesem Modell ist ein Ende des Kampfes ebenso wie
ein Ausstieg aus gesellschaftlichen Machtverhdltnissen nicht vorgesehen. Das »Andere«
der Schlacht existiert nicht - aus diesem Grunde muf} auch jeder politische Akt, der
einen Friedenszustand proklamiert, als eine bestimmte Strategie einer aktuell stattfin-
denden Schlacht begriffen werden (vgl. auch Deleuze 1987: 46).« Kneer 1996, S. 243.
348 | Foucault 2001f, S. 67.

349 | Vgl. hierzu ebenfalls: »Es ware falsch, wenn man der iiberkommenen Vorstellung
anhinge, wonach der allgemeine Krieg sich am Ende in seinen Widerspriichen erschpft,
auf die Gewalt verzichtet und darin einwilligt, sich selbst durch die Gesetze des Land-
friedens zu unterdriicken. Die Regel ist vielmehr die kalkulierbare Lust am Gemetzel und
die Hoffnung auf Blut. Sie gestattet es, das Herrschaftsspiel stdndig von neuem zu be-
ginnen; sie setzt eine peinlich genaue Wiederholung in Szene.« Foucault 2002g, S. 177.

hittps://dol.org/10.14361/9783839441510-006 - am 14.02.2026, 16:44:14.



https://doi.org/10.14361/9783839441510-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

6. Michel Foucault

den Feind. Eine zukiinftige Entwicklung zum >Gutenc« ist ausgeschlossen, weil
die menschliche Geschichte in Kriegsverhiltnissen gefangen bleibt.*°

Auffillig ist in diesem Zusammenhang die verkiirzte Vorstellung der ge-
schichtlichen Kontingenz. Wieso aber sind Macht, Gewalt und Herrschaft
nicht ebenfalls kontingent zu denken? Wieso ruft Kontingenz iiberhaupt Kon-
flikte hervor? Auch die Aufhebung von Macht kann in jenem Theoriekosmos
nur durch Machtausiibung erfolgen — gewissermaflen wie jede Beobachtung
nur mittels einer neuen Beobachtung ersetzt werden kann. Aus dem Wissens-
Macht-Komplex schlieflt Foucault offiziell, dass metahistorische ebenso wie
objektiv wahre Aussagen unmdglich sind — womit sich die Argumentation
auf die Paradoxie einlisst, dass die These nur wahr ist, wenn sie unwahr ist.
Allerdings wird dieses Kontingenzbewusstsein auf einer zweiten Ebene von
der Notwendigkeit der Macht tiberlagert. Kontingenz verstanden als Nicht-Not-
wendigkeit der geschichtlichen Entwicklung miisste prinzipiell alles offen las-
sen, d.h. die Option fiir die beste wie die schlechteste aller méglichen Welten.
Aber diese Ungewissheit tiber kiinftige Entwicklungen der Geschichte lassen
viele Aussagen Foucaults nicht zu.*! Die Methode Genealogie schliefit diese
Ungewissheit aus und fliichtet in negative Gewissheit. Geschichte, Gegenwart
und Zukunft werden durch diese Theorie immer als konfliktir-kriegerisch vor-
gestellt. Wo der Geschichtsoptimismus Kontingenz durch positive Notwendig-
keit auszuschalten sucht, unterliuft Foucault sein eigenes Postulat der Dis-
kontinuitit durch negative Kontinuitit. Ausgehend von der »Archiologie des
Wissens« miisste diese Theorie der Geschichte, wenn sie keine Philosophie der
Geschichte sein will, jedoch jeweils beide Optionen anerkennen, Kooperation
und Konflikt, Konsens und Dissens, Frieden und Krieg. Aber die Grundstel-
lung der genealogischen Methode schliefét eine solche Perspektive aus, indem
sie sich auf den Universalismus des Krieges festlegt:

»Die Menschheit schreitet nicht langsam von Kampf zu Kampf voran, bis sie zu einer
universellen Gegenseitigkeit fande, in der Regeln fiir immer an die Stelle des Krieges
traten; sie fasst jede Gewalttatigkeit in ein Regelsystem und bewegt sich so von einer
Herrschaft zur anderen. [...] Das grofle Spiel der Geschichte dreht sich um die Frage,
wer sich der Regeln bemdchtigt; wer an die Stelle derer tritt, die sie fiir sich nutzen; wer
sie am Ende pervertiert, in ihr Gegenteil verkehrt und gegen jene wendet, die sie einst
durchsetzten, werin den komplizierten Apparat eindringt und ihn so funktionieren lasst,
dass die bisherigen Herrscher nun von ihnen beherrscht werden.«3%2

350 | Auf den sich hier aufdrdngenden Vergleich zu Schmitt werde ich weiter unten
eingehen.

351 | Foucault2001f, S. 206.

352 | Foucault 2002g, S. 177.

hittps://dol.org/10.14361/9783839441510-006 - am 14.02.2026, 16:44:14.

205


https://doi.org/10.14361/9783839441510-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

266

Politischer Pessimismus

In solchen Aussagen zeigt sich das pessimistische Moment dieser Theorie: Auf
Grundlage der eigenen kriegerischen Machttheorie prognostiziert Foucault
einen nicht endenden Kreislauf von Gewalttitigkeiten, die in Regelsysteme
uberfithrt werden, dann notwendigerweise pervertieren und zu neuen Gewalt-
titigkeiten fithren, auf die quasi gesetzmiflig neue Regelungsversuche folgen,
die dann scheitern werden usw. Diese pessimistische Prognose wurde zwei
Jahre nach der »Archiologie des Wissens« und fiinf Jahre vor »In Verteidigung
der Gesellschaft« versffentlicht und verspricht keine »Morgenréte«, aber statt
die Kontingenz des geschichtlichen Prozesses retrospektiv zu untersuchen
und sich »triigerischen« Zukunftsspekulationen zu enthalten, fithrt Foucault
hier die Gegenrede — gegen jeden Geschichtsoptimismus. Konsequent ist der
Einwand gegen die Hoffnung einer »universellen Gegenseitigkeit« als Schluss-
punkt der Geschichte. Gleiches gilt fiir die Absage an die Geschichtsphiloso-
phie von Ursprung und Ende sowie jede Metaphysik.** Mit diesem Zweifel am
Telos konnte es die Argumentation belassen, aber Foucault verzichtet auf den
Riickzug in eine skeptische Position und stellt allen geschichtsphilosophischen
Hoffnungen eine ebenfalls geschichtsphilosophische, aber negative Zukunfts-
erwartung entgegen. Wiirde die Genealogie zu dem Ergebnis gelangen, dass
Kriege die bisherige Menschheitsgeschichte mitbestimmt haben, und dass
auch fir die Zukunft kriegerische Auseinandersetzungen nicht auszuschlie-
Ren sind — mit welchem Argument kénnte dem widersprochen werden? Aber,
wenn die geschichtliche Entwicklung nicht determiniert ist, wenn es keinen
Sinn macht, das Ende oder den Anfang der Menschheit zu suchen, wie kann
Foucault dann die pessimistische Prognose vom ewigen Zusammenhang von
Gewalttatigkeit und Herrschaft stellen? Er konstruiert mit dieser Festlegung
eine verborgene Kontinuititslinie der geschichtlichen Entwicklung, die meta-
historische Kontinuitit des Konfliktes, Kampfes und Krieges. Die Festlegung
auf einen Sinn bzw. Unsinn >der Geschichte« als ewiges Wechselverhiltnis von
Herrschaft und Kampfirritiert gerade bei einem Autor, der sich immer wieder
die Aufgabe stellt, eine nicht deterministische Form von Historie zu schreiben:

»Wenn es weder in eine Geschichtsphilosophie noch in eine historische Analyse umkip-
pen will, muR es sich im Immanenzfeld der reinen Singularitat halten. Also Bruch, Dis-
kontinuitat, Singularitat, reine Beschreibung, unbewegliches Tableau, keine Erklarung,
kein Ubergang - Sie kennen all das.«3%*

Erklartes Ziel ist es, sich vor Kausalititsbehauptungen, die »Unausweichlich-
keit oder Notwendigkeit«*>* implizieren, zu hiiten. Offensichtlich besteht aber

353 | Ebd., S. 168-171.
354 | Foucault 1992, S. 36.
355 | Ebd,, S. 36.

hittps://dol.org/10.14361/9783839441510-006 - am 14.02.2026, 16:44:14.



https://doi.org/10.14361/9783839441510-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

6. Michel Foucault

zwischen den zitierten Stellen ein Widerspruch, d.h. zwischen diesen me-
thodologischen Postulaten und den Ergebnissen und abgeleiteten Prognosen
der historischen Analysen. Jenes Paradox reicht bis in die Erkenntnistheorie:
»Erkenntnis kann den zu erkennenden Dingen nur Gewalt antun; sie kann
sie nicht wahrnehmen, akzeptieren, sich mit ihnen oder sie mit sich identifi-
zieren.«*® Erkenntnis ist ein Verhiltnis zu den Dingen gekennzeichnet durch
»Gewalt, Herrschaft und Macht«®”’, d.h. Erkenntnis ist in dieser Theorie im-
mer ein Gewaltakt im Kampf um Deutungshoheit.’*® Entsprechend ist gerade
die Erkenntnis der Geschichte bestimmt durch Gewalt, Herrschaft und Macht
und nur verstehbar durch die Analyse der »Kidmpfe, der Strategien und der
Taktiken«:

»Die Geschichte hat keinen Sinn, was nicht heifit, dass sie absurd oder ohne Zusam-
menhang wére. Sie ist im Gegenteil verstehbar, und sie muss bis in ihre kleinste Einzel-
heit analysiert werden kdnnen: doch geméaR der Verstehbarkeit der Kdmpfe, der Strate-
gien und der Taktiken.«3%°

So nutzt beispielsweise die »etablierte Macht« das Strafwesen als eine »Strate-
gie«, um die eigene Machtposition im permanenten Biirgerkrieg zu sichern.?*
Offenbar assoziiert und verwendet Foucault die Vorstellung von geschicht-
lichem Sinn hier aber als die Hoffnung auf einen positiven Telos oder den
Fortschritt des Wissens usw. Diese verkiirzte Auffassung tibersieht wiederum,
dass es auch einen negativen geschichtlichen Sinn gibt: die »Verstehbarkeit der
Kampfe, der Strategien und der Taktiken«. Jene Zuschreibung von Sinnlosig-
keit beansprucht somit genauso, »Sinn« aus der Beobachtung der Geschichte
ableiten zu konnen, andernfalls wire die Kategorie der Verstehbarkeit sinn-
los.*!

356 | Foucault2002c, S. 679.

357 | Ebd., S. 679.

358 | »Wenn wir Erkenntnis wirklich begreifen wollen, wenn wir wirklich wissen wollen,
was ist, wenn wir ihre Wurzel und Fabrikation erfassen wollen, miissen wir uns vielmehr
an den Politiker halten und uns klarmachen, dass es sich um Verhéltnisse des Kampfes
und der Macht handelt.« Ebd., S. 682f. »[D]er perspektivische Charakter der Erkenntnis
resultiert nicht aus der menschlichen Natur, sondern aus dem polemischen und strate-
gischen Charakter der Erkenntnis. Man kann von einem perspektivischen Charakter der
Erkenntnis sprechen, weil hier ein Kampf stattfindet und weil Erkenntnis das Ergebnis
dieses Kampfes ist.« Ebd., S. 684.

359 | Foucault 2005p, S. 88.

360 | Vgl. Foucault 2015

361 | Foucault radikalisiert damit seine bereits in den 1960er Jahren artikulierte ge-
schichtsphilosophische Deutung: »Verstehen Sie, was ich sagen will? Die Méglichkeit

hittps://dol.org/10.14361/9783839441510-006 - am 14.02.2026, 16:44:14.

267


https://doi.org/10.14361/9783839441510-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

268

Politischer Pessimismus

Die Genealogie rekonstruiert weiterhin, wie Strategien und Taktiken ge-
zielt eingesetzt werden, womit die Fragen aufgeworfen sind, wie und warum
die Macht Strategien oder Taktiken verfolgt bzw. als Strategie beobachtbar
ist?*%21982 schreibt Foucault hierzu, dass er der Wie-Frage »vorliufig den Vor-
zug« gibt und die Fragen des »Was« und »Warum« nicht vermeiden oder ne-
gieren, sondern »nur anders stellen« mochte.’®® In weiten Teilen argumentiert
Foucault funktionalistisch entlang der Wie-Fragen und zeigt wie die Macht
bzw. in Machtverhiltnissen verschiedene Techniken verwendet werden, und
dass sich Dispositive der Macht wandeln.*** Ausgangspunkt des strategischen
Modells der Macht ist die These, dass »es einer der grundlegendsten Ziige
der abendlindischen Gesellschaften ist, dafl die Kraftverhiltnisse, die lange
Zeit im Krieg, in allen Formen des Krieges, ihren Hauptausdruck gefunden
haben, sich nach und nach in der Ordnung der politischen Macht eingerich-
tet haben.«*®® Die Macht ist »ein Krifteverhiltnis in sich selbst«.**® Die natur-
wissenschaftliche Metapher des »Krifteverhiltnisses«, welches Selbstreferenz
auszeichnet, kann als eine Art Autopoiesis der Macht vorgestellt werden.

Der Frage, wie und warum ein Krifteverhiltnis Strategien verfolgt, weicht
Foucault aber aus, zumal die Antwort erhebliche Schwierigkeiten mit sich
bringt. Wenn Foucault nicht auf die Handlungen einzelner Subjekte verweisen
mochte — was er erst in Texten der 198oer Jahre explizit tut —, bleibt der ent-sub-
jektivierten Theorie nur, auf die Eigendynamik, »ein anonymes Denken; ein
Wissen, das kein Subjekt hat, Theoretisches, das keine Identitit besitzt [...]«, zu
rekurrieren.’” Die Macht ist folglich kein menschliches Subjekt, sie ist auch
nicht auf die Intentionen einzelner Handelnder zuriickrechenbar, sondern als
»die Vielfiltigkeit von Krifteverhiltnissen, die ein Gebiet bevolkern und or-

der Kontrolle fihrt zur Idee des Zwecks. Tats&chlich hat die Menschheit keine Zwecke.
Sie funktioniert, sie kontrolliert ihr Funktionieren und bringt stdndig Rechtfertigungen
fiir diese Kontrolle hervor. Wir miissen uns damit abfinden, da es nur Rechtfertigungen
sind. Der Humanismus ist nur eine von ihnen, die letzte.« Foucault 1974b, S. 30.

362 | »Wo die Soziologen nur das stumme oder unbewusste System der Regeln sehen,
wo die Epistemologen nur schlecht kontrollierte ideologische Wirkungen sehen, glaube
ich, dass man Strategien der Macht sehen kann, die vollkommen kalkuliert, beherrscht
sind.« Foucault 2005ac, S. 251. Foucault schreibt hierzu iiber die Macht, »sie ist eine
permanente Strategie, die man auf der Grundlage des Biirgerkrieges denken musse«.
Foucault 2015, S. 311f. Vgl. zum Strategie/Macht-Verhaltnis auch Foucault 2007a,
S. 25.

363 | Foucault 2005ac, S. 251.

364 | Vgl. Breitenstein 2012, S. 258.

365 | Foucault 1983, S. 102.

366 | Foucault 2001f, S. 31. Vgl. zu dieser Metapher auch Foucault 2003g, S. 166.
367 | Foucault 20050, S. 20.

hittps://dol.org/10.14361/9783839441510-006 - am 14.02.2026, 16:44:14.



https://doi.org/10.14361/9783839441510-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

6. Michel Foucault

ganisieren« konstruiert.**® Unterstellt ist aber, dass bestehende Macht-/Herr-
schaftsverhiltnisse nach Selbsterhaltung und Ausdehnung streben. Anders
formuliert: Es muss eine Art >Wille< zur Selbsterhaltung des Macht-Systems
vorausgesetzt werden, warum sonst sollte die Macht >aus sich heraus«< Strate-
gien und Taktiken verfolgen?*® So sieht Foucault beispielsweise im Rassismus
die Funktion, dass »der Tod der Anderen die biologische Selbst-Stirkung be-
deutet.«*”° Ausgehend vom zweiten Band des »Kapitals« und in Ubereinstim-
mung mit Karl Marx und Friedrich Engels operiert die Genealogie der Macht
vor diesem theoretischen Hintergrund mit der funktionalistischen Annahme:

»Die urspriingliche, wesentliche und dauerhafte Funktion dieser lokalen und regionalen
Machte liegt in Wirklichkeit in der Herstellung von Effizienz, von Fahigkeiten von Produ-
zenten eines Produktes. [...] Diese Machtmechanismen und Machtverfahren miissen wir
als Techniken verstehen, also als Verfahren, die erfunden und verbessert und standig
weiterentwickelt werden.«37

Das Streben nach Effizienz, Optimierung und Selbststeigerung der Michte ist
nur durch die Unterstellung eines Willens zur Selbsterhaltung zu erkliren.
Strategien und Techniken kann aber nur ein Subjekt entsinnen, das irgend-
eine Form von Bewusstsein besitzt. Muss Foucault Machtverhiltnissen des-
halb nicht implizit Intentionen und Bewusstsein zurechnen, mittels derer sie
die Diskurse und Subjekte steuern? An einigen Stellen formuliert Foucault
im Sinne einer solchen Ubertragung von vormals subjektiven Eigenschaften
auf Machtverhiltnisse: »Die Machtbeziehungen sind gleichzeitig intentional
und nicht-subjektiv.«*”’? Und weiter konstatiert er: Es gibt »[...] keine Macht, die
sich ohne eine Reihe von Absichten und Zielsetzungen entfaltet. Doch heifit
das nicht, daf sie aus der Wahl oder Entscheidung eines individuellen Sub-
jektes resultiert.«*”? In dieser Konstruktion sind Machtverhiltnisse als plural,

368 | Foucault 1983, S. 93. »Ganz allgemein glaube ich, daf die Macht sich nicht aus-
gehend von (individuellen oder kollektiven) Willen bildet, auch nicht, daf sie sich von
Interessen ableitet. Die Macht bildet sich und funktioniert ausgehend von Méchten, sie
errichtet sich auf Vielfaltigkeiten von Machtfragen und -wirkungen.« Foucault 1978b,
S. 111.

369 | Hier liegt die Vermutung nahe, dass die Macht so etwas wie einen »Trieb« zu
Selbsterhaltung und Selbstoptimierung besitzen muss, um im permanenten Ausnah-
mezustand, d.h. im permanenten Kriegszustand, als den Foucault Politik interpretiert,
im ewigen Kampf gegen innere und dufiere Feinde bestehen zu kénnen.

370 | Foucault 2001f, S. 305.

371 | Foucault 2005k, S. 229f.

372 | Foucault 1983, S. 95.

373 | Ebd., S. 95.

hittps://dol.org/10.14361/9783839441510-006 - am 14.02.2026, 16:44:14.

269


https://doi.org/10.14361/9783839441510-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

270

Politischer Pessimismus

anonym, dezentral, nicht-subjektiv usw. zu denken und dabei gleichzeitig als
intentional — nach »bewussten Kalkiilen« — zu verstehen.** Offensichtlich ver-
fingt sich die Genealogie der Macht damit in der Konstruktion einer grofien
Erzihlung, wenn die auf der Mikroebene agierenden Michte, vergleichbar zur
>unsichtbaren Hands, durch ihre Strategien und Taktiken die Disziplinar- und
Normalisierungsgesellschaft erschaffen bzw. von dieser gesteuert werden.
Uber alle kriegerischen Auseinandersetzungen hinweg hat sich eine bestimm-
te Form von Macht durchgesetzt und gesteigert und die »feinsten und entle-
gensten Elemente[n]« der Gesellschaft festgesetzt und durchdrungen.””” Um
dieses Verhingnis zu erkliren, tibertrigt Foucault Attribute, Eigenschaften
und Begriffe, die mit der Subjektphilosophie verbunden sind, auf die Macht; in
der Folge unterstellen die Formulierungen Foucaults der Macht quasi subjekti-
ve Motive und Handlungsoptionen.””® Durch diese doppelte Uberfrachtung der
Machtverhiltnisse, als Biirgerkriegsverhiltnis und strategisch/taktische Qua-
si-Akteure, entsteht subkultan eine pessimistische Philosophie der Geschichte.

Foucaults Rekurs auf den Krieg als Analysekategorie politischer Macht und
deren Wesen erinnert stark an die Argumentation Schmitts, so dass zu eruie-
ren ist, was jenes antagonistische Verstindnis der Politik bzw. des Politischen
mit Schmitts Begriff des Politischen verbindet. Aufschlussreich ist in diesem
Zusammenhang, dass Foucault sich in den Notizen zur Vorlesung »Sicherheit,

374 | Ebd., S. 138.

375 | Foucault 2010, S. 277. Habermas hat im »Philosophischen Diskurs der Moder-
ne« bereits darauf hingewiesen, dass Foucaults Kritik des empirisch/tranzdentalen
Doppels der humanistischen Subjektphilosophie gleichermafien seine Analyse trifft.
»Kurzum, Foucaults Genealogie der Humanwissenschaften tritt in einer irritierenden
Doppelgestalt auf. Einerseits spielt sie die empirische Rolle einer Analyse von Macht-
technologien, die den gesellschaftlichen Funktionszusammenhang der Wissenschaft
vom Menschen erkldren sollen; dabei interessieren Machtverhéltnisse als Entstehungs-
bedingungen und als soziale Effekte wissenschaftlichen Wissens. Dieselbe Genealogie
spieltandererseits die transzendentale Rolle einer Analyse von Machttechnologien, die
erklaren sollen, wie wissenschaftliche Diskurse liber den Menschen iiberhaupt moglich
sind; dabei interessieren Machtverhaltnisse als Konstitutionsbedingungen fiir wissen-
schaftliches Wissen.« Habermas 1985, S. 322.

376 | »Die Macht selbst avanciert bei Foucault zu einem Subjekt im GroBSformat.«
Kneer 1996, S. 271. Diese These hatte Manfred Frank bereits 1984 mit Blick auf die
Diskurs-Theorie vertreten: »Erreicht wurde aber durch die eben gegebene Formulierung,
daf das, was bislang als Leistung des konstitutiven Subjekts angesehen wurde, nun-
mehr der Struktur selbst zugeschrieben werden muf: ndmlich die F&higkeit der Selbst-
reflexion und die Fahigkeit der praktischen Veranderung.« Frank 1984, S. 127f.

hittps://dol.org/10.14361/9783839441510-006 - am 14.02.2026, 16:44:14.



https://doi.org/10.14361/9783839441510-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

6. Michel Foucault

Territorium, Bevolkerung. Geschichte der Gouvernementalitit« an einer Stelle
explizit auf Schmitt bezieht:*”’

»Die Analyse der Gouvernementalitat als singuldre Allgemeingiiltigkeit impliziert, da
»alles politisch«ist. Traditionellerweise hat dieser Ausdruck zwei Bedeutungen:

- das Politische ist definiert durch die gesamte Interventionssphére des Staates [...].
Zu sagen, daf alles politisch ist, heifit, dafl der Staat iiberall ist, direkt oder indirekt.

- das Politische ist definiert durch die Allgegenwart eines Kampfes zwischen zwei Fein-
den [...] Diese weite Definition ist diejenige von K. [sic!] Schmitt.

Die Theorie des Freundes.

Kurz gesagt, zwei Formulierungen: Alles ist politisch aus der Natur der Dinge heraus;
alles ist politisch durch die Existenz der Feinde.

Es geht jedoch eher darum, zu sagen: Nichts ist politisch, alles ist politisierbar, alles
kann politisch werden. Die Politik ist nicht mehr und nicht weniger als das, was mit
dem Widerstand gegen die Gouvernementalitat entsteht, die erste Erhebung, die erste
Konfrontation.«3"®

Zur Interpretation dieser Aussage ist zunichst die Anmerkung wichtig, dass
die Definition aus dem Jahr 1978 stammt, und damit genau aus der Umbruch-
phase in Foucaults Konzeption der Macht, nach welcher der franzésische
Philosoph dazu iibergeht, Macht bzw. politische Macht verstirkt entlang der
Begriffe Regierung und Gouvernementalitit zu analysieren und nicht linger
mittels der Kategorien Schlacht, Krieg usw. Weiterhin zeigt sich an der Beleg-
stelle —und dariiber hinaus in anderen Schriften — das systematische Problem,
dass keine definitorische Unterscheidung von der Politik und dem Politischen
vorgenommen wird, sondern die Begriffe synonym Verwendung finden, um
Machtverhiltnisse in allen gesellschaftlichen Sphiren zu bezeichnen. Dass
nach Foucault alles politisierbar ist bzw. mit politischer Macht in Verbindung
stehen kann, also ein Ereignis in einem Kraftfeld von Machtverhiltnissen ist,
erklirt sich bereits aus der erkenntnistheoretischen Verbindung von Macht
und Wissen, nach der »[...] hinter jedem Wissen, jeder Erkenntnis letztlich ein
Machtkampf steckt. Wissen ist nicht frei von politischer Macht, sondern eng

377 | »[...] (dies ist nach unserer Kenntnis Ubrigens der einzige Text, in dem Foucault
auf Carl Schmitt anspielt)«. Foucault 2014, S. 568.
378 | Foucault2014, S. 568.

hittps://dol.org/10.14361/9783839441510-006 - am 14.02.2026, 16:44:14.

271


https://doi.org/10.14361/9783839441510-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

272

Politischer Pessimismus

mit ihr verwoben.«*”® Die Verwendung der Termini Machtkampfund politische
Macht zeigt weiterhin die nicht vorhandene systematische Trennung zwischen
der politischen Sphire bzw. dem politischen System und anderen Bereichen, in
denen Macht ausgelibt wird. Gemaf seiner Mikrophysik der Macht wire eine
solche Trennung auch unhaltbar, weil Macht eben nicht auf die Funktionslogik
der Politik im Sinne eines autopoetischen Systems beschrinkt ist. Das Politi-
sche bzw. die politische Macht findet ihren Ausgang nicht nur im Staat oder
dem politischen System, sondern geht diesem voraus und iiber ihn hinaus.**°
Das Politische bzw. die politische Macht erscheint in Foucaults Notiz im
Jahr 1978 als der Widerstand gegen die Regierungstechnik der Gouvernemen-
talitit.’®! Entscheidend ist nun, dass jene Definition des Politischen Widerstand
voraussetzt. Wenn alles potenziell politisierbar ist, bedeutet dies, dass jeder
Lenkungs- oder Steuerungsversuch von Menschen bzw. Subjekten verweigert
werden kann. Erst aus solchen Konfrontationen entsteht das, was Foucault
als das Politische bzw. die Politik, im Sinne eines konfrontativ-dynamischen
Wechselverhiltnisses versteht. In einer Gesellschaft der totalen Unterwerfung
der Subjekte durch eine totale Disziplin konnte es demnach gar keine Politik
bzw. keine Politisierung geben, weil es keinen Widerstand geben konnte. Um
dies theoretisch-stringent zeigen zu konnen, entfernt sich Foucaults Macht-
konzeption in ihrer genealogischen Entwicklung von Aussagen, die eine totale
Unterwerfung und Passivitit des Subjektes behaupten oder nahelegen.*® Da-

379 | Foucault 2002c, S. 706.

380 | Der Staat ist nach Foucault wiederum eine heterogene Struktur von Regierungs-
praxen oder Regierungsweisen. Vgl. Foucault 2006, S. 19. »Es besteht mithin eine
Gleichsetzung von Machtform und politischen Strukturen. Ich glaube jedoch nicht,
dass die Macht angemessen als etwas beschrieben werden kann, das in den Staats-
apparaten lokalisiert ware.« Foucault 2015, S. 312. Ein aufschlussreicher Satz, denn
politische Struktur meint hier den Staat, wobei auch Schmitt betont: »Der Begriff des
Staates setzt den Begriff des Politischen voraus.« Schmitt 2002, S. 20.

381 | Als Regierung bezeichnet er »die Gesamtheit von Institutionen und Praktiken,
mittels derer man die Menschen lenkt, von der Verwaltung bis zur Erziehung.« Foucault
2008a, S. 116. Siehe hierzu das Kapitel »Fluchtpunkt Subjekt.

382 | Vgl. zusolchen Aussagen insb.: Foucault 2010, S. 39f. In diesem Buch wird nuran
wenigen Stellen auf die Moglichkeit von Widerstand hingewiesen, stattdessen erscheint
Macht primér als Disziplinarmacht, der die Subjekte nichts entgegensetzen kénnen. Vgl.
Foucault 2005k, S. 233. Die einschldgigen Ausfiihrungen zur Macht in »Der Wille zum
Wissen« gehen dann detailliert auf den Aspekt des Widerstands ein: »Wo es Macht gibt,
gibt es Widerstand.« Foucault 1983, S. 96. Aus dieser Einsicht resultiert 1982 die Be-
stimmung von Machtverhéltnissen als Spiel, in welchem die »Freiheit sehr wohl als die
Existenzbedingung von Macht« erscheint. Foucault 1987a, S. 256 - worauf ich im fol-
genden Kapitel noch eingehe.

hittps://dol.org/10.14361/9783839441510-006 - am 14.02.2026, 16:44:14.



https://doi.org/10.14361/9783839441510-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

6. Michel Foucault

mit alles politisiert werden kann, muss sich jemand widersetzen. Wenn das
Subjekt als vollkommen unterworfen, als bloRer Machteffekt, vorgestellt wird,
scheint dies nicht méglich.

Widerstand ist wiederum gekoppelt an die Erwartung der »Allgegenwart
eines Kampfes zwischen zwei Feinden«. Politische Macht impliziert somit die
Feindschaft. Warum Foucault Schmitts Theoretisierung des Politischen als
»Die Theorie des Freundes« auffasst, ist an dieser Stelle unverstindlich, zumal
er mit »K. [sic!] Schmitt« das Politische nicht aus der Freundschaft, sondern
primir auf der Seite der Feindschaft entfaltet.’®® Dies beweist insbesondere
seine (Re-)Konstruktion in »In Verteidigung der Gesellschaft«, entlang der
These, dass der Krieg und damit die Feindschaft gerade nicht aufgrund der
Ordnung des absolutistischen Staates enden, sondern innerhalb des okzidenta-
len Staates als Biirgerkrieg fortgesetzt werden. Nach Foucault ist die politische
Macht nun gerade nicht auf die »gesamte Interventionssphire des Staates« zu
reduzieren, wie es der philosophisch-juridische Diskurses vorschligt. Die de-
zentralen Machtrelationen entziehen sich der direkten Kontrolle eines »souve-
rinen Staates<. Schmitt betont nun — wie Foucault anmerkt — zwar, dass das
Politische als Allgegenwart eines Kampfes zwischen Feinden zu verstehen sei,
aber daraus zieht er den gegenteiligen Schluss und positioniert sich norma-
tivim Lager des philosophischen-juridischen Diskurses. Schmitt stilisiert das
okzidentale Staatssystem des 17. und 18. Jahrhunderts zum Garanten des inne-
ren Friedens und der gehegten Feindschaft bzw. Kriegsfiihrung. Die beiden
Autoren trennt damit eine normative Positionierung: Foucault kritisiert mit
dem politisch-historischen Diskurs die Verhirtung von Machtverhiltnissen
zu Herrschaftsverhiltnissen und den Fortbestand des Krieges, wohingegen
Schmitt die verlorengegangene staatliche Souverinitit und damit die »voll-
stindige Befriedung«*** innerhalb des Staates zuriicksehnt und entsprechend
fur ein staatliches Entscheidungsmonopol iiber die Feindschaft votiert.

Das Verhiltnis der beiden Anndherungen an das Politische zeigt sich wie-
derum, wenn wir uns der Definition des Politischen im Wortlaut nach Schmitt
entsinnen, als »Unterscheidung von Freund und Feind«, welche »den duflers-
ten Intensititsgrad einer Verbindung oder Trennung, einer Assoziation oder
Dissoziation bezeichnet; [...]«.>®® Das Politische ist demnach nicht die Unter-
scheidung von Krieg und Frieden — worauf ich gleich noch eingehen werde —,
sondern von Freund und Feind, ein Verhiltnis allerdings, das den dufersten

383 | »Foucault 16st das Politische zur Seite des Konfliktes hin auf und unterschléagt
damit das Moment des Konsenses, in dem er nur einen voribergehenden Waffenstill-
stand oder taktischen Spielzug im Rahmen des fortwahrenden Kampfes erkennen
kann.« Brockling 2010, S. 416.

384 | Schmitt 2002, S. 46.

385 | Ebd., S. 26f.

hittps://dol.org/10.14361/9783839441510-006 - am 14.02.2026, 16:44:14.

273


https://doi.org/10.14361/9783839441510-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

274

Politischer Pessimismus

Intensititsgrad der Dissoziation im kriegerischen Kampf mit dem Feind er-
reicht. Eine Mdglichkeit, die auch Foucaults Genealogie der Macht als Kriegs-
verhiltnis immer mitdenkt. Beide sind sich einig, dass auch innerhalb der
modernen Gesellschaft das Politische in eine Auseinandersetzung mit kriege-
rischen Mittel gesteigert werden kann, und dass es vielleicht méglich ist, einen
Feind zu besiegen, aber nie endgiiltig die Feindschaft zu tiberwinden. Auch
Foucaults Annahme, dass alles politisiert werden kann, ist ein Weckruf an eine
Moderne, die hofft, der politischen Feindschaft oder der Macht entkommen zu
kénnen, wofiir entsprechend die Umkehrung der These von Clausewitz sensi-
bilisiert, wonach die Politik bzw. das Politische »die Fortsetzung des Krieges
mit anderen Mitteln«®¢ ist.

Das Politische im Sinne Schmitts und seine Uberlegungen zum Ausnah-
mezustand und Biirgerkrieg zeigen wiederum, dass das Bedrohungsszenario
der Ordnungszersetzung durch physische Kdmpfe und Krieg ebenfalls fiir ihn
omniprésent ist. Biirgerkrieg entsteht bei Schmitt aus Mangel an Souverdnitit,
d.h. souverinen Entscheidungen bzw. Entscheidungsmoglichkeiten, bei Fou-
cault als Begleiterscheinung jeder scheinbaren Souverinitit. Dabei reflektiert
Foucault, dass politische Macht nie so umfassend sein kann, dass eine politi-
sche Einheit vollumfingliche Kontrolle ausiibt.>®” Entscheidend ist nach Fou-
cault, dass Macht potenziell von tiberall kommt, und in den 1970er Jahren be-
deutet diese Schlussfolgerung fiir ihn: »Im Herzen der Macht herrscht mithin
ein kriegerisches Verhiltnis und keines der Aneignung.«**® Foucault betont,
dass politische Macht bzw. Politik auf einem »Ungleichgewicht der Krifte, wie

38 griindet, wodurch sich die antagonistische

es sich im Krieg manifestiert«
Dynamik der Feindschaft erklirt, die sich in den nur scheinbar friedlichen
Bereichen des Sozialen fortsetzt. Der Vergleich von Foucault und Schmitt of-
fenbart die Gemeinsambkeit, dass das Politische bzw. politische Macht in der
Konsequenz beharrlich auf den Krieg und damit auf eine physische Auseinan-
dersetzung gerichtet ist. In letzter Konsequenz ist Sozialitit fiir beide Denker
immer antagonistisch, im Sinne von kriegerisch, woraus in beiden Theorien
eine pessimistische Philosophie der Geschichte resultiert. Macht bzw. das
Politische wird immer als das Bewegungsgesetz der menschlichen Geschichte

identifiziert und damit zur Voraussetzung von Sozialitit.

386 | Foucault2001f, S. 32.

387 | Damit wird die Position revidiert, die Macht vornehmlich {iber die Disziplin er-
klart: »Disziplin istim Grunde der Machtmechanismus, liber den wir den Gesellschafts-
korper bis hin zum kleinsten Element, bis hin zu den sozialen Atomen, also den Individu-
en, zu kontrollieren vermogen.« Foucault 2005k, S. 233.

388 | Foucault 2015, S. 310f.

389 | Foucault 2001f, S. 32.

hittps://dol.org/10.14361/9783839441510-006 - am 14.02.2026, 16:44:14.



https://doi.org/10.14361/9783839441510-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

6. Michel Foucault

Der Vergleich offenbart aber auch einen ausschlaggebenden Unterschied:
Foucault analysiert die politische Macht als Krieg, genauer als Fortsetzung des
Krieges mit anderen Mitteln.**° Politik ist Krieg, der in unterschiedlichen For-
men in der Gesellschaft stattfindet, nicht immer als physische Auseinander-
setzung, aber immer im Sinne der Logik des Krieges als Konfrontation und
Schlacht, innerhalb derer Strategien und Taktiken verfolgt werden. Dies ent-
spricht jedoch nur bedingt dem politischen Antagonismus von Freund und
Feind in der Version Schmitts. Die Feindschaft kann nach Schmitt im Ext-
remfall bis zum Krieg gesteigert werden, muss aber nicht. Nach Schmitt ist
das Politische nicht gleich dem Krieg. Zwar denkt der politische Pessimismus
Schmitts den Krieg immer als Worst-Case-Option mit, aber er analysiert das
Politische nicht als Krieg: »[...] das Politische liegt nicht im Kampf selbst, der
wiederum seine eigenen technischen, psychologischen und militirischen Ge-
setze hat [...]«.**! In Foucaults Schriften der 19770er Jahre funktioniert politi-
sche Macht nach denselben Gesetzen wie der Krieg. So gesehen ist Foucaults
Theorie jener Zeit radikaler und damit pessimistischer als Schmitts Begriffs-
bestimmung des Politischen, zumal letzterer die Chance fiir eine Hegung des
Krieges durch den Staat grundsitzlich offen lasst.

Gleichwohl ist hier (wiederum) anzumerken, dass Foucault sich Ende der
1970er Jahre von dem Modell des Krieges als der primiren Analysekategorie
der Macht verabschiedet** und Gewalt und kriegerischen Kampf nur noch als
Extremfall von Macht definiert.’*® Foucaults Machtanalyse im Spitwerk er-
kennt die Performanz der politischen Macht: »Es geht jedoch eher darum, zu
sagen: Nichts ist politisch, alles ist politisierbar, alles kann politisch werden.«***
Soziale Verhiltnisse kénnen ins Politische gesteigert werden, aber Macht muss
— jetzt auch bei Foucault — nicht die Form von Krieg und Herrschaft anneh-
men. Damit beziehen Schmitt und Foucault in diesem Punkt schlieilich sehr
dhnliche Positionen. Wenn Foucault Macht 1982 schliefslich als >Spiel« defi-

390 | Ebd., S. 32.

391 | Schmitt 2002, S. 37.

392 | Irritierend ist dann Foucaults Einsicht: »Das Modell des Krieges sitzt wie ein Para-
sitauf den Diskussionen iiber politische Themen. [...] Wer lange genug proklamiert:»Ich
kadmpfe gegen einen Feinds, wird der diesen »Feind«dann nicht auch als solchen behan-
deln, wenn es - was jederzeit geschehen kann - tatsachlich zu einer kriegerischen Situ-
ation kommt? [...] Man sollte lieber annehmen, daf diejenigen, mit denen man uneinig
ist, sich getduscht haben oder daf man selbst nicht verstanden hat, worauf sie hinaus
wollten.« Foucault 2008a, S. 121f. Darauf wird im n&chsten Kapitel Bezug genommen.

393 | Vgl. Foucault 1987a, S. 255 und 259.

394 | »Die Politik ist nicht mehr und nicht weniger als das, was mit dem Widerstand
gegen die Gouvernementalitat entsteht, die erste Erhebung, die erste Konfrontation.«
Foucault 2014, S. 568.

hittps://dol.org/10.14361/9783839441510-006 - am 14.02.2026, 16:44:14.

275


https://doi.org/10.14361/9783839441510-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

276

Politischer Pessimismus

niert, scheint sie nicht einmal mehr zwingend die Form einer politischen Aus-
einandersetzung annehmen zu miissen.

Die pessimistische Perspektive erhilt Foucaults Theorie bis zum Ende der
1970er Jahre dadurch aufrecht, dass die Machtverhiltnisse generell aus Kriegs-
und Kampfverhiltnissen abgeleitet werden.*” »Die Krifte, die in der Geschich-
te am Werk sind gehorchen weder einer Bestimmung noch einer Mechanik,
sondern nur den Zufillen des Kampfes.«**® Durch diese geschichtsphilosophi-
sche Festlegung verengt Foucault seinen Machtbegriff auf Konflikt und Krieg,
demgemif} verliert er den Blick fiir die Herstellung von Konsens und Legi-
timitdtsglauben als positive Kategorien von Sozialitit und Anerkennung. In-
tensititsgrade zwischen Krieg und Frieden, Unterwerfung und Behauptung,
Normalitit und Ausnahme, sind nicht mehr erkennbar. Politische Verfahren
zu Konsens- und Entscheidungsfindungen, Werte, Normen usw. entstehen in
dieser Perspektive nicht, weil sie fiir ein friedliches Miteinander niitzlich, ja
konstitutiv sind, sondern weil sie der herrschenden Macht dienlich sind, sich
selbst zu erhalten. Der Staat, demokratische Prozesse, nackte Gewalt, hierar-
chische Ordnungsmuster, Parlamentsdebatten, Verfahren in der 6ffentlichen
Verwaltung — alles wird undifferenziert unter Strategien und Taktiken in krie-
gerischen Machtkiampfen subsumiert.

»Man mufl die universelle Schlacht neu denken und dabei der Perspek-
tive der Apokalypse entkommen.«*’ Die Vorstellung, jede alltigliche Praxis
sei Teil eines fortwihrenden kriegerischen Machtkampfes, ist nicht apokalyp-
tisch im Sinne der christlichen Theologie der Geschichte.’® Der Apokalypse
als Telos der Geschichte ist Foucault entkommen, denn die Geschichte steuert
nicht auf die letzte Entscheidungsschlacht zu, sondern ist immer schon und
immer fort die Kontinuitit von Schlachten. Ein Happy End kann es in dieser
Perspektive nicht geben, weil »eine rationale, beherrschbare Geschichte« de-
zidiert ausgeschlossen wird.*® Foucaults Geschichtsbild ist eine eigenwillige
Kombination: Einerseits denkt er Geschichte als linearen Verlauf ins Unend-
liche: Es gibt keinen Telos, weil Diskontinuititen unaufhérlich aneinander an-
schliefen. Andererseits verabschiedet sich die Theorie nur vordergriindig von
einer Vorstellung von Kontinuitit: Es gibt keine natiirlichen Verldufe und keine
Wiederkehr nach bestimmten Mustern, mit der Ausnahme des Krieges. Zwar

395 | »In gewisser Weise wird auf dieser Biihne immer dasselbe Stiick gespielt, jenes
Stiick namlich, das Herrscher und Beherrschte unabléssig auffiihren.« Foucault 2002g,
S. 176.

396 | Ebd., S. 180.

397 | Foucault 2005q, S. 200.

398 | »Die Kréfte im Spiel der Geschichte gehorchen weder einer Bestimmung noch
einer Mechanik, sondern dem Zufall des Kampfes.« Foucault 2002g, S. 180.

399 | Foucault 2005w, S. 176.

hittps://dol.org/10.14361/9783839441510-006 - am 14.02.2026, 16:44:14.



https://doi.org/10.14361/9783839441510-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

6. Michel Foucault

ist Foucaults Geschichts- und Zeitvorstellung linear und zukunftsoffen, ein
nahender Untergang wird nicht prognostiziert; gleichzeitig jedoch dominiert
innerhalb des linearen Zeithorizontes die Bestindigkeit des Antagonismus des
Krieges, der zur existentiellen Auseinandersetzung gesteigerten Feindschaft.
Der Krieg und damit der Antagonismus kehren unabwendbar in der Mensch-
heitsgeschichte wieder. Es ist die lineare Zeitvorstellung einer kontinuierli-
chen, unendlich verstreichenden Zeit ohne Ziel, die aber dominiert ist vom
kriegerischen Antagonismus.

Ein so idealtypischer Pessimist, wie es bis hierher scheint, ist Foucault
letztlich nicht. Ende der 1970er und Anfang der 198oer Jahre findet eine Mo-
difikation der Machttheorie statt, die auch die pessimistische Grundstellung
beriihrt. Das nichste Kapitel wird sich mit den expliziten und impliziten
Selbstkorrekturen Foucaults befassen, um zu kliren, inwiefern hierdurch die
pessimistische Perspektive abgeschwicht, revidiert oder in ihr Gegenteil ver-
kehrt wird. Bis hierhin lisst sich aber zusammenfassen: Die menschliche Ge-
schichte kennt keine Aufhebung. Vergleichbar zu Schopenhauers Empfehlung
erblickt Foucaults Genealogie des Krieges »in aller Geschichte stets dasselbe
[...], wie ein Kaleidoskop, bei jeder Drehung, stets dieselbe Dinge unter anderen
Konfigurationen [...]«.*?* Sozialitit ist unaufléslich konfliktir als ewige Fort-
setzung des Krieges.

6.6 FLUCHTPUNKT SUBIJEKT

Die theoriestrategischen und thematischen Neuausrichtungen in Foucaults
Texten der 1980er Jahre wurden mit unterschiedlichen Begriffen iiberschrie-
ben, als »bedeutsame Verschiebungen«*”! und »Wende«*?, oder noch stirker
als »radikale theoretische und konzeptionelle Briiche«** und »subjekttheoreti-
sche Kehre«*** interpretiert — je nachdem, ob die Kontinuitit oder Diskontinui-
tit der Schriften bezeugt werden soll.*® Foucault selbst hat die Verinderung
im zweiten Band von »Sexualitit und Wahrheit« lediglich als »theoretische

400 | Schopenhauer 1988, S. 474, § 233.

401 | Ferry und Renaut 1987, S. 83.

402 | Kohler 1992, S. 171f.

403 | Fink-Eitel 1990, S. 373.

404 | Vgl. Visker 1991, S. 104f.

405 | Thomas Lemke lokalisiert die Modifikation der Theorie bereits 1976 ausgehend
von den Studien »Wille zum Wissen« und »In Verteidigung der Gesellschaft«. Vgl. Lemke
1997.

hittps://dol.org/10.14361/9783839441510-006 - am 14.02.2026, 16:44:14.

277


https://doi.org/10.14361/9783839441510-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

278

Politischer Pessimismus

Verschiebung« charakterisiert.*® Der Rezeption gaben diese Verinderungen
Ritsel auf und entfachen bis heute andauernde Diskussionen tiber die werk-
geschichtliche Stringenz. Nach der Publikation von »Sexualitit und Wahrheit
1. Der Wille zum Wissen« 1976 folgte jedenfalls acht Jahre keine weitere Mono-
graphie; im Todesjahr Foucaults 1984 erschienen dann plétzlich zwei Folge-
binde von »Sexualitit und Wahrheit«, die sich entgegen der urspriinglichen
Planung den antiken Selbst- und Sexualpraktiken widmen.*”’ Dass sich in
diesen Studien etwas veridndert hat, zeigen insbesondere die inzwischen in-
flationir zitierten subjektphilosophischen Formeln: »Asthetik der Existenzc,
»Leben als Kunstwerke, »Ethik der Selbstsorge«, »Sorge um sich« »Techniken
des Selbststilisierung«. Irritierenderweise fordert Foucault nun eine perma-
nente Kritik, als Arbeit an der Freiheit des Menschen, d.h. eine »[...] Konstitu-
tion unserer selbst als autonome Subjekte [...]«.*®® Damit zeigt Foucault einen
Fluchtweg auf, den seine Machttheorie der 19770er Jahre fast ganz verstellt hat-
te. In Foucaults theoretischem Kosmos war es jetzt moglich und wiinschens-
wert, dass jeder Einzelne sein Leben durch Selbstsorge autonom gestaltet.
Auffallend ist, dass der Autor, der nicht gefragt werden wollte, >wer er
ist, und >auch nicht der Gleiche bleiben< wollte**?, nun in Interviews retro-
spektive Sinnstiftungen seiner Autorenschaft vornimmt, indem er sich um
die Systematisierung seines Werkes sorgt.”® Der damit korrespondierenden
hegemonialen >Werksphasen-Lesart« folgend liegt der Fokus im Spitwerk auf
den Kategorien Subjekt bzw. der Ethik des Selbst. Ob die damit verbundene
>Modifikation< Auswirkungen auf den oben konstatierten politischen Pessi-
mismus hat, wird in diesem Kapitel diskutiert. Ich vertrete die These, dass

406 | Foucault2008c, S. 12. Siehe zu weiteren Selbstdeutungen Foucaults, beispiels-
weise: Foucault 2005r, S. 854 oder Foucault 20051, S. 859f. Glaubt man Foucaults
Biographen, ist die Verdnderung der Theorie und der Analysen mit einer personlichen
Krise bzw. neuen Erfahrungen in den Jahren 1976 und 1977 zu erkl&ren. Vgl. Eribon
1999, S. 395. Die Modifikation wird u.a. auf Foucaults Drogenerfahrung und SM-Sex in
Kalifornien zurtickgefiihrt. Vgl. Miller 1995, S. 370ff.

407 | Vgl. Foucault 2008c und Foucault 2007b. Ein vierter Band »Die Gestandnisse
des Fleisches« wurde ebenfalls angekiindigt, die Publikation dann aber testamenta-
risch untersagt.

408 | Foucault 1990, S. 46.

409 | Foucault 2013, S. 30.

410 | Die retrospektive Sinnstiftung relativiert auch die Bedeutung der Machtanalyse:
»Zundchst mochte ich darlegen, was das Ziel meiner Arbeit wahrend der letzten 20 Jahre
war. Es war nicht die Analyse der Machtphdnomene und auch nicht die Ausarbeitung der
Grundlagen einer solchen Analyse. [...] Nicht die Macht, sondern das Subjekt ist des-
halb das allgemeine Thema meiner Forschung. Aber die Analyse der Macht ist selbstver-
sténdlich unumgénglich.« Foucault 1987a, S. 243.

hittps://dol.org/10.14361/9783839441510-006 - am 14.02.2026, 16:44:14.



https://doi.org/10.14361/9783839441510-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

6. Michel Foucault

Foucault einen Umbau der Theorie und Zeitdiagnostik vornimmt, wodurch
die oben konstatierte pessimistische Philosophie der Geschichte sukzessive
verschwindet und in den 198oer Jahren durch eine optimistische Subjekttheo-
rie ersetzt wird. Somit konnen einige Erklirungs- und Begriindungsprobleme
der Theorie ausgerdumt werden, allerdings entstehen ebenso — gemessen an
den vorangegangenen Texten — neue Widerspriiche und Inkonsistenzen. Dass
die kriegerische Genealogie erklirungsbedurftig erscheint, zeigt ein exem-
plarisches Eingestindnis Foucaults aus dem Juli 1977. Auf die Frage: »Wer
kimpft? Und gegen wen?« stellt sich notwendig. Du kannst hier nicht Fragen
nach dem Subjekt oder eher nach den Subjekten entgehen.« Antwortet Fou-
cault: »Richtig, und das beschiftigt mich auch. Ich weif nicht so recht, wie
ich da herauskommen kann.«*! Eine Losung hierfiir sucht Foucault zunichst
in einer Umstellung und Erweiterung der Machtanalyse.”? »Uberwachen und
Strafen« provoziert durch die Zeitdiagnose, dass die Disziplinarmacht die
fur die Moderne hegemoniale Form der Machtausiibung darstellt. Bereits die
komplementir entstandene Vorlesung »In Verteidigung der Gesellschaft« und
die Schrift »Der Wille zum Wissen« bessern hier nach, so werden in diesen
Texten die Mikro-Dimension der Disziplinarmacht um die Makro-Dimension
der normalisierenden Bio-Macht erweitert, die Produktivitit von Machtverhalt-
nissen betont und Widerstand als Element von Macht thematisiert. Allerdings
werden die Machtbeziehungen hier immer noch als omniprisent beschrie-
ben und gleichzeitig undifferenziert mit Gewalt und Herrschaft gleichgesetzt
und zum ewigen kriegerischen Antagonismus erklirt. Von der Freiheit des
autonomen Subjektes handeln die Analysen entsprechend (noch) nicht. Am
Ende der 1970er Jahre hilt Foucault zwei Vorlesungen zur »Geschichte der
Gouvernementalitit«*® und korrigiert bzw. erweitert dadurch seine bisherige
Konzeption der Analytik der Macht nochmals.** Foucault beschreibt Macht

411 | Foucault 20034, S. 407.

412 | »Foucault erkennt, dass weder die juristische noch die von ihm zundchst favo-
risierte kriegerische Konzeption der Macht der »Besonderheit der Machtverhdltnisse«
(S. 255) gerecht wird.« Lemke 2005, S. 336.

413 | Die Vorlesungen zur Gouvernementalitdt wurden in die deutschsprachige Fou-
cault-Rezeption der 1980er und frithen 1990er Jahre nicht systematisch mit einbezo-
gen. Das Gouvernementalitats-Konzept ist fragmentarisch geblieben, lasst sich aus
den beiden Vorlesungen rekonstruieren und wurde von Foucault nicht weiter verfolgt,
sondern zugunsten des Ethik-Projektes zuriickgestellt, welches ebenfalls mit dem Kon-
zept von Regierung/Flihrung arbeitet, d.h. der Selbstregierung und -Fihrung. Vgl. zur
Bedeutung der Gouvernementalitatinsb.: Lemke 1997.

414 | Der Begriff »Gouvernementalitat« ist ein Kunstwort, zusammengesetzt aus Re-
gieren (»gouverner«) und Denkweise (»mentalité«) und kann ganz allgemein als »Regie-
rungsdenken« ibersetzt werden. Lemke 2009, S. 470. Gegen diese Ubersetzung betont

hittps://dol.org/10.14361/9783839441510-006 - am 14.02.2026, 16:44:14.

279


https://doi.org/10.14361/9783839441510-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

280

Politischer Pessimismus

hier entlang der Kategorien Regierung und Fithrung, welche eine (theorieim-
manente) Relativierung der totalitiren Disziplinarmacht erlauben und in den
folgenden Schriften die Handlungsmoglichkeiten des Subjektes vergroflern.
Konkret zielen die Gouvernementalitits-Vorlesungen auf die Beantwortung
von zwei Fragen, erstens, wie ist der europdische Staat entstanden und wie
hat er sich entwickelt?®> Zweitens, und dies ist das Entscheidende, gilt es die
Verbindung von Staat und modernem Subjekt aufzukliren? »Gouvernemen-
talitidt« bezeichnet einen Komplex von Taktiken und Strategien des Regierens;
eine neue 6konomische Form der Machtausiibung, deren Hauptziel die Bevdl-
kerung ist.”® »Unter Regierung verstehe ich die Gesamtheit der Institutionen
und Praktiken, mittels derer man die Menschen lenkt, von der Verwaltung bis
zur Erziehung.«*” Das Adjektiv »lenkt« zeigt an, dass die Menschen bzw. das
Subjekt hier noch weitestgehend als Effekt einer externen Steuerung gedacht
wird.”® Der Regierungsbegriff wird in der Vorlesung entlang der Genese des
europdischen Staates rekonstruiert, d.h. es geht um die Rekonstruktion des
Prozesses, durch den das Wissen iiber die Fithrung von Menschen Teil der
staatlichen Kalkiile geworden ist. Der Regierungsbegriff ist aber weiter gefasst
und bezeichnet die 6konomisch motivierte Lenkung/Fithrung von Menschen
durch den Staat bzw. andere Menschen in allen sozialen Sphiren sowie eine
Autoregierung der Subjekte, die sich von (externer)Disziplinierung unterschei-
det.*? Verkiirzt gesagt geht es um den 6konomischen Einsatz von Macht. Der
Regierungsbegriff erklirt zunichst, wie die Etablierung des Staates mit Sub-

der Herausgeber der Vorlesungen, Michel Sennelart, dass »Regierungsmentalitat« nicht
zutrifft, weil der Begriff aus dem franzdsischen Wort »gouvernemental« abgeleitet ist,
was »die Regierung betreffend« meint. »Unter Gouvernementalitat verstehe ich die Ge-
samtheit, gebildet aus den Institutionen, den Verfahren, Analysen und Reflexionen, den
Berechnungen und den Taktiken, die es gestatten, diese recht spezifische und doch
komplexe Form der Macht auszuiiben, die als Hauptzielscheibe die Bevdlkerung, als
Hauptwissensform die politische Okonomie und als wesentliches technisches Instru-
ment die Sicherheitsdispositive hat. Zweitens verstehe ich unter »Gouvernementalitét:
die Tendenz oder die Kraftlinie, die im gesamten Abendland unabldssig und seit sehr
langer Zeit zur Vorrangstellung dieses Machttypus, den man als »Regierung« bezeichnen
kann, gegenliber allen anderen - Souveranitat, Disziplin - gefiihrt und die Entwicklung
einer ganzen Reihe spezifischer Regierungsapparate einerseits und einer ganzen Reihe
von Wissensformen andererseits zur Folge gehabt hat.« Foucault 2005e, S. 171. Vgl.
hierzu auch: Foucault 2014, S. 162f.

415 | Vgl. zu Foucaults Staatsverstédndnisses: Heidenreich 2011.

416 | Vgl. Foucault 2014, S 162.

417 | Foucault 20084, S. 118.

418 | Vgl. Foucault 2014, S. 269.

419 | Vgl. Foucault 1993a, S. 40-44.

hittps://dol.org/10.14361/9783839441510-006 - am 14.02.2026, 16:44:14.



https://doi.org/10.14361/9783839441510-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

6. Michel Foucault

jektivierungsprozessen korrespondiert, womit sich die Zeitdiagnose indert,
denn die Bedeutung der sogenannten »Disziplinargesellschaft« wird relati-
viert, indem Foucault nun vom »Zeitalter der Gouvernementalitit« und der
»Absicherungsgesellschaft« spricht.*® Diese ist nach der Einschitzung des
franzosischen Philosophen gegenwirtig — d.h. in den 1970er Jahren — im Ent-
stehen und »toleriert dagegen eine Reihe unterschiedlicher, abweichender und
sogar gegensitzlicher Verhaltensweisenc, insofern diese nicht gefdhrlich fiir
die bestehenden Macht- bzw. Herrschaftsverhiltnisse sind.*! Dies bedeutet
aber nicht, dass eine »Gesellschaft der Disziplin durch eine, sagen wir, Regie-
rungsgesellschaft« ersetzt wird; Foucault gibt die Disziplin als einen Macht-
typus nicht auf, sondern Disziplin ist nur noch eine mégliche Variante von
Macht: »In Wirklichkeit hat man ein Dreieck: Souverinitit — Disziplin — gou-
vernementale Fithrung«.*? D.h. die Souverinitit bezeichnet Macht als Gehor-
sam gegeniiber dem Gesetz. Die Disziplin bezeichnet eine Machtausiibung
mittels Uberwachung und Bestrafung, und gouvernementale Fithrung eine
Machtaustibung durch die (Selbst-)Regierung der Menschen. Wichtig ist, dass
sich die Machttypen nicht in einer historischen Folge ablésen, sondern in ein
und derselben Gesellschaft erginzen. Dadurch wird der zuvor verworfene sou-
verin-juridische Machttypus rehabilitiert und gleichzeitig die Neuentdeckung
»Gouvernementalitit« auf Augenhohe etabliert. Im Umbkehrschluss relativiert
Foucault die Relevanz der Disziplinarpraktiken in modernen Gesellschaften,
diese sind nunmehr nur eine Variante der Machtausiibung. Auffallend ist in
diesem Zusammenhang, dass in den Gouvernementalitits-Vorlesungen den
Zentralkategorien Krieg und Schlacht eine marginale Bedeutung zukommt
und das kriegerische Modell der Macht und damit der geschichtsphilosophi-
sche Pessimismus nur an sehr wenigen Stellen durchscheinen, beispielsweise
hier:

420 | »Wir leben im Zeitalter der Gouvernementalitat, [...].« Foucault 2005e, S. 172.
»Die Disziplin, die so effizient war, um die Macht aufrechtzuerhalten, verlor einen Teil
ihrer Wirksamkeit. In den industrialisierten Landern gerat die Disziplin in die Krise.«
Foucault 2003c, S. 672. »Es gibt mehr und mehr Kategorien von Leuten, die nicht unter
dem Zwang der Disziplin stehen, so dass wir die Entwicklung einer Gesellschaft ohne
Disziplin denken missen. Die herrschende Klasse ist stets durchdrungen von der alten
Technik. Es ist jedoch evident, dass wir uns in der Zukunft von der Disziplinargesell-
schaft von heute trennen missen.« Foucault 2005f, S. 145. Spéter korrigiert er sich
selbst: »Wennich von der»Disziplinargesellschaft. spreche, dann darf man dies nichtim
Sinne einer»disziplinierten Gesellschaft« verstehen.« Foucault 2005¢c, S. 20.

421 | Foucault 2005y, S. 141.

422 | Foucault 2005e, S. 171.

hittps://dol.org/10.14361/9783839441510-006 - am 14.02.2026, 16:44:14.

281


https://doi.org/10.14361/9783839441510-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

282

Politischer Pessimismus

»Man kann sogar sagen, dafS sich diese pastorale Macht, ihre Bedeutung, ihre Stérke,
sogar die Tiefe ihrer Verwurzelung an der Intensitat und Vielzahl der Unruhen, Revolutio-
nen, Unzufriedenheiten, Kdmpfen, Schlachten, Kriege, blutigen Kriege bemessen, die
um sie herum, fiir sie und gegen sie gefiihrt wurden.«*?

Alle diese kriegerischen Auseinandersetzungen in der abendlindischen Ge-
schichte waren bis ins 18. Jahrhundert Kimpfe, »[...] um zu wissen, wer tatsich-
lich das Recht haben soll, die Menschen zu regieren, die Menschen in ihrem
tiglichen Leben zu regieren, sogar im Detail und in der Materialitit, die ihre
Existenz bildet [...]«.*** Entscheidend ist, dass das Pastorat, »das Priludium der

Gouvernementalitit«*?

, zunichst im Krieg erobert werden musste, um tiber-
haupt iiber andere Menschen ausgetibt zu werden, entsprechend ist dieser Ty-
pus von Macht noch eingebettet in die Genealogie des Krieges. Voraussetzung
jeder Regierungskunst ist der Sieg in einer existenziellen Auseinandersetzung
und damit die (temporire) Unterwerfung der verfeindeten Gruppe. Ebenfalls
in Ubereinstimmung mit der Subjekttheorie der Genealogie durchdringt die
Macht das Subjekt, das Subjekt entsteht tiberhaupt erst durch Unterwerfung.

Das Pastorat ist eine »Individualisierung durch Unterwerfung«:

»Das Pastorat ist also von daher das Préludium der Gouvernementalitat. Es ist ebenso
durch die so spezifische Konstituierung eines Subjektes das Préludium der Gouver-
nementalitat, eines Subjekts, dessen Verdienste auf analytische Weise identifiziert
werden, eines Subjekts, das kontinuierlichen Gehorsams-Geflechten unterworfen ist -
eines durch die Gewinnung der Wahrheit, die ihm auferlegt wird, subjektivierten Subjek-
tes. Nun gut, ich denke, es ist diese typische Konstituierung des modernen abendlan-
dischen Subjektes, die bewirkt, dal das Pastorat zweifellos einer der entscheidenden
Momente in der Geschichte der Macht in den abendléndischen Gesellschaften ist.«*2°

Die Subjektivierung »durch ein ganzes Geflecht von Knechtschaften«*” ver-
bleibt innerhalb des Pessimismus der genealogischen Subjekttheorie. Wenn
in der Moderne die Gouvernementalitit dem Pastorat folgt und somit »Freiheit
oder bestimmte Formen der Freiheit« moglich werden, sind diese durch die
Marktmechanismen bestimmt und werden nur solange gewihrleistet, wie die
sFreiheiten« niitzlich bzw. »nicht gefihrlich sind«.*® Die Freiheit ist nach Fou-

423 | Foucault 2014, S. 219. Was der Unterschied zwischen »Kriege« und »blutigen
Kriege«ist, bleibt dahingestellt.

424 | Foucault 2014, S. 219.

425 | Foucault 2014, S. 268.

426 | Foucault2014, S. 269.

427 | Foucault 2014, S. 268.

428 | Foucault 2005y, S. 141.

hittps://dol.org/10.14361/9783839441510-006 - am 14.02.2026, 16:44:14.



https://doi.org/10.14361/9783839441510-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

6. Michel Foucault

cault »zugleich Ideologie und Technologie der Regierung«.*” Demgemif stellt
sich die Frage, ob die »geschickter und subtiler« agierende Macht der Gouver-
nementalitit nicht noch perfider und tiefer auf das Subjekt wirkt?*° Zumal die
Selbstregierungstechniken immer noch extern aus vorausgehenden Macht-
und Herrschaftsverhiltnissen oktroyiert werden, denen das Subjekt unterwor-
fen ist. Die >freiwillige« Ubernahme von Regierungstechniken schafft noch
kein »freies Subjekt<. Freiheit ist in diesem Kontext nur eine Strategie der Herr-
schaft, um bestimmte Ziele zu erreichen. Flankiert wird jene Annahme durch
die Diagnose, dass auch heute noch die Regierung der Menschen umkimpft
ist; »Probleme der Gouvernementalitit und die Techniken des Regierens« sind
in unserer Gegenwart »zum einzigen realen Raum des politischen Kampfes
und der politischen Gefechte geworden«.®!' In diesen Formulierungen klingt
der Antagonismus durch, der Foucault zu seiner oben skizzierten determinis-
tisch-pessimistischen Position fithrte. Wenn um die Ausiibung dieser oder
jener Regierungstechniken gekimpft werden muss, sie also nur eine kontin-
gente Moglichkeit im immerwihrenden >Gefecht« um die Macht darstellen,
bleibt es bei einem geschichtsphilosophischen Modell, das sich letztlich auf die
Unaufhebbarkeit von Kimpfen und Kriegen festlegt.

Erstaunlicherweise beruft sich Foucault aber in seinen gesamten schrift-
lichen und miindlichen Wortmeldungen von 1980 bis zu seinem Tod kein
einziges Mal mehr auf das Modell des Krieges als Analyseinstrument der
Macht.®? Vielmehr moniert er nun sogar: »Das Modell des Krieges sitzt wie
ein Parasit auf den Diskussionen iiber politische Themen. [...] Man sollte lie-
ber annehmen, dafl diejenigen, mit denen man uneinig ist, sich getiuscht ha-
ben oder daff man selbst nicht verstanden hat, worauf sie hinaus wollten.«*?
Diese Kritik erscheint zwiespiltig, verschweigt sie doch vollig, dass er selbst
hierzu beigetragen hat. Milde ausgedriickt: eine Inkonsistenz, gemessen an

429 | Foucault2014, S. 78.

430 | Foucault 2005y, S. 141.

431 | Foucault 2005e, S. 172.

432 | Wenn der Krieg genannt wird, dann um historische Kriege zu bezeichnen, vor al-
lem den Zweiten Weltkrieg oder den Kalten Krieg. Vgl. Foucault 2005aa, S. 48, 61, 64
73-75, 88, 118, 128, 138, 160, 163, 170, 205, 208, 245, 250, 291, 319f., 323, 328,
405, 413, 418-420, 428, 442, 454, 459, 563, 573, 633, 645, 658, 717, 726, 845,
907,923,943, 944, 1001f. 1024. Lediglich im Zuge der Auseinandersetzung des polni-
schen Staats mit der Gewerkschaft Solidarno¢ spricht er von Krieg bzw. Biirgerkrieg und
koppelt diesen Zustand an die Tétung von Menschen, d.h. Krieg ist hier nicht mehr der
Normalzustand einer Gesellschaft, sondern ein Ausnahmezustand, der durch systema-
tische Totung definiert ist. Vgl. Foucault 2005u, S. 405.

433 | Foucault 2008a, S. 121f.

hittps://dol.org/10.14361/9783839441510-006 - am 14.02.2026, 16:44:14.

283


https://doi.org/10.14361/9783839441510-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

284

Politischer Pessimismus

der Aussage von 1975, dass >die Wahrheit der Wahrheit der Krieg ist«.®* Unter
der Hand wird dadurch die fatalistische Perspektive auf die Gegenwartsgesell-
schaft konzeptionell und rhetorisch abgeschwicht*®, bis kaum noch etwas von
der kriegerischen Hermetik der Macht bleibt. Fiir die Frage des politischen
Pessimismus entscheidend ist die stille Revision des kriegerischen Modells
der Macht, welches nicht linger das Prinzip der Macht darstellt. In scheinbar
beildufigen Bemerkungen konstatiert der franzgsische Philosoph nun: Macht
ist nicht konstitutiv »auf der Seite der Gewalt und des Kampfes«, und Macht
ist nicht durch die »kriegerische [...] Weise des Handelns« bestimmt.®¢ Jene
AuRerung interpretiere ich so, dass Foucault den Pessimismus des kriegeri-
schen Antagonismus als theorie-immanentes Problem der produktiv-schaffen-
den Machtkonzeption erkannt hat und versucht, diesen Determinismus durch
Relativierung zu 16sen. Flankiert und erginzt wird dieses theoriestrategische
Mangver durch die normative Bejahung eines kreativen, subversiven und auto-
nomen Selbst. Kiirzer: Die Totalitit der Macht wird relativiert und das Subjekt
gestirkt. In den Texten der 1980er Jahre ist es irritierenderweise moglich, dass
Subjekte eigenstindig Regierungstechniken auf sich anwenden, ohne dass ein
direkter Zwang von aufien wirkt. So kann Foucault deutlich besser erkliren,
wie Subjektivierungsprozesse erfolgen, wie Subjekte Regierungstechniken an-
wenden und die Herstellung von Konsens und Legitimitit ansatzweise den-
ken.*” Um Differenzierung bemiiht, definiert Foucault viele Begriffe seiner
Analytik neu. Bisher wurden die Begriffe Herrschaft und Macht in Foucaults
Texten weitestgehend synonym verwendet, ein Defizit, welches er durch klare

434 | Vgl. Foucault 2005q, S. 202f.

435 | Foucaultlobt beispielsweise die Verbesserung des Umgangs der Gesellschaft mit
Senioren (Vgl. Foucault 2005m, S. 459.) ebenso wie soziale Bewegungen als den Ga-
ranten von positiven politischen Veranderungen, (Foucault 2005t, S. 923f.) und wendet
sich sogar gegen die eigene These des total unterworfenen Menschen: »Das unterschei-
dende Merkmal der Macht besteht darin, dass bestimmte Menschen mehr oder weniger
umfassend die Fithrung anderer Menschen véllig bestimmen kdnnen - jedoch nie er-
schopfend oder zwingend. [...] Es gibt keine Macht ohne potenzielle Weigerung oder
Auflehnung.« Foucault 2005x, S. 218. Auch die hier vertretene Lesartvon »Uberwachen
und Strafen« lehnt der Autor Foucault ab: »lch weifs nicht, wie Sie auf den Gedanken
kommen, ich hielte Verdnderungen fiir unméglich, denn was ich untersucht habe, war
immer mit politischem Handeln verbunden. Uberwachen und Strafen ist ein einziger
Versuch, diese Frage zu beantworten und zu ermitteln, wie sich neue Denkweisen bil-
den.« Foucault 2005ah, S. 964.

436 | Foucault 1987a, S. 254.

437 | Foucault befiirwortet in dem Gesprach »Politik und Ethik« ein Konsensmodell der
Politik als »regulatives Prinzip«, jede Machtbeziehung zu befragen. Vgl. Foucault 2005y,
S. 722f.

hittps://dol.org/10.14361/9783839441510-006 - am 14.02.2026, 16:44:14.



https://doi.org/10.14361/9783839441510-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

6. Michel Foucault

Definitionen auszuriumen versucht.”® »In meiner Machtanalyse gibt es drei
Ebenen: strategische Beziehungen, Regierungstechniken, und Herrschafts-
zustinde.«*? Worauf diese Unterscheidung zielt, ist nicht nur definitorische
Trennschirfe, sondern ein Intensititsmodell von Machtverhiltnissen, das
vorab fehlte. Nach diesem dreiteiligen Modell differenziert Foucault zunichst
»Machtbeziehungen als strategische Spiele zwischen Freiheiten«, »Macht
heiflt: strategische Spiele.«*** Machtbeziehungen sind demnach Spiele, bei
denen Akteur A die Handlungen von Akteur B bestimmen mochte und B die
Moglichkeit hat, zuzustimmen oder abzulehnen oder wiederum versuchen
kann, das Verhalten von A zu bestimmen.*"' Auffallend ist auch die begriffliche
Verschiebung von Machtverhiltnis als Krieg zu Machtverhiltnisse als Spiel.
Bei strategischen Spielen steht etwas >auf dem Spiels, aber nicht unmittelbar
das Leben der Handelnden. Es geht darum, die Wahrscheinlichkeiten von
Handlungen durch Handlungen zu beeinflussen. Die Strategien und Taktiken
werden somit ausgehend von den Akteuren erklirt, und in »strategischen Spie-
len« gibt es immer die Moglichkeit fiir den Einzelnen, »Nein« zu sagen. Damit
hilt ein klassisches subjektzentriertes Handlungsmodell Einzug, welches sich
deutlich von der Darstellung der Macht als anonymem Krifteverhiltnis unter-
scheidet.*** Strategische Spiele bzw. Beziehungen bilden sozusagen die Basis
von Sozialitit, d.h. ein konstitutiver Bestandteil von menschlichen Interaktio-
nen. Somit bleibt Macht die nicht-negierbare Kategorie dieser Sozialtheorie*®,

438 | Vgl. hier auch: Lemke 2005, S. 338.

439 | Foucault 2005g, S. 900.

440 | Ebd., S. 899.

441 | Vgl. ebd., S. 900.

442 | Wobei Foucault nicht zwischen Handlungen und Verhalten differenziert, wobei
sich generell die Frage stellt: Der Machtbegriff wird bei Foucault so ausgeweitet, dass
Macht bereits ausgeiibt wird, wenn Alter in irgendeiner Weise die Handlungsoptionen
von Ego verédndert, d.h. sowohl beschrankt als auch erweitert. Womit allerdings die Fra-
ge im Raum steht, was mit diesem Machtbegriff analytisch gewonnen ist oder ob man
nicht klassisch-soziologisch mit Max Weber von Handlung sprechen kann. »Es gibt also
nicht etwas wie die Macht oder einen Stoff der Macht, der in globaler, massiver oder
diffuser, konzentrierter oder verteilter Form existierte; es gibt Macht nur als von den
reinenc auf den »anderen« ausgeiibte. Macht existiert nur in actu, auch wenn sie sich,
um sich in ein zerstreutes Moglichkeitsfeld einzuschreiben, auf permanente Strukturen
stutzt.« Foucault 1987a, S. 254.

443 | »In Gesellschaft leben bedeutet: Es ist stets méglich, dass die einen auf das
Handeln anderer einwirken. Eine Gesellschaft »ohne Machtbeziehungen« wdre nur eine
Abstraktion. [...] Denn dass es keine Gesellschaft ohne Machtbeziehungen geben kann,
bedeutet keineswegs, dass die bestehenden Machtbeziehungen notwendig sind oder

hittps://dol.org/10.14361/9783839441510-006 - am 14.02.2026, 16:44:14.

285


https://doi.org/10.14361/9783839441510-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

286

Politischer Pessimismus

jedoch unterscheidet sich die Umschreibung von strategischen Spielen signi-
fikant von einer totalen Unterwerfung unter Herrschaftsverhiltnisse.

Der andere Pol dieses Intensititsmodells der Macht sind Herrschaftszu-
stinde, die institutionalisierte Machtverhiltnisse darstellen, quasi erstarrte
Ungleichheitsverhiltnisse. »Herrschaft ist eine globale Machtstruktur, [...]«,
die sich »[...] iiber lange geschichtliche Zeitriume zwischen Gegnern heraus-
gebildet und verfestigt hat.«*** Es sind blockierte Machtbeziehungen, in denen
der jeweilige Gegner seiner Widerstandsmoglichkeiten beraubt ist. Diese
Herrschaftszustinde reichen »[...] bis in die kleinsten Verdstelungen der Ge-
sellschaft [...]« und entsprechen damit dem, was Foucault bisher in den meis-
ten Fillen als Macht bezeichnet hat.*#

SchlieRlich existieren zwischen den Spielen der Macht und den Zustinden
der Herrschaft »Regierungstechnologien«.**¢ Dieser dritte Typus von Macht
bezeichnet sowohl die Fithrung von Untergebenen wie auch komplexen Insti-
tutionen. Regierungstechnologien gehen iiber die situative und ergebnisoffene
Form von strategischen Spielen hinaus, sind sozusagen normalisierte Macht-
verhiltnisse, die sich durch ein gewisses Maf an struktureller Etablierung von
einfachen Spielen der Macht abheben, ohne unmittelbar die Unbeweglichkeit
und Bestidndigkeitvon Herrschaftszustinden anzunehmen. Gleichwohl tendie-
ren Regierungstechnologien dazu, Herrschaftszustinde zu werden.*¥ Macht
ist mithin deshalb »gefihrlich«, weil immer die Gefahr besteht, dass strategi-
sche Spiele in Herrschaftsverhiltnissen erstarren und damit Handlungsmég-
lichkeiten fiir den Einzelnen verschwinden bzw. unmdglich werden.**® Gefihr-
lich bedeutet dann nicht, dass Machtverhiltnisse »etwas an sich Schlechtes
sind, wovon man sich frei machen miisste.«*** Stattdessen hofft Foucault dar-
auf, dass es gelingt, sich selbst die »Rechtsregeln, die Fithrungstechniken und

dass Machtinnerhalb der Gesellschaft ein unabwendbares Schicksal darstellt, sondern
dass es ein stdndiger»Agonismus« zwischen ihnen und der intransitiven Freiheit zu ana-
lysieren, herauszuarbeiten und in Frage zu stellen, ja dass diese sogar die eigentliche
politische Aufgabe jeglicher sozialen Existenz darstellt.« Foucault 2005ad, S. 289.
444 | Ebd., S. 293.

445 | Ebd., S. 293.

446 | Foucaults Revision des Machtbegriffes verdankt viel der Theorie von Hannah
Arendt, die ebenfalls zwischen Macht und Herrschaft unterscheidet. Foucault 2005y,
S. 721f.

447 | Vgl. Foucault 2005ac, S. 298.

448 | Vgl. Foucault 2005aj, S. 465. »Macht ist folglich an sich weder gut noch schlecht.
Sie ist etwas Gefahrliches. Wenn man Macht ausibt, rihrt man nicht an das Bése, son-
dern an eine geféhrliche Materie, deren Missbrauch also stets méglich ist und mehr
oder weniger schwerwiegende negative Folgen haben kann.« Foucault 2005r, S. 855.
449 | Foucault2005g, S. 899.

hittps://dol.org/10.14361/9783839441510-006 - am 14.02.2026, 16:44:14.



https://doi.org/10.14361/9783839441510-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

6. Michel Foucault

auch die Moral zu geben, das ethos, die Sorge um sich, die es gestatten, inner-
halb der Machtspiele mit dem Minimum an Herrschaft zu spielen.«*° Die mit
den Gouvernementalitits-Vorlesungen eingefithrten Kategorien Regierung
und Fiihrung werden in diesem Zusammenhang weiterentwickelt und ver-
mitteln nicht nur zwischen strategischen Spielen und Herrschaftszustinden,
zwischen Macht und Wissen, sondern insbesondere zwischen externen Macht-
bzw. Herrschaftsverhiltnissen und dem Subjekt. Durch Selbst-Fithrung soll
sich das Subjekt regieren und von Fremdzwingen befreien. Weiterhin wertet
Foucault — gegen die eigene Beteuerung — Machtspiele normativ positiv und
Herrschaftsverhiltnisse negativ. Der Regierungsbegrift fungiert als Vermitt-
lungsinstanz zwischen der Makroebene (Herrschaftsverhiltnis) und der Mi-
kroebene (strategische Spiele), womit es Foucault moglich wird, verschiedene
Grade von Machtverhiltnissen zu reflektieren. Nicht nur gibt es ausgehend
vom neu geschaffenen Intensititsmodell unterschiedliche Grade von Macht
(Spiel, Regierung, Herrschaft), gleichzeitig fligt Foucault seinem Modell die
Komponente des Widerstandes als mdégliche Option und dynamische Kom-
ponente hinzu, d.h. Macht soll nicht mehr ausschliefilich als »Beherrschung
oder Herrschaft« verstanden werden, sondern es ist nun notwendig, »|...] sie
stets als eine Beziehung in einem Feld von Interaktionen zu betrachten, sie in
einer unljslichen Beziehung zu Wissensformen zu sehen und sie immer so zu
denken, daf man sie in einem Moglichkeitsfeld und folglich in einem Feld der
Umbkehrbarkeit, der méglichen Umkehrungen sieht.«*!

»Denn wenn es stimmt, daf® es im Kern der Machtverhéltnisse und als deren standige
Existenzbedingung das Aufbegehren und die widerspenstigen Freiheiten gibt, dann gibt
es kein Machtverhdltnis ohne Widerstand, ohne Ausweg oder Flucht, ohne eventuelle
Umkehrung.«#52

Foucaults Theorie benétigt das Moment des Widerstandes innerhalb von
Machtverhiltnissen, um Wandel und Verinderung im historischen Prozess
iiberhaupt erkliren zu kénnen.*? Gerade, weil Macht mindestens zwei Partei-
en voraussetzt, die einen Konflikt austragen, muss es die Option von Wider-
stand geben, was in der total kontrollierten und gelihmten Gesellschaft der
Disziplin unméglich erscheint.** Diese positive Hervorhebung des Wider-

450 | Ebd., S. 899.

451 | Foucault 1992, S. 40.

452 | Foucault 1987a, S. 259.

453 | Expliziter Teil der Machtkonzeption wird Widerstand spatestens mit der Schrift
»Der Wille zum Wissen«: Vgl. Foucault 1983, S. 96f.

454 | Die Inkonsistenz dieser Argumentation zeigt sich, wenn man in Rechnung stellt,
dass jeder Widerstand »eigentlich« nur Machteffekt sein kann, weil er sich doch nurim

hittps://dol.org/10.14361/9783839441510-006 - am 14.02.2026, 16:44:14.

287


https://doi.org/10.14361/9783839441510-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

288

Politischer Pessimismus

standes erginzt dariiber hinaus die journalistische Begleitung der Iranischen
Revolution:

»Wenn Gesellschaften durchhalten und lebendig bleiben, das heifit, wenn die Machte
darin nicht»absolut absolut«sind, so weil hinter der Akzeptanz und dem Zwang, jenseits
der Drohung, der Gewalt und der Uberredung jener Augenblick méglich bleibt, in dem
das Leben keinen Handel mehr zuldsst, die M&chte alle Macht verlieren und die Men-
schen sich trotz Galgen und Maschinengewehren erheben.«*%®

Davon ausgehend erscheinen dem >pessimistischen Hyper-Aktionismus« des
Spatwerks kein Ausweg und keine Umkehrung prinzipiell ausgeschlossen.
Bevor wir uns abschliefend dem Fluchtpunkt der Theorie »Ethik des Selbst«
zuwenden, ist es wichtig, die vollzogene Distanznahme und Umstellung der
Machttheorie herauszustellen. Foucault verabschiedet sich — zwar weitestge-
hend implizit — vom kriegerischen Antagonismus und dem mit seiner Macht-
konzeption einhergehenden Determinismus.*® Macht wird jetzt als ein Mittel,
um Handlungsmoglichkeiten anderer Individuen zu beeinflussen, vorgestellt,
welches zwar »Kampfstrategie« bleibt, sich aber nicht auf Gewalt- oder Zwangs-
verhiltnisse reduzieren lisst.*” Gewalt genauso wie Konsens kénnen Teil von
Macht sein, aber niemals der erschépfenden Analyse von Macht dienen. Ent-
sprechend ist Macht nur im absoluten Extremfall nackte Gewalt oder Krieg
und kann durchaus auch die Form eines Konsenses besitzen.*® Die Trennung
von Macht und Herrschaft griindet in der neuentdeckten Freiheit der Subjekte:

Rahmen der herrschenden Verhdltnisse entwickeln kann und immer in Machtkonstella-
tionen zurtickfiihren muss.

455 | Foucault 2005w, S. 175.

456 | »Dort wo die Determinierungen geséttigt sind, existiert kein Machtverhéltnis,
wenn der Mensch in Eisen gekettet ist (da handelt es sich um ein physisches Zwangs-
verhaltnis), sondern nur dann, wenn er sich bewegen und im Grenzfall entweichen kann.
Macht und Freiheit stehen also nichtin einem AusschlieBungsverhaltnis gegeniiber (wo
immer Macht ausgeiibt wird, verschwindet die Freiheit), sondern innerhalb eines sehr
viel komplexeren Spiels: in diesem Spiel erscheint die Freiheit sehr wohl als die Exis-
tenzbedingung von Macht (sowohl als ihre Voraussetzung, da es der Freiheit bedarf, da-
mit Macht ausgeiibt werden kann, wie auch als ihr standiger Trdger, denn wenn sie sich
vollig der Macht, die auf sie ausgelibt wird, entzdge, wiirde auch diese verschwinden
und dem schlichten und einfachen Zwang der Gewalt weichen), aber sie erscheint auch
als das, was sich nur einer Ausiibung von Macht entgegenstellen kann, die letztendlich
darauf ausgeht, sie vollkommen zu bestimmen.« Foucault 1987a, S. 255f.

457 | Vgl. ebd., S. 259 u. 254f.

458 | »Die der Macht eigene Verh&ltnisweise wére somit weder auf der Seite der Ge-
walt und des Kampfes, noch auf Seiten des Vertrages und der Willensbande (die allen-

hittps://dol.org/10.14361/9783839441510-006 - am 14.02.2026, 16:44:14.



https://doi.org/10.14361/9783839441510-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

6. Michel Foucault

Freiheit ist die Voraussetzung von Macht, also funktioniert Macht nicht tiber
(direkte) Repression: »Macht kann nur tiber »freie Subjekte< ausgeiibt werden,
insofern sie >frei< sind [...].«**° Freiheit ist die Bedingung der Moglichkeit von
strategischen Spielen und unterscheidet Macht von Herrschafts- und Gewalt-
verhiltnissen. Das >freie Subjekt« in Anfiihrungszeichen kann so gedeutet
werden, dass es eine Freiheit in Grenzen ist: in den Grenzen, die in jeder Ge-
sellschaft existieren und die von den jeweiligen Herrschaftsverhiltnissen be-
stimmt sind. Gleichwohl — und hier schwenkt Foucaults Analyseperspektive
um 180 Grad — kann sich das Subjekt immer widersetzen.**® Die Kehrtwende,
die Foucault jetzt vornimmt, stellt ein autonomes Subjekt vor, welches sich
selbst durch eigene Praktiken wie die »Sorge um sich« und »Technologien des
Selbst« konstituiert und regiert. Auch Widerstand erklirt die Theorie ausge-
hend vom Subjekt, demnach ist >Subjektivierung durch Unterwerfung« kei-
ne endgiiltige Unterwerfung: »Die Individuen, die versuchen, die Freiheit der
anderen zu kontrollieren, zu bestimmen und zu begrenzen, sind selbst frei,
und sie verfiigen {iber bestimmte Instrumente, um die anderen regieren zu
konnen. All dies beruht also auf der Freiheit, auf der Beziehung des Selbst auf
sich selbst und auf der Beziehung zu anderen.«*¢! Bisher postulierte Foucault
Macht und Wissen ausschliefllich als dem Menschen vorausgesetzte Struktu-
ren, die sich der Kontrolle und Steuerung des subjektiven wie kollektiven Wil-
lens nicht nur entzogen, sondern das Subjekt und damit dessen Wille wurde
erst durch die Unterwerfung unter die Strukturen erschaffen und geformt.
Entsprechend konnte sich der Einzelne auch nicht widersetzen, und folgerich-
tig war eine Gestaltung der Geschichte ausgeschlossen.*®

In diesem Zusammenhang argumentiert Foucault, dass der Mensch zwar
in einer durch-machteten Welt lebt, deshalb aber nicht aus der Verantwortung

falls ihre Instrumente sein kénnen) zu suchen, vielmehr auf Seiten dieser einzigartigen,
weder kriegerischen noch juridischen Weise des Handelns: des Gouvernement.« Ebd.,
S. 254. Wiirde man auf theoretische Stringenz bestehen, kdnnte man kritisch nach-
fragen, ob nicht Konsens und Legitimitét bereits Effekte und Wirkungen der Macht sind.
459 | Foucault 2005ac, S. 257.

460 | »Wenn man die Genealogie des Subjektes in der abendlandischen Kultur unter-
suchen will, muss man nicht nur die Herrschaftstechniken, sondern auch die Selbst-
techniken beriicksichtigen.« Foucault 2005ab, S. 210.

461 | Foucault 2005g, S. 901.

462 | Diein den 1980er Jahren vorgenommenen Modifikationen zeigen sich - wie oben
bereits angesprochen - auch in der Zeitdiagnose u.a. zeichnet sich die Gegenwart nun
durch eine »schwere Krise im westlichen Verstandnis der Subjektivitdt« aus. Foucault
2005ac, S. 246.

hittps://dol.org/10.14361/9783839441510-006 - am 14.02.2026, 16:44:14.

289


https://doi.org/10.14361/9783839441510-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

290

Politischer Pessimismus

fiir seine eigene Existenz entlassen ist.*** Unterstellt ist damit eine Kraft, eine
Art Wille, in jedem Einzelnen, wodurch es moglich ist, sich dem Zugriff der
Macht bis zu einen bestimmten Punkt zu entziehen. Hiermit erfolgt schlief3-
lich eine Umgestaltung, die in der handlungstheoretischen Umstellung bereits
angelegt war: die Einfithrung der Perspektive des Subjektes. Das Subjekt war
bisher passive und willige >Knetmasse« der Macht, und die gesamte Argumen-
tation betonte daher die Unsinnigkeit, das Subjekt zum Ausgangspunkt einer
wissenschaftlichen Analyse zu erkliren. Mit den neuen Begriffen Regierung
und Fithrung ist es zunichst moglich zu beschreiben, wie Subjekte von der
Macht gefithrt werden, wie Subjekte andere Subjekte fithren und schliefllich
wie sich das Subjekt selbst fithrt und auffithrt.** Daraus erwichst letztlich der
normative Auftrag, sich selbst eigenverantwortlich zu fithren. Mit der Fokus-
sierung auf neue Subjektivierungspraxis und Eigenverantwortung soll sozu-
sagen der Befreiungsschlag aus der Hermetik der genealogischen Weltkonst-
ruktion gelingen: »Wir miissen nach neuen Formen der Subjektivitit suchen
und die Art von Individualitit zuriickweisen, die man uns seit Jahrhunderten

463 | »Man muf die Wechselwirkung zwischen diesen beiden Technikformen - Herr-
schaftstechniken und Selbsttechniken - untersuchen. Man muf die Punkte analysie-
ren, an denen die Herrschaftstechniken Gber Individuen sich der Prozesse bedienen,
in denen das Individuum auf sich selbst einwirkt. Und umgekehrt mufl man jene Punkte
betrachten, in denen die Selbsttechnologien in Zwangs- oder Herrschaftsstrukturen in-
tegriert werden. Der Kontaktpunkt, an dem die Form der Lenkung der Individuen durch
andere mit der Weise ihrer Selbstfiihrung verkniipft ist, kann nach meiner Auffassung
Regierung genannt werden. In der weiten Bedeutung des Wortes ist Regierung nicht
eine Weise, Menschen zu zwingen, das zu tun, was der Regierende will; vielmehr ist sie
immer ein bewegliches Gleichgewicht mit Ergédnzungen und Konflikten zwischen Tech-
niken, die Zwang sicherstellen und Prozessen, durch die das Selbst durch sich selbst
konstruiert oder modifiziert wird« (Foucault, Michel (1993): About the Beginning of the
Hermeneutics of the Self. In: Political Theory 21, S. 188-227, 203f; Ubersetzung T.L,
zit.n. Brockling et al. 2000, S. 29.

464 | »Der Ausdruck Fiihrung« (conduite) vermag in seiner Mehrdeutigkeit das Spezi-
fische an den Machtbeziehungen vielleicht noch am besten zu fassen. »Fiihrung« heifit
einerseits, andere (durch mehr oder weniger strengen Zwang) zu lenken, und anderer-
seits, sich (gut oder schlecht) aufzufiihren, also sich in einem mehr oder weniger offe-
nen Handlungsfeld zu verhalten. Machtausibung besteht darin, »Fiihrung zu lenken,
also Einfluss auf die Wahrscheinlichkeit von Verhalten zu nehmen. Macht gehort letzt-
lich weniger in den Bereich der Auseinandersetzung zwischen Gegnern oder der Verein-
nahmung des einen durch den anderen, sondern in den Bereich der»Regierung«in dem
weiten Sinne, den das Wortim 16. Jahrhundert besaf.« Foucault 2005ad, S. 286.

hittps://dol.org/10.14361/9783839441510-006 - am 14.02.2026, 16:44:14.



https://doi.org/10.14361/9783839441510-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

6. Michel Foucault

aufzwingt.«*®> Mit dieser Forderung wird explizit, was bereits zuvor implizit
in seinem Menschenbild und den daraus abgeleiteten Idealen angelegt war.*6¢

Das Projekt »neue Formen der Subjektivitit zustande bringen« verfolgen
die Binde zwei und drei von »Sexualitit und Wahrheit«, entlang der Frage,
inwiefern >bessere< Formen von Subjektivierung in der griechischen Antike
durch eine »Praxis des Selbst«*” und eine »Asthetik der Existenz« gegliickt
sind.*® Im Zentrum der Untersuchungen steht, wie sich Individuen in der
Antike durch »Wahrheitsspiele« als Subjekte (selbst-)konstituieren, und an-zu-
erkennen.*®® Dabei ist anzufiigen, dass eine Eins-zu-Eins-Kopie der antiken
Praxen in die Gegenwart keine Losung verspricht, dennoch glaubt Foucault,
von den Griechen lernen zu kénnen. Von einem souverinen, stiftenden Sub-
jekt mochte Foucault zwar nicht ausgehen, fligt seiner bisherigen Subjekti-

<<470, wie er

vierungstheorie (»[...] aus der Perspektive von Zwangspraktiken [...]
selbst einrdumt) aber eine zweite Option hinzu: Subjektivierung erfolgt nim-
lich auch durch »Praxis des Selbst«*!, wie sie die griechisch-romische Antike

gekannt hat:

»Man kdnnte das als eine asketische Praxis bezeichnen, wenn man Askese in einem sehr
allgemeinen Sinne fasst, also nicht im Sinne einer Moral des Verzichts, sondern in dem
einer Einwirkung des Subjekts auf sich selbst, durch die man versucht, sich selbst zu
bearbeiten, sich selbst zu transformieren und zu einer bestimmten Seinsweise Zugang
zu gewinnen.«472

465 | Foucault 2005ac, S. 250f.

466 | Allerdings kann man Foucault mit Agamben fragen, wie unter den herrschenden
Bedingungen (der Disziplinar- und Normalisierungsgesellschaft, »[...] die heute iberall
den politischen Raum verwandelt, Giberhaupt noch legitim oder auch nur méglich [ist,
Anm. d. A.], subjektive Technologien und politische Techniken auseinanderzuhalten?«
Agamben 2002, S. 16.

467 | Foucault 2005h, S. 275.

468 | Foucault 2008c, S. 19f. »Was die Griechen interessierte, was ihr Thema war, das
war die Konstitution einer Ethik als eine Asthetik der Existenz. Nun frage ich mich also,
ob unser heutiges Problem gewissermafien nicht &hnlich ist, angenommen, daf} die
meisten von uns nicht mehr glauben, daf} die Ethik auf die Religion gegriindet ist, und
dafd wir kein Gesetzessystem wollen, das in unser Privatleben, in unser moralisches und
personliches Leben eingreift.« Foucault 1984, S. 71.

469 | Vgl. Foucault 2008¢c, S. 10-13.

470 | Foucault2005h, S. 274.

471 | Ebd., S. 275.

472 | Ebd., S. 275.

hittps://dol.org/10.14361/9783839441510-006 - am 14.02.2026, 16:44:14.

291


https://doi.org/10.14361/9783839441510-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

292

Politischer Pessimismus

In diesem gedanklichen Zusammenhang definiert Foucault das Projekt »Se-
xualitit und Wahrheit« als »philosophische Ubung: es ging darum zu wissen,
in welchem Mafle die Arbeit, sein eigenen Gedanken zu denken, das Denken
von dem losen kann, was es im Stillen denkt und inwieweit es ihm ermdogli-
chen kann, anders zu denken.«*”? Die Bezugnahme auf die Antike ist geleitet
von der Annahme, dass es hier Praktiken des Selbst gab, von deren Rekonst-
ruktion moderne Subjekte profitieren kénnen. Zwar erfolgte die Subjektivie-
rung auch in der Antike »ausgehend von einer Anzahl von Regeln, Stilen, Kon-
ventionen«”*, aber sicherlich nicht durch eine vollige Unterwerfung. Damit
unterstellt Foucault, dass im geschichtlichen Prozess autonomere Subjektivie-
rungsformen verloren gegangen sind, welche heute zur Bewiltigung aktueller
Problematiken niitzlich wiren. Ideengeschichtlich betritt er damit ausgetrete-
ne Pfade, bereits Nietzsche, vor ihm der vom Hellenismus begeisterte deutsche
Wissenschaftsdiskurs des 19. Jahrhunderts und davor die Renaissance hatten
sich positiv auf die griechische Kultur bezogen und hier eine Alternative zur
Gegenwart gewihnt. Am Ende seines Schaffens will Foucault jedenfalls weit
in die Vergangenheit zuriick, um »ein geschichtliches Bewusstsein unserer
gegenwirtigen Situation« zu gewinnen und aufzukliren, »kraft welcher Me-
chanismen wir zu Gefangenen unseren eigenen Geschichte geworden sind.«*>

»Mir féllt auf, daB Kunst in unserer Gesellschaft zu etwas geworden ist, das nur Gegen-
stande, nicht aber Individuen oder das Leben betrifft. [...] Aber kdnnte nicht das Le-
ben eines jeden ein Kunstwerk werden? [...] Wir miissen uns selbst als ein Kunstwerk
schaffen.«47®

Eine Lebenskunst wird damit zum Ideal und utopischen Fluchtpunkt der
Theorie, so dass Foucault damit immer noch eine negative historische Ent-
wicklung konstatiert und eine kritische Zeitdiagnose vertritt, die Situation

473 | Foucault2008c, S. 16.

474 | Foucault 2005n, S. 906.

475 | Foucault 1987a, S. 2441,

476 | Foucault 1987b, S. 273f. »Warum sollt nicht jeder einzelne aus seinem Leben ein
Kunstwerk machen kénnen?« Foucault 1984, S. 80. Michael Pauen hat zum Verhéltnis
von Kunst und Pessimismus Folgendes bemerkt: »Kunst wird zum eigentlichen Flucht-
punkt jener Theorien, die der Wissenschaft den Anspruch auf substanzielle Wahrheit,
der Wirklichkeit die Fahigkeit einer Wende zum Bessern streitig machen.« Pauen 1992,
S. 941. Und weiterhin merkt er Gber den Pessimismus der zweiten Hélfte des 18. und
ersten des 19. Jahrhunderts an: »Wenn eine Rettung vor den zerstorerischen Tendenzen
der Gegenwart liberhaupt maglich ist, dann - so glauben konservative und linke Kritiker
- sind es in erster Linie die Kiinste, von denen die Erneuerung ausgehen kann.« Pauen
1997a, S. 173.

hittps://dol.org/10.14361/9783839441510-006 - am 14.02.2026, 16:44:14.



https://doi.org/10.14361/9783839441510-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

6. Michel Foucault

aber ist nicht linger ausweg- und hoffnungslos. Denn es gab eine historische
Situation, in der die Menschen noch nicht oder nicht so sehr durch die eigene
Geschichte gefangen waren und ihr Leben als Kunstwerk gestalten konnten:
In der griechischen Antike war es den (méinnlichen und freien) Bewohnern
der Polis méglich, »[...] ihrer Existenz die schonste und vollendetste Form |[...J«
zu geben.”’” Vor diesem romantisierten und gegeniiber sozialen Unterschie-
den unsensiblen historischen Bild soll die Asthetik der Existenz eine Erweite-

478 Nicht eine weitere

rung von Freirdumen fiir das moderne Subjekt erlauben.
Zwangspraxis der Subjektivierung erkennt Foucault darin, sondern eine >Pra-
xis der Selbstformierung des Subjektes<. Die Asthetik der Existenz ist ein Ideal
von Subjektivitit, das nicht von aufen gestiftet oder erzwungen werden kann,
sondern von jedem selbst geschaffen werden muss.”® Vor diesem Hintergrund
erklirt sich, warum Foucault wiederholt mit der Kampfvokabel »neoliberal«
kritisiert wurde und zudem mit der Frage konfrontiert, ob diese Selbsttechni-
ken nicht blof eine neue Machttechnik sind, die er nicht hinreichend kritisch
reflektiert?

Die Asthetik der Existenz hat jedenfalls nichts mit Ausschweifungen und
einem hedonistischen Kontrollverlust gemein, vergleichbar zu Nietzsches Pos-
tulat des Selbstgesetzgebers geht es um Entsagung, Verzicht und Asketismus.
Entsprechend ist das Thema der Folgebinde von »Sexualitit und Wahrheit«
nur vordergriindig Sexualitit.®® Die individuellen Praktiken zur Regulie-
rung der Erndhrung, der Gesundheit, der Lust usw. sind Formen der Selbst-
regierung, welche nicht nach der Mafgabe universeller Verbote oder einer to-
talitiren Moral verfolgt werden: »Es geht nicht um die Frage, was unter den
Begierden, die man verspiirt, oder den Akten, die man begeht, erlaubt oder
verboten ist, sondern um die Klugheit, die Reflexion, den Kalkiil in der Vertei-
lung und Kontrolle seiner Handlungen.«*®! Der griechische Mann beweist mit
seiner Einschrinkung Freiheit im Sinne einer reflexiven Freiheit und damit
die dsthetische Qualitdt seines Lebensentwurfes, d.h. »[...] auf eine Stilisierung

477 | Foucault 2008c, S. 315.

478 | Wobei Foucaultin einem Interview die Defizite der griechischen Gesellschaft klar
benennt. Vgl. Foucault 1987b, S. 270.

479 | Der naheliegende Gedanke, dass auch jede Asthetik letztlich eine Frage der
Macht ist, bleibt dabei seltsam unthematisiert. Was schdn und hésslich, etwas oder
jemand ist, was ein dsthetische ansprechender Lebensentwurf ist usw., die Entschei-
dung darlber obliegt, ausgehend von der Machttheorie, der Kontingenz der jeweiligen
Herrschaftsordnung. Damit ist die Asthetik kulturabhéngig und in den jeweiligen Be-
dingungen gefangen.

480 | Vgl. ebd., S. 265f.

481 | Foucault2008c, S. 71f.

hittps://dol.org/10.14361/9783839441510-006 - am 14.02.2026, 16:44:14.

293


https://doi.org/10.14361/9783839441510-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

294

Politischer Pessimismus

der Haltung und eine Asthetik der Existenz.«*®? Durch die Ethik kann jeder
seinem Leben eine Qualitit geben, ohne sich zu unterwerfen — so zumindest
Foucault. Somit verlagert Foucault sein Denken auf das Selbstverhiltnis des
Einzelnen bzw. das Subjekt. Wobei das Gliick des Einzelnen — wie oben be-
merkt — zum Maf3stab der Kritik avanciert.

Anzumerken ist, dass Foucaults Rekonstruktion der antiken Selbstprak-
tiken zwischen ca. 500 v. Chr. bis 500 n. Chr. entlang des Narratives einer
negativen Entwicklung erfolgt: Der Vergleich der griechischen Antike mit der
frithchristlichen Epoche offenbart Verinderungen im Umgang mit der Moral
durch das Christentum, was als historische Verschlechterung gedeutet wird,
weil die in der griechischen Antike entwickelten freiheitlichen Praktiken der
Selbstsorge verunméglicht werden.*®® Was sich durch das Christentum 4n-
dert, sind weniger die konkrete Moral als deren Begriindung und Funktion.
Das Christentum reguliert den Sex durch Verbote, im Gegensatz dazu waren
es im antiken Griechenland optionale Ratschlige, die fiir den kontrollierten
Umgang mit Sexualitit und sich selbst geniigten — so zumindest Foucaults
Rekonstruktion: »Aber im Grunde wire man in der griechischen und rémi-
schen Antike niemals auf den Gedanken gekommen, von jemanden totalen,
absoluten und bedingungslosen Gehorsam gegeniiber einem anderen zu ver-
langen.«** Im Wissen um die politisch-rechtliche Situation von Frauen, Kin-
dern, Sklaven und Fremden in der antiken Welt irritiert diese Einschitzung.
Entscheidend ist fiir jene Geschichtskonstruktion, dass Foucault die griechi-
sche Variante nicht als Zwang deutet, sondern als freiheitliche, freiwillige und
somit positive Praxis der Selbstregulation und Selbstverantwortlichkeit. Die
Griechen tibten zwar Verzicht und entsagten bestimmten Freiheiten, aber im-
mer vor dem selbstgesetzten Ziel, »[...] sich selbst zum moralischen Subjekt
seiner Lebensfithrung umzuformen.«*> Mit dem Christentum entsteht eine
Machttechnik, die »[...] nicht zum Ziel hat, eine souverine Selbstbeherrschung
zu begriinden, was man im Gegenteil erwartet, ist Demut und Erniedrigung,
eine Selbstablosung und die Herstellung einer Beziehung zu sich selbst, die
auf die Zerstérung der Form des Selbst abzielt.«*® Das Christentum schafft

482 | Ebd., S. 122.

483 | »Die klassische Antike kannte keine Problematisierung der Selbstkonstitution
als Subjekt; seit dem Christentum hingegen wurde die Moral von einer Theorie des Sub-
jektes mit Beschlag belegt.« Foucault 20051, S. 872.

484 | Foucault 2003j, S. 709. Die erste Verschlechterung stellt bereits die rdémische
»Kultur des Selbst« dar, deren Gewissensprifungen den Anfang der Entwicklung zu all-
gemeinen Verhaltensnormen markieren. In der romischen Gewissenspriifung erscheint
derTrieb als eine externe und negativ zu béndigende Kraft.

485 | Foucault 2008c, S. 38.

486 | Foucault 2005af, S. 159.

hittps://dol.org/10.14361/9783839441510-006 - am 14.02.2026, 16:44:14.



https://doi.org/10.14361/9783839441510-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

6. Michel Foucault

eine externe Autoritit, die »pastorale Macht« und damit neue »Machtmecha-
nismen, um diese neuen moralischen Imperative einzutrichtern«.**’ Fiir Fou-
cault bedeutet das Pastorat, welches den bedingungslosen Gehorsam und die
Abhingigkeit des Einzelnen vom Hirten verlangt, den Verlust an Freiheit des
Einzelnen und die Unterwerfung unter die Regeln der Herde.”® Dies lisst sich
auf die Formel bringen: In der Antike Selbstbeherrschung, seit dem Christen-
tum Selbstverleugnung.*®’

Insgesamt analysiert Foucault in den Folgebinden »Sexualitit und Wahr-
heit« auffallend unabhingig von externen Machtverhiltnissen. Das zeigt sich
gerade daran, dass die Selbst-Schaffung und Selbstbeherrschung der Subjekte
nicht als passive Unterwerfung unter externe Imperative begriffen wird, son-
dern als >optionaler Ratschlag« relativ losgel6st von Machtverhiltnissen erfolgt.
In mehreren Interviews hat Foucault solche Selbstsubjektivierungstechniken
als positive politische Alternative fiir unsere Gegenwart herausgestellt und da-
durch seinen politischen Pessimismus der 19770er Jahre relativiert. Weil Sub-
jektivitat historisch entstanden und nicht naturgegeben ist, kann sie — dies
ist die Neuerung — durch die Subjekte selbst verindert werden. Foucault zieht
hier quasi die Konsequenz aus seiner geschichts- und kulturpessimistischen
Position: Kulturelle Praxen sind einem permanenten historischen Wandel aus-
gesetzt und werden auch kiinftig verindert.

»Ich glaube nicht, dass man in eine Geschichte eingeschlossen ist; im Gegenteil, meine
ganze Arbeit besteht darin zu zeigen, dass die Geschichte von strategischen Beziehun-
gen durchzogen ist, die infolgedessen beweglich sind und die man verandern kann.«*%0

Damit verabschiedet sich der spite Foucault vom Determinismus, der seine
Positionen zuvor ausgezeichnet hatte. Dass Freiheit und Widerstand in der
Spitphase konstitutiver Teil dieser Theorie der Macht sind, zeigt der Rekurs
auf die Regierung des Selbst als Kunstwerk seiner selbst. Durch sinngebende
Praxen sollen die antiken wie modernen Subjekte die eigene Lebensfithrung
meistern und ihre personliche Existenz mit einer isthetischen Qualitit aus-
statten. Praxis bedeutet in diesem Zusammenhang ein Tun, um seiner selbst
willen. Diese Tugend der Praxis ist ein Selbsterziehungsprogramm, das zur
Selbstregierung befihigen soll. Somit endet Foucaults Philosophie mit einem
Imperativ, den auch viele andere Lehren aufstellen: Man sollte sich um sich

487 | Foucault 2003j, S. 705f.

488 | Vgl. Foucault 2005x, S. 192-194. Siehe auch: Marti 1988, S. 143.

489 | Vgl. zu dieser Verdnderung: Foucault 2007b, S. 92-94. Vgl. hierzu: Marti 1988,
S. 132 und 135.

490 | Foucault 2005r, S. 852.

hittps://dol.org/10.14361/9783839441510-006 - am 14.02.2026, 16:44:14.

295


https://doi.org/10.14361/9783839441510-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

296

Politischer Pessimismus

selbst kiimmern.*' Durch Meditation, Bewusstwerdung, Askese und andere

Techniken dieser Art abstrahiert das Subjekt zunichst von sich und wird sich
selbst als Objekt bewusst. Anhand von sorgenden Techniken soll das Subjekt
eine gelassene Haltung herstellen, die es erlaubt, sich selbst zu regieren, mit
den Zielen, Autonomie, Souverdnitit und Verantwortlichkeit iiber sich selbst
Zu gewinnen.

Notwendige Bedingung dieser Ethik ist subjektive Freiheit, die es ermdg-
lichen soll, eine »[...] Form des Verhiltnisses zu sich [auszuarbeiten, Anm. d.
Al], die es dem Individuum gestattet, sich als Subjekt einer moralischen Le-
bensfithrung zu konstituieren.«** Foucault entwickelt hierfiir keinen Katalog
mit festgeschriebenen moralischen Grundsitzen, stattdessen gilt wiederum
das Ideal der Selbstverantwortung, d.h. die Gestaltung der eigenen Freiheit,
deren konkrete Form im Sinne einer ethischen Ausgestaltung jeder letztlich
selbst bestimmen muss. Foucault hofft somit auf eine nicht-normative Ethik
des Selbst und erklirt das Subjekt zum letzten Widerstandspunkt gegen die
Herrschaftsverhiltnisse.

Subjektivierung lisst sich von jetzt an nicht mehr auf behavioristische
Konditionierung durch Kontrolle, Dressur, Disziplin und Normalisierung re-
duzieren und muss entlang von subjektiven Konzepten der Lebensfiihrung
analysiert werden. Bis zu diesem werksgeschichtlichen Punkt** hatte das Sub-
jekt keine wirkliche Wahl: Entweder unterwarf es sich der Disziplinar- und
Normalisierungsmacht oder es verschwand jenseits der Grenze im Reich des
Wahnsinns, der Anormalitit, der Delinquenz oder des Todes. Gemif des Fou-
cault’schen Eudimonismus ist nun jeder Einzelne aufgerufen, seines >Gliickes
Schmied« zu werden und moglichst viele verschiedene Lebensentwiirfe selbst
zu erschaffen und zu praktizieren. Jedem Subjekt wird somit implizit der Auf-

491 | Foucault hat diesen Zusammenhang durchaus gesehen: Vgl. Foucault 2007b,
S. 62f.

492 | Foucault 2008c, S. 315.

493 | Auf die Frage nach der Ethik der Sorge um sich (»Diese Spiele der Wahrheit be-
ziehen sich nicht mehr auf eine Zwangspraxis, sondern auf eine Praxis der Selbstformie-
rung des Subjekts.«) antwortet Foucault: »Richtig. Man kdnnte das als eine asketische
Praxis bezeichnen, wenn man Askese in einem sehr allgemeinen Sinne fasst, also nicht
im Sinne einer Moral des Verzichts, sondern in dem einer Einwirkung des Subjekts auf
sich selbst, durch die man versucht, sich selbst zu bearbeiten, sich selbst zu transfor-
mieren und zu einer bestimmten Seinsweise Zugang zu gewinnen. Ich begreife Askese
hier in einem weiteren Sinne als beispielsweise Max Weber, aber es liegt dennoch auf
derselben Linie.« Foucault 2005h, S. 275.

hittps://dol.org/10.14361/9783839441510-006 - am 14.02.2026, 16:44:14.



https://doi.org/10.14361/9783839441510-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

6. Michel Foucault

trag gegeben, seine Existenz zum selbstgestalteten Gegenentwurf zu den be-
stehenden gesellschaftlichen Normen zu isthetisieren.**

Spannend ist an dieser Stelle auch der direkte Vergleich zwischen Schmitt
und Foucault. Schmitts etatistische Position kritisiert die Romantiker, den
Liberalismus und damit die moderne Subjektivitit, weil der Einzelne zu viel
Freiheit >genieflt«. Dem diametral entgegengesetzt richtet Foucault seine an-
archistische Kritik gegen die moderne Subjektivierungsform, die viel zu viele
freiheitliche Praxen und Méoglichkeiten ausschlieft.*® Gleichwohl erscheint
eine freie bzw. befreite Existenz des Einzelnen nun méglich, die Macht ist
nicht linger allmichtig, und damit ist nicht jeder Widerstand hoffnungslos.*¢

»Ich glaube fest an die menschliche Freiheit. Habe ich nicht bei meiner Befragung der
psychiatrischen und Strafinstitutionen vorausgesetzt und bekréaftigt, dass man da he-
rauskommen konnte, indem ich zeigte, dass es dabei um ab einem bestimmten Zeit-
punkt und in einem bestimmten Kontext geschichtlich ausgebildete Formen handelte,
ging es nicht darum zu zeigen, dass diese Praktiken in einem anderen Kontext liber-
wunden, weil willklirlich und unwirksam gemacht werden kénnen sollten? [...] Es haut
mich um, feststellen zu miissen, dass Leute in meinen historischen Untersuchungen die
Behauptung eines Determinismus sehen konnten, aus dem es kein Entrinnen gibt.«*%7

Wie oben erldutert und belegt, erwecken die Texte der 1960er und 1970er
Jahre durchaus den hier von Foucault bestrittenen Eindruck von Determinis-
mus und Unfreiheit. Glaubt man Foucault diese retrospektive Selbstdeutung,
muss man tiber einige Inkonsistenzen und Widerspriiche hinwegsehen. Soll
hingegen der Vorwurf eines deterministischen Pessimismus gegen diese sub-
jektphilosophische Kehrtwende und emphatische Betonung der Freiheit auf-

494 | Das Subjekt als Fluchtpunkt, im Sinne einer»Selbstermachtigung des Subjektes«
ist eine Exit-Strategie in pessimistischen Konstruktionen, die sich beispielsweise auch
bei Georg Lukacs und Ernst Bloch findet. Vgl. Pauen 1997a, S. 166 und 169.

495 | Diese neue Perspektivierung erscheint inkonsistent vor dem Hintergrund der
Macht- und Subjekttheorie. Weiterhin lebt die Méglichkeit einer emanzipatorischen
Selbstsorge von Voraussetzungen, die sie nicht garantieren kann, weil sie nur in einer
Gesellschaft moglich ist, die eben nicht zu starren Herrschaftsverhaltnissen geronnen
und in der die Disziplin nicht omnipréasent ist.

496 | »Aber ich bin auch nicht einverstanden, wenn man sagt, es sei unniitz, sich zu
erheben, weil doch alles beim Alten bleibe.« Foucault 2005w, S. 178. Als positives
Beispiel dienen die alternativen Lebensentwiirfe der Schwulen-Gegenkultur, welchen
Foucault attestiert, ihre Lebenskunst selbst schaffen zu kénnen, nicht durch die Ent-
deckung des eigentlichen Selbst, sondern durch kreative Erschaffung einer »schwule[n]
Lebensweise«. Siehe hierzu: Foucault 2005t, S. 909ff.

497 | Foucault 2005r, S. 854f.

hittps://dol.org/10.14361/9783839441510-006 - am 14.02.2026, 16:44:14.

297


https://doi.org/10.14361/9783839441510-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

298

Politischer Pessimismus

rechterhalten werden, wire die Argumentation schliissig, dass der Biirgerkrieg
der Macht untergriindig immer noch die Welt definiert, in der die nunmehr
sich selbst regierenden Subjekte leben. Es konnte weiterhin angefithrt werden,
dass diese Subjekte ausgehend von Foucaults Machttheorie nur als voraus-
gegangene Unterwerfung denkbar sind und die Selbst-Konstituierung in der
von Foucault vorgestellten Welt unmdglich bleibt.*® Kritisierbar sind dann die
theoretische Inkonsistenz und die dirftige Begriindung der Foucault’schen
Moralphilosophie als »Asthetik der Existenz«.*® Weiterhin bleibt es fraglich,
wie es dem Selbst iiberhaupt moglich ist, freiheitliche Selbstregierungstechni-
599) von extern verordneten Subjektivierungsverfahren
(»Zwangspraktiken«) zu unterscheiden. Muss die von Foucault positiv gewer-
tete Selbstsorge nicht in letzter Konsequenz auch als oktroyierte Praxis gedacht
werden? Zu kritisieren ist die »Ethik des Selbst« zudem als eine triviale Selbst-
kunst und unpolitische Flucht ins Private, welche einer kleinen Elite vorbe-
halten bleibt.>" Kurz: Soll der Pessimismus im gesamten Werk nachgewiesen
werden, besteht entweder die Moglichkeit, das Spatwerk weitestgehend zu ig-
norieren oder Foucault mitsamt seiner performativen Selbstwiderspriichen zu
umzingeln. Ein Werk dieses Umfangs und mit dieser Anzahl an Neuanfin-
gen lisst sich letztlich nur durch einen hermeneutischen Gewaltakt auf einen
homogenen Sinn festlegen, so dass auch diese Rekonstruktion des Pessimis-
mus im Ergebnis zwiespiltig bleibt: Der deterministische Pessimismus findet
sich in den Texten der 1970er Jahre, wird danach aber durch die optimistische
Wendung relativiert. Der von Foucault selbst problematisierte und abgestritte-
ne Pessimismus wird zunichst anhand einer Revision der Machttheorie abge-
schwicht und durch eine Stirkung der subjektiven Potenz und die Hoffnung
auf eine dsthetisch begriindete Moral noch weiter geschmalert. Der radikale

ken (»Praxis des Selbst«

498 | Vgl. beispielsweise: »Ich glaube, die Individualitat ist heute vollstandig von der
Macht kontrolliert, und ich glaube, dass wirim Grunde durch die Macht selbst individua-
lisiert sind.« Foucault 2005ag, S. 71.

499 | Axel Honneth und Habermas stdren sich durchgangig an der mangelnden nor-
mativen Fundierung von Foucaults Theorie, die es ihm verunmdglicht, Giberhaupt zu dif-
ferenzieren zwischen verschiedenen Machtsystemen und letztlich in einen »heillosen
Relativismus« miindet. Vgl. Honneth 2004, S. 24. Siehe zum Dezisionismus-Vorwurf
insb.: Wolin 1986. Richard Wolin kritisiert Foucault - rhetorisch zugespitzt - aufgrund
dessen »Haltung nazistischer Selbstsiichtigkeit« und moniert die »Haltung einer nach
auRen gerichteten aggressiven Selbstiiberhéhung« (Ubersetzung Jan-Paul Kliinder),
Ebd., S. 84f.

500 | Foucault2005h, S. 274f.

501 | Zum Privatismus-Vorwurf an die Asthetik der Existenz als einen der Ersten: Vgl.
Kammler 1986, S. 203f. Vgl. zu einem kurzen Uberblick dieser Diskussion: Biebricher
2005, S. 213ff.

hittps://dol.org/10.14361/9783839441510-006 - am 14.02.2026, 16:44:14.



https://doi.org/10.14361/9783839441510-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

6. Michel Foucault

Individualismus, den Foucault vorschligt, wird in seiner Vielschichtigkeit und
Heterogenitit als politisch vollig unproblematisch vorgestellt; Foucault glaubt
offenbar, dass eine »Asthetik der Existenz« geniigt, um ein relativ konfliktfrei-
es Miteinander zu gewihrleisten. Somit blickt Foucault optimistisch in eine
Zukunft, in der itberkommene Moralkodices verschwinden und sich die Sub-
jekte selbst steuern.

Ideengeschichtlich sind theoretische Umstrukturierungen innerhalb einer
Philosophie kein Einzelfall, bereits Augustinus gab seine gnostischen Uber-
zeugungen auf; aus zwei Gottern wurde ein allmichtiger Gott und, um das
Ubel in der Welt zu erkliren, wurde der Mensch mit freiem Willen ausgestat-
tet. Auch Foucaults Vorbild Nietzsche wandelte seinen Pessimismus in den
1880er Jahren mit der Hoffnung auf den Ubermenschen. Ubertragen auf den
Fall Foucault wird die Macht nun nicht mehr als allmichtig dargestellt und
das Subjekt frei, sich selbst zu schaffen und Widerstand zu leisten. Die ge-
samte Theorie erscheint weniger hermetisch, deterministisch und fatalistisch,
weil das Machtkonzept in der ausdifferenzierten Form die Intensitit von Spie-
len der Macht, Regierung und Herrschaft reflektiert. Wichtig ist weiterhin,
dass Foucault versucht, das Subjekt dsthetisch zu rechtfertigen. Technische
Rationalisierung ist in dieser Wahrnehmung nicht linger Teil der Losung,
sondern das Problem. Die Lésung sucht Foucault in der Asthetisierung einer
bestimmten Technikvariante, der Technik des Selbst, als Asthetik der Selbst-
bestimmung, indem das Leben des Individuums dessen privater Gestaltung
anempfohlen wird.

6.7 DiE PERFORMANZ DES PESSIMISMUS

Die Pramisse, dass sich eine idealtypische >pessimistische Haltung< durch
die drei Charakteristika Verallgemeinerung, Asthetisierung des Schreckens
und Selbstinszenierung des Autors auszeichnet, lisst sich exemplarisch an
verschiedenen Stellen in den Schriften Foucaults rekonstruieren. Reizvoll an
seinen Texten ist der Bruch mit eingeschliffenen Wahrnehmungsmustern
und Denkgewohnheiten, sowie die damit verbundene Argumentationsstrate-
gie, kontra-intuitive Thesen zu verteidigen. Dass diese aber nicht ohne Verall-
gemeinerungen erfolgen, zeigt sich gerade am Machtbegriff der 1970er Jahre
und dessen Verengung auf Konflikt und Krieg. Der Hang zu generalisieren-
den Aussagen zeigt sich weiterhin in Ausfithrungen, die Machtverhiltnisse
als dualen Antagonismus von »Herrscher und Beherrschte«®” beschreiben,

502 | Foucault2002g, S. 176.

hittps://dol.org/10.14361/9783839441510-006 - am 14.02.2026, 16:44:14.

299


https://doi.org/10.14361/9783839441510-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

300

Politischer Pessimismus

welche eine Zeitdiagnose von der Herrschaft sder Bourgeoisie< aufwirmen’®

oder das Gefingnis wie die Anstalt als Metapher fiir die Gegenwartsgesell-
schaft oder die ganze Welt einsetzen.*** Mit solchen Zuschreibungen fillt Fou-
cault weit hinter seine eigene Reflexion zurtick, die doch gerade dafiir votiert,
dass Macht nicht von Gruppen okkupiert und dualistisch gefasst werden kann.
Solcherlei >Fauxpas«< finden sich an vielen Stellen, beispielsweise, wenn Fou-
cault die staatlichen Mafnahmen im Zuge der Ereignisse im Jahr 1968 mit
dem Faschismus der 1940er Jahre vergleicht sowie eine Zunahme des Faschis-
mus diagnostiziert>® und den »dufersten Ernst [proklamiert, Anm. d. A.]: das
Aufspiiren aller Arten von Faschismus [...], angefangen bei den enormen Fa-
schismen, die uns umringen und zermalmen, bis hin zu den winzigen, die
die tyrannische Bitterkeit unserer alltiglichen Leben ausmachen.«*°¢ Ich lese
die Aussage als eine grobe Verallgemeinerung, eine Verdichtung einer kom-
plexen Gegenwart auf wenige negative Aspekte und somit als Ausdruck einer
pessimistischen Haltung. Optimismus lisst sich aus verallgemeinerten Cha-
rakterisierungen wie »umringen und zermalmen« und »tyrannische Bitterkeit
unserer alltiglichen Leben« kaum herauslesen. Wenig differenziert erscheint
auch die Begriffsarbeit, so werden die zentralen Kategorien (in den 19770er Jah-
ren) Macht und Herrschaft nicht unterschieden. Die Analysen operieren un-
reflektiert mit Allfaktoren wie das »Abendlands, die »Michte des Westens«®?,
die »Macht«, die »Bourgeoisie«*®® usw. Der Preis, den diese deterministische
Wirklichkeitskonstruktion zahlt, ist ein politischer Pessimismus, der Konsens
und Legitimitit nur als Ausdruck eines »falschen Bewusstseins«< deuten kann.
Dadurch werden alle lebensweltlichen Sinnstiftungen zu Oberflichenphino-
menen, die Foucault mit der Geste der Geheimnis-Liiftung »aufhebts, indem
die totale Unterwerfung des Menschen unter das »eigentliche Tiefenphino-
men, das »System, »aufgeklirt« wird.’*® Dabei scheint Foucault bis Anfang
der 1970er Jahre die Repressionshypothese selbst fortzuschreiben, deren Re-

503 | »Keine Herrschaftsform ist je so fruchtbar und folglich auch so geféhrlich und so
tief verwurzelt gewesen wie die der Bourgeoisie. Es wird nicht reichen, dass man sich
liberihre Niedertracht ereifert; sie wird nicht verschwinden wie die Flamme einer Kerze,
die man ausbldst: Das rechtfertigt eine gewisse Traurigkeit; gerade deshalb muss man
so viel Frohlichkeit, Hellsicht und Hartnackigkeit wie méglich in den Kampf hineintra-
gen.« Foucault 2002j, S. 894.

504 | Vgl. Foucault 2002d, S. 540.

505 | Vgl. Foucault 1972, S. 129.

506 | Foucault 1978a, S. 230. Siehe zu diesem Zitat und der Belegstelle: Brieler 1998,
S. 343.

507 | Foucault 2005k, S. 231.

508 | Foucault2002a, S. 894.

509 | Foucault 2001e, S. 665.

hittps://dol.org/10.14361/9783839441510-006 - am 14.02.2026, 16:44:14.



https://doi.org/10.14361/9783839441510-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

6. Michel Foucault

vision aber in »Der Wille zum Wissen« nicht reflektiert wird. Weiterhin ist
das Gesetz als Instrument der »etablierten Macht« nur die Zurschaustellung
der Macht, die »eigentliche« Macht wird hinter dem Riicken der Subjekte quasi
im Geheimen durch Disziplinartechniken ausgeiibt. Die Verallgemeinerung
in »Der Wille zum Wissen« zeigt sich wiederum daran, dass die >Anti-Repres-
sionsthese« — im Gegensatz zu fritheren Untersuchungen Foucaults — kaum
mit historischen Quellen belegt ist. Volker Gerhardt hat Nietzsches Stil als
»verbale Kraftmeierei«®® bezeichnet, eine Einschitzung, die auch auf man-
che Texte Foucaults zutrifft — ausgenommen sind hiervon die beiden letzten
Binde von »Sexualitit und Wahrheit«.’!! Die rhetorischen Zuspitzungen stei-
gern sicherlich das Lesevergniigen, und fraglos sind der radikale Ton und die
kiampferischen Provokationen keine beliebigen Zufilligkeiten, sondern Teil
der Inszenierung, welche die negativen Aspekte der Moderne und die Abwege
der Rationalitit kritisieren. Pessimistisch ist der dadurch gesponnene Narrativ,
weil die geschichtliche Entwicklung entlang einer Verallgemeinerung des Ne-
gativen als einheitliches Prinzip der Macht konstruiert wird. Die Abgrenzung
der Mikrophysik der Macht von >grofien Erzihlungenc« gliickt nur vordergriin-
dig, da Foucaults Studien im Ergebnis ebenfalls eine allgemeine Geschichte,
die der Steigerung der Macht, konstatieren. Da sich dieser >kritische Ansatz«
mithin selbst der Utopie beraubt, wird die Hoffnung auf eine machtfreie Welt
als naiv zurtickgewiesen. Pessimistisch wird eine solche Weltkonstruktion
spitestens, wenn die Genealogie die Menschheitsgeschichte selbst im kriegeri-
schen Antagonismus gefangen nimmt.

Weiterhin ist das Panoptikum eine Metapher, mittels welcher der tech-
nisch-rationale Schrecken der Uberwachung nicht nur veranschaulicht, son-
dern ebenso performativ erzeugt wird durch die Diagnose, das Panoptikum
sei der Operationsmodus nicht nur des Gefingnisses, der Schulden, der Kaser-
nen, sondern der gesamten Gesellschaft:

»Wir leben in einer panoptischen Gesellschaft. Sie haben hier Uberwachungsstruktu-
ren, die absolut verallgemeinert sind; das Strafvollzugssystem, das System der Recht-
sprechung sind ein Teil davon, und die Psychologie, die Psychiatrie, die Kriminologie,

510 | Gerhardt 1992, S. 153.

511 | »In seinen letzten Biichern hat sich Foucaults Schreibweise sehr gewandelt: sie
ist ruhig geworden, leidenschaftslos, »gedampftc sagt Maurice Blanchot, nichterner,
Gilles Deleuze.« Eribon 1999, S. 480. Generell Isst sich konstatieren, dass es nicht
die theoretischen Konsistenz ist, durch die Foucaults Analysen ihre Wirkmé&chtigkeit
gewannen, sondern aufgrund der besonderen Gegenstédnde und deren rhetorische
Présentation.

hittps://dol.org/10.14361/9783839441510-006 - am 14.02.2026, 16:44:14.

301


https://doi.org/10.14361/9783839441510-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

302

Politischer Pessimismus

die Soziologie, die Sozialpsychologie sind Wirkungen. Hier, im allgemeinen Panoptis-
mus der Gesellschaft, ist die Geburt des Gefangnisses anzusiedeln.«!2

Ob dies nun zutrifft oder nicht, bleibt dahingestellt, auf den Leser wirkt die-
ser generalisierte Anspruch, die »dunkle Kehrseite« der Moderne aufzuzei-
gen, beunruhigend.’® Die globale These, die Gegenwartsgesellschaft sei zur
panoptischen Gesellschaft verallgemeinert, griindet wiederum auf einer Ver-
allgemeinerung Foucaults, die eine Asthetisierung des damit verbundenen
Schreckens nicht leugnen kann. Die fiir den Pessimismus charakteristische
Asthetisierung des Schreckens zeigt dariiber hinaus die Auswahl der For-
schungsthemen, denn Foucault behandelt prinzipiell Themen, die zuvor in der
akademischen Auseinandersetzung nur einen marginalisierten Platz hatten
und anriichig waren: Wahnsinn, Verbrechen, Sexualitit, Anomalitit usw. Da-
mit vertrete ich freilich nicht die Auffassung, dass Anormalitit, Sexualitit usw.
schrecklich oder Ahnliches sind, sondern dass diese Themen durch Norma-
lisierungsprozesse an den Rand gedringt und somit als obszon stigmatisiert
werden bzw. wurden. Ausgehend von solchen Stigmatisierungen schreibt Fou-
cault die »Gegen-Geschichte« der >Opfer< der modernen Geschichte und soli-
darisiert sich mit seinen Forschungsgegenstinden, d.h. den AusgestofRenen
der Geschichte, Wahnsinnigen, Perversen, Kriminellen usw., wobei Foucault
im Gegensatz beispielsweise zum Pessimismus Schopenhauers aber keine
Mitgefiihlsethik propagiert. Der offensive Bezug auf problematische Aspekte
der modernen Gesellschaft geht sicherlich mit der politischen Intention ein-
her, eingeschliffene Wahrnehmungen in Frage zu stellen und umzudrehen.
Gleichzeitig kann sich aber Foucault bei der Lektiire der historischen Quellen
nicht »[...] dem Schock jener Wérter und jener Leben [...]« entziehen, durch die
[...] fiir uns immer noch ein Effekt von Schénheit und Schauer entsteht.«** In
einem Interview bekennt Foucault diesbeziiglich: »Ich habe Ihnen von Grenz-
erfahrungen erzihlt: das ist das Thema, das mich wirklich faszinierte. Wahn-
sinn, Tod, Sexualitit, Verbrechen sind fiir mich erregende Dinge.«’"® Der Hang
zu Themen wie Wahnsinn, Gefangenschaft und Ausschluss usw., in Kombi-
nation mit der eingestandenen >Erregung< und >Leidenschaft« des Autors, ver-
stirkt die Wahrnehmung, hier wiirden Sachverhalte besonders aus- und her-
ausgestellt. Diese Affinitit zeigt sich exemplarisch an der Gegeniiberstellung
der Strafpraxen zu Beginn von »Uberwachen und Strafen« und insbesondere
an der Foucault’schen Rekonstruktion des Falles »Pierre Riviére«. Gleiches gilt

512 | Foucault 2002k, S. 545.
513 | Foucault 2010, S. 285.
514 | Foucault 20014, S. 12.
515 | Foucault 20084, S. 70.

hittps://dol.org/10.14361/9783839441510-006 - am 14.02.2026, 16:44:14.



https://doi.org/10.14361/9783839441510-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

6. Michel Foucault

fiir die Erotisierung der Machtpraxen der Uberwachung, des Zwangs und der
Kontrolle:

»Ich sage gerade, wenn man Liebe macht, hat man es mit Machtbeziehungen zu tun. All
die Machtbeziehungen sind so sehr mit Erotik beladen. [...] Es macht so sehr Lust, Be-
fehle zu erteilen. Es macht genauso Lust, Befehle zu erhalten. Diese Lust an der Macht
gilt es zu untersuchen.«51

Auch hier interessiert vor allem die Performanz der Aussage, denn durch diese
Zuschreibung gewinnt Macht fiir Foucault eine pornographische Dimension,
im Sinne einer Normiiberschreitung und Zurschaustellung.’” Auffallend ist
weiterhin, dass Foucault seine Inszenierung des Schreckens durchaus variiert:
In »Uberwachen und Strafen« ist es die explizite und intensive Zurschaustel-
lung der Strafpraxen sowie die martialische rhetorische Umschreibung, die auf
den Leser wirken. In »Die Ordnung der Dinge« ist es hingegen der niichterne
und teilnahmslose Stil, mit dem Foucault das »Verschwinden des Menschen,
d.h. des humanistischen Menschenbildes prognostiziert, welcher zusitzliche
Resonanz erzeugte und die Humanisten um Jean-Paul Sartre provozierte.*'®

Die enge Verbindung von martialischer Rhetorik und Selbstinszenierung —
als drittes Charakteristikum der pessimistischen Haltung — illustriert schlief3-
lich die folgende Deutung besonders eindringlich:

»lch mdchte, dass meine Biicher Skalpelle, Molotowcocktails oder Minengiirtel sind und
dass sie nach Gebrauch wie ein Feuerwerk zu Asche zerfallen. [...] ich bin schockiert bei
dem Gedanken, dass man mich einen Schriftsteller nennen kénnte. Ich bin ein Handler
von Instrumenten, ein Verfasser von Rezepten, ein Wegweiser von Zielen, ein Karto-
graph, ein Verrater von Pldnen, ein Waffenfabrikant [...].«31°

Die Selbstdarstellung ist augenscheinlich eine Reminiszenz an Nietzsche, der
bekanntlich Philosophie mit dem Hammer betreiben wollte oder sich selbst als

516 | Foucault2002e, S. 997.

517 | Ein solches pornographisches Interesse am Wahnsinn, Verbrechen und Sexuellen
lasst sich wiederum ebenso auf der Seite der Rezipienten - also auch bei mir - vermu-
ten. Vgl. zu einer entsprechenden iiber die Darstellung von Sexualitat hinausgehenden
Pornographie-Definition: Hester 2014, S. 181-191.

518 | »Vor allem seine Haltung einer stoischen, leidenschaftslosen Distanz, mit der
er am Ende seiner 1966 verdffentlichten Ordnung der Dinge prognostiziert, »dafl der
Mensch verschwindet wie am Meeresufer ein Gesicht im Sand« (Foucault 1974: 462),
hat zu einem regelrechten Aufschrei gefiihrt.« Kneer 1996, S. 164.

519 | Foucault 2002a, S. 894f. »Ich bin ein Sprengmeister. Ich fabriziere etwas, das
letztlich einer Belagerung, einem Krieg, einer Zerstérung dient.« Foucault 2005q, S. 187.

hittps://dol.org/10.14361/9783839441510-006 - am 14.02.2026, 16:44:14.

303


https://doi.org/10.14361/9783839441510-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

304

Politischer Pessimismus

Dynamit deutete. Unweigerlich glorifiziert Foucault mit dieser kriegerischen
Metaphorik aber auch Gewalt. Der Kontext der Aussage lisst jedenfalls nicht
auf Ironie schliefen. Mit solchen Ausfithrungen inszeniert sich der Autor
selbst: Als Akteur in einer politischen, d.h. kriegerischen Auseinandersetzung
sieht sich Foucault im kimpfenden Lager und schmeichelt seinem eigenen
Heroismus: »Mit dem GIP beschiftige ich mich genau deshalb, weil ich eine
effektive Arbeit dem universitiren Geschwitz und den Biichergekritzel vor-
ziehe.«*® Die Anklage des Geschwitzes von wissenschaftlichen Diskussionen,
parlamentarischen Debatten, biirokratischen Aushandlungsprozessen usw.
ist ein Gemeinplatz der Kulturkritik und spielt das Gesprich gegen die (de-
zisionistische) Entscheidung und Handlung aus. Flankiert wird dies von der
obligatorischen Intellektuellen-Schelte.’” Gerade die Selbststilisierung in der
Pose des politischen Aktivisten ist aufschlussreich, da jener die Unterschei-
dung zwischen Wissenschaft und Politik sowie die von Theorie und Praxis
vorausgeht und klar jeweils letztere positiv konnotiert wird.’?? Diese kriege-
rische bzw. aktivistische Selbstdeutung erscheint nur konsistent mit Blick
auf die Machttheorie der genealogischen Phase, widerspricht jedoch zugleich
Foucaults eigenen Postulaten eines fréhlichen Positivismus und wissenschaft-
licher Genauigkeit. So inszeniert er sich bisweilen ebenfalls als »gliicklicher
Positivist«’?; in »der Aura des positivistischen Historikers«, wenn er »die
peinliche Genauigkeit des Wissens«*** deklariert und auf die »mit bitterer Kon-
sequenz betriebene Gelehrsamkeit« pocht.’?

Paradox ist an Foucaults Unterscheidung von Theorie und Praxis freilich
zweierlei: Erstens lisst seine geschichtliche Gegenwartstheorie die politischen
Handlungsmdglichkeiten, die der Autor praktisch fiir sich beansprucht, nur
sehr bedingt zu. Zweitens zeigt sich damit ein verbreitetes Paradox pessimisti-
scher Positionen, denn den modernen Subjekten werden Handlungsméglich-
keiten, um ihre Gegenwart zu bestimmen, abgesprochen, der Verfasser dieser
Botschaft selbst aber ist davon seltsam ausgenommen und steht bereits — trotz
der so defitistischen Bedingungen — erfolgreich mitten im Kampf fiir die
srichtige Sache-.

Interessant sind dariiber hinaus die beiden widerspriichlichen Verortun-
gen vor dem Hintergrund der These, dass der Autor tot, d.h. nicht in der Form

520 | Foucault 2002b, S. 374. Siehe auch: Foucault 2015, S. 364.

521 | Vgl. beispielsweise: Ebd., S. 229f.

522 | »Was ich mache, ist keineswegs Philosophie. Es ist auch keine Wissenschaft, von
der man die Rechtfertigungen oder Beweise verlangen kdnnte, die man zu Recht von
einer Wissenschaft verlangt.« Foucault 2005¢, S. 187.

523 | Foucault 2013, S. 182.

524 | Foucault 1974b, S. 69.

525 | Zit. nach Rohbeck 2004, S. 144,

hittps://dol.org/10.14361/9783839441510-006 - am 14.02.2026, 16:44:14.



https://doi.org/10.14361/9783839441510-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

6. Michel Foucault

existent ist wie alltagsweltlich angenommen. Sehr verkiirzt gesagt, vertritt
Foucault die strukturalistische These®*, dass der »Autor« eine zu vernachlissi-
gende Grofle ist, der Sinn entsteht nicht durch den individuellen Schépfungs-
akt eines Subjektes und ist nicht anhand einer hermeneutischen Analyse zu
rekonstruieren, sondern der Sinn ist lediglich der Effekt oder das Ergebnis
von — dem Subjekt vorausgehenden — diskursiven und materiellen Strukturen.
Weshalb Foucaults zeitweilige Darstellung als Anonymus, als »Philosoph mit
der Maske« konsequent ist.’”” Dazu passt, dass Foucault sich fast nie selbst in
seinen Biichern zitiert, so wird der Eindruck von Kontinuitit und der Identitit
einer Autorenschaft implizit negiert. Ungeachtet der guten Griinde, mit denen
die Stringenz von Autorenschaften und Werken oder gar die unbeeinflusste
Schépfung durch ein Subjekt angezweifelt werden kann, treibt Foucault ein
paradoxes Spiel: Einerseits verneint er, Autor zu sein, méchte schlicht nicht da
sein und nur die Texte sprechen lassen. Andererseits gibt er rastlos-obsessiv
Interviews, um an den Interpretationen seines Schaffens steuernd beteiligt zu
sein. Dabei gesteht er, dass all seine Biicher aus personlichen Erfahrungen
heraus geschrieben wurden’?® und beruft sich auf diese, um als Experte zu
gelten.’” Foucault antwortet in Interviews fortlaufend auf Fragen nach seiner
Biographie, seiner intellektuellen Sozialisation, dem Zusammenhang seines
Werkes und seiner politischen Weltanschauung — eben genau auf die Fragen,
deren Sinnhaftigkeit er erkenntnistheoretisch anzweifelt. Muss er sich bei der
Beantwortung der Fragen nicht selbst als Identitit voraussetzen, als Ausgangs-
punkt einer Textproduktion, deren Intention er durch die Interviews zu illust-
rieren versucht? Dem Grundsatz: »De nobis ipsis silemus: De re autem — Uber
uns selbst wollen wir schweigen, allein die Sache moge sprechen« wird Fou-
cault somit nicht gerecht. Allerdings erhilt die Bezeichnung »Philosoph mit
der Maske« somit performativ eine neue Sinndimension. Die Inszenierung
als >Nicht-Autor< ist, unabhingig von ihrer erkenntnistheoretischen Begriin-
dung betrachtet, eine geschickte Werbestrategie. Der »Autor mit der Maske«
ist der Name eines Versteckspiels, denn Foucault beteuert lautstark, nicht da
zu sein, um aufjeden Fall gesucht, aber um keinen Preis gefunden zu werden.
Nichts fasziniert und interessiert so sehr wie das Unbekannte und Verborge-
ne. Jene Selbstinszenierung funktioniert sinngeméf vergleichbar mit Alfred
Hitchcocks dramaturgischem Objekt oder Person »MacGuffin, der im Film

526 | Foucault wollte nicht als Strukturalist gelten oder erkannt werden, aber es gibt
doch einige wenige Stellen, an denen er diese Orientierung bzw. Herkunft bestétigt. Vgl.
Foucault 2013, S. 21.

527 | Vgl. Foucault 1985, S. 27ff. Oder je nach Ubersetzung als »Der maskierte Philo-
soph«. Foucault 2005b, S. 128ff.

528 | Vgl. Foucault 2008a, S. 32.

529 | Vgl. Foucault 2002f, S. 962.

hittps://dol.org/10.14361/9783839441510-006 - am 14.02.2026, 16:44:14.

305


https://doi.org/10.14361/9783839441510-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

306

Politischer Pessimismus

als Begriff dafiir steht, Handlungen bzw. Ereignisse in Gang zu bringen, ohne
von eigentlichem Nutzen zu sein, denn: Das Geheimnis darf um keinen Preis
geliiftet werden, sonst wire die Spannung dahin.>*

SchlieRlich lasst sich Foucaults Selbstbild als Ausdruck einer pessimisti-
schen Haltung deuten, insofern er sich offen zum »Negativismus« bekennt.>*!
Dies trifft zu, da sich die Schriften der 1960er und 19770er Jahre auf destruktive
Kritik beschrinken, d.h. es werden globale Probleme benannt, ohne Lésungs-
ansitze tiberhaupt zu erwigen: »Aus Griinden, die zutiefst mit einer politi-
schen Wahl — im weiten Sinne des Wortes — zusammenhingen, will ich auf
keinen Fall die Rolle von jemandem spielen, der Lésungen vorgibt.«>* Die Ab-
sage an intellektuelle Politikberatung kann als demokratisch und partizipato-
risch interpretiert werden oder als Verantwortungslosigkeit. Wichtig sind fiir
die hier fokussierte Fragestellung aber lediglich die Konstruktionsleistung der
Theorie und die Selbstverortung des Autors Foucault in ihr. Bis zum Zeitpunkt
dieser Aussage zielte Foucaults Theorie nur auf die Problematisierung des Ge-
gebenen, ohne den Anspruch zu erheben, Lésungsstrategien zu kennen bzw.
fur jene >zustindig< zu sein. Die Antwort auf die Frage, wie die politischen
Probleme der Disziplinar- und Normalisierungsgesellschaft zu l6sen sind und,
ob eine weitere Verschlechterung abgewendet werden kann, bleibt die Theorie
zunichst schuldig. Ausgehend von der Hermetik der genealogischen Welt-
konstruktion erscheint eine solche politische Losung — wie im Kapitel »Ge-
schichtsphilosophie« dargelegt — sogar unméglich. Foucault inszeniert sich
derweil als Quertreiber und mochte sich dabei nicht festlegen lassen: »Ich bin
Experimentator und kein Theoretiker.<*>** Eine Einschitzung, die unbedingt
zutrifft, zumal die Studien immer wieder neu ansetzen und die vorangegan-
genen Ergebnisse und Positionierungen hinter sich lassen. Konstant erschei-
nen indessen vor allem die Problematisierung und Kritik an der modernen
Subjekt-Konstitution. Dabei erinnert der — oben rekonstruierte — normative
Mafdstab der Nicht-Identitit ironischerweise (oder absichtlich?) an Foucaults
eigenen Lebensentwurf, welcher auffillig dem von ihm selbst gewiinschten
Gegenentwurf einer nonkonformen und inkonsistenten Selbstgestaltung
entspricht. Fast stffisant lasst sich folgern, dass der normative Maf3stab der
Theorie direkt auf die Person des Autors ausgerichtet ist. Foucaults Autoren-
schaft ist die Genealogie eines Ausweichens, eines Neuansetzens und Nicht-
Festlegens. Die Kritik und wiitende Entriistung, die er auf sich gezogen hat,
ist so betrachtet weniger Ausdruck eines generellen Antihumanismus als der

530 | Siehe zum dramaturgischen Kunstgriff des MacGuffin insb.: Wulff 2012.
531 | Foucault 1976, S. 129.

532 | Foucault 20084, S. 105.

533 | Ebd., S. 24.

hittps://dol.org/10.14361/9783839441510-006 - am 14.02.2026, 16:44:14.



https://doi.org/10.14361/9783839441510-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

6. Michel Foucault

situativ-spielerischen Selbstinszenierung, beispielsweise als Nihilist, genealo-
gischer Krieger oder Romantiker der Identititskonzepte.

Der Autor Foucault wollte sich bei keiner Naivitit erwischen lassen
gleichwohl zeigt die Rekonstruktion der Schriften die vielen Verschiebungen,
die Foucault selbst riickblickend als »ein stindiges Uberpriifen« erklirt.>®
Auf die Frage, was beziiglich seiner ilteren Biichern tiberholt ist, antwortet
er selbstreflexiv: »Vieles ist gewifd tiberholt. Mir ist durchaus bewusst, daf ich
sowohl im Verhiltnis zu den Dingen, fuir die ich mich interessiere, als auch
zu dem, was ich bisher gedacht habe, meine Position verschiebe.«**® Foucault,

534
’

so lasst sich mit Foucault sagen, war Experimentator. Ein Autor, der ein Expe-
riment, einen Essay wagte. Ein Essay ist ein Versuch, sozusagen ein Selbst-
behauptungsversuch eines Subjektes. Dort hinein fiigt sich schlieflich auch
Foucaults Pliadoyer fiir einen pessimistischen Aktivismus. Die Passivitit, Ver-
zweiflung, Ohnmacht und Resignation des Pessimismus kann und will ein
solch kritisches Denken in letzter Konsequenz nicht durchhalten. Diese Ambi-
valenz illustriert insbesondere folgende Selbstdeutung:

»Es kommt vor, dass die Leute diese Anstrengung einer Reproblematisierung als einen
»Antireformismus« nehmen, der auf einem Pessimismus von der Art»nichts wird sich an-
dern« beruht. Genau das Gegenteil ist der Fall. Es ist die Bindung an den Grundsatz,
dass der Mensch bis in seine stummsten Praktiken hinein ein denkendes Wesen ist, und
dass das Denken nicht das ist, was uns veranlasst, an das zu glauben, was wir denken,
und auch das zuzugeben, was wir tun; sondern das, was uns dazu bringt, genau das zu
problematisieren, was wir selbst sind. Die Arbeit des Denkens besteht nicht darin, das
Ubel zu entlarven, das allem, was existiert, im Geheimen innewohnen wiirde, sondern
die Gefahr zu erahnen, die in allem droht, was gewdéhnlich ist, und alles das zur Frage
zu machen, was festgefigt ist. Der»Optimismus« des Denkens, wenn man dieses Wort
verwenden méchte, ist, dass es kein goldenes Zeitalter gibt.«5%7

Der »Pessimismus von der Art >nichts wird sich dndern« wire — wie oben
dargelegt — die einleuchtende Konsequenz aus der Macht- und Diskurstheorie.
Dies mdchte Foucault allerdings weder so sehen noch eingestehen. Jener Wi-
derspruch zeigt sich gerade in der zitierten Aussage: Die »Gefahr zu erahnen,

534 | Diese Formulierung habe ich von Georg Kohler iibernommen. Vgl. Kohler 1992,
S. 176.

535 | Foucault 1987a, S. 244.

536 | Foucault 2008a, S. 23. »Trotzdem sagen die Leute, die mich lesen, und beson-
ders diejenigen, die von meiner Arbeit etwas halten, oft Iachelnd: »Im Grunde weifit du
genau, daf alles, was du sagst, nur Fiktion ist.c Ich antworte stets: »Natiirlich; da es
etwas anderes wdre, davon kann gar keine Rede sein.« Ebd., S. 28.

537 | Foucault 2005aj, S. 751.

hittps://dol.org/10.14361/9783839441510-006 - am 14.02.2026, 16:44:14.

307


https://doi.org/10.14361/9783839441510-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

308

Politischer Pessimismus

die in allem droht, was gewdhnlich ist« — ein paranoider Gedanke, der kein
Innehalten, keine Entspannung erlaubt und in jeder Normalitit die Bedrohung
und in jeder Ausnahme die Befreiung suchen lisst. Die desillusionire Uber-
zeugung, dass es weder in Vergangenheit, Gegenwart oder Zukunft ein »gol-
denes Zeitalter gibt« bzw. geben wird, erscheint je nach Perspektive realistisch
oder als Form eines Pessimismus, der jede Hoffnung auf eine nicht-konflikti-
re Welt im Keim erstickt. Dabei ist der Aufruf zur permanenten Problematisie-
rung fiir Foucaults Schaffen durchaus reprisentativ. Diese >kritische Haltung«
des Denkens muss die Art, »wie die Menschen ihr Verhalten (ihre sexuelle Ak-
tivitdt, ihre Strafpraxis, ihre Haltung gegeniiber dem Wahnsinn usw.)« struk-
turierend »problematisieren«.”® Wie ich versucht habe zu zeigen, erwichst aus
der Kritik der Geschichte der sexuellen Aktivititen, der Strafpraxis und des
Wahnsinns die Erzihlung eines negativen Fortschritts. Einerseits verweist die
»Reproblematisierung« des Gegebenen und die damit verbundene Geschichts-
deutung auf eine Kontrastfolie, deren Imperativ fordert, »genau das zu prob-
lematisieren, was wir selbst« sind. Aufs Engste ist damit eine politische Anth-
ropologie verbunden, deren Grundsatz auf dem Glauben beruht, der Mensch
kénnte und sollte immer ein anderer sein, der er aber noch nie war, ist oder
sein wird. Damit kippt Foucaults »Anstrengung einer Reproblematisierung«
in eine Gegenerzihlung, die nicht nur die Gefahr, sondern in allem ein Ubel
erblickt. Dies belegt gerade die Umdeutung der Machtverhiltnisse zur pessi-
mistischen Geschichtsphilosophie des »ewigen Kampfes«, die ein »goldenes
Zeitalter« fiir Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft vehement ausschlie-
Ren muss. Aus dem Determinismus und der Hermetik jener Konzeption der
Macht versucht sich Foucault mittels eines Umbaus, d.h. einer Schwichung
der Macht und gleichzeitiger Stirkung der Handlungsmoglichkeiten des Sub-
jektes zu retten. Foucault hat sich in vielen Auerungen mit der Frage ausei-
nandergesetzt, ob er eine pessimistische Position vertritt und hat dies immer
verneint; und selbst das Zugestindnis des pessimistischen Aktivismus muss
als eine implizite Verneinung verstanden werden: Der pessimistische Aktivis-
mus gibt die Handlungsmdoglichkeit nicht auf und wehrt sich gegen die totale
Ohnmacht und Erschépfung, in die Foucault das moderne Subjekt eingesperrt
sieht. Es ist ein Optimismus in Anfithrungszeichen.

6.8 RESUMEE

Abschliefend bleibt ein ambivalentes Fazit: Foucaults Schriften sind weder ein-
deutig pessimistisch noch optimistisch, gewissermaflen konnen sie als ein op-
timistischer Pessimismus bezeichnet werden. Foucault bleibt ein Chamileon:

538 | Foucault 2005ai, S. 751.

hittps://dol.org/10.14361/9783839441510-006 - am 14.02.2026, 16:44:14.



https://doi.org/10.14361/9783839441510-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

6. Michel Foucault

Je nach Betrachtung einzelner Schriften und Passagen werden die politischen
(Un-)Moglichkeiten von positiven Verinderungen diametral entgegengesetzt
beschrieben. Erschwert wird jene (Re-)Konstruktionsleistung eines argumen-
tativen Zusammenhangs sicherlich dadurch, dass Foucault sein Theorie- und
Forschungsdesign wiederholt selbst verworfen hat, um auf Basis von Modifika-
tionen einen neuen Anfang zu wihlen. Es ist schon erstaunlich, wie stark sich
die Texte dieses Autors unterscheiden, einerseits inhaltlich, wenn beispielswei-
se »Uberwachen und Strafen« — das sicherlich defitistischste Buch — mit den
Texten des Spitwerkes verglichen wird. Andererseits zeigt der Vergleich nicht
nur die inhaltliche Variation, sondern ebenso die Wandlung des Stils und Ton-
falls; so tritt Foucault teilweise als niichterner Analytiker auf, der Argumente
und Begriffe abwigt, dann wieder als pathetisch-prophetischer Ankliger, der
keine Zuspitzung auslisst.

Foucault lisst sich weiterhin — und eindeutiger als Schmitt und Agam-
ben — als Kulturpessimist definieren. Die Historizitit seines Denkens steht
metaphysischen und theologischen Begriindungen diamental entgegen. Ein-
schrinkend ist anzumerken, dass die Definition der Geschichte und Macht
als Kriegsverhiltnis teilweise metaphysisch anmutet und der positive Bezug
auf die politische Spiritualitit der Iranischen Revolution nicht frei von theo-
logischen Restbestinden ist.

Was sich letztlich erschliefit, ist die eingangs vorgestellte widerspriichliche
Selbstdeutung Foucaults: Wenn er 1982 bekundet, einen »hyper- und pessi-
mistischen Aktivismus«>*? bzw. »pessimistischen Hyperaktivismus« vertreten
zu haben, hat der Autor die subjektphilosophische Wende bereits vollzogen.
Im theoretischen Kosmos kommt dem Subjekt nun eine ungeahnte Hand-
lungspotenz zu, und die Moglichkeit, die eigenen Geschicke in Grenzen selbst
zu steuern. Mehr noch, Foucault vertraut mit der »Ethik der Existenz« relativ
optimistisch auf die Friedfertigkeit des Menschen, ein kooperatives Miteinan-
der und somit auf die Konfliktarmut des Politischen. Andernfalls wiren die
Maxime, das Leben als Kunstwerk zu gestalten, und der Appell, alternative
Lebensentwiirfe zu praktizieren, unerreichbar. In der zuvor von Foucault be-
schriebenen Welt der Normierung und Disziplinierung hitte die »Ethik der
Existenz« jedenfalls keine Entfaltungschance. Von Krieg und Schlacht als Mo-
tor der Geschichte oder Logik der Machtverhiltnisse spricht Foucault auffal-
lenderweise seit den 198oer Jahren tiberhaupt nicht mehr. Stattdessen wandelt
sich die duistere Hermetik — Widerstand und freiheitliche Praxen riicken ins
Zentrum der Theorie, womit der defitistische Pessimismus einem aktivisti-
schen Optimismus im Spatwerk weicht. Das Bewusstsein sowie der Korper des
Einzelnen zeichnen sich durch die Potenz aus, das eigene Leben durch Selbst-

539 | Foucault 1987b, S. 268. Friedrich Nietzsche spricht von einem aktiven Nihilis-
mus, was deutliche Verbindungen zu Foucaults pessimistischen Aktivismus aufweist.

hittps://dol.org/10.14361/9783839441510-006 - am 14.02.2026, 16:44:14.

309


https://doi.org/10.14361/9783839441510-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

310

Politischer Pessimismus

subjektivierung zu verindern und dariiber hinaus das Miteinander positiv zu
beeinflussen.

Im auffallenden Kontrast dazu steht die von ihm vorgenommene Weltkons-
truktion der 1970er Jahre, welche Foucault 1978 irritierenderweise der ideen-
geschichtlichen Tradition »eines unbedingten Optimismus«**° zuschreibt. Bis
zu diesem Punkt wurde anhand der Theorie eine menschliche Geschichte und
Gegenwart konstruiert, die sich durch eine deterministische Universalitit von
Machtverhiltnissen auszeichnete, welche den Gesetzen des Biirgerkrieges ge-
horchen. Der einzelne Mensch war als Subjekt solcher Machtverhiltnisse nicht
nur unterworfen, sondern tiberhaupt erst durch diese Unterwerfung moglich.
Die Geschichte wiederum ist in einer unendlichen Wiederholung von Kamp-
fen und Kriegen um Macht gefangen, ohne dass es Hoffnung gibe, jenem fa-
talen Kreislauf zu entkommen. Kurz: Der Pessimismus war bis in die spiten
19770er Jahre in den Texten Foucaults virulent und evident.

Der Widerspruch bzw. die Verschiebung zeigt, wie stark Foucault seine
Position verdndert, relativiert und neu konstituiert. Von einer politischen
Theorie Foucaults, im Sinne einer stringenten Konstruktion, lisst sich so-
mit keineswegs sprechen. Auf die Frage, ob Foucault einen politischen Pes-
simismus vertritt, lautet die Antwort »Jein«. Sind diese Mehrdeutigkeit und
Unsicherheit nicht ertriglich, so bleiben zwei Optionen: Erstens, die spi-
ten Schriften stirker zu gewichten, dann erscheint Foucault als Autor eines
subjektphilosophischen Optimismus. Die Bedingung jener Mdoglichkeit ist
jedoch die Relativierung der Texte der 1960er und 197yoer Jahre. Alternativ
besteht die Moglichkeit, Foucault auf seine deterministische Machttheorie
festzulegen und einen politischen Pessimismus zu diagnostizieren. Dies
wiirde bedeuten, insbesondere die Aussagen, die zeitlich zwischen dem Text
»Nietzsche, die Genealogie, die Historie« und der Vorlesung »In Verteidigung
der Gesellschaft« getitigt wurden, stirker zu gewichten und auf einer solchen
Basis die Widerspriichlichkeit und Inkonsistenz der spiteren Texte herauszu-
stellen. Beide Optionen kénnen nicht wirklich zufrieden stellen. Eine gewalt-
same Synthetisierung des Textkorpus zum >reinen« politischen Pessimismus
wird an dieser Stelle somit nicht erzwungen, weil gerade die Verwandlung des
Pessimismus in Optimismus zeigt, wie kontingent jede Weltwahrnehmung
sein kann. Die Frage des Pessimismus ist im Fall Foucaults eine Frage des
Zeitpunktes. So wandelt sich die politische Ohnmacht des totalunterworfenen
Subjektes zur Omnipotenz des postmodernen Subjektes. Sozial- und geistes-
wissenschaftliche Theorien konstruieren Wirklichkeit und unterscheiden
sich in der Art und Weise, wie sie die Welt beobachten — eine Einsicht, die,

540 | Foucault2008a, S. 117.

hittps://dol.org/10.14361/9783839441510-006 - am 14.02.2026, 16:44:14.



https://doi.org/10.14361/9783839441510-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

6. Michel Foucault 31

auch Foucault teilt.>*" Er selbst weist mit seinem Gesamtwerk derweil perfor-
mativ nach, dass das Wie seiner Geschichtsschreibung vom »Gewimmel der
Diskontinuititen«>* bestimmt ist.

541 | Vgl. ebd., S. 28. Auch die Beobachtung der Beobachtung ist kontingent, was Fou-
cault ebenfalls gesehen hat: »Einziges Gesetz sind alle von diesem Buch mdglichen Les-
arten.« Foucault 1984, S. 140.

542 | Foucault 2013, S. 13.

hittps://dol.org/10.14361/9783839441510-006 - am 14.02.2026, 16:44:14.



https://doi.org/10.14361/9783839441510-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

hittps://dol.org/10.14361/9783839441510-006 - am 14.02.2026, 16:44:14.



https://doi.org/10.14361/9783839441510-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

