
7 Schluss.
Freiheitliche Institutionen

7.1 Einleitung: Drei Ziele
Die vorliegenden Studie hat drei aufeinander aufbauende Ziele verfolgt:

1. die zweite Phase der sozialphilosophischen Debatte um Freiheit bei Foucault
systematisch zu rekonstruieren und die dort verhandelten Probleme und ver-
wendeten Begriffe zu differenzieren;

2. die These zu plausibilisieren, dass Freiheit als Fähigkeit zur reflexiven Kritik
der eigenen Subjektivierung verstanden werden kann, die ein Effekt von frei-
heitlicher Subjektivierung durch pluralistische und postfundamentalistische
politische Institutionen ist;

3. Freiheit als Kritik als einen Freiheitsbegriff in der allgemeinen sozialphilo-
sophischen Debatte um Freiheit, die sich an den drei klassischen Begriffen der
negativen, positiven und sozialen Freiheit orientiert, zu positionieren und diese
Debatte damit kritisch weiter zu entwickeln.

Das erste Ziel durchzieht die ganze Studie. Die rekonstruktiven Abschnitte in
den vier Hauptkapiteln erläutern vier verschiedene Interpretationsstrategien,
durch die das Freiheitsproblem in Foucaults Werk bearbeitet werden kann und
machen die Argumentationslogiken dieser Strategien verständlich. In den re-
konstruktiven und kommentierenden Abschnitten werden zudem Begriffsdif-
ferenzierungen entwickelt, mit deren Hilfe die in der Debatte verhandelten
Probleme und Argumente klarer beschrieben werden können. Das zweite Ziel

https://doi.org/10.14361/9783839443170-008 - am 14.02.2026, 11:55:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443170-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


296 Freiheit als Kritik

wird in den kommentierenden Abschnitten und im Zwischenfazit zu Lemke
und Saar verfolgt. Diese Abschnitte entwickeln die in den vier Interpretati-
onsstrategien angelegten Argumente durch eine interne Kritik weiter bzw. le-
gen Entscheidungsmöglichkeiten dar und plausibilisieren so die These, dass
Freiheit als Kritik als ein Effekt von freiheitlich subjektivierenden Institutionen
verstanden werden kann.

Das dritte Ziel ist weniger im Text lokalisiert, als dass es sich aus der Pro-
blemexposition der Untersuchung ergibt. Wenn die untersuchten Foucault-
Interpretationen und die in ihr verhandelten Probleme plausibel rekonstruiert
sind, folgt daraus, dass die in der allgemeinen sozialphilosophischen Debat-
te üblichen Freiheitsverständnisse einer kritischen Revision unterzogen wer-
den sollten. Besonders deutlich wird dies im einleitenden Kapitel zu Patton,
in dem der Kontrast von Freiheit als Kritik und den konventionellen Begrif-
fen der negativen und positiven Freiheit aufgezeigt wird. Die in dieser Studie
vorgeschlagene systematische Erläuterung von Freiheit als Kritik im Rahmen
einer Institutionentheorie ist eine Grundlage, um die Gemeinsamkeiten und
Differenzen mit den anderen Freiheitsbegriffen systematisch zu untersuchen,
beispielsweise durch eine interne Kritik dieser anderen Freiheitsbegriffe aus
der Perspektive der Freiheit als Kritik.1

Im Folgenden seien zunächst die zentralen Begriffsdifferenzierungen zu-
sammengefasst, um einen Rückblick in Bezug auf das erste Ziel zu leisten. Die
folgenden zwei Abschnitte fokussieren das zweite Ziel, die Plausibilisierung der
hier vertretenen These zur Freiheit als Kritik. Dafür werden erstens die Untersu-
chungsergebnisse aus der Zwischenbetrachtung und der Diskussion von Allen
zusammengeführt. Zweitens wird das Argument der Studie, dass Freiheit als
Kritik im Rahmen der politischen Theorie – also einer Theorie, die politische
Institutionen normativ differenziert – verstanden werden kann, in seiner syste-
matischen Struktur zusammengefasst. Zuletzt erläutert der Schlussabschnitt,
welche Anschlussmöglichkeiten das Argument eröffnet. Dabei wird auch dis-
kutiert, in welchem Verhältnis Freiheit als Kritik zu anderen Freiheitsbegriffen
in der politischen Theorie steht, was deutlich macht, in welche Richtungen das
dritte Ziel systematisch weiter verfolgt werden könnte.

1 | Ähnlich wie bspw. Honneth (2011: Das Recht der Freiheit) sie aus der Perspektive der

sozialen Freiheit unternimmt.

https://doi.org/10.14361/9783839443170-008 - am 14.02.2026, 11:55:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443170-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Schluss 297

7.2 Rekonstruktion undDifferenzierung
Dieser Abschnitt fasst die Rekonstruktion der Debatte um Freiheit bei Foucault
und die daraus entwickelten begrifflichen Differenzierungen zusammen. Die-
se Unterscheidungen lassen sich unabhängig vom hier vertretenen Vorschlag,
Freiheit als Kritik als ein Ergebnis von Subjektivierung durch freiheitlich sub-
jektivierende politische Institutionen zu beschreiben, verstehen und benutzen.
Sie sind der Ertrag der Studie bezüglich des ersten Ziels. Die Studie hat ge-
zeigt, dass es vier Interpretationsstrategien gibt, um das Freiheitsproblem in
Foucaults Werk zu bearbeiten:

1. Foucault ist kohärent. Foucault kann so interpretiert werden, dass die
verschiedenen sozialtheoretischen Elemente seines Gesamtwerkes zu einer ko-
härenten, einheitlichen Sozialtheorie zusammengebracht werden. Die diagno-
stizierten sozialtheoretischen Probleme beruhen in dieser Lesart nur auf Miss-
verständnissen auf Seiten von Foucaults Kritiker_innen.

2. Foucault korrigiert sich. Foucault kann auch so verstanden werden, als
reagiere er auf sozialtheoretische Probleme, auf die er in seiner Arbeit stieß,
indem er seine Sozialtheorie in einem Lernprozess verbesserte und anpasste.
In dieser Lesart sind zumindest bestimmte sozialtheoretische Probleme in Fou-
caults Arbeit tatsächlich aufgetreten.

3. Foucault kritisiert kohärent. Kohärenz kann auch bezüglich Foucaults Kri-
tikmodus der Genealogie behauptet werden, und nicht bezüglich seiner Sozi-
altheorie. In dieser Lesart treten die von Kritiker_innen diagnostizierten sozi-
altheoretischen Probleme hinter die Explikation der Funktionsweise der Ge-
nealogie zurück und werden gleichsam dadurch erklärt; die sozialtheoretisch
problematischen Aussagen sind demnach rhetorische Dramatisierungen und
gar keine Sozialtheorie.

4. Foucault ist nicht genug. Die sozialtheoretischen Probleme in Foucaults
Werk können auch so rekonstruiert werden, dass es naheliegt, dass sie aus des-
sen Werk alleine gar nicht lösbar sind, sondern eine kohärente Sozialtheorie
nur in der Kombination von Foucault und anderen Theoretiker_innen erreicht
werden kann.

Bei der Rekonstruktion der stärksten Versionen dieser Lesarten hat die Stu-
die Begriffsdifferenzierungen entwickelt, die zu einem besseren Verständnis
der in der Debatte verhandelten Probleme beitragen. Die wichtigsten dieser
Begriffsdifferenzierungen sind die Folgenden:

1. Das Freiheitsproblem der Machtdetermination vs. das Freiheitsproblem
der Subjektivierung. Das Freiheitsproblem der Machtdetermination besteht

https://doi.org/10.14361/9783839443170-008 - am 14.02.2026, 11:55:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443170-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


298 Freiheit als Kritik

in einer sozialtheoretischen Beschreibung von Subjektivität, in der diese von
Macht determiniert ist, weshalb es keine Freiheit und keinen Widerstand ge-
ben kann. Alles spricht dafür, dass Foucault eine solche Position nicht vertritt;
unabhängig davon ist sie kontraintuitiv und unterkomplex. Das Freiheitspro-
blem der Subjektivierung besteht in einer sozialtheoretischen Beschreibung, in
der es zwar Freiheit als eigenständige Aktivität des Subjekts gibt, gleichzeitig
Subjekte aber als von Macht konstituiert konzipiert werden. Deshalb ist unklar,
wie frei Subjekte sind; das Problem kann auch als der berechtigte Verdacht for-
muliert werden, dass mehr Unfreiheit herrscht, als gewöhnlich angenommen.
Weil diese Beschreibung grundsätzlich plausibel ist, ist das Freiheitsproblem
der Subjektivierung ein sowohl philosophisch interessantes als auch politisch
relevantes Problem.

2. Freiheit als Anders-handeln-Können und Freiheit als Kritik. Zu den bei-
den Freiheitsproblemen passen zwei Freiheitsbegriffe. Freiheit als Anders-han-
deln-Können ist die Fähigkeit, in einer gegebenen Situation mit verschiedene
Handlungsalternativen aus diesen wählen zu können, also auch anders han-
deln zu können. Wenn man diese Freiheit sozialtheoretisch begründet, wie
Foucault es in Subjekt und Macht unternimmt, wird damit das Freiheitspro-
blem der Machtdetermination gelöst. Denn zwischen Handlungsalternativen
wählen kann ein Subjekt nur, wenn es von Macht nicht determiniert ist. Frei-
heit als Anders-handeln-Können ist aber noch keine Antwort auf das Freiheits-
problem der Subjektivierung, das darauf hinweist, dass die Grenzen, innerhalb
derer Handlungsentscheidungen getroffen werden können, durch Subjektivie-
rung gezogen sind. Freiheit als Kritik – oder in der Langfassung: Freiheit als die
Fähigkeit zur Kritik der eigenen Subjektivierung – ist der zum Freiheitsproblem
der Subjektivierung passende Freiheitsbegriff, insofern es hier um die Reflexion
und Erweiterung dieser (grundsätzlichen) Begrenztheit geht. Freiheit als Kritik
sozialtheoretisch zu erklären, kann als eine Lösung des Freiheitsproblems der
Subjektivierung angesehen werden. Wie gezeigt, gelingt dies aber keinem der
vier untersuchten Autor_innen.

3. Modalität der Aktualität vs. Modalität der Potentialität. Die beiden Frei-
heitsbegriffe haben unterschiedliche Modalitäten. Der Freiheitsbegriff des An-
ders-handeln-Könnens ist sozialontologisch verallgemeinerbar, das heißt, diese
Freiheit gibt es immer (außer in Situationen des Zwangs). Dass diese Art von
Freiheit problemlos als immer aktual definiert werden kann, liegt daran, dass
sie formal und voraussetzungslos ist. Sie leitet sich nach Foucault schon aus
dem Begriff der Macht ab, weshalb sie auch als analytische Freiheit bezeichnet
werden kann. Im Gegensatz dazu ist Freiheit als Fähigkeit zur reflexiven Kritik

https://doi.org/10.14361/9783839443170-008 - am 14.02.2026, 11:55:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443170-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Schluss 299

der eigenen Subjektvierung sehr voraussetzungsreich. Sie kann nicht analytisch
hergeleitet oder als immer existierend angenommen werden – dass sie nicht
immer existiert, sondern sogar unwahrscheinlich ist, ist ja gerade das Problem
(der Subjektivierung). Die grundsätzliche Modalität von Freiheit als Kritik ist
also nur Potentialität. Eine sozialtheoretische Erklärung von Freiheit als Kri-
tik würde Hinweise dazu liefern, unter welchen Bedingungen sie mit größerer
oder geringerer Wahrscheinlichkeit aktualisiert werden kann.

4. Lesart der Regierungstranszendenz vs. Lesart der radikalen Immanenz.
In Foucault lassen sich Argumente für zwei gegensätzliche Lesarten bezüglich
der Bewertung von Regierung und von politischen Institutionen finden. In der
regierungstranszendierenden Lesart wird Regierung als repressive Macht ange-
sehen. Auch wenn sie die Freiheit der Subjekte anruft und benutzt, wie sie es
seit dem Liberalismus tut, ist dies noch ein repressiver Zugriff, um sie nützlich
zu machen. Politische Kritik sollte deshalb auf die grundsätzliche Überwindung
von Regierung hinarbeiten. Es gibt aber auch Elemente in Foucaults Denken,
die ein ausgewogeneres Bild von Regierung erlauben, dies ist die Lesart der
radikalen Immanenz. Dabei ist Regierung zunächst neutral gefasst, wodurch
zwischen freiheitlicher und repressiver Regierung unterschieden werden kann.
Ausgehend von der Einsicht, dass Regierung gar nicht grundsätzlich überschrit-
ten werden kann, sondern eine Grundtatsache zumindest von modernen west-
lichen Gesellschaften ist, kann politische Kritik nur darin bestehen, sich für
andere Formen der Regierung auszusprechen, nicht aber, sie abzuschaffen. Ein
Maßstab dafür kann die Unterscheidung von freiheitlicher und repressiver Re-
gierung sein.

Die eine Seite dieser vier Unterscheidungen bildet jeweils eine Einheit:
Die regierungstranszendierende Lesart kann nur Freiheit als Anders-handeln-
Können erklären und damit das Freiheitsproblem der Machtdetermination lö-
sen, indem sie die grundsätzliche Aktualität dieser Art von Freiheit sozialon-
tologisch feststellt. Die Lesart der radikalen Immanenz kann auch Freiheit als
Kritik erklären und damit auch das Freiheitsproblem der Subjektivierung lösen.
Dabei erlaubt es der Begriff der freiheitlichen Regierung, zu konzipieren, wie
Freiheit als Kritik, die grundsätzlich die Modalität der Potentialität hat, aktua-
lisiert werden kann. Dies ist wahrscheinlicher durch freiheitliche Subjektivie-
rung, die das Resultat von freiheitlicher Regierung sein kann. Diese Aufteilung
kann mit zwei weiteren Unterscheidungen weiter erläutert werden:

5. Sozialtheorie vs. Kritikmodus. Bei der Bestimmung der Besonderheit von
Saars Interpretationsstrategie im Verhältnis zu den drei anderen Strategien
hilft die Differenzierung von Sozialtheorie und Kritikmodus. Der Kritikmodus

https://doi.org/10.14361/9783839443170-008 - am 14.02.2026, 11:55:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443170-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


300 Freiheit als Kritik

ist die Art, wie eine Sozialphilosophie kritisch wirkt. Die Sozialtheorie ist die
Beschreibung und Theoretisierung des Sozialen, auf dem die Kritik beruht. Mit
Hilfe dieser Differenzierung lässt sich auch ein Zusammenhang zwischen be-
stimmten Kritikmodi und bestimmten Arten von Sozialtheorie feststellen.

6. Genealogie vs. politische Theorie. Genealogie und politische Theorie
sind zwei unterschiedliche Kritikmodi. Genealogie beruht dabei auf einer So-
zialtheorie, die das Freiheitsproblem der Subjektivierung ungelöst lässt. Der
Grund dafür ist, dass sie auf dem Freiheitsproblem der Subjektivierung beruht,
denn die Exposition dieses Problems erzeugt erst die existenzielle Angespro-
chenheit der Leser_innen von genealogischer Kritik, die das Ziel der Genealogie
ist. Hier impliziert also der Kritikmodus eine Sozialtheorie. Andersherum im-
pliziert eine Sozialtheorie, der es um die Lösung des Freiheitsproblems der
Subjektivierung geht, den Kritikmodus der politischen Theorie. Dies liegt dar-
an, dass die Unterscheidung von Situationen unterschiedlicher Wahrscheinlich-
keit von Freiheit als Kritik eine Unterscheidung von Subjektivierungsregimen
nötig macht, die wesentlich von politischen Institutionen abhängen. Die Un-
terscheidung von politischen Institutionen mit den normativen Begriffen der
freiheitlichen und repressiven Regierung, die nötig ist, um Freiheit als Kritik
sozialtheoretisch zu erklären, ist der Kritikmodus der normativen politischen
Theorie.2

7. Protestbewegungen vs. demokratische Institutionen. Freiheit als Kritik
als ein Resultat von freiheitlicher Subjektivierung kann nicht nur in politischen
Institutionen, sondern auch in Protestbewegungen verortet werden. Für die
verbreitete Verortung von Freiheit in der Subjektivierung durch Protestbewe-
gungen spricht, dass dadurch das Problem des Paternalismus der politischen
Universalisierung eines bestimmten Freiheitsbegriffs umgangen werden kann.
Allerdings steht dies in einemWiderspruch zur Hermeneutik des Verdachts, die
der Freiheit als Kritik zugrunde liegt: Sie verdächtigt alle ethisch-politischen
Projekte, auch Protestbewegungen, repressive Machteffekte zu haben. Ein be-
stimmtes ethisch-politisches Projekt aus der Theorie heraus als grundsätzlich
frei zu bezeichnen, würde hinter den postfundamentalistische Charakter des
Freiheitsbegriffs der Kritik zurückfallen. Dieser kann nur eingelöst werden,

2 | Natürlich ist die sozialtheoretische Frage hier immer schon normativ und das Verhält-

nis von Kritikmodus und Sozialtheorie nicht so einseitig, weil der Kritikmodus schon

die Sozialtheorie mitbestimmt. Dennoch hat sich die Unterscheidung als eine nützliche

Heuristik bewährt, insofern die beiden damit darstellbaren Implikationsverhältnisse eine

explanative Funktion bezüglich des Freiheitsproblems haben.

https://doi.org/10.14361/9783839443170-008 - am 14.02.2026, 11:55:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443170-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Schluss 301

wenn der politische Konflikt um Freiheit durch den Freiheitsbegriff prozessiert
wird. Dies bedeutet, die Frage nach Freiheit in eine demokratietheoretische
Frage zu übertragen und nach solchen demokratischen Institutionen zu Fra-
gen, die freiheitlich subjektivieren. Die Frage ist dann, wie Freiheit als Kritik in
demokratischen Institutionen universalisiert werden kann, ohne dabei pater-
nalistisch zu wirken.

7.3 Mit Lemke, Saar und Allen zur Demokratietheorie
Im Folgenden wird geschildert, wie sich das im Zwischenfazit entwickelte Ar-
gument, für die Lösung des Freiheitsproblems der Subjektivierung den Kritik-
modus der Genealogie hin zum Kritikmodus der politischen Theorie zu wech-
seln, durch die Rekonstruktion und Kritik von Allens Ansatz ‚Foucault ist nicht
genug‘ präzisiert hat. Das Zwischenfazit zu Lemke und Saar enthält ein Re-
sümee der beiden aussichtsreichsten Versuche, Foucault werkimmanent zu ei-
nem kohärenten Sozialphilosophen zu machen und das Freiheitsproblem der
Subjektivierung zu lösen.3 Foucault als einen kohärenten Sozialphilosophen zu
rekonstruieren gelingt Saar, weil er auf die Kohärenz von Foucaults kritischer
Methode der Genealogie abstellt und zeigt, dass das auf der sozialtheoretischen
Ebene angesiedelte Freiheitsproblem der Subjektivierung ein Bestandteil der
Genealogie ist und deshalb notwendigerweise von ihr ungelöst bleibt. Lemke
hingegen argumentiert von der sozialtheoretischen Ebene aus und vertritt die
These, dass Foucault in seinem Spätwerk eine kohärente Sozialtheorie entwi-
ckelt hat, in der das Freiheitsproblem der Subjektivierung gelöst ist. Die Analyse
seiner Rekonstruktion konnte dies nicht bestätigen und hat gezeigt, dass Frei-
heit als Kritik in dem von Lemke rekonstruierten Theorierahmen nicht erklärt
werden kann, weil er die normative Differenzierung von politischen Institutio-
nen systematisch ausschließt.

3 | Pattons Lösungsangebot zu schildern diente dazu, in das Freiheitsproblem der Subjekti-

vierung einzuleiten und war notwendig, weil Pattons Lösungsweg ‚Foucault ist kohärent‘

zur vollständigen systematischen Rekonstruktion der der Debatte gehört. Weil die für die

Entwicklung der hier vorgeschlagenen Konzeption von Freiheit als Kritik anschlussfähi-

gen Elemente vor allem in den komplexeren Interpretationen von Lemke und Saar ge-

funden werden können, ist der weitere Argumentionsverlauf nur stellenweise auf Patton

zurückgekommen.

https://doi.org/10.14361/9783839443170-008 - am 14.02.2026, 11:55:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443170-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


302 Freiheit als Kritik

Lemke lehnt die normative Differenzierung von politischen Institutionen ab,
weil sie dem Kritikmodus der politischen Theorie entspricht, den er als repres-
siv konzipiert. Dahinter steht die Vorstellung, dass die politische Theorie Teil
der modernen Regierungsmacht ist, die vollständig repressiv sei und deshalb
als Ganzes überwunden werden müsse.4 Diese Beschreibung der totalen Re-
gierungsmacht konnte mit Saar als eine rhetorische Übertreibung im Rahmen
des genealogischen Kritikmodus identifiziert werden. Sie ist gar nicht als sozi-
altheoretische Aussage gemeint, wie Lemke annimmt, weshalb sie auch nicht
als sozialtheoretische Basis für eine kritische Sozialphilosophie dienen sollte.

Die plausiblere Interpretation von Foucaults Auffassung von Regierung als
ein Objekt von Kritik, das durch Kritik aber nicht komplett abgelehnt, sondern
differenziert wird, wurde in Abgrenzung zu Lemkes Lesart der Regierungstran-
szendenz als Lesart der radikalen Immanenz bezeichnet. Freiheit als Kritik kann
in dieser radikalen Immanenz erklärt werden, weil sie in diesem Rahmen als
bedingt verstanden werden kann, anstatt sie als allgegenwärtig vorauszuset-
zen. Die Setzung von Freiheit als Kritik als allgegenwärtig ist, wie gezeigt, nicht
plausibel. In diesem Rahmen können die Bedingungen von Freiheit als Kritik
den subjektivierungstheoretischen Prämissen entsprechend expliziert werden:
Freiheit als Kritik wird von spezifischen Arten der Subjektivierung durch spezi-
fische Subjektivierungsregime, die von politischen Institutionen abhängen, er-
möglicht. Freiheit als Kritik kann im Rahmen der normativen politischen Theo-
rie erklärt werden – und zwar in einer bestimmten Version, die Freiheit als
Kritik in Form einer generalisierten Hermeneutik des Verdachts von Anfang an
in ihr Institutionendesign einbaut. Durch diesen Übergang in den Kritikmodus
der politischen Theorie wird der methodologische Rahmen der genealogischen
Kritik überschritten.

Im Zwischenfazit wurde zwar gezeigt, dass es eine plausible Lösung für das
Freiheitsproblem der Subjektivierung sein kann, über Foucault hinauszugehen
und politische Institutionen nach ihren Subjektivierungseffekten zu differenzie-
ren. Doch die Verortung und politische Universalisierung von Freiheit in politi-

4 | Dabei ist die Kritik an rein repressiven und negativen Machtkonzepten ein zentrales

Anliegen Foucaults, das Lemke genau rekonstruiert. Die Analyse von Lemkes Text hat

aber gezeigt, dass seine Lesart der Regierungstranszendenz das gleiche Problem erzeugt,

das Lemke an Foucaults Konzept der Disziplinarmacht diagnostiziert: Lemke konzipiert

Regierung als freiheitseinschränkend bzw. repressiv und kann deshalb Freiheit und Wi-

derstand nicht erklären. Siehe zur Entwicklung dieses Gedankens Freiheit im Spätwerk

als Lösung des Freiheitsproblems der Subjektivierung (Abschnitt 3.4).

https://doi.org/10.14361/9783839443170-008 - am 14.02.2026, 11:55:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443170-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Schluss 303

schen Institutionen ist mit hohen Kosten verbunden: Sie steht im berechtigten
Verdacht, selbst zu repressiven politischen Effekten im Namen der Freiheit zu
führen. Darüber hinaus ist die Forderung, den antiuniversalistischen Freiheits-
begriff der ständigen Kritik von Normierungen in Institutionen zu universali-
sieren und festzuschreiben, spannungsreich und nicht hinreichend geklärt. Vor
dem Hintergrund dieser Probleme ist eine Alternative zur Lokalisierung von
Freiheit plausibel, die mit Lemke und Saar nicht ausgeschlossen werden konn-
te, sondern im Gegenteil nahe lag: Freiheit kann in Subjektivierungsregimen
verortet werden, die nicht von politischen Institutionen abhängen. Ein nahelie-
gender Ort für Freiheit als Kritik sind die Subjektivierungsregime von Protest-
bewegungen. Diese Option, Freiheit in gesellschaftlichem Protest zu verorten,
scheint mit Foucaults Verständnis von Freiheit als Widerstand und parrhesia,
als dem Wahrsprechen gegen die Ordnung, übereinzustimmen.5

Zu beiden Problemen hat die Rekonstruktion und Kritik von Allens Theo-
riesymbiose aus Foucault und normativer Sozialphilosophie in der Tradition
der Kritischen Theorie Aufschluss gegeben. Allen geht im Unterschied zu Pat-
ton, Lemke und Saar davon aus, dass das Freiheitsproblem der Subjektivierung
nicht mit Foucault allein gelöst werden kann, weshalb ihre Rekonstruktion mit
dem Leitspruch ‚Foucault ist nicht genug‘ benannt ist. Allen begründet Freiheit
immanent bzw. kontextualistisch, also nur für die Spätmoderne, dort aber uni-
versell bzw. kontexttranszendierend. Durch ihre Analyse von Foucault und But-
ler zeigt sie, dass Freiheit als Fähigkeit zur Kritik der eigenen Subjektivierung
verstanden werden sollte. Sie lokalisiert diese Art von Freiheit in den Protest-
bewegungen des Feminismus und queerer Kritik.

5 | In genau diesem Sinne schließen einige Interpretationen produktiv an Foucaults Un-

tersuchung der unterschiedlichen Verständnisse von parrhesia – dem furchtlosen Wahr-

sprechen – von der Antike bis zur Moderne an, siehe Foucault 2009a: Die Regierung des

Selbst und der anderen und Foucault 2012: Der Mut zur Wahrheit. Vgl. bspw. Sondereg-

ger 2014: „Die Arbeit der Kritik“ und Luxon 2008: „Ethics and Subjectivity: Practices of

Self-Governance in the Late Lectures of Michel Foucault“. Vgl. dagegen Dyrberg (2014:

Foucault on the politics of parrhesia, 86 und 89), der vorschlägt, das Konzept der parrhe-

sia demokratietheoretisch zu interpretieren; dabei betont er insbesondere die Bindung,

die eine Politikerin zu der von ihr gesprochenen Wahrheit hat oder haben sollte und

interpretiert parrhesia so als die Vorderung nach politischer Verantwortlichkeit und Re-

chenschaftsstrukturen. Bei diesem Vorhaben geht das institutionenskeptische und Sag-

barkeitsgrenzen überschreitende Moment der parrhesia allerdings verloren.

https://doi.org/10.14361/9783839443170-008 - am 14.02.2026, 11:55:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443170-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


304 Freiheit als Kritik

In der Kritik an Allen wurde deutlich, dass diese Strategie an einer Ambi-
valenz leidet: Einerseits begründet Allen einen zu allgemeinen Freiheitsbegriff,
wenn sie Freiheit als das von allen spätmodernen Menschen geteilte Ideal an-
gibt, andererseits einen zu speziellen, wenn sie Freiheit nur in den spezifischen
Protestbewegungen des Feminismus und der queeren Kritik verortet. Was bei
diesen beiden Entgrenzungen verloren geht ist der politische Konflikt um Frei-
heit. Wenn Allen immanent begründet, dass Freiheit ein universelles Ideal ist,
bezieht sich dies nur auf das concept von Freiheit, nicht aber auf die bestimmte
conception von Freiheit als Kritik. Wenn Allen annimmt, dass Freiheit als Kritik
in bestimmten linken Protestbewegungen verortet ist, dann ist das ein Rück-
fall hinter den Freiheitsbegriff der ständigen Kritik, weil dann diese Bewegun-
gen und ihre momentanen ethisch-politischen Einschätzungen von der Herme-
neutik des Verdachts ausgenommen werden, die durch die Freiheit als Kritik
generalisiert werden sollte und damit immer auch die Selbstanwendung mit-
einschließt. Es ist außerdem ein Rückfall hinter das Problematisierungsniveau
des Freiheitsproblems der Subjektivierung, in dem das Faktum der Subjekti-
vierung selbst und nicht bestimmte schädliche Subjektivierungen das Problem
sind, weshalb es nicht durch die Markierung von Subjektivierungen eines be-
stimmten ethischen oder politischen Inhalts als gut gelöst werden kann. Die
Lösung dieses Problems kann nur in einer Prozeduralisierung von ständiger
Kritik liegen, die nicht mit einem bestimmten ethisch-politischen Programm
gleichgesetzt werden muss.

Dennoch könnte gegen eine Engführung von Freiheit als Kritik und politi-
schen Institutionen eingewendet werden, dass eine solche Prozeduralisierung
von ständiger Kritik in linken machtkritischen Bewegungen verortet werden
könnte und sollte. Freiheit als Kritik wäre dann als ein Vorschlag an machtkri-
tische linke Bewegungen zu verstehen, Mechanismen zu institutionalisieren,
durch die sie ihre politischen Normierungen immer wieder neu auf potenti-
ell repressive Machteffekte überprüfen können. Gegen eine Konzentration auf
machtkritische linke Bewegungen spricht aber, dass das Ziel von Allens Untersu-
chung ist, Freiheit als Kritik allgemein für die Spätmoderne zu begründen, und
nicht nur Politikberatung für die eigentlich sowieso schon auf der richtigen Sei-
te stehenden linken Freund_innen zu betreiben. Dafür müsste Allen aber den
politischen Konflikt um Freiheit ernst nehmen, und darüber nachdenken, wie
Freiheit als Kritik mit ihm umgehen kann. Nur so könnte Freiheit als Kritik ei-
ne aussichtsreiche Kandidatin im Kampf der konkurrierenden Freiheitsbegriffe
werden.

https://doi.org/10.14361/9783839443170-008 - am 14.02.2026, 11:55:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443170-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Schluss 305

Den Konflikt ernst zu nehmen und vom Pluralismus auszugehen bedeu-
tet aber, die Frage nach Freiheit als eine demokratietheoretische Fragestellung
nach der Einrichtung des Konflikts zu verstehen. Dafür ist es sinnvoll, die syste-
matische Grundunterscheidung von pluralistischer Demokratietheorie zu ver-
wenden – diejenige zwischen Moral und Ethik – und zu fragen, wie Freiheit als
Kritik in politischen Institutionen universalisiert werden kann. Dafür ist Freiheit
als Kritik prädestiniert, insofern sie ethisch bzw. politisch-inhaltlich zunächst
leer ist und nur auf einem Metalevel eine formale Operation der ständigen Kri-
tik fordert. Eine solche Operation in die politischen Institutionen einzubauen,
ist ein Vorschlag, der demokratietheoretisch plausibel ist, gerade weil er nicht
einer spezifischen ethisch-politischen Richtung zuzuordnen ist.

7.4 Das Argument
Die These der vorliegenden Studie lautet, dass zum Verständnis von Freiheit
als Kritik eine normative Differenzierung von politischen Institutionen danach
sinnvoll ist, inwieweit sie die Fähigkeit zur Kritik der eigenen Subjektivierung
in Subjekten durch deren Subjektivierungen instantiieren oder nicht. Dieser
Abschnitt fasst die Argumentationsschritte zu ihrer Begründung systematisch
zusammen und markiert, wo sich das hier vertretene Argument von den rekon-
struierten Foucault-Interpretationen unterscheidet.

1. Subjektivierung. Subjektivierung bedeutet, dass Subjekte durch Macht
konstituiert sind. Macht ist produktiv, weil sie es den Subjekten ermöglicht,
zu denken und zu handeln; das heißt aber, dass es keine Eigenschaften des
Subjekts gibt, von denen man sicher sagen kann, dass sie nicht durch Macht im
Prozess der Subjektivierung instantiiert worden sind. Insbesondere können kei-
ne anspruchsvollen Fähigkeiten als der Subjektivierung vorgängig im Subjekt
angenommen werden. Zwar subjektivieren sich Subjekte auch selbst, Subjekti-
vierung ist also kein passives Erleiden des Subjekts, sondern ein aktiver Vorgang
des sich selbst Subjektivierens. Doch die dazu verwendeten Selbsttechnologien
stehen auch in dem Verdacht, nicht vom Subjekt selbst gebildet, sondern von
Macht instantiiert zu sein. Diese Situation stellt den Freiheitsbegriff vor ein
Problem: Freiheit kann nicht mehr negativ in der Nichteinmischung bestehen,
weil es keinen eigenen und inneren Kern des Subjekts gibt, der vom Verdacht
der Vermachtung ausgenommen wäre. Freiheit kann auch nicht positiv in der
einfachen Übernahme und Anerkennung der subjektivierenden Macht beste-
hen, weil diese oft unterwerfende Effekte hat. Zwar ist Macht nach Foucault

https://doi.org/10.14361/9783839443170-008 - am 14.02.2026, 11:55:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443170-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


306 Freiheit als Kritik

produktiv, doch dies lässt offen, ob ihre produktiven Effekte repressiv oder frei-
heitlich sind.6 Das Freiheitsproblem der Subjektivierung besteht in der Frage,
wie Freiheit in dieser Situation der Äquidistanz zu einem negativen und posi-
tiven Freiheitsbegriff gedacht werden kann.7

2. Freiheit. Freiheit in Bezug auf das Freiheitproblem der Subjektivierung
bedeutet die Fähigkeit zur reflexiven Kritik der eigenen Subjektivierung. Diese
Fähigkeit ermöglicht es, mit Subjektivierung als Freiheitsproblem umzugehen.
Sie ist eine höherstufige Reflexion im Gegensatz zu der einfach durch Subjek-
tivierung gestifteten Reflexion, die es ermöglichen kann, die von der Subjek-
tivierung instantiierte Reflexion zu überschreiten. Anders gesagt ist sie eine
bestimmte Selbsttechnologie, deren Operation die Reflexion der potentiellen
Vermachtung aller Selbsttechnologien ist. Zwar ist auch Freiheit als Kritik von
der Subjektivierung abhängig – ‚absolute‘ Freiheit oder Freiheit als einen fest-
gesetzten Status wird es also nicht geben können –, doch als immer über sich
selbst hinauszielende Bewegung erreicht sie so viel Distanz zur und Eigenstän-
digkeit gegenüber der Subjektivierung wie möglich. Sie ist eine internalisierte,
ständige Hermeneutik des Verdachts, die immer alles, und auch sich selbst,
kritisch überprüft. Dabei kommt sie zu keinem Stillstand, sondern kann nur
kritische Operation an kritische Operation anschließen; sie ist eine Operation
n-ter Ordnung und deshalb eine Praxis (und kein Status oder Zustand), die
aber dennoch von Fähigkeiten abhängig ist.

Durch diese Operation der Kritik, diese Arbeit an sich selbst, kann ein Sub-
jekt sich selbst transformieren und sich von den es konstituiert habenden Sub-
jektivierungen emanzipieren; es kann im Subjekt dadurch also Unabhängigkeit
und tatsächliche Eigenständigkeit gegenüber dem es konstituiert habenden Au-
ßen entstehen. Es entsteht Neues, das sich nicht auf Macht verrechnen lässt.
Freiheit ist eine emergente Operationsebene gegenüber den das Subjekt kon-
stituiert habenden Subjektivierungen – innerpsychische Emergenz. Wie genau

6 | Von der „Vermachtung“ (Saar 2007b, S. 250) als etwas problematischem zu sprechen,

wie Saar es tut, ist deshalb eine Abkürzung für die begründete Befürchtung, dass

produktiv-subjektivierende Macht repressiver und weniger freiheitlich ist, als sie von

Subjekten konzipiert und erlebt wird, weil deren Denken und Erleben schon von Macht

konstituiert wird.

7 | Das Freiheitsproblem der Subjektivierung wird vor allem in den ersten beiden Kapiteln

zu Patton und Lemke erläutert, siehe Negative und positive Freiheit (Abschnitt 2.2) und

Die Gouvernementalitätsanalysen und das Freiheitsproblem der Subjektivierung (Unterab-

schnitt 3.3.4).

https://doi.org/10.14361/9783839443170-008 - am 14.02.2026, 11:55:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443170-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Schluss 307

das Neue in die Welt kommt, lässt sich nicht vorhersagen; es lässt sich aber
sagen, dass diese Art innerpsychischer Emergenz durch freiheitliche Subjekti-
vierungen wahrscheinlicher ist.8 Diese Fähigkeit zur Kritik ist sehr vorausset-
zungsreich. Die Methode der Genealogie stellt darauf ab, sie zu erzeugen (was
nicht bedeutet, dass sie nicht auch durch andere kritische Reflexionsmethoden
erzeugt werden kann). Diese ersten beiden Punkte werden von allen vier re-
konstruierten Foucault-Interpretationen geteilt.9

3. Freiheit als Effekt von Gesellschaftskritik. Als voraussetzungsreiche Fähig-
keit kann Freiheit als Kritik nicht vorgängig im Subjekt angenommen werden.
Vielmehr legt subjektivierungstheoretisches Denken es nahe, Freiheit als Kri-
tik als ein Resultat von Subjektivierung aufzufassen – denn die Eigenschaften
der Subjekte sind von Macht im Prozess der Subjektivierung instantiiert. Um
Freiheit als Kritik sozialtheoretisch zu beschreiben, bietet es sich deshalb an,
das Spezifische dieser Subjektivierungen, deren Resultat Freiheit als Kritik sein
kann, zu untersuchen. Als paradigmatischen Fall einer solchen freiheitlichen
Subjektivierung kann die genealogische Kritik gelten, die ihre Leser_innen da-
zu anregt, ihre eigene Subjektivierung kritisch zu reflektieren, und dadurch die
Fähigkeit der Freiheit als Kritik in ihnen instantiieren kann – aber auch andere
Praxen der Gesellschaftskritik ermöglichen dies, wenn sie Subjektivierung als
Freiheitsproblem thematisieren.10 Insofern Subjektivierungen immer im Plu-

8 | Deleuze scheint mit seiner Beschreibung der Subjektivierung als Faltung der Macht, also

einer Faltung des Außen, die ein Inneres konstituiert, solche Emergenz im Sinn zu ha-

ben. Doch im Unterschied zur hier vertretenen Konzeption hat Deleuze kein Konzept von

unterschiedlichen Arten von Faltungen oder ‚Faltungstiefen‘, sondern scheint vorauszu-

setzen, dass diese Emergenz immer gleichermaßen auftritt, vgl. Deleuze 2004: Foucault.

9 | Siehe zur Entwicklung des Freiheitsbegriffs der Kritik Freiheit als Kritik und Frei-

heit als Macht-zu (Abschnitt 2.3), Freiheit gegen Wissenschaft und Regierung (Unterab-

schnitt 3.4.3), Die Modalitäten der Freiheit (Unterabschnitt 4.3.5) und Kontextualistische

Kontexttranszendierung (Abschnitt 6.2).

10 | An dieser Stelle kann nun eine Differenzierung verschiedener Kritikangebote daraufhin

stattfinden, ob sie tatsächlich Subjektivierung thematisieren oder mit einem theoreti-

schen Instrumentarium arbeiten, das den Prämissen der Subjektivierungstheorie wider-

spricht. Beispielsweise könnten orthodoxe Formen der Ideologiekritik kritisiert werden,

wenn sie in der Repressionshypothese stecken bleiben und ein unentfremdetes Wesen

des Menschen annehmen. Auf solche Abgrenzungen kann hier nicht weiter eingegangen

werden. Ein inklusiver Umgang mit anderen Kritikangeboten erscheint allerdings gebo-

ten, weil die Problematisierung des prekären Verhältnisses zwischen Gesellschaft und

https://doi.org/10.14361/9783839443170-008 - am 14.02.2026, 11:55:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443170-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


308 Freiheit als Kritik

ral auftreten und langfristig wirken, sich also im Subjekt über den Zeitverlauf
sedimentieren und sich erst durch Wiederholung tief einschreiben, kann da-
von ausgegangen werden, dass auch freiheitliche Subjektivierungen vor allem
dann zu Freiheit als Kritik führen können, wenn sie langfristig und wiederholt
wirken. Dieser Punkt ist von den untersuchten Autor_innen nicht systematisch
reflektiert, er ergibt sich aber wie gezeigt aus diesen Interpretationen und ver-
lässt ihren Argumentationsrahmen deshalb noch nicht.11

4. Modalitäten der Freiheit. Gesellschaftskritik, die Subjektivierung proble-
matisiert, kann als freiheitliche Subjektivierung wirken. Mit anderen Worten:
Sie kann die Fähigkeit der Freiheit als Kritik in Subjekten instantiieren. Doch
diese Feststellung führt auf das gleiche Problem, das überhaupt erst dazu ge-
führt hat, die Freiheitsbegriffe zu differenzieren: Die Modalität dieser Fest-
stellung ist die einer allgemeinen Möglichkeit, die unspezifisch ist. Sie impli-
ziert, dass freiheitliche Subjektivierung als Gesellschaftskritik immer möglich
ist, aber macht keine weitere Aussage dazu, unter welchen Bedingungen sie
wahrscheinlich ist. So kann man nicht mehr sagen, als das, was Patton und
Lemke schon sagen konnten: Freiheit als Kritik ist generell möglich. Dies ist
zwar richtig, aber als Ergebnis unbefriedigend. Denn die generelle Möglichkeit
von Freiheit kann nicht als Lösung des Freiheitsproblems der Subjektivierung
gelten, in dessen Zentrum die begründete Befürchtung steht, dass wir viel un-
freier sind, als wir denken. Wenn man sich mit der Aussage „Freiheit ist mög-
lich“ zufrieden gibt, muss man dafür die Hermeneutik des Verdachts suspendie-
ren – was widersprüchlich ist, war sie doch der Stein des Anstoßes. Kurz: Man
verliert das Problem als sozialphilosophisches Problem aus den Augen, wenn
man sich mit Aussagen in der Modalität der allgemeinen Möglichkeit zufrie-
den gibt, weil sie keine adäquate Antwort auf die begründete Befürchtung der
weitgehenden Vermachtung sind.

Individuum seit der Moderne ein geteiltes Kernanliegen von (kritischer) Sozialphiloso-

phie insgesamt ist, vgl. Saar 2009a: „Macht und Kritik“, S. 567. Kurz: Auch subjektivie-

rungstheoretisch problematische Kritikangebote wirken reflexionssteigernd, solange sie

nicht in Orthodoxie verfallen.

11 | An einigen Stellen findet sich dieser Gedanke deutlich in den untersuchten Interpretatio-

nen, beispielsweise wenn Patton davon spricht, dass man Kulturen nach Freiheitsgraden

differenzieren könne oder Allen anmerkt, dass die Subjektivierung durch spezifische Pro-

testbewegungen zu Freiheit führen könne, siehe Metaphysik und politische Theorie (Ab-

schnitt 2.4) und Freiheit als Norm von linken Bewegungen ist zu konkret (Abschnitt 6.4).

https://doi.org/10.14361/9783839443170-008 - am 14.02.2026, 11:55:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443170-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Schluss 309

Eine adäquate Antwort kann in der Umstellung der Modalitäten liegen:
nicht allgemeine Aussagen der Möglichkeit, sondern Unterscheidungen ver-
schiedener Wahrscheinlichkeiten sind sinnvoll. Entsprechend kann die Identifi-
kation von solchen sozialen Situationen, in denen freiheitliche Subjektivierung
wahrscheinlicher ist, als Lösung des Freiheitsproblems der Subjektivierung gel-
ten. Es geht also darum, modal robuste Praxen bezüglich der freiheitlichen Sub-
jektivierung zu identifizieren, also solche, die unter verschiedenen Umständen
mit hoher Wahrscheinlichkeit freiheitlich subjektivieren. Solche modal robus-
ten Subjektivierungspraxen können auch als Subjektivierungsregime bezeich-
net werden. Die Notwendigkeit der Identifikation freiheitlicher Subjektivie-
rungsregime leitet sich auch aus der beschriebenen langfristigenWirkweise von
Subjektivierung ab: Nur wenn die freiheitlich subjektivierende Gesellschafts-
kritik wiederholt und langfristig wirkt, kann davon ausgegangen werden, dass
Subjekte die Fähigkeit zur Freiheit als Kritik ausbilden. Schon deshalb wäre
es nicht genug für die Bestimmung von Freiheit, festzustellen, dass freiheitli-
che Subjektivierung immer möglich ist, weil dies nicht ausschließt, dass sie nur
gelegentlich und zufällig auftaucht.

Diese Einführung des Kriteriums der modalen Robustheit geht über die un-
tersuchten Ansätze hinaus und ist ein zentrales Argument innerhalb der Ent-
wicklung der in der Studie vertretenen These. Implizit ist dieses Kriterium aber
schon in der sozialtheoretischen Fragestellung bei Patton, Lemke und Allen
vorhanden: Den drei Autor_innen geht es darum, begriffliche Differenzierung
bezüglich Freiheit und Vermachtung nach Foucaults Entdifferenzierung wie-
derzuerlangen, und nur eine Aussage in der Modalität der Wahrscheinlichkeit,
nicht aber in der Modalität der Allgemeinheit, kann diese Differenzierung leis-
ten.12

5. Verortung von Freiheit. Bis hierhin ergibt sich die Argumentation aus den
begrifflichen Anforderungen für die Definition von Freiheit vor dem Hinter-
grund des Freiheitsproblems der Subjektivierung. Freiheit kann als Fähigkeit
zur Kritik der eigenen Subjektivierung definiert werden, die davon abhängt,

12 | Mit Saar lässt sich wiederum zeigen, wieso eine solche Differenzierung von Modalitäten

der Freiheit nicht im Rahmen der genealogischen Methode unternommen werden kann.

Siehe zur Einführung des Arguments der Modalität vor allem die Abschnitte ‚Subjekt

und Macht‘ als Garant der Freiheit? (Unterabschnitt 3.4.6) und Regierungstranszendenz

oder Regierungsimmanenz (Unterabschnitt 3.4.7) im Lemke-Kapitel und die Abschnitte

Die Modalitäten der Freiheit (Unterabschnitt 4.3.5) und Modalitäten der Freiheit und das

Begehren der politischen Theorie nach begrifflicher Schließung (Unterabschnitt 4.4.3).

https://doi.org/10.14361/9783839443170-008 - am 14.02.2026, 11:55:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443170-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


310 Freiheit als Kritik

durch freiheitliche Subjektivierungsregime instantiiert zu werden, durch die
freiheitliche Subjektivierung wiederholt und langfristig wirkt, also modal ro-
bust ist. Diese Definition lässt aber noch offen, wo genau Freiheit verortet und
weiter untersucht werden sollte. So könnte beispielsweise ein dauerhaft stabi-
les freiheitliches Subjektivierungsregime einer bestimmten Protest- oder Sub-
kultur, in der kritisch reflektiert wird, als Ort der Freiheit analysiert werden.
Insbesondere die queere Kritik an Heteronormativität und die von ihr entwor-
fenen gegenhegemonialen Identifikationsangebote, die ‚Normalität‘ subversiv
umschreiben, könnte als Paradebeispiel für freiheitliche Subjektivierung un-
tersucht werden, wie Allen vorschlägt.

Doch eine solche Verortung von Freiheit in einem spezifischen politischen
Projekt wird dem prozeduralistischen und konflikthaften Charakter von Frei-
heit nicht gerecht. Wenn Freiheit als ein bestimmtes ethisch-politisches Pro-
jekt festgeschrieben wird, dann verliert sie ihren begrifflichen Kern der immer
weitergehenden Hyperreflexion und es wird suggeriert, dass die eine Art von
ethisch-politischer Subjektivierung, die von der ethischen-politischen Freiheits-
theorie als gut ausgezeichnet wurde, unumstritten sei. Dies ist jedoch ein unzu-
lässiges Argument in einer postfundamentalistischen Argumentation. Darüber
hinaus geht die Hermeneutik des Verdachts, die Freiheit als Kritik zugrunde
liegt, davon aus, dass jede partikulare Politik der Freiheit leicht in Repression
umschlagen kann. Deshalb ist es sinnvoll, Freiheit nicht nur in Protestbewegun-
gen zu verorten, sondern die Fragestellung in eine demokratietheoretische zu
transformieren, in der mit dem Problem der potentiell paternalistischen Nor-
mierungsansprüche von ethisch-politischen Projekten, also der Umstrittenheit
von Freiheit, umgegangen werden kann. Dieser Argumentationsschritt geht
endgültig über den Foucault’schen Rahmen hinaus und führt den Begriff der
Freiheit als Kritik (zurück) in die politische Theorie. Das Argument, dass es nö-
tig ist, für die Beantwortung der Frage nach Freiheit über Foucault hinauszuge-
hen, wurde durch die Synthese der Untersuchungsergebnisse aus dem Lemke-
und Saar-Kapitel im Zwischenfazit begründet; die Hinwendung zur Demokra-
tietheorie wurde in der internen Kritik an Allens Argument plausibilisiert.13

6. Freiheit für alle und Demokratietheorie. Eine andere Frage als diejenige
nach der Definition von Freiheit und den damit verbundenen Untersuchungs-
möglichkeiten konkreter freiheitlicher Subjektivierungsregime ist die Frage
nach der Begründung von Freiheit für alle. Zwar hängen beide Fragen mit-

13 | Siehe Negative Freiheit, Freiheit als Kritik und politische Theorie (Abschnitt 5.3) und Frei-

heit als Norm von linken Bewegungen ist zu konkret (Abschnitt 6.4).

https://doi.org/10.14361/9783839443170-008 - am 14.02.2026, 11:55:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443170-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Schluss 311

einander zusammen, weil der Freiheitsbegriff immer schon normativ ist: Es ist
klar, dass Freiheit im Rahmen der Subjektivierungstheorie wünschenswert ist,
dass es also gut ist, die Fähigkeit zur reflexiven Kritik der eigenen Subjektivie-
rung zu haben. Doch erst mit Allens immanenter Begründung von Freiheit als
Ideal der Spätmoderne wird der Anspruch expliziert, Freiheit für alle gleicher-
maßen zu verwirklichen. Kombiniert man diesen Universalisierungsanspruch
mit den Anforderungen an modale Robustheit und die Bestimmung von Frei-
heit als Kritik als ein Formprinzip der ständigen kritischen Reflexion gegen
(politische) Normierung, folgt daraus, dass die kritische Reflexion dauerhaft
und gesellschaftsweit angewendet werden sollte (und nicht nur in linken Be-
wegungen), weil nur so Freiheit für alle wahrscheinlich ist. Damit kann die
Gefahr, dass die Einrichtung eines solchen Freiheitsregimes selbst repressive
Effekte hat, nicht ausgeschlossen, sondern nur angemessenen prozessiert wer-
den – durch die ständige Selbstverdächtigung der Hermeneutik des Verdachts.

Um eine Unterscheidung des Liberalismus zu bemühen, sollte Freiheit auf
der Ebene der Moral angesiedelt werden, also im allgemeinen politischen Insti-
tutionendesign der Gesellschaft verankert werde. Freiheit als Kritik hat hier die
Funktion, in zwei Richtungen zu wirken: einerseits fordert sie selbstreflexive,
selbstkritische und änderungsoffene politische Institutionen, denn die Herme-
neutik des Verdachts ist besonders wachsam gegenüber den Ansprüchen auf
politische Universalisierung und den damit einhergehenden politischen Nor-
mierungen. Andererseits fordert sie die Einrichtung solcher Subjektivierungs-
regime, die zum Ziel haben, Freiheit als Kritik in allen Subjekten zu instantiie-
ren. Freiheit als Kritik soll so auch auf alle ethisch-politischen Projekte wirken
und ihren Mitgliedern die Fähigkeit geben, sich auch kritisch zu diesen ethisch-
politischen Subjektivierungsregimen zu verhalten. Diese Verschaltung des Be-
griffs der Freiheit als Kritik mit der Unterscheidung von Ethik und Moral wurde
in den Kritikabschnitten zu Allen entwickelt.14

Der immer auch arbiträren ethisch-politischen Festsetzung von Freiheit
kann nur durch eine weitere kritische Prozessierung begegnet werden.15 Der

14 | Siehe Freiheit als universelle Norm der Spätmoderne ist zu allgemein (Abschnitt 6.3) und

Freiheit als Norm von linken Bewegungen ist zu konkret (Abschnitt 6.4).

15 | Ein an Allens Verortung von Freiheit in queerer Kritik anschließendes Beispiel kann dies

erläutern: Die queere Bildungsarbeit und Sexualaufklärung an staatlichen Schulen ist

eine Institutionalisierung von Freiheit als Kritik im Sinne der vorliegenden Studie. Da-

bei findet im Regelfall nicht eine indoktrinierende Subjektivierung statt, sondern ei-

ne Subjektivierung die zur machtkritischen Selbstreflexion befähigt. Doch in den Jah-

https://doi.org/10.14361/9783839443170-008 - am 14.02.2026, 11:55:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443170-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


312 Freiheit als Kritik

Anlass und die Energie zu dieser weiteren Prozessierung kommt dabei von den
einzelnen Individuen, die sich transformieren und dabei auch die sie subjek-
tivierenden Institutionen kritisieren und ändern. Dass sie dies tun, ist wahr-
scheinlicher, wenn sie freiheitlich subjektiviert wurden; die Dynamik der Insti-
tutionen kann aus der Perspektive der Freiheit als Kritik also durch die Institu-
tionen selbst erzeugt werden.16

7.5 Anschlüsse
Die im letzten Abschnitt rekapitulierte Grundstruktur des Arguments hat deut-
lich gemacht, dass Freiheit als Kritik demokratietheoretisch verstanden werden
kann. Eine Demokratietheorie zu entwickeln, die den Begriff von Freiheit als
Kritik systematisch integriert, ist aber nicht das Ziel der vorliegenden Studie
– vielmehr eröffnet sie die Möglichkeit dazu. Sie leistet Grundlagenarbeit, an
die in unterschiedliche Richtungen angeschlossen werden kann. Einige dieser
Anschlussmöglichkeiten, um mit dem Konzept der Freiheit als Kritik weiter zu

ren 2014 und 2015 wurde die queere Bildungsarbeit in Deutschland von konservativer

Seite heftig als indoktrinierend kritisiert (vgl. zur kritischen Analyse dieses aktuellen

„Anti-Genderismus“ die Beiträge in Hark (Hrsg.) 2015: (Anti-)Genderismus). An diesem

Beispiel und seiner gesellschaftlichen Umstrittenheit sieht man, dass Freiheit als Kritik

niemals ein neutrales Formprinzip sein kann, sondern immer auch politisch-partikular

ausgestaltet wird. Jede konkrete Praxis der Freiheit als Kritik weicht also vom Ideal der

Hyperreflexion ab – sprich: auch wenn die queere Kritik das Paradebeispiel für freiheitli-

che Subjektivierung ist, muss sie an diesem Ideal der Hyperreflexion doch immer schei-

tern, weil sie arbiträre Reflexionstops vornimmt. Dies geschieht beispielsweise indem

sich bestimmte Identitätsbezeichnungen, wie ‚queer‘ als ein Standard herauskristalli-

sieren, der wiederum Ausschlüsse produziert; oder weil in der Bildungsarbeit konkrete

Bildungsmethoden mit einem spezifischen Inhalt festelegt werden müsen. Folglich sollte

sie (sich) immer wieder neu kritisieren bzw. immer wieder neu kritisiert werden.

16 | Mit diesem Argument ist ein Moment der Kontingenz, das zu einer Änderung führt,

selbstverständlich nicht ausgeschlossen; im Gegenteil soll ja die freiheitliche Subjekti-

vierung die Schaffung von Neuem durch die Subjekte wahrscheinlicher machen. Kein

Strukturdeterminismus ist gemeint, sondern ein dynamisch-relationales Verhältnis zwi-

schen Institutionen und kritischen Subjekten. Dennoch setzt die Perspektive der Sub-

jektivierungtheorie, wenn sie modal robuste Aussagen machen möchte, innerhalb dieses

grundsätzlich relationalen Modells an der Ebene der Struktur bzw. der Institutionen an.

https://doi.org/10.14361/9783839443170-008 - am 14.02.2026, 11:55:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443170-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Schluss 313

arbeiten, werden im Folgenden vorgestellt. Dabei werden erstens vier inhaltli-
che Fragebereiche skizziert und zweitens der Anschluss ans theoretische Feld.

1. Die vorgeschlagene Verschaltung des Begriffs der Freiheit als Kritik mit
der liberalen Unterscheidung von Moral und Ethik kann weiter präzisiert wer-
den. Oben wurde argumentiert, dass Freiheit als Kritik, wenn sie im Institu-
tionendesign der Gesellschaft verankert wird, also auf der Ebene der Moral,
in zwei Richtungen wirken kann.17 Einerseits als eine ständige Kritik dieser
moralischen Ebene bezüglich der dort stattfindenden Universalisierungen. An-
dererseits durch die Einrichtung von Subjektivierungsregimen, die freiheitliche
Effekte haben und auf (möglichst) alle Subjekte als Mitglieder von unterschied-
lichen ethisch-politischen Projekten wirken. Die Forderung nach machtkritisch
selbstreflexiven und änderungsoffenen politischen Institutionen (also auf der
Ebene der Moral) kann in einem demokratietheoretischen und rechtstheoreti-
schen Fragebereich weiter bearbeitet werden.

(Radikal-)Demokratietheoretisch könnte darüber nachgedacht werden, wie
die Institutionen offen auf die von Subjekten geäußerte Kritik reagieren können
und durch welche Verfahren Ansprüche geprüft werden können. Denn nicht
jede Kritik, die von Subjekten geäußert wird, ist berechtig. Aus der Perspekti-
ve der Freiheit als Kritik sind solche Ansprüche nicht berechtigt, die weniger
machtkritische Reflexion und damit ein Zementieren bestehender Unfreiheits-
verhältnisse verlangen – diese werden typischerweiser von politisch konserva-
tiver Seite erhoben. Dies festzustellen steht aber in einer Spannung zur For-
malität des Grundarguments von Freiheit als Kritik: Die Forderung nach mehr
Kritik ist formal – und auf dieser formalen Ebenen lässt sich konservativer Pro-
test zunächst nicht ausschließen. Dieses Grundproblem einer Gleichzeitigkeit
von demokratietheoretischer Formalisierung und starker politischer Normati-
vität haben alle postfundamentalistischen Demokratietheorien.18 Auch der Be-

17 | Siehe S. 311.

18 | So wird in einer Debatte um Rancière ein ähnliches Problem besprochen, vgl. bspw.

Chambers 2011: „Jacques Rancière and the problem of pure politics“. Rancière definiert

Politik (im Gegensatz zur Polizei) recht formal als die Einforderung des Anteils der An-

teilslosen (Rancière 2002: Das Unvernehmen). Diese Definition trifft aber auch auf die

politische Selbstbeschreibung von rechten und konservativen Gruppen zu. Auch eine

konservative Gruppe könnte so aussehen, als würde sie verhärtete (linke) Machtstruk-

turen kritisch reflektieren. Bei Rancière wird das Problem dadurch gelöst, dass er die

Normativität tief in die Definition der Politik einschreibt und Politik für ihn nur eine

Anteilsforderung im Namen der unbedingten Gleichheit ist, was bei rechten und kon-

https://doi.org/10.14361/9783839443170-008 - am 14.02.2026, 11:55:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443170-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


314 Freiheit als Kritik

griff der Freiheit als Kritik kann es nicht lösen. Die Frage, wo die Grenze des
Legitimen und Illegitimen verläuft, kann aus der Theorie nicht endgültig beant-
wortet werden, sondern ist immer auch eine politische Setzung. Doch Freiheit
als Kritik kann Demokratietheorien helfen, mit diesem Problem umzugehen,
insofern ihr Kern die Reflexion dieser bleibenden Arbitrarität ist.19

Rechtstheoretisch könnte darüber nachgedacht werden, inwiefern Freiheit
als Kritik ins Verfassungsrecht bei der Prüfung divergierender Ansprüche, ins-
besondere bezüglich Diskriminierungstatbeständen, eingebaut werden könn-
te. Dies könnte in Form eines traditions- und machtkritischen Verfahrens-
grundsatzes erfolgen;20 ein kritisches Moment könnte so in das Prozessie-
ren des Rechts eingebaut werden, ohne die Trennung (und Kopplung) von
Recht und Politik einzureißen, wie bei radikalrepublikanischen Ansätzen.21

Ein verfassungs- bzw. staatstheoretisches Modell, das dekonstruktive Kritik auf-
nimmt und das den abstrakten Forderungen von Freiheit als Kritik stellenweise
sehr nahe kommt und sie in konkreten Rechtsproblemen und Institutionalisie-

servativen Bewegungen nicht der Fall sei, vgl. Glück 2016: Das unmögliche Volk. Bei der

Freiheit als Kritik ist eine ähnliche normative Ausrichtung vorhanden; wie die Genealogie

als Kritik geht sie davon aus, dass die Exposition von repressiver Vermachtung und die

Darstellung von Komplizenhaftigkeit mit ihr dazu motiviert, dagegen vorzugehen. Diese

Annahme erzeugt selbstredend Anschlussprobleme, wie die implizite Unterstellung ei-

ner politischen Vernunft und der Optimismus bezüglich der von Allen problematisierten

Frage, ob kritisches Wissen Handlungsänderungen motivieren kann. Dieses Motivations-

problem ist nicht neu und wurde vor allem bezüglich Kants Moralphilosophie diskutiert,

vgl. Tugendhat 1995: Vorlesungen über Ethik und Tugendhat 2006: „Das Problem einer

autonomen Moral“.

19 | Vgl. beispielsweise Balibars Gedanken einer Demokratisierung der Demokratie, den er

in den Essays in Balibar 2014: Equaliberty entwickelt: Die Demokratie hat notwendig

Grenzen (beispielsweise schließt sie homophobe Diskriminierungen aus, aber eben auch

nicht-Bürger) und diese Grenzen müssen selbst demokratisiert, d.h. kritisch hinterfragt

werden; vgl. dazu auch Celikates 2010a: „Die Demokratisierung der Demokratie“ und

Celikates 2010b: „Ziviler Ungehorsam und radikale Demokratie“, wo der zivile Unge-

horsam als wichtiges Element dieser Demokratisierung herausgestellt wird.

20 | Vgl. bspw. die Überlegungen zur Begründung eines Widerstandsrechts mit Foucault in

Kupke 2008: „Widerstand und Widerstandsrecht“.

21 | Eine solche radikalrepublikanische Position vertritt Menke, der die rechtliche Begren-

zung der Politik als eine pathologische Entpolitisierung kritisiert und ihre Aufhebung

fordert, siehe kritisch dazu Fn. 27, S. 282.

https://doi.org/10.14361/9783839443170-008 - am 14.02.2026, 11:55:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443170-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Schluss 315

rungsvorschlägen durchspielt ist der comprehensive pluralism von Michel Ro-
senfeld.22

Das Kernargument Rosenfelds besteht in einer Unterscheidung von Normen
erster Ordnung, die zu einer spezifischen Konzeption des Guten gehören, und
Normen zweiter Ordnung, die zur Konzeption des Guten des comprehensive
pluralism gehören. Die Normen des comprehensive pluralism haben zum Ziel,
Freiheit zu maximieren, indem sie das Selbst und den Anderen versöhnen, also
mit dem Konflikt umgehen, der im Pluralismus herrscht.23 Die Maximierung
der Freiheit durch die Versöhnung von Selbst und Anderem soll dadurch ge-
lingen, dass Pluralismus selbst zu einem Ideal erhoben wird, so dass nicht eine
Konzeption des Guten hegemonial wird und andere verdrängt, sondern eine
Vielzahl von Konzeption des Guten inkludiert wird (Rosenfeld 1998, S. 199–
234, S. hier 201). Dabei sollen die Individuen in einem dialektischen und dyna-
mischen Prozess von ihren internalisierten Normen erster Ordnung entfremdet
werden, so dass sie anhand der Normen zweiter Ordnung des Pluralismus ihre
Konzeptionen des Guten anpassen können. Diese Anpassung der Normen erster
Ordnung durch die Normen zweiter Ordnung umfasst insbesondere kritische
Reflexionsprozesse, beispielsweise bezüglich historisch verankerter strukturel-
ler Herrschaft wie Rassismus, Sexismus und Homo- und Transphobie, die durch
die Institutionen des comprehensive pluralism geleistet werden sollen. Wegen
dieser Vorschläge zu einer Institutionalisierung eines dynamischen Prozesses
der Sichtbarmachung und Kritik von repressiven Machtverhältnissen unter der
Berücksichtigung von Konfliktualität kann der comprehensive pluralism als eine
teilweise Institutionalisierung von Freiheit als Kritik gelesen werden. Dies er-
öffnet die Möglichkeit, zu fragen, wie die verfassungstheoretischen Vorschläge
des comprehensive pluralism unter Berücksichtigung des Begriffs der Freiheit
als Kritik modifiziert werden könnten.

Freiheit als Kritik in Form von kritischer Reflexion auf der Ebene der Mo-
ral einzurichten, ermöglicht es, demokratische Institutionen offen für Kritik zu
halten und ihre Grenzen zu reflektieren. Doch der Ausgang für die Artikulation
solcher Kritik liegt bei den Subjekten. Ohne kritische Subjekte nützen demo-
kratische und kritikoffene Institutionen wenig. Dass diese kritischen Subjekte

22 | Vgl. zusammenfassend Rosenfeld 2011: Law, justice, democracy, and the clash of cultures,

S. 11–15.

23 | Vgl. Rosenfeld 2010: The identity of the constitutional subject, S. 37–69, hier S. 47. Selbst

und Anderer können dabei sowohl verschiedene Gruppen bzw. Konzeptionen des Guten,

als auch Individuen im Verhältnis zu diesen bezeichnen.

https://doi.org/10.14361/9783839443170-008 - am 14.02.2026, 11:55:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443170-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


316 Freiheit als Kritik

aber nicht vorausgesetzt werden können, ist das Freiheitsproblem der Subjekti-
vierung. Vielmehr kann Freiheit als die Fähigkeit zur Kritik der eigenen Subjek-
tivierung das Resultat bestimmter Subjektivierung sein. Freiheit als Kritik soll
deshalb nicht nur als kritische Reflexion auf der Ebene der Moral wirken, son-
dern auch von dieser Ebene auf die Subjekte, die in unterschiedlichen ethisch-
politischen Projekten immer schon subjektiviert sind. Subjekte und Institutio-
nen stehen also in einem Wechselverhältnis: Die freiheitlichen Institutionen
sind auf kritische Subjekte angewiesen, doch die kritischen Subjekte werden
erst durch freiheitliche Institutionen erzeugt.

Diese zweite Seite desWechselverhältnisses, die Forderung nach freiheitlich
subjektivierenden Institutionen, die allen Subjekten die Fähigkeit zur reflexiven
Kritik der eigenen Subjektivierung und damit der sie subjektivierenden Insti-
tutionen geben soll, kann in einen bildungspolitischen Fragebereich übertragen
werden. Freiheitliche Subjektivierung könnte in Form von Bildung erfolgen, in
der genealogische (und andere) Machtgeschichten diskutiert werden.24 Solche
Bildung würde einerseits darauf abzielen, die von der politischen und gesell-
schaftlichen Ordnung Ausgeschlossenen zu hören oder ihnen eine Stimme zu
geben. Andererseits ist der spezifische Vorzug von Freiheit als Kritik, nicht die
Ausgeschlossenheit, sondern die Eingeschlossenheit durch Subjektivierung in

24 | Das mittlerweile sehr weite Feld der Literatur zu Foucault und Bildung lässt sich grob

in zwei Bereiche aufteilen: einerseits konstruktiv-normative Ansätze, die neue Maßstä-

be und Methoden zur Bildung bei Foucault suchen und dabei oft von Freiheit als Kritik

ausgehen und deren praktische Umsetzung erläutern, andererseits negativ-kritische An-

sätze, die mit einem gouvernementalitätsanalytischen Blick die Regierung durch Bildung

analysieren. In den ersten Bereich lassen sich u.a. Marshall 1996:Michel Foucault, Olssen

1999: Michel Foucault, Hayward 2000: De-facing power, Ricken 2006: Die Ordnung der

Bildung, Sternfeld 2009: Das pädagogische Unverhältnis, Riefling 2013: Die Kultivierung

der Freiheit bei der Macht und Moghtader 2015: Foucault and educational ethics einord-

nen. Zum zweiten Bereich können Ball (Hrsg.) 1990: Foucault and education, Hunter

1996: „Assembling the school“, Fitzsimons 2011: Governing the self und insbesonde-

re Masschelein 2004: „How to Conceive of Critical Educational Theory Today?“, der

die Ideale der kritischen Bildung wie Autonomie und Selbstreflexion als hegemoniale

neoliberale Subjektivierung interpretiert, gezählt werden. Beide Perspektiven vereinen

Filloux 1992: „Étude critique“, Pongratz u. a. 2004: Nach Foucault, Peters und Besley

(Hrsg.) 2008:Why Foucault? und Ball 2013: Foucault, power, and education; insbesonde-

re der Sammelband Ricken (Hrsg.) 2004: Michel Foucault bietet einen guten Debatten-

überblick.

https://doi.org/10.14361/9783839443170-008 - am 14.02.2026, 11:55:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443170-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Schluss 317

spezifische ethisch-politische Projekte – oder: in Lebensformen – als Freiheits-
problem beschreiben zu können. Freiheitliche Subjektivierung durch Bildung
wäre deshalb auch eine, die den Subjekten die Kritik ihrer Lebensformen er-
möglicht.25

Die hier angenommene ‚Wirkung‘ von freiheitlicher Subjektivierung ist, dass
sie mit einiger Wahrscheinlichkeit zu Freiheit als Kritik, also zur Ausbildung
der Fähigkeit der reflexiven Kritik der eigenen Subjektivierung führt. Zu die-
sem ‚innerpsychischen Wirken‘ verschiedener Subjektivierungsprozesse konnte
aber im Rahmen der Studie nicht mehr gesagt werden, weil dies einen wei-
teren Wechsel des Theorierahmens hin zu zu einer Theorie der Psyche erfor-
dern würde. Judith Butler hat die Frage nach einer subjektivierungstheoreti-
schen Konzeption der Psyche unter anderem mit Hilfe der Psychoanalyse be-
arbeitet. Dass es auch ihr nicht gelingt, Freiheit subjektivierungstheoretisch
zu erklären, haben Allen und andere gezeigt.26 Ein vielversprechender Weg,
das theoretische Instrumentarium zu wechseln und eine Theorie der Psyche
mit dem Subjektivierungskonzept zusammenzubringen, wäre der Wechsel ins
systemtheoretische Vokabular. Die dort etablierten Begriffe des autopoietisch-
selbstreferentiellen Operierens, der Operation bzw. Beobachtung zweiter Ord-
nung, der Komplexität und Emergenz und der strukturellen Kopplung, hel-
fen dabei, Freiheit als eine gegenüber dem einfachen Operieren des Bewusst-
seins emergente Operation n-ter Ordnung zu plausibilisieren. Die innerpsy-

25 | Freiheit als Kritik kann so durchaus als ein Baustein in einer Kritik der Lebensformen

verstanden werden, wie Rahel Jaeggi sie vorschlägt. Und dies, trotz der zunächst groß

scheinenden Differenzen, die sich aus dem Insitieren vorliegenden Untersuchung auf der

Unterscheidung von Ethik und Moral ergeben. Den politischen Liberalismus und diese

Unterscheidung kritisiert Jaeggi berechtigterweise dafür, zu probieren, das Ethische aus

der sozialphilosophischen Kritik auszuschließen und dadurch Lebensformen zu naturali-

sieren und zu essentialisieren. Genau darin, Lebensformen nicht unkritisch als gegeben

anzunehmen, unterscheidet sich Freiheit als Kritik von demjenigen Liberalismus, den

Jaeggi kritisiert. Vgl. Jaeggi 2014: Kritik von Lebensformen.

26 | Siehe Fn. 32, S. 284 für die Kritik an Butler. Dass Butlers psychoanalytische Beschrei-

bung nicht aufgeht, heißt nicht, dass die Psychoanalyse generell ungeeignet wäre, um

Freiheit als Kritik zu konzipieren. Ein zentrales Problem an Butlers Ansatz ist ihre repres-

sive Auffassung von Reflexivität, die psychoanalytisch aber nicht zwingend ist. Vgl. für

optimistische Einschätzung der Psychoanalyse und eine Rekonstruktion von Foucaults

Auseinandersetzung mit ihr Whitebook 2007: „Against Interiority: Foucault’s Struggle

with Psychoanalysis“.

https://doi.org/10.14361/9783839443170-008 - am 14.02.2026, 11:55:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443170-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


318 Freiheit als Kritik

chische Freiheit basiert so auf den vorhergehenen Subjektivierungen (durch
strukturelle Kopplung mit Kommunikation), die das grundsätzliche Operieren
des Bewusstseinssystems ermöglichen, und kann gleichzeitig als ihnen gegen-
über emergent und dadurch unabhängige Reflexion auf eben diese Prozesse
verstanden werden.27

2. Indem diese Anschlüsse weiter verfolgt werden, kann Freiheit als Kri-
tik ein Baustein einer pluralistisch-agonistischen Demokratietheorie werden.
Selbstredend wird aus Freiheit als Kritik kein vollständiges Demokratiemodell
herzuleiten sein; dies ist wegen der grundsätzlichen Anlage von Foucaults Ge-
nealogie, aus der Freiheit als Kritik letztlich abgeleitet ist,28 als immanenter
und nicht externer Kritik auch gar nicht anders möglich. Foucault ist kein nor-
mativer Staatstheoretiker, der so etwas wie ein Demokratiemodell am Reiß-
brett (oder auf dem Feldherrnhügel) entwerfen würde, sondern er kritisiert
und problematisiert vorhandene Modelle. Deshalb sind auch die demokratie-
theoretischen Einsichten von Freiheit als Kritik kein vollständiges Modell, son-
dern eine kritische Erweiterung anderer Modelle.

Aus der hier vorgeschlagenen Perspektive der Freiheit als Kritik ist es des-
halb notwendig, auf vorhandene systematische Entwürfe zurückzugreifen, um
die demokratietheoretische Frage weiter zu verfolgen. Aus der Perspektive der
politischen Theorie wiederum bietet Freiheit als Kritik das demokratietheoreti-
sche Desiderat der Foucault’schen Machtanalytik, das die politische Theorie als
immanente Kritik verstehen und verarbeiten kann. Im Folgenden wird das Ver-
hältnis von Freiheit als Kritik zur negativen, reflexiven und sozialen Freiheit29

und zur radikalen Demokratietheorie erläutert.
Im Gegensatz zu einem negativen Freiheitsbegriff, wie er vom klassischen

politischen Liberalismus bei Hobbes, Berlin und Rawls30 genauso vertreten

27 | Vgl. Schubert 2010: „Freiheit der Subjektivierung“ für die Entwicklung dieses Ge-

dankens, dessen Grundlage Thomas Khuranas ausgezeichnete Entwicklung einer sys-

temtheoretischen Konzeption der Psyche und des Unbewussten im Verhältnis zu Freud

und Lacan ist, vgl. Khurana 2002: Die Dispersion des Unbewussten.

28 | Eine Ableitung, die selbstredend nur unter der Prämisse funktioniert, mit Foucault poli-

tische Theorie betreiben zu wollen.

29 | Diese Einteilung orientiert sich an Honneth 2011: Das Recht der Freiheit.

30 | Vgl. Hobbes 2000: Leviathan, Berlin 2002: „Two Concepts of Liberty“ und Rawls 1999:

A theory of justice, S. 176–180.

https://doi.org/10.14361/9783839443170-008 - am 14.02.2026, 11:55:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443170-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Schluss 319

wird wie vom Neorepublikanismus bei Pettit und Lovett,31 betont die Perspek-
tive der Freiheit als Kritik interne bzw. psychologische Unfreiheit als politisch
relevantes Problem.Während es viele politische Steuerungsbereiche gibt, in de-
nen die Reduktion von politisch relevanter Freiheit auf negative Freiheit, wie
sie in dieser Tradition vertreten wird, angemessen ist, kann die Perspektive
der Freiheit als Kritik ein Licht auf solche Bereiche werfen, in denen negati-
ve Freiheit nicht ausreicht. Diese Bereiche der unmerklichen Fremdherrschaft
und Normierung sind beispielsweise sexistische, rassistische und kapitalistische
Subjektivierungen. Mit einem negativen Freiheitsbegriff können diese internen
Arten der Unfreiheit nicht thematisiert werden, weshalb ein auf einem solchen
Freiheitsbegriff beruhendes Institutionendesign nicht mit dieser dieser Unfrei-
heit umgehen kann. Dies kann mit der Perspektive der Freiheit als Kritik kor-
rigiert werden, beispielsweise über eine Bildungspolitik, die diese Art von Un-
freiheit thematisiert und zu deren Reflexion anregt.

Im Gegensatz zu einem positiven bzw. reflexiven Freiheitsbegriff, der Frei-
heit mit Vernunft gleichsetzt, wie er in der kantischen Tradition vorkommt,
beleuchtet Freiheit als Kritik die normierenden und repressiven Effekte von
Vernunft, insofern diese immer unrein ist. Der Unterschied zwischen einer sol-
chen universellen moralischen Perspektive und der skeptischen antiuniversalis-
tischen Perspektive der Freiheit als Kritik ist zwar philosophisch fundamental,
er kann aber durch die generelle pragmatische Rekontextualisierung des Uni-
versalismus, wie Allen ihn vorschlägt, eingefangen werden. Ist dieser Schritt
einmal getan, haben die idealen normativen Orientierungen des herrschafts-
freien Diskurses32 und des Rechts auf Rechtfertigung33, die auf einer Proze-
duralisierung der politischen Auseinandersetzung beruhen und dabei immer
schon Konflikttheorien sind, große Ähnlichkeit zur Forderung nach ständiger
reflexiver Kritik von Subjektivierung, wie sie in der Perspektive der Freiheit
als Kritik vorgeschlagen wird. Sobald also klar ist, dass für beide Traditionen

31 | Vgl. Pettit 2012: On the people’s terms, Pettit 2011: „The Instability of Freedom as Non-

interference: The Case of Isaiah Berlin“, Pettit 2001: A theory of freedom, Pettit 1999:

Republicanism, Lovett und Pettit 2009: „Neorepublicanism: A Normative and Institutio-

nal Research Program“, Lovett 2009: „Domination and Distributive Justice“ und Lovett

2010: A general theory of domination and justice; aus der hier vertretenen Perspektive ist

die Selbstmarkierung dieser Theoretiker als „republikanisch“ eher verunklarend, weil sie

einen grundsätzlich negativen Freiheitsbegriff verwenden.

32 | Vgl. Habermas 1995: Theorie des kommunikativen Handelns.

33 | Vgl. Forst 2007: Das Recht auf Rechtfertigung.

https://doi.org/10.14361/9783839443170-008 - am 14.02.2026, 11:55:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443170-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


320 Freiheit als Kritik

Reflexion und Kritik die Hauptoperationen sind, werden die Unterschiede we-
niger fundamental. Der Begriff der Freiheit als Kritik ergänzt die auf Reflexion
basierenden politischen Theorien um die Problematisierung von unmerklicher
Fremdherrschaft durch Subjektivierung, die in diesen Perspektiven nicht aus-
reichend auftaucht. Die theoretische und praktische Konsequenz daraus muss
aber nicht als ein Verlassen des Paradigmas der Reflexion verstanden werden,
sondern sollte vielmehr als deren konsequente Fortsetzung verstanden werden.

Zwischen einem sozialen Freiheitsbegriff, wie er wie er vor allem in der He-
gel’schen Tradition, aber auch im traditionellen Republikanismus und im Kom-
munitarismus34 vorkommt und Freiheit als Kritik bestehen eine grundsätzli-
che Übereinstimmung und eine Differenz: Die Übereinstimmung besteht darin,
dass sowohl soziale Freiheit als auch Freiheit als Kritik der eigenen Subjekti-
vierung eine holistische Sozialontologie35 vertreten, also im Gegensatz zum Li-
beralismus Subjekte nicht als unabhängig vom Sozialen, sondern als tief sozial
geprägt verstehen. Die Differenz besteht darin, dass in der Tradition der so-
zialen Freiheit diese sozialontologische Einsicht nicht als ein Freiheitsproblem
verhandelt wird, sondern gelungene soziale Integration dort erst als notwen-
dige Bedingung von Freiheit gedacht wird. Im Gegensatz dazu ist Freiheit als
Kritik grundsätzlich skeptisch gegenüber sozialer Integration und stellt sie un-
ter den Verdacht, (unbemerkt) freiheitseinschränkend zu sein. Ob die beiden
Perspektiven inkompatibel sind, wird von der konkreten Interpretation der so-
zialen Freiheit abhängen. Konflikt ist der Perspektive der sozialen Freiheit nicht
grundsätzlich fremd36 und wenn der Konflikt und der potentielle Paternalis-
mus durch soziale Freiheit in der Hegel’schen Perspektive in den Mittelpunkt
gerückt würde, bestünde keine Inkompatibilität.37 Die Integration der Proble-
matisierung von Subjektivierung in die Theorien, die auf sozialer Freiheit be-
ruhen, kann deren Sozialisationsoptimismus korrigieren und helfen, von ihnen

34 | Vgl. Honneth 2011: Das Recht der Freiheit, Rousseau 2004: Vom Gesellschaftsvertrag oder

Grundsätze des Staatsrechts, Arendt 1963:On Revolution, Arendt 1970:Macht und Gewalt

und Taylor 1992a: „Der Irrtum der negativen Freiheit“.

35 | Vgl. dazu Taylor 1995: „Aneinander vorbei: Die Debatte zwischen Liberalismus und Kom-

munitarismus“.

36 | Vgl. Honneth 2003: Kampf um Anerkennung.

37 | Vgl. bspw. für eine Relektüre Honneths aus der Perspektive Rancières Deranty 2003:

„Jacques Rancière’s Contribution to The Ethics of Recognition“, siehe für Annäherungen

zwischen Honneth und (u. a.) Foucault Bankovsky (Hrsg.) 2012: Recognition theory and

contemporary French moral and political philosophy.

https://doi.org/10.14361/9783839443170-008 - am 14.02.2026, 11:55:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443170-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Schluss 321

unthematisierte Fremdherrschaft zu beschreiben, um sie realistischer zu gestal-
ten.38

Zur Debatte um radikale Demokratie und den Postfundamentalismus hat
Freiheit als Kritik eine andere Stellung, als zu den drei geläufigen Freiheits-
begriffen: Freiheit als Kritik ist ein Theorieangebot innerhalb dieser Tradition.
Foucault ist einer der Bezugspunkte für viele Autor_innen dieser Debatte – wie
beispielsweise für Rancière, Hardt/Negri, Mouffe und Laclau –, und mit diesen
Theoretiker_innen teilt Freiheit als Kritik die für die Debatte entscheidenden
Gemeinsamkeiten, wie die Betonung Macht und Politik gegenüber Vernunft
und Recht, die Verbindung von Macht und Wissen (auf der aufbauend He-
gemonie problematisiert werden kann), ein grundsätzlich konflikthaftes und
anti-essentialistisches Verständnis des Sozialen und ein Konzept von Subjekti-
vierung.39 Innerhalb dieses Feldes kann sie als eine interne Kritik verstanden
werden, die zwei Dinge leistet. Einerseits ist Freiheit als Kritik der Versuch,
einen zum postfundamentalistischen Denken passenden Freiheitsbegriff zu ar-
tikulieren. Ob Freiheit als Kritik in dieser Weise als Grundbegriff des postfun-
damentalitischen politischen Denkens dienen kann und inwieweit dafür Modi-
fikationen nötig sind, könnte durch eine Explikation und einen Vergleich der

38 | Vgl. auch Heidenreich (2015: „Die Problematisierungen von Freiheit bei Foucault und

Honneth“), der in seinem instruktiven Artikel zeigt, dass man Foucaults Überlegungen

zur Freundschaft, zur parrhesia und zur Ethik als soziale Freiheit im Sinn Honneths ver-

stehen kann. Sittlichkeit bei Honneth entspreche Ethik bei Foucault. Allerdings beziehe

Foucault die ethischen Freundschaftsbeziehungen (sozialen Freiheit) nur in Ausnahme-

fällen auf das Politische (die parrhesia als Wahrsprechen gegenüber dem Tyrannen);

Heidenreich entwickelt daraus den Vorschlag, aus der Perspektive Foucaults die republi-

kanische Tradition einzubeziehen und soziale Freiheit als (institutionalisierte) aktive po-

litische Teilnahme zu verstehen. Dies wäre die „Ausweitung des Ideals der Freundschaft

auf die Sphäre der Politik“ (Heidenreich 2015, S. 87). Heidenreich merkt nur in einer

Fussnote an, dass „soziale Freiheit mit existenziellen Risiken verknüpft ist“ (ebd., S. 87)

und die republikanische Demokratietheorie hier von Foucault lernen könne. Freiheit als

Kritik und die Insitutionalisierung einer Hermeneutik des Verdachts ist ein Vorschlag

genau dazu.

39 | Vgl. Rancière 2002: Das Unvernehmen, Hardt und Negri 2002: Empire, Hardt und Ne-

gri 2004: Multitude, Hardt und Negri 2010: Common Wealth, Laclau und Mouffe 2001:

Hegemonie und radikale Demokratie, Mouffe 2009: Über das Politische und Mouffe 2000:

The democratic paradox. Siehe auch die Literatur in Fn. 86, S. 241 und Fn. 28, S. 282.

https://doi.org/10.14361/9783839443170-008 - am 14.02.2026, 11:55:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443170-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


322 Freiheit als Kritik

Problematisierungen von Freiheit in anderen postfundamentalistischen Theo-
rien untersucht werden.

Andererseits erlaubt es die hier vorgeschlagene Perspektive, in der Debat-
te um linke, postfundamentalistische politische Theorie Position zu beziehen:
Die Studie ist eine Kritik an Elementen eines anarchistischen Denkens, das sich
auch bei Foucault finden lässt, und ein Plädoyer dafür, politische Institutionen
in einer Theorie der Freiheit von vorn herein ausgewogen zu berücksichtigen,
also ihre repressiven und produktiven Effekte gleichermaßen zu beschreiben.
Insofern strukturell ähnliche Elemente eines anarchistischen Denkens sich auch
in anderen postfundamentalistischen Theorien finden, lässt sich Freiheit als
Kritik auch als eine Kritik an diesen Theorien verstehen. Dies trifft vor allem
auf Rancière zu, von dessen Politik/Polizei-Leitunterscheidung vermutet wer-
den kann, dass sie zu ähnlichen Problemen führt, wie die regierungstranszen-
dierende Lesart Foucaults, die die vorliegende Studie kritisiert hat. Bei Hardt
und Negri ist ein politischer Optimismus problematisch, der sie dazu führen
kann, das Freiheitsproblem auszublenden. Wie im Patton-Kapitel angemerkt,
könnte die dort geäußerte Kritik an einem ontologischen Kurzschluss auch auf
diese Autoren bezogen werden.

Hingegen hat Laclaus und vor allem Mouffes radikaldemokratische Hege-
monietheorie eine grundsätzliche Verwandtschaft mit der Perspektive der Frei-
heit als Kritik. Beide Ansätze sind nicht anarchistisch, sondern halten politi-
sche Kritik für ein grundsätzlich institutionelles Unterfangen. In diesem Sinne
würde sich Freiheit als Kritik auf die Seite von Mouffe schlagen und sich für
einen Stellungskrieg in politischen Institutionen im Unterschied zum Exodus
von Hardt und Negri aussprechen.40 An die radikale Demokratietheorie und
den Postfundamentalismus kritisch anschließen kann Freiheit als Kritik, indem
sie klarer herausstellt, dass bestimmte demokratische Institutionen wünschens-
wert sind und aus den sozialontologischen Einsichten des Postfundamentalis-
mus auch plausibel abgeleitet werden können.41 Dieser Schritt wird im post-
fundamentalistischen Denken häufig wegen des tief eingeschriebenen Anties-

40 | Vgl. dafür Mouffe 2005: Exodus und Stellungskrieg.

41 | Wingenbach (2011: Institutionalizing Agonistic Democracy) hat den ausführlichsten Ver-

such einer Ableitung von politischen Institutionen aus dem Postfundamentalismus vor-

gelegt, zielt dabei aber in erster Linie darauf ab, Ähnlichkeiten zum (Rawls’schen) Li-

beralismus aufzuzeigen, anstatt den Liberalismus aus einer postfundamentalistischen

Perspektive zu kritisieren.

https://doi.org/10.14361/9783839443170-008 - am 14.02.2026, 11:55:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443170-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Schluss 323

sentialismus nicht gegangen.42 Demgegenüber folgt Freiheit als Kritik der post-
fundamentalistischen Einsicht, dass es keine politische Theorie geben kann, die
neutral ist, konsequent, und sieht sich entsprechend selbst als partikulares po-
litisches Projekt. Dies erlaubt die Repolitisierung der postfundamentalistischen
politischen Theorie als Demokratietheorie, die im Bewusstsein ihrer Partikula-
rität für die aus ihrer Sicht beste Konzeption des Verhältnisses von Partikularität
und Universalität kämpft: Freiheit als Kritik.

42 | Dieses Problem trifft sowohl auf Mouffe zu, die die institutionellen Konsequenzen ih-

res Denkens nicht ausformuliert, als auch auf Marchart, der behauptet, dass sich keine

demokratische Politik aus dem postfundamentalistischen Denken herleiten ließe, vgl.

Marchart 2010: „Politische Theorie als Erste Philosophie“, S. 158. Vgl. auch Schubert

2013: „Foucaults Verflüssigung“ für eine interne Kritik dieser Zurückhaltung des post-

fundamentalistischen Denkens, die zeigt, dass es plausibler ist, auf dessen Grundlage

eine normative Institutionentheorie zu entwickeln.

https://doi.org/10.14361/9783839443170-008 - am 14.02.2026, 11:55:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443170-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839443170-008 - am 14.02.2026, 11:55:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443170-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

