
268

So
zi

al
e 

Ar
be

it 
7.

20
17

Heekerens, H.-P.: Ergebnis- und Prozessforschung in der 
Erlebnispädagogik. Was man weiß, was man wissen sollte. 
In: erleben & lernen 3-4/2013, S. 41-45
Hildmann, J.: Simple things. Grundgedanken und Hinter­
gründe. In: erleben & lernen 3-4/2015, S. 4-7
Knauf, A.; Schulze-Krüdener, J.: Kompetenzen in der Sozia­
len Arbeit. Hamburg 2014
Kolleck, B.; Mantey, C.: Wie gut bereitet das Studium auf 
den Beruf vor? Eine Befragung von ehemaligen Studierenden 
der Sozialen Arbeit. In: Soziale Arbeit 2/2005, S. 63-67
Mastalerz, D.; Brünner, A.: Sicherheit und Risiko in der 
Erlebnispädagogik. Freiburg im Breisgau 2012
Mayring, P.: Qualitative Inhaltsanalyse. Grundlagen und 
Techniken. Weinheim und Basel 2008
Michl, W.: Erlebnispädagogik. München und Basel 2011
Ohling, M.: Erlebnispädagogische Weiterbildung. Verändern 
sie die berufliche Identität von SozialpädagogInnen und 
SozialarbeiterInnen? In: FORUM sozial 3/2015a, S. 49-53
Ohling, M.: Soziale Arbeit und Psychotherapie. Veränderun­
gen der beruflichen Identität von SozialpädagogInnen durch 
Weiterbildungen in psychotherapeutisch orientierten Verfah­
ren. Weinheim und Basel 2015b Paffrath, F.H.: Einführung 
in die Erlebnispädagogik. Augsburg 2013
Schiersmann, C.: Berufliche Weiterbildung. Wiesbaden 2007
Spiegel, H. von: Methodisches Handeln in der Sozialen 
Arbeit. Stuttgart 2013
Vetter, H.-W.: Individualisierung und Selbstinstrumentali­
sierung von Existenzstrukturen und Tendenzen moderner 
Erwerbsbiographien. In: Franz, H.W.: 22. Deutscher Soziolo­
gentag 1984: Beiträge der Sektions- und Adhoc-Gruppen. 
Opladen 1985

     Zusammenfassung | Der Mensch als das 
Tier, das WIR sagt, setzt eine lange Entwicklung 
voraus. Um diese beschreiben zu können, ist es 
sinnvoll, sich an die Ursprünge zu begeben. Das 
gilt sowohl für die phylogenetischen Anfänge 
menschlicher Kultur vor sechs Millionen Jahren 
als auch für die ontogenetischen Anfänge, in 
denen seither aus jedem neugeborenen Säug­
ling ein Teilhaber am sozialen Leben wird. In 
der Untersuchung dieser Anfänge stellt sich auf 
beiden Feldern heraus: Der Schlüssel, der in der 
Geschichte des Menschen als Gattung wie auch 
in der Geschichte jeder einzelnen Person die Tür 
zu dem öffnet, was den Menschen ausmacht, 
ist Kooperation.

     Abstract | Since man is the first animal to 
express the term WE, one must assume that the 
human being has come a long way on the path 
of evolution. In order to describe this process, 
one has to go to its roots. This includes both the 
phylogenetic or developmental beginnings of 
the 6-million-year-old human culture, as well 
as its ontogenetic origins since each newborn 
develops into a participant in society. In explo­
ring these origins, it emerges that the key that 
opens the door to what it means to be human, 
whether in human history as entire species, or 
as individual being, is cooperation.

Schlüsselwörter  Anthropologie 
 Biologie  Evolution  Sozialverhalten 

 Kooperation  Theorie

     Einleitung | In „Das Soziale in der Evolution“ 
(Nebel 2016) versuchte der Verfasser, neuere Ergeb­
nisse der Evolutionswissenschaften in den sozialwis­
senschaftlichen Diskurs einzubringen. Wie dort bereits 
ausgeführt wurde, stellen Natur und Kultur zwar keine 
unvereinbaren Gegensätze dar, können aber auch 
einander nicht gleichgesetzt werden. Die Dimension 
des Sozialen war der entscheidende Wendepunkt, an 
dem schon vor etwa zwei Millionen Jahren in früh­
menschlichen Kulturen aus dem evolutionären Prinzip 

Die Evolution des 
Sozialen
     Eckart Nebel

https://doi.org/10.5771/0490-1606-2017-7-268 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 16.01.2026, 14:41:08. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0490-1606-2017-7-268


269

So
zi

al
e 

Ar
be

it 
7.

20
17

der Konkurrenz aller Lebewesen die Möglichkeit von 
kollektiver Kooperation entstand. Ein Blick auf die 
Basisvorgänge, die menschliche Kultur überhaupt 
erst möglich werden ließen, kann das Selbstver­
ständnis Sozialer Arbeit immens erweitern. Diese 
Hinwendung zum evolutionären Ursprung menschli­
cher Kultur nimmt das Phänomen der sozialen Kog­
nition und seine rasante Differenzierung seit den 
Anfängen in den Blick und öffnet die Perspektive 
auf den Menschen als das Wesen, das WIR sagen 
kann – mit allen damit verbundenen Implikationen. 
Jedes WIR hat neben dem öffnenden und partizipa­
tiven Charakter, in dem sich das Individuum hin zur 
Gruppe öffnet und mit den Anderen gemeinsame 
Intentionen und Konventionen teilt, auch einen aus­
schließenden Aspekt, in dem sich die Konstitution eines 
WIR mit der Abgrenzung zu einem IHR verbindet 
(Schmid 2005, S. 73).

     Wo diese Grenzen gezogen werden, hängt vom 
jeweiligen Zusammenhang ab. Universalismus als 
Gebot der Stunde in Zeiten einer Weltrisikogesellschaft 
(Beck 2007, Beck 2017) bleibt ein wichtiger Anspruch, 
gerade auch angesichts des grassierenden atomisti­
schen Individualismus, in dem Kooperation und Ver­
handlungsbereitschaft als naiv und zum Scheitern 
verurteilt gesehen werden. Hier soll der Versuch unter­
nommen werden, die Fähigkeit zu Kooperation und 
prosozialem Verhalten als Grundlage der spezifisch 
menschlichen Sozialität zu identifizieren. Das große 
WIR eines von allen geteilten Menschheitsschicksals 
erscheint aus der historischen Perspektive, in der die 
Exklusion nach außen ebenso wie die Partizipation 
nach innen alle Arten von sozialen Gruppen bestimm­
te, als im wahrsten Sinne des Wortes notwendiges 
Ziel. Auch wenn sich die beim Menschen stark ausge­
prägte Ingroup-Outgroup-Mentalität in jeder Kinder­
gartengruppe genauso beobachten lässt, wie sie 
jedem wachen Leser einer Tageszeitung entgegen­
springt, soll hier keine „menschliche Natur“ postuliert 
werden, die den Menschen in den engen Rahmen 
seiner evolutionären Herkunft einsperrt und diesen 
als naturgegeben und damit unveränderbar hinnimmt. 
Im Gegenteil wird der Versuch unternommen, die Ur­
sprünge des Sozialen aus der Fähigkeit zur Koopera­
tion herzuleiten und damit den humanistischen wie 
auch systemischen Grundannahmen, die mittlerweile 
zum Kanon Sozialer Arbeit gehören, eine empirisch 
abgesicherte, aber auch philosophisch-anthropolo­
gisch eingeordnete Grundlage zu geben.

     Eine Sozialtheorie, die es gewohnt ist, das Soziale 
vom Individuum her zu denken, gehört vom Kopf auf 
die Füße gestellt: Erst die Sphäre des Sozialen lässt 
Individuen entstehen. Wir sind immer schon vernetzt. 
„Das menschliche Denken ist grundsätzlich koopera­
tiv“ (Tomasello 2014, S. 9).

     Phylogenese – Der Prozess der Mensch-
werdung, erklärt aus der Naturgeschichte | 
Wenn wir die Suche nach den Ursprüngen des Sozia­
len und damit nach dem Prozess der Hominisation 
beginnen, sind wir sofort mit einer Unschärfe kon­
frontiert: Es gibt eine prinzipielle Schwierigkeit zu 
bestimmen, ab welchem Entwicklungsstadium man 
nicht mehr vom Tier, sondern vom Menschen spricht. 
„Deshalb haben zwar Menschen Geburtstag, nicht 
aber der Mensch“ (Wulf 2004, S. 39). Gemeinhin wird 
die Herausbildung von Sprache als Merkmal herange­
zogen, um den Menschen vom Tier zu unterscheiden. 
Hier soll nun der Versuch unternommen werden, die 
Basisvorgänge, die den Menschen auf einen evolutio­
nären Sonderweg geschickt haben, anhand spezifi­
scher vorsprachlicher Fähigkeiten zu identifizieren. 
Diese Fähigkeiten bestehen darin, gemeinsame Ab­
sichten zu formen, eine gemeinsame Ausrichtung der 
Aufmerksamkeit zu entwickeln und mit kooperativen 
Motiven ein gemeinsames Ziel zu verfolgen. Im flie­
ßenden Übergang von unseren Primatenahnen zum 
Menschen ging es nicht um die Entwicklung von 
Sprache und Symbolen, sondern „es ging vor allem 
darum, den Gruppenzusammenhalt zu stärken, die 
gemeinsame Ausrichtung der Aufmerksamkeit zu 
erlernen und soziale Strukturen aufzubauen, die 
derartige Austauschprozesse innerhalb der Spezies 
fördern und unterstützen können“ (Donald 2008, 
S. 264).

     Wie konnte sich diese spezifische Art von sozialer 
Umwelt evolutionär entwickeln, in der kooperatives 
Verhalten für das Individuum vorteilhaft war? Diese 
Fragestellung lässt sich nur mit einem Erklärungsan­
satz angehen, der Biologie und Anthropologie, Sozial­
wissenschaften und Philosophie miteinander verbin­
det. „Menschwerdung ist ein zeitlicher, ein historischer 
Prozess, in dem sich ‚natürliche‘ und ‚kulturelle‘ 
Elemente in unauflösbarer, einander bedingender 
Weise durchdringen“ (Wulf 2004, S. 39). Donald 
spricht in diesem Zusammenhang vom menschlichen 
Geist als einem „Hybridprodukt“ aus Biologie und 
Kultur (Donald 2008, S. 11).

https://doi.org/10.5771/0490-1606-2017-7-268 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 16.01.2026, 14:41:08. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0490-1606-2017-7-268


270

So
zi

al
e 

Ar
be

it 
7.

20
17

     Allgemein wird angenommen, dass sich vor sechs 
Millionen Jahren die Abstammungslinie der Hominiden 
von den anderen Primaten trennte. Vor zirka zwei 
Millionen Jahren entstanden dann Vorformen des 
Homo sapiens (Homo erectus); die moderne Form 
des Homo sapiens sapiens existiert seit 500 000 Jah­
ren. Das Rätsel der Entstehung von Kulturen besteht 
nun darin, dass sich in diesem relativ kurzen Zeitraum 
keine grundlegenden biologisch-genetischen Unter­
schiede entwickelt haben können, die eine rein natu­
ralistisch-reduktionistische Erklärung erlauben (Nebel 
2016, S. 85 ff.). Diese Zeitspanne ist aus evolutionärer 
Sicht für die Entwicklung einer eigenen Art mit derart 
signifikanten Unterschieden zu ihren Vorgängern viel 
zu kurz. Trotz der aus menschlicher Perspektive langen 
Zeitspanne von sechs Millionen Jahren teilen wir 97,5 
Prozent des genetischen Materials mit den Schimpan­
sen (Tomasello 2002, S. 14). Was macht den kleinen 
Unterschied aus, der den großen Unterschied aus­
macht?

     Die sogenannte kumulative kulturelle Evolution 
ist ein Erklärungsansatz, der das Rätsel plausibel 
löst. Für die Weitergabe des kulturell Gelernten über 
Generationen hinweg prägte Tomasello den Begriff 
des „Wagenhebereffektes“. Diese Form von Entwick­
lung operiert auf einer um viele Größenordnungen 
schnelleren Zeitskala als die Prozesse der organi­
schen Evolution. „Der Vorgang kumulativer kultu­
reller Evolution erfordert nicht nur Erfindungsgabe, 
sondern auch und ebenso sehr zuverlässige soziale 
Weitergabe, die ähnlich wie ein Wagenheber das 
Zurückfallen verhindern kann, so daß das gerade 
erst erfundene Artefakt oder die soziale Praktik die 
neue und verbesserte Form einigermaßen zuverlässig 
beibehält, bevor eine weitere Modifikation hinzu­
kommt“ (Tomasello 2002, S. 16). Zwei kooperative 
Prozesse halten den Effekt in Gang: 
▲ Menschen betreiben untereinander eine aktive 
Wissensvermittlung. Sie bringen einander etwas 
bei und sie schränken dieses Verhalten nicht auf Ver­
wandte ein, wie einige Tierarten, die auch Instruk­
tionen weitergeben. 
▲ Menschen imitieren einander, passen sich in 
einer Gruppe aneinander an und bilden auf diese 
Weise eine kollektive Identität in der Gruppe: Sie 
sagen WIR. Es bilden sich gemeinschaftlich verein­
barte Konformitätsnormen und die Mitglieder der 
Gruppe achten aktiv auf deren Einhaltung (Toma-
sello 2010, S. 12).

     Durch die Ansammlung und Weiterentwicklung 
von Artefakten und sozialen Praktiken in der mensch­
lichen Kultur wächst jedes neugeborene Kind in eine 
gestaltete menschliche Welt hinein und reagiert darin 
sowohl auf Beziehungsangebote als auch auf Dinge. 
Welch fundamentaler Unterschied durch den Wagen­
hebereffekt existiert, wird bei einem Blick auf unsere 
nächsten Verwandten deutlich: „Jeder Menschenaffe 
lernt nur aus dem, was er selbst unmittelbar erfährt. 
Jede Generation beginnt wieder von neuem, weil das 
Wissen, das die Alten den Jungen voraushaben, für 
immer in ihrem Gehirn verschlossen bleibt und mit 
ihnen stirbt“ (Donald 2008, S. 161). Menschen dage­
gen wachsen in ihrer Kindheit in ein komplexes Gefü­
ge aus Beziehungen und Rollen, in eine Umwelt aus 
Gegenständen und Praktiken hinein und erhalten auf 
diese Weise Zugang zu dem Schatz des kulturellen 
Gedächtnisses, der sich über viele Jahrtausende mit 
Wissen und Fertigkeiten gefüllt hat. Wir stehen auf 
den Schultern von vielen Generationen an Überliefe­
rung und Innovationen. Wie oben ausgeführt, lassen 
sich die Entwicklungsschritte der Hominisation nur 
in der Verschränkung biologischer und anthropolo­
gisch-soziologischer Fragestellungen angemessen 
beschreiben. 

     An dieser Stelle stellt sich zunächst die biologische 
Frage nach der vergleichsweise raschen Zunahme der 
Gehirnmasse und in diesem Zusammenhang die Frage, 
welchen evolutionären Vorteil ein solch überproportio­
nales Organ gehabt haben könnte. Es scheint plausi­
bel, dass in der Linie der Hominiden ein Prozess ein­
setzte, der das einzelne, noch wenig entwickelte 
Primatengehirn durch schrittweise Modifikationen 
aus seinem nur von episodischen Erfahrungen gepräg­
ten Gehäuse in ein mit anderen geteiltes kognitives 
Universum führte. Wie aber konnte eine Entwicklung 
einsetzen, in deren Verlauf es gelang, „einen kogniti­
ven Rubikon, über den keine andere Spezies dieses 
Planeten je gelangt ist“ (Donald 2008, S. 160), zu 
überschreiten? Um diese Frage zu beantworten, kann 
das Konzept der „Zone der nächsten Entwicklung“ 
hilfreich sein, das der russische Psychologe Lew Wy­
gotski (1896-1934) für das Lernen von Kindern präg­
te: Pädagogen machen sich ein genaues Bild davon, 
was für das lernende Kind im Moment gerade noch 
knapp außerhalb seiner Fertigkeiten liegt, um dann 
die Lehrangebote genau hier anzusiedeln. Donald 
sieht in der kognitiven Evolution eine ähnliche Dyna­
mik: „Die Funktionen, die am ehesten auf Selektions­

https://doi.org/10.5771/0490-1606-2017-7-268 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 16.01.2026, 14:41:08. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0490-1606-2017-7-268


271

So
zi

al
e 

Ar
be

it 
7.

20
17

druck ansprechen, liegen knapp jenseits der Fähig­
keiten, über die eine Spezies bereits verfügt“ (ebd., 
S. 146). Ziel der empirischen Forschung von Tomasello 
ist es, die Bereiche auszuloten, in denen die Fähig­
keiten heutiger Menschenaffen gerade noch nicht 
greifen, die Kinder ab einem bestimmten Alter aber 
schon bewältigen.

     In akribisch ausgefeilten Versuchsanordnungen 
untersuchen Tomasello und sein Team am Max-Plank-
Institut für Evolutionäre Anthropologie einerseits, 
wie Kleinkinder denken und handeln, noch bevor 
sie über Sprache und verinnerlichte gesellschaftliche 
Konventionen verfügen, und andererseits, wie „men­
schenähnlich“ sich Affen verhalten können, wenn 
man sie mit sozialen Aufgaben und Situationen kon­
frontiert. „Unser Forschungsansatz besteht darin, die 
Unterschiede zwischen Kindern und Menschenaffen 
in ihrem sozialen Miteinander und ihrer Kommuni­
kation in relativ überschaubaren Situationen auszu­
machen“ (Tomasello 2010, S. 54). Dabei stellt sich 
heraus, dass die operative Intelligenz, also das Ver­
ständnis von Raum, Mengen und Kausalitäten bei 
Schimpansen und zweijährigen Kindern ähnlich groß 
ist – der entscheidende Unterschied liegt in der so­
zialen Kompetenz. Kleine Kinder sind schon weit vor 
ihrem dritten Lebensjahr in der Lage, sich in andere 
hineinzuversetzen und mit ihnen gemeinsame Ziele 
zu verfolgen.

     Was kann nun in frühmenschlichen Kulturen die 
Zone der nächsten Entwicklung gewesen sein? 
Nahrungssuche ist ein Handlungsrahmen, in dem 
gemeinsame Ziele, gemeinsame Handlungen und 
gemeinsame Aufmerksamkeit eine Zwei-Ebenen-
Struktur gleichzeitiger Gemeinsamkeit und Indivi­
dualität schaffen – ein gemeinsames Ziel, aber mit 
individuellen Rollen. Diese auf ein Du ausgerichtete 
Form gegenseitiger Beteiligung ist nur bei Menschen 
anzutreffen. Das Denken in der Zwei-Ebenen-Struk­
tur eines gemeinsamen Ziels und gleichzeitig indivi­
dueller Rollen setzt voraus, dass es verschiedene 
Perspektiven auf einen Zielgegenstand der gemein­
samen Aufmerksamkeit gibt. Dazu müssen sich die 
beteiligten Akteure bewusst sein, dass auch der je­
weils andere dasselbe Objekt wahrnimmt, jedoch 
aus einer anderen Perspektive. Der gemeinsame Hin­
tergrund (Ziel, jeweilige Rollen) stellt die Matrix dar, 
in der sich dieses Verständnis von Perspektivität ent­
wickelt. „Gemeinsame Aufmerksamkeit steht also 

am Beginn des Prozesses, durch den Menschen eine 
intersubjektive Welt mit anderen aufbauen“ (Toma­
sello 2014, S. 75).

     Die radikale Veränderung, die die frühen Menschen 
von ihren tierischen Verwandten zu trennen begann, 
lag nicht in den Gehirnen oder Genen einzelner, bes­
ser angepasster Individuen, sondern die Entwicklung 
der spezifisch menschlichen Kultur ist in der Vernet­
zung der Gehirne begründet: „Die Menschheit stützt 
sich seit ihren Anfängen auf ‚verteilte‘ Systeme des 
Denkens und Erinnerns, in denen mentale Prozesse 
auf viele Nervensysteme aufgefächert sind“ (Donald 
2008, S. 11). Die Idee einer Vernetzung des verteilten 
und geteilten Wissens als Erklärungsansatz für das 
spezifisch Menschliche stimmt mit den Schlussfolge­
rungen von Tomasello überein, „dass die einzigartig 
menschlichen Fähigkeiten, die den größten Unter­
schied ausmachen[,] diejenigen sind, die es Indivi­
duen der Spezies Homo sapiens ermöglichen, ihre 
kognitiven Mittel sozusagen zusammenzulegen, das 
heißt, kollektive kulturelle Aktivitäten und Produkte 
zu bilden und daran teilzuhaben“(Tomasello; Rakoczy 
2009, S. 698). Diesen Prozess nachzuzeichnen ist 
das Anliegen des folgenden Abschnitts, in dem die 
Spuren der kooperativen Kommunikation von ihren 
frühen Anfängen bis hin zur Ausbildung komplexer 
sozialer Institutionen und symbol- und technologie­
gestützter Kommunikation verfolgt werden.

     Soziogenese – Kooperation als Paradigma 
der kulturellen Entwicklung | Die Suche nach den 
Ursprüngen der menschlichen Fähigkeit zu Koopera­
tion verfehlt ihr Ziel, wenn sie an den Phänomenen 
der Sprache und Symbole haltmacht und damit den 
Unterschied dort bestimmt, wo das Ergebnis einer 
vorgängigen Entwicklung eigentlich schon gegeben 
ist. Aus den vorherigen Überlegungen zu den Basis­
vorgängen, die in proto-menschlichen Gruppen erste 
Formen einer kooperativen Infrastruktur entstehen 
ließen, geht klar hervor, dass „Sprache und Kultur 
nur der ‚Zuckerguß auf dem Kuchen‘ der ultrasozia­
len Möglichkeiten des Menschen sind, sich kognitiv 
auf die Welt zu beziehen“ (Tomasello 2014, S. 14). 

     Jede sprachliche Kommunikation braucht einen 
breiten, gemeinsam geteilten Kontext der Sprechen­
den. Erklärungsbedürftig ist also weniger, wie Men­
schen sprachlich interagieren, sondern eher die Tat­
sache, dass Menschen in der Lage sind, jenseits der 

https://doi.org/10.5771/0490-1606-2017-7-268 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 16.01.2026, 14:41:08. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0490-1606-2017-7-268


272

So
zi

al
e 

Ar
be

it 
7.

20
17

Worte vor einem gemeinsam geteilten impliziten Hin­
tergrund von Absichten, Erwartungen und Konven­
tionen miteinander zu kommunizieren. 

     Nun ereignet sich die sogenannte nonverbale 
Kommunikation, in unserer von sprachlichen Konven­
tionen flächendeckend umrahmten sozialen Realität, 
meist eher begleitend und kommentierend zur sprach­
lichen Verständigung. Als Beispiel für alltägliche non­
verbale Kommunikation führt Tomasello die Situation 
in einer Warteschlange an, in der sich ein Wartender 
umgedreht hat und von einem weiter hinten in der 
Schlange Stehenden mit einer Geste aufgefordert 
wird, sich wieder umzudrehen, um die Lücke, die sich 
inzwischen in der Schlange gebildet hat, zu schließen. 
Diese einfache Geste benötigt ein komplexes, gemein­
sam geteiltes Hintergrundwissen, welches das Stehen 
in einer Schlange und die gegenseitigen, allgemein 
vorausgesetzten Verhaltensweisen dabei betrifft.

     Die gemeinsame Nahrungsbeschaffung wurde in 
der ethnologischen Literatur bei heute noch existieren­
den Jäger- und Sammlergruppen vielfach beschrieben. 
Nach Tomasello lässt sich eine Abfolge feststellen: 
Es wird ein gemeinsames Ziel festgelegt, die Rollen 
werden verteilt und bei Erfolg wird die Ausbeute 
gemeinsam geteilt. Das Teilen betrifft nicht nur die 
direkte Verwandtschaft, sondern auch den größeren 
Umkreis der sozialen Gruppe. „Diese Neigung, die 
Früchte gemeinsamer Arbeit ‚fair‘ zu teilen, ist bei 
Menschen besonders stark ausgeprägt; Menschen 
in fast allen Kulturen haben Normen des Teilens und 
der Fairness verinnerlicht“ (Tomasello 2009, S. 201).

     In Gruppen, in denen sich eine solche rudimen­
täre kooperative Infrastruktur herausgebildet hat, 
können sich kooperative Handlungen aus dem direk­
ten Zusammenhang gemeinsamer Tätigkeiten wie 
der Nahrungssuche lösen. Wenn nun ein Individuum 
versucht, seinen Ruf bei anderen zu verbessern, kann 
es anderen Informationen anbieten, die für diese rele­
vant sein könnten. Damit entwickelt sich die Kommu­
nikation von der imperativen Zeigegeste zu einer in­
formierenden Botschaft weiter. Die Zeigegeste selber 
braucht immer den gemeinsamen Hintergrund der 
Erfahrung, damit der Empfänger die Bewegungen 
oder Laute des Kommunizierenden als Botschaft ver­
steht und nicht einfach als seltsame Gebärden ohne 
Zusammenhang interpretiert. Ikonische Gesten, also 
eine Art von pantomimischer Nachahmung des 

Gemeinten, können größere Bedeutungszusammen­
hänge erschließen. „Belohnt wird das Beherrschen 
ikonischer Gesten mit der Fähigkeit, effektiver über 
eine größere Bandbreite von Situationen mit Perso­
nen zu kommunizieren, mit denen man weniger 
Erfahrung teilt“ (Tomasello 2009, S. 219). Der Schritt 
von der Zeigegeste zur pantomimischen Darstellung 
erweist sich aus dieser Sicht als der Ursprung aller 
weiteren Symbolisierungen, die sich dann in der Ent­
wicklung von Sprache und Schrift differenzieren. Mit 
zunehmender Abstraktion der Zeichen wird ein Ver­
ständnis auch mit weniger unmittelbar gemeinsam 
geteilter Erfahrung möglich; ein Kontext zweiter Ord­
nung beginnt sich zu entfalten, in dem die Zeichen 
selbst gemeinsam geteilter Hintergrund sind.

     Ein weiterer Schritt setzt ein, wenn Individuen 
beginnen, sich darum zu bemühen, von anderen Grup­
penmitgliedern positiv beurteilt zu werden. „Mein 
Überleben hängt davon ab, wie du mich beurteilst“ 
(Tomasello 2014, S. 76). Die Handlung des Individu­
ums soll also bei den anderen einen erwünschten 
Eindruck hinterlassen. Damit wird rekursiv geschluss­
folgert, was eine weitere kognitive Abstraktionsleis­
tung erfordert. Wenn viele Gruppenmitglieder diese 
Art von sozialer Selbstbeobachtung entwickeln, bildet 
sich in Gruppen eine erste Form von sozialer Norma­
tivität. Das kognitive Modell dieser zweitpersonalen 
sozialen Beteiligung (ein Ich und ein Du, die Annah­
men übereinander anstellen) liefert damit die Infra­
struktur gemeinsamer Intentionalität.

     „Wenn Menschen anfangen, wirklich hilfsbereit 
sein zu wollen, um damit ihr Ansehen zu steigern, und 
sie damit rechnen können, daß andere auch hilfsbe­
reit sein wollen, beginnen sie funktional betrachtet, 
die anderen freimütig über Dinge zu informieren“ 
(Tomasello 2009, S. 219). In dieser Stufe der Entwick­
lung reagieren Menschen auf die Aufforderungen 
anderer und geben selbst Informationen jenseits 
konkreter gemeinsamer Absichten weiter. Tomasello 
weist darauf hin, „daß in einer Gruppe von Individuen, 
die zum rekursiven Erkennen geistiger Zustände in 
der Lage sind und sich zudem um ihren Ruf sorgen – 
so daß jeder vom anderen weiß, daß er sich um seinen 
Ruf sorgt –, leicht gegenseitige Erwartungen von 
Hilfsbereitschaft entstehen konnten“ (ebd., S. 223). 
Menschliche Zusammenarbeit entstand also aus der 
gestischen Aufforderung zu helfen und der Motiva­
tion, dem zu entsprechen.

https://doi.org/10.5771/0490-1606-2017-7-268 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 16.01.2026, 14:41:08. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0490-1606-2017-7-268


273

So
zi

al
e 

Ar
be

it 
7.

20
17

     Eine Gruppe mit einer derart gefestigten Struktur 
besteht ab diesem Punkt ihrer Entwicklung nicht 
mehr aus lauter Individuen, sondern ist durch ein 
Band von gegenseitigen Erwartungen und Annah­
men übereinander verbunden. Nun wird es wichtig, 
dazuzugehören. „In der Sozialpsychologie ist es bei­
spielsweise bekannt, daß eine mögliche Form, Solida­
rität mit anderen in der Gruppe auszudrücken, darin 
besteht, sich so wie sie zu verhalten, sich so zu klei­
den, so zu sprechen, ähnliche Einstellungen auszu­
drücken und im allgemeinen so wie sie zu sein“ 
(Tomasello 2009, S. 225). Außerdem gibt es in einer 
Gruppe aus Subjekten, die miteinander durch Erwar­
tungen und Annahmen übereinander verbunden sind, 
auch Gründe, andere nicht nur mit hilfreichen Infor­
mationen zu versorgen, sondern sie auch an eigenen 
Gefühlen und Einstellungen teilhaben zu lassen.

     Auch wenn wir uns heute in einer vollkommen 
anderen Umwelt als unsere Urahnen befinden, so lassen 
sich die oben skizzierten drei Schritte in der Evolution 
der menschlichen Kommunikation doch als allgemeine 
Typen von Kommunikationsmotiven verallgemeinern, 
die auch heute unser Verhalten strukturieren. Aus 
den vorhergehenden Überlegungen ergibt sich der 
Befund, dass das, was Menschen miteinander ver­
bindet, nicht geteilte Meinungen oder Normen sind, 
sondern ein gemeinsames soziales Wissen, welches 
in eher vorsprachlichen Voraussetzungen gründet. 
Dieses Wissen ist ein Wissen-wie, nicht ein Wissen-
dass (Schlicht 2013, S. 45) ein soziales Know-how, 
welches wir einfach voraussetzen.

     In einer Gruppe, die auf Kooperation beruht, die 
aber immer wieder neu herzustellen und abzusichern 
ist, hat das Individuum einen hohen Bedarf an Infor­
mationen über die anderen: Wir sind zu Gedanken­
lesern evolviert. Dazu passt der Befund, dass Men­

schen die einzigen Primaten sind, bei denen das 
Weiße in den Augen sichtbar ist. Dieser anatomische 
Unterschied zeigt, neben den meistgenannten Merk­
malen wie die Morphologie der Extremitäten und 
die Größe des Gehirns, dass es an der Trennungslinie 
der Gattung Homo von den übrigen Primaten ein 
evolutionärer Vorteil gewesen sein muss, anhand 
der Augenstellung sehen zu können, wohin und wie 
jemand schaut. Stellt die Zeigegeste noch ein ver­
gleichsweise großes und äußerliches Signal dar, so 
ist das Weiße in den Augen ein Schritt zu einer diffi­
zileren Ausdruckssprache, in der nicht nur das Auge 
selbst, sondern das ganze Gesicht „spricht“.

     Auch wenn in einer Gruppe Konkurrenz zuguns­
ten von grundsätzlich kooperativer Kommunikation 
überwunden wurde, bleibt jedes Individuum auf sei­
nen eigenen Vorteil bedacht, das heißt es kann vor­
teilhaft erscheinen, Kooperation nur vorzutäuschen 
oder quasi als „Trittbrettfahrer“ nur für die eigenen 
Vorteile auszunutzen. Dadurch kommt es zu einer Art 
von „Wettrüsten“ zwischen Betrug und Entlarvung 
des Betrugs. Die vielen Hinweise auf Kooperation als 
Paradigma menschlicher Kultur in diesen Ausführun­
gen sollten nicht missverstanden werden: Gruppen­
fehden und Machtkämpfe, Lügen und Verrat sind in 
der kooperativen Kommunikation allgegenwärtig – 
sie fördern sogar die soziale Intelligenz. „Nach ver­
schiedenen Studien sind Menschen besonders begabt, 
aus dem Gesichtsausdruck des Gegenübers Lug und 
Betrug herauszulesen“ (Illies 2006, S. 149). Ein Be­
wusstsein, das diese feinen Unterschiede registrieren 
kann und die dazugehörigen Beziehungsinformatio­
nen zu verarbeiten und zu speichern vermag, muss 
über ein ständig aktualisiertes Modell der Gruppen­
struktur verfügen. Dieses Modell ist auf der Sinnes­
ebene nie direkt und konkret wahrnehmbar und 
daher abstrakt. Durch ihre hochentwickelte soziale 

Auffordern

Informieren

Teilen

Du zu mir

Ich zu Dir

Wir

um Hilfe oder Information 
bitten

Hilfe anbieten, einschließ­
lich Information

Teilen von Emotionen oder 
Informationen

Ich will, dass Du etwas tust, um mir zu helfen.

Ich will, dass Du von etwas Kenntnis nimmst, weil 
ich glaube, dass es Dir helfen oder Dich interessieren 
wird.

Ich will, dass Du etwas Bestimmtes fühlst, damit wir 
Einstellungen beziehungsweise Gefühle miteinander 
teilen können.

Eigene Übersicht nach Tomasello 2009

https://doi.org/10.5771/0490-1606-2017-7-268 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 16.01.2026, 14:41:08. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0490-1606-2017-7-268


274

So
zi

al
e 

Ar
be

it 
7.

20
17

Kognition haben Menschen ein spezifisches Gespür 
für kooperative Beziehungen und soziale Ungerech­
tigkeiten entwickelt. Die Fähigkeit, logisch und 
abstrahierend zu schlussfolgern, hat genau hier ihren 
Ursprung. Die Ursprünge des Sozialen stellen sich aus 
dieser Perspektive als die Ursprünge des logischen 
Denkens heraus.

     Aus dieser Sicht bekommt das Paradigma des 
„Cogito ergo sum“ eine neue Bedeutungsebene. 
Cogitare heißt nicht nur denken, ausdenken, ersin­
nen, sondern auch beabsichtigen, planen. Statt „Ich 
denke, also bin ich“ könnte es auch „Ich beabsichti­
ge, also bin ich“ heißen. Damit wird die grundsätzli­
che Bezogenheit des Menschen deutlich, insofern 
sich individuelle menschliche Absichten ausschließ­
lich vor dem Hintergrund gemeinsamer Intentiona­
lität entwickeln. Wie schon eingangs gesagt: Erst die 
Sphäre des Sozialen lässt Individuen entstehen. Nun 
wird deutlich, dass nicht nur die verschiedenen Vari­
anten individualistischer Sozialtheorien vom Kopf auf 
die Füße gestellt gehören. Auch die von dem Philo­
sophen René Decartes erdachte Spaltung in eine res 
cogitans (die Welt der Ideen) und eine res extensa 
(die Welt der Dinge) verblasst, wenn man sich klar­
macht, dassalle „Dinge“ unserer kulturellen Welt aus 
einer kooperativen Infrastruktur, also aus gemeinsam 
geteilten Absichten heraus entstanden sind – es sind 
immer materialisierte Ideen. 

     Seit den frühen Tagen unserer ersten Vorfahren 
kreuzt sich der Prozess der Phylogenese mit dem der 
Ontogenese. Jedes Kind, das seither geboren wird, 
nimmt an der kulturellen Welt seiner sozialen Umge­
bung teil und gibt seinen unverwechselbaren Beitrag 
in diese Welt hinein. Im heranwachsenden Kleinkind 
verschränken sich sowohl die körperlichen Handlungs­
formen, Schemata und Bilder als auch ihre symboli­
schen Bedeutungen in einem Prozess, in dem Natur 
und Geschichte so wenig voneinander zu trennen 
sind wie Körper und Kultur. Auch bei der ontogeneti­
schen Spurensuche nach den Ursprüngen des Sozia­
len in der Entwicklung des Kindes empfiehlt es sich, 
nicht die späten, kulturell überformten Phänomene 
von Sprache und sozialer Normierung als Referenz­
punkte zu nehmen, sondern die ersten Entwicklungs­
schritte zu beobachten. Ein genauer Blick auf den 
Prozess, in dem aus einem reflexhaft gesteuerten neu­
geborenen Säugling innerhalb von einem Jahr ein 
Wesen wird, das verständig auf soziale Reize reagiert 

und sich die Grundlagen von Auffordern, Informieren 
und Teilen scheinbar von selbst angeeignet hat, kann 
jeder pädagogischen Disziplin wertvolle Hinweise 
liefern, die sich aus Platzgründen hier nicht ausfüh­
ren lässt. Auch die Frage, ob es neben der gemein­
samen Nahrungssuche auch die gemeinschaftliche 
Kinderaufzucht (Blaffer-Hrdy 2010) war, die einen 
Prozess der Entwicklung einer kooperativen Infra­
struktur in Gang gesetzt haben könnte, bleibt spä­
teren Ausführungen des Verfassers vorbehalten.

Literatur 
Beck, Ulrich: Weltrisikogesellschaft. Auf der Suche nach der 
verlorenen Sicherheit. Frankfurt am Main 2007
Beck, Ulrich: Die Metamorphose der Welt. Berlin 2017
Blaffer-Hrdy, Sahra: Mütter und Andere – Wie die Evolution 
uns zu sozialen Wesen gemacht hat. Berlin 2010
Donald, Merlin: Triumph des Bewusstseins. Die Evolution 
des menschlichen Geistes. Stuttgart 2008
Illies, Christian: Philosophische Anthropologie im biologi­
schen Zeitalter. Zur Konvergenz von Moral und Natur. Frank­
furt am Main 2006
Nebel, Eckart: Das Soziale in der Evolution. In: Soziale Arbeit 
3/2016, S. 82-89
Schlicht, Tobias: Mittendrin statt nur dabei. Wie funktioniert 
soziale Kognition? In: Breyer, Thimo: Grenzen der Empathie. 
Philosophische, psychologische und anthropologische Pers­
pektiven. München 2013, S. 45-92
Schmid, Hans Bernhard: Wir-Intentionalität. Kritik des onto­
logischen Individualismus und Rekonstruktion der Gemein­
schaft. Freiburg im Breisgau und München 2005
Tomasello, Michael: Die kulturelle Entwicklung des mensch­
lichen Denkens. Frankfurt am Main 2002 
Tomasello, Michael: Die Ursprünge der menschlichen 
Kommunikation. Frankfurt am Main 2009
Tomasello, Michael; Rakoczy, Hannes: Was macht mensch­
liche Erkenntnis einzigartig? Von individueller über geteilte 
zu kollektiver Intentionalität. In: Schmid, Hans Bernhard; 
Schweikart, David P. (Hrsg.): Kollektive Intentionalität. Eine 
Debatte über die Grundlagen des Sozialen. Frankfurt am 
Main 2009
Tomasello, Michael: Warum wir kooperieren. Berlin 2010
Tomasello, Michael: Eine Naturgeschichte des Denkens. 
Berlin 2014
Wulf, Christoph: Anthropologie. Geschichte, Kultur, Philoso­
phie. Reinbek 2004

Eckart Nebel ist Theaterregisseur, Sozialarbeiter 
(BA) und Lehrbeauftragter an der Alice Salomon 
Hochschule Berlin. Er arbeitet in der Begleiteten 
Elternschaft für Menschen mit psychosozialem 
Unterstützungsbedarf bei COMES e.V. in Berlin. 
E-Mail: eck.art@gmx.de

https://doi.org/10.5771/0490-1606-2017-7-268 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 16.01.2026, 14:41:08. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

mailto:eck.art@gmx.de
https://doi.org/10.5771/0490-1606-2017-7-268
mailto:eck.art@gmx.de

