
XI. Das Unbewusste und das Leiden

1. Der transempirische Status des Unbewussten und
seine Spuren in der Erfahrung

Wer hätte noch nicht erlebt, dass ihm Handlungen, Gedanken, Phanta-
sien, Gefühle, z.B. eine Kränkung, eine Befürchtung, eine Ahnung, zu
einer Zeit bewusst wurden, als sie längst vergangen waren, aufgeweckt
vielleicht erst durch die Konfrontation mit ihren unangenehmen oder
überraschenden Folgen? Wohl niemand. Oft sind es der Körper oder
die Anderen, die uns vor aller innerseelischen Selbstwahrnehmung da-
rauf aufmerksam machen, dass mit uns etwas nicht stimmt: Da ist uns
unwohl, wir haben Schmerzen, Herzklopfen, sind verspannt, erschöpft
– und verstehen nicht, dass dies die Nachwirkungen emotionaler Zu-
stände sind. Die Mitmenschen sagen, wir sähen müde, ärgerlich, trau-
rig aus – aber wir erleben uns gar nicht so. Psychische Störungen, so
genannte Neurosen, zeichnen sich – wie S. Freud gezeigt hat – gerade
dadurch aus, dass die verursachenden Affekte und die damit verbunde-
nen Konflikte weitgehend unbewusst sind und selbst bei willentlicher
Anstrengung nicht ohne Weiteres bewusst gemacht werden können.
Offensichtlich ist es also möglich, dass seelische Akte und Vorgänge
unbewusst bleiben und dennoch in der Psyche, im Leib, im Verhalten
und in unseren Beziehungen wirksam werden. Wie ist das möglich?
Was bedeutet dies? Können wir dies verstehen? Dass hier ein großes,
allertiefstes Seinsrätsel vorliegt, erhellt daraus, dass wir uns Psy-
chisches, Aktmäßiges, Erlebnishaftes gar nicht absolut oder wesenhaft
unbewusst, d.h. echt und innerlich bewusstlos, also etwa nur dinglich,
denken können. Dann aber entsteht das Paradoxon eines unbewussten
Bewusstseins oder bewussten Unbewussten. Um hier Licht ins Dunkel
zu bringen, wird es gut sein, damit zu beginnen, Grundformen des
Unbewussten zu unterscheiden, die wir alle kennen.

313

https://doi.org/10.5771/9783495998403-313 - am 16.01.2026, 08:41:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403-313
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


2. Formen des Unbewussten

Die einfachste Form des Unbewussten ist das Nichtwissen, das Unge-
wusste. Da gibt es zwar etwas dem Bewusstsein prinzipiell Zugäng-
liches, doch es weiß nichts davon. Hier liegt das Unbewusste im Sinne
des Ungewussten vor. So weiß niemand, was in seinem Leibinneren,
z.B. in seiner Milz, vor sich geht, obwohl gewiss darin etwas vorgeht.
Diese Form des Unbewussten ist ein kognitives Unbewusstes, das in
der Beschränktheit unseres Erkenntnisvermögens gründet. In mancher
Hinsicht ist die Grenze dieser Beschränkung verschiebbar, in anderer
Hinsicht nicht. Obwohl sich z.B. streng beweisen lässt, dassWurzel aus
2 keine endlich beschreibbare Zahl, sondern ein »unendliches Größen-
verhältnis« ist, wird es nie einen Menschen geben können, der sich
diese Größe vorstellen oder sie anschauen kann, eben weil sie jedes
endliche Anschauungsvermögen übersteigt. Hier bleibt ein Seins-
zusammenhang »für ewig« unbewusst und kann nicht Eingang in un-
ser Bewusstsein finden; diese prinzipielle Unschaubarkeit ist streng
beweisbar! Wir haben es also mit einer prinzipiell unanschaulichen,
nichtsdestotrotz beweisbar einsichtigen Wesenserkenntnis zu tun.

Von diesem Unbewussten ist das potential Unbewusste zu unter-
scheiden: Ein Neugeborenes kann nicht sprechen, aber die Fähigkeit
dazu bringt es mit; ein Adoleszent weiß nicht, was er einmal beruflich
machen wird, aber eines Tages wird in ihm ein Impuls erwachen, der
ihm eine bestimmte Richtung weist. Hier ist etwas unbewusst, nicht
weil wir es nicht erkennen, auch nicht, weil es verdrängt wurde, son-
dern weil es noch gar nicht da, noch nicht entfaltet, noch nicht realisiert
ist. Erst wenn es sich manifestiert hat, können wir von ihm wissen. Da
sich nun alles kosmische Sein im Werden befindet, untersteht auch
alles Sein – wie Aristoteles als erster und am klarsten mit seinen Be-
griffen der »dynamis« und der »energeia« herausgearbeitet hat – der
Potentialität, entfaltet also etwas zur Wirklichkeit, was noch nicht da,
aber als Möglichkeit in einer Wirklichkeit angelegt war. Dies gilt na-
türlich auch für das seelisch-geistige Leben, dessen Hauptkennzeichen
die Bewusstheit ist. Alle Kreativität geht auf dieses Verhältnis von Po-
tentialität und Aktualität, von potentialer und aktualer Bewusstheit
zurück, ja schöpft daraus.

S. Freud war es, der eine weitere Variante des Unbewussten ent-
deckte, das Verdrängungsunbewusste oder autonom-dynamische Un-
bewusste. Hierbei handelt es sich nicht um etwas Noch-nicht-Seiendes,

314

Das Unbewusste und das Leiden

https://doi.org/10.5771/9783495998403-313 - am 16.01.2026, 08:41:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403-313
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


sondern um ein psychisches Sein – z.B. einen Konflikt, ein Trauma, ein
Gefühl –, das zwar schon realisiert ist, aber – weil im Alltagsbewusst-
sein nicht erträglich – aus diesem verbannt und in »die Tiefe des Unbe-
wussten« verdrängt wird. Wenn solche Vorgänge möglich sind – was
niemand heute mehr ernstlich bezweifelt –, folgt, dass das »Unbewuss-
te« dieser Art eine eigene Realität ist, eine seelische Region, die nicht
erst durch die Verdrängung entsteht, sondern – wenigstens als Bereich
– schon a priori da sein muss und autonom zu agieren in der Lage ist.
Denn in ein Nichts lässt sich nichts verdrängen, und einem Nichts kann
keine Wirksamkeit zugeschrieben werden. Was aber ist in diesem Falle
schon da? Wie müssen wir uns diesen Bereich denken? Zunächst gilt,
dass er per definitionem nicht direkt wahrgenommen, sondern nur aus
seinen Spuren erschlossenwerden kann, womit er prinzipiell die Erfah-
rungsgrenzen übersteigt und im echten Sinne »transzendent« ist. Eine
direkte Phänomenologie des Unbewussten wird damit unmöglich.1 Zu
den Spuren dieser transempirischen Wirklichkeit gehören Träume,
Fehlleistungen, Neurosen, aber auch schöpferische Prozesse wie ein
Großteil der Sprache und der Handlungen, der uns wie fertig ins Tages-
bewusstsein »eingeflößt« wird. Da Freud primär pathografisch orien-
tiert war, deutete er das Unbewusste als einen infantil-unreifen, ja im
Grunde »psychotischen« oder, wie er sagt, »primär-prozesshaften« Be-
reich des Erlebens, Fühlens und Denkens. Das Unbewusste soll, so
Freud, weder geordnet denken können noch über klare Zeit- und
Raumstrukturen verfügen, vielmehr sei es chaotisch und folge nur sei-
nen leiblichen Trieblüsten.

Dass dies partiell richtig ist, kann kaum bezweifelt werden, aber
gewiss ist es in dieser apodiktischen Form nicht haltbar. Denn wie will
man die ungeheuer sinnreich-kreative und geordnete Aktivität verste-
hen, die sich in vielen Träumen, kreativen Einfällen, spontanen Sprach-
und Tathandlungen, Fehlleistungen, in Intuitionen und Ahnungen
kundgibt, wenn nicht als geistig strukturierte, nicht nur an Triebwün-
schen, sondern an Sinn- und Realitätserfordernissen orientierte Akti-
vität, die sehr wohl Raum-, Zeit- und Kausalverhältnisse und oft ge-
nauestens, ja genauer, als es das Wachbewusstsein je vermöchte,

315

Formen des Unbewussten

1 Moderne Phänomenologen versuchen dies trotzdem, was epistemologisch inkonsis-
tent ist. Auch die Gleichsetzung von implizitem Unbewusstem und Verdrängungs-
unbewusstem, die wir bei vielen Neurobiologen und Phänomenologen finden, lässt sich
nicht durchhalten.

https://doi.org/10.5771/9783495998403-313 - am 16.01.2026, 08:41:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403-313
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


berücksichtigt? Hier blieb Freud allzu sehr auf das Krankhafte, Infan-
tile und Leiblich-Triebhafte fixiert, wie er ja überhaupt für höhere
Ordnungs-, Sinn- undWertdimensionen der Wirklichkeit relativ sinn-
blind und eher sogar geneigt war, Gesundes, Kreatives, Schöpferisches,
Wertvolles auf Infantiles, Krankes und Wertwidriges zurückzuführen.

Kurzum: Die Annahme eines Verdrängungsunbewussten setzt,
wie C. G. Jung (2001, S. 139) richtig sah, die Annahme eines auto-
nomen, primär schöpferischen Unbewussten voraus. Brandenstein
(1966, S. 153 ff., 1975, S. 75 ff.) hat in einer tief gehenden Analyse er-
mittelt, dass dieses Unbewusste in Wahrheit ein »Vollbewusstsein« ist.
»Voll« meint hier eine Bewusstseinsdimension, die über ein Gedächt-
nis verfügt, in dem alles je Erlebte, wenn auch in stets lebendiger Um-
wandlung, aufbewahrt wird (was auch die Wandelbarkeit und Täusch-
barkeit des Gedächtnisses erklärt). Somit dürfen wir es als einen »Pool«
betrachten, aus dem unentwegt geschöpft und das Tagesbewusstsein
gespeist wird. Denn schon die Tatsache, dass wir morgens erwachen,
ist keine Leistung des Tagesbewusstseins, sondern die Syntheseleis-
tung eines Tiefenbewusstseins, das dieses Tagesbewusstsein im Leib
aufbaut. Hier werden wir »gemacht«, »passiv synthetisiert« – und
eben, es kann keine infantile Potenz sein, die dieses großartige Wunder
Tag für Tag zu Wege bringt.

Es fällt nicht schwer, die wenigstens partielle Identität dieses
Vollbewusstseins mit dem zu erkennen, was heute das »implizite Un-
bewusste« genannt wird. Alles, was wir an sinnreichen Gewohnheiten
mit uns tragen und was »wie automatisch« geschieht – z.B. das Schal-
ten der Gänge beim Autofahren, ein sicheres Klavierspiel, das sponta-
ne Sprechen –, wird von diesem Vollbewusstsein eingegeben, initiiert
und geführt. Teilweise liegen hier Handlungsmuster auch subkortikal
bereit, die wir nicht mehr eigens »herstellen« müssen und die wirk-
lich automatisch ablaufen, doch ihre Abrufung muss irgendwie per-
sonal-geistig geleistet, etwa ausgelöst werden, und eben das tut das
Vollbewusstsein, das erweisbar personaler Natur ist, in diesen Fällen.
So gesehen setzt sich das implizite Unbewusste, welches Selbstreprä-
sentanzen, Objektrepräsentanzen, Beziehungsrepräsentanzen, Hand-
lungsmuster, Phantasien, Gefühle und Vorstellungen umfasst, aus
kortikal-personalen, nichtsdestotrotz unbewussten Initiativen und
subkortikal-apersonalen und damit stets unbewussten Ausführungs-
mustern zusammen. Damit wird klar, dass das implizite Unbewusste
mehr ist als ein Verdrängungsunbewusstes und im Prinzip alle see-

316

Das Unbewusste und das Leiden

https://doi.org/10.5771/9783495998403-313 - am 16.01.2026, 08:41:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403-313
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


lisch-geistigen Akte und Inhalte umfasst, die wir auch vom Alltags-
bewusstsein kennen: Vorstellungen, Impulse, Gefühle, Absichten, Ge-
danken usw.

3. Das Unbewusste und das Leiden

Wie steht es auf diesem Hintergrundmit dem Leiden? Auch das Leiden
kann zweifellos unbewusst sein, sei es, weil es verdrängt wurde, ein
häufiger Fall, sei es, weil es noch kaum erwacht ist und subliminal
schlummert. Träume beweisen das sehr deutlich: So kann es sein, dass
sich in den Träumen eines Menschen der Ausbruch einer organischen
oder psychischen Krankheit ankündigt, obwohl sich der Betroffene
noch völlig gesund fühlt. In anderen Träumen wiederum lebt sich eine
verdrängte bzw. nicht gelebte Seite des Betroffenen aus und zeigt so an,
dass sein waches Leben »unvollständig« ist und eigentlich an einer er-
zwungenen Unvollständigkeit leidet. Schließlich kennen wir Men-
schen mit schweren Persönlichkeitsstörungen, die nicht an ihrer Stö-
rung leiden, sondern diese, weil sie sich damit identifiziert haben,
»ich-synton« in ihren Charakter eingebaut haben. In diesen Fällen
wird ein Defizit gleichsam zur zweiten Natur und auf diese Weise »be-
wältigt«. Dass dies nur zum Schein gelingt, beweist der Umstand, dass
diese Menschen ihr Defizit unbewusst auf andere Menschen projizie-
ren und dort bekämpfen. Sie haben ihr eigenes Leid nur delegiert und
nicht wirklich überwunden. Was dadurch in jedem Falle erreicht wird,
ist eine Dissoziation zwischen Unbewusstem und Bewusstem, die so
weit gehen kann, dass sich die beiden Seelenregionen bekämpfen und
gegenseitig versklaven. So kann sich eine durch Zwangsrituale unter-
drückte Aggression z.B. in quälenden Mordphantasien, die nicht mehr
aus dem Bewusstsein zu verbannen sind, Luft machen. Dieses wechsel-
volle psychische Geschehen nennt man für gewöhnlich »Psychodyna-
mik«, ein Geschehen, das ich im Folgenden erörtern werde. Wichtig an
dieser Stelle ist die Erkenntnis, dass die Phänomenologie des Leidens
dort ihre Grenzen hat, wo sie an Wirklichkeitsbezirke stößt, die nicht
mehr unmittelbar anschaubar sind. Streng genommen beginnt hier die
metaphysische Wissenschaft, die wohl in jeder Wissenschaft, auch in
der Psychoanalyse, unverzichtbar ist. Denn wollten wir uns auf das
Phänomenale begrenzen, dürften wir weder vom Unbewussten noch
vom Urknall noch vom Atom noch von Wurzel aus 2, vom Anderen,

317

Das Unbewusste und das Leiden

https://doi.org/10.5771/9783495998403-313 - am 16.01.2026, 08:41:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403-313
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


vom Leib und auch nicht von Leiden, die wir nicht spüren oder die
verdrängt sind, reden.

4. Psychodynamik des Leidens

»Und noch im Dunkeln bluten
die Wunden des Unglücks und rasen.«
(Petronius)

Ob bewusst oder unbewusst, das Leiden ist per se, wie wir sahen, Dy-
namik, und zwar genauer »gehemmte Dynamik«. Dadurch entsteht
zwangsläufig eine Art psychischer Stauung, die mit Einengung, Unzu-
friedenheit, Unlust, evtl. auch Angst und Not einhergeht. Aus seiner
Bedrängnis wiederum entspringen zwar nicht notwendig, aber leicht
entweder der Affekt der Angst (angustia = Enge!) oder der Affekt des
Ärgers und des Zorns (nämlich als Befreiungsversuch). Während die
Angst das Übel zu fliehen sucht, sucht der Ärger bzw. der Zorn das
Übel durch Angriff zu vertreiben. Steigert sich der Zorn zur Wut,
kommt – wie schon Cicero sah – in den »gerechten«, noch relativ hell-
sichtigen Zorn ein Maß an Blindheit, das oft große Zerstörung anrich-
tet: »Die Wut schlägt blind um sich«. Wird aus der Wut Hass, kommt
ein Moment der Zielgerichtetheit in die Aggressivität: Der Hass ver-
sucht das Übel zu zerstören, nicht mehr nur – wie Zorn und Wut – zu
vertreiben. Diese Auffassung bleibt für die Möglichkeit eines »guten
Hasses« offen, nämlich jenes Hasses, der Destruktives destruiert.2

Kommt dem Übel dagegen ein Ausmaß zu, dessen Bewältigung völlig
unmöglich erscheint, also weder durch Flucht noch durch Angriff, we-
der durch Rückzug noch List zu überwinden ist, dann stellt sich der
Zustand der Resignation, der »Willensaufgabe« ein, die den Kern einer
jeden Depression bildet.

All dies geschieht, weil im Leiden Ohnmacht, sprich Handlungs-
unfähigkeit waltet, aus welcher die Affekte als Kompensationsantriebe
entspringen. Denn das innere Ziel der Affekte ist, solche Energien im
Betroffenen frei zu setzen, die ihn wieder in den Stand der Handlungs-

318

Das Unbewusste und das Leiden

2 Der Ärger dagegen ist gestaute, weil zurückgehaltene Aggressivität, sei es als Zorn
oder alsWut oder als Hass. Deswegen »knirscht der Ärger auf den Zähnen«, die gestaute
Aggression wird am eigenen Leibe ausagiert.

https://doi.org/10.5771/9783495998403-313 - am 16.01.2026, 08:41:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403-313
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


fähigkeit versetzen. Darum spricht man bei der Flucht, dem Angriff,
dem Rückzug, der Unterwerfung usw. auch von Bereitstellungsreak-
tionen (T. v. Uexküll 1998b, S. 62), für die im Körper zum Teil ange-
borene physiologische Prozesse und Ablaufschemata vorliegen. Wer-
den diese durch chronisch-ungelöste Leidenszustände permanent
aktiviert, ohne in erfolgreichen psychophysischen Handlungen aus-
agiert zu werden, können leibliche Funktions- und schließlich Struk-
turstörungen entstehen, die so genannten psychosomatischen und
psychosozialen Krankheiten.

Psychodynamik waltet also nicht nur im Unbewussten, wie die
Psychoanalyse nahe zu legen scheint, sondern ebenfalls im Bewusst-
sein, doch ist kein Zweifel, dass im Falle von verdrängten Leidensaffek-
ten die Psychodynamik an Heftigkeit, Konfliktuosität und Bedrohlich-
keit zunimmt. Denn was meint »Psychodynamik« eigentlich? Es
meint, dass das Denken, Fühlen und Handeln des Menschen durch be-
stimmte Motivinhalte und Motivationskräfte angetrieben oder auch
gehemmt wird. Vorzüglich sind das, wie Freud feststellte, der
Wunsch/das Begehren und die Angst, aber gewiss nicht nur diese, son-
dern auch die Sehnsucht, die Freude, die Verzweiflung, die Trauer, die
Hoffnung usw. Zweifellos wirken diese Kräfte aus dem Unbewussten,
steigen gleichsam von dort auf, auch im Falle des gesunden Menschen.
Problematisch werden sie, wenn sie der bewussten Steuerung entglei-
ten, sei es, dass sie das Bewusstsein überschwemmen, sei es, dass sie
vom Bewusstsein verdrängt und abgespalten werden. In diesem Fall
tritt eine seelische Dissoziation ein, die permanent im Menschen »ru-
mort«, d.h. blind und unkontrolliert in seine Psyche, in seinen Leib
und in seine Umwelt hineinwirkt, mit entsprechenden Zerstörungsfol-
gen, von den einfachen Fehlleistungen über die neurotischen Sympto-
me bis zu psychosomatischen, psychotischen und antisozialen Entglei-
sungen. Als gehemmte Dynamik ist das Leiden schon an sich ein
»Energiefresser« par excellence und verzehrt, wenn chronisch anhal-
tend, das Leben. Wird es aber gar noch verdrängt, dann zerrüttet es den
Menschen unaufhaltsam aus seiner innersten Tiefe heraus.3

319

Psychodynamik des Leidens

3 Mit seiner Strukturtheorie der menschlichen Psyche, gegliedert in die Instanzen »Es«,
»Ich« und »Über-Ich« hat S. Freud gewiß ein sehr griffiges und praktikables Modell zur
Erklärung von Konflikten, Leiden und Störungen geliefert. Allerdings leidet es unter
unstatthaften Verengungen. So setzte Freud das »Es« weitgehend mit »Triebwünschen«
gleich, verkennend, dass erstens alles unbewusst sein kann, sogar die geistigsten und
ichhaftesten Akte wie Absichten, Urteile, Schlüsse usw., und dass zweitens Trieb und

https://doi.org/10.5771/9783495998403-313 - am 16.01.2026, 08:41:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403-313
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Neben dieser Dynamik ist eine weitere zu nennen, die mehr von
der kognitiven Verhaltenspsychologie gesehen wird: Jedes Leiden neigt
über sein selbstreflexives Moment zur Selbstverstärkung und damit zu
einem Circulus vitiosus. Am schönsten zeigt dies die Angst und ihre
Weitergestaltung zur Angst vor der Angst. In diesen Fällen wandelt
sich die Reflexivität im Leiden, die vornehmlich emotionaler Natur ist,
zur Retrofixation und darin zurAutoaffirmation um. Das ist erklärbar:
Da im Leiden der Mensch einen Abbruch, einen Mangel erfährt, gerät
er schnell in Sorge um sich selbst. Von solcher oft berechtigten Sorge
ist es aber nie sehr weit zur Überbesorgtheit, zur Hypochondrie. In
vielen Fällen von Psychoneurosen und Psychosomatosen können wir
feststellen, dass sich das Leiden von seiner ursprünglichen Ursachen-
konstellation ablöst und verselbständigt; ein Prozess der Autonomisie-
rung und damit Entgleisung hat stattgefunden. Entsprechend genügt
es therapeutisch nicht, nur die ursprünglichen Ursachen zu bekämpfen,
vielmehr muss die Selbstverstärkungspotenz solcher Leiden unterbro-
chen werden (etwa durch Desensiblisierung oder Dereflexion nach
V. Frankl).

Schließlich und endlich neigt die Dynamik des Leidens zur Gene-
ralisierung, d.h. zur Ausbreitung auf immer mehr Funktionsbereiche

320

Das Unbewusste und das Leiden

Wunsch nicht identisch sind bzw. das Wesen des Wunsches nicht aus dem Wesen der
leiblichen Triebe ableitbar ist. Das Wünschen reicht viel tiefer in den menschlichen
Geist, ja bis an seinen Grund: Er ist auch seelisch und geistig ein »Begehrender«, immer
»gierig« nach mehr Sein, sei es das Sein des Forschens und Erkennens oder der künst-
lerischen Gestaltung oder der praktischen Weltbewältigung oder der Liebe. Ja letztlich
begehrt er sogar die absolute Fülle des Seins, die »Gottheit«, ohne dieses Ziel allerdings
aus eigener Kraft erreichen zu können. Analog verhält es sich mit dem Über-Ich, einem
Begriff, der bei Freud den Begriff des Gewissens ersetzen soll und für die verinnerlichten
sozialen Normen steht: Auch hier verengt Freud das Sein des Menschen, verkennend,
dass es auch so etwas wie ein »Selbstgewissen« oder »integrales Gewissen« gibt, also ein
inneres Wertbewusstsein, das auf äußere Sozialerfahrungen nicht reduzierbar ist.
Schließlich zum Ich, das Freud in seltsamer Weise aus dem nach ihm wesentlich be-
wusstlosen Es ableiten will (was schon für sich einen Selbstwiderspruch darstellt). Seine
Aufgabe ist nach Freud die Vermittlung zwischen den immer nach Befriedigung stre-
benden Lusttrieben und der begrenzenden und versagenden Realität. Das ist gewiß
richtig, aber stellt wieder eine gewaltige Verengung dar und verkennt völlig die schöp-
ferische Potenz des Ich. Das Ich ist viel mehr, und natürlich lässt es sich aus den leib-
lichen Trieben des Sexus, des Essens, überhaupt der Libido nicht ableiten. Nach Bran-
denstein ist das Ich letztlich der Kern einer zwar seinshaft begonnenen, aber als solchen
unerschöpflichen, damit inkorruptiblen Geistkraft, also eines potentialunendlichenWe-
sens, dessen Ziel nicht nur ein Lust-Realität-Kompomiß ist, sondern die Erfüllung sei-
ner kreativen Potenzen.

https://doi.org/10.5771/9783495998403-313 - am 16.01.2026, 08:41:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403-313
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


des Lebens. Schon die Alltagserfahrung lehrt, dass ein zunächst bloß
psychisches Leiden wie etwa eine banale Kränkung rasch auf den Leib
und auf die sozialen Beziehungen übergreift und dort störend wirken
kann. Das ist nicht verwunderlich, wenn wir bedenken, dass Leib, Psy-
che und Sozietät eine innige Einheit bilden. Daraus folgt die Anforde-
rung an den reifen Menschen, verantwortlich zu leiden, d.h. die Folgen
seines Leidens in den Blick zu nehmen und nicht unbewusst-absichtlich
im primären, sekundären, tertiären und quartären Krankheitsgewinn,
d.h. auf Kosten der eigenen Integrität, auf Kosten der Mitmenschen
oder unter Ausbildung einer unaufrichtigen Rechtfertigungsideologie
(vgl. Sartres »mauvaise foi«, 1997, S. 154–160) auszuagieren. Das Lei-
den ist kein Fatum, sondern ist immer in die verantwortliche Hand des
Menschen gelegt, im Gegensatz zum Erleiden, das meist »über uns
kommt«.

321

Psychodynamik des Leidens

https://doi.org/10.5771/9783495998403-313 - am 16.01.2026, 08:41:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403-313
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

	1.  Der transempirische Status des Unbewussten und seine Spuren in der Erfahrung
	2.  Formen des Unbewussten
	3.  Das Unbewusste und das Leiden
	4.  Psychodynamik des Leidens

