
186 Epistemische Gewalt

Herrschaftsordnungen und symbolische Gewalt bei Pierre Bourdieu

»Ich denke, dass das Zentrum meiner

Arbeit darin besteht, die Fundamente

der symbolischen Formen von Herrschaft

zu analysieren, die symbolische Gewalt

kolonialen Typs, kultureller Herrschaft,

der Männlichkeit, so viele Mächte, de-

ren Gemeinsamkeit darin besteht, dass

sie sich gewissermaßen von Struktur zu

Struktur ausüben.«

(Bourdieu 2001b: 166)

Bourdieu versteht »die Theorie der Erkenntnis der sozialen Welt [als] eine ele-

mentare Dimension der politischen Theorie« (Bourdieu 2001a: 221). Überlegungen

zum (Nicht-)Wissen durchziehen daher das gesamte Œuvre des französischen So-

ziologen.24 Insbesondere seine Konzeption symbolischer Gewalt ist reich an Ver-

weisen auf die Dimension des Epistemischen.25 Bourdieu ortet symbolische Ge-

walt in Sprechweisen, Kommunikationsbeziehungen und Sprachsystemen (2005a,

2017), in der pädagogischen Theorie sowie im Bildungssystem (2001b, 2004; Bour-

dieu/Passeron 1971, 1973), in den akademischen Institutionen und Praktiken der

Wissenschaft (1991, 1992a, 1996, 1998d), in Politik und Wirtschaft (1993, 2013), in

der Kolonialherrschaft (Bourdieu 2000, 2010), im Geschlechterverhältnis (1997a,

1998b, 2012), in den klassenspezifischen Bemühungen um Distinktion und Imitia-

tion (1982) und damit auch in Hoch- und Alltagskultur.

Dass symbolische Gewalt gewissermaßen in jeder Ecke der von ihm analysier-

ten sozialen Räume lauert, liegt jedoch nicht nur an der Vielfalt seiner Forschungs-

interessen. Ihre über mehr als vier Jahrzehnte hinweg erfolgende konzeptionelle

Schärfung verdankt sich vor allem seiner grundsätzlich herrschaftskritischen For-

schungsperspektive. Nicht die Tatsache, dass und wie sich etwas verändert, erach-

tet Bourdieu als wissenschaftlich interessant und politisch relevant, sondern dass

und warum herrschende Ordnungen der Ungleichheit auch in Zeiten des Wandels

24 Auf den Spuren des Epistemischen in Bourdieus Theorie symbolischer Gewalt habe ich zahl-

reiche französische Originaltexte durchgesehen. Zitate und Paraphrasierungen habe ich

überwiegend auf Basis deutschsprachiger Übersetzungen vorgenommen, deren Titel zum

Teil andere Bedeutungen als die Begriffe aus dem Originaltext nahelegen. Wo dies für In-

halt und Interpretation relevant ist, weise ich darauf hin.

25 In den letzten Jahren sind viele Textsammlungen vereinzelter Aufsätze (etwa zu Bildung,

Sprache oder Staat) erschienen. Monografische Übersetzungen sind oft nicht identisch mit

den Originalen, sondern bestehen teilweise aus anderen Kombinationen verschiedener Auf-

sätze und tragen daher andere Titel als die ursprünglichen Texte oder Sammlungen.

https://doi.org/10.14361/9783839451311-007 - am 12.02.2026, 21:12:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451311-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kapitel 4: Dimensionen des Epistemischen in weiten Gewaltkonzepten 187

so veränderungsresistent sind. Zudem erstaunt ihn, dass es angesichts massiver

Ungerechtigkeit nicht mehr Widerstand gegen diese Ordnungen gibt. Das Kon-

zept symbolischer Gewalt bildet einen Baustein zur Erklärung dieser Tatsache. Die

Frage nach der Beschaffenheit, Verteilung und Nutzung von Wissen ist darin von

großer Bedeutung.

Es sind nicht die manifesten Auseinandersetzungen, an deren Bruchlinien er

eine Theorie symbolischer Gewalt entwickelt, nicht die offensichtlich gewaltförmi-

gen Ereignisse von Krieg und bewaffnetemKonflikt, an denen insbesondere die po-

litikwissenschaftliche Friedens- und Konfliktforschung ihr Gewaltverständnis ori-

entiert. Vielmehr geht es Bourdieu darum, die Gewaltförmigkeit jener beharrlichen

herrschaftssichernden Ordnungen herauszuarbeiten, die in dieser Hinsicht unver-

dächtig, wenig konflikthaft und vor allem gewaltfrei erscheinen: Bildung, Kultur,

Wissenschaft, Politik sowie zahlreiche alltägliche, individuelle Praktiken und ge-

sellschaftliche Institutionen, in denen symbolische Gewalt über »Wahrnehmungs-,

Bewertungs- und Handlungsschemata« (Bourdieu 2001a: 218) auf ebenso unspek-

takuläre wie wirksame Weise immer wieder wirksam wird.

Bourdieu zufolge sind diese Bereiche alles andere als konfliktfrei. Vielmehr

sieht er sie als durchzogen von einer grundlegenden Konflikthaftigkeit der unglei-

chen Verteilung ökonomischen und kulturellen Kapitals seit der Etablierung des

Bürgertums im 19. Jahrhundert (Swartz 1997: 136f.). Aus dieser ungleichen Vertei-

lung resultiere soziale Ungleichheit sowie eine Fundamentalopposition zwischen

einander notwendigerweise widersprechenden Interessen, die sich in allen Berei-

chen des Sozialen weiter ausdifferenziere und in Form unterschiedlicher Konflikte

manifestiere (ebd.: 137). Vom Standpunkt derer aus betrachtet, die von ihr profi-

tieren, fungiert symbolische Gewalt dementsprechend als Garant des zivilen Frie-

dens in einer Struktur der Ungleichheit (Addi 2001: 950). Bourdieu zufolge dient

sie jedoch bestenfalls zu deren temporärer Befriedung. Solange und gerade weil

sie direkte physische Gewalt zu verhindern scheint, wird symbolische Gewalt im

Allgemeinen erst gar nicht als Gewalt bezeichnet. Dieser dominanten Perspektive,

die selbst Ausdruck symbolischer Gewalt und Ausdruck von Herrschaftsverhältnis-

sen ist, setzt Bourdieu sein theoretisches Konzept und seine empirischen Analysen

symbolischer Gewalt entgegen.

Gerade weil er vor allem jener Gewalt einen Namen geben will, die im Sym-

bolischen stattfindet, grenzt er sich von einem oberflächlichen Verständnis des

Symbolischen, das direkte Formen von Gewalt unberücksichtigt lässt, deutlich ab.

Und obwohl er in seiner theoretischen Konzeption symbolischer Gewalt die kolo-

niale Dimension vernachlässigt, speist diese Dimension sein Konzept doch über

seine frühe und intensive Auseinandersetzung mit dem von Frankreich kolonisier-

ten Algerien, also in einer ganz offensichtlich gewaltdurchdrungenen Konstellati-

on. Der Zusammenhang zwischen der symbolischen und der direkten physischen

sowie strukturellen Gewalt des (französischen) Kolonialismus wird in seinen frü-

https://doi.org/10.14361/9783839451311-007 - am 12.02.2026, 21:12:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451311-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


188 Epistemische Gewalt

hen Schriften zu Krieg und Revolution in Algerien durchaus benannt (Bourdieu

2010), findet jedoch interessanterweise nur am Rande Eingang in seine späteren

konzeptionellen Überlegungen zu symbolischer Gewalt.26 Darin bildet die Frage

nach Klassenverhältnissen die zentrale Achse, der jene nach Rassismus und Ge-

schlechterverhältnissen deutlich nachgeordnet und die vor allem in keinen syste-

mischen Zusammenhang miteinander oder mit dem staatlichen Gewaltmonopol

gestellt werden.

In der Bourdieu-Rezeption wird seine Analyse des und Kritik amKolonialismus

erst seit seinem Tod (2002) diskutiert (Go 2013; Puwar 2009; Schultheis 2004, 2007;

Steinrücke 2004), eine umfassende, von Tassadit Yacine herausgegebene Aufsatz-

sammlung mit dem Titel Algerische Skizzen erschien 2010 (Bourdieu 2010).27 Eine

Rekonzeptionierung von Bourdieus Konzept symbolischer Gewalt im Verhältnis zu

direkter physischer und anderer Gewalt ist bislang noch nicht erfolgt.28 Angesichts

der umfangreichen Rezeption des Bourdieu’schen Werks ist es ebenso erstaunlich

wie für den Eurozentrismus hegemonialer Wissenschaften in der kolonialen Mo-

derne bezeichnend, dass die Verwobenheit zwischen der einstigen Kolonialmacht

Frankreich und seiner sich im Unabhängigkeitskrieg befindenden Kolonie kaum

thematisiert wird.Damit erscheinen BourdieusUntersuchungsfelder symbolischer

Gewalt dies- und jenseits des Mittelmeers nicht nur bei ihm selbst unverbunden.

Wenn ein Zusammenhang zwischen Bourdieus frühen anthropologischen Stu-

dien und seinem soziologischen Hauptwerk festgestellt wird, so erfolgt dies oft

über eine biografische Skizzierung seines bemerkenswerten akademischem Wer-

degangs (Rapini 2016; Schultheis 2007). Dieser hat den begabten und ehrgeizi-

gen Schüler aus sogenannten einfachen Verhältnissen in der französischen Pro-

vinz nicht nur in die prestigereichen Eliteschmieden der Metropole Paris geführt,

sondern im Rahmen seines Militärdienstes während des Algerienkrieges Mitte der

1950er Jahre auch in entlegene Bergdörfer der französischen Kolonie. Dort hat sich

der angehende Philosoph autodidaktisch zum Ethnologen entwickelt, was für sein

späteres soziologisches Werk von grundlegender Bedeutung sein sollte. Mitten im

26 Übersichten über zahlreiche verstreut veröffentlichte kürzere Texte, Reden und Interviews

zu dieser Thematik findet man etwa bei Go (2013), Steinrücke (2004) und Schultheis (2004),

einen gesammelten Abdruck zentraler Texte in Bourdieus Algerische[n] Skizzen (2010), die

Tassadit Yacine herausgegeben hat.

27 Die französische Erstausgabe erschien 2008.

28 Betreffend die umfangreiche Sekundärliteratur zu symbolischer Gewalt im Speziellen und

zumWerk Bourdieus imAllgemeinen beziehe ichmich vorrangig auf die jeweiligen deutsch-

sprachigen Debatten. Das für die internationale Debatte konzipierte und umfangreiche Ox-

fordHandbook of Pierre Bourdieu (Medvetz/Sallaz 2018) enthält keinen Eintrag zu symbolischer

Gewalt, und auch in den überwiegend englischsprachigen postkolonialen Relektüren Bour-

dieus (Puwar 2009; Go 2013; Rapini 2016) spielt das Konzept nur eine nachgeordnete Rolle.

https://doi.org/10.14361/9783839451311-007 - am 12.02.2026, 21:12:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451311-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kapitel 4: Dimensionen des Epistemischen in weiten Gewaltkonzepten 189

Unabhängigkeitskrieg gegen die Kolonialmacht Frankreich wurde Bourdieu ausge-

rechnet in die Kolonie versetzt, nachdem er sich kritisch zur Überseepolitik seines

Landes geäußert hatte (Goodman/Silverstein 2009b: 8; Schultheis 2008: 27).

Mehrere Autor_innen thematisieren, wie prägend dieser Aufenthalt im von

Frankreich kolonisierten Algerien der späten 1950er Jahre für Bourdieus Werk

gewesen sei: eine »Initiationsreise in ein soziologisches Laboratorium« (Schultheis

2004: 17), der Ort der »Entstehung einer singulären Ethnosoziologie« (Yacine 2010:

24) oder gar eine Art Keimzelle für eine spätere postkoloniale Soziologie, wie

Julian Go (2013: 51) argumentiert. Franz Schultheis sieht darin den Ausgangspunkt

für Bourdieus lebenslange Auseinandersetzung mit gesellschaftlichen Situationen

voller Widersprüche und (nicht nur symbolischer) Gewalt, »für die das kolonia-

le Syndrom eine ganze Vielfalt an prototypischen, ja geradezu idealtypischen

Vorlagen« (Schultheis 2008: 26) geboten habe. Als politisches und damit auch

theoretisches Problem verschwindet die koloniale Frage im Laufe der Jahrzehnte

jedoch zwischen den unzähligen von Bourdieu verfassten Zeilen. In Die männliche

Herrschchaft (Bourdieu 1990), einem seiner bekanntesten Werke, greift er hingegen

auf diskussionswürdige Weise ausdrücklich auf dieses ›Kapital‹ zurück.

Bourdieu hat in Algerien zwar überwiegend wissenschaftlich gearbeitet, war

zugleich als Soldat jedoch auch in seiner vermeintlich zivilen Funktion ›hinter der

Frontlinie‹ Teil des Kolonialregimes. Danach gehörte er als Assistent an der Uni-

versität von Algier der zivilen kolonialen Elite an, zu der zahlreiche Intellektuelle

seiner Zeit zählten (Puwar 2010: 184).29 Angesichts dieser Komplizenschaft unter-

streicht Schultheis, wie sehr Bourdieu mit der von ihm beforschten algerischen

Landbevölkerung solidarisch gewesen sei (Schultheis 2007: 27ff.). Das betont auch

Bourdieu selbst (2002: 45ff.) und sein Leben lang hat er von Frankreich aus mit

algerischen Kolleg_innen zusammengearbeitet (Puwar 2009: 374). Dennoch bleibt

dieser Umstand rückblickend einer der großenWidersprüche in seinem Leben und

Werk.Während ich das Bemühen Bourdieus um einen persönlichen, wissenschaft-

lichen und politischen »Ausweg aus dem Dilemma der kolonialen Konstellation«

(Schultheis 2004: 18) keineswegs bezweifle, mache ich die politische und epistemi-

sche Relevanz dieser spezifischen Situation in Anlehnung an post- und dekoloniale

Relektüren Bourdieus (Go 2013; Goodman/Silverstein 2009a; Puwar 2009) zumAus-

gangspunkt für die Darstellung und Analyse seines Konzepts symbolischer Gewalt.

29 Eine detaillierte Beschreibung der Universität Algier als von ihm so genannte Inkarnation

des kolonialen Systems, in der rechte Seilschaften orientalistische und reaktionäre Wissen-

schaften betrieben und für ihre Interessen Politik gemacht haben, während Linke oder Libe-

rale auf eine anschließende Karriere in Paris hofften, liefert Yacine in der Einleitung zur von

ihm herausgegebenen Sammlung von Bourdieus Algerische[n] Skizzen (2010). Bourdieus Leh-

re, Forschung und politisches Engagement gegen den Kolonialismus riefen in diesemUmfeld

Widerstand hervor. Nach zunehmenden Bedrohungen verließ er Algier 1959.

https://doi.org/10.14361/9783839451311-007 - am 12.02.2026, 21:12:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451311-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


190 Epistemische Gewalt

Bevor ich dieses entlang meines Interesses an epistemischer Gewalt anhand

ausgewählter Primärtexte diskutiere, ist es nützlich, einige Eckpunkte von Bour-

dieus Konzeption symbolischer Gewalt in Erinnerung zu rufen.30 Der Begriff be-

titelt keines der Hauptwerke Bourdieus, in seinem autobiografischen »soziologi-

sche[n] Selbstversuch« (Bourdieu 2002) taucht er nicht prominenter auf als andere

Konzepte, auch der Bedeutungsgehalt symbolischer Gewalt verschiebt sich je nach

Untersuchungsfeld immer wieder. Dennoch sprechen Bourdieu-Kenner_innen da-

von, dass es sich dabei um eines seiner am längsten weiterentwickelten und zen-

tralen Konzepte handle. Es hat sich – ähnlich wie Galtungs Konzept struktureller

Gewalt – längst über disziplinäre Grenzen und über das akademische Feld hin-

aus verselbständigt, auch wenn der Begriff zumeist nicht im komplexen Verständ-

nis des Autors verwendet wird. Insbesondere seine substanzielle Verbindung zum

Materiellen – und damit auch zu direkter physischer Gewalt – wird oft zugunsten

eines diffusen Verständnisses des Symbolischen oder des Kulturellen gekappt.

Die vermeintliche Widersinnigkeit des Begriffs steht für Bourdieus Anliegen,

die wissenschaftliche Trennlinie zwischen Objekt und Subjekt, zwischen Akteur_in

und Struktur, Materiellem und Symbolischem, Empirie und Theorie in einem dia-

lektischen Forschungsprozess in eine »nicht-cartesianische Ontologie« (Wacquant

1996: 19) zu überführen, die sich weigert, die genannten Unterscheidungen als di-

chotome anzuerkennen. In einer auf diese Weise verstandenen sozialen Praxeo-

logie bezeichnen ›das Symbolische/Abstrakte‹ auf der einen und ›die Gewalt/das

Konkrete‹ auf der anderen Seite keine Gegensätze. Vielmehr, so Loïc Wacquant,

erleichtere dieser Blick die Analyse der »Korrespondenz zwischen kognitiven und

sozialen Strukturen« (ebd.: 31), die auch politische Funktionen der Herrschaftssi-

cherung erfüllen würden (ebd.: 32ff.).

Unter anderem in den Meditationen (2001a)31 führt Bourdieu aus, was er unter

symbolischer Gewalt versteht:

»Die symbolische Gewalt ist ein Zwang, der ohne die Zustimmung nicht zustande

kommt, die der Beherrschte dem Herrschenden (und also der Herrschaft) nicht

verweigern kann, wenn er zur Reflexion über ihn und über sich oder besser: zur

Reflexion seiner Beziehung zu ihm nur über Erkenntnisinstrumente verfügt, die

er mit ihm gemein hat und die, da sie nichts anderes als die einverleibte Form der

Struktur der Herrschaftsbeziehung sind, diese Beziehung als natürliche erschei-

nen lassen; oder anders gesagt, wenn die Schemata, über die er sich wahrnimmt

und bewertet oder über die er die Herrschenden wahrnimmt und bewertet […]

30 Gerade wenn es um eine knappe Erklärung zentraler Begriffe Bourdieus geht, ist Sekundärli-

teratur oft besser verständlich als Bourdieus oft umständliche Formulierungen es sind, wes-

halb ich hier auf nützlicheVerdichtungen aus der deutschsprachigenRezeption zurückgreife.

31 Auf Französisch ist der TextMéditations pascaliennes erstmals 1997 erschienen.

https://doi.org/10.14361/9783839451311-007 - am 12.02.2026, 21:12:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451311-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kapitel 4: Dimensionen des Epistemischen in weiten Gewaltkonzepten 191

das Produkt der Einverleibung von somit zur eigenen Natur werdenden Klassifi-

zierungen sind, deren Produkt sein soziales Sein ist.« (ebd.: 218)

Wissen und Herrschaft sind bei Bourdieu über symbolische Gewalt eng miteinan-

der verbunden. Das Epistemische ist hier keine Abstraktion, sondern Träger dieser

zutiefst verinnerlichten und zugleich mit den äußeren Verhältnissen korrespon-

dierenden Gewalt. Symbolische Systeme – etwa Sprache, Bildung oder Kultur –

erfüllen in diesem Zusammenhang drei Funktionen, indem sie beständig Kogni-

tion, Kommunikation und, vor allem, soziale Differenzierung herstellen (Swartz

1997: 83). Um ihre »Aufgabe als Medium gesellschaftlicher Herrschaft« (Peter 2004:

50) erfüllen zu können, vollziehe symbolische Gewalt eineMutation vomMechanis-

mus der Unterdrückung zu einer Kraft unangezweifelter Geltung und Legitimität,

was Bourdieu selbst als »soziale Alchemie« (Bourdieu 2004: 57f.) oder »performa-

tive Magie« (Bourdieu 2005: 100) bezeichnet. Symbolische Gewalt macht die herr-

schende Ordnung und deren Praktiken selbstverständlich und ihren eigenen Anteil

an deren Aufrechterhaltung unsichtbar.

Die Resilienz von solcherart stabilisierten Herrschaftsverhältnissen gegenüber

substanzieller Infragestellung und Veränderung entsteht in einer dreifachen epis-

temischenDynamik, auf der diese Herrschaftsverhältnisse basieren: Grundvoraus-

setzung für die Existenz und Wirksamkeit symbolischer Gewalt sei das Erkennen

(Peter 2011: 18) im Sinne einer ›richtigen‹ Deutung von Zeichen, Worten, Gesten,

Situationen oder Symbolen. Zweitens bedürfe es der weitgehenden Anerkennung

der Prinzipien der betreffenden Herrschaft, also der Akzeptanz, Verinnerlichung,

Duldung oder gar Mystifizierung von Legitimität (ebd.). Diese gehe zugleich drit-

tens mit der Verkennung der Willkür ihrer Grundlagen einher (Rehbein 2006: 190),

indem diese internalisiert oder inkorporiert und damit natürlich und selbstver-

ständlich gemacht würden (Peter 2011: 18).32 An diesem Prozess seien Herrschende

wie auch Beherrschte beteiligt, was beide in ein Machtverhältnis zueinander set-

ze, das zugleich eine Machtbeziehung sei (Schmidt 2009: 233), die ihrerseits nicht

starr, sondern ständig in Bewegung sei.

Eine hilfreiche Abgrenzung verwandter Termini nehmen Robert Schmidt und

Volker Woltersdorff (2008: 8) vor. Praktische Vollzüge benennen sie als Bourdieus

Verständnis symbolischer Gewalt, mit symbolischer Macht sei die Möglichkeit zu

ihrer Ausübung gemeint, und symbolische Herrschaft beinhalte die Verstetigung

dieser Möglichkeit durch den Prozess des Verkennens und Anerkennens (ebd.).

Gewalt, Macht und Herrschaft sind also durchaus keine Synonyme, auch wenn

Bourdieu die drei Begriffe bisweilen wechselseitig verwendet oder sie einander

32 Der französischeBegriff reconnaître impliziert alle drei Bedeutungen– erkennen, anerkennen

und auch verkennen im Sinne der oben beschriebenen Akzeptanz (Rehbein 2006: 190).

https://doi.org/10.14361/9783839451311-007 - am 12.02.2026, 21:12:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451311-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


192 Epistemische Gewalt

in nicht immer ganz präzisen Übersetzungen überlappen. Wesentlich für sym-

bolische Macht sei, dass ihre Ressourcen in der Verfügbarkeit von symbolischem

Kapital begründet lägen (Peter 2004: 52ff.), das wiederum nicht per se existiere,

sondern eine Art Mehrwert aus ökonomischem, kulturellem oder sozialem Kapital

darstelle. Nicht direkt mit Hilfe dieser drei Kapitalsorten, sondern erst über den

Umweg des daraus generierten symbolischen Kapitals könne der Abstand zu ande-

ren gesellschaftlichen Akteur_innen hergestellt werden (Peter 2011: 19f.). Darüber

hinaus würden in diesem Prozess jene Klassifikationssysteme erzeugt, die diesen

Abstand sicherstellten, indem sie soziale Chancen und Klassenpositionen festleg-

ten und deren Legitimität erzeugten (Peter 2004: 54) – nicht zuletzt über Praktiken

symbolischer Gewalt.

»Der Kampf der und um Klassifikationen ist eine grundlegende Dimension des

Klassenkampfes« (Bourdieu 1992c: 153), wie Bourdieu es formuliert. Durch das da-

bei generierte symbolische Kapital, das aus der Umwandlung eines Machtverhält-

nisses in ein Sinnverhältnis resultiere (Rehbein 2006: 192), finde eine Verdoppelung

der Wirklichkeit statt – denn objektive Machtbeziehungen, so Bourdieu, reprodu-

zieren sich in den symbolischen (Bourdieu 1992c: 149):

»Jede Macht zu symbolischer Gewalt, d.h. jede Macht, der es gelingt, Bedeutun-

gen durchzusetzen und sie als legitim durchzusetzen, indem sie die Kräftever-

hältnisse verschleiert, die ihrer Kraft zugrunde liegen, fügt diesen Kräfteverhält-

nissen ihre eigene, d.h. eigentlich symbolische Kraft hinzu.« (Bourdieu/Passeron

1973: 12)33

Auf dieseWeise sichert symbolische Gewalt Herrschaft ab. Dass ihre Mechanismen

so schwer zu durchschauen sind, liegt nicht nur an ihrer Ontologisierung und So-

matisierung. Bourdieu betont auch, dass symbolische Gewalt keine einheitliche Er-

scheinungsweise habe, sich stets an sich verändernde soziale Verhältnisse anpasse

und ihre Codes entsprechend ausdifferenziere (Bourdieu 2005: 69ff.). Sowohl die

Möglichkeitsbedingungen zur Ausübung symbolischer Macht als auch die in Form

symbolischer Herrschaft erfolgenden Verstetigungen von Praktiken symbolischer

Gewalt hängen Bourdieu zufolge wesentlich vom Faktor der Zustimmung ab, die

nicht nur auf bewusstemWege erfolgt. Wirkungsvoller in Bezug auf das reibungs-

lose Funktionieren von Herrschaft sei die präreflexive Übereinstimmung zwischen

Herrschenden und Beherrschten in einer über den Habitus somatisierten Sozial-

beziehung (Bourdieu 2001a: 228).

Im Folgenden nähere ich mich dem Konzept symbolischer Gewalt auf Basis

meines Erkenntnisinteresses an der Dimension des Epistemischen. Dazu themati-

siere ich drei Bereiche, entlang derer ich das Spannungsverhältnis zwischen Bour-

dieus früher ethnologischer Perspektive auf Algerien und seiner späteren sozio-

33 Hervorhebungen im Original aufgehoben.

https://doi.org/10.14361/9783839451311-007 - am 12.02.2026, 21:12:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451311-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kapitel 4: Dimensionen des Epistemischen in weiten Gewaltkonzepten 193

logischen Theoriebildung am Beispiel Frankreich als »geteilte Geschichte« (Con-

rad/Randeria 2002) beschreibe. In Verbindung mit seinen Studien zur sozialen Di-

mension von Sprache, deren symbolischer Gewalt er überwiegend in Frankreich

nachgeht (Bourdieu 2005, 2017), erörtere ich den Aspekt der vor allem in Alge-

rien untersuchten nicht-sprachlichen Verkörperung männlicher Herrschaft (Bour-

dieu 1997a, 1998b, 2012). Für diese Auseinandersetzung mit symbolischer Gewalt in

Sprache und Körpersprache ist das Konzept des Habitus zentral, in dessen unbe-

wusstem Anteil eine wichtige Dimension des Epistemischen festgemacht werden

kann. Als zweiten Themenkomplex diskutiere ich das sozial undurchlässige Bil-

dungssystem Frankreichs, dem er sich in zahlreichen Studien gewidmet hat (Bour-

dieu 2004; Bourdieu/Passeron 1970, 1971, 1973). In Hinblick auf die epistemische

Dimension symbolischer Gewalt in Bildung und Wissen(schaft) ist die Ausdiffe-

renzierung unterschiedlicher Kapitalsorten von besonderer Relevanz. Drittens ge-

he ich der epistemischen Dimension symbolischer Gewalt auf Ebene des Staates

nach, der bei Bourdieu erst spät in den Vordergrund rückt und mit der Entwick-

lung seines Feld-Konzepts eng verbunden ist (Bourdieu 1992c, 1998c, 2004, 2014).

Hierbei fällt auf, dass die in Algerien gewonnenen Erkenntnisse für seine frühen

staatstheoretischen Aussagen ebenso wie für die ersten Konturen seines Konzepts

symbolischer Gewalt zentral sind, wohingegen sie aus seinem Spätwerk über den

Staat und auch aus späteren Beschreibungen symbolischer Gewalt vollständig ver-

schwinden.

Sprache und Verkörperung zwischen Metropole und Kolonie

In der Auseinandersetzung mit symbolischer Gewalt wird Sprache als ihre be-

deutendste Dimension (Rehbein 2006: 194) und als ihr wichtigstes Medium

(Schmidt/Woltersdorff 2008: 13) bezeichnet. »Spricht man von der Sprache, ohne

sie näher zu bestimmen«, so Bourdieu, »meint man damit unausgesprochen die

offizielle Sprache, die innerhalb der territorialen Grenzen dieser Einheit als einzi-

ge legitime gilt« (Bourdieu 2017: 7).34 Für Bourdieu ist diese Einheit Frankreich35

– eine Nation, die als Verkörperung der politischen und epistemischen Ideale

von Aufklärung, Zivilisation sowie der Überwindung von Zwang und Gewalt gilt.

Gerade das wird von seinem Konzept symbolischer Gewalt jedoch massiv infrage

gestellt.

34 Die im auf Deutsch 2017 erschienenen Buch Sprache als Alleinautorenschaft ausgewiesene

Veröffentlichung Der Fetisch der Sprache (Bourdieu 2017: 7ff.) beruht auf dem gemeinsammit

Luc Boltanski verfassten Aufsatz Le fétichisme de la langue (Bourdieu/Boltanski 1975).

35 Wenn Bourdieu von Frankreich spricht, bleiben dessen immer noch existierende Übersee-

Départements ausgeblendet.

https://doi.org/10.14361/9783839451311-007 - am 12.02.2026, 21:12:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451311-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


194 Epistemische Gewalt

Zugleich besteht weitgehend Konsens darüber, dass neben der Sprache vor al-

lem die Somatisierung androzentrischer und heteronormativer Geschlechterver-

hältnisse – die von ihm so genannte männliche Herrschaft – für das Konzept

zentral sei (Löffler 2011: 153ff.; Mauger 2005: 210; Rehbein 2006: 209ff.; Schultheis

2008: 31f.). Auch Bourdieu selbst versteht diemännliche als »paradigmatische Form

der symbolischen Herrschaft« (Bourdieu/Wacquant 1996a: 208). Für diese iden-

tifiziert er das Symbolsystem der Körpersprache als wesentliche Vermittlungsin-

stanz. Grundlage dafür sind vor allem seine ethnologischen Untersuchungen der

Kabyl_innen im einst von Frankreich kolonisierten Algerien.36 Die beobachtbaren

Praktiken der sogenannten einfachen Männer und Frauen in der kolonisierten al-

gerischen Peripherie, in denen er symbolische Gewalt amWerk sieht, macht Bour-

dieu nicht primär an deren sprachlicher Kommunikation fest, sondern vor allem

an ihrem Habitus und damit in der unbewussten Verkörperung von sozialen Nor-

men und Regeln (Bourdieu 1998b, 2012). Zwei für symbolische Gewalt relevante

Dimensionen – die sprachliche und die körpersprachliche – werden also auf sehr

unterschiedliche Art konzeptionell verdichtet.

Was heißt sprechen?

Wie Bourdieu in zahlreichen Analysen der französischen Gesellschaft sowie in sei-

ner an französischen und englischen Autoren orientierten Sprachtheoriekritik aus-

führt, entfalten sprachliche Akte des Benennens, Setzens, Trennens und Zusam-

menführens performative Machtwirkungen, indem sie »Bedeutungen, Klassifika-

tionen, Auf- und Abwertungen durchsetzen« (Schmidt/Woltersdorff 2010: 322).Das

Gegebene wird konstituiert, indem es ausgesprochen wird (Bourdieu/Wacquant

1996b: 183). Allein darin liegt bereits die Möglichkeit symbolischer Gewalt, die sich

umso effektiver entfaltet, je weniger explizit diese hierarchisierenden Bedeutungs-

zuschreibungen erfolgen:

»Wird in der Alltagssprache etwas festgestellt, dann gemeinhin immer mit dem

impliziten Zusatz: konform oder nicht-konform mit der Natur der Dinge, normal

oder anormal, angenommen oder verbannt, Segen oder Fluch. Den Substantiven

sind stillschweigende Adjektive, den Verben stumme Adverbien beigeordnet, die

anerkennen oder verdammen, die kategorisch erklären, was würdig oder unwür-

dig ist, weiter zu existieren, die degradieren und diskreditieren.« (Bourdieu 1985:

56)

36 Für Bourdieus frühen ethnologischen Zugang ist die Methode der teilnehmenden Beobach-

tung keine Besonderheit. Sie wird ergänzt durch Interviews, die ermit algerischen Kolleg_in-

nen durchführt. Der methodische Unterschied zu späteren Studien in Frankreich, die viel

stärker quantitativ und statistisch angelegt sind, ist auffällig und verweist auf die in einem

eurozentrischen Wissenschaftssystem selbstverständliche unterschiedliche Herangehens-

weise an europäische und außereuropäische Gesellschaften.

https://doi.org/10.14361/9783839451311-007 - am 12.02.2026, 21:12:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451311-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kapitel 4: Dimensionen des Epistemischen in weiten Gewaltkonzepten 195

Da dies kein neutraler Akt ist, sondern ein Prozess, der stets in sozial bedingten

Ungleichverhältnissen stattfindet, die auf der symbolischen Ebene des Sprachli-

chen immer wieder befestigt werden, spricht Bourdieu in Bezug auf die vermeint-

lich gewaltfreie Sphäre des Sprechens und der Sprache von symbolischer Gewalt,

Macht undHerrschaft (Bourdieu 2005, 2017). ImGegensatz zu philosophischer und

linguistischer Sprachtheorie, die die Gewaltförmigkeit der Struktur und Gramma-

tik von Sprachsystemen problematisiert und diese von der Praxis des Sprechens

unterscheidet, liegt Bourdieu an der Analyse und Kritik der sozialen Bedingun-

gen dieser Sprachsysteme, der Sprachwissenschaften sowie des Sprechens selbst

(Bourdieu 2005: 41; Bourdieu/Wacquant 1996b: 175f.).

Die Legitimität der offiziellen Sprache und der von ihr produzierten sozialen

Effekte beruht nach Bourdieu unter anderem auf dem Vergessen der Entstehungs-

geschichte und auf dem Ausschluss der politischen Verhältnisse, unter denen sich

diese Sprache durchgesetzt hat (Bourdieu 2017: 8). Er geht auch nicht von der kul-

turellen sprachlichen Einheit gesellschaftlicher Entitäten aus, wie viele Linguisten

und Ethnologen seiner Zeit und davor das tun, sondern fokussiert mit der Ana-

lyse sozialer Ungleichheit auf die symbolische Gewalt der permanenten (körper-)

sprachlichen Herstellung von Differenzen innerhalb einer Gesellschaft. In Form37

einer Kritik der französischen Gesellschaft, ihrer Institutionen und Praktiken der

Herrschaftssicherung über sprachliche Distinktion zeigt Bourdieu, dass Sprache

ein soziohistorisches Phänomen und Trägerin symbolischer Macht, Gewalt und

Herrschaft ist (Thompson 2017: 204).

Nach Bourdieu herrscht beim Sprechen nicht nur ein kommunikatives und

soziales, »sondern auch ein ökonomisches Verhältnis, in dem es um den sozia-

len Wert der Sprechenden und ihrer Produkte« geht (Rehbein 2006: 196). Spra-

che und Sprechen ist also auch eine Frage des Marktes (Bourdieu 2005: 73ff., 2017:

179ff.), denn erst über diesen erhält die Kompetenz des oder der Sprechenden ih-

ren Wert.38 Nicht allein, was gesagt wird, ist dafür ausschlaggebend, sondern von

wem, in welchem sozialen Kontext und auf welche Weise (ebd.: 60). Nur wer auf

diesem Markt zum Sprechen befugt sei, von anderen darin anerkannt werde und

darüber hinaus auch noch treffsicher zu artikulieren vermöge, profitiere vom Spre-

chen und der Sprache (Bourdieu 2017: 180). Situationsabhängige sprachliche Kom-

petenz sei also nicht natürlich gegeben, sondern statusgebunden und sozial erlernt

(Bourdieu/Wacquant 1996b: 181) und lasse sich in zwei Worten zusammenfassen:

»Distinktion und Korrektheit« (Bourdieu 2005: 66).

37 In seiner Sprachtheorie arbeitet sich Bourdieu exklusiv an Autoren ab, was auch dem Mas-

kulinismus und Androzentrismus der für ihn zeitgenössischen Wissenschaften geschuldet

ist.

38 Die übersetzte Wiederveröffentlichung von Der sprachliche Markt (Bourdieu 2017: 179ff.) be-

ruht auf dem Kapitel Le marché linguistique aus Bourdieus Monografie Questions de sociologie

(Bourdieu 1980 : 121ff.).

https://doi.org/10.14361/9783839451311-007 - am 12.02.2026, 21:12:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451311-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


196 Epistemische Gewalt

In Hinblick auf eine symbolisches Kapital generierende Sprech- und Sprach-

kompetenz komme es also auf »die Fähigkeit zur Produktion der richtigen Aus-

drucksweise zum richtigen Zeitpunkt« (Thompson 2017: 208)39 an, mit der »die Fä-

higkeit, sich Gehör, Glauben, Gehorsam usw. zu verschaffen« (ebd.: 208f.) einher-

gehe.Welche Ausdrucksformen auf diesemMarkt des kulturellen und sozialen Ka-

pitals auch in den Mehrwert symbolischen Kapitals konvertiert werden können

(Bourdieu 1993: 216, 2005a: 79ff.), hängt folgerichtig von der Definition legitimer

Sprechweisen ab. Deren Grad der Beherrschung ist wiederum von sozialen Bedin-

gungen mitbestimmt. Für diese grundlegende Erkenntnis über die Herrschaftssi-

cherung vor allem innerhalb der französischen Klassengesellschaft hätten Bour-

dieu, so Schultheis (2007), dessen frühe Jahre in Algerien sensibilisiert. Dort sei

ihm aufgefallen, dass die Einheimischen je nach Kontext zwischen lokaler, natio-

naler und kolonialer Sprache zu wechseln wussten (ebd.: 60). Noch deutlicher als in

Frankreich sei hier auffällig gewesen, dass die Beherrschung von Grammatik und

Orthografie nicht ausreiche, sondern nur die Voraussetzung sei, um zu einem be-

stimmten symbolischenMarkt überhaupt Zutritt zu erlangen (Bourdieu/Wacquant

1996b: 176). Explizit artikuliert wird dieses spezifische Funktionsmerkmal eines ko-

lonial geprägten Symbolsystems Sprache in Bourdieus sprachtheoretischen Über-

legungen so gut wie nie. Es verschwindet vielmehr hinter allgemeinen Formulie-

rungen wie Status, Klasse oder soziale Bedingtheit.

Die legitime Sprache, so Bourdieu, verfügt nicht aus sich selbst heraus über die

Macht, ihr Fortbestehen und ihre Ausbreitung zu sichern (Bourdieu 2005: 64). Er

argumentiert, dass sie keineswegs naturgegeben oder eine demokratische Angele-

genheit, sondern klassenspezifisch ungleich zugänglich und daher Gegenstand von

Kämpfen sozialer Distinktion sei. Es seien die beständigen Auseinandersetzungen

zwischen den Autoritäten innerhalb eines Feldes um das Monopol der legitimen

Ausdrucksweise, die dieses Monopol aufrechterhalten würden (ebd.) – und dafür

sei symbolische Gewalt erforderlich. Je offizieller und damit symbolisch wertvoller

der sprachliche Markt, umso mehr werde er von den jeweils dominanten Stim-

men monopolisiert und kontrolliert (ebd.: 76) und entsprechend schärfer erfolge

die Zensur durch die Inhaber_innen der legitimen sprachlichen Kompetenz (Bour-

dieu/Wacquant 1996b: 180).Wer die dort als legitim und wertvoll erachtete Sprache

im wahrsten Sinne des Wortes beherrsche, lukriere symbolischen Profit (Bourdieu

2005: 84ff.), bekleide dadurch auf diesem Markt eine hohe Position und demons-

triere schon allein deshalb die vermeintlich natürliche Übereinstimmung von so-

zialer Stellung und sprachlicher Kompetenz (Bourdieu 2017: 182). Dies sei der Ort

des Privilegs der Erfahrung der Ungezwungenheit (ebd.: 68), die Bourdieu zufolge

etwas Gottähnliches hat: »Dieses Empfinden, zu sein, was man sein soll, ist einer

der absolutesten Profite der Herrschenden.« (ebd.: 190)

39 Hervorhebungen im Original.

https://doi.org/10.14361/9783839451311-007 - am 12.02.2026, 21:12:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451311-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kapitel 4: Dimensionen des Epistemischen in weiten Gewaltkonzepten 197

Von dieser überlegenen, ungezwungenen Position anerkannter Kompetenz aus

kannman sich Bourdieu zufolge sogar weitgehend risikofrei gelegentlich einer un-

tergeordneten Ausdrucksweise bedienen, sich etwa einen Scherz in einem Dia-

oder Soziolekt oder etwa der indigenen Sprache von Kolonisierten erlauben, um

sodann in die elegante Souveränität der herrschenden Hochsprache zurückzukeh-

ren. Umgekehrt, von unten nach oben, ist eine solche Aneignung hingegen nahezu

unmöglich. Durch die auf diesem Markt erforderliche Anpassung an die Sprache

derHerrschenden, die nichts von der Selbstverständlichkeit undUngezwungenheit

der zum Scheitern verurteilten umgekehrten Aneignung habe, verlören Beherrsch-

te sogar, weil dabei der eigene Sprachmodus entwertet werde (Bourdieu/Wacquant

1996b: 178). Zwei Beispiele illustrieren diese Argumentation. In ihnenwird deutlich,

wie über die symbolische Gewalt sprachlicher Anpassungsversuche gerade nicht

eine damit aufgerufene Illusion von Gleichheit in die Realität umgesetzt, sondern

ganz im Gegenteil der tatsächliche soziale Abstand zwischen den an den Sprech-

akten Beteiligten befestigt wird.

So analysiert Bourdieu, wie sich ein Kommunalpolitiker seiner eigenen Her-

kunftsregion, dem südwestfranzösischen Béarn, anlässlich einer Festansprache

des lokalen Dialekts bedient. Schon für wenige Worte erhält er von jenen Aner-

kennung und Applaus, die diesen Dialekt täglich sprechen, ohne ungezwungen in

die prestigereichere Hochsprache wechseln zu können (Bourdieu 2017: 30, 184). In

diesem Zusammenhang argumentiert Bourdieu, dass die ›eingeborene‹ Sprache

der Bevölkerung des heutigen Großraums Paris zur offiziellen und öffentlichen

Verkehrssprache erhoben und damit eine partikulare sprachliche Qualität einer

spezifischen, ökonomisch und kulturell hegemonialen, Bevölkerungsschicht uni-

versalisiert worden sei (Bourdieu 2005: 51). Demgegenüber seien alle anderen

auf dem französischen Territorium gesprochenen ›indigenen‹ Sprachen wie etwa

Bretonisch oder Korsisch zu Dialekten abgewertet und damit zu weniger legitimen

Sprechweisen der unteren Schichten deklassiert worden (ebd.).

Bereits privilegierte (Sprach-)Gruppen seien somit ohne ihr Zutun in den Besitz

kulturellen und symbolischen Kapitals gelangt, das innerhalb jener Institutionen,

die ihrerseits das Monopol auf den legitimen Ausdruck halte, einen enormen Vor-

sprung auf dem Markt symbolischen Kapitals sichere (Schultheis 2008: 36). Dieses

Privileg steht auch in einem engen Zusammenhangmit Klassenverhältnissen: »Wer

im 7. Arrondissement von Paris geboren ist – und zurzeit ist das die Mehrheit der

Leute, die in Frankreich regieren«, so Bourdieu, »hat, kaum dass er den Mund auf-

macht, auch schon einen sprachlichen Profit erzielt, der alles andere als fiktiv und

illusorisch ist […].« (Bourdieu 2017: 182)40

40 Der siebente Pariser Verwaltungsbezirk istmit zahlreichenwichtigen Institutionen eines der

politischen Zentren der Stadt und damit auch des Staates. Am linken Seineufer gelegen, ist

er bis heute einer der teuersten und nobelsten Bezirke mit entsprechender Sozialstruktur.

https://doi.org/10.14361/9783839451311-007 - am 12.02.2026, 21:12:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451311-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


198 Epistemische Gewalt

In einem Gespräch mit Wacquant nennt Bourdieu mit der »Kommunikation

zwischen einem Kolonialherren und einem Einheimischen in einem kolonialen

oder postkolonialen Kontext« (Bourdieu/Wacquant 1996a: 177) ein weiteres Beispiel,

mit dem er ausdrücklich die (post-)koloniale Dimension symbolischer Macht, Ge-

walt und Herrschaft auf sprachlicher Ebene thematisiert. Verwende etwa ein Ko-

lonialherr die lokale Sprache eines einheimischen, hier automatisch als sozial un-

ter ihm stehend gedachten Adressaten, sei dies eine klare Herablassungsstrategie,

denn »der Herrschende, der vorübergehend und ostentativ auf seine herrschen-

de Position verzichtet […], profitiert, indem er es negiert, immer noch von seinem

Herrschaftsverhältnis, das ja weiterbesteht« (ebd.: 178). Bourdieu hält fest, dass

der umgekehrte Fall im (post-)kolonialen Kontext deutlich häufiger sei, nämlich

dass »der Beherrschte zur Übernahme der Sprache des Herrschenden gezwungen

wird« (ebd.), wobei seine eigene Sprache entwertet und er niemals als der kolo-

nialen Hochsprache vollwertig mächtig anerkannt würde. Die in die beteiligten

Körper eingeschriebene rassifizierte Dimension dieses speziellen Macht-, Gewalt-

und Herrschaftsverhältnisses lässt Bourdieu an dieser Stelle unberücksichtigt.

Männliche Herrschaft

Dass »die soziale Ordnung nichts anderes ist als die Ordnung der Körper« (ebd.:

215), wird in Bourdieus Konzept symbolischer Gewalt am Beispiel der von ihm

so bezeichneten männlichen Herrschaft ausgeführt (Bourdieu 1990, 1997a, 1998b,

2012).41 Sie ist für den Autor nicht nur eine unter vielen Formen symbolischer Herr-

schaft, sondern für letztere paradigmatisch, weil sie ihm zufolge Jahrtausende alt

und universell gültig ist (Bourdieu/Wacquant 1996a: 208). Ihre Analyse dient vor al-

lem der Argumentation gegen die Ontologisierung asymmetrischer Geschlechter-

verhältnisse und ist ein Plädoyer dafür, diese als sozial konstruierte zu verstehen,

auch wenn dabei gerade das vermeintlich exklusiv Biologische – die naturgege-

bene Zugehörigkeit zum männlichen oder weiblichen Geschlecht – ins Zentrum

gerückt wird. In einem Interview mit Wacquant erwähnt er diesen auch von der

feministischen Forschung immer wieder betonten Aspekt:

»Mit anderen Worten, die männliche Soziodizee verdankt ihre spezifische Wirk-

samkeit der Tatsache, da[ss] sie das Herrschaftsverhältnis legitimiert, indem sie

es in eine biologische Konstruktion eingehen lä[ss]t, die selber eine biologisierte

gesellschaftliche Konstruktion ist.« (Bourdieu/Wacquant 1996b: 209)42

41 Die deutsche Übersetzung (2012) bezieht sich auf die bereits überarbeitete französische

Buchversion (1998b). Der diesem Buch zugrunde liegende Aufsatz La domination masculine

(1990) wurde auf Deutsch in Dölling/Krais (1997) erstmals veröffentlicht. Alle vier Texte wur-

den hier berücksichtigt.

42 Unter männlicher Soziodizee verstehe ich die Selbstverständlichkeit der androzentrischen

sozialen Ordnung beziehungsweise deren Rechtfertigung.

https://doi.org/10.14361/9783839451311-007 - am 12.02.2026, 21:12:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451311-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kapitel 4: Dimensionen des Epistemischen in weiten Gewaltkonzepten 199

Geschlecht ist für Bourdieu sehr lange keine analytische Kategorie und oft nicht

einmal eine empirische Variable. Offensichtlich inspiriert von der zeitgenössischen

Frauen- und Geschlechterforschung, ohne diese jedoch in seinen eigenen Schrif-

ten ausführlich zu rezipieren, hatte er in den späten 1980er Jahren seinen eigenen

Worten zufolge »den Eindruck, da[ss] die Idee der symbolischen Gewalt etwas war,

das in der theoretischen Begründung der feministischen Kritik noch fehlte« (Bour-

dieu 1997b: 218). Wenn auch nicht mit dem Begriff der symbolischen Gewalt, so ist

gerade diese Dimension heteronormativer Herrschaftsverhältnisse doch seit ihren

lange vor Bourdieu liegenden Anfängen ein Kernpunkt feministischer Forschung.

Umso mehr erstaunte es die feministische ebenso wie die genderignorante Fach-

welt, als der Soziologe 1990 den Essay La domination masculine veröffentlichte, der

mit deutlich späterem Erscheinen als Buch (1998b) auch in der nicht-akademischen

Öffentlichkeit kontrovers diskutiert wurde.

Während andere thematische Bausteine des Konzepts symbolischer Gewalt

breit über Bourdieus enormes wissenschaftliches Œuvre verstreut und damit

vor allem für eine außerakademische Leser_innenschaft nicht leicht auffindbar

sind, stellt dieser Essay eine gut lesbare, von methodologischen und theoreti-

schen Überlegungen weitgehend ›unbelastete‹ und daher in der Diskussion über

symbolische Gewalt viel zitierte Ressource dar. Vielleicht auch deshalb wird sym-

bolische Gewalt in der Rezeption oft auf die Geschlechterdimension reduziert,

gern auch auf jene in der geografisch und historisch fernen Kabylei verorteten

heteronormativen Alltagsarrangements zwischen Männern und Frauen, deren

Lebensraum vermutlich nicht wenige Leser_innen erst einmal im Lexikon und

auf der Landkarte suchen müssen. Ausgerechnet in der einstigen französischen

Kolonie Algerien nämlich, deren Volksgruppe der Kabyl_innen für Bourdieu »ein

regelrechtes Kulturreservat darstellt« (Bourdieu/Wacquant 1996a: 208), das er zwei

bis drei Jahrzehnte zuvor wissenschaftlich untersucht hat, platziert er im Jargon

eines ethnologischen Eurozentrismus die paradigmatische symbolische Gewalt

des Geschlechterverhältnisses als Herrschaftsverhältnis. Er tut dies, ohne seine

einstige ethnologische Analyse Algeriens zu modifizieren und ohne irgendeine

seiner eigenen, zu diesem Zeitpunkt bereits zahlreichen, soziologischen Analysen

Frankreichs hinsichtlich der Dimension Geschlecht zu betrachten.

Bourdieu geht von der in einer eurozentrischen Anthropologie konsensualen

Annahme aus, dass die (vormoderne) kabylische Gesellschaft in erster Linie über

das Geschlechterverhältnis differenziert (gewesen) sei und kaum andere,moderne,

Formen der sozialen Organisation oder Institutionalisierung kenne (zit.n. Rade-

macher 2002: 146). Im dort vorzufindenden »mythisch-rituelle[n] System« (Bour-

dieu 1997a: 160) würden »alle Gegenstände der Welt und alle Praktiken nach Un-

terscheidungen klassifiziert […], die auf den Gegensatz von männlich und weiblich

zurückgeführt werden können« (ebd.: 161). In einer solchen Gesellschaft herrsche

demzufolge eine

https://doi.org/10.14361/9783839451311-007 - am 12.02.2026, 21:12:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451311-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


200 Epistemische Gewalt

»unmittelbare[.] und nahezu vollkommene[.] Übereinstimmung zwischen den

sozialen Strukturen einerseits, die in der sozialen Organisation von Raum und

Zeit und in der geschlechtsspezifischen Arbeitsteilung zum Ausdruck kommen,

und den kognitiven Strukturen andererseits, die in die Körper und Köpfe einge-

gangen sind.« (Bourdieu/Wacquant 1996a: 208f.)

Während soziologische Studien Bourdieu’scher Art in der modernen Gesellschaft

Frankreichs differenzierter und methodisch aufwändiger Untersuchungen bedür-

fen, scheint symbolische Gewalt im fernen Algerien auf einfacheren Wegen be-

forschbar zu sein oder zumindest als Vergleichsfolie – Bourdieu spricht wieder-

holt vom ›Vergrößerungsglas‹ – nutzbar gemacht werden zu können. Unter Vor-

aussetzung dieser Annahme lassen sich die für Bourdieus Konzept so zentralen

Wahrnehmungs-, Denk- und Handlungsschemata relativ umstandslos an eine für

den anthropologischen Blick entzifferbare materielle und körperliche Dimension

wie Haltung, Bewegung, Gesten, Kleidung und Ähnliches zurückbinden. Auch der

Verweis auf etwas Magisches und damit Irrationales passt in die ethnologisierte

Distanzierung der algerischen Kolonie, die hier nicht in erster Linie kolonisiertes

Überseeterritorium ist, sondern ein als vormodern qualifiziertes Laboratorium zur

Betrachtung vermeintlich immerwährender symbolischer Gewalt im Geschlechter-

verhältnis darstellt:

»Die symbolische Kraft ist eine Form von Macht, die jenseits allen physischen

Zwangs unmittelbar und wie durchMagie auf die Körper ausgeübt wird.Wirkung

aber erzielt diese Magie nur, indem sie sich auf Dispositionen stützt, die wie

Triebfedern in die Tiefe der Körper eingelassen sind.« (Bourdieu 2012: 71)

Diese körper(sprach-)liche Dimension ist an der zuvor erörterten symbolischen

Gewalt der Sprache im Allgemeinen zwar ebenfalls beteiligt, dabei aber nicht vor-

rangig, so, wie umgekehrt die verbale Dimension bei der Untersuchung der Ka-

byl_innen nur eine untergeordnete Rolle spielt.Mit Hilfe seiner lokalen algerischen

Mitarbeiter_innen und Kolleg_innen hat Bourdieu durchaus Gespräche mit seinen

»Forschungsobjektsubjekten« (Brunner 2011: 173) geführt, zu deren verbaler Welt

also zumindest vermittelten Zugang gehabt. Auch hat er die orale Tradition volks-

tümlicher Gedichte und Lieder in seine Beispiele integriert. Dennoch geht es bei

der Analyse der ›männlichenHerrschaft‹ vor allem umunbewusste, verkörperte As-

pekte symbolischer Gewalt, die, so Bourdieu, häufig die Form von Leidenschaften,

Gefühlen oder körperlichen Emotionen annähmen (Bourdieu 2012: 72), die man

kaum bewusst beeinflussen könne.

In der symbolischen Gewalt des Geschlechterherrschaftsverhältnisses steht der

Körper, insbesondere jener der Anderen, an vorderster Front. Der später auf jegli-

che soziale Interaktion übertrageneHabitus wird Bourdieu zufolge zur wichtigsten

Waffe im Dienste der Aufrechterhaltung dieses Verhältnisses. Geschriebene Spra-

https://doi.org/10.14361/9783839451311-007 - am 12.02.2026, 21:12:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451311-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kapitel 4: Dimensionen des Epistemischen in weiten Gewaltkonzepten 201

che, Bewusstsein, Schule, Bildung oder gar Wissenschaft, deren symbolischer Ge-

walt Bourdieu überwiegend auf französischem Territorium nachgeht, konstituie-

ren einen anderen, von der Alltags- und Körpersprachlichkeit der Kolonisierten

unterschiedenen Bestandteil symbolischer Gewalt. Beide sind für das Konzept re-

levant, doch in unterschiedlicher Art undmit unterschiedlichem Gewicht für Män-

ner und Frauen dies- und jenseits des Mittelmeeres.

Grundsätzlich seien von der ›männlichen Herrschaft‹ nicht nur kabylische

Frauen in einem algerischen Bergdorf betroffen, sondern Bourdieus Argument

zufolge Frauen in als modern geltenden Gesellschaften weltweit. Die etwa in Eu-

ropa sichtbaren und hart erkämpften Veränderungen im Geschlechterverhältnis

würden nämlich sowohl in den Strukturen wie auch in den Repräsentationen wei-

terhin existierende Kontinuitäten symbolischer Gewalt verbergen (Bourdieu 1997b:

226). Darüber hinaus argumentiert Bourdieu, dass die ›vormoderne‹ kabylische

Gesellschaft das soziale Unbewusste der ›modernen‹ europäischen verkörpert.

Ihm zufolge spiegelt sich die europäische Gegenwart in der nordafrikanischen Ver-

gangenheit und die Metropole in der Kolonie. Diese Vorstellung einer Spiegelung

befestigt die eurozentrische Erzählung, die diese beiden Sphären als voneinander

getrennte versteht und nicht als über den Kolonialismus zentral miteinander

verbundene. Einerseits will Bourdieu diese Erzählung mit seinen Studien zur

›männlichen Herrschaft‹ infrage stellen, indem er darauf verweist, dass auch

die moderne Gesellschaft von diesem Erbe geprägt ist (Bourdieu 2012: 65). An-

dererseits schreibt er sie mit seinem lediglich heuristischen Rückgriff auf die

Kabylei auch fort, wenn er argumentiert, die körpersprachliche und unbewusste

Dimension symbolischer Gewalt sei in der Kolonie deutlich besser zu beobachten

als in der Metropole:

»Am Beispiel der männlichen Herrschaft lä[ss]t sich besser als an jedem anderen

zeigen, da[ss] sich die symbolische Gewalt über einen Akt des Er- und Verkennens

vollzieht, der noch vor den Kontrollen von Bewu[ss]tsein und Willen stattfindet,

im Dunkel der Schemata des Habitus, die geschlechtsspezifisch konstituiert und

konstituierend zugleich sind.« (Bourdieu/Wacquant 1996a: 209)

Diese »Inhaftnahme des Körpers« (ebd.) und die dabei erfolgende »Somatisierung

der geschlechtsspezifischen Herrschaftsverhältnisse« (ebd.) sei »dem Zugriff der

Selbstreflexion und derWillenskontrolle oftmals entzogen« (Bourdieu 1997a: 165f.).

Die männliche Ordnung sei insbesondere in der Kabylei, die in Ferne und Vergan-

genheit verortet bleibt, so tief verwurzelt, dass sie keiner Rechtfertigung bedürfe

(Bourdieu/Wacquant 1996a: 208). In der westlichen Welt der Gegenwart hingegen

setze sie sich nicht mehr mit der Evidenz des Selbstverständlichen durch, sondern

müsse – stärker als einst und jenseits des Mittelmeers – gerechtfertigt und ver-

teidigt werden (Bourdieu 1997b: 226). In dieser Hinsicht werden ›Kolonisierte‹ und

›Frauen‹ zwar nicht empirisch, aber doch konzeptionell gleichgesetzt. Deren verge-

https://doi.org/10.14361/9783839451311-007 - am 12.02.2026, 21:12:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451311-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


202 Epistemische Gewalt

schlechtlichte Betroffenheit von symbolischer Gewalt und Herrschaft wird über die

ansonsten dominierenden Klassenverhältnisse gestellt, die auch in seinen frühen

algerischen Studien im Zentrum stehen. Dort geht es ihm primär um eine Kritik

der kapitalistischen Produktionsweise unter Bedingungen des Kolonialismus, die

einen ganz spezifischen Habitus hervorbringe, und nicht vorrangig um das tradi-

tionelle Geschlechterverhältnis, auch wenn er diesen Wandel bereits in den 1960er

und 1970er Jahren genau daran illustriert.

Im Vordergrund dieser Ausführungen des kabylischen Beispiels, auf das er im-

mer wieder zurückgreift, steht für ihn anfangs die traditionelle Praxis der Ökono-

mie des Gabentauschs, deren Transformation durch den Kapitalismus er im ›Labo-

ratorium‹ der algerischen Kolonie aus nächster Nähe betrachten zu können meint.

Mit dem Abstand mehrerer Jahrzehnte isoliert er jedoch in La domination masculi-

ne (Bourdieu 1990, 1998b) eine aus feministischer Perspektive inhaltlich verkürzte,

methodisch fragwürdig gerahmte und theoretisch gegenüber bereits existierenden

Ansätzen ignorante ›Geschlechterfrage‹ aus seinen ansonsten komplexeren Studi-

en dieser Region oder der Klassenverhältnisse im Kapitalismus im Allgemeinen.

Seinen erneuten, nun ausdrücklich an einem universell gültigen androzentrischen

Geschlechterverhältnis interessierten (Rück-)Blick auf eine als vormodern einge-

führte, zum Zeitpunkt des Essays nicht mehr existierende rurale Gemeinschaft er-

klärt er damit, man könne dort bestimmte Dinge besser sehen als in der modernen

Gesellschaft, auch wenn sie selbst in dieser noch präsent wären (Bourdieu/Wac-

quant 1996b: 208).

Während Bourdieu in vielerlei Hinsicht um einen »epistemologischen Bruch«

(Bourdieu/Chamboredon/Passeron 1991: 15ff.)43 mit allen herrschaftssichernden

Selbstverständlichkeiten des Wissens bemüht ist, scheint ihm dieser deutlich

weniger wichtig, wenn es um Geschlechterfragen geht. Oder er legt bei diesem

Thema andere Kriterien an, worin ein solcher Bruch zu bestehen habe. Da For-

schende aufgrund der unausweichlichen eigenen Verinnerlichung der historischen

Strukturen der männlichen Ordnung Gefahr laufen würden, zu deren Erklärung

»auf Denkweisen zurückzugreifen, die selbst das Produkt dieser Herrschaft sind«

(Bourdieu 2012: 14), müsse man »eine für die Objektivierung des Gegenstandes

der wissenschaftlichen Objektivierung brauchbare Strategie finden« (ebd.). Um

bei der Untersuchung der symbolischen Gewalt der Geschlechterordnung die

– aufgrund einer unvermeidbaren Geschlechtszugehörigkeit problematischen

– eigenen »Verstandeskategorien« (ebd.) zu reflektieren, müsse man »eine Art

Laborversuch« (ebd.) umsetzen und »mit einer Art »methodologischem Kunst-

43 Diese Frage beschäftigt Bourdieu seit den Anfängen seiner wissenschaftlichen Arbeit. Das

hier angeführte, in Ko-Autorenschaft entstandene Werk ist 1968 unter dem Titel Le métier de

sociologue erstmals erschienen.

https://doi.org/10.14361/9783839451311-007 - am 12.02.2026, 21:12:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451311-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kapitel 4: Dimensionen des Epistemischen in weiten Gewaltkonzepten 203

griff die anthropologische Analyse auf Strukturen der kollektiven Mythologie

anwenden« (Bourdieu 1997a: 155):

»Bei diesem soll die ethnographische Analyse der objektiven Strukturen und der

kognitiven Formen einer besonderen geschichtlichen Gesellschaft, exotisch und

nah, fremd und vertraut zugleich, die der Berber der Kabylei, als Instrument ei-

ner Sozioanalyse des androzentrischen Unbewu[ss]ten behandelt werden, mit

dem sich die Objektivierung der Kategorien dieses Unbewu[ss]ten durchführen

lä[ss]t.« (Bourdieu 2012: 14)

Bei diesem ›Laborversuch‹ ist von Bourdieus in frühen Jahren entwickelter Skep-

sis gegenüber dem Eurozentrismus und Kulturalismus insbesondere anthropolo-

gischer Studien über Algerien nicht mehr viel zu bemerken. Seine Analyse vom un-

bewussten Wissen des in beiden Geschlechtern verkörperten Habitus der ›männ-

lichen Herrschaft‹ fällt hinter seine eigenen Ansprüche einer reflexiven Anthro-

pologie (Bourdieu/Wacquant 1996b) zurück und entbehrt auch jener Schärfe seiner

(wissenschafts-)politischen Kritik am französischen Kolonialismus, die er während

seiner Jahre in Algerien mehrfach artikuliert hat (Bourdieu 2010). Die symbolische

Gewalt des Geschlechterverhältnisses erachtet er als viel nachdrücklicher als an-

dere Erscheinungsformen symbolischer Gewalt. Und ausgerechnet, wenn es um

das Geschlechterverhältnis geht, unterscheidet Bourdieu zwischen gesellschaftli-

chen Ordnungen der sogenannten modernen und vormodernen Welt, die er zu-

gleich als kulturell über den ›mediterranen Raum‹ verbunden versteht. Diese Ver-

bindung zwischen der (ehemaligen) französischen Kolonie einerseits und Frank-

reich, das hier als Pars pro Toto für diemodernewestliche, aber dennoch androzen-

trisch geprägte,Welt verstandenwird, andererseits, erlaubt ihm, die beiden Räume

kulturell zusammenzudenken. Eine darüberhinausgehende historische, politische

und strukturelle Verbundenheit erscheint ihm bei seinem paradigmatischen An-

schauungsbeispiel für eine »Somatisierung derHerrschaftsverhältnisse« (Bourdieu

1997a: 166) nachrangig.

Gemessen an einer von anderen Einflüssen und Untersuchungskategorien

weitgehend bereinigten ›männlichen Herrschaft‹ versteht er die Kabyl_innen im

nordafrikanischen Algerien als Repräsentant_innen eines »alten Fundus mediter-

raner, um den Kult der Männlichkeit zentrierter Überzeugungen« (ebd.: 156), der

dies- und jenseits des Mittelmeers und »über alle Eroberungen und Bekehrungen

hinweg« (ebd.: 155) als Speicher zur »Reproduktion einer sozialen und kosmischen

Ordnung« (ebd.: 156) erhalten geblieben sei. Die Zugehörigkeit nicht etwa nur

der südfranzösischen Kultur, deren ebenfalls traditionelle Lebensweisen er selbst

mehrfach beforscht hat, sondern ebenso »der traditionellen europäischen Kul-

tur zu diesem Kulturraum« scheint ihm mit Verweis auf frühere ethnologische

Studien evident (ebd.: 157).

https://doi.org/10.14361/9783839451311-007 - am 12.02.2026, 21:12:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451311-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


204 Epistemische Gewalt

Auch scheint diese Annahme Grund genug, um die symbolische Gewalt der

Geschlechterordnung exklusiv in einem aus analytischen Gründen isolierten Rest

dieses ›Kulturraums‹ zu verorten und von dort aus für eine »faktische Universalität

der männlichen Herrschaft« (ebd.: 160) zu plädieren. »Dieses Universum ritueller

Reden und Handlungen« (ebd.: 156) in den lokalen Praktiken der kabylischen Land-

bevölkerung bietet Bourdieu zufolge dem Interpreten »ein vergrößertes und sys-

tematisches Bild der ›phallisch-narzi[ss]tischen‹ Kosmologie, die auch unser Un-

bewu[ss]tes beherrscht« (ebd.). Da dieses kulturelle Unbewusste, das immer noch

»das unsere« (ebd.: 157) sei, weil »die Vergangenheit in der langen Dauer der kol-

lektiven Mythologie« fortlebe (ebd.: 156), dieses Unbewusste aber »in der Bildungs-

tradition des Okzidents« (ebd.: 157) niemals direkten und offenen Ausdruck finde,

sucht Bourdieu es dort, wo es in Zeit und Raum eingefroren überdauert zu haben

scheint.

Zweierlei Maß

Wie in anderen Strängen der Konzeptionierung symbolischer Gewalt betont Bour-

dieu auch hier, dass nicht nur die Beherrschten zu ihrer Beherrschung beitrügen.

Auch die Herrschenden würden ihr in gewisser Weise unterliegen, selbst wenn

sie von ihr profitierten. Wenn es um letztere geht, in diesem Falle also Männer,

wechselt er unvermittelt Gegenstand und Methode und lässt das ›Laboratorium‹

nordafrikanischer Bergdörfer zugunsten der Britischen Inseln hinter sich, die er

empirisch nie beforscht hat. »Um diese paradoxe Dimension der symbolischen

Herrschaft zu untersuchen« (ebd.: 190), bedient sich der philosophisch sozialisier-

te Ethnosoziologe/Sozioethnologe einer spezifischen Lektüre englischer Literatur,

deren Auswahl er nicht näher begründet.44 Er bemüht dabei eine ebenfalls nicht

weiter erläuterte Analysemethode, die für seine in Hinblick auf symbolische Ge-

walt gewohnt empirisch geleitete und theoretisch fundierte sozialwissenschaftli-

che Arbeitsweise sehr ungewöhnlich ist. Er selbst bezeichnet den mit dem Materi-

al von Virginia Woolfs erstmals 1927 erschienenem Roman To the Lighthouse (Woolf

1994) vollzogenen Argumentationssprung als »bruchlosen Übergang von einem Ex-

trem des kulturellen Raums zum anderen, von den kabylischen Bergbauern zur

Bloomsbury-Gruppe« (Bourdieu 1997a: 190).45 Das sind zwei Pole in der Analyse

universeller männlicher Herrschaft, die gegensätzlicher nicht sein könnten: ›dort‹

44 Dies ist bemerkenswert, zumal die Verwendung literarischer Werke für die Soziologie unge-

wöhnlich ist und sich der Autor bereits in Les règles de l’art.Genèse et structure du champ littéraire

(Bourdieu 1992b) intensiv mit der Genese und Struktur des literarischen Feldes beschäftigt

hat.

45 Die nach dem Londoner Stadtteil Bloomsbury benannte Gruppe von Künstler_innen und In-

tellektuellen, der auch Virginia Woolf und ihr Ehemann Leonard angehörten, bestand von

1905 bis zum Zweiten Weltkrieg.

https://doi.org/10.14361/9783839451311-007 - am 12.02.2026, 21:12:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451311-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kapitel 4: Dimensionen des Epistemischen in weiten Gewaltkonzepten 205

die Verkörperung eines naturalisierten und in der fernen Kabylei dislozierten, ras-

sifizierten, körpersprachlich vermittelten weiblichen Beherrschtseins, ›hier‹ die li-

terarisch elaborierten Analysen des großbürgerlichen Weißen männlichen Herr-

schens durch eine (west-)europäische intellektuelle Elite.

Mit der Interpretation von Passagen des Romans erläutert er seine These von

einer für Männlichkeit konstitutiven illusio, die allen Formen der ebenfalls männli-

chen libido dominandi zugrunde liege (ebd.: 195f.). Hier wird es schon allein auf be-

grifflicher Ebene deutlich theoretischer und konzeptioneller als dort, wo es um die

Erklärung der weiblichen Beherrschtheit geht, die er mit der empirischen Analyse

der Körpersprache sowie oraler Wissenstraditionen indigener Nordafrikaner_in-

nen erklärt. In Woolfs Roman analysiert er Sätze und Narrationen einer Famili-

engeschichte aus dem britischen Großbürgertum, um zu argumentieren, Männer

seien im Gegensatz zu Frauen gesellschaftlich so bestimmt, »da[ss] sie sich, wie

Kinder, von allen Spielen packen lassen, die ihnen gesellschaftlich zugewiesen wer-

den und deren Form par excellence der Krieg ist« (ebd.: 196). Inspiriert von Woolfs

Roman, in dem es in dieser Passage darum geht, dass der Ehemann von seiner

Gattin beim simplen ›Krieg spielen‹ ertappt wird, spricht Bourdieu den Krieg als

Terrain an, auf dem auch symbolische Gewalt in Form des Geschlechterverhältnis-

ses gedeihe.

Er thematisiert den Krieg hier sehr abstrakt mit dem Verweis auf Woolfs Ro-

man, wohingegen die empirische Realität des algerischen Befreiungskrieges wäh-

rend seiner dortigen Untersuchungen im selben Essay keine vergleichbare Rolle

spielt. Doch »[w]eil der Mann dazu erzogen ist, die gesellschaftlichen Spiele und

Einsätze anzuerkennen, bei denen es um Herrschaft geht, hat er hier das Mono-

pol« (ebd.) sowie »das zweischneidige Privileg, da[ss] er sich den Spielen um die

Herrschaft hingeben darf und diese Spiele ihm de facto vorbehalten bleiben« (ebd.).

Gerade die Teilnahme an diesen Spielen mache ihn aber auch zu einem seiner ei-

genen Herrschaft Unterworfenen, der determiniert sei von jenen Dispositionen,

die er sich über die Teilnahme an diesen ›Spielen‹ notwendigerweise angeeignet

habe – egal, ob in der Kabylei, in England oder Frankreich. Gerade das bleibe der

Frau versagt.

»Die Frau von der Agora und allen öffentlichen Plätzen auszuschließen, wo sich

die Spiele abspielen, die, wie die der Politik oder des Krieges, gemeinhin als die

ernstesten der menschlichen Existenz angesehen werden, bedeutete, ihr in der

Tat zu untersagen, sich die Dispositionen anzueignen, die durch die Frequentie-

rung dieser Plätze und Spiele erworben werden […].« (ebd.: 189)

So weit, so plausibel in Bezug auf die symbolische Gewalt des Geschlechterverhält-

nisses als Herrschaftsverhältnis, und so ambivalent in Bezug auf die Bedeutung

des Krieges für ebendieses. Ausgerechnet an diesem Punkt wendet Bourdieu sein

Argument jedoch in eine unerwartete Richtung. Während Frauen am Beispiel der

https://doi.org/10.14361/9783839451311-007 - am 12.02.2026, 21:12:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451311-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


206 Epistemische Gewalt

Kabyl_innen als gänzlich unbewusst Handelnde, als passive Objekte des an ihnen

vollzogenen Geschehens beschrieben werden, argumentiert er mit der Protagonis-

tin aus Woolfs Text – die im Gegensatz zur Masse anonymer Frauen in der Kabylei

einen Namen hat – für einen Scharfblick der von den Machtspielen Ausgeschlos-

senen, die noch so ernsten Spielen gegenüber einen distanzierten Standpunkt ein-

nähmen (ebd.: 196f.).Weil diese Distanz nicht freiwillig gewählt, sondern ein Herr-

schaftseffekt sei, sei etwa die Romanfigur Mrs. Ramsay dazu verurteilt, nicht aus

freien Stücken, sondern vermittelt über Sohn und Gatten an diesen Spielen teil-

zunehmen (ebd.: 197), »aus einer zugleich außenstehenden und untergeordneten

Position« (ebd.: 200), die sie jedoch dazu befähige, zu hinterfragen, was und wie

›gespielt‹ wird. Im Rückgriff auf Woolfs eigene Formulierung spricht Bourdieu in

diesem Zusammenhang von Frauen als »schmeichelnden Spiegeln […], die demMann

das vergrößerte Bild seiner selbst zurückwerfen« (ebd.: 203).46

Dies ist derselbe Gedanke und dieselbe Formulierung, die er zu Beginn sei-

nes Aufsatzes über den heuristischen Blick auf die historisch, geografisch und vor

allem kulturell ›ferne‹ kabylische Gesellschaft verwendet, durch den man wie in

einer Vergrößerung auf die symbolische Gewalt des Geschlechterverhältnisses in

der vertrauten ›eigenen‹ Welt blicken könne (ebd.: 156; Bourdieu 2012: 14). Die (al-

gerische) Kolonie wird als vormodern feminisiert, während die (europäische) Frau

innerhalb der modernen Welt als Kolonisierte fungiert. Im Gegensatz zur realen,

aber namenlosen kabylisch-algerischen Frau, deren Ausdrucksweise nicht sprach-

lich, sondern körpersprachlich dechiffriert und die auch gar nicht nach ihrer Mei-

nung gefragt wird, scheint die namentlich genannte Europäerin, und sei sie nur

eine literarische Fiktion, immerhin zu durchschauen, was ihr widerfährt.

Eine noch bemerkenswertere Problematik der Argumentation liegt in der für

das kabylische Bergdorf und eine britische Insel deutlich unterschiedlichen Zu-

schreibung der Hauptverantwortung für den somatisierten Effekt der symboli-

schen Gewalt des Geschlechterverhältnisses.47 Für jenseits des Mittelmeeres wird

argumentiert, wie sehr die Beherrschten selbst für das Funktionieren symbolischer

Gewalt mitverantwortlich seien, also die kabylischen Frauen unterprivilegierter

Klassen. Für jenseits des Ärmelkanals hingegen scheint zu gelten, dass die »psycho-

somatische Aktion, die zur Somatisierung des Politischen führt, […] hauptsächlich

durch den vollzogen [wird], der das Monopol der legitimen symbolischen Gewalt

[…] innerhalb der Keimzelle der Gesellschaft innehat« (Bourdieu 1997a: 202f.) – der

bürgerliche Ehegatte und Familienvater.

46 Hervorhebung im Original.

47 Im Roman geht es um einen Ferienaufenthalt der Familie Ramsay an einem Küstenort. Ein

letztlich nicht stattfindender Ausflug zum titelgebenden Leuchtturm auf einer vorgelager-

ten Insel ist für die Handlung und für Woolfs Sezierung des Geschlechterverhältnisses zen-

tral.

https://doi.org/10.14361/9783839451311-007 - am 12.02.2026, 21:12:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451311-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kapitel 4: Dimensionen des Epistemischen in weiten Gewaltkonzepten 207

Am Ende des Aufsatzes fügt Bourdieu die beiden Argumentationen aus ethno-

logischer Feldforschung und Ad-hoc-Literaturanalyse wieder zusammen, indem

er auf den ökonomischen Ausgangspunkt für sein Interesse an der symbolischen

Gewalt des Geschlechterverhältnisses zurückkommt: den symbolischen Tausch

und den dabei zentralen Wert symbolischen Kapitals, als dessen »paradigmatische

Realisierung« (ebd.: 205) er den Heiratsmarkt versteht. Die über Verwandtschafts-

und Heiratsbeziehungen organisierten Produktions- und Reproduktionsverhält-

nisse basieren Bourdieu zufolge »auf einer Art ursprünglichem Gewaltstreich«

(ebd.). Dessen Folge bestehe darin, dass Frauen auf diesem in der Kabylei oder

in der französischen Provinz noch real existierenden, aber auch im britischen

Bürgertum Woolfs noch wirkungsmächtigen, vormodernen Heiratsmarkt »nur

in Gestalt von Objekten oder, besser, von Symbolen in Erscheinung treten kön-

nen, deren Sinn außerhalb ihrer selbst konstituiert wird und deren Funktion

es ist, zum Fortbestand und zur Mehrung des im Besitz der Männer befindli-

chen symbolischen Kapitals beizutragen« (ebd.). Bourdieu zufolge gelte dies in

unterschiedlichen Abstufungen heute noch, selbst innerhalb der sogenannten

zivilisierten Welt, wenn auch in modifizierter Weise. Unabhängig von real existie-

renden Heiratsarrangements übernähmen Frauen überwiegend Tätigkeiten, die

mit dem Erscheinungsbild einer Familie, einer Gruppe oder eines Unternehmens

zu tun hätten, mit deren sozialen Beziehungen und zeremoniellen Aktivitäten

sowie den zahlreichen untergeordneten und wenig prestigereichen Tätigkeiten,

die der Umwandlung von sozialem, kulturellem und ökonomischem Kapital in

symbolisches Kapital dienen und umgekehrt (ebd.: 210f.).

Teilen und Denken

Während Bourdieu zwischenMännern und Frauen im Allgemeinenmassive Unter-

schiede feststellt, scheinen zwischen Frauen beziehungsweise zwischen Männern

der jeweils zwei voneinander getrennt gedachten Untersuchungsräume keine nen-

nenswerten Differenzen zu bestehen. Das ist umso bemerkenswerter, als Bourdieu

in seinen frühen Studien zu Algerien ausdrücklich auch den Rassismus der kolo-

nialen Situation thematisiert und sein späteres Werk sich zentral mit Klassendif-

ferenzen beschäftigt. Beides scheint irrelevant, wenn es um Geschlecht geht. Die

symbolische Gewalt des Geschlechterverhältnisses gilt Bourdieu zufolge dies- und

jenseits des Mittelmeers, des Ärmelkanals und anderer einstiger Verkehrswege eu-

ropäischer Kolonisator_innen, deren Aktivitäten für seine Argumentation keinerlei

Rolle spielen.

Auch die Tatsache, dass die von ihm beforschten Kabyl_innen im von ihm selbst

miterlebten antikolonialen Befreiungskampf aktiv waren, findet in der Analyse

der symbolischenGewalt des Geschlechterverhältnisses keinenNiederschlag. Seine

schon früh formulierte Feststellung, der Krieg verändere das soziale Feld ebenso

https://doi.org/10.14361/9783839451311-007 - am 12.02.2026, 21:12:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451311-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


208 Epistemische Gewalt

radikal wie die Einstellung der Individuen, die dieser Situation ausgesetzt seien

(Bourdieu 2010: 163), wird von der scheinbar ewig währenden männlichen Herr-

schaft außer Kraft gesetzt. Während die politische, ökonomische und soziale Si-

tuation in der Kabylei der 1990er Jahre gegenüber Bourdieus vierzig Jahre früherem

Militärdienst von ihm selbst durchaus als historisch veränderte verstanden wird,

ist dies für das Geschlechterverhältnis offensichtlich in weit geringerem Ausmaß

der Fall. Die vor allem amBeispiel der Kabylei als zeitlos universalisierte Geschlech-

terdimension scheint alle anderen analytischen Kategorien, politischen Argumen-

tationen und theoretischen Erkenntnisse zu überschreiben – auch seine eigenen.

Bourdieu denkt seine beiden Untersuchungsräume – hier Frankreich bezie-

hungsweise Großbritannien, dort Algerien – nicht konsequent im Sinne ihrer für

beide Seiten konstitutiven Verflechtungen der kolonialenModerne zusammen.Ob-

wohl die koloniale Situation Algeriens sein politisches wie auch sein wissenschaft-

liches Selbstverständnis maßgeblich mitbestimmt hat, obwohl gerade dieses für

sein Konzept symbolischer Gewalt zentral gewordene Werk ausgerechnet auf Stu-

dien der von Frankreich kolonialisierten algerischen Gesellschaft beruht und ob-

wohl das mit Woolfs Roman bemühte britische Beispiel in der Hochblüte des Kolo-

nialismus spielt. Im Längsschnitt seines über Jahrzehnte entstandenen Konzepts

ist eine problematische Zweiteilung zwischen Hier und Dort, zwischen Vergan-

genheit und Gegenwart, zwischen der kognitiven Doxa selbstverständlichen Wis-

sens über Normen und Regeln (Bourdieu 2001a: 226) und der somatischen Hexis

deren ebenso selbstverständlicher Verkörperung (Bourdieu 2005: 79ff.) auszuma-

chen; ebenso zwischen der zivilisierten Sphäre der gesprochenen und geschrie-

benen französischen Sprache und dem als Relikt der Vormoderne erscheinenden

Sphäre des überwiegend körpersprachlichen Ausdrucks marginalisierter Koloni-

sierter in der algerischen Provinz.

Daraus resultiert ein hinsichtlich epistemischer Gewalt interessanter Wider-

spruch, der auch in der Rezeption symbolischer Gewalt nach Bourdieu fortgesetzt

wird. Nicht nur in den Sozialwissenschaften gilt als selbstverständlich, dass offene

Repression zur Sicherung von Herrschaftsverhältnissen in sogenanntenmodernen

Gesellschaften aufgrund vermeintlich erreichter zivilisatorischer Standards abneh-

me (Peter 2004: 48). Für Bourdieus Frankreich, das zentrale Untersuchungsfeld

symbolischer sprachlicher Gewalt, trifft dies nur unter Ausblendung der repressi-

ven und auch militärischen Überseepolitik der einstigen Kolonialmacht zu. Damit

wird es möglich, diesen Untersuchungsraum selbst in der Kritik als politische und

epistemische Inkarnation der Französischen Revolution im Namen von Freiheit,

Gleichheit und Brüderlichkeit fortzuschreiben, ohne deren koloniale Unterseite be-

nennen zu müssen.

Im Fall des algerischen Beispiels, das Bourdieu für seine wissenschaftliche So-

zialisation als »enorme[s] Experimentier- und Beobachtungsfeld« (zit.n. Schult-

heis 2004: 22) noch während des antikolonialen Befreiungskrieges erlebt hat, ist

https://doi.org/10.14361/9783839451311-007 - am 12.02.2026, 21:12:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451311-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kapitel 4: Dimensionen des Epistemischen in weiten Gewaltkonzepten 209

dieses Argument doppelt widersprüchlich. Gerade dort, in der vermeintlich unbe-

wusst verhandelten Selbstverständlichkeit gesellschaftlicher Organisation, in der

von marginalisierten, rassifizierten und kolonisierten Subjekten bevölkerten ›Peri-

pherie‹, verortet Bourdieu mit der ›männlichen Herrschaft‹ eines seiner wichtigs-

ten Anschauungsbeispiele für symbolische Gewalt.Die vor allem an den Kolonisier-

ten festgestellte vergeschlechtlichte körpersprachliche Dimension universalisiert

Bourdieu als Jahrtausende altes transhistorisches Phänomen. Das erlaubt ihm, es

punktuell auch in seine sprachanalytischen Überlegungen zur Klassenherrschaft

in Frankreich zu integrieren, ohne den politischen Kontext näher thematisieren

zu müssen. Gewissermaßen komplementär dazu spielt die unfreiwillige, von Klas-

senverhältnissen ebenso wie von Rassismus geprägte Mehrsprachigkeit der Alge-

rier_innen, die er schon früh als Teil des kolonial-kapitalistischen Herrschaftsver-

hältnisses identifiziert, in seinen sprachanalytischen Annäherungen an symboli-

sche Gewalt eine nur untergeordnete Rolle.

Dass der forschende Rückblick auf ein fernes Anderswo sich nicht primär auf

Sprache, sondern auf Körpersprache konzentriert, nicht auf Kognition, sondern

auf Somatisierung, hat nicht nur mit der Chronologie seiner Untersuchungen zu

tun. Diese Herangehensweise stellt in der eurozentrischen (sozial-)wissenschaft-

lichen Tradition, zumal jener der Ethnologie, keine Besonderheit dar. Auch wenn

sich Bourdieu gerade in seinen algerischen Studien bewusst vom eurozentrischen

Erbe dieser Disziplin abzugrenzen versucht, bleibt er selbst strukturell und ko-

gnitiv eingebettet in den kolonialen Apparat (Go 2013: 51), kann sich also dessen

konstitutiven Paradigmen nicht vollständig entziehen.

Während die politische Dekolonisierung als abgeschlossen gilt, seit Bourdieu

Algerien vor einem halben Jahrhundert verlassen hat, sind jene Paradigmen, die

das koloniale Projekt mit ermöglicht haben, langlebig und nachhaltig wirksam. In

der Kolonialität des Wissens sind sie als Spuren epistemischer Gewalt bis heute

präsent. Welche Bedeutung die vielgestaltige Domäne des Wissens für Bourdieus

Konzept symbolischer Gewalt hat, diskutiere ich im folgenden Abschnitt über die

Reproduktion von Eliten im (französischen) Bildungssystem. Die koloniale Frage

spielt darin scheinbar keine Rolle mehr, auch Rassismus sowie die Kategorie Ge-

schlecht bleiben in seiner scharfen Kritik am Klassismus dieses vermeintlich de-

mokratisierenden Systems unberücksichtigt.

Elitenreproduktion im Bildungssystem

Wenn ihmder Umweg über das kolonisierte Algerien die Augen für die symbolische

Gewalt der verkörperten Ausdrucksweise von Herrschenden und Beherrschten ge-

öffnet hat, so ist es Bourdieus eigene Überschreitung von Bezirks-, Regions- und

vor allem Klassendifferenzen innerhalb Frankreichs, die das einstige Kind aus so-

genannten einfachen Verhältnissen der französischen Provinz für die symbolische

https://doi.org/10.14361/9783839451311-007 - am 12.02.2026, 21:12:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451311-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


210 Epistemische Gewalt

Gewalt der angemessenen Ausdrucksweise innerhalb der ›eigenen‹ Herrschafts-

ordnung sensibilisiert hat. Im Zuge seines – gemessen an seinen eigenen Analysen

und Theorien unwahrscheinlichen – sozialen Aufstiegs hat er jene ungeschriebe-

nen Regeln des Sprechenkönnens und Gehörtwerdens am eigenen Leibe erfahren,

die dazu gemacht sind, eine solche Transgression von Klassengrenzen zu erschwe-

ren, ohne als repressiv in Erscheinung zu treten. Sie entfalten ihre Wirkung über

ihre Verkörperung im Habitus der Beteiligten, in deren Körpersprache, die sich in

meist unbemerkt eingeübten Bewegungen, Gesten und Stimmlagen manifestiert,

in unkontrollierbaren Körperreaktionen oder auch in unterschiedlichen Formen

des Schweigens, sei es als Geste der Macht oder aus Ohnmacht. »Denn über den

sprachlichen Habitus«, so Bourdieu mit Bezug auf Sprache wie auch auf Körper-

sprache, »drückt sich – als nur eine seiner Dimensionen – die Totalität des Klas-

senhabitus aus, also die Position, die jemand synchronisch und diachronisch in der

Sozialstruktur einnimmt.« (Bourdieu/Wacquant 1996b: 184)

Diese Erfahrung öffnet und schärft seinen Blick für die Analyse jener For-

men symbolischer Gewalt, die das französische Bildungs- und Wissenschaftssys-

tem prägen und auch in Phasen der Öffnung und Demokratisierung für eine weit

über die entsprechenden Institutionen hinausgehende herrschaftssichernde Wir-

kung sorgen. Durch Bourdieus Brille betrachtet, erstrecken sich die entsprechen-

den Symbolsysteme von der Grundschule bis zu den elitärsten akademischen Insti-

tutionen Frankreichs. Im Spannungsfeld zwischen der Befestigung von Herrschaft

durch die symbolische Gewalt des Bildungswesens und deren Reduktion durch die

Aneignung symbolischer Macht in eben diesem System kommt der Dimension des

Epistemischen eine zentrale Bedeutung zu. Dies ist deshalb der Fall, weil Bourdieu

zufolge in den Auseinandersetzungen zwischen und innerhalb derselben sozialen

Klasse(n) jene Spielregeln und Klassifikationen festgelegt werden, an denen sich

diese Kämpfe auszurichten haben (Peter 2004: 55).Damit sind nicht etwa nur kano-

nische Bildungsinhalte und die Formalisierung ihres Erwerbs gemeint, sondern vor

allem jenes überwiegend unbewusste und verkörperte Wissen darum, was inner-

halb einer bestehenden Ordnung zu tun und was zu unterlassen ist und in welcher

Art undWeise. Indem sich Felder miteinander verschränkten und Effekte einander

wechselseitig verstärkten, würden Klassendifferenzen euphemistisch zu kulturel-

ler Distinktion stilisiert, womit die bestehende kulturelle Ordnung bestätigt und

die Klassenstruktur reproduziert werde (Swartz 1997: 134).

Das bedeutet, dass Kämpfe in einem Feld, wie etwa um ökonomischen oder po-

litischen Einfluss, ihre Entsprechung in Kämpfen auf einem anderen Feld finden

– insbesondere auf dem der Bildung (ebd.: 129ff.). Das heißt mit Blick auf sym-

bolische Gewalt in der Schule, dass Menschen bereits von Kindesbeinen an ver-

innerlichen, die sie umgebende soziale Welt für evident zu halten und nicht sub-

stanziell infrage zu stellen. Im sekundären und tertiären Bildungssektor, wo auch

Kritikfähigkeit erlernt werden soll, wird dies durch immer feiner ausdifferenzier-

https://doi.org/10.14361/9783839451311-007 - am 12.02.2026, 21:12:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451311-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kapitel 4: Dimensionen des Epistemischen in weiten Gewaltkonzepten 211

te Formen symbolischer Gewalt fortgesetzt, die zu erkennen, anzuerkennen und

zu verkennen zugleich weiter eingeübt wird. Denn, so Wacquant in einem Auf-

satz des gemeinsam verfassten Buches Reflexive Anthropologie (Bourdieu/Wacquant

1996b),48 »[d]ie sozialen und die kognitiven Strukturen hängen […] zusammen, und

die zwischen ihnen bestehende Korrespondenz ist einer der solidesten Garanten

der sozialen Herrschaft« (Wacquant 1996: 34). Die in den Symbolsystemen von Bil-

dung und Wissenschaft angeeigneten Erkenntnisinstrumente fungieren also zu-

gleich auch als Instrumente der Herrschaftssicherung (ebd.: 33).

Schule und Unterrichtssystem

Einer der frühesten Texte, in dem symbolische Gewalt ausdrücklich konzipiert

wird, trägt den Titel Fondéments d’une théorie de la violence symbolique (Bourdieu/Pas-

seron 1970),49 verspricht also nichts weniger als die Grundlagen einerTheorie sym-

bolischer Gewalt. Seiner formalen und sprachlichen Sperrigkeit zumTrotz basieren

hierauf zahlreiche von Bourdieus späteren Arbeiten zum Bildungssystem.50 Beina-

hemathematisch-formelhaft skizziert er gemeinsammit Jean-Claude Passeron ein

vierstufiges Schema von sogenannter pädagogischer Aktion, pädagogischer Auto-

rität, pädagogischer Arbeit und demUnterrichtssystem als solchem (Bourdieu/Pas-

seron 1973: 10f.). Den für das Selbstverständnis der französischen Republik wichti-

gen Leitsätzen der Befreiung durch Bildung und der sozialen Gleichheit durch ein

zentralistisches Bildungssystem erteilen die Autoren darin eine deutliche Absage.

Unmissverständlich halten sie fest, dass die herrschende Kultur »ihre Existenz den

sozialen Bedingungen verdankt, deren Produkt sie ist, und ihre Intelligibilität der

Kohärenz und den Funktionen der Struktur der signifikanten Beziehungen […], die

sie konstituieren« (ebd.: 17).51 In bestem demokratischen Konsens trage das herr-

schende Bildungssystem also zur Reproduktion eines ganz spezifischen kulturellen

Kapitals bei, das – fälschlicherweise – als ungeteiltes Eigentum der gesamten Ge-

sellschaft betrachtet würde (ebd.: 20).

»Jede pädagogische Aktion […]«, heißt es in der erstenThese, »ist objektiv sym-

bolische Gewalt, insofern siemittels einer willkürlichenGewalt eine kulturelleWill-

48 Das französische Original Reponses. Pour une anthropologie réfléxive erschien 1992.

49 Der genannte Text bildet den ersten Teil des hier zitierten Buches La reproduction. Eléments

pour une théorie du système d´enseignement (Bourdieu/Passeron 1970). Die hier verwendete

deutscheÜbersetzung des Titels lautetGrundlagen einer Theorie der symbolischenGewalt (Bour-

dieu/Passeron 1973), wurde aber in Kombinationmit einem anderen Text als Buch veröffent-

licht als dies beim französischen Original der Fall ist.

50 In der Bourdieu-Rezeption wird der Text zumeist nur kurz erwähnt, während man ausführ-

lichere Referenzen auf symbolische Gewalt im Bildungssystem auf zugänglichere Texte aus

demselben Themenkomplex vornimmt.

51 Die in Original und Übersetzung zahlreich vorhandenen Hervorhebungen ganzer Sätze und

Satzteile wurden an dieser Stelle und in den nachfolgenden Zitaten zur besseren Lesbarkeit

entfernt.

https://doi.org/10.14361/9783839451311-007 - am 12.02.2026, 21:12:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451311-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


212 Epistemische Gewalt

kür durchsetzt« (ebd.: 13). Die Reproduktion der herrschenden Kultur trage mit

dazu bei, auch »die Struktur der Kräfteverhältnisse in einer sozialen Formation zu

reproduzieren, in der das herrschende Unterrichtssystem dazu tendiert, sich das

Monopol der legitimen symbolischen Gewalt zu sichern« (ebd.: 14). In einem zwei-

ten Sinn sei die sogenannte pädagogische Aktion symbolische Gewalt, indem sie

»die willkürliche Auslese re-produziert […], die eine Gruppe oder eine Klasse objek-

tiv in und mittels ihrer kulturellen Willkür vornimmt« (ebd.: 16f.). Diese Funktion

ist besonders wichtig, weil sie der Monopolsicherung nicht nur auf ideologischer

Ebene dient, sondern auch auf organisatorischer. Dass die Willkür dieser Durch-

setzungsmacht verkannt wird, liege an der Anerkennung der von den Autoren so-

genannten »pädagogische[n] Autorität« (ebd.: 21) in einem pädagogischen Kom-

munikationsverhältnis, das die Kräfteverhältnisse, die es ermöglichen, zugleich

verschleiere (ebd.). Mehr noch, deren auf Verkennung basierende Anerkennung

und Legitimierung tendiere dazu, den beherrschten Gruppen gewissermaßen »zu

untersagen, sich all der Kraft zu versichern, die ihnen die Bewu[ss]twerdung ihrer

Stärke verleihen würde« (ebd.: 25), womit die Kräfteverhältnisse wiederum ver-

stärkt und Widerstand verhindert würde(n). Die Spezifität symbolischer Gewalt

komme darin zum Ausdruck, dass es ihr gelinge, sich in Vergessenheit zu bringen

(ebd.: 27).

Dem apodiktischen Grundton dieser Argumentation zum Trotz verstehen die

Autoren die Ausdrucksformen dieser Autorität und der von ihr ausgeübten ›Ak-

tionen‹ ebenso wie den Grad der Anerkennung einer damit befestigten Herrschaft

durchaus als historisch variabel (ebd.: 24) – und damit als potenziell veränder-

bar. Historisch gefestigt und nicht zufällig sei aber auch die »Verbindung der In-

strumente symbolischer Gewalt und der Instrumente der Verschleierung (d.h. der

Legitimität) eben dieser Gewalt« (ebd.: 26). Betreffend das reformerische Potenzi-

al bildungspolitischer Bemühungen innerhalb Frankreichs Ende der 1960er Jahre

äußern sich Bourdieu und Passeron daher ernüchtert. Die über symbolische Ge-

walt erfolgende Verkennung der Struktur des Herrschaftsverhältnisses zwischen

den Klassen beeinflusse »sowohl die ›kulturpopulistische‹ Absicht, die beherrsch-

ten Klassen dadurch zu ›befreien‹, da[ss] man ihnen die Mittel an die Hand gibt,

sich die legitime Kultur […] anzueignen […], als auch das populistische Projekt,

die Legitimität der kulturellen Willkür der beherrschten Klassen zu dekretieren,

indem man sie als ›Volkskultur‹ kanonisiert« (ebd.: 35f.). Damit wird sowohl der

liberaldemokratischen Behauptung der Selbstermächtigung durch Bildung im be-

stehenden System eine Absage erteilt als auch einem idealisierenden Rückgriff auf

vermeintlich alternative traditionelle Wissensressourcen.

Da die Autoren exklusiv auf Frankreich fokussieren, überrascht der unvermit-

telte Hinweis auf eine »für unsere Gesellschaften charakteristischeDurchsetzungs-

weise« (ebd.: 28) der pädagogischen Aktion durch die pädagogische Autorität, die

offensichtlich im Gegensatz zu ›anderen Gesellschaften‹ gedacht wird. Dass man

https://doi.org/10.14361/9783839451311-007 - am 12.02.2026, 21:12:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451311-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kapitel 4: Dimensionen des Epistemischen in weiten Gewaltkonzepten 213

sich Ende der 1960er Jahre eine Pädagogik ohne Zwang und Sanktion vorzustel-

len vermöge, sei »die Folge eines Ethnozentrismus« (ebd.), der dafür Sorge trage,

dass die in ›unseren Gesellschaften‹ üblichen pädagogischen Sanktionen nicht als

solche wahrgenommen würden (ebd.).52 Damit kritisieren die Autoren zwar im-

plizit ein Problem der zeitgenössischen Erziehungs- und Bildungswissenschaften

vor allem in Frankreich, führen es aber weiter. Interessanterweise wird dieses ›wir‹

nicht mit Frankreich illustriert, sondern mit fiktiven »amerikanische[n] Lehrerin-

nen, die Schüler mit Zuneigungen überhäufen« (ebd.) und damit über das subtile

Unterdrückungsinstrument des Liebesentzuges verfügten (ebd.). Diese vermeint-

lich fortschrittliche pädagogische Praxis sei in Hinblick auf symbolische Gewalt

nicht weniger willkürlich »als körperliche Züchtigungen oder entehrender Tadel«

(ebd.), eine erzieherische Maßnahme also, die im Kontext dieser Argumentation

einer unbenannt bleibenden, zeitlich und/oder räumlich aber jedenfalls ›anderen

Gesellschaft‹ zugeschrieben wird.

Als dritten zentralen Begriff setzen die Autoren den der »pädagogische[n] Ar-

beit« (ebd.: 44) als rentablen »Ersatz für physischen Zwang« (ebd.: 50). Sie funktio-

niere »als Einprägungsarbeit, die lange genug andauern muss, um eine dauerhaf-

te Bildung zu erzeugen, d.h., einen Habitus als Produkt der Verinnerlichung der

Prinzipien einer kulturellen Willkür« (ebd.: 45). Auch nach Abschluss der zuvor er-

läuterten pädagogischen Aktionen innerhalb eines formalisierten Bildungsweges

müsse dieser Habitus gefestigt genug sein, um sich selbst und diese Prinzipien zu

perpetuieren (ebd.). Aus herrschaftskritischer Sicht müsse jenes Bildungssystem,

das zur Sicherung der bestehenden Ordnung benutzt werde, von längerer Dauer

sein als potenzielle andere Systeme, die diese Ordnung auf dem gleichen Weg her-

ausfordern wollen (ebd.). Damit habe das etablierte Bildungssystem einen kaum

wettzumachenden Vorteil gegenüber alternativen Bildungsangeboten, die jedoch

auch nicht per se symbolisch gewaltfrei sein können. Der Faktor Zeit ist für die Ef-

fizienz symbolischer Gewalt also von großer Bedeutung, nicht nur im Verlauf einer

individuellen Bildungsbiografie, sondern auch als sich über mehrere Generationen

erstreckender gesellschaftlicher Prozess.

Hier ähnelt die Argumentation der beiden Autoren der ihres Zeitgenossen Gal-

tung, wenn sie von einem »Äquivalent dessen [sprechen], was im biologischen

Bereich die Übermittlung des genetischen Kapitals« (ebd.: 44) sei. Dessen Analo-

gon sei der Habitus, die Einprägungsleistung der pädagogischen Arbeit wieder-

um das Analogon der Generation (ebd.: 46). Zur Veranschaulichung dieses Argu-

ments dient ein Rückgriff auf eine vorangegangene Passage. Darin verweisen die

Autoren auf die bemerkenswerten Kontinuitäten zwischen einer nicht näher defi-

nierten (diesmal französischen) traditionellen Gesellschaft und der »Reproduktion

52 Der französische Originaltext ist 1970 erschienen.

https://doi.org/10.14361/9783839451311-007 - am 12.02.2026, 21:12:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451311-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


214 Epistemische Gewalt

der den Bedürfnissen einer Salon-Aristokratie angepa[ss]ten humanistischen Kul-

tur der Jesuitengymnasien in und mittels der Schulkultur der bürgerlichen Lyce-

en des 19. Jahrhunderts« (ebd.: 18). Auch darin drückt sich Skepsis gegenüber der

Hoffnung auf eine rasche radikale Demokratisierung des Bildungssystems und auf

einen Abbau symbolischer Gewalt aus.

Aber auch der Gegenposition, dem kartesianischen Glauben an eine ange-

borene Vernunftbegabung bestimmter Menschen, die real existierende Möglich-

keitsbedingungen in vermeintlich freie Entscheidungen verwandle und damit ein

klassenspezifisches Bildungssystem über eine »Begabungs-Ideologie« (ebd.: 69)

und darauf basierende Selbstbestimmung rechtfertige, wird eine klare Absage

erteilt. In diesem langwierigen Prozess der mittels symbolischer Gewalt erfol-

genden Einprägung werde schließlich nicht nur der »Habitus als System von

Denk-, Wahrnehmungs-, Bewertungs- und Aktionsschemata produziert« (ebd.:

55), sondern auch »die Verkennung der Grenzen, die dieses System voraussetzt«

(ebd.), also von formal begründeten, vermeintlich neutralen Ein- und Ausschluss-

mechanismen. Den materiellen und symbolischen Interessen der herrschenden

Klassen ist den Autoren zufolge also dann am besten gedient, wenn die Verinner-

lichung symbolischer Gewalt die Form von Selbstdisziplinierung und Selbstzensur

annimmt (ebd.: 56) und fehlende Partizipation als Selbstausschließung verstanden

wird (ebd.: 57).

In institutionalisierten Unterrichtssystemen, dem vierten Element des Sche-

mas, würden die drei anderen Elemente symbolischer Gewalt – pädagogische Ak-

tion, pädagogische Autorität und pädagogische Arbeit – vereinigt und auf Dauer

gestellt. Diese zur Selbstreproduktion tendierenden Institutionen seien nämlich

imstande, »kontinuierlich, d.h. zu den geringsten Kosten und serienmäßig, einen

möglichst homogenen und dauerhaften Habitus bei der größtmöglichen Zahl der

legitimen Adressaten zu reproduzieren« (ebd.: 74). Zu diesen Adressat_innen zähl-

ten auch die Reproduzent_innen der Institution selbst, »die mit der Einprägung

beauftragten Vermittler« (ebd.: 76). Entgegen reformerischer pädagogischer Hoff-

nungen verfügten diese jedoch tatsächlich nur über relative Autonomie und könn-

ten daher angesichts der Beharrungskräfte des etablierten Unterrichtssystems kei-

ne substanziellen Veränderungen bewirken. Von den Autoren Ideologien genann-

te Vorstellungen wie das jakobinische Ideal der neutralen Schule, die (neo-)Hum-

boldt’sche Idee der Universität als Asyl der Wissenschaft, das auf Karl Mannheim

zurückgehende Konzept der freischwebenden Intelligenz oder die Utopie einer kri-

tischen Universität seien daher nichts weiter als unterschiedliche Formen der Illu-

sion, dass die durch ein Unterrichtssystem ausgeübte symbolische Gewalt in keiner

Beziehung zu den Kräfteverhältnissen zwischen den Gruppen oder Klassen stehe

(ebd.: 85).

Auch diese Verkennung selbst kann als Teil der symbolischen Gewalt des Bil-

dungssystems verstanden werden, und die begrenzte Autonomie von Bildungsin-

https://doi.org/10.14361/9783839451311-007 - am 12.02.2026, 21:12:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451311-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kapitel 4: Dimensionen des Epistemischen in weiten Gewaltkonzepten 215

stitutionen und den darin tätigen Akteur_innen ist noch kein Garant für deren

Überwindung. Wie die Autoren betonen, müsse man die Geschichte der hinsicht-

lich symbolischer Gewalt zentralen Bildungsinstitutionen in Zusammenhang mit

der Geschichte der entsprechenden sozialen Formationen sehen (ebd.: 73). Die Kri-

tik am kapitalistisch-bourgeoisen Gesellschaftssystem und seiner Reproduktion

über die Organisation von Bildung und Wissen(schaft) ist an dieser Stelle offen-

sichtlich, andere Kategorien als die der Klasse werden jedoch nicht angewandt.

Symbolische Gewalt und kulturelles Kapital

In engem Zusammenhang mit symbolischer Gewalt entwickelt Bourdieu das Kon-

zept des kulturellen Kapitals, umdie real existierendeUngleichheit in einem formal

auf der Behauptung der Gleichheit aller Beteiligten basierenden Bildungssystems

zu erklären. In der modernen Gesellschaft gebe es nämlich zwei zentrale Herr-

schaftsprinzipien, das ökonomische und das kulturelle Kapital (Bourdieu 2001b:

167), und beide seien gerade über das Unterrichts- und Bildungssystem engmitein-

ander verschränkt. Wissen spielt für die Akkumulation und Verteilung von Kapital

also eine große Rolle – und umgekehrt. Entgegen der Annahme eines ungeteil-

ten gesellschaftlichen Eigentums am kulturellen »Erbe der akkumulierten und von

früheren Generationen hinterlassen Güter« (Bourdieu 1973: 96) würden diese näm-

lich nur jenen wirklich gehören, die die Mittel besäßen, sich dieses Erbe und den

Code zu dessen Entzifferung auch anzueignen (ebd.) – also ein ganz speziellesWis-

sen. Diese Codes seien Bestandteil des ungleich verteilten kulturellen Kapitals, das

sich am wirksamsten innerhalb der privaten Sphäre der Familie weitergeben lasse

(Bourdieu 2001b: 113), also abseits jener republikanischen Öffentlichkeit, die über

ein zentralistisches Bildungssystem angeblich für die Gleichheit aller Bürger_innen

sorgt. Die Weitergabe dieses Kapitals ist jener Prozess, in dem sich symbolische

Gewalt besonders wirkmächtig entfaltet.

Kulturelles Kapital könne in drei Formen existieren (ebd.): erstens in verinner-

lichtem, inkorporiertem Zustand in Form dauerhafter Dispositionen, wie sie im

Begriff der persönlichen Kultiviertheit in Form von Sprachkompetenz oder als dis-

tinguiert geltende Umgangsformen zum Ausdruck kämen (ebd.: 113ff.); zweitens in

objektivierter Form von übertragbaren Artefakten und kulturellen Gütern wie etwa

Gemälden oder wertvollen Instrumenten, deren sinnvolle Nutzung jedoch wieder-

um inkorporiertes kulturelles Kapital voraussetze (ebd.: 117f.); und drittens insti-

tutionalisiertes kulturelles Kapital, beispielsweise in Form von Bildungstiteln, in

denen die Magie und Macht der zuvor diskutierten Institutionen wirksam werde,

die den Träger_innen solcher Titel stabilen Wert verleihe (ebd.: 118ff.).

Alle drei Formen kulturellen Kapitals, die stets als naturgegebene oder durch

Leistung erworbene Exzellenz in Erscheinung träten, bezeichnet Bourdieu als Pri-

vilegien einer klassenspezifischen Herrschaftsordnung, die in zahlreichen Dyna-

https://doi.org/10.14361/9783839451311-007 - am 12.02.2026, 21:12:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451311-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


216 Epistemische Gewalt

miken symbolischer Gewalt hervorgebrachtwürden.Auf diesen Formen kulturellen

Kapitals basierende(s) ›Intelligenz‹, ›Talent‹ oder ›Begabung‹ seien »die Adelstitel

einer bürgerlichenGesellschaft, die die Schule weiht und legitimiert, indem sie ver-

schleiert, dass die schulischen Hierarchien, die sie durch eine angeblich völlig neu-

trale Aktion von Eintrichterung und Auslese herstellt, die sozialen Hierarchien im

doppelten Sinne des Wortes reproduzieren« (ebd.: 59). Das Bildungssystem erfüllt

Bourdieu zufolge also nicht nur eine ideologische Funktion, sondern es »sanktio-

niert mit seinen Urteilen eine der verborgensten und wirkungsvollsten Formen des

Klassenprivilegs, die man das Privileg der starken Beschleunigung nennen könnte«

(ebd.). Es sichere die Fortdauer dieses und anderer Privilegien, »oder, anders ge-

sagt, steht im Dienste dieser Privilegien, ohne dass die Privilegierten etwas dafür

tun müssten« (Bourdieu/Passeron 2007: 40f.).

So, wie symbolisches Kapital andere Formen von Kapital verdoppelt, also einen

konvertiblen Mehrwert darstellt, verstärkt die symbolische Gewalt des Bildungs-

systems bereits existierende soziale Ungleichheit, die Bourdieu vor allem als klas-

senspezifische sowie innerhalb eines bestimmten nationalen Gefüges organisiert

und diesem zu Diensten denkt: »Bildung erwerben hei[ss]t stets nur eine Bildung

erwerben, diejenige einer Klasse und einer Nation« (Bourdieu 2001b: 110).53 Kul-

turellem Kapital kommt in diesem langwierigen Prozess eine besondere Bedeu-

tung zu. Es ist die Waffe der Wahl zur Ausübung symbolischer Gewalt im Bereich

von Bildung und Wissen(schaft) im Dienste der Reproduktion bestehender Herr-

schaftsverhältnisse.

Ethnologische Konversion

Der Grundlagentext zur symbolischen Gewalt in Schule und Universität (Bour-

dieu/Passeron 1970) fokussiert vollständig auf den nationalen Binnenraum des

französischen Hexagons und kommt ohne Verweis auf dessen koloniale Vergan-

genheit oder bis heute bestehende sogenannte Übersee-Départements aus, in

denen das französische Bildungssystem bis heute prägend ist. Aus postkolonialer

Perspektive ist daher ein noch früherer Text über »Unterrichtssysteme und Denk-

systeme« (Bourdieu 2001b: 84ff.)54 interessant, an dem sich zeigt, wie Bourdieu

seine in Algerien erfolgte ethnologische ›Konversion‹ auch für einen kritischen

Blick auf die ›eigene‹ Gesellschaft nutzbar macht. Wie am zuvor erwähnten

Beispiel zur pädagogischen Arbeit bleibt er jedoch auch hier im dichotomen

(Spiegel-)Bild von modernen (europäischen) einerseits und vormodernen (außer-

europäischen) Gesellschaftsformationen andererseits verfangen. Mit Bezug auf

53 Hervorhebung im Original.

54 Das französische Original trägt den Titel Systèmes d´enseignement et systèmes de pensée (Bour-

dieu 1967). Die deutsche Übersetzung ist abgedruckt in Wie die Kultur zum Bauern kommt

(Bourdieu 2001b: 84ff.).

https://doi.org/10.14361/9783839451311-007 - am 12.02.2026, 21:12:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451311-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kapitel 4: Dimensionen des Epistemischen in weiten Gewaltkonzepten 217

Claude Lévi-Straussʼ Werk Tristes tropiques (Traurige Tropen) (1955) reflektiert er

die mit dem Autor geteilte Skepsis gegenüber der eigenen akademischen Soziali-

sation zum Philosophen zugunsten einer in Algerien autodidaktisch angeeigneten

ethnologischen Perspektive auf soziale Phänomene. Diese hält er nicht nur im au-

ßereuropäischen Anderswo für angebracht, sondern auch in Frankreich selbst, das

man sich gewissermaßen ›fremd‹ machenmüsse, um seine Herrschaftsdynamiken

zu verstehen.

Als soziales Subjekt, so Bourdieu, hege der Ethnologe ein Verhältnis des Ein-

vernehmens mit seiner Kultur. Deshalb habe er Mühe, die verinnerlichten und be-

herrschten Muster, die sein eigenes Denken organisieren, zum Gegenstand des

Denkens zu machen (Bourdieu 2001b: 84). Hier setzt Bourdieus Vergleich geogra-

fisch-territorial unterscheidbarer Wissenskulturen an:

»Außerdem mag [der Ethnologe] wohl ungern zugeben, dass die Muster, die das

Denken der Gebildeten in ›geschulten‹ Gesellschaften organisieren, zwar vermit-

tels der methodisch organisierten Unterweisungen der Schule erworben, also

meist ausdrücklich formuliert und ausdrücklich gelehrt wurden, und dennoch

dieselbe Funktion erfüllen können wie die unbewussten Muster, die er – durch

die Analyse von kulturellen Kreationen wie Riten oder Mythen – bei den In-

dividuen der Gesellschaften ohne schulische Einrichtungen entdeckt, wie jene

›urwüchsigen Klassifikationsformen‹, die nicht Gegenstand bewussten Erfassens

und ausdrücklicher und methodischer Vermittlung sind und sein können.« (ebd.:

85)

Indem er auf den unbewussten und habituellen Anteil des Wissenserwerbs fokus-

siert, stellt Bourdieu durchaus in Abrede, Bildung und Wissenserwerb seien im

hoch ausdifferenzierten französischen System vorrangig eine Frage des Bewusst-

seins, der Rationalität und der freien Entscheidung. Um hierfür zu argumentieren,

greift er jedoch – wie auch bei der Erklärung der symbolischen Gewalt der ›männ-

lichen Herrschaft‹ (Bourdieu 1997a) – auf die Unterscheidung zwischen unbewuss-

tem, traditionellem, implizitem (Körper-)Wissen im fernen Anderswo und bewuss-

tem, modernem, explizitem (Geistes-)Wissen im europäischen Hier zurück. Dass

das eine vom anderen deutlich zu unterscheiden sei und die beiden geopolitischen

Räume nicht viel miteinander zu tun hätten – und sei es lediglich im Feld von

Bildung und Wissen –, scheint für Bourdieu festzustehen.

Wie auch hinsichtlich der symbolischen Gewalt des Geschlechterverhältnisses

scheint zu gelten, dass ›europäisches Wissen‹ durchaus von unbewussten und vor-

modernen Anteilen mitgeprägt ist. Um dieses zu ›entdecken‹ benötige man den

ethnologischen Blick auf andere oder auch auf sich selbst. Das ›traditionelle Wis-

sen‹ außereuropäischer Gesellschaften hingegen scheint von explizitem, forma-

lisiertem Wissen ›moderner Art‹ vollständig unberührt – und das Mitte des 20.

Jahrhunderts, nach mehreren Jahrhunderten europäischer Kolonialpolitik und am

https://doi.org/10.14361/9783839451311-007 - am 12.02.2026, 21:12:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451311-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


218 Epistemische Gewalt

Höhepunkt antikolonialer Befreiungskämpfe. Abgesehen davon wird diesem Wis-

sen auch keine andere, möglicherweise nicht nach eurozentrischem Modell funk-

tionierende Systematik, Explizitheit oder Differenziertheit zugebilligt und muss

daher keiner tiefergehenden epistemologischen Betrachtung unterzogen werden.

Es erscheint als genuin unverständlich und wird als uninteressant und damit als

irrelevant erachtet.

Universität und Wissenschaft

In geradezu diametralem Gegensatz zu diesem vermeintlich simplen und über-

wiegend unbewussten Wissen der »ganz andere[n] Andere[n]« (Sarasin 2003: 49)

steht die Wissensproduktion des französischen Universitäts- und Hochschulsys-

tems, dessen Funktion für die Reproduktion von Eliten und damit des bürgerlich-

kapitalistischen Herrschaftssystems sich Bourdieu in zahlreichenWerken widmet.

Verstreut sind auch dort Elemente seines Konzepts symbolischer Gewalt zu finden,

aber deutlich impliziter als in den Texten zum primären Bildungssektor. Im tertiä-

ren würden Bourdieu zufolge die Auswirkungen jener symbolischen Gewalt offen-

sichtlich, die bereits Jahre zuvor auf Primar- und Sekundarstufe bei der »Auswahl

der Auserwählten« (Bourdieu/Passeron 2007: 9) wirksam geworden seien. Sowohl

die Auserwählten wie auch die Ausgeschlossenen würden dazu gebracht, an diesen

Prozess zu glauben (Bourdieu 1973: 110), in dem »Willkürverhältnisse in legitime,

De-facto-Unterschiede in offiziell anerkannte Rangunterschiede« (Bourdieu 1993:

229) umgewandelt würden. Die symbolische Gewalt der sozialen Selektion funk-

tioniere dabei nicht nur auf informeller Ebene, sie sei auch systematisch in die

Formalisierung von Ein- und Ausschlussmechanismen eingelagert, die für deren

demokratische Legitimierung sorgen.

Dies zeigt Bourdieu beispielsweise im Kapitel über Verkennung und symboli-

sche Gewalt in seinemBuchDer Staatsadel (Bourdieu 2004)55 über die Reproduktion

politischer, ökonomischer und sozialer Eliten. Darin untersucht er Dokumente aus

den Auswahlverfahren für die Aufnahme in eine Vorbereitungsklasse (khâgne) zur

Zulassung zu einer der besonders prestigereichen postsekundären Eliteschmieden

Frankreichs, den grandes écoles, als eindrücklichen Mechanismus der »sozialen Al-

chemie« (ebd.: 57f.) symbolischer Gewalt. Aus den Aufzeichnungen der beurteilen-

den Lehrer geht hervor, dass positive Attribute zu den beurteilten Schüler_innen

desto häufiger verwendet werden, je höher ihre soziale Herkunft und je besser ihre

Noten sind (ebd.: 50).56 Verstärkt wird dieser Effekt noch durch den Faktor der geo-

grafischen Herkunft, denn alle Pariser_innen schneiden dabei noch besser ab. Auf

der anderen Seite beobachtet Bourdieu, dass bei gleicher Benotung die verbalen

55 Der Text ist 1989 erstmals erschienen als La Noblesse d’Etat. Grandes écoles et esprit de corps.

56 Bourdieu verwendet betreffend die Lehrerschaft das generische Maskulinum, schließt also

potenziell Lehrerinnen mit ein, über die er jedoch nicht spricht.

https://doi.org/10.14361/9783839451311-007 - am 12.02.2026, 21:12:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451311-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kapitel 4: Dimensionen des Epistemischen in weiten Gewaltkonzepten 219

Beurteilungen umso strenger, schonungsloser und weniger euphemistisch formu-

liert würden, je niedriger die soziale Herkunft der Schüler_innen sei (ebd.: 51f.).

Ausformulierte Urteilsbegründungen zur Grundlegung von Bildungskarrieren ste-

hen demzufolge in einem engeren Zusammenhang mit der sozialen Herkunft als

die Note, in der das Ergebnis quantifiziert wird.

Die symbolische Gewalt der hier wirksamen »Erkenntnis- und Bewertungsope-

rationen« (ebd.: 54) äußert sich in der Tendenz, »eine weitgehende Übereinstim-

mung zwischen der Eingangs- und der Ausgangsklassifizierung herzustellen, ohne

da[ss] die eigentlich sozialen Prinzipien oder Kriterien der Klassifizierung jemals

offiziell erkannt oder anerkannt würden« (ebd.).57 Zugleich wäre ein Lehrer, der

einem seiner Schüler die typischsten – und wenig schmeichelhaften – Attribute

des Kleinbürgertums zuspricht, Bourdieu zufolge entrüstet, wennman ihm unter-

stellte, seine Verdikte auf ein Klassenurteil zu stützen (ebd.). Dasselbe gilt gewiss

auch für Urteile auf der Basis von Annahmen über hier nicht thematisiertes Ge-

schlecht, erst recht im hier fokussierten Untersuchungszeitraum der 1960er Jahre.

Aber auch nationale oder ›ethnische‹ Herkunft werden von Bourdieu nicht thema-

tisiert, obwohl gerade deren Nicht-Benennung ein zentrales Merkmal genau jenes

republikanischen Demokratisierungsnarrativs ist, das er herausfordern will. Beide

Faktoren spielen in Hinblick auf die Wirksamkeit der hier beschriebenen symboli-

schen Gewalt der Reproduktion von Eliten jedoch eine tragende Rolle.

Im Laufe einer akademischen Ausbildung verschärft sich diese Normalisierung

expliziter und impliziter Selektionsmechanismen weiter und auch dabei kommen

unterschiedliche Kapitalsorten und symbolische Gewalt zum Einsatz. Ökonomi-

sche Faktoren reichten nämlich nicht aus, um die unterschiedliche »Bildungsmor-

talität« (Bourdieu/Passeron 2007: 19) in verschiedenen sozialen Klassen zu erklä-

ren. In Hinblick auf symbolische Gewalt und kulturelles Kapital halten die Autoren

von Die Erben (ebd.)58 fest, dass die am meisten begünstigten Studierenden ihrer

Herkunft nicht unmittelbar für das Studium nützliche »Gewohnheiten, Eingeübt-

heiten und Einstellungen« (ebd.: 29) verdanken würden, sondern es würde ihnen

auch indirekt nützliches »Wissen und Können, Neigung und ›guter Geschmack‹

vermacht« (ebd.).

Diese Erb_innen verfügen also genau über jenes kulturelle Kapital, aus dem

ein erheblicher sozialer, ökonomischer und schließlich auch politischer Mehrwert

generiert werden kann, weil es zu symbolischem Kapital konvertibel ist. Mit die-

sem lassen sich gerade auch im tertiären Bildungssektor Herrschaftsverhältnisse

etablieren und stabilisieren, ohne dass die darin systematisch eingelagerte sym-

bolische Gewalt offen zutage treten muss. An den Universitäten und Hochschulen

sowie imWissenschaftsbetrieb selbst nehmen die Operationen dieser Verkennung

57 Hervorhebung im Original aufgehoben.

58 Auch dieses Werk wurde auf Französisch bereits viel früher veröffentlicht, nämlich 1985.

https://doi.org/10.14361/9783839451311-007 - am 12.02.2026, 21:12:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451311-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


220 Epistemische Gewalt

immer komplexere und subtilere Formen an, zumal jeder Riss im von dort ausge-

henden Ideal der Emanzipiertheit, Fortschrittlichkeit und Gewaltfreiheit von Bil-

dung und Wissen(schaft) die für die Wirksamkeit symbolischer Gewalt erforder-

liche Verkennung gefährdet. Um diese Risse zu verhindern, die gerade von einer

akademischen Ausbildung von Kritikfähigkeit und Analyse zugleich auch potenzi-

ell provoziert werden, bedarf es besonderer Beharrungskräfte, die sich in immer

feineren Ausdifferenzierungen symbolischer Gewalt manifestieren.

Der Institution Universität kommt Bourdieu zufolge noch eine weitere und

auch explizitere Funktion der Herrschaftssicherung durch in Wissen und Bildung

eingelagerte symbolische Gewalt zu. In Bezug auf die wissenschaftliche Kultur

könne die Beherrschung der richtigen Codes nämlich nicht vollständig durch die

einfachen Lehren des täglichen Lebens erworben werden (Bourdieu 1973: 102), wie

dies bei der verkörperten symbolischen Gewalt des Geschlechterverhältnisses der

Fall zu sein scheint, sondern es bedürfe eines methodischen Unterrichts, den eine

speziell zu diesem Zweck eingerichtete Institution organisiere (ebd.). Das bedeu-

tet, dass nicht nur die Aufnahmeverfahren und die Organisation des universitären

Alltags von symbolischer Gewalt geprägt sind, sondern auch die Formen und In-

halte jenes Wissens, das dort erworben werden soll.

Am stärksten verdichtet und systematisiert er diese Wirkungsweisen symbo-

lischer Gewalt in Bildung und Wissenschaft in Homo academicus (Bourdieu 1992a).

In diesem Werk werden zahlreiche Dimensionen des machtdurchdrungenen und

herrschaftssichernden akademischen Alltags auf ihren Gehalt an symbolischer Ge-

walt hin untersucht, jedoch deutlich weniger ausdrücklich als dies in den Analy-

sen des Schulsystems der Fall ist. Symbolische Gewalt wird hier nicht mehr defi-

niert oder operationalisiert, sondern als selbstverständlicherModus der Reproduk-

tion des akademischen Feldes problematisiert. In Bezug auf Bourdieus Konzeption

symbolischer Gewalt sind daraus keine weiteren konzeptionellen Elemente zu de-

stillieren. Vielmehr zeigt er, dass und wie symbolische Gewalt sich auf allen Ebe-

nen des Bildungssystems und auch innerhalb der akademischen Welt – dem ver-

meintlichen Gegenuniversum zu den sozialen Räumen direkter physischer Gewalt

– entfaltet. Wichtig ist festzuhalten, dass er Universität und Wissenschaft nicht

als getrennt von einer schulischen oder alltagspraktischen Sphäre symbolischer

Gewalt versteht, sondern als deren zwar ausdifferenziertere, jedoch nicht grund-

sätzlich anders funktionierende Fortsetzung und damit als wesentliches Mittel zur

Reproduktion von Klassen- und Herrschaftsverhältnissen.

Epistemischer Bruch und symbolischer Widerstand

Von eigenen Erfahrungen innerhalb des französischen Bildungssystems ernüchtert

– als Schüler und Student, aber auch als Lehrer, Forscher und schließlich Univer-

sitätsprofessor – und dennoch zur Gegenwehr entschlossen, problematisiert Bour-

https://doi.org/10.14361/9783839451311-007 - am 12.02.2026, 21:12:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451311-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kapitel 4: Dimensionen des Epistemischen in weiten Gewaltkonzepten 221

dieu die symbolische Gewalt des akademischen Feldes in seiner Antrittsvorlesung

am renommierten Pariser Collège de France, der letzten institutionellen Station sei-

ner Karriere.59 Selbst im ›Olymp‹ der französischen Intelligenzija angekommen, er-

öffnet er diese Antrittsvorlesung mit folgenden Worten:

»Eine Vorlesung – und sei sie inaugural – sollte man halten können, ohne sich

fragen zu müssen, mit welchem Recht dies geschieht: die Institution ist dafür da,

diese Frage abzuwenden wie auch die Beklemmung, die mit dem Charakter von

Willkür und Beliebigkeit […] notwendig einhergeht.« (Bourdieu 1985: 49)

Am eigenen Beispiel und gewissermaßen in Echtzeit problematisiert Bourdieu die

symbolische Gewalt des akademischen Feldes inmitten seiner zeitgenössischen

Protagonist_innen. Ausgerechnet in dieser Antrittsvorlesung mit dem Titel Leçon

sur la leçon (Lektion über die Vorlesung) (ebd.: 47ff.) thematisiert Bourdieu eben

dieses Ritual zur akademischen Herrschaftssicherung, indem er es in einem

epistemologischen Bruch als genau das beschreibt und damit seiner symboli-

schen Wirksamkeit gewissermaßen entkleidet, während es zugleich an ihm selbst

vollzogen wird. In seinem eigenen Interesse und zugleich auch gegen seinen

Willen ist er an diesem Vollzug aktiv beteiligt: erkennend, verkennend und auch

anerkennend, wie seine eigene Konzeption symbolischer Gewalt es vor(her-)sieht.

Dass diese paradoxe widerständige Performance nicht nur ermächtigend für

den Protagonisten selbst wirkt, sondern eigentlich zum Scheitern verurteilt ist,

thematisiert er in seinem, in Schultheisʼ Nachwort (anti-)autobiografisch genann-

ten, Soziologische[n] Selbstversuch (Bourdieu 2002: 123). Der berühmte Soziologe hat

offensichtlich die von ihm selbst jahrelang nicht nur selbst erfahrenen, sondern

auch detailliert analysierten Mechanismen symbolischer Gewalt unterschätzt,

die von der herrschenden Ordnung des akademischen Feldes ausgehen – was

seine Thesen zur notwendigen Verkörperung und Verkennung von symbolischer

Gewalt gerade im persönlichen Misslingen auf überraschende Weise verifiziert.

Im Rückblick beschreibt er diese Vorführung als »eine ungeheure Herausforde-

rung der symbolischen Ordnung, eine Verletzung der Würde der Institution […],

die das Stillschweigen über die Willkür ihrer Riten im Zuge ihrer Erfüllung ver-

langt« (ebd.). Diesem performativen Selbstwiderspruch kritischer akademischer

Wissenspraxis kann auch Bourdieu nicht entkommen. Gerade diese Tatsache

kennzeichnet die enorme Wirkmächtigkeit symbolischer Gewalt, was Bourdieu

59 Im Rückblick nennt Bourdieu das Collège de France, an dem er über zwanzig Jahre lang den

Lehrstuhl für Soziologie innehatte, als eine Gegeneinrichtung zur renommierten Pariser Uni-

versität Sorbonne, einen »Weiheort für Ketzer, die im Allgemeinen bekämpft worden sind«

(Bourdieu 2002: 167). David Swartz schreibt, dass Bourdieu sein in Algerien begonnenes

Doktorat formal nie abgeschlossen habe und auch deshalb nicht regulärer Professor an ei-

ner Universität werden konnte (Swartz 1997: 22).

https://doi.org/10.14361/9783839451311-007 - am 12.02.2026, 21:12:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451311-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


222 Epistemische Gewalt

jedoch nicht resignieren lässt, sondern zur beständigen Intervention und Resi-

gnifizierung motiviert. Bereits während der Vorlesung spricht er die symbolische

Gewalt des akademischen Systems direkt an, wenn er die ambivalente Rolle seiner

eigenen Disziplin skizziert, die sich zugleich aber auch jener symbolischen Gewalt

entgegenzustellen habe, die von ihr selbst ausgeht:

»Will Soziologie mit dem aller Mythologie eigenen Anspruch brechen, den will-

kürlichen Unterteilungen der gesellschaftlichen Ordnung, insbesondere der Ar-

beitsteilung, eine vernunftmäßige Begründung zu geben und damit das Problem

der Klassifizierung und Rangordnung der Menschen logisch oder kosmologisch

zu lösen, hat sie den Kampf um das Monopol auf legitime Repräsentation der So-

zialwelt, jenen Kampf der und um Klassifikationssysteme, der Teil jeder Form von

Klassenkampf ist (zwischen Alters- und Geschlechts- wie Gesellschaftsklassen),

zu ihrem ureigensten Gegenstand zu erheben – statt nur blind darin verstrickt

zu sein.« (Bourdieu 1985: 53)60

Seiner eigenen Wissen(schaft-)skritik zum Trotz glaubt Bourdieu nämlich an eine

befreiende Wirkung von Erkenntnis, »wenn die Mechanismen, deren gesetzmäßi-

ge Funktionsweise sie erfa[ss]t, sich in ihrer Wirksamkeit partiell dem Verkennen

verdanken, das hei[ss]t immer dann, wenn [die Erkenntnis] an die Grundlagen der

symbolischen Gewalt stößt« (ebd.: 58). Symbolische Gewalt verhindert Erkennt-

nis also nicht nur, sondern ermöglicht sie auch, und zwar offensichtlich dann,

wenn man selbst von ihr betroffen, zugleich aber willens und fähig ist, ihr auch

Widerstand entgegenzusetzen. Er beendet den Vortrag dementsprechend mit ei-

ner optimistischen Wendung, wenn er seinen Glauben »an die befreiende Kraft

der am wenigsten illegitimen symbolischen Macht, die der Wissenschaft« (ebd.:

81) zum Ausdruck bringt. Bourdieu zufolge muss das jedoch eine unmissverständ-

lich herrschaftskritische (Sozial-)Wissenschaft sein, die nicht der Fortführung des

Bestehenden zuarbeitet, sondern sich im permanenten epistemologischen Bruch

mit ebendiesem vollzieht.

»Epistemologische Wachsamkeit« (Bourdieu/Chamboredon/Passeron 1991: 15),

die Bourdieu gerade in den Humanwissenschaften für besonders notwendig er-

achtet, weil hier die Trennung zwischen Alltagsmeinung und wissenschaftlichem

Diskurs unklarer sei als in anderen Wissenschaften (ebd.: 15, 79), ist also immer

auch Wachsamkeit gegenüber der symbolischen Gewalt des akademischen und

60 Hier bildet die Kategorie ›Rasse‹ erneut eine offensichtliche Leerstelle. An anderer Stelle

nennt Bourdieu in diesem Zusammenhang »Clans, Stämme, Ethnien, Nationen« (Bourdieu

2005: 99), schließt die Kategorie also zwar mit ein, verwendet sie aber – ähnlich wie Ge-

schlecht – in einer essenzialistischen Art, die in einem Spannungsverhältnis zu seiner eige-

nen Theorie symbolischer Gewalt steht.

https://doi.org/10.14361/9783839451311-007 - am 12.02.2026, 21:12:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451311-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kapitel 4: Dimensionen des Epistemischen in weiten Gewaltkonzepten 223

wissenschaftlichen Feldes selbst. Im Lauf seines mehrere Jahrzehnte umspannen-

denWerks plädiert Bourdieu immer ausdrücklicher dafür, dieses von symbolischer

Gewalt durchdrungene Terrain auch als Ort desWiderstands zu begreifen und ent-

sprechend zu nutzen, gerade weil dessen Mechanismen so eng verzahnt seien mit

jenen der Herrschaftssicherung im Allgemeinen. Zeitlebens engagiert er sich da-

her für bildungspolitische Anliegen, die er auch als gesellschaftspolitische versteht

(Steinrücke 2004: 112f.).

Er plädiert dafür, sich gerade als Intellektuelle_r auf diesem wirkmächtigen

Feld des Symbolischen im Kontext der Produktion, Distribution und Konsumption

von Wissen widerständig zu betätigen (Swartz 1997: 218ff.) und damit zum Abbau

symbolischer Gewalt beizutragen.61 Damit steht auch kritische Wissenschaft für

Bourdieu nicht außerhalb des zu analysierenden Sozialen, sondern innerhalb jener

Herrschaftsordnungen, gegen deren durch symbolische Gewalt erfolgende Norma-

lisierung sie sich ihm zufolge zugleich streitbar engagieren soll. Dieser ›Quadra-

tur des Kreises‹ zum Trotz solle man also gerade vom Feld der Wissenschaft aus

das Universale verfolgen, gleichzeitig jedoch die Universalisierung privilegierter

Bedingungen bekämpfen, die eine solche Verfolgung des Universalen verunmögli-

chen (Bourdieu, zit.n. ebd.: 271). Nicht umsonst bezeichnet Bourdieu in einer bio-

grafischen Videodokumentation über seinWerk die Soziologie als »Kampfsport zur

sozialen Verteidigung« (zit.n. Carles 2009).

Kulturimperialismus und die Leerstelle ›Rasse‹

Die Kategorie ›Rasse‹ spielt in Bourdieus theoretischem Werk eine nachrangige

Rolle und ist auch in seinen Analysen des französischen Bildungs- und Hoch-

schulwesens fast vollständig abwesend.62 Die in den oben diskutierten Texten

skizzierten Untersuchungsfelder Schule, Bildung, Universität und Wissenschaft

bilden zwar einen Kampfschauplatz unterschiedlicher Klasseninteressen, sind

61 Bourdieu spricht so gut wie nie von Frauen in der Wissenschaft. Aus umfangreicher Lektüre

auch von Bourdieus Originaltexten schließe ich, dass dies nicht nur der realen Marginali-

sierung von Wissenschaftlerinnen in der französischen Akademie der 1950er bis 1970er Jah-

re geschuldet ist. Die androzentrische Schreibweise besteht auch in Bourdieus eigener le-

benslanger Benennungs- und Rezeptionspraxis in den Jahrzehnten seit der zunehmenden

Öffnung der Universitäten auch für weibliche Studierende, Forschende und Lehrende wei-

ter. Selbst in seinem viel diskutierten Werk Die männliche Herrschaft (Bourdieu 2012) blei-

ben zeitgenössische Autorinnen weitgehend unberücksichtigt und eine geschlechtergerech-

te Schreibweise vernachlässigt.

62 Jens Kastner verweist auf eine kurze Passage in Das Elend der Welt (Bourdieu et al. 2005), in

dem Bourdieu von einem insbesondere Kindern von Immigrant_innen fehlenden »Plat-

zierungssinn« (zit.n. Kastner 2002: 330) und von Rassismus durchwirkte Ausschließungsme-

chanismen spricht (ebd.). Die französische Erstausgabe datiert von 1993.

https://doi.org/10.14361/9783839451311-007 - am 12.02.2026, 21:12:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451311-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


224 Epistemische Gewalt

jedoch Weiß und männlich sowie genuin (kontinental-)französisch gedacht. Zu-

gleich bildet das Problem des Rassismus in seinen frühen Schriften zu Algerien

einen wichtigen Bestandteil der Kritik am französischen Kolonialismus sowie

einen expliziten Referenzpunkt für symbolische Gewalt. Auch in seinen späten –

wissenschaftlichen, insbesondere aber auch publizistischen – Texten über Staat

und Politik wird Rassismus als Element nationalstaatlicher wie auch globaler

Herrschaftsordnungen thematisiert. Umso interessanter ist es, die vehemente

Abwehr gegen die analytische Kategorie race nachzuvollziehen, die Bourdieu ge-

meinsammit Wacquant in dem kurzen Aufsatz Die List der imperialistischen Vernunft

(Bourdieu/Wacquant 1999) ausdrückt.

Darin kommt das als eurozentrisch kritisierte Paradigma der Universalität im

Kontext von Inhalten und Organisationsweisen akademischer Wissensproduktion

zur Sprache – und das ausgerechnet am Beispiel des Umgangs mit der Katego-

rie race (ebd.). Bourdieu und Wacquant beschreiben diese als eher von Moralismus

als von wissenschaftlicher Relevanz getragen (ebd.: 6). Das Konzept des Rassis-

mus werde dabei »nicht zum analytischen Werkzeug, sondern zu einem simplen

Anklageinstrument« (ebd.: 9), und unter dem Deckmantel der Wissenschaft werde

»der Proze[ss] gemacht« (ebd.).63 Ohne dies ausdrücklich zu thematisieren, reagie-

ren die beiden hier offensichtlich auf Kritik aus der englischsprachigen Debatte an

ihrem eigenen Werk. Dieser Kritik stimme ich durchaus zu, wenn es um die Aus-

blendung von ›Rasse‹ als Kategorie zur Analyse sozialer Ungleichheit geht. Zugleich

thematisieren die Autoren ein nur auf den ersten Blick binnenakademisches Pro-

blem, nämlich

»die symbolische Macht und den Einflu[ss] […], den die USA auf jede Art von wis-

senschaftlicher und vor allem halbwissenschaftlicher Produktion ausüben, und

zwar insbesondere über die Konsekrationsmacht, die sie innehaben, und über

die materiellen und symbolischen Profite, die Forscher beherrschter Länder aus

der mehr oder weniger überzeugten oder verschämten Anhängerschaft an das

aus den USA kommende Modell ziehen können.« (ebd.: 10)

Die »amerikanischen Forschungsprodukte« (ebd.) hätten (bereits Ende der 1990er

Jahre) eine internationale Größe und Anziehungskraft entwickelt, die mit populär-

wissenschaftlicher Wissensproduktion vergleichbar sei (ebd.: 10f.) und eine Glo-

balisierung von Problematiken mit sich bringe, die eigentlich (nur) amerikanische

seien (ebd.: 11). Die Durchsetzung des US-amerikanischen Wissenschaftsmodells

erklären die Autoren ausdrücklich mit der Wirkungsweise symbolischer Gewalt,

63 In einem späteren Aufsatz mit dem dem Titel ›Rasse‹ als staatsbürgerliches Verbrechen thema-

tisiert Wacquant ›Rasse‹ ausdrücklich als strukturierende und strukturierte Struktur sowie

als Herrschaftsinstrument im Sinne symbolischer Gewalt nach Bourdieu (Wacquant 2008:

289f.), illustriert dies allerdings wiederum exklusiv am US-amerikanischen Beispiel.

https://doi.org/10.14361/9783839451311-007 - am 12.02.2026, 21:12:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451311-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kapitel 4: Dimensionen des Epistemischen in weiten Gewaltkonzepten 225

die eben »nie ohne eine Form von (erzwungener) Komplizenschaft derer ausgeübt

[wird], die sie erduldenmüssen« (ebd.), womit hier auch die Protagonist_innen des

wissenschaftlichen Feldes gemeint sind, und damit auch sie selbst. Kultureller Im-

perialismus beruhe schließlich »auf der Macht zur Universalisierung von Partiku-

larismen, die mit einer bestimmten historischen Tradition verknüpft sind, indem

man erreicht, da[ss] diese als solche verkannt werden« (ebd.: 3).

Auf den ersten Blick überrascht diese vehemente Abwehr ausgerechnet gegen

eine analytische Kategorie, die doch gerade darauf abzielt, soziale Ungleichheit

sichtbar und entsprechende Herrschaftsverhältnisse angreifbar zu machen. Dies

ist umso mehr der Fall, als Bourdieu sich ab Mitte der 1990er Jahre immer häufiger

und direkter öffentlich gegen Rassismus in Staat und Gesellschaft ausspricht. Auf

den zweiten Blick wird die Empörung der Autoren auf Basis ihrer Kapitalismuskri-

tik besser erkennbar, nämlich über eine von ihnen so interpretierte Ablenkung der

akademischen und politischenDebatte vonKlassenverhältnissen imnationalenwie

auch im globalen Maßstab, die sie als »List der imperialistischen Vernunft« (ebd.)

bezeichnen.Während mit der Forderung nach der Berücksichtigung der Kategorie

›Rasse‹ »ein ganz offensichtlich ›ethnisches‹ Register« (ebd.: 4) gezogenwerde, gehe

es »in Wahrheit keineswegs hauptsächlich um die Anerkennung marginalisierter

Kulturen durch den akademischen Kanon […], sondern um den Zusammenhang

zu den (Re-)Produktionsmitteln der Mittel- und Oberklassen« (ebd.: 5). Zu diesen

von symbolischer Gewalt geprägten Reproduktionsmitteln gehören an erster Stelle

die Universitäten, denen angesichts des massiven Rückzugs des Staates eine umso

größere Bedeutung in der Sicherung bestehender – kapitalistischer und imperia-

listischer – Herrschaftsverhältnisse zukomme (ebd.).

Bourdieu und Wacquant halten ausgerechnet die politisch aufgeladene aka-

demische Debatte um die Kategorie race für »ein höchst exemplarisches Zeugnis«

(ebd.: 10) dieser Entwicklung. Damit ignorieren die beiden jedoch die jahrzehn-

telangen sozialen und politischen Kämpfe Schwarzer Menschen in den USA, die

dieser Debatte auf akademischem Terrain vorausgegangen sind. Die Autoren se-

hen in der von ihnen wahrgenommenen sozial- und geisteswissenschaftlichen All-

gegenwart der Kategorie ›Rasse‹ »nicht das Ergebnis einer plötzlichen Vereinheit-

lichung der ethnorassischen Herrschaftsformen in verschiedenen Ländern« (ebd.:

13) beziehungsweise keinen kollektiven intellektuellen Widerstand gegen eine sol-

che Entwicklung. Vielmehr erscheint ihnen die Forderung nach analytischer und

politischer Berücksichtigung von race als »eine Folge der Quasi-Universalisierung

des nordamerikanischen folk concept von ›Rasse‹ im Zuge eines weltweiten Exports

amerikanischer akademischer Kategorien« (ebd.).

Die strukturell, ökonomisch, politisch und sozial aufgrund der (nicht nur sym-

bolischen) Gewalt des Rassismus benachteiligten Fürsprecher_innen einer antiras-

sistischen Bildungspolitik und Wissenschaft mit reaktionären imperialistischen

Intellektuellen in einen Topf zu werfen, erscheint gerade in Hinblick auf Bour-

https://doi.org/10.14361/9783839451311-007 - am 12.02.2026, 21:12:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451311-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


226 Epistemische Gewalt

dieus eigeneWissensproduktion und politische Positionierung nicht nachvollzieh-

bar. Ausgerechnet das für die europäische koloniale Expansion zentrale Konzept

race vorrangig als amerikanische akademische Kategorie zu bezeichnen, zeugt von

einer »selbstgefälligen Ignoranz« (smug ignorance) (Essed/Hoving 2014: 9), die man

bei einem Kritiker des Kolonialismus und Theoretiker symbolischer Gewalt nicht

vermutet. Sie ist jedoch verwandtmit dessenHaltung gegenüber der seinerTheorie

lange vorangegangenen feministischen Wissensproduktion, die er in seinen Aus-

führungen zur symbolischen Gewalt des Geschlechterverhältnisses ebenfalls igno-

riert. Bourdieu und Wacquant spielen hier die beiden Analysekategorien Klasse

und ›Rasse‹ in unproduktiver Weise gegeneinander aus. Sie argumentieren, dass

die symbolische Gewalt des Bildungs- und Wissenschaftssystems eine weit über

dieses System hinausgehende politische Problematik globalen Ausmaßes darstellt,

der über die Frage nach Rassismus nicht beizukommen sei. Dabei reduzieren sie

die Debatte auf eine identitätspolitische und verstehen sie als Angriff auf ihre eige-

ne Vernachlässigung der Kategorie ›Rasse‹. Die historische und politische Dimen-

sion antirassistischer Kämpfe, die zugleich auch Klassenkämpfe und bei Weitem

nicht nur auf US-amerikanischem Territorium relevant sind, vernachlässigen die

Autoren hier zugunsten eines bildungspolitischen und klassismuskritischen Plä-

doyers für ›mehr Staat‹.

So plausibel die Argumentation gegen den auch wissenschaftlich getragenen

Kulturimperialismus einer auch ökonomischen und militärischen Weltmacht ist,

so problematisch ist deren Konstruktion rund um eine von den Autoren als un-

zulässig kritisierte Globalisierung der Kategorie ›Rasse‹. Damit wird der Anschein

erweckt, als wäre auf Rassismus basierende Ungleichheit und Herrschaft ein ex-

klusiv US-amerikanisches Phänomen, und als müsse man sich als französischer

Wissenschaftler nur deshalb mit der Kategorie race auseinandersetzen, weil die-

se Frage zum State of the art einer von den USA dominierten Wissenschaftskultur

gehöre. Das erleichtert die Abwehr einer Auseinandersetzung mit dem historisch

viel älteren Eurozentrismus der Wissenschaften als solche, die notwendigerweise

auch die gesamte europäische, und damit auch französische, Wissenschaftstradi-

tion einschließen muss, die angesichts ihrer Rolle im historischen Kolonialismus

ebenso wie in der anhaltenden kolonialen Moderne keinesfalls frei von Rassismus

ist, sondern ihn mit hervorgebracht hat.

Aus post- und dekolonialer Perspektive sind Eurozentrismus und Rassismus

Grundvoraussetzungen für die Herausbildung des modernen Nationalstaats, den

Bourdieu hinsichtlich seines doppelten Monopols auf physische und symbolische

Gewalt analysiert. Wie er dies tut und inwiefern er dabei die koloniale Unterseite

dieses Zusammenhangs empirisch wie auch theoretisch (nicht) thematisiert, ist

Gegenstand des folgenden Abschnitts.

https://doi.org/10.14361/9783839451311-007 - am 12.02.2026, 21:12:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451311-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kapitel 4: Dimensionen des Epistemischen in weiten Gewaltkonzepten 227

Doppeltes Gewaltmonopol und der vergessene koloniale Staat

Direkte physische Gewalt, die gar keine Rolle in Bourdieus Theorie symbolischer

Gewalt zu spielen scheint, steht am Beginn seiner wissenschaftlichen Arbeit als

französischer Soldat mitten im algerischen Befreiungskrieg. Dort ist er unmittel-

bar mit dieser Gewalt konfrontiert und thematisiert sowohl jene, die vom franzö-

sischen Staat und seinen kolonialen Eliten ausgeht, als auch die des antikolonialen

Widerstandes. Doch obwohl Bourdieu den Zusammenhang physischer und sym-

bolischer Gewalt in seinen frühen Schriften ausgehend von dieser spezifischen Er-

fahrung analysiert, verschwindet physische Gewalt im Zuge seiner späteren Theo-

riearbeit gleichsam im physischen Gewaltmonopol des Staates, dessen eigene Un-

sichtbarmachung er zugleich als Effekt seines symbolischen Gewaltmonopols kri-

tisiert. Dies liegt auch daran, dass Bourdieu die Verschränkung beider Monopole

in seinem Spätwerk exklusiv von der Republik Frankreich aus konzipiert. Er macht

sie generalisierbar, indem er sie von ihrer kolonialen Vergangenheit abschneidet.64

Darüber hinaus liegt seinen staatstheoretischen Überlegungen ein an Herrschaft

und Beharrung orientiertes Verständnis von Gesellschaft zugrunde, das seiner ei-

genen Argumentation zu fortwährenden sozialen Kämpfen zwischen sozialen Klas-

sen bisweilen zuwiderläuft.

Bourdieu hält fest, dass der Staat nicht nur das Monopol auf direkte physi-

sche Gewalt hält, sondern auch auf das, was er entlang unterschiedlicher Untersu-

chungsgegenstände als symbolische Gewalt thematisiert, analysiert und theoreti-

siert hat. In Abwandlung von Weber schreibt er in Praktische Vernunft (1998c):

»Der Staat […] ist ein (noch zu bestimmendes) X, das mit Erfolg das Monopol

auf den legitimen Gebrauch der physischen und symbolischen Gewalt über ein

bestimmtes Territorium und über die Gesamtheit der auf diesem Territorium le-

benden Bevölkerung für sich beansprucht.« (ebd.: 99)65

Bourdieu zufolge »errichtet und unterrichtet der Staat symbolische Formen des

gemeinsamen Denkens, soziale Grenzen der Wahrnehmung, der Verständigung

oder der Erinnerung« (Bourdieu 2004: 224), die er »staatliche Formen der Klassifi-

zierung« (ebd.) nennt, welche ihrerseits ganz unterschiedliche Gestalt annehmen

64 Ein Überblick zu Politik, Macht und Staat bei Bourdieu findet sich in einem Sammelband,

der das Konzept symbolischer Gewalt sogar zur titelgebenden Klammermacht (Hirsch/Voigt

2017). Die ›ungedachte‹ koloniale Dimension Bourdieus staatstheoretischer Überlegungen

wird in einzelnen Beiträgen des Oxford Handbook of Bourdieu (Medvetz/Sallaz 2018) erörtert.

Zum Zusammenhang des physischen mit dem symbolischen Gewaltmonopol in staatstheo-

retischer Hinsicht siehe auch Löffler (2012, 2017).

65 Hervorhebung imOriginal. Die französische Erstausgabe erschien 1994mit dem Titel Raisons

pratiques. Sur la theorie de l’action.

https://doi.org/10.14361/9783839451311-007 - am 12.02.2026, 21:12:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451311-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


228 Epistemische Gewalt

könnten. Der Staat konzentriere die Information, verarbeite und verteile sie wie-

der. Vor allem aber führe er eine theoretische Einigung durch (Bourdieu 1998c: 106).

In diesem Prozess sieht Bourdieu symbolische Gewalt amWerk. Die soeben zitier-

te Charakterisierung der zumindest zweifachen staatlichen Kapitalkonzentration

setzt er folgendermaßen fort:

»Wenn der Staat in der Lage ist, symbolische Gewalt auszuüben, dann deshalb,

weil er sich zugleich in der Objektivität verkörpert, nämlich in Form von spe-

zifischen Strukturen und Mechanismen, und in der ›Subjektivität‹ oder, wenn

man so will, in den Köpfen, nämlich in Form von mentalen Strukturen, von

Wahrnehmungs- und Denkschemata.« (ebd.: 99)

Staatsmagie im Dienste der Bourgeoisie

Insbesondere in Bezug auf die Legitimität gültigen und in Bezug auf staatlich ab-

gesicherte Herrschaftsverhältnisse relevanten Wissens sei der Staat oberstes Ge-

richt und letzte Instanz der Klassifizierung (Bourdieu 1992c: 150). Er bürge für

die höchsten Autoritätsakte anderer Institutionen und sichere somit deren sym-

bolische Gewalt auf noch höherer Ebene ab. So seien etwa offizielle Nominierun-

gen, Titel, Qualifikationen und deren Verleihung Manifestationen einer »Staats-

magie« (Bourdieu 2004: 456), vollzogen »in Autoritätssituationen von Autoritäts-

personen« (Bourdieu 1998c: 114). Indem er Wissen definiert, klassifiziert und qua-

lifiziert, erfüllt der Staat wesentliche epistemische Funktionen zur Aufrechterhal-

tung von etablierten Herrschaftsordnungen. Doch damit nicht genug. Durch die

in seinem symbolischen Gewaltmonopol zusammenlaufende Beglaubigungs- wie

auch Validierungsmacht (Bourdieu 2004: 459) sei er darüber hinaus ein »mäch-

tige[r] Schiedsrichter innerhalb der um dieses Monopol ausgetragenen Kämpfe«

(Bourdieu 1992c: 151).

Dass den Protagonist_innen dieser Kämpfe nicht die gleichen epistemischen

und anderen Ressourcen zur Verfügung stehen, ist mit Bourdieus Konzept unter-

schiedlicher Kapitalsorten und deren Eignung für einen konvertiblen Mehrwert

offensichtlich. Manche dieser Ressourcen, die ohnehin nur den innerhalb einer

Gesellschaft Privilegierten zur Verfügung stehen, werden darüber hinaus von ei-

ner besonders mächtigen Instanz verwaltet und bewirtschaftet: dem Staat, der

selbst als »Ergebnis eines Prozesses der Konzentration verschiedener Kapitalsor-

ten« (Bourdieu 1998c: 100) begriffenwerdenmüsse.Das ist im Sinne Bourdieus des-

halb der Fall, weil er bei der Vereinheitlichung von Regelwerken, Klassifikationen

und Kommunikationsformen, etwa in den Bereichen von Sprache, Bildung, Justiz,

Finanzen, aber auch bei der Einführung verbindlicher Maße und Ähnlichem, die

jeweils gültigen Einheiten des kulturellen Marktes festlege (ebd.: 106). Auf diese

Weise ergänzt Bourdieu die »Konzentration des Kapitals der physischen Gewalt«

https://doi.org/10.14361/9783839451311-007 - am 12.02.2026, 21:12:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451311-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kapitel 4: Dimensionen des Epistemischen in weiten Gewaltkonzepten 229

(ebd.: 101) um die »Konzentration des informationellen Kapitals« (ebd.: 106), womit

hier kulturelles und symbolisches Kapital gemeint ist.66

Durch die staatliche Legalisierung von ganz bestimmten Formen symbolischen

Kapitals, so Bourdieu, »gewinnt eine bestimmte Perspektive absoluten, universel-

len Wert und wird damit jener Relativität entzogen, die per definitionem jedem

Standpunkt als einer bestimmten Sicht von einem partikularen Punkt des sozia-

len Raums aus immanent ist« (Bourdieu 1992c: 150). Der Staat begünstigt also die

einen Kapitalsorten und sanktioniert die anderen, und er bestimmt letztlich auch

die Relationen zwischen ihnen. Nicht nur das Monopol legitimer physischer Ge-

walt, vor allem jenes legitimer symbolischer Gewalt mache den Staat zu einer »Art

Verwirklichung Gottes auf Erden« (Bourdieu 2001a: 78). Säkularer formuliert er-

scheint er als die »alle Zertifikate garantierende Zentralbank« (Bourdieu 1992c: 151)

und damit auch als »Besitzer einer Art Metakapital« (Bourdieu 1998c: 100).

Historisch zeigt Bourdieu, wie der Prozess der sprachlichen Einigung noch vor

der Französischen Revolution eng mit dem Aufbau eines monarchischen Staates

verknüpft gewesen sei. In Hinblick auf potenzielle epistemische Gewalt interes-

sant ist in diesem Zusammenhang der Verweis auf die Funktion der Errichtung

von Akademien bereits in der ersten Hälfte des 16. Jahrhunderts für die Nations-

werdung Frankreichs (Bourdieu 2004: 461). In ihnen konnten Adelige jene Bildung

erwerben, die zuvor den Klerikern vorbehalten war, und in den etwa hundert Jahre

später etablierten Kollegs wurden die im Zuge der Staatswerdung dringend be-

nötigten militärischen und bürokratischen Eliten formiert. Doch die epistemische

Dimension des symbolischen Gewaltmonopols des Staats reicht tiefer in die Ge-

sellschaft hinein, bis in die Menschen selbst, und nicht ausschließlich über die

formalisierten Wege des Bildungs- und Wissenserwerbs:

»Mit Hilfe der Klassifizierungssysteme […], die im Recht, den bürokratischen Ver-

fahren, den Strukturen des Bildungssystems und in den sozialen Ritualen fest-

geschrieben sind, formt der Staat die mentalen Strukturen, setzt gemeinsame

Wahrnehmungs- und Gliederungsprinzipien durch […].« (Bourdieu 1998c: 106)

In diesen ganz unterschiedlichen Dimensionen der Genese und Verbreitung von

Wissen entwickelt symbolische Gewalt ihre Kraft, die »Allgemeinheitswirkung«

(ebd.: 122)67 des Staates. Genau dort sieht Bourdieu das staatliche Monopol

auf symbolische Gewalt. Diese Verselbstverständlichung ist ihm zufolge eng

verschränkt mit dem, was er als Alltags- oder gesunden Menschenverstand be-

zeichnet, der zwar außerhalb dieser Institutionen verhandelt wird, zu dessen

festen Bestandteilen jedoch auch institutionalisierte symbolische Gewalt gehört.

Diesen Zusammenhang könne man nur verstehen, wenn man »die Beziehung

66 Hervorhebung im Original aufgehoben.

67 Hervorhebung im Original aufgehoben.

https://doi.org/10.14361/9783839451311-007 - am 12.02.2026, 21:12:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451311-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


230 Epistemische Gewalt

zwischen den objektiven Merkmalen der betreffenden Organisationen und den

gesellschaftlich vermittelten Dispositionen derer, gegen die sie ausgeübt wird«

(Bourdieu 2004: 15) im Detail analysiere – was er in zahlreichen Studien zu

unterschiedlichen Themenfeldern getan hat.

Die symbolische Gewalt politischen Legitimationshandelns geht nach Bourdieu

von der wechselseitig in beiden Bereichen generierten Zustimmung zur Welt aus:

im unbewussten Habitus des Alltagsverstandes, der impliziten Doxa verinnerlich-

ter Glaubensgewissheiten, ebenso wie im Feld des explizitenWissens, des Dogmas.

Auch wenn man ihn dort nicht vermutet, hat der Staat mit beidem zu tun, denn

»die Arbeit der Wächter der symbolischen Ordnung, die mit dem gesunden Men-

schenverstand gemeinsame Sache machen, besteht darin, die ursprünglichen

Einsichten der doxa in die explizite Form der Ortho-doxie zu überführen.« (Bour-

dieu 2001a: 241)68

Staatliche Mandatsträger_innen sind für Bourdieu »Verwahrer des Alltagsverstan-

des« (Bourdieu 1992c: 151), der nur funktioniert, wenn seine Grundlagen nicht in-

frage gestellt werden. Die symbolische Gewalt beider, der Doxa wie auch des Dog-

mas, ergänzen einander zugunsten der Sicherung der bestehenden Ordnung. Auf

diese Weise schaffe der Staat »die Voraussetzungen für eine unmittelbare Harmo-

nisierung der Habitus, die ihrerseits einemKonsens über jene Gesamtheit gemein-

samer Gewi[ss]heiten zugrunde liegt, aus denen der gemeine Menschenverstand

sich aufbaut« (Bourdieu 2001a: 225). Der Staat brauche also gar nicht erst »Befehle

zu erteilen, physischen Zwang auszuüben oder disziplinarischen Druck, um eine

geordnete soziale Welt zu produzieren« (ebd.: 229). Symbolische Gewalt tut das –

und sie tut es zumeist viel effizienter als die physische (Bourdieu/Wacquant 1996a:

203). Dies gelte solange, wie der Staat in der Lage sei, einverleibte – und mit dem

Alltagsverstand kompatible – Erkenntnisstrukturen zu produzieren, »die mit den

objektiven Strukturen übereinstimmen, und sich damit die doxische Unterwürfig-

keit unter die bestehende Ordnung zu sichern« (Bourdieu 2001a: 229).

Die epistemische Dimension des symbolischen Gewaltmonopols des Staates

reicht also tief bis ins verkörperte und implizite Wissen seiner Staatsbürger_innen

– und nicht nur dieser. Das physische Gewaltmonopol des Staates ist hierbei weni-

ger sichtbar, verschwindet deshalb aber keineswegs.Nicht nur dissidentesHandeln

wird bisweilen nämlich mit physischer Gewalt und Zwang von staatlicher Seite ge-

ahndet, sondern auch ebensolches Wissen – doch darauf will Bourdieu hier nicht

hinaus.

68 Hervorhebung und Silbentrennung im Original.

https://doi.org/10.14361/9783839451311-007 - am 12.02.2026, 21:12:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451311-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kapitel 4: Dimensionen des Epistemischen in weiten Gewaltkonzepten 231

Brechen des doppelten Gewaltmonopols

Ausdrücklich über Staat und Rassismus spricht der Autor im Kontext symbolischer

Gewalt, solange er sich unmittelbar mit Algerien beschäftigt – deutlich seltener

und beiläufiger jedoch, als er sich exklusiv dem französischen Territorium zuwen-

det, von dem aus er das doppelte staatliche Gewaltmonopol theoretisiert. In einer

seiner ersten, noch in Algerien verfassten Publikationen bezeichnet er den franzö-

sischen Kolonialismus als Herrschaftssystem auf der Basis einer rassifizierten Se-

gregation von Kolonisator_innen und Kolonisierten (Bourdieu 1958: 116), die er als

»Kastensystem« kritisiert (ebd.: 115). Auch wenn er ihn hier kritisch resignifiziert,

behält Bourdieu diesen spezifischen Ausdruck aus dem Repertoire einer eurozen-

trischen Anthropologie der Bezeichnung von Formen der rassifizierten Segregati-

on jenseits des Mittelmeers vor. Die später von ihm analysierte Klassenherrschaft

Frankreichs bezeichnet er damit nicht, und deren rassifizierte Dimension spielt in

seinen Analysen keine Rolle. Im frühen Text zu Algerien bringt Bourdieu hingegen

deutlich zum Ausdruck, dass die Funktion des Rassismus vor allem darin bestehe,

die Einteilung der Welt in Kolonisierte und Kolonisator_innen wie eine legitime

Rechtsordnung erscheinen zu lassen (ebd.: 116). Nur dank der »rassistischen Ideo-

logie« (ebd.) gelänge es, Privilegien in Rechte zu verwandeln und die beiden im

Zuge der Kolonisierung bewusst voneinander ferngehaltenen Bevölkerungen als

qua Natur dominierte oder dominierende erscheinen zu lassen (ebd.).

Das später von ihm so genannte symbolische Gewaltmonopol des kolonialen

Staates wird hier in einen ausdrücklichen Zusammenhang mit dessen physischem

Gewaltmonopol gestellt. Bourdieu unterstreicht die epistemische Dimension von

Rassismus als unabdingbar für das Funktionieren kolonialer Herrschaft. Auch in

seinen Studien zur Transformation der Arbeit im kolonisierten Algerien (Bourdieu

1963, 2000)69 hält er Rassismus für ein Element zur Stabilisierung von Klassen-

verhältnissen. Je länger und je fokussierter auf Frankreich er sich aber mit letzte-

ren beschäftigt, umso mehr geraten ›Rasse‹ und Rassismus wieder aus dem Blick.

All diese Fragen scheinen nur ein Problem (in) der Kolonie zu sein – nicht jedoch

Frankreichs.

DeutlicheWorte zur Verschränkung des physischenmit dem symbolischen Ge-

waltmonopol im kolonialen Verhältnis findet man in seinem frühen Text Revolution

in der Revolution (Bourdieu 2010: 157ff.), in dem es darum geht, ob und wie symbo-

lisches und physisches Gewaltmonopol im Kolonialismus zu brechen seien:70

69 Das erst im Jahr 2000 erschieneneWerk Die zwei Gesichter der Arbeit erschien auf Französisch

bereits 1977.

70 Das Original wurde 1961 in der Zeitschrift Esprit veröffentlicht und erst 2002 wieder abge-

druckt. Das angeführte Zitat stammt aus demAbdruck in den Algerische[n] Skizzen (Bourdieu

2010). Dieses Zitat und andere Textstellen lesen sich wie aus der Feder Frantz Fanons, den

zu erwähnen Bourdieu jedoch vermeidet. Les damnés de la terre (Fanon 1961) erschien im sel-

https://doi.org/10.14361/9783839451311-007 - am 12.02.2026, 21:12:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451311-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


232 Epistemische Gewalt

»Der Krieg bringt mit einem Schlag die wahren Grundlagen der kolonialen Ord-

nung ans Tageslicht, nämlich das Kräfteverhältnis, mit dem die herrschende Kas-

te die beherrschte Kaste unter Vormundschaft hält. Daher wird verständlich,

da[ss] der Friede in den Augen bestimmter Angehöriger der herrschenden Kaste

die schlimmste Bedrohung darstellte. Denn ohne die Ausübung der Gewalt gäbe

es kein Gegengewicht mehr gegen die Gewalt, die sich gegen die Wurzeln dieser

Ordnung richtet, nämlich die Revolte gegen die unterlegene Lage.« (ebd.: 158)

Hier unterstreicht der Autor symbolische Gewalt als Legitimationsgrundlage der

kolonialen Herrschaftsordnung und stellt sie zugleich in einen unmittelbaren Zu-

sammenhang mit physischer Gewalt – sowohl mit jener der Kolonisator_innen als

auch mit der des antikolonialen Widerstandes. Die symbolische Gewalt der kolo-

nialen Logik vermag Ursache und Wirkung des Zusammenhangs zwischen beiden

Gewaltmonopolen erfolgreich umzudrehen, indem sie ihre eigene physische Ge-

walt zur bloßen Verteidigung gegen jene der Revolutionär_innen erklärt, so das

Argument. Bourdieu geht hier noch weiter. Er adressiert die physische Gewalt des

Widerstands als eine Option, die nicht nur dem physischen Gewaltmonopol der

Kolonisator_innen etwas entgegensetze, sondern auch das koloniale System selbst

zu Fall bringen könne (ebd.: 160f.). Physische Gewalt ›von unten‹ erscheint ihm als

probatesMittel, das genau jenes symbolische Gewaltmonopol zu brechen imstande

sei,welches die Grundlage der kolonialenHerrschaftsordnung und ihrer legitimen,

weil staatlich organisierten, Gewalt ›von oben‹ bilde.

»Der Krieg befördert die Bewu[ss]twerdung« (ebd.: 161), so Bourdieu noch un-

missverständlicher im selben Aufsatz. Er bilde »die erste radikale Infragestellung

des Kolonialsystems […], die nicht, wie früher, symbolisch und in gewisser Hin-

sicht magisch bleibt« (ebd.: 164).71 Mit symbolischer Infragestellung sind hier wi-

derständige Praktiken der Kolonisierten gemeint, etwa das bewusste Festhalten an

traditioneller Kleidung, um sich der ›Zivilisierungsmission‹ der französischen Ko-

lonisator_innen sichtbar entgegenzustellen. Wer in einer solchen Geste vor allem

das symbolische Gewaltmonopol angreift, hat das physische noch nicht ausgehe-

belt, so scheint es. Doch wer in der Lage ist, im bewaffnetenWiderstand das physi-

sche Gewaltmonopol herauszufordern, trägt Bourdieu zufolge auch zum Brechen

jenes symbolischen Gewaltmonopols bei, das das physische aufrechterhält.

Diesen Zusammenhang erklärt er zur Voraussetzung für eine Veränderung be-

stehender Ungleichheits- und Herrschaftsverhältnisse, die über den konkreten An-

lassfall hinausgeht. Im Fall Algeriens ist das nichts weniger als der Sturz des Ko-

lonialsystems, der nicht nur für das Ende einer politischen Epoche steht, sondern

auch einen massiven epistemischen Bruch einläutet. Dass die weltweit geführten

ben Jahrwie Bourdieus hier zitierter Text, und seine deutlich antikolonialistischenPositionen

waren unter Kritiker_innen des Kolonialismus weit verbreitet.

71 Hervorhebung im Original aufgehoben.

https://doi.org/10.14361/9783839451311-007 - am 12.02.2026, 21:12:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451311-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kapitel 4: Dimensionen des Epistemischen in weiten Gewaltkonzepten 233

antikolonialen Kämpfe und die Dekolonisierung mehr als nur territoriale Fragen

aufwerfen, ist für Bourdieu offensichtlich:

»Der Krieg hat vor Augen geführt, da[ss] die Position des Herrschenden in Frage

gestellt werden kann – und zugleich die des Beherrschten. Der Europäer mitsamt

seinem ganzen Universum haben den Charakter des Sakralen verloren.« (ebd.:

166)

Im Jahr 1961 und von kolonisiertem algerischem Territorium aus hält Bourdieu den

bewaffnetenWiderstand für eine notwendige Voraussetzung nicht nur für die phy-

sische Beendigung des Kolonialismus, sondern auch für die von ihm ausgehende

symbolische Gewalt. Diese Argumentation spiegelt eine Kernfrage der auch Jahr-

zehnte später andauernden politischen wie auch akademischen Auseinanderset-

zungen mit direkter physischer Gewalt. Sie rührt an deren wundestem Punkt, an

dem auch epistemische Gewalt eine wichtige Funktion hat: die (De-)Legitimierung

jener Formen von Gewalt, die von als illegitim erachteten Akteur_innen ausgehen,

und insbesondere dann, wenn sie sich gegen das als legitim anerkannte physische

Gewaltmonopol des Staates richten. Diese Frage nicht als philosophisch-abstrakte,

sondern im ganz konkreten Kontext einer kolonialen Konfrontation zu diskutieren,

macht die Angelegenheit nicht einfacher. Sie verweist auf die Verselbstverständli-

chung jener Gewalt, die aufgrund des staatlichen Gewaltmonopols als legitim und

notwendig und daher als nicht diskutabel gilt, und die, BourdieusTheorie folgend,

massiv unterbaut ist von Herrschaft und Ungleichheit aufrechterhaltender symbo-

lischer Gewalt.

Dies- und jenseits des Mittelmeeres

Bourdieu interveniert hier direkt in die Debatten seiner Zeit, mitten in der ›hei-

ßen‹ Phase des Algerienkrieges, an dem er selbst aktiv als Forscher und Soldat

beteiligt war. Als Angehöriger der kolonialen französischen Elite auf algerischem

Boden erklärt und rechtfertigt er den bewaffneten Widerstand gegen das Koloni-

alsystem selbst, indem er dessen physisches Gewaltmonopol mit dem verbindet,

was er symbolisches Gewaltmonopol nennt. In diesen und anderen frühen Schrif-

ten geht es, implizit und explizit, immer wieder umden Staat, und in diesen Jahren

denkt Bourdieu ihn auch ausdrücklich als kolonialen, auch wenn er keine Staats-

theorie im engeren Sinne betreibt.

Interessanterweise finden diese Überlegungen aber so gut wie keinen Nieder-

schlag in seinen späteren Konzeptionierungen der symbolischen Gewalt des Staa-

tes, die er als ein viel abstrakteres Phänomen beschreibt, während er zugleich die

Abstraktionsmacht des Staates als eine ihrer wirkungsvollsten Operationen analy-

siert. Seinen eigenen frühen Thesen zum physischen wie auch symbolischen Ge-

waltmonopol des kolonialen Staates und entsprechenden empirischen Analysen

zum Trotz wird die koloniale Unterseite nationaler Staatsbildung und ihrer Theo-

https://doi.org/10.14361/9783839451311-007 - am 12.02.2026, 21:12:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451311-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


234 Epistemische Gewalt

retisierung nach europäischen Modell auch von Bourdieu unterschlagen. Sie bleibt

in seinen staatstheoretischen Überlegungen also nicht ungedacht, wie Franck Pou-

peau (2018) argumentiert. Sie wird im Zuge der Weiterentwicklung des Konzepts

symbolischer Gewalt vergessen (gemacht), obwohl sie dessen ersten und amunmit-

telbarsten mit dem physischen Gewaltmonopol verschränkten Bestandteil gebildet

hat.

Wenngleich Bourdieu also die koloniale Dimension in seinen späten staats-

theoretischen Ausführungen nicht ausdrücklich behandelt, scheint sie doch immer

wieder als Hintergrundfolie durch, der gegenüber sich seine Theoretisierung des

Staates explizit als europäisch-eurozentrische und implizit als androzentrische ab-

hebt. Spricht er über die Formung mentaler Strukturen, so bezeichnet er diese et-

wa als »Formen des Denkens, die für das gebildete Denken das darstellen, was die

von Durkheim und Mauss beschriebenen primitiven Formen der Klassifizierung

für das ›wilde Denken‹ sind« (Bourdieu 1998c: 106). Nicht Staaten, sondern »we-

nig differenzierte[.] Gesellschaften« (ebd.: 117) seien es, in denen »die universellen

Wahrnehmungs- undGliederungsprinzipien« (ebd.) vom »Gegensatz vonmännlich

und weiblich« (ebd.) geprägt seien. Wenig überraschend wird hier auch die »Eh-

re der Mittelmeergesellschaften« (ebd.: 108) erneut als typische Form symbolischen

Kapitals und damit symbolischer Gewalt bemüht, wenn es um nicht-staatliche Ver-

gesellschaftungsformen geht, die Bourdieu im zeitlichen und geografischen An-

derswo verortet. Demgegenüber habe der Staat »in unseren Gesellschaften« (ebd.:

117) an der (Re-)Produktion der Instrumente zur Konstruktion der sozialen Reali-

tät einen entscheidenden Anteil (ebd.). Er sei es, der für die nötige »Durchsetzung

und Verinnerlichung aller grundlegenden Klassifizierungsprinzipien« (ebd.) sorge.

Auch für symbolische Gewalt scheint die konventionelle kognitive Unterteilung in

ein Dies- und ein Jenseits des Mittelmeeres zu gelten: Was ›hier‹ nach speziellen

und ausgefeilten sozialenMechanismen abläuft, die von höchster Ebene ausgehen,

erledigt ›dort‹ das verallgemeinerte vormoderne Unbewusste.

Angesichts der unterschiedlichen Konzeption von symbolischer Gewalt – als

Teil eines als europäisch gedachten, modernen staatlichen Gewaltmonopols einer-

seits und als Grundlage sozialer Organisation in implizit als vormodern und au-

ßereuropäisch gedachten Gesellschaften andererseits – ist auch Bourdieus Fest-

stellung interessant, dass eine maßgeblich vom Staat getragene Doxa eine herr-

schende Sicht sei, »die sich nur über den Kampf gegen konkurrierende Sichtweisen

durchsetzen konnte« (ebd.: 120). Es handle sich dabei also ausdrücklich nicht um

ein ›natürliches‹ und damit unveränderbares Verhältnis. In den ›anderen‹ Gesell-

schaften aber, in denen Habitus, Geschlechterordnung und Somatisierung immer

wieder als mehr oder weniger unveränderliche Träger symbolischer Gewalt her-

vorgehoben werden, scheint nicht in erster Linie von konkreten Akteur_innen um

unterschiedliche Sichtweisen gekämpft zu werden, sondern das immerwährende

›Natürliche‹ die Grundlage für symbolische Gewalt zu bilden.

https://doi.org/10.14361/9783839451311-007 - am 12.02.2026, 21:12:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451311-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kapitel 4: Dimensionen des Epistemischen in weiten Gewaltkonzepten 235

Wie bereits im Abschnitt zur symbolischen Gewalt der Geschlechterordnung

diskutiert, springt hier ein Widerspruch ins Auge. Bourdieu entwickelt die Thesen

der ›männlichen Herrschaft‹ ausgerechnet anhand von Analysen einer historisch

als widerständig bekannten Bevölkerungsgruppe, der Kabyl_innen, die Teil des be-

waffneten Kampfes gegen die Kolonialmacht Frankreich ist, von dem er selbst be-

hauptet, dass dieser das Bewusstsein aller Beteiligten verändere und damit auch

das symbolische Gewaltmonopol des Staates aufzubrechen imstande sei.

Weitere Eckpunkte von Bourdieus Konzeption des staatlichen Monopols auf

symbolische Gewalt finden sich in seinen Vorlesungen Über den Staat (2014), die er

zwischen 1989 und 1992 am Pariser Collège de France gehalten hat.72 Interessanter-

weise verwendet er darin, wie in seinem frühen Aufsatz Sur le pouvoir symbolique

(1977), wieder den Begriff der symbolischen Macht – und nicht jenen der symboli-

schen Gewalt, den er über viele Jahre hinweg propagierte. Was deren Zusammen-

hang mit dem physischen Gewaltmonopol des Staates betrifft, geht Bourdieu in

den Vorlesungen hinter die Klarheit seiner in vielen anderen Texten wiederholten

These zur Rassifizierung des symbolischen Gewaltmonopols zurück und distan-

ziert sich unausgesprochen von seinen Ausführungen zum Zusammenhang von

physischem und symbolischem Gewaltmonopol im Kontext des kolonisierten Al-

gerien.

So sagt er etwa in seinen Vorlesungen Über den Staat (2014), rohe Gewalt sei nie

nur rohe Gewalt, sondern übe »eine Verführungs- und Überredungskraft« (ebd.:

338) aus, indem die physische Gewalt selbst eine gewisse Form von Anerkennung

finde (ebd.). Auch wenn er dies nicht direkt ausspricht, scheint er hier vom Staat

ausgehende physische Gewalt zu meinen und nicht etwa potenziellen Widerstand

gegen die Staatsgewalt. Liestman diese Passagen gemeinsammit seinen zu diesem

Zeitpunkt dreißig Jahre zurückliegenden Überlegungen zur potenziellen Legitimi-

tät physischer Gewalt als Widerstand gegen den französischen Kolonialismus in

Algerien, wird das Argument der Anerkennbarkeit physischer Gewalt leicht miss-

verständlich. Die Formulierung einer »Verführungs- und Überredungskraft« (ebd.)

physischer Gewalt entspricht dann einemweitverbreiteten Verständnis einer nach-

geordneten epistemischen Funktion symbolischer Gewalt, die unterstellt, es gebe

eine Art allgemeiner, essenzieller, anthropologischer physischer Gewalt, die mittels

Wissen lediglich gutgeheißen oder verurteilt werde.

Während Bourdieus Konzept des Zusammenhangs von symbolischer mit phy-

sischer Gewalt auf Seiten des Staates davon ausgeht, dass erstere Gewalt bereits in

der zweiteren selbst liege und das doppelte Gewaltmonopol einander verstärke, er-

innert die Formulierung einer allgemeinen »Verführungs- und Überredungskraft«

(ebd.) an bis heute immer wieder erneuerteTheorien einer anthropologischen Nei-

gung zu physischer Gewalt. Solchen tritt er in seinen Schriften zu Algerien ent-

72 Die französische Erstausgabe Sur l’état stammt von 2012.

https://doi.org/10.14361/9783839451311-007 - am 12.02.2026, 21:12:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451311-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


236 Epistemische Gewalt

schieden entgegen, indem er das physische mit dem symbolischen Gewaltmonopol

des Staates über die rassistische Epistemologie des Kolonialismus erklärt.

Gewalt und Kapital

Materialistischer argumentiert er, wenn er den staatlichen »Konzentrationspro-

ze[ss] des Kapitals an physischer Gewalt« (ebd.: 350) erläutert. An dessen Ende

entstehe das, »was wir als öffentliche Gewalt bezeichnen« (ebd.). Darunter versteht

Bourdieu die von physischer Gewalt bereinigt erscheinende symbolische Ebene des

Staates in seinem Innenverhältnis, die aber keinesfalls mit der Abwesenheit phy-

sischer Gewalt gleichzusetzen sei:

»[D]as Monopol bildet sich auf der Grundlage seiner Enteignung. Es ist immer

wieder die gleiche, bereits genannte Ambivalenz: Konzentration = Universali-

sierung + Monopolisierung. Eine öffentliche Gewalt zu schaffen bedeutet, den

Gebrauch der Gewalt denen, die nicht auf der Seite des Staates stehen, zu ent-

ziehen.« (ebd.)

Während diese öffentliche Gewalt in der sozialwissenschaftlichen Debatte mit ei-

ner als binnenstaatlich gedachten Ebene des Symbolischen deckungsgleich wird,

verschwindet der physische Gebrauch von Gewalt in eine nicht näher bestimmte

historische und/oder geografische Ferne, jedenfalls aber in die Sphäre internatio-

naler Politik und zumeist in Zonen der Illegitimität oder Legitimierung dessen,was

als illegitime Gewalt bekämpft werden soll. Wie Löffler in Anlehnung an Bourdieu

schreibt, wird »die Konzeption des inneren Gewaltmonopols […] – zumindest im

demokratischen Staat – neutralisiert, indem sie selbst zumGaranten einer gewalt-

freien Gesellschaft stilisiert wird« (Löffler 2012: 208). Zur Aufrechterhaltung dieses

Eindrucks ist wiederum symbolische Gewalt unverzichtbar, die Bourdieu an sein

Konzept der unterschiedlichen Kapitalsorten und insbesondere des symbolischen

Kapitals zurückbindet (Bourdieu 2014: 350).

Gewalt und Kapital – in ihren auch nach Bourdieu unterschiedlichen Formen

– stehen also in einem engen Zusammenhang, ebenso wie die Ebene des Symbo-

lischen mit der des Materiellen. Weil man physische Gewalt nicht konzentrieren

könne, ohne sie gleichzeitig zu kontrollieren (ebd.: 351), erfolge »die Akkumulation

physischen Kapitals nicht ohne die Akkumulation symbolischen Kapitals« (ebd.:

353). Ein physisches Gewaltmonopol ist ohne symbolisches Gewaltmonopol also

nicht zu haben. Seine Rechtfertigung ebenso wie seine Errichtung und Aufrecht-

erhaltung sind auf symbolische Gewalt angewiesen, es muss erkannt, anerkannt

und zugleich verkannt werden. Das symbolische Gewaltmonopol ist dem physi-

schen also nicht einfach nachgeordnet, sondern für dieses konstitutiv und mit

ihm untrennbar verbunden. Das Epistemische ist nicht nur unmittelbar für ers-

teres zentral, sondern mittelbar auch für zweiteres. Auch die Gewalt des Staates

ist für Bourdieu dementsprechend ein relationales und vielschichtiges Phänomen

https://doi.org/10.14361/9783839451311-007 - am 12.02.2026, 21:12:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451311-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kapitel 4: Dimensionen des Epistemischen in weiten Gewaltkonzepten 237

und das Epistemische ist auf unterschiedliche Weise in ihm wirksam, im physi-

schen wie auch im symbolischen Gewaltmonopol des Staates.

Interessanterweise führt Bourdieu zahlreiche Erläuterungen der sogenannten

symbolischen Revolution überwiegend im Kontext der symbolischen Gewalt des

Geschlechterverhältnisses aus (Bourdieu 1997a: 230) – und nicht etwa am Rassis-

mus des Kolonialsystems, am Klassismus des Bildungssystems oder am Beispiel

anderer substaatlicher Symbolsysteme, die er viel detaillierter und umfangreicher

analysiert hat. Während Bourdieu den für symbolische Gewalt funktionalen Be-

reich etwa von Bildung und Wissenschaft immer wieder in einen direkten Zu-

sammenhang mit dem symbolischen Gewaltmonopol des Staates bringt, tut er das

nicht in Hinblick auf das Geschlechterverhältnis, dem er mindestens ebenso große

Relevanz für symbolische Gewalt zuschreibt. Letzteres versteht er als geschlosse-

nes System, das mit dem Staat und dessen Gewalt nicht viel zu tun hat (Löffler

2017: 145), sondern ihm zufolge auf einer substaatlichen Ebene liegt.

Wie androzentrisch die Staatsgewalt selbst ist, beschäftigt Bourdieu nicht wei-

ter, und die eigene Kritik an ihrem Eurozentrismus scheint ihm im Laufe der Jahr-

zehnte nicht mehr wichtig zu sein.73 Gerade hinsichtlich dieser Fragen bleibt Bour-

dieus Staatsverständnis funktionalistisch, was im Widerspruch zu seiner eigenen

Sozialtheorie umkämpfter Felder steht. Wenn es um die symbolische Gewalt des

Staates geht, erscheint dieser weniger als gesellschaftliches Verhältnis denn als in-

stitutionalisiertes Herrschaftsregime.

Epistemische Brüche und symbolische Revolution

Das physische Gewaltmonopol stellt Bourdieu in seinen späten staatstheoretischen

Schriften nicht mehr infrage, wie er es noch auf Basis seiner frühen Überlegungen

zu symbolischer Gewalt im kolonisierten Algerien getan hatte.Wichtiger erscheint

ihm vielmehr das Problem, ob undwie das symbolische Gewaltmonopol des Staates

herausgefordert werden kann, wenn der Staat zugleich das ist, was und wie wir

denken und sogar fühlen:

»Alle symbolischen Kämpfe beginnen immer mit einer Aufkündigung, die ich

objektivistisch nenne, der Aufkündigung objektivierter Formen der Herrschaft,

weil man sie sehen, weil man sie berühren kann. Man sagt: ›Nieder mit dem

Staat.‹ Aber der Staat agiert nur mit dem, was er von sich selbst in unser Hirn

verpflanzt hat, und daher ist eine Art Psychoanalyse desmenschlichen Geistes die

73 Feministische Staatstheorie führt Bourdieus Theorie der symbolischenGewalt hingegen pro-

duktiv weiter und vertieft sie nicht nur hinsichtlich der Kategorie Geschlecht. Siehe dazu ins-

besondere Die Asche des Sourveräns (Sauer 2001), Staat und Geschlecht (Ludwig/Sauer/Wöhl

2009) oder Feministische Staatstheorien (Löffler 2011).

https://doi.org/10.14361/9783839451311-007 - am 12.02.2026, 21:12:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451311-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


238 Epistemische Gewalt

Voraussetzung eines organisierten Kampfes. Sagen wir so, dass ein organisierter

politischer Kampf bei einem selbst anfängt.« (Bourdieu 2001b: 166)74

Als Wissenschaftstheoretiker und Wissenssoziologe räumt Bourdieu ein, die Sozi-

alwissenschaften seien von Anfang an integraler Bestandteil jener Darstellungen

des Staates und somit Teil seiner Realität gewesen (Bourdieu 1998c: 97). Das be-

deutet, dass gerade die Sozialwissenschaften das symbolische Gewaltmonopol mit

hervorgebracht haben und es immer noch tun. Wer dieses Monopol wissenschaft-

lich analysieren und kritisierenwill, bleibt demzufolge notwendigerweise in dessen

Mechanismen verstrickt. Beim Nachdenken über den Staat laufe man beständig

Gefahr, »staatlich produzierte Denkkategorien auf den Staat anzuwenden« (ebd.:

93) und so sein symbolisches Gewaltmonopol zu verkennen, das tief in die eige-

nen Gedanken und Gefühle reiche. Da der Staat in uns selbst sei, gelte es, einen

»radikalen Zweifel gegenüber dem Staat [zu] säen« (Bourdieu 2014: 587).

Hinsichtlich des staatlichenMonopols auf symbolische Gewalt ist Bourdieu zu-

folge eine »symbolische Revolution« (Bourdieu/Wacquant 1996b: 211) dringend not-

wendig. Diese soll den Zweifel zur Grundlage haben, aber nicht in Resignation en-

den, sondern in eine permanente Resignifizierung dessen münden, was uns als

selbstverständlich entgegentritt (Dogma) und was wir für selbstverständlich hal-

ten (Doxa). Diese Revolution sieht deutlich anders aus als jene, die er dreißig Jahre

zuvor als »Revolution in der Revolution« (Bourdieu 2010: 157) beschrieben hat. Sie

lässt das staatliche Monopol auf physische Gewalt außen vor und beschränkt sich

auf die Ebene des Symbolischen. Dort können und sollen Herrschaftsverhältnisse

zum Erodieren gebracht und damit veränderbar gemacht werden.

Doch auch wenn er den Zweifel als erstes Mittel der Wahl empfiehlt, ist es für

Bourdieu illusorisch zu glauben, dass symbolische Gewalt allein durch Bewusstsein

und gutenWillen zu überwinden sei (Bourdieu 2001a: 230).DieDekonstruktionsar-

beit am symbolischen Gewaltmonopol könne dementsprechend keine individuelle

Angelegenheit sein. Echte Befreiung sei nur von kollektivem Handeln zu erwarten,

»das darauf abzielt, die unmittelbare Übereinstimmung von inkorporierten und

objektiven Strukturen praktisch aufzubrechen, das heißt von einer symbolischen

Revolution, die imstande ist, an den Grundlagen der Produktion und Reproduk-

tion des symbolischen Kapitals und insbesondere an der Dialektik von Anspruch

und Distinktion zu rütteln, die die eigentliche Wurzel der Produktion und des

Konsums von kulturellen Gütern als Distinktionsmerkmalen ist« (Bourdieu/Wac-

quant 1996b: 211).

74 Das Zitat stammt aus einem auf Französisch geführten Interview aus dem Jahr 2000, das in

deutscher Übersetzung in Wie die Kultur zum Bauern kommt (Bourdieu 2001b: 162ff.) abge-

druckt ist.

https://doi.org/10.14361/9783839451311-007 - am 12.02.2026, 21:12:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451311-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kapitel 4: Dimensionen des Epistemischen in weiten Gewaltkonzepten 239

Mit kulturellen Gütern ist in diesem Zitat nicht nur Materielles gemeint, sondern

auch das im Abschnitt zu Bildung diskutierte implizite und inkorporierte Wis-

sen, das unter den unterschiedlichen Formen kulturellen Kapitals den höchsten

symbolischenMehrwert verspricht. An dieser verborgensten und am schwierigsten

zugänglichen Stelle verselbstverständlichter Herrschaftsverhältnisse, die für Bour-

dieu in erster Linie Klassenverhältnisse sind,müssen epistemische Brüche demzu-

folge ansetzen. Das symbolische Gewaltmonopol des Staates, so legt es Bourdieus

späte Konzeption nahe, scheint nicht direkt über das physische angreifbar zu sein,

wie er es im Kontext des bewaffneten antikolonialen Widerstandes argumentiert

hatte, sondern nur vermittelt über jene Subsysteme, in denen es seine Wirkung

entfaltet.

Ohne es explizit so zu benennen, bestätigt dieses Argument eine Scharnier-

funktion epistemischer Gewalt, die auf vielfältigeWeise in die Beschaffenheit, Ver-

teilung und Wirksamkeit jenes Wissens eingewoben ist, mittels derer sich auch

symbolische Gewalt entfaltet. Deren intrinsische Verbindung mit dem physischen

Gewaltmonopol gerät dabei leicht aus dem Blick. Zugleich stellt diese Verbindung

eine der heikelsten Fragen in der Gewaltdebatte dar, weil sie unmittelbar mit jener

nach der (Il-)Legitimität und Rechtfertigung auch physischer Gewalt verquickt ist.

Ob das kollektive produktive Zweifeln an symbolischer Gewalt ausreicht, um

letztlich dieHerrschaft undUngleichheit aufrechterhaltenden Funktionen des phy-

sischen Gewaltmonopols des Staates zu überwinden, diskutiert Bourdieu im Kon-

text seiner von der kolonialen Geschichte des modernen europäischen National-

staats abstrahierten Überlegungen nicht mehr. Zahlreiche Stellen seiner späten

öffentlichen Interventionen und politischen Texte lassen vermuten, dass er ange-

sichts der Zuspitzung von Ungleichheit und Ungerechtigkeit im globalen Maßstab

selbst seine Zweifel an der Kraft dieses kollektiven Zweifelns hat. Er erachtet dieses

Zweifeln jedoch als einzige ihm und anderen Intellektuellen zur Verfügung ste-

hende Möglichkeit, um zur Reduktion symbolischer Gewalt und damit zu einer

Transformation von Herrschaftsverhältnissen beizutragen.

In diesem Zusammenhang spricht Mauger eine weitere Ambivalenz in Bour-

dieus Analyse und Kritik des symbolischen Gewaltmonopols des Staates an. Er

macht darauf aufmerksam, dass in dessen umfangreichem Werk zwei Versionen

symbolischer Gewalt ausfindig zu machen seien: eine für die Wissenschaft und

eine für die Politik; eine, bei der das explizite Lernen und Bewusstsein im Vorder-

grund stehe, und eine, bei der es auf die über den Körper vermittelte Erkenntnis

beziehungsweise auf die kollektive Arbeit des körperlichen Verlernens ankomme

(Mauger 2005: 228). Besonders deutlich wird dies etwa in seinen »Wortmeldungen

im Dienste des Widerstands gegen die neoliberale Invasion« (Bourdieu 1998a), so

https://doi.org/10.14361/9783839451311-007 - am 12.02.2026, 21:12:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451311-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


240 Epistemische Gewalt

der Untertitel der AufsatzsammlungGegenfeuer (ebd.).75 Diese Ambivalenzmag un-

befriedigend sein, weil sie zum einen die kartesianische Trennung in Körper und

Geist wiederholt, die Bourdieu selbst zu überwinden trachtet. Zum anderen lässt

sie keine eindeutige Empfehlung zu, auf welchem Wege symbolischer Gewalt am

wirksamsten zu begegnen sei. Zugleich spiegelt sie Bourdieus eigene Bewegung

zwischen theoretischer Analyse und politischer Praxis, die sich in seinem späten

Werk zunehmend abzeichnet.

Auch Kastner (2002: 319) spricht von einer Wendung von staatskritischen theo-

retischen Analysen hin zu einer politischen Verteidigung des (Sozial-)Staats als

Bollwerk gegen die Entgrenzungen des neoliberalen Kapitalismus und argumen-

tiert, Bourdieus politische Betätigung habe ihn ab den 1990er Jahren hinter sei-

ne eigene theoretische Arbeit zurückgehen lassen. Nicht zu vergessen ist jedoch,

dass zwischen den verschiedenen Positionen Jahrzehnte politischen und sozialen,

persönlichen und intellektuellen Wandels liegen – und konsequenterweise unter-

schiedliche Schlüsse in Hinblick auf die von Bourdieu selbst geforderte symbo-

lische Revolution. Auch deren Konzeption und Umsetzung ist notwendigerweise

dem Wandel der Zeit, ihrer Politiken und Paradigmen unterworfen.

Egal, ob als theoretischer Rückschritt kritisiert oder als Versuch einer prak-

tischen Umsetzung akzeptiert, kann diese Argumentation durch alle Phasen von

Bourdieus Schaffen als ein Plädoyer für ein stärkeres gesellschaftspolitisches Enga-

gement von Intellektuellen gelesen werden, die er als Vorreiter_innen im Kampf

gegen die im Zuge der kapitalistischen Globalisierung zunehmende soziale Un-

gleichheit sieht. Dieser Hoffnung liegt ein idealtypisches Bild genau jener intel-

lektuellen Elite zugrunde, die seinen eigenen Analysen zufolge auch Teil des von

ihm sogenannten Staatsadels und somit an der Reproduktion symbolischer Gewalt

notwendigerweise beteiligt ist:

»Was bedroht ist, das sind die acht Jahrhunderte intellektueller Arbeit, die ei-

nerseits nötig gewesen waren, um den heutigen Typus eines Künstlers, eines

Schriftstellers hervorzubringen, und andererseits die zwei oder drei Jahrhunder-

te sozialen Kampfes, von Schlachten, von Streiks, von gewerkschaftlichen Kämp-

fen, die nötig waren, sehr komplexe Formen der Regulierung der menschlichen

Gesellschaften zu erfinden.« (Bourdieu 2001b: 179)

Diese Anrufung korrespondiert mit dem eurozentrischen Emanzipationsnarrativ

der kolonialen Moderne, das dem säkularisierten Expertenwissen und seinen Pro-

duzent_innen einen Stellenwert beimisst, der auf der Basis von Bourdieus Theorie

des doppelten Monopols von symbolischer und physischer Gewalt infrage zu stel-

len ist. An dieser und an anderen Stellen bezieht sich Bourdieu positiv auf das Erbe

75 Die französische Ausgabe erschien im selben Jahrmit dem Titel Contre-feux: Propos pour servir

à la résistance contre l’invasion néo-libérale.

https://doi.org/10.14361/9783839451311-007 - am 12.02.2026, 21:12:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451311-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kapitel 4: Dimensionen des Epistemischen in weiten Gewaltkonzepten 241

der paradigmatisch in Frankreich verorteten Aufklärung. Angesichts der von ihm

heftig kritisierten neoliberalen Globalisierung wird dieses Erbe zur Richtschnur

für die geforderte kollektive Arbeit an der symbolischen Revolution. Jenseits die-

ser Richtschnur bleibt die koloniale Kehrseite des symbolischen Gewaltmonopols

ebenso unbenannt wie deren Verschränkung mit jenem staatlichen Gewaltmono-

pol, das zur Errichtung der kolonialen Moderne notwendig war. Was in dieser Fo-

kussierung auf die Rolle Intellektueller nach prototypisch europäischem Vorbild

ebenfalls vergessen (gemacht) wird, sind all jene antikolonialenWiderstandskämp-

fer_innen und Intellektuellen, die in Algerien und anderswo im sogenannten Glo-

balen Süden zur Überwindung nicht nur physischer, sondern auch symbolischer

Gewaltverhältnisse beigetragen haben, die zugleich konstitutive Elemente der ko-

lonialen Unterseite des eurozentrischen Emanzipationsnarrativs sind.

Zwischenfazit zu symbolischer und/als epistemischer Gewalt

Für Bourdieus Konzept symbolischer Gewalt ist die Dimension des Epistemischen

in mehrfacher Hinsicht von Bedeutung. Sie ist es erstens als Terrain der Austra-

gung von Kämpfen innerhalb bestehender Herrschaftsordnungen und infolgedes-

sen zweitens als Machtressource für Dominanz ebenso wie für Widerstand. In Be-

zug auf letzteren verwendet er ausdrücklich den Begriff epistemisch, wenn er wie-

derholt für einen epistemischen Bruch als Voraussetzung für weitergehende, auch

politische, Transformationen plädiert. Drittens wirkt das Epistemische in Form

der Festlegung von Regeln und Normen auf jenen Feldern, auf denen diese Aus-

einandersetzungen stattfinden. Hier ist das Epistemische in seiner Prozesshaf-

tigkeit sowie in seiner normierenden Dimension wirksam und die von Bourdieu

angesprochene longue durée am Werk. Die Dimension des Epistemischen äußert

sich viertens, und für die Beharrlichkeit sozialer Ordnung ebenfalls unverzichtbar,

im nur schwer veränderbaren Unbewussten des Habitus, also verkörpert in den

Akteur_innen, die in Herrschaftserhalt und/oder auch an Widerständen dagegen

beteiligt sind. Fünftens ist diese fluide und wandelbare epistemische Dimension

auch in die Institutionen und Strukturen des Staates eingelagert, den Bourdieu

wesentlich an der Genese und Transmission symbolischer Gewalt beteiligt sieht.

Hier spielt das Epistemische eine zentrale Rolle im Zusammenwirken dessen, was

er das symbolische Gewaltmonopol des Staates nennt, mit dessen physischem Ge-

waltmonopol.

Wissen, als Praxis ebenso wie in Bezug auf seinen Inhalt, hat bei Bourdieu

ganz unmittelbar mit Interessen, Konflikten und deren Austragung zu tun. Dass

die Prozesse der Produktion, Distribution und Konsumption von Wissen auch in

einer modernen Demokratie in Zeiten des Friedens nicht transparent und egali-

tär verlaufen, sondern soziale Ungleichheit reproduzieren und damit Herrschafts-

verhältnisse aufrechterhalten, schreibt Bourdieu den subtilen Mechanismen jener

https://doi.org/10.14361/9783839451311-007 - am 12.02.2026, 21:12:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451311-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


242 Epistemische Gewalt

symbolischen Gewalt zu, die sich in einer kapitalistischen Gesellschaft über den

Zugang, den Erwerb und die Vermittlung von Wissen und Bildung reproduziert.

Auch den Umstand der durch Bildung undWissen stabilisierten sozialen Ungleich-

heit selbst versteht er als Ausdruck symbolischer Gewalt.

Indem er diese eng an sein Konzept der Kapitalsorten bindet, macht er plausi-

bel, dass vor allem die abseits der Öffentlichkeit, etwa in elitären Netzwerken oder

in einflussreichen Familien, stattfindende Vermittlung insbesondere von implizi-

temWissen dafür sorgt, ökonomische, politische und andere Interessen von bereits

Privilegierten zu naturalisieren und damit vor deren Infragestellung durch Ange-

hörige benachteiligter Schichten zu bewahren. Daraus lässt sich schließen, dass

auch die epistemischen Anteile symbolischer Gewalt nicht nur auf direkten und

formalisiertenWegen des Bildungs- undWissenserwerbs tradiert werden, sondern

zahlreiche und im Sinne des Machterhalts besser gesicherte Wege nehmen.

Nicht nur im Privaten und Familiären macht Bourdieu diese verborgene und

daher besonders wirksame Reproduktion symbolischer Gewalt fest, sondern auch

im Konzept des Habitus. Dort, in der vermeintlich individuellen, ganz manifes-

ten, physischen Inkorporation von Herrschaft wird über symbolische Gewalt zur

quasi-natürlichen Selbstverständlichkeit transformiert, was weder natürlich noch

selbstverständlich ist: all die feinen Unterschiede sozialer Distinktion, die den

Abstand der sozialen Klassen, der Geschlechter und ethnisierter Bevölkerungs-

gruppen, auf die Bourdieu jedoch kaum eingeht, zueinander sichern und damit

bestehende Herrschaftsverhältnisse aufrechterhalten. Im Zuge der Reproduktion

symbolischer Gewalt dringt die Dimension des Epistemischen über den Habitus

noch tiefer ein als über lediglich institutionelle Mechanismen. Sie wirkt bis in den

Körper und das Bewusstsein des und der Einzelnen, in die mentalen und sogar

emotionalen Strukturen sowohl der von dieser subtilen Gewalt Beherrschten als

auch der mit ihrer Hilfe Herrschenden. Die epistemische Dimension symbolischer

Gewalt liegt hier auf der Ebene des Unbewussten, die einer aktiven und bewussten

Veränderung nur schwer zugänglich ist.

Für unmöglich hält Bourdieu dies jedoch nicht. Er fordert daher eine symboli-

sche Revolution innerhalb aller Herrschaftsverhältnisse in Form einer permanen-

ten Infragestellung dessen, was Menschen als normal und natürlich leben, aus-

sprechen, denken und fühlen. Insbesondere am Beispiel der von ihm so genann-

ten männlichen Herrschaft, deren Zeit und Raum überdauernde Nachhaltigkeit

er der massivsten aller Ausprägungen symbolischer Gewalt zuschreibt, argumen-

tiert Bourdieu, dass eine symbolische Revolution ein kollektiver Prozess sein müs-

se. Die Überwindung dieses aus seiner Sicht für symbolische Gewalt paradigmati-

schen heteronormativen und androzentrischen Geschlechterverhältnisses versteht

er ganz und gar nicht als jene individuelle Angelegenheit, als die der Habitus des

und der Einzelnen für gewöhnlich, durchaus im Sinne des Teilens und Herrschens,

missverstanden wird. Indem er Erkenntnis-, Wahrnehmungs-, Denk-, Gefühls-

https://doi.org/10.14361/9783839451311-007 - am 12.02.2026, 21:12:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451311-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kapitel 4: Dimensionen des Epistemischen in weiten Gewaltkonzepten 243

und sogar Handlungsstrukturen als insbesondere vergeschlechtlicht verkörperte

versteht, kann auch die Dimension des Epistemischen in Bezug auf den für sym-

bolische Gewalt zentralen Habitus als inkorporierte verstanden werden.

Noch indirekter als im Bildungssystem und im Geschlechterverhältnis scheint

symbolische Gewalt nach Bourdieu in der Abstraktion des Staates zu wirken. Weil

dieser nicht nur das Monopol auf physische, sondern auch auf symbolische Gewalt

innehat, spricht er von einem doppelten Gewaltmonopol des Staates.Dieses entfal-

tet seine Wirkung wiederum auf zwei Ebenen mit je unterschiedlicher Bedeutung

des Epistemischen. Einerseits rechtfertigt das symbolische das physische Gewalt-

monopol, indem es die Konzentration von Gewaltressourcen und deren Anwen-

dung als richtig und notwendig erscheinen lässt, erfüllt also eine legitimierende

Funktion. Andererseits sichert dieses von Bourdieu Metakapital genannte symbo-

lische Gewaltmonopol Praktiken substaatlicher symbolischer Gewalt in ganz ande-

ren sozialen Bereichen wie etwa Bildung und Kultur ab, indem es als Mechanismus

der Rückversicherung für von dort ausgehende Klassifizierungen und Zertifizie-

rungen fungiert.

Während Bourdieu den Zusammenhang zwischen physischer und symboli-

scher Gewalt in seinen frühen algerischen Schriften am Beispiel der rassifizier-

ten Herrschaft des französischen Kolonialismus ausdrücklich problematisiert,

verschwindet dieser auf eine globale Konstellation verweisende Begründungs-

zusammenhang der beiden Gewaltmonopole vollständig aus seinen späten

staatstheoretischen Schriften. Auch in seinen bildungs- und wissenschaftstheo-

retischen Ausführungen zu symbolischer Gewalt, die er stets exklusiv an den

französischen Nationalstaat bindet, ist diese koloniale beziehungsweise globale

Dimension abwesend. Wenn es hingegen um die symbolische Gewalt des Ge-

schlechterverhältnisses geht, verlegt er den Untersuchungsgegenstand in die

Ferne der ehemaligen Kolonie Algerien, in der er selbst als Teil der kolonialen

französischen Elite während des Befreiungskrieges tätig war.

Während die sozialwissenschaftliche Hauptkategorie Klasse die Grundlage für

Bourdieus Werk bildet und Geschlecht spät, aber doch, immerhin als für Herr-

schaftsverhältnisse relevanter Faktor mit in Betracht gezogen wird, bleiben ›Ras-

se‹ und geopolitischer Standort bei Bourdieu analytisch deutlich schwächer aus-

geleuchtet, wenn es um symbolische Gewalt geht, und kaum mit seinen beiden

Hauptkategorien verbunden. Und das, obwohl er selbst ›Rasse‹ als ein naturalisie-

rendes, Ungleichheit und Gewalt rechtfertigendes Klassifikationssystem versteht,

das, wieWacquant es formuliert, »die willkürlichen Ergebnisse der Sozialgeschich-

te« (ebd.) als notwendige Folgen von Biologie oder Kultur darstellt. Rassismus ist

geradezu ein perfektes Beispiel für jene tiefe Gewaltförmigkeit, die Bourdieu in

seinem frühen Aufsatz Le pouvoir symbolique (1977) eine strukturierende wie auch

strukturierte Struktur genannt hat (ebd.: 406), die der Sicherung von Herrschaft

diene. In seinen späteren, für die Theoretisierung symbolischer Gewalt wichtiger

https://doi.org/10.14361/9783839451311-007 - am 12.02.2026, 21:12:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451311-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


244 Epistemische Gewalt

gewordenen Schriften spricht Bourdieu jedoch deutlich seltener von Rassismus als

von anderen Formen der Diskriminierung, die er akribisch ausbuchstabiert, und

verzichtet auf eine explizite Kategorie ›Rasse‹ als Instrumentarium seiner Analysen

zugunsten ihrer Gleichsetzung mit Klasse und Geschlecht. Alle drei fallen für ihn

gleichermaßen unter das Problem symbolischer Gewalt, wie etwa in seinen Medi-

tationen (Bourdieu 2001a: 231), in denen er Diskriminierungen unterschiedlichster

Art in einem diffusen Begriff von Rassismus vermischt, ohne ihrer intersektionalen

und intradependenten Konstituiertheit nachzugehen.

Zweifellos ist es lohnend, Bourdieus Konzept symbolischer Gewalt für eine fe-

ministische, post- und dekolonialeTheoretisierung epistemischer Gewalt heranzu-

ziehen. Zugleich kann aber nicht darüber hinweggesehen werden, dass der in viel-

facher Hinsicht heterodoxe und herrschaftskritische Soziologe Bourdieu gleich-

zeitig ein Protagonist der eurozentrischen Konventionen seiner Disziplin ist, die

sich die soziologische Analyse moderner Gesellschaften im Globalen Norden zur

Aufgabe gemacht hat. Wenn er den Globalen Süden nicht überhaupt ignoriert, be-

dient er sich, wie viele andere auch, der vermeintlichen Spiegelung der ›moder-

nen‹ euroamerikanischen Gesellschaft in einem enthistorisierten, als vormoder-

nen und im Globalen Süden isolierten, fernen Territorium. Dies ist insbesondere

bei seiner Konzeption des auf ewig naturalisiert erscheinenden Geschlechterver-

hältnisses der Fall, das die Kabyl_innen in seiner hier klassisch anthropologisch-

ethnologisch bleibenden Perspektive idealtypisch verkörpern.

Der antikolonialen Ausrichtung seiner frühen Schriften zum Trotz fließt die

Dimension des Kolonialen undGlobalen nur indirekt und inmancherHinsicht viel-

leicht sogar wider Willen in Bourdieus Konzept herrschaftskritische Sozialtheorie

ein. Zudemwird das, was er in seinen frühen algerischen Schriften über Rassismus

und den kolonialen Staat schreibt, in der Rezeption so nachhaltig marginalisiert,

dass es erst mit einem Abstand von fast 20 Jahren wiederentdeckt wird. Das Span-

nungsfeld zwischen imaginierter Metropole und Kolonie, zwischen sogenannter

Moderne und vermeintlicher Tradition, zwischen Gegenwart und Vergangenheit

bleibt somit in Bourdieus Konzeption symbolischer Gewalt bestehen, auch wenn

es für diese den Ausgangspunkt bereitgestellt haben mag, wie vor allem postkolo-

niale Autor_innen mit Bezug auf Bourdieus Jahre in Algerien betonen.

Im Gegensatz zu Bourdieu, bei demWissen zwar eine sehr wichtige, aber doch

implizite Rolle für symbolische Gewalt spielt, erklärt die im folgenden Abschnitt

diskutierte Gewalttheorie Butlers die Integration der Dimension des Wissens zu

ihrem ausdrücklichen Ziel. Auch sie spricht nicht explizit von epistemischer Ge-

walt, doch im Verlauf ihres ebenfalls mehrere Jahrzehnte umfassendenWerks kann

normative Gewalt als ein produktives Konzept herausgearbeitet werden, das die

tiefliegenden und unsichtbaren Gewaltförmigkeiten näher zu beschreiben hilft, die

alle Theoretiker_innen weiter Gewaltbegriffe auf unterschiedliche Weise beschäf-

tigen. Wie Galtung und Bourdieu liegt auch Butler daran, mit einer weit gefass-

https://doi.org/10.14361/9783839451311-007 - am 12.02.2026, 21:12:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451311-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kapitel 4: Dimensionen des Epistemischen in weiten Gewaltkonzepten 245

ten Gewalttheorie und -kritik potenziell zu einer Reduktion dessen beizutragen,

was den Gegenstand ihrer Analysen bildet. Ihr Werk öffnet einen notwendigerwei-

se nicht widerspruchsfreien und auch anspruchsvollen, gerade deshalb aber auch

produktiven Weg in diese Richtung.

https://doi.org/10.14361/9783839451311-007 - am 12.02.2026, 21:12:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451311-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

