186

Epistemische Gewalt

Herrschaftsordnungen und symbolische Gewalt bei Pierre Bourdieu

»lch denke, dass das Zentrum meiner
Arbeit darin besteht, die Fundamente
der symbolischen Formen von Herrschaft
zu analysieren, die symbolische Gewalt
kolonialen Typs, kultureller Herrschaft,
der Minnlichkeit, so viele Maichte, de-
ren Gemeinsamkeit darin besteht, dass
sie sich gewissermafien von Struktur zu
Struktur ausiiben.«

(Bourdieu 2001b: 166)

Bourdieu versteht »die Theorie der Erkenntnis der sozialen Welt [als] eine ele-
mentare Dimension der politischen Theorie« (Bourdieu 2001a: 221). Uberlegungen
zum (Nicht-)Wissen durchziehen daher das gesamte (Euvre des franzdsischen So-
ziologen.** Insbesondere seine Konzeption symbolischer Gewalt ist reich an Ver-
weisen auf die Dimension des Epistemischen.?® Bourdieu ortet symbolische Ge-
walt in Sprechweisen, Kommunikationsbeziehungen und Sprachsystemen (2005a,
2017), in der pidagogischen Theorie sowie im Bildungssystem (2001b, 2004; Bour-
dieu/Passeron 1971, 1973), in den akademischen Institutionen und Praktiken der
Wissenschaft (1991, 1992a, 1996, 1998d), in Politik und Wirtschaft (1993, 2013), in
der Kolonialherrschaft (Bourdieu 2000, 2010), im Geschlechterverhiltnis (1997a,
1998b, 2012), in den klassenspezifischen Bemithungen um Distinktion und Imitia-
tion (1982) und damit auch in Hoch- und Alltagskultur.

Dass symbolische Gewalt gewissermafien in jeder Ecke der von ihm analysier-
ten sozialen Riume lauert, liegt jedoch nicht nur an der Vielfalt seiner Forschungs-
interessen. Ihre iiber mehr als vier Jahrzehnte hinweg erfolgende konzeptionelle
Schirfung verdankt sich vor allem seiner grundsitzlich herrschaftskritischen For-
schungsperspektive. Nicht die Tatsache, dass und wie sich etwas verdndert, erach-
tet Bourdieu als wissenschaftlich interessant und politisch relevant, sondern dass
und warum herrschende Ordnungen der Ungleichheit auch in Zeiten des Wandels

24  Aufden Spuren des Epistemischen in Bourdieus Theorie symbolischer Gewalt habe ich zahl-
reiche franzosische Originaltexte durchgesehen. Zitate und Paraphrasierungen habe ich
iiberwiegend auf Basis deutschsprachiger Ubersetzungen vorgenommen, deren Titel zum
Teil andere Bedeutungen als die Begriffe aus dem Originaltext nahelegen. Wo dies fiir In-
halt und Interpretation relevant ist, weise ich darauf hin.

25 In den letzten Jahren sind viele Textsammlungen vereinzelter Aufsitze (etwa zu Bildung,
Sprache oder Staat) erschienen. Monografische Ubersetzungen sind oft nicht identisch mit
den Originalen, sondern bestehen teilweise aus anderen Kombinationen verschiedener Auf-
sdtze und tragen daher andere Titel als die urspringlichen Texte oder Sammlungen.

hittps://dol.org/1014361/6783839451311-007 - am 12.02.2028, 2112:48.



https://doi.org/10.14361/9783839451311-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel 4: Dimensionen des Epistemischen in weiten Gewaltkonzepten

so verinderungsresistent sind. Zudem erstaunt ihn, dass es angesichts massiver
Ungerechtigkeit nicht mehr Widerstand gegen diese Ordnungen gibt. Das Kon-
zept symbolischer Gewalt bildet einen Baustein zur Erklirung dieser Tatsache. Die
Frage nach der Beschaffenheit, Verteilung und Nutzung von Wissen ist darin von
grofler Bedeutung.

Es sind nicht die manifesten Auseinandersetzungen, an deren Bruchlinien er
eine Theorie symbolischer Gewalt entwickelt, nicht die offensichtlich gewaltformi-
gen Ereignisse von Krieg und bewaffnetem Konflikt, an denen insbesondere die po-
litikwissenschaftliche Friedens- und Konfliktforschung ihr Gewaltverstindnis ori-
entiert. Vielmehr geht es Bourdieu darum, die Gewaltférmigkeit jener beharrlichen
herrschaftssichernden Ordnungen herauszuarbeiten, die in dieser Hinsicht unver-
dichtig, wenig konflikthaft und vor allem gewaltfrei erscheinen: Bildung, Kultur,
Wissenschaft, Politik sowie zahlreiche alltigliche, individuelle Praktiken und ge-
sellschaftliche Institutionen, in denen symbolische Gewalt iiber »Wahrnehmungs-,
Bewertungs- und Handlungsschemata« (Bourdieu 2001a: 218) auf ebenso unspek-
takulire wie wirksame Weise immer wieder wirksam wird.

Bourdieu zufolge sind diese Bereiche alles andere als konfliktfrei. Vielmehr
sieht er sie als durchzogen von einer grundlegenden Konflikthaftigkeit der unglei-
chen Verteilung 6konomischen und kulturellen Kapitals seit der Etablierung des
Biirgertums im 19. Jahrhundert (Swartz 1997: 136f.). Aus dieser ungleichen Vertei-
lung resultiere soziale Ungleichheit sowie eine Fundamentalopposition zwischen
einander notwendigerweise widersprechenden Interessen, die sich in allen Berei-
chen des Sozialen weiter ausdifferenziere und in Form unterschiedlicher Konflikte
manifestiere (ebd.: 137). Vom Standpunkt derer aus betrachtet, die von ihr profi-
tieren, fungiert symbolische Gewalt dementsprechend als Garant des zivilen Frie-
dens in einer Struktur der Ungleichheit (Addi 2001: 950). Bourdieu zufolge dient
sie jedoch bestenfalls zu deren temporirer Befriedung. Solange und gerade weil
sie direkte physische Gewalt zu verhindern scheint, wird symbolische Gewalt im
Allgemeinen erst gar nicht als Gewalt bezeichnet. Dieser dominanten Perspektive,
die selbst Ausdruck symbolischer Gewalt und Ausdruck von Herrschaftsverhiltnis-
sen ist, setzt Bourdieu sein theoretisches Konzept und seine empirischen Analysen
symbolischer Gewalt entgegen.

Gerade weil er vor allem jener Gewalt einen Namen geben will, die im Sym-
bolischen stattfindet, grenzt er sich von einem oberflichlichen Verstindnis des
Symbolischen, das direkte Formen von Gewalt unberiicksichtigt lisst, deutlich ab.
Und obwohl er in seiner theoretischen Konzeption symbolischer Gewalt die kolo-
niale Dimension vernachlissigt, speist diese Dimension sein Konzept doch iiber
seine frithe und intensive Auseinandersetzung mit dem von Frankreich kolonisier-
ten Algerien, also in einer ganz offensichtlich gewaltdurchdrungenen Konstellati-
on. Der Zusammenhang zwischen der symbolischen und der direkten physischen
sowie strukturellen Gewalt des (franzésischen) Kolonialismus wird in seinen frii-

hittps://dol.org/1014361/6783839451311-007 - am 12.02.2028, 2112:48.

187


https://doi.org/10.14361/9783839451311-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

188

Epistemische Gewalt

hen Schriften zu Krieg und Revolution in Algerien durchaus benannt (Bourdieu
2010), findet jedoch interessanterweise nur am Rande Eingang in seine spiteren
konzeptionellen Uberlegungen zu symbolischer Gewalt.*® Darin bildet die Frage
nach Klassenverhiltnissen die zentrale Achse, der jene nach Rassismus und Ge-
schlechterverhiltnissen deutlich nachgeordnet und die vor allem in keinen syste-
mischen Zusammenhang miteinander oder mit dem staatlichen Gewaltmonopol
gestellt werden.

In der Bourdieu-Rezeption wird seine Analyse des und Kritik am Kolonialismus
erst seit seinem Tod (2002) diskutiert (Go 2013; Puwar 2009; Schultheis 2004, 2007;
Steinriicke 2004), eine umfassende, von Tassadit Yacine herausgegebene Aufsatz-
sammlung mit dem Titel Algerische Skizzen erschien 2010 (Bourdieu 2010).”” Eine
Rekonzeptionierung von Bourdieus Konzept symbolischer Gewalt im Verhiltnis zu
direkter physischer und anderer Gewalt ist bislang noch nicht erfolgt.?® Angesichts
der umfangreichen Rezeption des Bourdiewschen Werks ist es ebenso erstaunlich
wie fir den Eurozentrismus hegemonialer Wissenschaften in der kolonialen Mo-
derne bezeichnend, dass die Verwobenheit zwischen der einstigen Kolonialmacht
Frankreich und seiner sich im Unabhingigkeitskrieg befindenden Kolonie kaum
thematisiert wird. Damit erscheinen Bourdieus Untersuchungsfelder symbolischer
Gewalt dies- und jenseits des Mittelmeers nicht nur bei ihm selbst unverbunden.

Wenn ein Zusammenhang zwischen Bourdieus frithen anthropologischen Stu-
dien und seinem soziologischen Hauptwerk festgestellt wird, so erfolgt dies oft
tiber eine biografische Skizzierung seines bemerkenswerten akademischem Wer-
degangs (Rapini 2016; Schultheis 2007). Dieser hat den begabten und ehrgeizi-
gen Schiiler aus sogenannten einfachen Verhiltnissen in der franzésischen Pro-
vinz nicht nur in die prestigereichen Eliteschmieden der Metropole Paris gefiihrt,
sondern im Rahmen seines Militirdienstes wihrend des Algerienkrieges Mitte der
1950er Jahre auch in entlegene Bergdorfer der franzosischen Kolonie. Dort hat sich
der angehende Philosoph autodidaktisch zum Ethnologen entwickelt, was fiir sein
spiteres soziologisches Werk von grundlegender Bedeutung sein sollte. Mitten im

26  Ubersichten iiber zahlreiche verstreut verdffentlichte kiirzere Texte, Reden und Interviews
zu dieser Thematik findet man etwa bei Go (2013), Steinriicke (2004) und Schultheis (2004),
einen gesammelten Abdruck zentraler Texte in Bourdieus Algerische[n] Skizzen (2010), die
Tassadit Yacine herausgegeben hat.

27  Die franzosische Erstausgabe erschien 2008.

28 Betreffend die umfangreiche Sekundarliteratur zu symbolischer Gewalt im Speziellen und
zum Werk Bourdieus im Allgemeinen beziehe ich mich vorrangig auf die jeweiligen deutsch-
sprachigen Debatten. Das fiir die internationale Debatte konzipierte und umfangreiche Ox-
ford Handbook of Pierre Bourdieu (Medvetz/Sallaz 2018) enthilt keinen Eintrag zu symbolischer
Gewalt, und auch in den Gberwiegend englischsprachigen postkolonialen Relektiiren Bour-
dieus (Puwar 2009; Go 2013; Rapini 2016) spielt das Konzept nur eine nachgeordnete Rolle.

hittps://dol.org/1014361/6783839451311-007 - am 12.02.2028, 2112:48.



https://doi.org/10.14361/9783839451311-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel 4: Dimensionen des Epistemischen in weiten Gewaltkonzepten

Unabhingigkeitskrieg gegen die Kolonialmacht Frankreich wurde Bourdieu ausge-
rechnet in die Kolonie versetzt, nachdem er sich kritisch zur Uberseepolitik seines
Landes gedufiert hatte (Goodman/Silverstein 2009b: 8; Schultheis 2008: 27).

Mehrere Autor_innen thematisieren, wie prigend dieser Aufenthalt im von
Frankreich kolonisierten Algerien der spiten 19s50er Jahre fiir Bourdieus Werk
gewesen sei: eine »Initiationsreise in ein soziologisches Laboratorium« (Schultheis
2004:17), der Ort der »Entstehung einer singuliren Ethnosoziologie« (Yacine 2010:
24) oder gar eine Art Keimzelle fiir eine spitere postkoloniale Soziologie, wie
Julian Go (2013: 51) argumentiert. Franz Schultheis sieht darin den Ausgangspunkt
fiir Bourdieus lebenslange Auseinandersetzung mit gesellschaftlichen Situationen
voller Widerspriiche und (nicht nur symbolischer) Gewalt, »fiir die das kolonia-
le Syndrom eine ganze Vielfalt an prototypischen, ja geradezu idealtypischen
Vorlagen« (Schultheis 2008: 26) geboten habe. Als politisches und damit auch
theoretisches Problem verschwindet die koloniale Frage im Laufe der Jahrzehnte
jedoch zwischen den unzihligen von Bourdieu verfassten Zeilen. In Die ménnliche
Herrschchaft (Bourdieu 1990), einem seiner bekanntesten Werke, greift er hingegen
auf diskussionswiirdige Weise ausdriicklich auf dieses >Kapital« zuriick.

Bourdieu hat in Algerien zwar iiberwiegend wissenschaftlich gearbeitet, war
zugleich als Soldat jedoch auch in seiner vermeintlich zivilen Funktion hinter der
Frontlinie« Teil des Kolonialregimes. Danach gehorte er als Assistent an der Uni-
versitit von Algier der zivilen kolonialen Elite an, zu der zahlreiche Intellektuelle
seiner Zeit zihlten (Puwar 2010: 184).” Angesichts dieser Komplizenschaft unter-
streicht Schultheis, wie sehr Bourdieu mit der von ihm beforschten algerischen
Landbevolkerung solidarisch gewesen sei (Schultheis 2007: 27f.). Das betont auch
Bourdieu selbst (2002: 45ff.) und sein Leben lang hat er von Frankreich aus mit
algerischen Kolleg_innen zusammengearbeitet (Puwar 2009: 374). Dennoch bleibt
dieser Umstand riickblickend einer der grofden Widerspriiche in seinem Leben und
Werk. Wihrend ich das Bemithen Bourdieus um einen persénlichen, wissenschaft-
lichen und politischen »Ausweg aus dem Dilemma der kolonialen Konstellation«
(Schultheis 2004: 18) keineswegs bezweifle, mache ich die politische und epistemi-
sche Relevanz dieser spezifischen Situation in Anlehnung an post- und dekoloniale
Relektiiren Bourdieus (Go 2013; Goodman/Silverstein 2009a; Puwar 2009) zum Aus-
gangspunkt fur die Darstellung und Analyse seines Konzepts symbolischer Gewalt.

29  Eine detaillierte Beschreibung der Universitdt Algier als von ihm so genannte Inkarnation
des kolonialen Systems, in der rechte Seilschaften orientalistische und reaktionidre Wissen-
schaften betrieben und fiir ihre Interessen Politik gemacht haben, wihrend Linke oder Libe-
rale auf eine anschlieftende Karriere in Paris hofften, liefert Yacine in der Einleitung zur von
ihm herausgegebenen Sammlung von Bourdieus Algerische[n] Skizzen (2010). Bourdieus Leh-
re, Forschung und politisches Engagement gegen den Kolonialismus riefen in diesem Umfeld
Widerstand hervor. Nach zunehmenden Bedrohungen verlief er Algier 1959.

hittps://dol.org/1014361/6783839451311-007 - am 12.02.2028, 2112:48.

189


https://doi.org/10.14361/9783839451311-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

190

Epistemische Gewalt

Bevor ich dieses entlang meines Interesses an epistemischer Gewalt anhand
ausgewihlter Primirtexte diskutiere, ist es niitzlich, einige Eckpunkte von Bour-
dieus Konzeption symbolischer Gewalt in Erinnerung zu rufen.*® Der Begriff be-
titelt keines der Hauptwerke Bourdieus, in seinem autobiografischen »soziologi-
sche[n] Selbstversuch« (Bourdieu 2002) taucht er nicht prominenter auf als andere
Konzepte, auch der Bedeutungsgehalt symbolischer Gewalt verschiebt sich je nach
Untersuchungsfeld immer wieder. Dennoch sprechen Bourdieu-Kenner_innen da-
von, dass es sich dabei um eines seiner am lingsten weiterentwickelten und zen-
tralen Konzepte handle. Es hat sich — dhnlich wie Galtungs Konzept struktureller
Gewalt — lingst iiber disziplinire Grenzen und iiber das akademische Feld hin-
aus verselbstindigt, auch wenn der Begriff zumeist nicht im komplexen Verstind-
nis des Autors verwendet wird. Insbesondere seine substanzielle Verbindung zum
Materiellen — und damit auch zu direkter physischer Gewalt — wird oft zugunsten
eines diffusen Verstindnisses des Symbolischen oder des Kulturellen gekappt.

Die vermeintliche Widersinnigkeit des Begriffs steht fiir Bourdieus Anliegen,
die wissenschaftliche Trennlinie zwischen Objekt und Subjekt, zwischen Akteur_in
und Struktur, Materiellem und Symbolischem, Empirie und Theorie in einem dia-
lektischen Forschungsprozess in eine »nicht-cartesianische Ontologie« (Wacquant
1996: 19) zu iiberfithren, die sich weigert, die genannten Unterscheidungen als di-
chotome anzuerkennen. In einer auf diese Weise verstandenen sozialen Praxeo-
logie bezeichnen >das Symbolische/Abstrakte« auf der einen und >die Gewalt/das
Konkrete< auf der anderen Seite keine Gegensitze. Vielmehr, so Loic Wacquant,
erleichtere dieser Blick die Analyse der »Korrespondenz zwischen kognitiven und
sozialen Strukturen« (ebd.: 31), die auch politische Funktionen der Herrschaftssi-
cherung erfilllen wiirden (ebd.: 32ff.).

Unter anderem in den Meditationen (2001a)*" fithrt Bourdieu aus, was er unter
symbolischer Gewalt versteht:

»Die symbolische Gewalt ist ein Zwang, der ohne die Zustimmung nicht zustande
kommt, die der Beherrschte dem Herrschenden (und also der Herrschaft) nicht
verweigern kann, wenn er zur Reflexion ber ihn und tber sich oder besser: zur
Reflexion seiner Beziehung zu ihm nur iiber Erkenntnisinstrumente verfigt, die
er mitihm gemein hat und die, da sie nichts anderes als die einverleibte Form der
Struktur der Herrschaftsbeziehung sind, diese Beziehung als natirliche erschei-
nen lassen; oder anders gesagt, wenn die Schemata, iber die er sich wahrnimmt
und bewertet oder (iber die er die Herrschenden wahrnimmt und bewertet [...]

30 Cerade wenn esum eine knappe Erklarung zentraler Begriffe Bourdieus geht, ist Sekundarli-
teratur oft besser verstandlich als Bourdieus oft umsténdliche Formulierungen es sind, wes-
halbich hierauf niitzliche Verdichtungen aus der deutschsprachigen Rezeption zuriickgreife.

31 Auf Franzosisch ist der Text Méditations pascaliennes erstmals 1997 erschienen.

hittps://dol.org/1014361/6783839451311-007 - am 12.02.2028, 2112:48.



https://doi.org/10.14361/9783839451311-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel 4: Dimensionen des Epistemischen in weiten Gewaltkonzepten

das Produkt der Einverleibung von somit zur eigenen Natur werdenden Klassifi-
zierungen sind, deren Produkt sein soziales Sein ist.« (ebd.: 218)

Wissen und Herrschaft sind bei Bourdieu itber symbolische Gewalt eng miteinan-
der verbunden. Das Epistemische ist hier keine Abstraktion, sondern Trager dieser
zutiefst verinnerlichten und zugleich mit den duferen Verhiltnissen korrespon-
dierenden Gewalt. Symbolische Systeme — etwa Sprache, Bildung oder Kultur —
erfillen in diesem Zusammenhang drei Funktionen, indem sie bestindig Kogni-
tion, Kommunikation und, vor allem, soziale Differenzierung herstellen (Swartz
1997: 83). Um ihre »Aufgabe als Medium gesellschaftlicher Herrschaft« (Peter 2004:
50) erfilllen zu kénnen, vollziehe symbolische Gewalt eine Mutation vom Mechanis-
mus der Unterdriickung zu einer Kraft unangezweifelter Geltung und Legitimitit,
was Bourdieu selbst als »soziale Alchemie« (Bourdieu 2004: 57f.) oder »performa-
tive Magie« (Bourdieu 2005: 100) bezeichnet. Symbolische Gewalt macht die herr-
schende Ordnung und deren Praktiken selbstverstindlich und ihren eigenen Anteil
an deren Aufrechterhaltung unsichtbar.

Die Resilienz von solcherart stabilisierten Herrschaftsverhiltnissen gegeniiber
substanzieller Infragestellung und Verinderung entsteht in einer dreifachen epis-
temischen Dynamik, auf der diese Herrschaftsverhiltnisse basieren: Grundvoraus-
setzung fir die Existenz und Wirksamkeit symbolischer Gewalt sei das Erkennen
(Peter 2011: 18) im Sinne einer >richtigen« Deutung von Zeichen, Worten, Gesten,
Situationen oder Symbolen. Zweitens bediirfe es der weitgehenden Anerkennung
der Prinzipien der betreffenden Herrschaft, also der Akzeptanz, Verinnerlichung,
Duldung oder gar Mystifizierung von Legitimitit (ebd.). Diese gehe zugleich drit-
tens mit der Verkennung der Willkiir ihrer Grundlagen einher (Rehbein 2006: 190),
indem diese internalisiert oder inkorporiert und damit natiirlich und selbstver-
stindlich gemacht wiirden (Peter 2011: 18).** An diesem Prozess seien Herrschende
wie auch Beherrschte beteiligt, was beide in ein Machtverhiltnis zueinander set-
ze, das zugleich eine Machtbeziehung sei (Schmidt 2009: 233), die ihrerseits nicht
starr, sondern stindig in Bewegung sei.

Eine hilfreiche Abgrenzung verwandter Termini nehmen Robert Schmidt und
Volker Woltersdorff (2008: 8) vor. Praktische Vollziige benennen sie als Bourdieus
Verstindnis symbolischer Gewalt, mit symbolischer Macht sei die Moglichkeit zu
ihrer Ausiibung gemeint, und symbolische Herrschaft beinhalte die Verstetigung
dieser Moglichkeit durch den Prozess des Verkennens und Anerkennens (ebd.).
Gewalt, Macht und Herrschaft sind also durchaus keine Synonyme, auch wenn
Bourdieu die drei Begriffe bisweilen wechselseitig verwendet oder sie einander

32 Derfranzésische Begriff reconnaitre impliziertalle drei Bedeutungen—erkennen, anerkennen
und auch verkennen im Sinne der oben beschriebenen Akzeptanz (Rehbein 2006: 190).

hittps://dol.org/1014361/6783839451311-007 - am 12.02.2028, 2112:48.



https://doi.org/10.14361/9783839451311-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

192

Epistemische Gewalt

in nicht immer ganz prizisen Ubersetzungen iiberlappen. Wesentlich fiir sym-
bolische Macht sei, dass ihre Ressourcen in der Verfiigbarkeit von symbolischem
Kapital begriindet ligen (Peter 2004: 52ff.), das wiederum nicht per se existiere,
sondern eine Art Mehrwert aus 6konomischem, kulturellem oder sozialem Kapital
darstelle. Nicht direkt mit Hilfe dieser drei Kapitalsorten, sondern erst iiber den
Umweg des daraus generierten symbolischen Kapitals kénne der Abstand zu ande-
ren gesellschaftlichen Akteur_innen hergestellt werden (Peter 2011: 19f.). Dariiber
hinaus wiirden in diesem Prozess jene Klassifikationssysteme erzeugt, die diesen
Abstand sicherstellten, indem sie soziale Chancen und Klassenpositionen festleg-
ten und deren Legitimitit erzeugten (Peter 2004: 54) — nicht zuletzt iiber Praktiken
symbolischer Gewalt.

»Der Kampf der und um Klassifikationen ist eine grundlegende Dimension des
Klassenkampfes« (Bourdieu 1992¢: 153), wie Bourdieu es formuliert. Durch das da-
bei generierte symbolische Kapital, das aus der Umwandlung eines Machtverhilt-
nisses in ein Sinnverhaltnis resultiere (Rehbein 2006:192), finde eine Verdoppelung
der Wirklichkeit statt — denn objektive Machtbeziehungen, so Bourdieu, reprodu-
zieren sich in den symbolischen (Bourdieu 1992¢: 149):

»Jede Macht zu symbolischer Gewalt, d.h. jede Macht, der es gelingt, Bedeutun-
gen durchzusetzen und sie als legitim durchzusetzen, indem sie die Kraftever-
hiltnisse verschleiert, die ihrer Kraft zugrunde liegen, fligt diesen Krafteverhalt-
nissen ihre eigene, d.h. eigentlich symbolische Kraft hinzu.« (Bourdieu/Passeron
1973:12)%

Auf diese Weise sichert symbolische Gewalt Herrschaft ab. Dass ihre Mechanismen
so schwer zu durchschauen sind, liegt nicht nur an ihrer Ontologisierung und So-
matisierung. Bourdieu betont auch, dass symbolische Gewalt keine einheitliche Er-
scheinungsweise habe, sich stets an sich verindernde soziale Verhiltnisse anpasse
und ihre Codes entsprechend ausdifferenziere (Bourdieu 2005: 69ff.). Sowohl die
Moglichkeitsbedingungen zur Ausitbung symbolischer Macht als auch die in Form
symbolischer Herrschaft erfolgenden Verstetigungen von Praktiken symbolischer
Gewalt hingen Bourdieu zufolge wesentlich vom Faktor der Zustimmung ab, die
nicht nur auf bewusstem Wege erfolgt. Wirkungsvoller in Bezug auf das reibungs-
lose Funktionieren von Herrschaft sei die prireflexive Ubereinstimmung zwischen
Herrschenden und Beherrschten in einer iiber den Habitus somatisierten Sozial-
beziehung (Bourdieu 2001a: 228).

Im Folgenden nihere ich mich dem Konzept symbolischer Gewalt auf Basis
meines Erkenntnisinteresses an der Dimension des Epistemischen. Dazu themati-
siere ich drei Bereiche, entlang derer ich das Spannungsverhiltnis zwischen Bour-
dieus frither ethnologischer Perspektive auf Algerien und seiner spiteren sozio-

33 Hervorhebungen im Original aufgehoben.

hittps://dol.org/1014361/6783839451311-007 - am 12.02.2028, 2112:48.



https://doi.org/10.14361/9783839451311-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel 4: Dimensionen des Epistemischen in weiten Gewaltkonzepten

logischen Theoriebildung am Beispiel Frankreich als »geteilte Geschichte« (Con-
rad/Randeria 2002) beschreibe. In Verbindung mit seinen Studien zur sozialen Di-
mension von Sprache, deren symbolischer Gewalt er tiberwiegend in Frankreich
nachgeht (Bourdieu 2005, 2017), erértere ich den Aspekt der vor allem in Alge-
rien untersuchten nicht-sprachlichen Verkérperung mannlicher Herrschaft (Bour-
dieu 19972, 1998b, 2012). Fiir diese Auseinandersetzung mit symbolischer Gewalt in
Sprache und Kérpersprache ist das Konzept des Habitus zentral, in dessen unbe-
wusstem Anteil eine wichtige Dimension des Epistemischen festgemacht werden
kann. Als zweiten Themenkomplex diskutiere ich das sozial undurchlissige Bil-
dungssystem Frankreichs, dem er sich in zahlreichen Studien gewidmet hat (Bour-
dieu 2004; Bourdieu/Passeron 1970, 1971, 1973). In Hinblick auf die epistemische
Dimension symbolischer Gewalt in Bildung und Wissen(schaft) ist die Ausdiffe-
renzierung unterschiedlicher Kapitalsorten von besonderer Relevanz. Drittens ge-
he ich der epistemischen Dimension symbolischer Gewalt auf Ebene des Staates
nach, der bei Bourdieu erst spit in den Vordergrund riickt und mit der Entwick-
lung seines Feld-Konzepts eng verbunden ist (Bourdieu 1992¢, 1998c, 2004, 2014).
Hierbei fillt auf, dass die in Algerien gewonnenen Erkenntnisse fiir seine frithen
staatstheoretischen Aussagen ebenso wie fiir die ersten Konturen seines Konzepts
symbolischer Gewalt zentral sind, wohingegen sie aus seinem Spitwerk iiber den
Staat und auch aus spiteren Beschreibungen symbolischer Gewalt vollstindig ver-
schwinden.

Sprache und Verkérperung zwischen Metropole und Kolonie

In der Auseinandersetzung mit symbolischer Gewalt wird Sprache als ihre be-
deutendste Dimension (Rehbein 2006: 194) und als ihr wichtigstes Medium
(Schmidt/Woltersdorff 2008: 13) bezeichnet. »Spricht man von der Sprache, ohne
sie ndher zu bestimmenc, so Bourdieu, »meint man damit unausgesprochen die
offizielle Sprache, die innerhalb der territorialen Grenzen dieser Einheit als einzi-
ge legitime gilt« (Bourdieu 2017: 7).3* Fiir Bourdieu ist diese Einheit Frankreich®
— eine Nation, die als Verkérperung der politischen und epistemischen Ideale
von Aufklirung, Zivilisation sowie der Uberwindung von Zwang und Gewalt gilt.
Gerade das wird von seinem Konzept symbolischer Gewalt jedoch massiv infrage
gestellt.

34  Die im auf Deutsch 2017 erschienenen Buch Sprache als Alleinautorenschaft ausgewiesene
Veroffentlichung Der Fetisch der Sprache (Bourdieu 2017: 7ff.) beruht auf dem gemeinsam mit
Luc Boltanski verfassten Aufsatz Le fétichisme de la langue (Bourdieu/Boltanski 1975).

35 Wenn Bourdieu von Frankreich spricht, bleiben dessen immer noch existierende Ubersee-
Départements ausgeblendet.

hittps://dol.org/1014361/6783839451311-007 - am 12.02.2028, 2112:48.



https://doi.org/10.14361/9783839451311-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

194

Epistemische Gewalt

Zugleich besteht weitgehend Konsens dariiber, dass neben der Sprache vor al-
lem die Somatisierung androzentrischer und heteronormativer Geschlechterver-
hiltnisse — die von ihm so genannte minnliche Herrschaft — fiir das Konzept
zentral sei (Loffler 2011: 153f.; Mauger 2005: 210; Rehbein 2006: 2091t ; Schultheis
2008: 31f.). Auch Bourdieu selbst versteht die mannliche als »paradigmatische Form
der symbolischen Herrschaft« (Bourdieu/Wacquant 1996a: 208). Fiir diese iden-
tifiziert er das Symbolsystem der Kérpersprache als wesentliche Vermittlungsin-
stanz. Grundlage dafiir sind vor allem seine ethnologischen Untersuchungen der
Kabyl_innen im einst von Frankreich kolonisierten Algerien.*® Die beobachtbaren
Praktiken der sogenannten einfachen Minner und Frauen in der kolonisierten al-
gerischen Peripherie, in denen er symbolische Gewalt am Werk sieht, macht Bour-
dieu nicht primir an deren sprachlicher Kommunikation fest, sondern vor allem
an ihrem Habitus und damit in der unbewussten Verkérperung von sozialen Nor-
men und Regeln (Bourdieu 1998b, 2012). Zwei fiir symbolische Gewalt relevante
Dimensionen - die sprachliche und die kérpersprachliche — werden also auf sehr
unterschiedliche Art konzeptionell verdichtet.

Was heiBt sprechen?

Wie Bourdieu in zahlreichen Analysen der franzgsischen Gesellschaft sowie in sei-
ner an franzgsischen und englischen Autoren orientierten Sprachtheoriekritik aus-
fithrt, entfalten sprachliche Akte des Benennens, Setzens, Trennens und Zusam-
menfithrens performative Machtwirkungen, indem sie »Bedeutungen, Klassifika-
tionen, Auf- und Abwertungen durchsetzen« (Schmidt/Woltersdorff 2010: 322). Das
Gegebene wird konstituiert, indem es ausgesprochen wird (Bourdieu/Wacquant
1996b: 183). Allein darin liegt bereits die Moglichkeit symbolischer Gewalt, die sich
umso effektiver entfaltet, je weniger explizit diese hierarchisierenden Bedeutungs-
zuschreibungen erfolgen:

»Wird in der Alltagssprache etwas festgestellt, dann gemeinhin immer mit dem
impliziten Zusatz: konform oder nicht-konform mit der Natur der Dinge, normal
oder anormal, angenommen oder verbannt, Segen oder Fluch. Den Substantiven
sind stillschweigende Adjektive, den Verben stumme Adverbien beigeordnet, die
anerkennen oder verdammen, die kategorisch erklaren, was wiirdig oder unwiir-
dig ist, weiter zu existieren, die degradieren und diskreditieren.« (Bourdieu 1985:
56)

36  Fur Bourdieus frithen ethnologischen Zugang ist die Methode der teilnehmenden Beobach-
tung keine Besonderheit. Sie wird erganzt durch Interviews, die er mit algerischen Kolleg_in-
nen durchfithrt. Der methodische Unterschied zu spateren Studien in Frankreich, die viel
starker quantitativ und statistisch angelegt sind, ist auffallig und verweist auf die in einem
eurozentrischen Wissenschaftssystem selbstverstindliche unterschiedliche Herangehens-
weise an europdische und auRereuropiische Gesellschaften.

hittps://dol.org/1014361/6783839451311-007 - am 12.02.2028, 2112:48.



https://doi.org/10.14361/9783839451311-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel 4: Dimensionen des Epistemischen in weiten Gewaltkonzepten

Da dies kein neutraler Akt ist, sondern ein Prozess, der stets in sozial bedingten
Ungleichverhiltnissen stattfindet, die auf der symbolischen Ebene des Sprachli-
chen immer wieder befestigt werden, spricht Bourdieu in Bezug auf die vermeint-
lich gewaltfreie Sphire des Sprechens und der Sprache von symbolischer Gewalt,
Macht und Herrschaft (Bourdieu 2005, 2017). Im Gegensatz zu philosophischer und
linguistischer Sprachtheorie, die die Gewaltformigkeit der Struktur und Gramma-
tik von Sprachsystemen problematisiert und diese von der Praxis des Sprechens
unterscheidet, liegt Bourdieu an der Analyse und Kritik der sozialen Bedingun-
gen dieser Sprachsysteme, der Sprachwissenschaften sowie des Sprechens selbst
(Bourdieu 2005: 41; Bourdieu/Wacquant 1996b: 175f£.).

Die Legitimitit der offiziellen Sprache und der von ihr produzierten sozialen
Effekte beruht nach Bourdieu unter anderem auf dem Vergessen der Entstehungs-
geschichte und auf dem Ausschluss der politischen Verhiltnisse, unter denen sich
diese Sprache durchgesetzt hat (Bourdieu 2017: 8). Er geht auch nicht von der kul-
turellen sprachlichen Einheit gesellschaftlicher Entititen aus, wie viele Linguisten
und Ethnologen seiner Zeit und davor das tun, sondern fokussiert mit der Ana-
lyse sozialer Ungleichheit auf die symbolische Gewalt der permanenten (korper-)
sprachlichen Herstellung von Differenzen innerhalb einer Gesellschaft.>” In Form
einer Kritik der franzosischen Gesellschaft, ihrer Institutionen und Praktiken der
Herrschaftssicherung iiber sprachliche Distinktion zeigt Bourdieu, dass Sprache
ein soziohistorisches Phinomen und Trigerin symbolischer Macht, Gewalt und
Herrschaft ist (Thompson 2017: 204).

Nach Bourdieu herrscht beim Sprechen nicht nur ein kommunikatives und
soziales, »sondern auch ein 6konomisches Verhiltnis, in dem es um den sozia-
len Wert der Sprechenden und ihrer Produkte« geht (Rehbein 2006: 196). Spra-
che und Sprechen ist also auch eine Frage des Marktes (Bourdieu 2005: 73ff., 2017:
179ff.), denn erst iiber diesen erhilt die Kompetenz des oder der Sprechenden ih-
ren Wert.*® Nicht allein, was gesagt wird, ist dafiir ausschlaggebend, sondern von
wem, in welchem sozialen Kontext und auf welche Weise (ebd.: 60). Nur wer auf
diesem Markt zum Sprechen befugt sei, von anderen darin anerkannt werde und
dariiber hinaus auch noch treffsicher zu artikulieren vermoge, profitiere vom Spre-
chen und der Sprache (Bourdieu 2017: 180). Situationsabhingige sprachliche Kom-
petenz sei also nicht natiirlich gegeben, sondern statusgebunden und sozial erlernt
(Bourdieu/Wacquant 1996b: 181) und lasse sich in zwei Worten zusammenfassen:
»Distinktion und Korrektheit« (Bourdieu 2005: 66).

37  Inseiner Sprachtheorie arbeitet sich Bourdieu exklusiv an Autoren ab, was auch dem Mas-
kulinismus und Androzentrismus der fir ihn zeitgendssischen Wissenschaften geschuldet
ist.

38  Die libersetzte Wiederverdffentlichung von Der sprachliche Markt (Bourdieu 2017: 179ff.) be-
ruht auf dem Kapitel Le marché linguistique aus Bourdieus Monografie Questions de sociologie
(Bourdieu 1980 : 121ff).

hittps://dol.org/1014361/6783839451311-007 - am 12.02.2028, 2112:48.



https://doi.org/10.14361/9783839451311-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

196

Epistemische Gewalt

In Hinblick auf eine symbolisches Kapital generierende Sprech- und Sprach-
kompetenz komme es also auf »die Fihigkeit zur Produktion der richtigen Aus-
drucksweise zum richtigen Zeitpunkt« (Thompson 2017: 208)*° an, mit der »die Fi-
higkeit, sich Gehor, Glauben, Gehorsam usw. zu verschaffen« (ebd.: 208f.) einher-
gehe. Welche Ausdrucksformen auf diesem Markt des kulturellen und sozialen Ka-
pitals auch in den Mehrwert symbolischen Kapitals konvertiert werden kénnen
(Bourdieu 1993: 216, 2005a: 79ff.), hingt folgerichtig von der Definition legitimer
Sprechweisen ab. Deren Grad der Beherrschung ist wiederum von sozialen Bedin-
gungen mitbestimmt. Fiir diese grundlegende Erkenntnis iiber die Herrschaftssi-
cherung vor allem innerhalb der franzgsischen Klassengesellschaft hitten Bour-
dieu, so Schultheis (2007), dessen frithe Jahre in Algerien sensibilisiert. Dort sei
ihm aufgefallen, dass die Einheimischen je nach Kontext zwischen lokaler, natio-
naler und kolonialer Sprache zu wechseln wussten (ebd.: 60). Noch deutlicher als in
Frankreich sei hier auffillig gewesen, dass die Beherrschung von Grammatik und
Orthografie nicht ausreiche, sondern nur die Voraussetzung sei, um zu einem be-
stimmten symbolischen Markt itberhaupt Zutritt zu erlangen (Bourdieu/Wacquant
1996b: 176). Explizit artikuliert wird dieses spezifische Funktionsmerkmal eines ko-
lonial geprigten Symbolsystems Sprache in Bourdieus sprachtheoretischen Uber-
legungen so gut wie nie. Es verschwindet vielmehr hinter allgemeinen Formulie-
rungen wie Status, Klasse oder soziale Bedingtheit.

Die legitime Sprache, so Bourdieu, verfiigt nicht aus sich selbst heraus tiber die
Macht, ihr Fortbestehen und ihre Ausbreitung zu sichern (Bourdieu 2005: 64). Er
argumentiert, dass sie keineswegs naturgegeben oder eine demokratische Angele-
genheit, sondern klassenspezifisch ungleich zuganglich und daher Gegenstand von
Kiampfen sozialer Distinktion sei. Es seien die bestindigen Auseinandersetzungen
zwischen den Autorititen innerhalb eines Feldes um das Monopol der legitimen
Ausdrucksweise, die dieses Monopol aufrechterhalten wiirden (ebd.) — und dafir
sei symbolische Gewalt erforderlich. Je offizieller und damit symbolisch wertvoller
der sprachliche Markt, umso mehr werde er von den jeweils dominanten Stim-
men monopolisiert und kontrolliert (ebd.: 76) und entsprechend schirfer erfolge
die Zensur durch die Inhaber_innen der legitimen sprachlichen Kompetenz (Bour-
dieu/Wacquant 1996b: 180). Wer die dort als legitim und wertvoll erachtete Sprache
im wahrsten Sinne des Wortes beherrsche, lukriere symbolischen Profit (Bourdieu
2005: 84fF.), bekleide dadurch auf diesem Markt eine hohe Position und demons-
triere schon allein deshalb die vermeintlich natiirliche Ubereinstimmung von so-
zialer Stellung und sprachlicher Kompetenz (Bourdieu 2017: 182). Dies sei der Ort
des Privilegs der Erfahrung der Ungezwungenheit (ebd.: 68), die Bourdieu zufolge
etwas Gottihnliches hat: »Dieses Empfinden, zu sein, was man sein soll, ist einer
der absolutesten Profite der Herrschenden.« (ebd.: 190)

39  Hervorhebungen im Original.

hittps://dol.org/1014361/6783839451311-007 - am 12.02.2028, 2112:48.



https://doi.org/10.14361/9783839451311-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel 4: Dimensionen des Epistemischen in weiten Gewaltkonzepten

Von dieser iitberlegenen, ungezwungenen Position anerkannter Kompetenz aus
kann man sich Bourdieu zufolge sogar weitgehend risikofrei gelegentlich einer un-
tergeordneten Ausdrucksweise bedienen, sich etwa einen Scherz in einem Dia-
oder Soziolekt oder etwa der indigenen Sprache von Kolonisierten erlauben, um
sodann in die elegante Souverinitit der herrschenden Hochsprache zuriickzukeh-
ren. Umgekehrt, von unten nach oben, ist eine solche Aneignung hingegen nahezu
unmoglich. Durch die auf diesem Markt erforderliche Anpassung an die Sprache
der Herrschenden, die nichts von der Selbstverstindlichkeit und Ungezwungenheit
der zum Scheitern verurteilten umgekehrten Aneignung habe, verléren Beherrsch-
te sogar, weil dabei der eigene Sprachmodus entwertet werde (Bourdieu/Wacquant
1996b:178). Zwei Beispiele illustrieren diese Argumentation. In ihnen wird deutlich,
wie tiber die symbolische Gewalt sprachlicher Anpassungsversuche gerade nicht
eine damit aufgerufene Illusion von Gleichheit in die Realitit umgesetzt, sondern
ganz im Gegenteil der tatsichliche soziale Abstand zwischen den an den Sprech-
akten Beteiligten befestigt wird.

So analysiert Bourdieu, wie sich ein Kommunalpolitiker seiner eigenen Her-
kunftsregion, dem siidwestfranzdsischen Béarn, anlisslich einer Festansprache
des lokalen Dialekts bedient. Schon fiir wenige Worte erhilt er von jenen Aner-
kennung und Applaus, die diesen Dialekt tiglich sprechen, ohne ungezwungen in
die prestigereichere Hochsprache wechseln zu kénnen (Bourdieu 2017: 30, 184). In
diesem Zusammenhang argumentiert Bourdieu, dass die >eingeborene« Sprache
der Bevolkerung des heutigen Grofraums Paris zur offiziellen und 6ffentlichen
Verkehrssprache erhoben und damit eine partikulare sprachliche Qualitit einer
spezifischen, 6konomisch und kulturell hegemonialen, Bevilkerungsschicht uni-
versalisiert worden sei (Bourdieu 2005: 51). Demgegeniiber seien alle anderen
auf dem franzésischen Territorium gesprochenen sindigenen< Sprachen wie etwa
Bretonisch oder Korsisch zu Dialekten abgewertet und damit zu weniger legitimen
Sprechweisen der unteren Schichten deklassiert worden (ebd.).

Bereits privilegierte (Sprach-)Gruppen seien somit ohne ihr Zutun in den Besitz
kulturellen und symbolischen Kapitals gelangt, das innerhalb jener Institutionen,
die ihrerseits das Monopol auf den legitimen Ausdruck halte, einen enormen Vor-
sprung auf dem Markt symbolischen Kapitals sichere (Schultheis 2008: 36). Dieses
Privileg steht auch in einem engen Zusammenhang mit Klassenverhiltnissen: »Wer
im 7. Arrondissement von Paris geboren ist — und zurzeit ist das die Mehrheit der
Leute, die in Frankreich regieren«, so Bourdieu, »hat, kaum dass er den Mund auf-
macht, auch schon einen sprachlichen Profit erzielt, der alles andere als fiktiv und
illusorisch ist [...].« (Bourdieu 2017: 182)*°

40 Dersiebente Pariser Verwaltungsbezirk ist mit zahlreichen wichtigen Institutionen eines der
politischen Zentren der Stadt und damit auch des Staates. Am linken Seineufer gelegen, ist
er bis heute einer der teuersten und nobelsten Bezirke mit entsprechender Sozialstruktur.

hittps://dol.org/1014361/6783839451311-007 - am 12.02.2028, 2112:48.

197


https://doi.org/10.14361/9783839451311-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

198

Epistemische Gewalt

In einem Gesprich mit Wacquant nennt Bourdieu mit der »Kommunikation
zwischen einem Kolonialherren und einem Einheimischen in einem kolonialen
oder postkolonialen Kontext« (Bourdieu/Wacquant 1996a: 177) ein weiteres Beispiel,
mit dem er ausdriicklich die (post-)koloniale Dimension symbolischer Macht, Ge-
walt und Herrschaft auf sprachlicher Ebene thematisiert. Verwende etwa ein Ko-
lonialherr die lokale Sprache eines einheimischen, hier automatisch als sozial un-
ter ihm stehend gedachten Adressaten, sei dies eine klare Herablassungsstrategie,
denn »der Herrschende, der voritbergehend und ostentativ auf seine herrschen-
de Position verzichtet [...], profitiert, indem er es negiert, immer noch von seinem
Herrschaftsverhiltnis, das ja weiterbesteht« (ebd.: 178). Bourdieu hilt fest, dass
der umgekehrte Fall im (post-)kolonialen Kontext deutlich hiufiger sei, nimlich
dass »der Beherrschte zur Ubernahme der Sprache des Herrschenden gezwungen
wird« (ebd.), wobei seine eigene Sprache entwertet und er niemals als der kolo-
nialen Hochsprache vollwertig michtig anerkannt wiirde. Die in die beteiligten
Korper eingeschriebene rassifizierte Dimension dieses speziellen Macht-, Gewalt-
und Herrschaftsverhiltnisses lisst Bourdieu an dieser Stelle unberiicksichtigt.

Mdnnliche Herrschaft

Dass »die soziale Ordnung nichts anderes ist als die Ordnung der Kérper« (ebd.:
215), wird in Bourdieus Konzept symbolischer Gewalt am Beispiel der von ihm
so bezeichneten minnlichen Herrschaft ausgefithrt (Bourdieu 1990, 1997a, 1998b,
2012).* Sie ist fiir den Autor nicht nur eine unter vielen Formen symbolischer Herr-
schaft, sondern fiir letztere paradigmatisch, weil sie ihm zufolge Jahrtausende alt
und universell gilltig ist (Bourdieu/Wacquant 1996a: 208). Ihre Analyse dient vor al-
lem der Argumentation gegen die Ontologisierung asymmetrischer Geschlechter-
verhiltnisse und ist ein Plidoyer dafiir, diese als sozial konstruierte zu verstehen,
auch wenn dabei gerade das vermeintlich exklusiv Biologische — die naturgege-
bene Zugehorigkeit zum minnlichen oder weiblichen Geschlecht - ins Zentrum
geriickt wird. In einem Interview mit Wacquant erwihnt er diesen auch von der
feministischen Forschung immer wieder betonten Aspekt:

»Mit anderen Worten, die médnnliche Soziodizee verdankt ihre spezifische Wirk-
samkeit der Tatsache, da[ss] sie das Herrschaftsverhiltnis legitimiert, indem sie
es in eine biologische Konstruktion eingehen li[ss]t, die selber eine biologisierte
gesellschaftliche Konstruktion ist.« (Bourdieu/Wacquant 1996b: 209)**

41 Die deutsche Ubersetzung (2012) bezieht sich auf die bereits iiberarbeitete franzésische
Buchversion (1998b). Der diesem Buch zugrunde liegende Aufsatz La domination masculine
(1990) wurde auf Deutsch in Délling/Krais (1997) erstmals veréffentlicht. Alle vier Texte wur-
den hier beriicksichtigt.

42 Unter mannlicher Soziodizee verstehe ich die Selbstverstindlichkeit der androzentrischen
sozialen Ordnung beziehungsweise deren Rechtfertigung.

hittps://dol.org/1014361/6783839451311-007 - am 12.02.2028, 2112:48.



https://doi.org/10.14361/9783839451311-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel 4: Dimensionen des Epistemischen in weiten Gewaltkonzepten

Geschlecht ist fiir Bourdieu sehr lange keine analytische Kategorie und oft nicht
einmal eine empirische Variable. Offensichtlich inspiriert von der zeitgendssischen
Frauen- und Geschlechterforschung, ohne diese jedoch in seinen eigenen Schrif-
ten ausfithrlich zu rezipieren, hatte er in den spiten 1980er Jahren seinen eigenen
Worten zufolge »den Eindruck, da[ss] die Idee der symbolischen Gewalt etwas war,
das in der theoretischen Begriindung der feministischen Kritik noch fehlte« (Bour-
dieu 1997b: 218). Wenn auch nicht mit dem Begriff der symbolischen Gewalt, so ist
gerade diese Dimension heteronormativer Herrschaftsverhiltnisse doch seit ihren
lange vor Bourdieu liegenden Anfingen ein Kernpunkt feministischer Forschung.
Umso mehr erstaunte es die feministische ebenso wie die genderignorante Fach-
welt, als der Soziologe 1990 den Essay La domination masculine veroffentlichte, der
mit deutlich spaterem Erscheinen als Buch (1998b) auch in der nicht-akademischen
Offentlichkeit kontrovers diskutiert wurde.

Wihrend andere thematische Bausteine des Konzepts symbolischer Gewalt
breit iiber Bourdieus enormes wissenschaftliches (Euvre verstreut und damit
vor allem fiir eine auflerakademische Leser innenschaft nicht leicht auffindbar
sind, stellt dieser Essay eine gut lesbare, von methodologischen und theoreti-
schen Uberlegungen weitgehend >unbelastete< und daher in der Diskussion itber
symbolische Gewalt viel zitierte Ressource dar. Vielleicht auch deshalb wird sym-
bolische Gewalt in der Rezeption oft auf die Geschlechterdimension reduziert,
gern auch auf jene in der geografisch und historisch fernen Kabylei verorteten
heteronormativen Alltagsarrangements zwischen Minnern und Frauen, deren
Lebensraum vermutlich nicht wenige Leser_innen erst einmal im Lexikon und
auf der Landkarte suchen missen. Ausgerechnet in der einstigen franzdsischen
Kolonie Algerien nimlich, deren Volksgruppe der Kabyl_innen fiir Bourdieu »ein
regelrechtes Kulturreservat darstellt« (Bourdieu/Wacquant 1996a: 208), das er zwei
bis drei Jahrzehnte zuvor wissenschaftlich untersucht hat, platziert er im Jargon
eines ethnologischen Eurozentrismus die paradigmatische symbolische Gewalt
des Geschlechterverhiltnisses als Herrschaftsverhiltnis. Er tut dies, ohne seine
einstige ethnologische Analyse Algeriens zu modifizieren und ohne irgendeine
seiner eigenen, zu diesem Zeitpunkt bereits zahlreichen, soziologischen Analysen
Frankreichs hinsichtlich der Dimension Geschlecht zu betrachten.

Bourdieu geht von der in einer eurozentrischen Anthropologie konsensualen
Annahme aus, dass die (vormoderne) kabylische Gesellschaft in erster Linie iiber
das Geschlechterverhiltnis differenziert (gewesen) sei und kaum andere, moderne,
Formen der sozialen Organisation oder Institutionalisierung kenne (zit.n. Rade-
macher 2002: 146). Im dort vorzufindenden »mythisch-rituelle[n] System« (Bour-
dieu 1997a: 160) wilrden »alle Gegenstinde der Welt und alle Praktiken nach Un-
terscheidungen klassifiziert [...], die auf den Gegensatz von minnlich und weiblich
zuriickgefithrt werden kénnen« (ebd.: 161). In einer solchen Gesellschaft herrsche
demzufolge eine

hittps://dol.org/1014361/6783839451311-007 - am 12.02.2028, 2112:48.

199


https://doi.org/10.14361/9783839451311-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

200

Epistemische Gewalt

sunmittelbare[.] und nahezu vollkommene[.] Ubereinstimmung zwischen den
sozialen Strukturen einerseits, die in der sozialen Organisation von Raum und
Zeit und in der geschlechtsspezifischen Arbeitsteilung zum Ausdruck kommen,
und den kognitiven Strukturen andererseits, die in die Kérper und Kopfe einge-
gangen sind.« (Bourdieu/Wacquant 1996a: 208f.)

Wiahrend soziologische Studien Bourdiewscher Art in der modernen Gesellschaft
Frankreichs differenzierter und methodisch aufwindiger Untersuchungen bediir-
fen, scheint symbolische Gewalt im fernen Algerien auf einfacheren Wegen be-
forschbar zu sein oder zumindest als Vergleichsfolie — Bourdieu spricht wieder-
holt vom >Vergrofierungsglas< — nutzbar gemacht werden zu konnen. Unter Vor-
aussetzung dieser Annahme lassen sich die fiir Bourdieus Konzept so zentralen
Wahrnehmungs-, Denk- und Handlungsschemata relativ umstandslos an eine fiir
den anthropologischen Blick entzifferbare materielle und korperliche Dimension
wie Haltung, Bewegung, Gesten, Kleidung und Ahnliches zuriickbinden. Auch der
Verweis auf etwas Magisches und damit Irrationales passt in die ethnologisierte
Distanzierung der algerischen Kolonie, die hier nicht in erster Linie kolonisiertes
Uberseeterritorium ist, sondern ein als vormodern qualifiziertes Laboratorium zur
Betrachtung vermeintlich immerwihrender symbolischer Gewalt im Geschlechter-
verhaltnis darstellt:

»Die symbolische Kraft ist eine Form von Macht, die jenseits allen physischen
Zwangs unmittelbar und wie durch Magie auf die Kérper ausgelibt wird. Wirkung
aber erzielt diese Magie nur, indem sie sich auf Dispositionen stitzt, die wie
Triebfedern in die Tiefe der Kérper eingelassen sind.« (Bourdieu 2012: 71)

Diese korper(sprach-)liche Dimension ist an der zuvor erdrterten symbolischen
Gewalt der Sprache im Allgemeinen zwar ebenfalls beteiligt, dabei aber nicht vor-
rangig, so, wie umgekehrt die verbale Dimension bei der Untersuchung der Ka-
byl_innen nur eine untergeordnete Rolle spielt. Mit Hilfe seiner lokalen algerischen
Mitarbeiter_innen und Kolleg_innen hat Bourdieu durchaus Gespriche mit seinen
»Forschungsobjektsubjekten« (Brunner 2011: 173) gefithrt, zu deren verbaler Welt
also zumindest vermittelten Zugang gehabt. Auch hat er die orale Tradition volks-
tiimlicher Gedichte und Lieder in seine Beispiele integriert. Dennoch geht es bei
der Analyse der sméinnlichen Herrschaft« vor allem um unbewusste, verkorperte As-
pekte symbolischer Gewalt, die, so Bourdieu, hiufig die Form von Leidenschaften,
Gefiihlen oder kérperlichen Emotionen annihmen (Bourdieu 2012: 72), die man
kaum bewusst beeinflussen konne.

In der symbolischen Gewalt des Geschlechterherrschaftsverhiltnisses steht der
Korper, insbesondere jener der Anderen, an vorderster Front. Der spiter auf jegli-
che soziale Interaktion iibertragene Habitus wird Bourdieu zufolge zur wichtigsten
Waffe im Dienste der Aufrechterhaltung dieses Verhiltnisses. Geschriebene Spra-

hittps://dol.org/1014361/6783839451311-007 - am 12.02.2028, 2112:48.



https://doi.org/10.14361/9783839451311-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel 4: Dimensionen des Epistemischen in weiten Gewaltkonzepten

che, Bewusstsein, Schule, Bildung oder gar Wissenschaft, deren symbolischer Ge-
walt Bourdieu iiberwiegend auf franzosischem Territorium nachgeht, konstituie-
ren einen anderen, von der Alltags- und Kérpersprachlichkeit der Kolonisierten
unterschiedenen Bestandteil symbolischer Gewalt. Beide sind fiir das Konzept re-
levant, doch in unterschiedlicher Art und mit unterschiedlichem Gewicht fiir Mian-
ner und Frauen dies- und jenseits des Mittelmeeres.

Grundsitzlich seien von der >minnlichen Herrschaft« nicht nur kabylische
Frauen in einem algerischen Bergdorf betroffen, sondern Bourdieus Argument
zufolge Frauen in als modern geltenden Gesellschaften weltweit. Die etwa in Eu-
ropa sichtbaren und hart erkimpften Verinderungen im Geschlechterverhiltnis
wiirden nimlich sowohl in den Strukturen wie auch in den Reprisentationen wei-
terhin existierende Kontinuititen symbolischer Gewalt verbergen (Bourdieu 1997b:
226). Dariiber hinaus argumentiert Bourdieu, dass die >svormoderne« kabylische
Gesellschaft das soziale Unbewusste der smodernen«< europdischen verkorpert.
Ihm zufolge spiegelt sich die europiische Gegenwart in der nordafrikanischen Ver-
gangenheit und die Metropole in der Kolonie. Diese Vorstellung einer Spiegelung
befestigt die eurozentrische Erzihlung, die diese beiden Sphiren als voneinander
getrennte versteht und nicht als iiber den Kolonialismus zentral miteinander
verbundene. Einerseits will Bourdieu diese Erzihlung mit seinen Studien zur
>mannlichen Herrschaft« infrage stellen, indem er darauf verweist, dass auch
die moderne Gesellschaft von diesem Erbe geprigt ist (Bourdieu 2012: 65). An-
dererseits schreibt er sie mit seinem lediglich heuristischen Riickgrift auf die
Kabylei auch fort, wenn er argumentiert, die korpersprachliche und unbewusste
Dimension symbolischer Gewalt sei in der Kolonie deutlich besser zu beobachten
als in der Metropole:

»Am Beispiel der mannlichen Herrschaft 1a[ss]t sich besser als an jedem anderen
zeigen, da[ss] sich die symbolische Gewalt (iber einen Akt des Er- und Verkennens
vollzieht, der noch vor den Kontrollen von Bewu[ss]tsein und Willen stattfindet,
im Dunkel der Schemata des Habitus, die geschlechtsspezifisch konstituiert und
konstituierend zugleich sind.« (Bourdieu/Wacquant 1996a: 209)

Diese »Inhaftnahme des Korpers« (ebd.) und die dabei erfolgende »Somatisierung
der geschlechtsspezifischen Herrschaftsverhaltnisse« (ebd.) sei »dem Zugrift der
Selbstreflexion und der Willenskontrolle oftmals entzogen« (Bourdieu 1997a: 165£.).
Die minnliche Ordnung sei insbesondere in der Kabylei, die in Ferne und Vergan-
genheit verortet bleibt, so tief verwurzelt, dass sie keiner Rechtfertigung bediirfe
(Bourdieu/Wacquant 1996a: 208). In der westlichen Welt der Gegenwart hingegen
setze sie sich nicht mehr mit der Evidenz des Selbstverstindlichen durch, sondern
miisse — stirker als einst und jenseits des Mittelmeers — gerechtfertigt und ver-
teidigt werden (Bourdieu 1997b: 226). In dieser Hinsicht werden >Kolonisierte< und
>Frauen«< zwar nicht empirisch, aber doch konzeptionell gleichgesetzt. Deren verge-

hittps://dol.org/1014361/6783839451311-007 - am 12.02.2028, 2112:48.

201


https://doi.org/10.14361/9783839451311-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

202

Epistemische Gewalt

schlechtlichte Betroffenheit von symbolischer Gewalt und Herrschaft wird iiber die
ansonsten dominierenden Klassenverhiltnisse gestellt, die auch in seinen frithen
algerischen Studien im Zentrum stehen. Dort geht es ihm primir um eine Kritik
der kapitalistischen Produktionsweise unter Bedingungen des Kolonialismus, die
einen ganz spezifischen Habitus hervorbringe, und nicht vorrangig um das tradi-
tionelle Geschlechterverhiltnis, auch wenn er diesen Wandel bereits in den 1960er
und 1970er Jahren genau daran illustriert.

Im Vordergrund dieser Ausfithrungen des kabylischen Beispiels, auf das er im-
mer wieder zuriickgreift, steht fiir ihn anfangs die traditionelle Praxis der Okono-
mie des Gabentauschs, deren Transformation durch den Kapitalismus er im >Labo-
ratoriumc der algerischen Kolonie aus nichster Nihe betrachten zu kénnen meint.
Mit dem Abstand mehrerer Jahrzehnte isoliert er jedoch in La domination masculi-
ne (Bourdieu 1990, 1998b) eine aus feministischer Perspektive inhaltlich verkiirzte,
methodisch fragwiirdig gerahmte und theoretisch gegeniiber bereits existierenden
Ansitzen ignorante >Geschlechterfrage« aus seinen ansonsten komplexeren Studi-
en dieser Region oder der Klassenverhiltnisse im Kapitalismus im Allgemeinen.
Seinen erneuten, nun ausdriicklich an einem universell giilltigen androzentrischen
Geschlechterverhiltnis interessierten (Riick-)Blick auf eine als vormodern einge-
fithrte, zum Zeitpunkt des Essays nicht mehr existierende rurale Gemeinschaft er-
kldrt er damit, man kénne dort bestimmte Dinge besser sehen als in der modernen
Gesellschaft, auch wenn sie selbst in dieser noch prisent wiren (Bourdieu/Wac-
quant 1996b: 208).

Wihrend Bourdieu in vielerlei Hinsicht um einen »epistemologischen Bruch«
(Bourdieu/Chamboredon/Passeron 1991: 15ff.)*® mit allen herrschaftssichernden
Selbstverstindlichkeiten des Wissens bemiiht ist, scheint ihm dieser deutlich
weniger wichtig, wenn es um Geschlechterfragen geht. Oder er legt bei diesem
Thema andere Kriterien an, worin ein solcher Bruch zu bestehen habe. Da For-
schende aufgrund der unausweichlichen eigenen Verinnerlichung der historischen
Strukturen der minnlichen Ordnung Gefahr laufen wiirden, zu deren Erklirung
»auf Denkweisen zuriickzugreifen, die selbst das Produkt dieser Herrschaft sind«
(Bourdieu 2012: 14), miisse man »eine fiir die Objektivierung des Gegenstandes
der wissenschaftlichen Objektivierung brauchbare Strategie finden« (ebd.). Um
bei der Untersuchung der symbolischen Gewalt der Geschlechterordnung die
- aufgrund einer unvermeidbaren Geschlechtszugehorigkeit problematischen
— eigenen »Verstandeskategorien« (ebd.) zu reflektieren, miisse man »eine Art
Laborversuch« (ebd.) umsetzen und »mit einer Art »methodologischem Kunst-

43 Diese Frage beschiftigt Bourdieu seit den Anfingen seiner wissenschaftlichen Arbeit. Das
hier angefiihrte, in Ko-Autorenschaft entstandene Werk ist 1968 unter dem Titel Le métier de
sociologue erstmals erschienen.

hittps://dol.org/1014361/6783839451311-007 - am 12.02.2028, 2112:48.


https://doi.org/10.14361/9783839451311-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel 4: Dimensionen des Epistemischen in weiten Gewaltkonzepten

griff die anthropologische Analyse auf Strukturen der kollektiven Mythologie
anwenden« (Bourdieu 1997a: 155):

»Bei diesem soll die ethnographische Analyse der objektiven Strukturen und der
kognitiven Formen einer besonderen geschichtlichen Gesellschaft, exotisch und
nah, fremd und vertraut zugleich, die der Berber der Kabylei, als Instrument ei-
ner Sozioanalyse des androzentrischen Unbewu[ss]ten behandelt werden, mit
dem sich die Objektivierung der Kategorien dieses Unbewu[ss]ten durchfithren
la[ss]t.« (Bourdieu 2012: 14)

Bei diesem >Laborversuchc« ist von Bourdieus in frithen Jahren entwickelter Skep-
sis gegeniiber dem Eurozentrismus und Kulturalismus insbesondere anthropolo-
gischer Studien tiber Algerien nicht mehr viel zu bemerken. Seine Analyse vom un-
bewussten Wissen des in beiden Geschlechtern verkérperten Habitus der >minn-
lichen Herrschaft« fillt hinter seine eigenen Anspriiche einer reflexiven Anthro-
pologie (Bourdieu/Wacquant 1996b) zuriick und entbehrt auch jener Schirfe seiner
(wissenschafts-)politischen Kritik am franzosischen Kolonialismus, die er wihrend
seiner Jahre in Algerien mehrfach artikuliert hat (Bourdieu 2010). Die symbolische
Gewalt des Geschlechterverhiltnisses erachtet er als viel nachdriicklicher als an-
dere Erscheinungsformen symbolischer Gewalt. Und ausgerechnet, wenn es um
das Geschlechterverhiltnis geht, unterscheidet Bourdieu zwischen gesellschaftli-
chen Ordnungen der sogenannten modernen und vormodernen Welt, die er zu-
gleich als kulturell itber den >smediterranen Raum« verbunden versteht. Diese Ver-
bindung zwischen der (ehemaligen) franzosischen Kolonie einerseits und Frank-
reich, das hier als Pars pro Toto fiir die moderne westliche, aber dennoch androzen-
trisch geprigte, Welt verstanden wird, andererseits, erlaubt ihm, die beiden Riume
kulturell zusammenzudenken. Eine dariiberhinausgehende historische, politische
und strukturelle Verbundenheit erscheint ihm bei seinem paradigmatischen An-
schauungsbeispiel fiir eine »Somatisierung der Herrschaftsverhiltnisse« (Bourdieu
1997a: 166) nachrangig.

Gemessen an einer von anderen Einfliissen und Untersuchungskategorien
weitgehend bereinigten >sminnlichen Herrschaft« versteht er die Kabyl_innen im
nordafrikanischen Algerien als Reprisentant_innen eines »alten Fundus mediter-
raner, um den Kult der Mannlichkeit zentrierter Uberzeugungenc (ebd.: 156), der
dies- und jenseits des Mittelmeers und »iiber alle Eroberungen und Bekehrungen
hinweg« (ebd.: 155) als Speicher zur »Reproduktion einer sozialen und kosmischen
Ordnung« (ebd.: 156) erhalten geblieben sei. Die Zugehorigkeit nicht etwa nur
der siidfranzésischen Kultur, deren ebenfalls traditionelle Lebensweisen er selbst
mehrfach beforscht hat, sondern ebenso »der traditionellen europiischen Kul-
tur zu diesem Kulturraum« scheint ihm mit Verweis auf frithere ethnologische
Studien evident (ebd.: 157).

hittps://dol.org/1014361/6783839451311-007 - am 12.02.2028, 2112:48.

203


https://doi.org/10.14361/9783839451311-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

204

Epistemische Gewalt

Auch scheint diese Annahme Grund genug, um die symbolische Gewalt der
Geschlechterordnung exklusiv in einem aus analytischen Griinden isolierten Rest
dieses >Kulturraums« zu verorten und von dort aus fiir eine »faktische Universalitit
der minnlichen Herrschaft« (ebd.: 160) zu plidieren. »Dieses Universum ritueller
Reden und Handlungen« (ebd.: 156) in den lokalen Praktiken der kabylischen Land-
bevolkerung bietet Bourdieu zufolge dem Interpreten »ein vergrofiertes und sys-
tematisches Bild der »phallisch-narzi[ss]tischen< Kosmologie, die auch unser Un-
bewu[ss]tes beherrscht« (ebd.). Da dieses kulturelle Unbewusste, das immer noch
»das unsere« (ebd.: 157) sei, weil »die Vergangenheit in der langen Dauer der kol-
lektiven Mythologie« fortlebe (ebd.: 156), dieses Unbewusste aber »in der Bildungs-
tradition des Okzidents« (ebd.: 157) niemals direkten und offenen Ausdruck finde,
sucht Bourdieu es dort, wo es in Zeit und Raum eingefroren tiberdauert zu haben
scheint.

Zweierlei MaB

Wie in anderen Stringen der Konzeptionierung symbolischer Gewalt betont Bour-
dieu auch hier, dass nicht nur die Beherrschten zu ihrer Beherrschung beitriigen.
Auch die Herrschenden wiirden ihr in gewisser Weise unterliegen, selbst wenn
sie von ihr profitierten. Wenn es um letztere geht, in diesem Falle also Minner,
wechselt er unvermittelt Gegenstand und Methode und lisst das >Laboratoriumc«
nordafrikanischer Bergdérfer zugunsten der Britischen Inseln hinter sich, die er
empirisch nie beforscht hat. »Um diese paradoxe Dimension der symbolischen
Herrschaft zu untersuchen« (ebd.: 190), bedient sich der philosophisch sozialisier-
te Ethnosoziologe/Sozioethnologe einer spezifischen Lektiire englischer Literatur,
deren Auswahl er nicht niher begriindet.** Er bemiiht dabei eine ebenfalls nicht
weiter erliuterte Analysemethode, die fiir seine in Hinblick auf symbolische Ge-
walt gewohnt empirisch geleitete und theoretisch fundierte sozialwissenschaftli-
che Arbeitsweise sehr ungewohnlich ist. Er selbst bezeichnet den mit dem Materi-
al von Virginia Woolfs erstmals 1927 erschienenem Roman To the Lighthouse (Woolf
1994) vollzogenen Argumentationssprung als »bruchlosen Ubergang von einem Ex-
trem des kulturellen Raums zum anderen, von den kabylischen Bergbauern zur
Bloomsbury-Gruppe« (Bourdieu 1997a: 190).% Das sind zwei Pole in der Analyse
universeller minnlicher Herrschaft, die gegensitzlicher nicht sein kénnten: »dort«

44 Diesist bemerkenswert, zumal die Verwendung literarischer Werke fiir die Soziologie unge-
wohnlich istund sich der Autor bereits in Les regles de I'art. Genése et structure du champ littéraire
(Bourdieu 1992b) intensiv mit der Genese und Struktur des literarischen Feldes beschaftigt
hat.

45  Die nach dem Londoner Stadtteil Bloomsbury benannte Gruppe von Kiinstler_innen und In-
tellektuellen, der auch Virginia Woolf und ihr Ehemann Leonard angehdérten, bestand von
1905 bis zum Zweiten Weltkrieg.

hittps://dol.org/1014361/6783839451311-007 - am 12.02.2028, 2112:48.



https://doi.org/10.14361/9783839451311-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel 4: Dimensionen des Epistemischen in weiten Gewaltkonzepten

die Verkérperung eines naturalisierten und in der fernen Kabylei dislozierten, ras-
sifizierten, korpersprachlich vermittelten weiblichen Beherrschtseins, >hier« die li-
terarisch elaborierten Analysen des grof3biirgerlichen Weiflen mannlichen Herr-
schens durch eine (west-)europiische intellektuelle Elite.

Mit der Interpretation von Passagen des Romans erliutert er seine These von
einer filr Mannlichkeit konstitutiven illusio, die allen Formen der ebenfalls minnli-
chen libido dominandi zugrunde liege (ebd.: 195f.). Hier wird es schon allein auf be-
grifflicher Ebene deutlich theoretischer und konzeptioneller als dort, wo es um die
Erklirung der weiblichen Beherrschtheit geht, die er mit der empirischen Analyse
der Kdrpersprache sowie oraler Wissenstraditionen indigener Nordafrikaner in-
nen erklirt. In Woolfs Roman analysiert er Sitze und Narrationen einer Famili-
engeschichte aus dem britischen Grofbiirgertum, um zu argumentieren, Manner
seien im Gegensatz zu Frauen gesellschaftlich so bestimmt, »da[ss] sie sich, wie
Kinder, von allen Spielen packen lassen, die ihnen gesellschaftlich zugewiesen wer-
den und deren Form par excellence der Krieg ist« (ebd.: 196). Inspiriert von Woolfs
Roman, in dem es in dieser Passage darum geht, dass der Ehemann von seiner
Gattin beim simplen >Krieg spielenc ertappt wird, spricht Bourdieu den Krieg als
Terrain an, auf dem auch symbolische Gewalt in Form des Geschlechterverhiltnis-
ses gedeihe.

Er thematisiert den Krieg hier sehr abstrakt mit dem Verweis auf Woolfs Ro-
man, wohingegen die empirische Realitit des algerischen Befreiungskrieges wih-
rend seiner dortigen Untersuchungen im selben Essay keine vergleichbare Rolle
spielt. Doch »[w]eil der Mann dazu erzogen ist, die gesellschaftlichen Spiele und
Einsitze anzuerkennen, bei denen es um Herrschaft geht, hat er hier das Mono-
pol« (ebd.) sowie »das zweischneidige Privileg, da[ss] er sich den Spielen um die
Herrschaft hingeben darf und diese Spiele ihm de facto vorbehalten bleiben« (ebd.).
Gerade die Teilnahme an diesen Spielen mache ihn aber auch zu einem seiner ei-
genen Herrschaft Unterworfenen, der determiniert sei von jenen Dispositionen,
die er sich iiber die Teilnahme an diesen >Spielen« notwendigerweise angeeignet
habe — egal, ob in der Kabylei, in England oder Frankreich. Gerade das bleibe der
Frau versagt.

»Die Frau von der Agora und allen 6ffentlichen Platzen auszuschlieRRen, wo sich
die Spiele abspielen, die, wie die der Politik oder des Krieges, gemeinhin als die
ernstesten der menschlichen Existenz angesehen werden, bedeutete, ihr in der
Tat zu untersagen, sich die Dispositionen anzueignen, die durch die Frequentie-
rung dieser Pldtze und Spiele erworben werden [..].« (ebd.: 189)

So weit, so plausibel in Bezug auf die symbolische Gewalt des Geschlechterverhilt-
nisses als Herrschaftsverhiltnis, und so ambivalent in Bezug auf die Bedeutung
des Krieges fiir ebendieses. Ausgerechnet an diesem Punkt wendet Bourdieu sein
Argument jedoch in eine unerwartete Richtung. Wihrend Frauen am Beispiel der

hittps://dol.org/1014361/6783839451311-007 - am 12.02.2028, 2112:48.

205


https://doi.org/10.14361/9783839451311-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

206

Epistemische Gewalt

Kabyl_innen als ginzlich unbewusst Handelnde, als passive Objekte des an ihnen
vollzogenen Geschehens beschrieben werden, argumentiert er mit der Protagonis-
tin aus Woolfs Text — die im Gegensatz zur Masse anonymer Frauen in der Kabylei
einen Namen hat - fiir einen Scharfblick der von den Machtspielen Ausgeschlos-
senen, die noch so ernsten Spielen gegeniiber einen distanzierten Standpunkt ein-
nihmen (ebd.: 196f.). Weil diese Distanz nicht freiwillig gewihlt, sondern ein Herr-
schaftseffeke sei, sei etwa die Romanfigur Mrs. Ramsay dazu verurteilt, nicht aus
freien Stiicken, sondern vermittelt iiber Sohn und Gatten an diesen Spielen teil-
zunehmen (ebd.: 197), »aus einer zugleich aufenstehenden und untergeordneten
Position« (ebd.: 200), die sie jedoch dazu befihige, zu hinterfragen, was und wie
sgespielt« wird. Im Riickgriff auf Woolfs eigene Formulierung spricht Bourdieu in
diesem Zusammenhang von Frauen als »schmeichelnden Spiegeln [...], die dem Mann
das vergrofierte Bild seiner selbst zuriickwerfen« (ebd.: 203).4

Dies ist derselbe Gedanke und dieselbe Formulierung, die er zu Beginn sei-
nes Aufsatzes itber den heuristischen Blick auf die historisch, geografisch und vor
allem kulturell >ferne« kabylische Gesellschaft verwendet, durch den man wie in
einer Vergroflerung auf die symbolische Gewalt des Geschlechterverhiltnisses in
der vertrauten seigenen< Welt blicken konne (ebd.: 156; Bourdieu 2012: 14). Die (al-
gerische) Kolonie wird als vormodern feminisiert, wihrend die (europiische) Frau
innerhalb der modernen Welt als Kolonisierte fungiert. Im Gegensatz zur realen,
aber namenlosen kabylisch-algerischen Frau, deren Ausdrucksweise nicht sprach-
lich, sondern kérpersprachlich dechiffriert und die auch gar nicht nach ihrer Mei-
nung gefragt wird, scheint die namentlich genannte Europierin, und sei sie nur
eine literarische Fiktion, immerhin zu durchschauen, was ihr widerfihrt.

Eine noch bemerkenswertere Problematik der Argumentation liegt in der fiir
das kabylische Bergdorf und eine britische Insel deutlich unterschiedlichen Zu-
schreibung der Hauptverantwortung fir den somatisierten Effekt der symboli-
schen Gewalt des Geschlechterverhiltnisses.*” Fiir jenseits des Mittelmeeres wird
argumentiert, wie sehr die Beherrschten selbst fiir das Funktionieren symbolischer
Gewalt mitverantwortlich seien, also die kabylischen Frauen unterprivilegierter
Klassen. Fiir jenseits des Armelkanals hingegen scheint zu gelten, dass die »psycho-
somatische Aktion, die zur Somatisierung des Politischen fiihre, [...] hauptsichlich
durch den vollzogen [wird], der das Monopol der legitimen symbolischen Gewalt
[...] innerhalb der Keimzelle der Gesellschaft innehat« (Bourdieu 1997a: 202f.) — der
biirgerliche Ehegatte und Familienvater.

46  Hervorhebung im Original.

47  Im Roman geht es um einen Ferienaufenthalt der Familie Ramsay an einem Kiistenort. Ein
letztlich nicht stattfindender Ausflug zum titelgebenden Leuchtturm auf einer vorgelager-
ten Insel ist fiir die Handlung und fiir Woolfs Sezierung des Geschlechterverhiltnisses zen-
tral.

hittps://dol.org/1014361/6783839451311-007 - am 12.02.2028, 2112:48.



https://doi.org/10.14361/9783839451311-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel 4: Dimensionen des Epistemischen in weiten Gewaltkonzepten

Am Ende des Aufsatzes fiigt Bourdieu die beiden Argumentationen aus ethno-
logischer Feldforschung und Ad-hoc-Literaturanalyse wieder zusammen, indem
er auf den 6konomischen Ausgangspunkt fiir sein Interesse an der symbolischen
Gewalt des Geschlechterverhiltnisses zuriickkommt: den symbolischen Tausch
und den dabei zentralen Wert symbolischen Kapitals, als dessen »paradigmatische
Realisierung« (ebd.: 205) er den Heiratsmarkt versteht. Die iiber Verwandtschafts-
und Heiratsbeziehungen organisierten Produktions- und Reproduktionsverhilt-
nisse basieren Bourdieu zufolge »auf einer Art urspriinglichem Gewaltstreich«
(ebd.). Dessen Folge bestehe darin, dass Frauen auf diesem in der Kabylei oder
in der franzésischen Provinz noch real existierenden, aber auch im britischen
Biirgertum Woolfs noch wirkungsmichtigen, vormodernen Heiratsmarkt »nur
in Gestalt von Objekten oder, besser, von Symbolen in Erscheinung treten kon-
nen, deren Sinn auflerhalb ihrer selbst konstituiert wird und deren Funktion
es ist, zum Fortbestand und zur Mehrung des im Besitz der Minner befindli-
chen symbolischen Kapitals beizutragen« (ebd.). Bourdieu zufolge gelte dies in
unterschiedlichen Abstufungen heute noch, selbst innerhalb der sogenannten
zivilisierten Welt, wenn auch in modifizierter Weise. Unabhingig von real existie-
renden Heiratsarrangements itbernihmen Frauen iiberwiegend Titigkeiten, die
mit dem Erscheinungsbild einer Familie, einer Gruppe oder eines Unternehmens
zu tun hitten, mit deren sozialen Beziehungen und zeremoniellen Aktivititen
sowie den zahlreichen untergeordneten und wenig prestigereichen Titigkeiten,
die der Umwandlung von sozialem, kulturellem und 6konomischem Kapital in
symbolisches Kapital dienen und umgekehrt (ebd.: 210f.).

Teilen und Denken

Wihrend Bourdieu zwischen Mdnnern und Frauen im Allgemeinen massive Unter-
schiede feststellt, scheinen zwischen Frauen beziehungsweise zwischen Mannern
der jeweils zwei voneinander getrennt gedachten Untersuchungsriume keine nen-
nenswerten Differenzen zu bestehen. Das ist umso bemerkenswerter, als Bourdieu
in seinen frithen Studien zu Algerien ausdriicklich auch den Rassismus der kolo-
nialen Situation thematisiert und sein spiteres Werk sich zentral mit Klassendif-
ferenzen beschiftigt. Beides scheint irrelevant, wenn es um Geschlecht geht. Die
symbolische Gewalt des Geschlechterverhiltnisses gilt Bourdieu zufolge dies- und
jenseits des Mittelmeers, des Armelkanals und anderer einstiger Verkehrswege eu-
ropéischer Kolonisator_innen, deren Aktivititen fiir seine Argumentation keinerlei
Rolle spielen.

Auch die Tatsache, dass die von ihm beforschten Kabyl_innen im von ihm selbst
miterlebten antikolonialen Befreiungskampf aktiv waren, findet in der Analyse
der symbolischen Gewalt des Geschlechterverhiltnisses keinen Niederschlag. Seine
schon frith formulierte Feststellung, der Krieg verindere das soziale Feld ebenso

hittps://dol.org/1014361/6783839451311-007 - am 12.02.2028, 2112:48.

207


https://doi.org/10.14361/9783839451311-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

208

Epistemische Gewalt

radikal wie die Einstellung der Individuen, die dieser Situation ausgesetzt seien
(Bourdieu 2010: 163), wird von der scheinbar ewig wihrenden minnlichen Herr-
schaft aufler Kraft gesetzt. Wihrend die politische, 6konomische und soziale Si-
tuation in der Kabylei der 1990er Jahre gegeniiber Bourdieus vierzig Jahre fritherem
Militirdienst von ihm selbst durchaus als historisch verianderte verstanden wird,
ist dies fur das Geschlechterverhiltnis offensichtlich in weit geringerem Ausmaf}
der Fall. Die vor allem am Beispiel der Kabylei als zeitlos universalisierte Geschlech-
terdimension scheint alle anderen analytischen Kategorien, politischen Argumen-
tationen und theoretischen Erkenntnisse zu iiberschreiben — auch seine eigenen.

Bourdieu denkt seine beiden Untersuchungsriume — hier Frankreich bezie-
hungsweise Grof3britannien, dort Algerien — nicht konsequent im Sinne ihrer fir
beide Seiten konstitutiven Verflechtungen der kolonialen Moderne zusammen. Ob-
wohl die koloniale Situation Algeriens sein politisches wie auch sein wissenschaft-
liches Selbstverstindnis maf3geblich mitbestimmt hat, obwohl gerade dieses fir
sein Konzept symbolischer Gewalt zentral gewordene Werk ausgerechnet auf Stu-
dien der von Frankreich kolonialisierten algerischen Gesellschaft beruht und ob-
wohl das mit Woolfs Roman bemiihte britische Beispiel in der Hochbliite des Kolo-
nialismus spielt. Im Lingsschnitt seines iiber Jahrzehnte entstandenen Konzepts
ist eine problematische Zweiteilung zwischen Hier und Dort, zwischen Vergan-
genheit und Gegenwart, zwischen der kognitiven Doxa selbstverstindlichen Wis-
sens iiber Normen und Regeln (Bourdieu 2001a: 226) und der somatischen Hexis
deren ebenso selbstverstindlicher Verkérperung (Bourdieu 2005: 79ff.) auszuma-
chen; ebenso zwischen der zivilisierten Sphire der gesprochenen und geschrie-
benen franzosischen Sprache und dem als Relikt der Vormoderne erscheinenden
Sphire des iiberwiegend korpersprachlichen Ausdrucks marginalisierter Koloni-
sierter in der algerischen Provinz.

Daraus resultiert ein hinsichtlich epistemischer Gewalt interessanter Wider-
spruch, der auch in der Rezeption symbolischer Gewalt nach Bourdieu fortgesetzt
wird. Nicht nur in den Sozialwissenschaften gilt als selbstverstindlich, dass offene
Repression zur Sicherung von Herrschaftsverhiltnissen in sogenannten modernen
Gesellschaften aufgrund vermeintlich erreichter zivilisatorischer Standards abneh-
me (Peter 2004: 48). Fiir Bourdieus Frankreich, das zentrale Untersuchungsfeld
symbolischer sprachlicher Gewalt, trifft dies nur unter Ausblendung der repressi-
ven und auch militirischen Uberseepolitik der einstigen Kolonialmacht zu. Damit
wird es moglich, diesen Untersuchungsraum selbst in der Kritik als politische und
epistemische Inkarnation der Franzdsischen Revolution im Namen von Freiheit,
Gleichheit und Briiderlichkeit fortzuschreiben, ohne deren koloniale Unterseite be-
nennen zu miissen.

Im Fall des algerischen Beispiels, das Bourdieu fiir seine wissenschaftliche So-
zialisation als »enorme[s] Experimentier- und Beobachtungsfeld« (zit.n. Schult-
heis 2004: 22) noch wihrend des antikolonialen Befreiungskrieges erlebt hat, ist

hittps://dol.org/1014361/6783839451311-007 - am 12.02.2028, 2112:48.



https://doi.org/10.14361/9783839451311-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel 4: Dimensionen des Epistemischen in weiten Gewaltkonzepten

dieses Argument doppelt widerspriichlich. Gerade dort, in der vermeintlich unbe-
wusst verhandelten Selbstverstindlichkeit gesellschaftlicher Organisation, in der
von marginalisierten, rassifizierten und kolonisierten Subjekten bevolkerten »Peri-
pherie, verortet Bourdieu mit der sminnlichen Herrschaft« eines seiner wichtigs-
ten Anschauungsbeispiele fiir symbolische Gewalt. Die vor allem an den Kolonisier-
ten festgestellte vergeschlechtlichte korpersprachliche Dimension universalisiert
Bourdieu als Jahrtausende altes transhistorisches Phinomen. Das erlaubt ihm, es
punktuell auch in seine sprachanalytischen Uberlegungen zur Klassenherrschaft
in Frankreich zu integrieren, ohne den politischen Kontext niher thematisieren
zu miissen. Gewissermaflen komplementir dazu spielt die unfreiwillige, von Klas-
senverhiltnissen ebenso wie von Rassismus geprigte Mehrsprachigkeit der Alge-
rier_innen, die er schon friith als Teil des kolonial-kapitalistischen Herrschaftsver-
hiltnisses identifiziert, in seinen sprachanalytischen Anniherungen an symboli-
sche Gewalt eine nur untergeordnete Rolle.

Dass der forschende Riickblick auf ein fernes Anderswo sich nicht primir auf
Sprache, sondern auf Kérpersprache konzentriert, nicht auf Kognition, sondern
auf Somatisierung, hat nicht nur mit der Chronologie seiner Untersuchungen zu
tun. Diese Herangehensweise stellt in der eurozentrischen (sozial-)wissenschaft-
lichen Tradition, zumal jener der Ethnologie, keine Besonderheit dar. Auch wenn
sich Bourdieu gerade in seinen algerischen Studien bewusst vom eurozentrischen
Erbe dieser Disziplin abzugrenzen versucht, bleibt er selbst strukturell und ko-
gnitiv eingebettet in den kolonialen Apparat (Go 2013: 51), kann sich also dessen
konstitutiven Paradigmen nicht vollstindig entziehen.

Wihrend die politische Dekolonisierung als abgeschlossen gilt, seit Bourdieu
Algerien vor einem halben Jahrhundert verlassen hat, sind jene Paradigmen, die
das koloniale Projekt mit ermdglicht haben, langlebig und nachhaltig wirksam. In
der Kolonialitit des Wissens sind sie als Spuren epistemischer Gewalt bis heute
priasent. Welche Bedeutung die vielgestaltige Domine des Wissens fir Bourdieus
Konzept symbolischer Gewalt hat, diskutiere ich im folgenden Abschnitt iiber die
Reproduktion von Eliten im (franzésischen) Bildungssystem. Die koloniale Frage
spielt darin scheinbar keine Rolle mehr, auch Rassismus sowie die Kategorie Ge-
schlecht bleiben in seiner scharfen Kritik am Klassismus dieses vermeintlich de-
mobkratisierenden Systems unberiicksichtigt.

Elitenreproduktion im Bildungssystem

Wenn ihm der Umweg tiber das kolonisierte Algerien die Augen fiir die symbolische
Gewalt der verkorperten Ausdrucksweise von Herrschenden und Beherrschten ge-
6ffnet hat, so ist es Bourdieus eigene Uberschreitung von Bezirks-, Regions- und
vor allem Klassendifferenzen innerhalb Frankreichs, die das einstige Kind aus so-
genannten einfachen Verhiltnissen der franzésischen Provinz fir die symbolische

hittps://dol.org/1014361/6783839451311-007 - am 12.02.2028, 2112:48.

209


https://doi.org/10.14361/9783839451311-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Epistemische Gewalt

Gewalt der angemessenen Ausdrucksweise innerhalb der seigenen< Herrschafts-
ordnung sensibilisiert hat. Im Zuge seines — gemessen an seinen eigenen Analysen
und Theorien unwahrscheinlichen - sozialen Aufstiegs hat er jene ungeschriebe-
nen Regeln des Sprechenkénnens und Gehértwerdens am eigenen Leibe erfahren,
die dazu gemacht sind, eine solche Transgression von Klassengrenzen zu erschwe-
ren, ohne als repressiv in Erscheinung zu treten. Sie entfalten ihre Wirkung tiber
ihre Verkérperung im Habitus der Beteiligten, in deren Kdrpersprache, die sich in
meist unbemerkt eingeiibten Bewegungen, Gesten und Stimmlagen manifestiert,
in unkontrollierbaren Korperreaktionen oder auch in unterschiedlichen Formen
des Schweigens, sei es als Geste der Macht oder aus Ohnmacht. »Denn iiber den
sprachlichen Habitus«, so Bourdieu mit Bezug auf Sprache wie auch auf Korper-
sprache, »driickt sich — als nur eine seiner Dimensionen — die Totalitit des Klas-
senhabitus aus, also die Position, die jemand synchronisch und diachronisch in der
Sozialstruktur einnimmt.« (Bourdieu/Wacquant 1996b: 184)

Diese Erfahrung o6ffnet und schirft seinen Blick fiir die Analyse jener For-
men symbolischer Gewalt, die das franzésische Bildungs- und Wissenschaftssys-
tem prigen und auch in Phasen der Offnung und Demokratisierung fiir eine weit
tiber die entsprechenden Institutionen hinausgehende herrschaftssichernde Wir-
kung sorgen. Durch Bourdieus Brille betrachtet, erstrecken sich die entsprechen-
den Symbolsysteme von der Grundschule bis zu den elitirsten akademischen Insti-
tutionen Frankreichs. Im Spannungsfeld zwischen der Befestigung von Herrschaft
durch die symbolische Gewalt des Bildungswesens und deren Reduktion durch die
Aneignung symbolischer Macht in eben diesem System kommt der Dimension des
Epistemischen eine zentrale Bedeutung zu. Dies ist deshalb der Fall, weil Bourdieu
zufolge in den Auseinandersetzungen zwischen und innerhalb derselben sozialen
Klasse(n) jene Spielregeln und Klassifikationen festgelegt werden, an denen sich
diese Kampfe auszurichten haben (Peter 2004: 55). Damit sind nicht etwa nur kano-
nische Bildungsinhalte und die Formalisierung ihres Erwerbs gemeint, sondern vor
allem jenes iiberwiegend unbewusste und verkorperte Wissen darum, was inner-
halb einer bestehenden Ordnung zu tun und was zu unterlassen ist und in welcher
Art und Weise. Indem sich Felder miteinander verschrinkten und Effekte einander
wechselseitig verstirkten, wiirden Klassendifferenzen euphemistisch zu kulturel-
ler Distinktion stilisiert, womit die bestehende kulturelle Ordnung bestitigt und
die Klassenstruktur reproduziert werde (Swartz 1997: 134).

Das bedeutet, dass Kimpfe in einem Feld, wie etwa um 6konomischen oder po-
litischen Einfluss, ihre Entsprechung in Kimpfen auf einem anderen Feld finden
— insbesondere auf dem der Bildung (ebd.: 129ff)). Das heifdt mit Blick auf sym-
bolische Gewalt in der Schule, dass Menschen bereits von Kindesbeinen an ver-
innerlichen, die sie umgebende soziale Welt fiir evident zu halten und nicht sub-
stanziell infrage zu stellen. Im sekundiren und tertiiren Bildungssektor, wo auch
Kritikfihigkeit erlernt werden soll, wird dies durch immer feiner ausdifferenzier-

hittps://dol.org/1014361/6783839451311-007 - am 12.02.2028, 2112:48.



https://doi.org/10.14361/9783839451311-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel 4: Dimensionen des Epistemischen in weiten Gewaltkonzepten

te Formen symbolischer Gewalt fortgesetzt, die zu erkennen, anzuerkennen und
zu verkennen zugleich weiter eingeiibt wird. Denn, so Wacquant in einem Auf-
satz des gemeinsam verfassten Buches Reflexive Anthropologie (Bourdieu/Wacquant
1996b),*® »[d]ie sozialen und die kognitiven Strukturen hingen [..] zusammen, und
die zwischen ihnen bestehende Korrespondenz ist einer der solidesten Garanten
der sozialen Herrschaft« (Wacquant 1996: 34). Die in den Symbolsystemen von Bil-
dung und Wissenschaft angeeigneten Erkenntnisinstrumente fungieren also zu-
gleich auch als Instrumente der Herrschaftssicherung (ebd.: 33).

Schule und Unterrichtssystem
Einer der frithesten Texte, in dem symbolische Gewalt ausdriicklich konzipiert
wird, trigt den Titel Fondéments d’une théorie de la violence symbolique (Bourdieu/Pas-
seron 1970),* verspricht also nichts weniger als die Grundlagen einer Theorie sym-
bolischer Gewalt. Seiner formalen und sprachlichen Sperrigkeit zum Trotz basieren
hierauf zahlreiche von Bourdieus spiteren Arbeiten zum Bildungssystem.*® Beina-
he mathematisch-formelhaft skizziert er gemeinsam mit Jean-Claude Passeron ein
vierstufiges Schema von sogenannter pidagogischer Aktion, pidagogischer Auto-
ritat, pidagogischer Arbeit und dem Unterrichtssystem als solchem (Bourdieu/Pas-
seron 1973: 10f.). Den fiir das Selbstverstindnis der franzosischen Republik wichti-
gen Leitsdtzen der Befreiung durch Bildung und der sozialen Gleichheit durch ein
zentralistisches Bildungssystem erteilen die Autoren darin eine deutliche Absage.
Unmissverstindlich halten sie fest, dass die herrschende Kultur »ihre Existenz den
sozialen Bedingungen verdankt, deren Produkt sie ist, und ihre Intelligibilitit der
Kohirenz und den Funktionen der Struktur der signifikanten Beziehungen [...], die
sie konstituieren« (ebd.: 17).>" In bestem demokratischen Konsens trage das herr-
schende Bildungssystem also zur Reproduktion eines ganz spezifischen kulturellen
Kapitals bei, das — filschlicherweise — als ungeteiltes Eigentum der gesamten Ge-
sellschaft betrachtet wiirde (ebd.: 20).

»Jede pidagogische Aktion [...]«, heifdt es in der ersten These, »ist objektiv sym-
bolische Gewalt, insofern sie mittels einer willkiirlichen Gewalt eine kulturelle Will-

48  Das franzésische Original Reponses. Pour une anthropologie réfléxive erschien 1992.

49  Der genannte Text bildet den ersten Teil des hier zitierten Buches La reproduction. Eléments
pour une théorie du systeme d’enseignement (Bourdieu/Passeron 1970). Die hier verwendete
deutsche Ubersetzung des Titels lautet Grundlagen einer Theorie der symbolischen Gewalt (Bour-
dieu/Passeron 1973), wurde aber in Kombination mit einem anderen Text als Buch veroffent-
licht als dies beim franzésischen Original der Fall ist.

50 In der Bourdieu-Rezeption wird der Text zumeist nur kurz erwdhnt, wihrend man ausfiihr-
lichere Referenzen auf symbolische Gewalt im Bildungssystem auf zugédnglichere Texte aus
demselben Themenkomplex vornimmt.

51 Diein Original und Ubersetzung zahlreich vorhandenen Hervorhebungen ganzer Sitze und
Satzteile wurden an dieser Stelle und in den nachfolgenden Zitaten zur besseren Lesbarkeit
entfernt.

hittps://dol.org/1014361/6783839451311-007 - am 12.02.2028, 2112:48.

21


https://doi.org/10.14361/9783839451311-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Epistemische Gewalt

kiir durchsetzt« (ebd.: 13). Die Reproduktion der herrschenden Kultur trage mit
dazu bei, auch »die Struktur der Krifteverhiltnisse in einer sozialen Formation zu
reproduzieren, in der das herrschende Unterrichtssystem dazu tendiert, sich das
Monopol der legitimen symbolischen Gewalt zu sichern« (ebd.: 14). In einem zwei-
ten Sinn sei die sogenannte pidagogische Aktion symbolische Gewalt, indem sie
»die willkiirliche Auslese re-produziert [...], die eine Gruppe oder eine Klasse objek-
tiv in und mittels ihrer kulturellen Willkiir vornimmt« (ebd.: 16f.). Diese Funktion
ist besonders wichtig, weil sie der Monopolsicherung nicht nur auf ideologischer
Ebene dient, sondern auch auf organisatorischer. Dass die Willkiir dieser Durch-
setzungsmacht verkannt wird, liege an der Anerkennung der von den Autoren so-
genannten »pidagogische[n] Autoritit« (ebd.: 21) in einem pidagogischen Kom-
munikationsverhiltnis, das die Krifteverhiltnisse, die es erméglichen, zugleich
verschleiere (ebd.). Mehr noch, deren auf Verkennung basierende Anerkennung
und Legitimierung tendiere dazu, den beherrschten Gruppen gewissermaflen »zu
untersagen, sich all der Kraft zu versichern, die ihnen die Bewu[ss]twerdung ihrer
Stirke verleihen wiirde« (ebd.: 25), womit die Krifteverhiltnisse wiederum ver-
stirkt und Widerstand verhindert wiirde(n). Die Spezifitit symbolischer Gewalt
komme darin zum Ausdruck, dass es ihr gelinge, sich in Vergessenheit zu bringen
(ebd.: 27).

Dem apodiktischen Grundton dieser Argumentation zum Trotz verstehen die
Autoren die Ausdrucksformen dieser Autoritit und der von ihr ausgetibten >Ak-
tionen« ebenso wie den Grad der Anerkennung einer damit befestigten Herrschaft
durchaus als historisch variabel (ebd.: 24) — und damit als potenziell verinder-
bar. Historisch gefestigt und nicht zufillig sei aber auch die »Verbindung der In-
strumente symbolischer Gewalt und der Instrumente der Verschleierung (d.h. der
Legitimitit) eben dieser Gewalt« (ebd.: 26). Betreffend das reformerische Potenzi-
al bildungspolitischer Bemithungen innerhalb Frankreichs Ende der 1960er Jahre
dufern sich Bourdieu und Passeron daher erniichtert. Die iiber symbolische Ge-
walt erfolgende Verkennung der Struktur des Herrschaftsverhiltnisses zwischen
den Klassen beeinflusse »sowohl die >kulturpopulistische« Absicht, die beherrsch-
ten Klassen dadurch zu >befreiens, da[ss] man ihnen die Mittel an die Hand gibt,
sich die legitime Kultur [..] anzueignen [..], als auch das populistische Projekt,
die Legitimitit der kulturellen Willkiir der beherrschten Klassen zu dekretieren,
indem man sie als >Volkskultur< kanonisiert« (ebd.: 35f.). Damit wird sowohl der
liberaldemokratischen Behauptung der Selbstermichtigung durch Bildung im be-
stehenden System eine Absage erteilt als auch einem idealisierenden Riickgrift auf
vermeintlich alternative traditionelle Wissensressourcen.

Da die Autoren exklusiv auf Frankreich fokussieren, iiberrascht der unvermit-
telte Hinweis auf eine »fiir unsere Gesellschaften charakteristische Durchsetzungs-
weise« (ebd.: 28) der pidagogischen Aktion durch die pidagogische Autoritit, die
offensichtlich im Gegensatz zu >anderen Gesellschaften« gedacht wird. Dass man

hittps://dol.org/1014361/6783839451311-007 - am 12.02.2028, 2112:48.



https://doi.org/10.14361/9783839451311-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel 4: Dimensionen des Epistemischen in weiten Gewaltkonzepten

sich Ende der 1960er Jahre eine Pidagogik ohne Zwang und Sanktion vorzustel-
len vermage, sei »die Folge eines Ethnozentrismus« (ebd.), der dafiir Sorge trage,
dass die in >unseren Gesellschaften« tiblichen pidagogischen Sanktionen nicht als
solche wahrgenommen wiirden (ebd.).”> Damit kritisieren die Autoren zwar im-
plizit ein Problem der zeitgendssischen Erziehungs- und Bildungswissenschaften
vor allem in Frankreich, fithren es aber weiter. Interessanterweise wird dieses >wir«
nicht mit Frankreich illustriert, sondern mit fiktiven »amerikanische[n] Lehrerin-
nen, die Schiiller mit Zuneigungen iiberhiufen« (ebd.) und damit iiber das subtile
Unterdriickungsinstrument des Liebesentzuges verfiigten (ebd.). Diese vermeint-
lich fortschrittliche pidagogische Praxis sei in Hinblick auf symbolische Gewalt
nicht weniger willkiirlich »als korperliche Ziichtigungen oder entehrender Tadel«
(ebd.), eine erzieherische Mafinahme also, die im Kontext dieser Argumentation
einer unbenannt bleibenden, zeitlich und/oder riumlich aber jedenfalls >anderen
Gesellschaft« zugeschrieben wird.

Als dritten zentralen Begriff setzen die Autoren den der »padagogische[n] Ar-
beit« (ebd.: 44) als rentablen »Ersatz fiir physischen Zwang« (ebd.: 50). Sie funktio-
niere »als Einprigungsarbeit, die lange genug andauern muss, um eine dauerhaf-
te Bildung zu erzeugen, d.h., einen Habitus als Produkt der Verinnerlichung der
Prinzipien einer kulturellen Willkiir« (ebd.: 45). Auch nach Abschluss der zuvor er-
lduterten pidagogischen Aktionen innerhalb eines formalisierten Bildungsweges
miisse dieser Habitus gefestigt genug sein, um sich selbst und diese Prinzipien zu
perpetuieren (ebd.). Aus herrschaftskritischer Sicht miisse jenes Bildungssystem,
das zur Sicherung der bestehenden Ordnung benutzt werde, von lingerer Dauer
sein als potenzielle andere Systeme, die diese Ordnung auf dem gleichen Weg her-
ausfordern wollen (ebd.). Damit habe das etablierte Bildungssystem einen kaum
wettzumachenden Vorteil gegeniiber alternativen Bildungsangeboten, die jedoch
auch nicht per se symbolisch gewaltfrei sein konnen. Der Faktor Zeit ist fir die Ef-
fizienz symbolischer Gewalt also von grofier Bedeutung, nicht nur im Verlauf einer
individuellen Bildungsbiografie, sondern auch als sich iitber mehrere Generationen
erstreckender gesellschaftlicher Prozess.

Hier dhnelt die Argumentation der beiden Autoren der ihres Zeitgenossen Gal-
tung, wenn sie von einem »Aquivalent dessen [sprechen], was im biologischen
Bereich die Ubermittlung des genetischen Kapitals« (ebd.: 44) sei. Dessen Analo-
gon sei der Habitus, die Einprigungsleistung der pidagogischen Arbeit wieder-
um das Analogon der Generation (ebd.: 46). Zur Veranschaulichung dieses Argu-
ments dient ein Riickgriff auf eine vorangegangene Passage. Darin verweisen die
Autoren auf die bemerkenswerten Kontinuititen zwischen einer nicht niher defi-
nierten (diesmal franzésischen) traditionellen Gesellschaft und der »Reproduktion

52 Der franzosische Originaltext ist 1970 erschienen.

hittps://dol.org/1014361/6783839451311-007 - am 12.02.2028, 2112:48.

213


https://doi.org/10.14361/9783839451311-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Epistemische Gewalt

der den Bediirfnissen einer Salon-Aristokratie angepa[ss]ten humanistischen Kul-
tur der Jesuitengymnasien in und mittels der Schulkultur der biirgerlichen Lyce-
en des 19. Jahrhunderts« (ebd.: 18). Auch darin driickt sich Skepsis gegeniiber der
Hoffnung auf eine rasche radikale Demokratisierung des Bildungssystems und auf
einen Abbau symbolischer Gewalt aus.

Aber auch der Gegenposition, dem kartesianischen Glauben an eine ange-
borene Vernunftbegabung bestimmter Menschen, die real existierende Moglich-
keitsbedingungen in vermeintlich freie Entscheidungen verwandle und damit ein
klassenspezifisches Bildungssystem iiber eine »Begabungs-Ideologie« (ebd.: 69)
und darauf basierende Selbstbestimmung rechtfertige, wird eine klare Absage
erteilt. In diesem langwierigen Prozess der mittels symbolischer Gewalt erfol-
genden Einprigung werde schliefdlich nicht nur der »Habitus als System von
Denk-, Wahrnehmungs-, Bewertungs- und Aktionsschemata produziert« (ebd.:
55), sondern auch »die Verkennung der Grenzen, die dieses System voraussetzt«
(ebd.), also von formal begriindeten, vermeintlich neutralen Ein- und Ausschluss-
mechanismen. Den materiellen und symbolischen Interessen der herrschenden
Klassen ist den Autoren zufolge also dann am besten gedient, wenn die Verinner-
lichung symbolischer Gewalt die Form von Selbstdisziplinierung und Selbstzensur
annimmt (ebd.: 56) und fehlende Partizipation als Selbstausschliefung verstanden
wird (ebd.: 57).

In institutionalisierten Unterrichtssystemen, dem vierten Element des Sche-
mas, wiirden die drei anderen Elemente symbolischer Gewalt — pidagogische Ak-
tion, pidagogische Autoritit und pidagogische Arbeit — vereinigt und auf Dauer
gestellt. Diese zur Selbstreproduktion tendierenden Institutionen seien nimlich
imstande, »kontinuierlich, d.h. zu den geringsten Kosten und serienmifig, einen
moglichst homogenen und dauerhaften Habitus bei der grofitmaglichen Zahl der
legitimen Adressaten zu reproduzieren« (ebd.: 74). Zu diesen Adressat_innen zihl-
ten auch die Reproduzent_innen der Institution selbst, »die mit der Einprigung
beauftragten Vermittler« (ebd.: 76). Entgegen reformerischer pidagogischer Hoft-
nungen verfiigten diese jedoch tatsichlich nur iiber relative Autonomie und kénn-
ten daher angesichts der Beharrungskrifte des etablierten Unterrichtssystems kei-
ne substanziellen Verinderungen bewirken. Von den Autoren Ideologien genann-
te Vorstellungen wie das jakobinische Ideal der neutralen Schule, die (neo-)Hum-
boldt’sche Idee der Universitit als Asyl der Wissenschaft, das auf Karl Mannheim
zuriickgehende Konzept der freischwebenden Intelligenz oder die Utopie einer kri-
tischen Universitit seien daher nichts weiter als unterschiedliche Formen der Illu-
sion, dass die durch ein Unterrichtssystem ausgeiibte symbolische Gewalt in keiner
Beziehung zu den Krifteverhiltnissen zwischen den Gruppen oder Klassen stehe
(ebd.: 85).

Auch diese Verkennung selbst kann als Teil der symbolischen Gewalt des Bil-
dungssystems verstanden werden, und die begrenzte Autonomie von Bildungsin-

hittps://dol.org/1014361/6783839451311-007 - am 12.02.2028, 2112:48.



https://doi.org/10.14361/9783839451311-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel 4: Dimensionen des Epistemischen in weiten Gewaltkonzepten

stitutionen und den darin titigen Akteur_innen ist noch kein Garant fiir deren
Uberwindung. Wie die Autoren betonen, miisse man die Geschichte der hinsicht-
lich symbolischer Gewalt zentralen Bildungsinstitutionen in Zusammenhang mit
der Geschichte der entsprechenden sozialen Formationen sehen (ebd.: 73). Die Kri-
tik am kapitalistisch-bourgeoisen Gesellschaftssystem und seiner Reproduktion
iiber die Organisation von Bildung und Wissen(schaft) ist an dieser Stelle offen-
sichtlich, andere Kategorien als die der Klasse werden jedoch nicht angewandt.

Symbolische Gewalt und kulturelles Kapital

In engem Zusammenhang mit symbolischer Gewalt entwickelt Bourdieu das Kon-
zept des kulturellen Kapitals, um die real existierende Ungleichheit in einem formal
auf der Behauptung der Gleichheit aller Beteiligten basierenden Bildungssystems
zu erkliren. In der modernen Gesellschaft gebe es nimlich zwei zentrale Herr-
schaftsprinzipien, das 6konomische und das kulturelle Kapital (Bourdieu 2001b:
167), und beide seien gerade iiber das Unterrichts- und Bildungssystem eng mitein-
ander verschrinkt. Wissen spielt fiir die Akkumulation und Verteilung von Kapital
also eine grofRe Rolle — und umgekehrt. Entgegen der Annahme eines ungeteil-
ten gesellschaftlichen Eigentums am kulturellen »Erbe der akkumulierten und von
fritheren Generationen hinterlassen Giiter« (Bourdieu 1973: 96) wiirden diese nim-
lich nur jenen wirklich gehoren, die die Mittel besifRen, sich dieses Erbe und den
Code zu dessen Entzifferung auch anzueignen (ebd.) — also ein ganz spezielles Wis-
sen. Diese Codes seien Bestandteil des ungleich verteilten kulturellen Kapitals, das
sich am wirksamsten innerhalb der privaten Sphire der Familie weitergeben lasse
(Bourdieu 2001b: 113), also abseits jener republikanischen Offentlichkeit, die itber
ein zentralistisches Bildungssystem angeblich fiir die Gleichheit aller Biirger_innen
sorgt. Die Weitergabe dieses Kapitals ist jener Prozess, in dem sich symbolische
Gewalt besonders wirkmichtig entfaltet.

Kulturelles Kapital konne in drei Formen existieren (ebd.): erstens in verinner-
lichtem, inkorporiertem Zustand in Form dauerhafter Dispositionen, wie sie im
Begriff der personlichen Kultiviertheit in Form von Sprachkompetenz oder als dis-
tinguiert geltende Umgangsformen zum Ausdruck kimen (ebd.: 113ff.); zweitens in
objektivierter Form von iibertragbaren Artefakten und kulturellen Giitern wie etwa
Gemilden oder wertvollen Instrumenten, deren sinnvolle Nutzung jedoch wieder-
um inkorporiertes kulturelles Kapital voraussetze (ebd.: 117f.); und drittens insti-
tutionalisiertes kulturelles Kapital, beispielsweise in Form von Bildungstiteln, in
denen die Magie und Macht der zuvor diskutierten Institutionen wirksam werde,
die den Triger_innen solcher Titel stabilen Wert verleihe (ebd.: 1181T.).

Alle drei Formen kulturellen Kapitals, die stets als naturgegebene oder durch
Leistung erworbene Exzellenz in Erscheinung triten, bezeichnet Bourdieu als Pri-
vilegien einer klassenspezifischen Herrschaftsordnung, die in zahlreichen Dyna-

hittps://dol.org/1014361/6783839451311-007 - am 12.02.2028, 2112:48.

215


https://doi.org/10.14361/9783839451311-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Epistemische Gewalt

miken symbolischer Gewalt hervorgebracht wiirden. Auf diesen Formen kulturellen
Kapitals basierende(s) >Intelligenz¢, >Talent« oder >Begabung« seien »die Adelstitel
einer biirgerlichen Gesellschaft, die die Schule weiht und legitimiert, indem sie ver-
schleiert, dass die schulischen Hierarchien, die sie durch eine angeblich vollig neu-
trale Aktion von Eintrichterung und Auslese herstellt, die sozialen Hierarchien im
doppelten Sinne des Wortes reproduzieren« (ebd.: 59). Das Bildungssystem erfiillt
Bourdieu zufolge also nicht nur eine ideologische Funktion, sondern es »sanktio-
niert mit seinen Urteilen eine der verborgensten und wirkungsvollsten Formen des
Klassenprivilegs, die man das Privileg der starken Beschleunigung nennen kénnte«
(ebd.). Es sichere die Fortdauer dieses und anderer Privilegien, »oder, anders ge-
sagt, steht im Dienste dieser Privilegien, ohne dass die Privilegierten etwas dafir
tun miissten« (Bourdieu/Passeron 2007: 40f.).

So, wie symbolisches Kapital andere Formen von Kapital verdoppelt, also einen
konvertiblen Mehrwert darstellt, verstirkt die symbolische Gewalt des Bildungs-
systems bereits existierende soziale Ungleichheit, die Bourdieu vor allem als klas-
senspezifische sowie innerhalb eines bestimmten nationalen Gefliges organisiert
und diesem zu Diensten denkt: »Bildung erwerben hei[ss]t stets nur eine Bildung
erwerben, diejenige einer Klasse und einer Nation« (Bourdieu 2001b: 110).* Kul-
turellem Kapital kommt in diesem langwierigen Prozess eine besondere Bedeu-
tung zu. Es ist die Waffe der Wahl zur Ausiibung symbolischer Gewalt im Bereich
von Bildung und Wissen(schaft) im Dienste der Reproduktion bestehender Herr-
schaftsverhiltnisse.

Ethnologische Konversion

Der Grundlagentext zur symbolischen Gewalt in Schule und Universitit (Bour-
dieu/Passeron 1970) fokussiert vollstindig auf den nationalen Binnenraum des
franzosischen Hexagons und kommt ohne Verweis auf dessen koloniale Vergan-
genheit oder bis heute bestehende sogenannte Ubersee-Départements aus, in
denen das franzosische Bildungssystem bis heute pragend ist. Aus postkolonialer
Perspektive ist daher ein noch fritherer Text iber »Unterrichtssysteme und Denk-
systeme« (Bourdieu 2001b: 84ff.)* interessant, an dem sich zeigt, wie Bourdieu
seine in Algerien erfolgte ethnologische >Konversion«< auch fiir einen kritischen
Blick auf die >eigene< Gesellschaft nutzbar macht. Wie am zuvor erwihnten
Beispiel zur pidagogischen Arbeit bleibt er jedoch auch hier im dichotomen
(Spiegel-)Bild von modernen (europiischen) einerseits und vormodernen (aufler-
europdischen) Gesellschaftsformationen andererseits verfangen. Mit Bezug auf

53  Hervorhebungim Original.

54  Das franzosische Original tragt den Titel Systemes d enseignement et systémes de pensée (Bour-
dieu 1967). Die deutsche Ubersetzung ist abgedruckt in Wie die Kultur zum Bauern kommt
(Bourdieu 2001b: 84ff.).

hittps://dol.org/1014361/6783839451311-007 - am 12.02.2028, 2112:48.



https://doi.org/10.14361/9783839451311-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel 4: Dimensionen des Epistemischen in weiten Gewaltkonzepten

Claude Lévi-Strauss’ Werk Tristes tropiques (Traurige Tropen) (1955) reflektiert er
die mit dem Autor geteilte Skepsis gegeniiber der eigenen akademischen Soziali-
sation zum Philosophen zugunsten einer in Algerien autodidaktisch angeeigneten
ethnologischen Perspektive auf soziale Phinomene. Diese hilt er nicht nur im au-
Rereuropiischen Anderswo fiir angebracht, sondern auch in Frankreich selbst, das
man sich gewissermafen >fremd< machen miisse, um seine Herrschaftsdynamiken
zu verstehen.

Als soziales Subjekt, so Bourdieu, hege der Ethnologe ein Verhiltnis des Ein-
vernehmens mit seiner Kultur. Deshalb habe er Miihe, die verinnerlichten und be-
herrschten Muster, die sein eigenes Denken organisieren, zum Gegenstand des
Denkens zu machen (Bourdieu 2001b: 84). Hier setzt Bourdieus Vergleich geogra-
fisch-territorial unterscheidbarer Wissenskulturen an:

»AuRerdem mag [der Ethnologe] wohl ungern zugeben, dass die Muster, die das
Denken der Gebildeten insgeschulten< Gesellschaften organisieren, zwar vermit-
tels der methodisch organisierten Unterweisungen der Schule erworben, also
meist ausdriicklich formuliert und ausdriicklich gelehrt wurden, und dennoch
dieselbe Funktion erfiillen kénnen wie die unbewussten Muster, die er — durch
die Analyse von kulturellen Kreationen wie Riten oder Mythen — bei den In-
dividuen der Gesellschaften ohne schulische Einrichtungen entdeckt, wie jene
surwiichsigen Klassifikationsformens, die nicht Gegenstand bewussten Erfassens
und ausdricklicher und methodischer Vermittlung sind und sein konnen.« (ebd.:
85)

Indem er auf den unbewussten und habituellen Anteil des Wissenserwerbs fokus-
siert, stellt Bourdieu durchaus in Abrede, Bildung und Wissenserwerb seien im
hoch ausdifferenzierten franzdsischen System vorrangig eine Frage des Bewusst-
seins, der Rationalitit und der freien Entscheidung. Um hierfiir zu argumentieren,
greift er jedoch — wie auch bei der Erklirung der symbolischen Gewalt der >minn-
lichen Herrschaft« (Bourdieu 1997a) — auf die Unterscheidung zwischen unbewuss-
tem, traditionellem, implizitem (Kdrper-)Wissen im fernen Anderswo und bewuss-
tem, modernem, explizitem (Geistes-)Wissen im europiischen Hier zuriick. Dass
das eine vom anderen deutlich zu unterscheiden sei und die beiden geopolitischen
Riume nicht viel miteinander zu tun hitten — und sei es lediglich im Feld von
Bildung und Wissen -, scheint fiir Bourdieu festzustehen.

Wie auch hinsichtlich der symbolischen Gewalt des Geschlechterverhiltnisses
scheint zu gelten, dass europiisches Wissen«< durchaus von unbewussten und vor-
modernen Anteilen mitgeprigt ist. Um dieses zu rentdecken< bendtige man den
ethnologischen Blick auf andere oder auch auf sich selbst. Das >traditionelle Wis-
senc< auflereuropdischer Gesellschaften hingegen scheint von explizitem, forma-
lisiertem Wissen >moderner Art«< vollstindig unberithrt — und das Mitte des 20.
Jahrhunderts, nach mehreren Jahrhunderten europiischer Kolonialpolitik und am

hittps://dol.org/1014361/6783839451311-007 - am 12.02.2028, 2112:48.

27


https://doi.org/10.14361/9783839451311-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Epistemische Gewalt

Hohepunkt antikolonialer Befreiungskimpfe. Abgesehen davon wird diesem Wis-
sen auch keine andere, moglicherweise nicht nach eurozentrischem Modell funk-
tionierende Systematik, Explizitheit oder Differenziertheit zugebilligt und muss
daher keiner tiefergehenden epistemologischen Betrachtung unterzogen werden.
Es erscheint als genuin unverstindlich und wird als uninteressant und damit als
irrelevant erachtet.

Universitdt und Wissenschaft
In geradezu diametralem Gegensatz zu diesem vermeintlich simplen und iiber-
wiegend unbewussten Wissen der »ganz andere[n] Andere[n]« (Sarasin 2003: 49)
steht die Wissensproduktion des franzdsischen Universitits- und Hochschulsys-
tems, dessen Funktion fiir die Reproduktion von Eliten und damit des biirgerlich-
kapitalistischen Herrschaftssystems sich Bourdieu in zahlreichen Werken widmet.
Verstreut sind auch dort Elemente seines Konzepts symbolischer Gewalt zu finden,
aber deutlich impliziter als in den Texten zum priméiren Bildungssektor. Im tertii-
ren witrden Bourdieu zufolge die Auswirkungen jener symbolischen Gewalt offen-
sichtlich, die bereits Jahre zuvor auf Primar- und Sekundarstufe bei der »Auswahl
der Auserwihlten« (Bourdieu/Passeron 2007: 9) wirksam geworden seien. Sowohl
die Auserwihlten wie auch die Ausgeschlossenen wiirden dazu gebracht, an diesen
Prozess zu glauben (Bourdieu 1973: 110), in dem »Willkiirverhiltnisse in legitime,
De-facto-Unterschiede in offiziell anerkannte Rangunterschiede« (Bourdieu 1993:
229) umgewandelt witrden. Die symbolische Gewalt der sozialen Selektion funk-
tioniere dabei nicht nur auf informeller Ebene, sie sei auch systematisch in die
Formalisierung von Ein- und Ausschlussmechanismen eingelagert, die fir deren
demokratische Legitimierung sorgen.

Dies zeigt Bourdieu beispielsweise im Kapitel tiber Verkennung und symboli-

)% iiber die Reproduktion

sche Gewalt in seinem Buch Der Staatsadel (Bourdieu 2004
politischer, 6konomischer und sozialer Eliten. Darin untersucht er Dokumente aus
den Auswahlverfahren fiir die Aufnahme in eine Vorbereitungsklasse (khigne) zur
Zulassung zu einer der besonders prestigereichen postsekundiren Eliteschmieden
Frankreichs, den grandes écoles, als eindriicklichen Mechanismus der »sozialen Al-
chemie« (ebd.: 57f.) symbolischer Gewalt. Aus den Aufzeichnungen der beurteilen-
den Lehrer geht hervor, dass positive Attribute zu den beurteilten Schiiler_innen
desto hiufiger verwendet werden, je héher ihre soziale Herkunft und je besser ihre
Noten sind (ebd.: 50).% Verstirkt wird dieser Effekt noch durch den Faktor der geo-
grafischen Herkunft, denn alle Pariser_innen schneiden dabei noch besser ab. Auf
der anderen Seite beobachtet Bourdieu, dass bei gleicher Benotung die verbalen

55  Der Text ist 1989 erstmals erschienen als La Noblesse d’Etat. Grandes écoles et esprit de corps.
56  Bourdieu verwendet betreffend die Lehrerschaft das generische Maskulinum, schliefit also
potenziell Lehrerinnen mit ein, iber die er jedoch nicht spricht.

hittps://dol.org/1014361/6783839451311-007 - am 12.02.2028, 2112:48.



https://doi.org/10.14361/9783839451311-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel 4: Dimensionen des Epistemischen in weiten Gewaltkonzepten

Beurteilungen umso strenger, schonungsloser und weniger euphemistisch formu-
liert wiirden, je niedriger die soziale Herkunft der Schiiler_innen sei (ebd.: 51f.).
Ausformulierte Urteilsbegriindungen zur Grundlegung von Bildungskarrieren ste-
hen demzufolge in einem engeren Zusammenhang mit der sozialen Herkunft als
die Note, in der das Ergebnis quantifiziert wird.

Die symbolische Gewalt der hier wirksamen »Erkenntnis- und Bewertungsope-
rationen« (ebd.: 54) duflert sich in der Tendenz, »eine weitgehende Ubereinstim-
mung zwischen der Eingangs- und der Ausgangsklassifizierung herzustellen, ohne
da[ss] die eigentlich sozialen Prinzipien oder Kriterien der Klassifizierung jemals
offiziell erkannt oder anerkannt wiirden« (ebd.).”” Zugleich wire ein Lehrer, der
einem seiner Schiiler die typischsten — und wenig schmeichelhaften — Attribute
des Kleinbiirgertums zuspricht, Bourdieu zufolge entriistet, wenn man ihm unter-
stellte, seine Verdikte auf ein Klassenurteil zu stiitzen (ebd.). Dasselbe gilt gewiss
auch fiir Urteile auf der Basis von Annahmen iber hier nicht thematisiertes Ge-
schlecht, erst recht im hier fokussierten Untersuchungszeitraum der 1960er Jahre.
Aber auch nationale oder >ethnische« Herkunft werden von Bourdieu nicht thema-
tisiert, obwohl gerade deren Nicht-Benennung ein zentrales Merkmal genau jenes
republikanischen Demokratisierungsnarrativs ist, das er herausfordern will. Beide
Faktoren spielen in Hinblick auf die Wirksamkeit der hier beschriebenen symboli-
schen Gewalt der Reproduktion von Eliten jedoch eine tragende Rolle.

Im Laufe einer akademischen Ausbildung verschirft sich diese Normalisierung
expliziter und impliziter Selektionsmechanismen weiter und auch dabei kommen
unterschiedliche Kapitalsorten und symbolische Gewalt zum Einsatz. Okonomi-
sche Faktoren reichten ndmlich nicht aus, um die unterschiedliche »Bildungsmor-
talitit« (Bourdieu/Passeron 2007: 19) in verschiedenen sozialen Klassen zu erkli-
ren. In Hinblick auf symbolische Gewalt und kulturelles Kapital halten die Autoren
von Die Erben (ebd.)’® fest, dass die am meisten begiinstigten Studierenden ihrer
Herkunft nicht unmittelbar fiir das Studium niitzliche »Gewohnheiten, Eingeiibt-
heiten und Einstellungen« (ebd.: 29) verdanken wiirden, sondern es wiirde ihnen
auch indirekt nittzliches »Wissen und Kénnen, Neigung und >guter Geschmack«
vermacht« (ebd.).

Diese Erb_innen verfiigen also genau iiber jenes kulturelle Kapital, aus dem
ein erheblicher sozialer, 6konomischer und schlief3lich auch politischer Mehrwert
generiert werden kann, weil es zu symbolischem Kapital konvertibel ist. Mit die-
sem lassen sich gerade auch im tertidren Bildungssektor Herrschaftsverhiltnisse
etablieren und stabilisieren, ohne dass die darin systematisch eingelagerte sym-
bolische Gewalt offen zutage treten muss. An den Universititen und Hochschulen
sowie im Wissenschaftsbetrieb selbst nehmen die Operationen dieser Verkennung

57  Hervorhebung im Original aufgehoben.
58  Auch dieses Werk wurde auf Franzésisch bereits viel frither veroffentlicht, namlich 1985.

hittps://dol.org/1014361/6783839451311-007 - am 12.02.2028, 2112:48.

219


https://doi.org/10.14361/9783839451311-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

220

Epistemische Gewalt

immer komplexere und subtilere Formen an, zumal jeder Riss im von dort ausge-
henden Ideal der Emanzipiertheit, Fortschrittlichkeit und Gewaltfreiheit von Bil-
dung und Wissen(schaft) die fir die Wirksamkeit symbolischer Gewalt erforder-
liche Verkennung gefihrdet. Um diese Risse zu verhindern, die gerade von einer
akademischen Ausbildung von Kritikfihigkeit und Analyse zugleich auch potenzi-
ell provoziert werden, bedarf es besonderer Beharrungskrifte, die sich in immer
feineren Ausdifferenzierungen symbolischer Gewalt manifestieren.

Der Institution Universitit kommt Bourdieu zufolge noch eine weitere und
auch explizitere Funktion der Herrschaftssicherung durch in Wissen und Bildung
eingelagerte symbolische Gewalt zu. In Bezug auf die wissenschaftliche Kultur
konne die Beherrschung der richtigen Codes namlich nicht vollstindig durch die
einfachen Lehren des tiglichen Lebens erworben werden (Bourdieu 1973: 102), wie
dies bei der verkorperten symbolischen Gewalt des Geschlechterverhiltnisses der
Fall zu sein scheint, sondern es bediirfe eines methodischen Unterrichts, den eine
speziell zu diesem Zweck eingerichtete Institution organisiere (ebd.). Das bedeu-
tet, dass nicht nur die Aufnahmeverfahren und die Organisation des universitiren
Alltags von symbolischer Gewalt geprigt sind, sondern auch die Formen und In-
halte jenes Wissens, das dort erworben werden soll.

Am stirksten verdichtet und systematisiert er diese Wirkungsweisen symbo-
lischer Gewalt in Bildung und Wissenschaft in Homo academicus (Bourdieu 1992a).
In diesem Werk werden zahlreiche Dimensionen des machtdurchdrungenen und
herrschaftssichernden akademischen Alltags auf ihren Gehalt an symbolischer Ge-
walt hin untersucht, jedoch deutlich weniger ausdriicklich als dies in den Analy-
sen des Schulsystems der Fall ist. Symbolische Gewalt wird hier nicht mehr defi-
niert oder operationalisiert, sondern als selbstverstindlicher Modus der Reproduk-
tion des akademischen Feldes problematisiert. In Bezug auf Bourdieus Konzeption
symbolischer Gewalt sind daraus keine weiteren konzeptionellen Elemente zu de-
stillieren. Vielmehr zeigt er, dass und wie symbolische Gewalt sich auf allen Ebe-
nen des Bildungssystems und auch innerhalb der akademischen Welt — dem ver-
meintlichen Gegenuniversum zu den sozialen Riumen direkter physischer Gewalt
— entfaltet. Wichtig ist festzuhalten, dass er Universitit und Wissenschaft nicht
als getrennt von einer schulischen oder alltagspraktischen Sphire symbolischer
Gewalt versteht, sondern als deren zwar ausdifferenziertere, jedoch nicht grund-
sitzlich anders funktionierende Fortsetzung und damit als wesentliches Mittel zur
Reproduktion von Klassen- und Herrschaftsverhiltnissen.

Epistemischer Bruch und symbolischer Widerstand

Von eigenen Erfahrungen innerhalb des franzosischen Bildungssystems erniichtert
— als Schiiler und Student, aber auch als Lehrer, Forscher und schliefRlich Univer-
sitdtsprofessor — und dennoch zur Gegenwehr entschlossen, problematisiert Bour-

hittps://dol.org/1014361/6783839451311-007 - am 12.02.2028, 2112:48.



https://doi.org/10.14361/9783839451311-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel 4: Dimensionen des Epistemischen in weiten Gewaltkonzepten

dieu die symbolische Gewalt des akademischen Feldes in seiner Antrittsvorlesung
am renommierten Pariser Collége de France, der letzten institutionellen Station sei-
ner Karriere.” Selbst im >Olymp« der franzésischen Intelligenzija angekommen, er-
Offnet er diese Antrittsvorlesung mit folgenden Worten:

»Eine Vorlesung — und sei sie inaugural — sollte man halten kénnen, ohne sich
fragen zu mussen, mit welchem Recht dies geschieht: die Institution ist dafiir da,
diese Frage abzuwenden wie auch die Beklemmung, die mit dem Charakter von
Willkir und Beliebigkeit [..] notwendig einhergeht.« (Bourdieu 1985: 49)

Am eigenen Beispiel und gewissermafien in Echtzeit problematisiert Bourdieu die
symbolische Gewalt des akademischen Feldes inmitten seiner zeitgendssischen
Protagonist_innen. Ausgerechnet in dieser Antrittsvorlesung mit dem Titel Legon
sur la leon (Lektion iiber die Vorlesung) (ebd.: 47ff.) thematisiert Bourdieu eben
dieses Ritual zur akademischen Herrschaftssicherung, indem er es in einem
epistemologischen Bruch als genau das beschreibt und damit seiner symboli-
schen Wirksambkeit gewissermafien entkleidet, wihrend es zugleich an ihm selbst
vollzogen wird. In seinem eigenen Interesse und zugleich auch gegen seinen
Willen ist er an diesem Vollzug aktiv beteiligt: erkennend, verkennend und auch
anerkennend, wie seine eigene Konzeption symbolischer Gewalt es vor(her-)sieht.

Dass diese paradoxe widerstindige Performance nicht nur ermichtigend fir
den Protagonisten selbst wirkt, sondern eigentlich zum Scheitern verurteilt ist,
thematisiert er in seinem, in Schultheis’ Nachwort (anti-)autobiografisch genann-
ten, Soziologische[n] Selbstversuch (Bourdieu 2002: 123). Der berithmte Soziologe hat
offensichtlich die von ihm selbst jahrelang nicht nur selbst erfahrenen, sondern
auch detailliert analysierten Mechanismen symbolischer Gewalt unterschitzt,
die von der herrschenden Ordnung des akademischen Feldes ausgehen — was
seine Thesen zur notwendigen Verkdrperung und Verkennung von symbolischer
Gewalt gerade im personlichen Misslingen auf iiberraschende Weise verifiziert.
Im Rickblick beschreibt er diese Vorfithrung als »eine ungeheure Herausforde-
rung der symbolischen Ordnung, eine Verletzung der Wiirde der Institution [..],
die das Stillschweigen iiber die Willkiir ihrer Riten im Zuge ihrer Erfiillung ver-
langt« (ebd.). Diesem performativen Selbstwiderspruch kritischer akademischer
Wissenspraxis kann auch Bourdieu nicht entkommen. Gerade diese Tatsache
kennzeichnet die enorme Wirkmachtigkeit symbolischer Gewalt, was Bourdieu

59  Im Riickblick nennt Bourdieu das College de France, an dem er Giber zwanzig Jahre lang den
Lehrstuhl fiir Soziologie innehatte, als eine Gegeneinrichtung zur renommierten Pariser Uni-
versitit Sorbonne, einen »Weiheort fiir Ketzer, die im Allgemeinen bekdmpft worden sind«
(Bourdieu 2002: 167). David Swartz schreibt, dass Bourdieu sein in Algerien begonnenes
Doktorat formal nie abgeschlossen habe und auch deshalb nicht regulérer Professor an ei-
ner Universitat werden konnte (Swartz 1997: 22).

hittps://dol.org/1014361/6783839451311-007 - am 12.02.2028, 2112:48.

2


https://doi.org/10.14361/9783839451311-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

222

Epistemische Gewalt

jedoch nicht resignieren lisst, sondern zur bestindigen Intervention und Resi-
gnifizierung motiviert. Bereits wihrend der Vorlesung spricht er die symbolische
Gewalt des akademischen Systems direkt an, wenn er die ambivalente Rolle seiner
eigenen Disziplin skizziert, die sich zugleich aber auch jener symbolischen Gewalt
entgegenzustellen habe, die von ihr selbst ausgeht:

»Will Soziologie mit dem aller Mythologie eigenen Anspruch brechen, den will-
kirlichen Unterteilungen der gesellschaftlichen Ordnung, insbesondere der Ar-
beitsteilung, eine vernunftméafiige Begriindung zu geben und damit das Problem
der Klassifizierung und Rangordnung der Menschen logisch oder kosmologisch
zu l6sen, hat sie den Kampf um das Monopol auf legitime Reprisentation der So-
zialwelt, jenen Kampf der und um Klassifikationssysteme, der Teil jeder Form von
Klassenkampf ist (zwischen Alters- und Geschlechts- wie Gesellschaftsklassen),
zu ihrem ureigensten Gegenstand zu erheben — statt nur blind darin verstrickt
zu sein.« (Bourdieu 1985: 53)%°

Seiner eigenen Wissen(schaft-)skritik zum Trotz glaubt Bourdieu nimlich an eine
befreiende Wirkung von Erkenntnis, »wenn die Mechanismen, deren gesetzmaf3i-
ge Funktionsweise sie erfa[ss]t, sich in ihrer Wirksambkeit partiell dem Verkennen
verdanken, das hei[ss]t immer dann, wenn [die Erkenntnis] an die Grundlagen der
symbolischen Gewalt st6f3t« (ebd.: 58). Symbolische Gewalt verhindert Erkennt-
nis also nicht nur, sondern erméglicht sie auch, und zwar offensichtlich dann,
wenn man selbst von ihr betroffen, zugleich aber willens und fihig ist, ihr auch
Widerstand entgegenzusetzen. Er beendet den Vortrag dementsprechend mit ei-
ner optimistischen Wendung, wenn er seinen Glauben »an die befreiende Kraft
der am wenigsten illegitimen symbolischen Macht, die der Wissenschaft« (ebd.:
81) zum Ausdruck bringt. Bourdieu zufolge muss das jedoch eine unmissverstind-
lich herrschaftskritische (Sozial-)Wissenschaft sein, die nicht der Fortfithrung des
Bestehenden zuarbeitet, sondern sich im permanenten epistemologischen Bruch
mit ebendiesem vollzieht.

»Epistemologische Wachsamkeit« (Bourdieu/Chamboredon/Passeron 1991: 15),
die Bourdieu gerade in den Humanwissenschaften fiir besonders notwendig er-
achtet, weil hier die Trennung zwischen Alltagsmeinung und wissenschaftlichem
Diskurs unklarer sei als in anderen Wissenschaften (ebd.: 15, 79), ist also immer
auch Wachsambkeit gegeniiber der symbolischen Gewalt des akademischen und

60 Hier bildet die Kategorie >Rasse« erneut eine offensichtliche Leerstelle. An anderer Stelle
nennt Bourdieu in diesem Zusammenhang »Clans, Stimme, Ethnien, Nationen« (Bourdieu
2005: 99), schliefdt die Kategorie also zwar mit ein, verwendet sie aber — dhnlich wie Ge-
schlecht —in einer essenzialistischen Art, die in einem Spannungsverhiltnis zu seiner eige-
nen Theorie symbolischer Gewalt steht.

hittps://dol.org/1014361/6783839451311-007 - am 12.02.2028, 2112:48.



https://doi.org/10.14361/9783839451311-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel 4: Dimensionen des Epistemischen in weiten Gewaltkonzepten

wissenschaftlichen Feldes selbst. Im Lauf seines mehrere Jahrzehnte umspannen-
den Werks pladiert Bourdieu immer ausdriicklicher dafiir, dieses von symbolischer
Gewalt durchdrungene Terrain auch als Ort des Widerstands zu begreifen und ent-
sprechend zu nutzen, gerade weil dessen Mechanismen so eng verzahnt seien mit
jenen der Herrschaftssicherung im Allgemeinen. Zeitlebens engagiert er sich da-
her fir bildungspolitische Anliegen, die er auch als gesellschaftspolitische versteht
(Steinriicke 2004: 112f.).

Er plidiert dafiir, sich gerade als Intellektuelle_r auf diesem wirkmaichtigen
Feld des Symbolischen im Kontext der Produktion, Distribution und Konsumption
von Wissen widerstindig zu betitigen (Swartz 1997: 218ff.) und damit zum Abbau
symbolischer Gewalt beizutragen.® Damit steht auch kritische Wissenschaft fiir
Bourdieu nicht auflerhalb des zu analysierenden Sozialen, sondern innerhalb jener
Herrschaftsordnungen, gegen deren durch symbolische Gewalt erfolgende Norma-
lisierung sie sich ihm zufolge zugleich streitbar engagieren soll. Dieser >Quadra-
tur des Kreises< zum Trotz solle man also gerade vom Feld der Wissenschaft aus
das Universale verfolgen, gleichzeitig jedoch die Universalisierung privilegierter
Bedingungen bekimpfen, die eine solche Verfolgung des Universalen verunmogli-
chen (Bourdieu, zit.n. ebd.: 271). Nicht umsonst bezeichnet Bourdieu in einer bio-
grafischen Videodokumentation iiber sein Werk die Soziologie als »Kampfsport zur
sozialen Verteidigung« (zit.n. Carles 2009).

Kulturimperialismus und die Leerstelle >Rasse«

Die Kategorie >Rasse« spielt in Bourdieus theoretischem Werk eine nachrangige
Rolle und ist auch in seinen Analysen des franzosischen Bildungs- und Hoch-
schulwesens fast vollstindig abwesend.®* Die in den oben diskutierten Texten
skizzierten Untersuchungsfelder Schule, Bildung, Universitit und Wissenschaft
bilden zwar einen Kampfschauplatz unterschiedlicher Klasseninteressen, sind

61 Bourdieu spricht so gut wie nie von Frauen in der Wissenschaft. Aus umfangreicher Lektiire
auch von Bourdieus Originaltexten schliefe ich, dass dies nicht nur der realen Marginali-
sierung von Wissenschaftlerinnen in der franzdsischen Akademie der 1950er bis 1970er Jah-
re geschuldet ist. Die androzentrische Schreibweise besteht auch in Bourdieus eigener le-
benslanger Benennungs- und Rezeptionspraxis in den Jahrzehnten seit der zunehmenden
Offnung der Universititen auch fiir weibliche Studierende, Forschende und Lehrende wei-
ter. Selbst in seinem viel diskutierten Werk Die ménnliche Herrschaft (Bourdieu 2012) blei-
ben zeitgendssische Autorinnen weitgehend unberiicksichtigt und eine geschlechtergerech-
te Schreibweise vernachlassigt.

62  Jens Kastner verweist auf eine kurze Passage in Das Elend der Welt (Bourdieu et al. 2005), in
dem Bourdieu von einem insbesondere Kindern von Immigrant_innen fehlenden »Plat-
zierungssinn« (zit.n. Kastner 2002: 330) und von Rassismus durchwirkte AusschliefSungsme-
chanismen spricht (ebd.). Die franzésische Erstausgabe datiert von 1993.

hittps://dol.org/1014361/6783839451311-007 - am 12.02.2028, 2112:48.

223


https://doi.org/10.14361/9783839451311-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

224

Epistemische Gewalt

jedoch Weif und minnlich sowie genuin (kontinental-)franzdsisch gedacht. Zu-
gleich bildet das Problem des Rassismus in seinen frithen Schriften zu Algerien
einen wichtigen Bestandteil der Kritik am franzosischen Kolonialismus sowie
einen expliziten Referenzpunkt fiir symbolische Gewalt. Auch in seinen spiten —
wissenschaftlichen, insbesondere aber auch publizistischen — Texten iiber Staat
und Politik wird Rassismus als Element nationalstaatlicher wie auch globaler
Herrschaftsordnungen thematisiert. Umso interessanter ist es, die vehemente
Abwehr gegen die analytische Kategorie race nachzuvollziehen, die Bourdieu ge-
meinsam mit Wacquant in dem kurzen Aufsatz Die List der imperialistischen Vernunft
(Bourdieu/Wacquant 1999) ausdriickt.

Darin kommt das als eurozentrisch kritisierte Paradigma der Universalitit im
Kontext von Inhalten und Organisationsweisen akademischer Wissensproduktion
zur Sprache — und das ausgerechnet am Beispiel des Umgangs mit der Katego-
rie race (ebd.). Bourdieu und Wacquant beschreiben diese als eher von Moralismus
als von wissenschaftlicher Relevanz getragen (ebd.: 6). Das Konzept des Rassis-
mus werde dabei »nicht zum analytischen Werkzeug, sondern zu einem simplen
Anklageinstrument« (ebd.: 9), und unter dem Deckmantel der Wissenschaft werde
»der Proze[ss] gemacht« (ebd.).” Ohne dies ausdriicklich zu thematisieren, reagie-
ren die beiden hier offensichtlich auf Kritik aus der englischsprachigen Debatte an
ihrem eigenen Werk. Dieser Kritik stimme ich durchaus zu, wenn es um die Aus-
blendung von >Rasse« als Kategorie zur Analyse sozialer Ungleichheit geht. Zugleich
thematisieren die Autoren ein nur auf den ersten Blick binnenakademisches Pro-
blem, namlich

»die symbolische Macht und den Einflu[ss] [..], den die USA auf jede Art von wis-
senschaftlicher und vor allem halbwissenschaftlicher Produktion ausiiben, und
zwar insbesondere (iber die Konsekrationsmacht, die sie innehaben, und tiber
die materiellen und symbolischen Profite, die Forscher beherrschter Lander aus
der mehr oder weniger iberzeugten oder verschimten Anhangerschaft an das
aus den USA kommende Modell ziehen kénnen.« (ebd.: 10)

Die »amerikanischen Forschungsprodukte« (ebd.) hitten (bereits Ende der 1990er
Jahre) eine internationale Grofde und Anziehungskraft entwickelt, die mit populir-
wissenschaftlicher Wissensproduktion vergleichbar sei (ebd.: 10f.) und eine Glo-
balisierung von Problematiken mit sich bringe, die eigentlich (nur) amerikanische
seien (ebd.: 11). Die Durchsetzung des US-amerikanischen Wissenschaftsmodells
erkliren die Autoren ausdriicklich mit der Wirkungsweise symbolischer Gewalt,

63 Ineinem spateren Aufsatz mit dem dem Titel sRasse<als staatsbiirgerliches Verbrechen thema-
tisiert Wacquant >Rasse< ausdriicklich als strukturierende und strukturierte Struktur sowie
als Herrschaftsinstrument im Sinne symbolischer Gewalt nach Bourdieu (Wacquant 2008:
289f.), illustriert dies allerdings wiederum exklusivam US-amerikanischen Beispiel.

hittps://dol.org/1014361/6783839451311-007 - am 12.02.2028, 2112:48.



https://doi.org/10.14361/9783839451311-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel 4: Dimensionen des Epistemischen in weiten Gewaltkonzepten

die eben »nie ohne eine Form von (erzwungener) Komplizenschaft derer ausgeiibt
[wird], die sie erdulden miissen« (ebd.), womit hier auch die Protagonist_innen des
wissenschaftlichen Feldes gemeint sind, und damit auch sie selbst. Kultureller Im-
perialismus beruhe schlieflich »auf der Macht zur Universalisierung von Partiku-
larismen, die mit einer bestimmten historischen Tradition verkniipft sind, indem
man erreicht, da[ss] diese als solche verkannt werden« (ebd.: 3).

Auf den ersten Blick itberrascht diese vehemente Abwehr ausgerechnet gegen
eine analytische Kategorie, die doch gerade darauf abzielt, soziale Ungleichheit
sichtbar und entsprechende Herrschaftsverhiltnisse angreifbar zu machen. Dies
ist umso mehr der Fall, als Bourdieu sich ab Mitte der 1990er Jahre immer hiufiger
und direkter 6ffentlich gegen Rassismus in Staat und Gesellschaft ausspricht. Auf
den zweiten Blick wird die Empérung der Autoren auf Basis ihrer Kapitalismuskri-
tik besser erkennbar, nimlich iiber eine von ihnen so interpretierte Ablenkung der
akademischen und politischen Debatte von Klassenverhiltnissen im nationalen wie
auch im globalen Maf3stab, die sie als »List der imperialistischen Vernunft« (ebd.)
bezeichnen. Wihrend mit der Forderung nach der Beriicksichtigung der Kategorie
»Rasse«»ein ganz offensichtlich >ethnisches«< Register« (ebd.: 4) gezogen werde, gehe
es »in Wahrheit keineswegs hauptsichlich um die Anerkennung marginalisierter
Kulturen durch den akademischen Kanon [...], sondern um den Zusammenhang
zu den (Re-)Produktionsmitteln der Mittel- und Oberklassen« (ebd.: 5). Zu diesen
von symbolischer Gewalt geprigten Reproduktionsmitteln gehdren an erster Stelle
die Universititen, denen angesichts des massiven Riickzugs des Staates eine umso
groflere Bedeutung in der Sicherung bestehender — kapitalistischer und imperia-
listischer — Herrschaftsverhiltnisse zukomme (ebd.).

Bourdieu und Wacquant halten ausgerechnet die politisch aufgeladene aka-
demische Debatte um die Kategorie race fir »ein hochst exemplarisches Zeugnis«
(ebd.: 10) dieser Entwicklung. Damit ignorieren die beiden jedoch die jahrzehn-
telangen sozialen und politischen Kimpfe Schwarzer Menschen in den USA, die
dieser Debatte auf akademischem Terrain vorausgegangen sind. Die Autoren se-
hen in der von ihnen wahrgenommenen sozial- und geisteswissenschaftlichen All-
gegenwart der Kategorie >Rasse« »nicht das Ergebnis einer plétzlichen Vereinheit-
lichung der ethnorassischen Herrschaftsformen in verschiedenen Lindern« (ebd.:
13) beziehungsweise keinen kollektiven intellektuellen Widerstand gegen eine sol-
che Entwicklung. Vielmehr erscheint ihnen die Forderung nach analytischer und
politischer Beriicksichtigung von race als »eine Folge der Quasi-Universalisierung
des nordamerikanischen folk concept von >Rasse« im Zuge eines weltweiten Exports
amerikanischer akademischer Kategorien« (ebd.).

Die strukturell, 6konomisch, politisch und sozial aufgrund der (nicht nur sym-
bolischen) Gewalt des Rassismus benachteiligten Fiirsprecher_innen einer antiras-
sistischen Bildungspolitik und Wissenschaft mit reaktioniren imperialistischen
Intellektuellen in einen Topf zu werfen, erscheint gerade in Hinblick auf Bour-

hittps://dol.org/1014361/6783839451311-007 - am 12.02.2028, 2112:48.

225


https://doi.org/10.14361/9783839451311-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

226

Epistemische Gewalt

dieus eigene Wissensproduktion und politische Positionierung nicht nachvollzieh-
bar. Ausgerechnet das fiir die europiische koloniale Expansion zentrale Konzept
race vorrangig als amerikanische akademische Kategorie zu bezeichnen, zeugt von
einer »selbstgefilligen Ignoranz« (smug ignorance) (Essed/Hoving 2014: 9), die man
bei einem Kritiker des Kolonialismus und Theoretiker symbolischer Gewalt nicht
vermutet. Sie ist jedoch verwandt mit dessen Haltung gegeniiber der seiner Theorie
lange vorangegangenen feministischen Wissensproduktion, die er in seinen Aus-
fithrungen zur symbolischen Gewalt des Geschlechterverhiltnisses ebenfalls igno-
riert. Bourdieu und Wacquant spielen hier die beiden Analysekategorien Klasse
und >Rasse« in unproduktiver Weise gegeneinander aus. Sie argumentieren, dass
die symbolische Gewalt des Bildungs- und Wissenschaftssystems eine weit iiber
dieses System hinausgehende politische Problematik globalen Ausmafies darstellt,
der iiber die Frage nach Rassismus nicht beizukommen sei. Dabei reduzieren sie
die Debatte auf eine identititspolitische und verstehen sie als Angriff auf ihre eige-
ne Vernachlissigung der Kategorie >Rasse«. Die historische und politische Dimen-
sion antirassistischer Kimpfe, die zugleich auch Klassenkimpfe und bei Weitem
nicht nur auf US-amerikanischem Territorium relevant sind, vernachlissigen die
Autoren hier zugunsten eines bildungspolitischen und klassismuskritischen Pla-
doyers fiir >mehr Staat«.

So plausibel die Argumentation gegen den auch wissenschaftlich getragenen
Kulturimperialismus einer auch 6konomischen und militirischen Weltmacht ist,
so problematisch ist deren Konstruktion rund um eine von den Autoren als un-
zulissig kritisierte Globalisierung der Kategorie >Rasse«. Damit wird der Anschein
erweckt, als wire auf Rassismus basierende Ungleichheit und Herrschaft ein ex-
klusiv US-amerikanisches Phinomen, und als miisse man sich als franzésischer
Wissenschaftler nur deshalb mit der Kategorie race auseinandersetzen, weil die-
se Frage zum State of the art einer von den USA dominierten Wissenschaftskultur
gehore. Das erleichtert die Abwehr einer Auseinandersetzung mit dem historisch
viel dlteren Eurozentrismus der Wissenschaften als solche, die notwendigerweise
auch die gesamte europiische, und damit auch franzosische, Wissenschaftstradi-
tion einschlieflen muss, die angesichts ihrer Rolle im historischen Kolonialismus
ebenso wie in der anhaltenden kolonialen Moderne keinesfalls frei von Rassismus
ist, sondern ihn mit hervorgebracht hat.

Aus post- und dekolonialer Perspektive sind Eurozentrismus und Rassismus
Grundvoraussetzungen fiir die Herausbildung des modernen Nationalstaats, den
Bourdieu hinsichtlich seines doppelten Monopols auf physische und symbolische
Gewalt analysiert. Wie er dies tut und inwiefern er dabei die koloniale Unterseite
dieses Zusammenhangs empirisch wie auch theoretisch (nicht) thematisiert, ist
Gegenstand des folgenden Abschnitts.

hittps://dol.org/1014361/6783839451311-007 - am 12.02.2028, 2112:48.



https://doi.org/10.14361/9783839451311-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel 4: Dimensionen des Epistemischen in weiten Gewaltkonzepten

Doppeltes Gewaltmonopol und der vergessene koloniale Staat

Direkte physische Gewalt, die gar keine Rolle in Bourdieus Theorie symbolischer
Gewalt zu spielen scheint, steht am Beginn seiner wissenschaftlichen Arbeit als
franzosischer Soldat mitten im algerischen Befreiungskrieg. Dort ist er unmittel-
bar mit dieser Gewalt konfrontiert und thematisiert sowohl jene, die vom franzé-
sischen Staat und seinen kolonialen Eliten ausgeht, als auch die des antikolonialen
Widerstandes. Doch obwohl Bourdieu den Zusammenhang physischer und sym-
bolischer Gewalt in seinen frithen Schriften ausgehend von dieser spezifischen Er-
fahrung analysiert, verschwindet physische Gewalt im Zuge seiner spiteren Theo-
riearbeit gleichsam im physischen Gewaltmonopol des Staates, dessen eigene Un-
sichtbarmachung er zugleich als Effekt seines symbolischen Gewaltmonopols kri-
tisiert. Dies liegt auch daran, dass Bourdieu die Verschrinkung beider Monopole
in seinem Spitwerk exklusiv von der Republik Frankreich aus konzipiert. Er macht
sie generalisierbar, indem er sie von ihrer kolonialen Vergangenheit abschneidet.*
Dariiber hinaus liegt seinen staatstheoretischen Uberlegungen ein an Herrschaft
und Beharrung orientiertes Verstindnis von Gesellschaft zugrunde, das seiner ei-
genen Argumentation zu fortwihrenden sozialen Kimpfen zwischen sozialen Klas-
sen bisweilen zuwiderliuft.

Bourdieu hilt fest, dass der Staat nicht nur das Monopol auf direkte physi-
sche Gewalt hilt, sondern auch auf das, was er entlang unterschiedlicher Untersu-
chungsgegenstinde als symbolische Gewalt thematisiert, analysiert und theoreti-
siert hat. In Abwandlung von Weber schreibt er in Praktische Vernunft (1998¢):

»Der Staat [..] ist ein (noch zu bestimmendes) X, das mit Erfolg das Monopol
auf den legitimen Gebrauch der physischen und symbolischen Gewalt ber ein
bestimmtes Territorium und (iber die Gesamtheit der auf diesem Territorium le-
benden Bevélkerung fiir sich beansprucht.« (ebd.: 99)%°

Bourdieu zufolge »errichtet und unterrichtet der Staat symbolische Formen des
gemeinsamen Denkens, soziale Grenzen der Wahrnehmung, der Verstindigung
oder der Erinnerung« (Bourdieu 2004: 224), die er »staatliche Formen der Klassifi-
zierung« (ebd.) nennt, welche ihrerseits ganz unterschiedliche Gestalt annehmen

64  Ein Uberblick zu Politik, Macht und Staat bei Bourdieu findet sich in einem Sammelband,
der das Konzept symbolischer Gewalt sogar zur titelgebenden Klammer macht (Hirsch/Voigt
2017). Die »ungedachte< koloniale Dimension Bourdieus staatstheoretischer Uberlegungen
wird in einzelnen Beitragen des Oxford Handbook of Bourdieu (Medvetz/Sallaz 2018) erortert.
Zum Zusammenhang des physischen mit dem symbolischen Gewaltmonopol in staatstheo-
retischer Hinsicht siehe auch Loffler (2012, 2017).

65  Hervorhebungim Original. Die franzdsische Erstausgabe erschien 1994 mit dem Titel Raisons
pratiques. Sur la theorie de I'action.

hittps://dol.org/1014361/6783839451311-007 - am 12.02.2028, 2112:48.

227


https://doi.org/10.14361/9783839451311-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

228

Epistemische Gewalt

kénnten. Der Staat konzentriere die Information, verarbeite und verteile sie wie-
der. Vor allem aber fiihre er eine theoretische Einigung durch (Bourdieu 1998c: 106).
In diesem Prozess sieht Bourdieu symbolische Gewalt am Werk. Die soeben zitier-
te Charakterisierung der zumindest zweifachen staatlichen Kapitalkonzentration
setzt er folgendermafien fort:

»Wenn der Staat in der Lage ist, symbolische Cewalt auszuiben, dann deshalb,
weil er sich zugleich in der Objektivitat verkérpert, ndmlich in Form von spe-
zifischen Strukturen und Mechanismen, und in der >Subjektivitit< oder, wenn
man so will, in den Képfen, ndmlich in Form von mentalen Strukturen, von
Wahrnehmungs- und Denkschemata.« (ebd.: 99)

Staatsmagie im Dienste der Bourgeoisie

Insbesondere in Bezug auf die Legitimitit giiltigen und in Bezug auf staatlich ab-
gesicherte Herrschaftsverhiltnisse relevanten Wissens sei der Staat oberstes Ge-
richt und letzte Instanz der Klassifizierung (Bourdieu 1992¢: 150). Er biirge fir
die hochsten Autorititsakte anderer Institutionen und sichere somit deren sym-
bolische Gewalt auf noch hoherer Ebene ab. So seien etwa offizielle Nominierun-
gen, Titel, Qualifikationen und deren Verleihung Manifestationen einer »Staats-
magie« (Bourdieu 2004: 456), vollzogen »in Autorititssituationen von Autoritits-
personen« (Bourdieu 1998c: 114). Indem er Wissen definiert, klassifiziert und qua-
lifiziert, erfiillt der Staat wesentliche epistemische Funktionen zur Aufrechterhal-
tung von etablierten Herrschaftsordnungen. Doch damit nicht genug. Durch die
in seinem symbolischen Gewaltmonopol zusammenlaufende Beglaubigungs- wie
auch Validierungsmacht (Bourdieu 2004: 459) sei er dariiber hinaus ein »mach-
tige[r] Schiedsrichter innerhalb der um dieses Monopol ausgetragenen Kimpfe«
(Bourdieu 1992c: 151).

Dass den Protagonist_innen dieser Kimpfe nicht die gleichen epistemischen
und anderen Ressourcen zur Verfugung stehen, ist mit Bourdieus Konzept unter-
schiedlicher Kapitalsorten und deren Eignung fiir einen konvertiblen Mehrwert
offensichtlich. Manche dieser Ressourcen, die ohnehin nur den innerhalb einer
Gesellschaft Privilegierten zur Verfugung stehen, werden dariiber hinaus von ei-
ner besonders michtigen Instanz verwaltet und bewirtschaftet: dem Staat, der
selbst als »Ergebnis eines Prozesses der Konzentration verschiedener Kapitalsor-
ten« (Bourdieu 1998c¢: 100) begriffen werden miisse. Das ist im Sinne Bourdieus des-
halb der Fall, weil er bei der Vereinheitlichung von Regelwerken, Klassifikationen
und Kommunikationsformen, etwa in den Bereichen von Sprache, Bildung, Justiz,
Finanzen, aber auch bei der Einfithrung verbindlicher MaRe und Ahnlichem, die
jeweils gilltigen Einheiten des kulturellen Marktes festlege (ebd.: 106). Auf diese
Weise erginzt Bourdieu die »Konzentration des Kapitals der physischen Gewalt«

hittps://dol.org/1014361/6783839451311-007 - am 12.02.2028, 2112:48.



https://doi.org/10.14361/9783839451311-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel 4: Dimensionen des Epistemischen in weiten Gewaltkonzepten

(ebd.:101) um die »Konzentration des informationellen Kapitals« (ebd.: 106), womit
hier kulturelles und symbolisches Kapital gemeint ist.*

Durch die staatliche Legalisierung von ganz bestimmten Formen symbolischen
Kapitals, so Bourdieu, »gewinnt eine bestimmte Perspektive absoluten, universel-
len Wert und wird damit jener Relativitit entzogen, die per definitionem jedem
Standpunkt als einer bestimmten Sicht von einem partikularen Punkt des sozia-
len Raums aus immanent ist« (Bourdieu 1992c: 150). Der Staat begiinstigt also die
einen Kapitalsorten und sanktioniert die anderen, und er bestimmt letztlich auch
die Relationen zwischen ihnen. Nicht nur das Monopol legitimer physischer Ge-
walt, vor allem jenes legitimer symbolischer Gewalt mache den Staat zu einer »Art
Verwirklichung Gottes auf Erden« (Bourdieu 2001a: 78). Sikularer formuliert er-
scheint er als die »alle Zertifikate garantierende Zentralbank« (Bourdieu 1992¢: 151)
und damit auch als »Besitzer einer Art Metakapital« (Bourdieu 1998c: 100).

Historisch zeigt Bourdieu, wie der Prozess der sprachlichen Einigung noch vor
der Franzosischen Revolution eng mit dem Aufbau eines monarchischen Staates
verkniipft gewesen sei. In Hinblick auf potenzielle epistemische Gewalt interes-
sant ist in diesem Zusammenhang der Verweis auf die Funktion der Errichtung
von Akademien bereits in der ersten Hilfte des 16. Jahrhunderts fiir die Nations-
werdung Frankreichs (Bourdieu 2004: 461). In ihnen konnten Adelige jene Bildung
erwerben, die zuvor den Klerikern vorbehalten war, und in den etwa hundert Jahre
spater etablierten Kollegs wurden die im Zuge der Staatswerdung dringend be-
nétigten militirischen und biirokratischen Eliten formiert. Doch die epistemische
Dimension des symbolischen Gewaltmonopols des Staats reicht tiefer in die Ge-
sellschaft hinein, bis in die Menschen selbst, und nicht ausschliefilich iiber die
formalisierten Wege des Bildungs- und Wissenserwerbs:

»Mit Hilfe der Klassifizierungssysteme [...], die im Recht, den biirokratischen Ver-
fahren, den Strukturen des Bildungssystems und in den sozialen Ritualen fest-
geschrieben sind, formt der Staat die mentalen Strukturen, setzt gemeinsame
Wahrnehmungs- und Gliederungsprinzipien durch [..].« (Bourdieu 1998c: 106)

In diesen ganz unterschiedlichen Dimensionen der Genese und Verbreitung von
Wissen entwickelt symbolische Gewalt ihre Kraft, die »Allgemeinheitswirkung«
(ebd.: 122)*” des Staates. Genau dort sieht Bourdieu das staatliche Monopol
auf symbolische Gewalt. Diese Verselbstverstindlichung ist ihm zufolge eng
verschrinkt mit dem, was er als Alltags- oder gesunden Menschenverstand be-
zeichnet, der zwar auflerhalb dieser Institutionen verhandelt wird, zu dessen
festen Bestandteilen jedoch auch institutionalisierte symbolische Gewalt gehért.
Diesen Zusammenhang kénne man nur verstehen, wenn man »die Beziehung

66  Hervorhebung im Original aufgehoben.
67  Hervorhebung im Original aufgehoben.

hittps://dol.org/1014361/6783839451311-007 - am 12.02.2028, 2112:48.

229


https://doi.org/10.14361/9783839451311-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

230

Epistemische Gewalt

zwischen den objektiven Merkmalen der betreffenden Organisationen und den
gesellschaftlich vermittelten Dispositionen derer, gegen die sie ausgeiibt wird«
(Bourdieu 2004: 15) im Detail analysiere — was er in zahlreichen Studien zu
unterschiedlichen Themenfeldern getan hat.

Die symbolische Gewalt politischen Legitimationshandelns geht nach Bourdieu
von der wechselseitig in beiden Bereichen generierten Zustimmung zur Welt aus:
im unbewussten Habitus des Alltagsverstandes, der impliziten Doxa verinnerlich-
ter Glaubensgewissheiten, ebenso wie im Feld des expliziten Wissens, des Dogmas.
Auch wenn man ihn dort nicht vermutet, hat der Staat mit beidem zu tun, denn

»die Arbeit der Wachter der symbolischen Ordnung, die mit dem gesunden Men-
schenverstand gemeinsame Sache machen, besteht darin, die urspriinglichen
Einsichten der doxa in die explizite Form der Ortho-doxie zu Uberfiithren.« (Bour-
dieu 2001a: 241)%8

Staatliche Mandatstriger innen sind fiir Bourdieu »Verwahrer des Alltagsverstan-
des« (Bourdieu 1992¢: 151), der nur funktioniert, wenn seine Grundlagen nicht in-
frage gestellt werden. Die symbolische Gewalt beider, der Doxa wie auch des Dog-
mas, erginzen einander zugunsten der Sicherung der bestehenden Ordnung. Auf
diese Weise schaffe der Staat »die Voraussetzungen fiir eine unmittelbare Harmo-
nisierung der Habitus, die ihrerseits einem Konsens iiber jene Gesamtheit gemein-
samer Gewi[ss]heiten zugrunde liegt, aus denen der gemeine Menschenverstand
sich aufbaut« (Bourdieu 2001a: 225). Der Staat brauche also gar nicht erst »Befehle
zu erteilen, physischen Zwang auszuiiben oder disziplinarischen Druck, um eine
geordnete soziale Welt zu produzieren« (ebd.: 229). Symbolische Gewalt tut das -
und sie tut es zumeist viel effizienter als die physische (Bourdieu/Wacquant 1996a:
203). Dies gelte solange, wie der Staat in der Lage sei, einverleibte — und mit dem
Alltagsverstand kompatible — Erkenntnisstrukturen zu produzieren, »die mit den
objektiven Strukturen tibereinstimmen, und sich damit die doxische Unterwiirfig-
keit unter die bestehende Ordnung zu sichern« (Bourdieu 2001a: 229).

Die epistemische Dimension des symbolischen Gewaltmonopols des Staates
reicht also tief bis ins verkérperte und implizite Wissen seiner Staatsbiirger_innen
- und nicht nur dieser. Das physische Gewaltmonopol des Staates ist hierbei weni-
ger sichtbar, verschwindet deshalb aber keineswegs. Nicht nur dissidentes Handeln
wird bisweilen nimlich mit physischer Gewalt und Zwang von staatlicher Seite ge-
ahndet, sondern auch ebensolches Wissen — doch darauf will Bourdieu hier nicht
hinaus.

68  Hervorhebung und Silbentrennung im Original.

hittps://dol.org/1014361/6783839451311-007 - am 12.02.2028, 2112:48.



https://doi.org/10.14361/9783839451311-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel 4: Dimensionen des Epistemischen in weiten Gewaltkonzepten

Brechen des doppelten Gewaltmonopols

Ausdriicklich tiber Staat und Rassismus spricht der Autor im Kontext symbolischer
Gewalt, solange er sich unmittelbar mit Algerien beschiftigt — deutlich seltener
und beiliufiger jedoch, als er sich exklusiv dem franzésischen Territorium zuwen-
det, von dem aus er das doppelte staatliche Gewaltmonopol theoretisiert. In einer
seiner ersten, noch in Algerien verfassten Publikationen bezeichnet er den franzo-
sischen Kolonialismus als Herrschaftssystem auf der Basis einer rassifizierten Se-
gregation von Kolonisator_innen und Kolonisierten (Bourdieu 1958: 116), die er als
»Kastensystem« kritisiert (ebd.: 115). Auch wenn er ihn hier kritisch resignifiziert,
behilt Bourdieu diesen spezifischen Ausdruck aus dem Repertoire einer eurozen-
trischen Anthropologie der Bezeichnung von Formen der rassifizierten Segregati-
on jenseits des Mittelmeers vor. Die spiter von ihm analysierte Klassenherrschaft
Frankreichs bezeichnet er damit nicht, und deren rassifizierte Dimension spielt in
seinen Analysen keine Rolle. Im frithen Text zu Algerien bringt Bourdieu hingegen
deutlich zum Ausdruck, dass die Funktion des Rassismus vor allem darin bestehe,
die Einteilung der Welt in Kolonisierte und Kolonisator_innen wie eine legitime
Rechtsordnung erscheinen zu lassen (ebd.: 116). Nur dank der »rassistischen Ideo-
logie« (ebd.) gelinge es, Privilegien in Rechte zu verwandeln und die beiden im
Zuge der Kolonisierung bewusst voneinander ferngehaltenen Bevolkerungen als
qua Natur dominierte oder dominierende erscheinen zu lassen (ebd.).

Das spater von ihm so genannte symbolische Gewaltmonopol des kolonialen
Staates wird hier in einen ausdriicklichen Zusammenhang mit dessen physischem
Gewaltmonopol gestellt. Bourdieu unterstreicht die epistemische Dimension von
Rassismus als unabdingbar fiir das Funktionieren kolonialer Herrschaft. Auch in
seinen Studien zur Transformation der Arbeit im kolonisierten Algerien (Bourdieu
1963, 2000)* hilt er Rassismus fiir ein Element zur Stabilisierung von Klassen-
verhiltnissen. Je linger und je fokussierter auf Frankreich er sich aber mit letzte-
ren beschiftigt, umso mehr geraten >Rasse« und Rassismus wieder aus dem Blick.
All diese Fragen scheinen nur ein Problem (in) der Kolonie zu sein — nicht jedoch
Frankreichs.

Deutliche Worte zur Verschrinkung des physischen mit dem symbolischen Ge-
waltmonopol im kolonialen Verhiltnis findet man in seinem frithen Text Revolution
in der Revolution (Bourdieu 2010: 157ff.), in dem es darum geht, ob und wie symbo-
lisches und physisches Gewaltmonopol im Kolonialismus zu brechen seien:™

69 DaserstimJahr2000 erschienene Werk Die zwei Gesichter der Arbeit erschien auf Franzésisch
bereits 1977.

70  Das Original wurde 1961 in der Zeitschrift Esprit veroffentlicht und erst 2002 wieder abge-
druckt. Das angefiihrte Zitat stammt aus dem Abdruck in den Algerische[n] Skizzen (Bourdieu
2010). Dieses Zitat und andere Textstellen lesen sich wie aus der Feder Frantz Fanons, den
zu erwdhnen Bourdieu jedoch vermeidet. Les damnés de la terre (Fanon 1961) erschien im sel-

hittps://dol.org/1014361/6783839451311-007 - am 12.02.2028, 2112:48.

231


https://doi.org/10.14361/9783839451311-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

232

Epistemische Gewalt

»Der Krieg bringt mit einem Schlag die wahren Grundlagen der kolonialen Ord-
nung ans Tageslicht, ndmlich das Krafteverhiltnis, mit dem die herrschende Kas-
te die beherrschte Kaste unter Vormundschaft hélt. Daher wird verstandlich,
da[ss] der Friede in den Augen bestimmter Angehdriger der herrschenden Kaste
die schlimmste Bedrohung darstellte. Denn ohne die Ausiibung der Gewalt giabe
es kein Gegengewicht mehr gegen die Gewalt, die sich gegen die Wurzeln dieser
Ordnung richtet, nimlich die Revolte gegen die unterlegene Lage.« (ebd.: 158)

Hier unterstreicht der Autor symbolische Gewalt als Legitimationsgrundlage der
kolonialen Herrschaftsordnung und stellt sie zugleich in einen unmittelbaren Zu-
sammenhang mit physischer Gewalt — sowohl mit jener der Kolonisator_innen als
auch mit der des antikolonialen Widerstandes. Die symbolische Gewalt der kolo-
nialen Logik vermag Ursache und Wirkung des Zusammenhangs zwischen beiden
Gewaltmonopolen erfolgreich umzudrehen, indem sie ihre eigene physische Ge-
walt zur bloflen Verteidigung gegen jene der Revolutionir_innen erklirt, so das
Argument. Bourdieu geht hier noch weiter. Er adressiert die physische Gewalt des
Widerstands als eine Option, die nicht nur dem physischen Gewaltmonopol der
Kolonisator_innen etwas entgegensetze, sondern auch das koloniale System selbst
zu Fall bringen konne (ebd.: 160f.). Physische Gewalt >von unten« erscheint ihm als
probates Mittel, das genau jenes symbolische Gewaltmonopol zu brechen imstande
sei, welches die Grundlage der kolonialen Herrschaftsordnung und ihrer legitimen,
weil staatlich organisierten, Gewalt svon obenc bilde.

»Der Krieg beférdert die Bewu[ss]twerdung« (ebd.: 161), so Bourdieu noch un-
missverstindlicher im selben Aufsatz. Er bilde »die erste radikale Infragestellung
des Kolonialsystems [..], die nicht, wie frither, symbolisch und in gewisser Hin-
sicht magisch bleibt« (ebd.: 164).” Mit symbolischer Infragestellung sind hier wi-
derstindige Praktiken der Kolonisierten gemeint, etwa das bewusste Festhalten an
traditioneller Kleidung, um sich der >Zivilisierungsmission« der franzésischen Ko-
lonisator_innen sichtbar entgegenzustellen. Wer in einer solchen Geste vor allem
das symbolische Gewaltmonopol angreift, hat das physische noch nicht ausgehe-
belt, so scheint es. Doch wer in der Lage ist, im bewaffneten Widerstand das physi-
sche Gewaltmonopol herauszufordern, trigt Bourdieu zufolge auch zum Brechen
jenes symbolischen Gewaltmonopols bei, das das physische aufrechterhilt.

Diesen Zusammenhang erklirt er zur Voraussetzung fiir eine Verinderung be-
stehender Ungleichheits- und Herrschaftsverhiltnisse, die iiber den konkreten An-
lassfall hinausgeht. Im Fall Algeriens ist das nichts weniger als der Sturz des Ko-
lonialsystems, der nicht nur fiir das Ende einer politischen Epoche steht, sondern
auch einen massiven epistemischen Bruch einliutet. Dass die weltweit gefithrten

benJahrwie Bourdieus hier zitierter Text, und seine deutlich antikolonialistischen Positionen
waren unter Kritiker_innen des Kolonialismus weit verbreitet.
71 Hervorhebung im Original aufgehoben.

hittps://dol.org/1014361/6783839451311-007 - am 12.02.2028, 2112:48.



https://doi.org/10.14361/9783839451311-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel 4: Dimensionen des Epistemischen in weiten Gewaltkonzepten

antikolonialen Kimpfe und die Dekolonisierung mehr als nur territoriale Fragen
aufwerfen, ist fiir Bourdieu offensichtlich:

»Der Krieg hat vor Augen gefihrt, da[ss] die Position des Herrschenden in Frage
gestellt werden kann —und zugleich die des Beherrschten. Der Europder mitsamt
seinem ganzen Universum haben den Charakter des Sakralen verloren.« (ebd.:
166)

Im Jahr 1961 und von kolonisiertem algerischem Territorium aus hilt Bourdieu den
bewaffneten Widerstand fiir eine notwendige Voraussetzung nicht nur fir die phy-
sische Beendigung des Kolonialismus, sondern auch fiir die von ihm ausgehende
symbolische Gewalt. Diese Argumentation spiegelt eine Kernfrage der auch Jahr-
zehnte spiter andauernden politischen wie auch akademischen Auseinanderset-
zungen mit direkter physischer Gewalt. Sie rithrt an deren wundestem Punkt, an
dem auch epistemische Gewalt eine wichtige Funktion hat: die (De-)Legitimierung
jener Formen von Gewalt, die von als illegitim erachteten Akteur_innen ausgehen,
und insbesondere dann, wenn sie sich gegen das als legitim anerkannte physische
Gewaltmonopol des Staates richten. Diese Frage nicht als philosophisch-abstrakte,
sondern im ganz konkreten Kontext einer kolonialen Konfrontation zu diskutieren,
macht die Angelegenheit nicht einfacher. Sie verweist auf die Verselbstverstindli-
chung jener Gewalt, die aufgrund des staatlichen Gewaltmonopols als legitim und
notwendig und daher als nicht diskutabel gilt, und die, Bourdieus Theorie folgend,
massiv unterbaut ist von Herrschaft und Ungleichheit aufrechterhaltender symbo-
lischer Gewalt.

Dies- und jenseits des Mittelmeeres

Bourdieu interveniert hier direkt in die Debatten seiner Zeit, mitten in der >hei-
Ren< Phase des Algerienkrieges, an dem er selbst aktiv als Forscher und Soldat
beteiligt war. Als Angehériger der kolonialen franzosischen Elite auf algerischem
Boden erklirt und rechtfertigt er den bewaffneten Widerstand gegen das Koloni-
alsystem selbst, indem er dessen physisches Gewaltmonopol mit dem verbindet,
was er symbolisches Gewaltmonopol nennt. In diesen und anderen frithen Schrif-
ten geht es, implizit und explizit, immer wieder um den Staat, und in diesen Jahren
denkt Bourdieu ihn auch ausdriicklich als kolonialen, auch wenn er keine Staats-
theorie im engeren Sinne betreibt.

Interessanterweise finden diese Uberlegungen aber so gut wie keinen Nieder-
schlag in seinen spiteren Konzeptionierungen der symbolischen Gewalt des Staa-
tes, die er als ein viel abstrakteres Phinomen beschreibt, wihrend er zugleich die
Abstraktionsmacht des Staates als eine ihrer wirkungsvollsten Operationen analy-
siert. Seinen eigenen frithen Thesen zum physischen wie auch symbolischen Ge-
waltmonopol des kolonialen Staates und entsprechenden empirischen Analysen
zum Trotz wird die koloniale Unterseite nationaler Staatsbildung und ihrer Theo-

hittps://dol.org/1014361/6783839451311-007 - am 12.02.2028, 2112:48.

233


https://doi.org/10.14361/9783839451311-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

234

Epistemische Gewalt

retisierung nach europiischen Modell auch von Bourdieu unterschlagen. Sie bleibt
in seinen staatstheoretischen Uberlegungen also nicht ungedacht, wie Franck Pou-
peau (2018) argumentiert. Sie wird im Zuge der Weiterentwicklung des Konzepts
symbolischer Gewalt vergessen (gemacht), obwohl sie dessen ersten und am unmit-
telbarsten mit dem physischen Gewaltmonopol verschrinkten Bestandteil gebildet
hat.

Wenngleich Bourdieu also die koloniale Dimension in seinen spiten staats-
theoretischen Ausfithrungen nicht ausdriicklich behandelt, scheint sie doch immer
wieder als Hintergrundfolie durch, der gegeniiber sich seine Theoretisierung des
Staates explizit als europiisch-eurozentrische und implizit als androzentrische ab-
hebt. Spricht er iiber die Formung mentaler Strukturen, so bezeichnet er diese et-
wa als »Formen des Denkens, die fiir das gebildete Denken das darstellen, was die
von Durkheim und Mauss beschriebenen primitiven Formen der Klassifizierung
fir das >wilde Denkenc« sind« (Bourdieu 1998c: 106). Nicht Staaten, sondern »we-
nig differenzierte[.] Gesellschaften« (ebd.: 117) seien es, in denen »die universellen
Wahrnehmungs- und Gliederungsprinzipien« (ebd.) vom »Gegensatz von minnlich
und weiblich« (ebd.) geprigt seien. Wenig tiberraschend wird hier auch die »Eh-
re der Mittelmeergesellschaften« (ebd.: 108) erneut als typische Form symbolischen
Kapitals und damit symbolischer Gewalt bemiiht, wenn es um nicht-staatliche Ver-
gesellschaftungsformen geht, die Bourdieu im zeitlichen und geografischen An-
derswo verortet. Demgegeniiber habe der Staat »in unseren Gesellschaften« (ebd.:
117) an der (Re-)Produktion der Instrumente zur Konstruktion der sozialen Reali-
tit einen entscheidenden Anteil (ebd.). Er sei es, der fiir die nétige »Durchsetzung
und Verinnerlichung aller grundlegenden Klassifizierungsprinzipien« (ebd.) sorge.
Auch fiir symbolische Gewalt scheint die konventionelle kognitive Unterteilung in
ein Dies- und ein Jenseits des Mittelmeeres zu gelten: Was >hier< nach speziellen
und ausgefeilten sozialen Mechanismen abliuft, die von hochster Ebene ausgehen,
erledigt »dort« das verallgemeinerte vormoderne Unbewusste.

Angesichts der unterschiedlichen Konzeption von symbolischer Gewalt — als
Teil eines als europdisch gedachten, modernen staatlichen Gewaltmonopols einer-
seits und als Grundlage sozialer Organisation in implizit als vormodern und au-
Rereuropdisch gedachten Gesellschaften andererseits — ist auch Bourdieus Fest-
stellung interessant, dass eine mafgeblich vom Staat getragene Doxa eine herr-
schende Sicht sei, »die sich nur iiber den Kampf gegen konkurrierende Sichtweisen
durchsetzen konnte« (ebd.: 120). Es handle sich dabei also ausdriicklich nicht um
ein »natirliches< und damit unverinderbares Verhiltnis. In den >anderen< Gesell-
schaften aber, in denen Habitus, Geschlechterordnung und Somatisierung immer
wieder als mehr oder weniger unverinderliche Triger symbolischer Gewalt her-
vorgehoben werden, scheint nicht in erster Linie von konkreten Akteur_innen um
unterschiedliche Sichtweisen gekimpft zu werden, sondern das immerwihrende
>Natiirliche« die Grundlage fir symbolische Gewalt zu bilden.

hittps://dol.org/1014361/6783839451311-007 - am 12.02.2028, 2112:48.



https://doi.org/10.14361/9783839451311-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel 4: Dimensionen des Epistemischen in weiten Gewaltkonzepten

Wie bereits im Abschnitt zur symbolischen Gewalt der Geschlechterordnung
diskutiert, springt hier ein Widerspruch ins Auge. Bourdieu entwickelt die Thesen
der sminnlichen Herrschaft« ausgerechnet anhand von Analysen einer historisch
als widerstindig bekannten Bevélkerungsgruppe, der Kabyl_innen, die Teil des be-
waffneten Kampfes gegen die Kolonialmacht Frankreich ist, von dem er selbst be-
hauptet, dass dieser das Bewusstsein aller Beteiligten verindere und damit auch
das symbolische Gewaltmonopol des Staates aufzubrechen imstande sei.

Weitere Eckpunkte von Bourdieus Konzeption des staatlichen Monopols auf
symbolische Gewalt finden sich in seinen Vorlesungen Uber den Staat (2014), die er
zwischen 1989 und 1992 am Pariser Collége de France gehalten hat.” Interessanter-
weise verwendet er darin, wie in seinem frithen Aufsatz Sur le pouvoir symbolique
(1977), wieder den Begrift der symbolischen Macht — und nicht jenen der symboli-
schen Gewalt, den er iiber viele Jahre hinweg propagierte. Was deren Zusammen-
hang mit dem physischen Gewaltmonopol des Staates betrifft, geht Bourdieu in
den Vorlesungen hinter die Klarheit seiner in vielen anderen Texten wiederholten
These zur Rassifizierung des symbolischen Gewaltmonopols zuriick und distan-
ziert sich unausgesprochen von seinen Ausfithrungen zum Zusammenhang von
physischem und symbolischem Gewaltmonopol im Kontext des kolonisierten Al-
gerien.

So sagt er etwa in seinen Vorlesungen Uber den Staat (2014), rohe Gewalt sei nie
nur rohe Gewalt, sondern iibe »eine Verfithrungs- und Uberredungskraft« (ebd.:
338) aus, indem die physische Gewalt selbst eine gewisse Form von Anerkennung
finde (ebd.). Auch wenn er dies nicht direkt ausspricht, scheint er hier vom Staat
ausgehende physische Gewalt zu meinen und nicht etwa potenziellen Widerstand
gegen die Staatsgewalt. Liest man diese Passagen gemeinsam mit seinen zu diesem
Zeitpunkt dreifRig Jahre zuriickliegenden Uberlegungen zur potenziellen Legitimi-
tit physischer Gewalt als Widerstand gegen den franzgsischen Kolonialismus in
Algerien, wird das Argument der Anerkennbarkeit physischer Gewalt leicht miss-
verstindlich. Die Formulierung einer »Verfithrungs- und Uberredungskraft« (ebd.)
physischer Gewalt entspricht dann einem weitverbreiteten Verstindnis einer nach-
geordneten epistemischen Funktion symbolischer Gewalt, die unterstellt, es gebe
eine Art allgemeiner, essenzieller, anthropologischer physischer Gewalt, die mittels
Wissen lediglich gutgeheifien oder verurteilt werde.

Wihrend Bourdieus Konzept des Zusammenhangs von symbolischer mit phy-
sischer Gewalt auf Seiten des Staates davon ausgeht, dass erstere Gewalt bereits in
der zweiteren selbst liege und das doppelte Gewaltmonopol einander verstirke, er-
innert die Formulierung einer allgemeinen »Verfithrungs- und Uberredungskraft«
(ebd.) an bis heute immer wieder erneuerte Theorien einer anthropologischen Nei-
gung zu physischer Gewalt. Solchen tritt er in seinen Schriften zu Algerien ent-

72 Die franzésische Erstausgabe Sur I'état stammt von 2012.

hittps://dol.org/1014361/6783839451311-007 - am 12.02.2028, 2112:48.

235


https://doi.org/10.14361/9783839451311-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

236

Epistemische Gewalt

schieden entgegen, indem er das physische mit dem symbolischen Gewaltmonopol
des Staates tiber die rassistische Epistemologie des Kolonialismus erklirt.

Gewalt und Kapital

Materialistischer argumentiert er, wenn er den staatlichen »Konzentrationspro-
ze[ss] des Kapitals an physischer Gewalt« (ebd.: 350) erliutert. An dessen Ende
entstehe das, »was wir als 6ffentliche Gewalt bezeichnen« (ebd.). Darunter versteht
Bourdieu die von physischer Gewalt bereinigt erscheinende symbolische Ebene des
Staates in seinem Innenverhiltnis, die aber keinesfalls mit der Abwesenheit phy-
sischer Gewalt gleichzusetzen sei:

»[D]as Monopol bildet sich auf der Grundlage seiner Enteignung. Es ist immer
wieder die gleiche, bereits genannte Ambivalenz: Konzentration = Universali-
sierung + Monopolisierung. Eine 6ffentliche Gewalt zu schaffen bedeutet, den
Cebrauch der Cewalt denen, die nicht auf der Seite des Staates stehen, zu ent-
ziehen.« (ebd.)

Wihrend diese 6ffentliche Gewalt in der sozialwissenschaftlichen Debatte mit ei-
ner als binnenstaatlich gedachten Ebene des Symbolischen deckungsgleich wird,
verschwindet der physische Gebrauch von Gewalt in eine nicht niher bestimmte
historische und/oder geografische Ferne, jedenfalls aber in die Sphire internatio-
naler Politik und zumeist in Zonen der Illegitimitit oder Legitimierung dessen, was
als illegitime Gewalt bekimpft werden soll. Wie Loffler in Anlehnung an Bourdieu
schreibt, wird »die Konzeption des inneren Gewaltmonopols [...] — zumindest im
demokratischen Staat — neutralisiert, indem sie selbst zum Garanten einer gewalt-
freien Gesellschaft stilisiert wird« (Loffler 2012: 208). Zur Aufrechterhaltung dieses
Eindrucks ist wiederum symbolische Gewalt unverzichtbar, die Bourdieu an sein
Konzept der unterschiedlichen Kapitalsorten und insbesondere des symbolischen
Kapitals zuriickbindet (Bourdieu 2014: 350).

Gewalt und Kapital — in ihren auch nach Bourdieu unterschiedlichen Formen
— stehen also in einem engen Zusammenhang, ebenso wie die Ebene des Symbo-
lischen mit der des Materiellen. Weil man physische Gewalt nicht konzentrieren
konne, ohne sie gleichzeitig zu kontrollieren (ebd.: 351), erfolge »die Akkumulation
physischen Kapitals nicht ohne die Akkumulation symbolischen Kapitals« (ebd.:
353). Ein physisches Gewaltmonopol ist ohne symbolisches Gewaltmonopol also
nicht zu haben. Seine Rechtfertigung ebenso wie seine Errichtung und Aufrecht-
erhaltung sind auf symbolische Gewalt angewiesen, es muss erkannt, anerkannt
und zugleich verkannt werden. Das symbolische Gewaltmonopol ist dem physi-
schen also nicht einfach nachgeordnet, sondern fiir dieses konstitutiv und mit
ihm untrennbar verbunden. Das Epistemische ist nicht nur unmittelbar fiir ers-
teres zentral, sondern mittelbar auch fiir zweiteres. Auch die Gewalt des Staates
ist fiir Bourdieu dementsprechend ein relationales und vielschichtiges Phinomen

hittps://dol.org/1014361/6783839451311-007 - am 12.02.2028, 2112:48.



https://doi.org/10.14361/9783839451311-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel 4: Dimensionen des Epistemischen in weiten Gewaltkonzepten

und das Epistemische ist auf unterschiedliche Weise in ihm wirksam, im physi-
schen wie auch im symbolischen Gewaltmonopol des Staates.

Interessanterweise fithrt Bourdieu zahlreiche Erliuterungen der sogenannten
symbolischen Revolution itberwiegend im Kontext der symbolischen Gewalt des
Geschlechterverhiltnisses aus (Bourdieu 1997a: 230) — und nicht etwa am Rassis-
mus des Kolonialsystems, am Klassismus des Bildungssystems oder am Beispiel
anderer substaatlicher Symbolsysteme, die er viel detaillierter und umfangreicher
analysiert hat. Wihrend Bourdieu den fiir symbolische Gewalt funktionalen Be-
reich etwa von Bildung und Wissenschaft immer wieder in einen direkten Zu-
sammenhang mit dem symbolischen Gewaltmonopol des Staates bringt, tut er das
nicht in Hinblick auf das Geschlechterverhiltnis, dem er mindestens ebenso grofie
Relevanz fiir symbolische Gewalt zuschreibt. Letzteres versteht er als geschlosse-
nes System, das mit dem Staat und dessen Gewalt nicht viel zu tun hat (Loffler
2017: 145), sondern ihm zufolge auf einer substaatlichen Ebene liegt.

Wie androzentrisch die Staatsgewalt selbst ist, beschiftigt Bourdieu nicht wei-
ter, und die eigene Kritik an ihrem Eurozentrismus scheint ihm im Laufe der Jahr-
zehnte nicht mehr wichtig zu sein.” Gerade hinsichtlich dieser Fragen bleibt Bour-
dieus Staatsverstindnis funktionalistisch, was im Widerspruch zu seiner eigenen
Sozialtheorie umkimpfter Felder steht. Wenn es um die symbolische Gewalt des
Staates geht, erscheint dieser weniger als gesellschaftliches Verhiltnis denn als in-
stitutionalisiertes Herrschaftsregime.

Epistemische Briiche und symbolische Revolution

Das physische Gewaltmonopol stellt Bourdieu in seinen spiten staatstheoretischen
Schriften nicht mehr infrage, wie er es noch auf Basis seiner frithen Uberlegungen
zu symbolischer Gewalt im kolonisierten Algerien getan hatte. Wichtiger erscheint
ihm vielmehr das Problem, ob und wie das symbolische Gewaltmonopol des Staates
herausgefordert werden kann, wenn der Staat zugleich das ist, was und wie wir
denken und sogar fithlen:

»Alle symbolischen Kimpfe beginnen immer mit einer Aufkiindigung, die ich
objektivistisch nenne, der Aufkiindigung objektivierter Formen der Herrschaft,
weil man sie sehen, weil man sie beriihren kann. Man sagt: >Nieder mit dem
Staat.< Aber der Staat agiert nur mit dem, was er von sich selbst in unser Hirn
verpflanzt hat, und daher ist eine Art Psychoanalyse des menschlichen Geistes die

73 Feministische Staatstheorie fithrt Bourdieus Theorie der symbolischen Gewalt hingegen pro-
duktiv weiter und vertieft sie nicht nur hinsichtlich der Kategorie Geschlecht. Siehe dazu ins-
besondere Die Asche des Sourverins (Sauer 2001), Staat und Geschlecht (Ludwig/Sauer/Wohl
20009) oder Feministische Staatstheorien (L6ffler 2011).

hittps://dol.org/1014361/6783839451311-007 - am 12.02.2028, 2112:48.

237


https://doi.org/10.14361/9783839451311-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

238

Epistemische Gewalt

Voraussetzung eines organisierten Kampfes. Sagen wir so, dass ein organisierter
politischer Kampf bei einem selbst anfingt.« (Bourdieu 2001b: 166)7*

Als Wissenschaftstheoretiker und Wissenssoziologe riumt Bourdieu ein, die Sozi-
alwissenschaften seien von Anfang an integraler Bestandteil jener Darstellungen
des Staates und somit Teil seiner Realitit gewesen (Bourdieu 1998c: 97). Das be-
deutet, dass gerade die Sozialwissenschaften das symbolische Gewaltmonopol mit
hervorgebracht haben und es immer noch tun. Wer dieses Monopol wissenschaft-
lich analysieren und kritisieren will, bleibt demzufolge notwendigerweise in dessen
Mechanismen verstrickt. Beim Nachdenken iiber den Staat laufe man bestindig
Gefahr, »staatlich produzierte Denkkategorien auf den Staat anzuwenden« (ebd.:
93) und so sein symbolisches Gewaltmonopol zu verkennen, das tief in die eige-
nen Gedanken und Gefiihle reiche. Da der Staat in uns selbst sei, gelte es, einen
»radikalen Zweifel gegeniiber dem Staat [zu] sien« (Bourdieu 2014: 587).

Hinsichtlich des staatlichen Monopols auf symbolische Gewalt ist Bourdieu zu-
folge eine »symbolische Revolution« (Bourdieu/Wacquant 1996b: 211) dringend not-
wendig. Diese soll den Zweifel zur Grundlage haben, aber nicht in Resignation en-
den, sondern in eine permanente Resignifizierung dessen miinden, was uns als
selbstverstindlich entgegentritt (Dogma) und was wir fir selbstverstindlich hal-
ten (Doxa). Diese Revolution sieht deutlich anders aus als jene, die er dreifiig Jahre
zuvor als »Revolution in der Revolution« (Bourdieu 2010: 157) beschrieben hat. Sie
ldsst das staatliche Monopol auf physische Gewalt aulen vor und beschrinkt sich
auf die Ebene des Symbolischen. Dort kdnnen und sollen Herrschaftsverhiltnisse
zum Erodieren gebracht und damit verinderbar gemacht werden.

Doch auch wenn er den Zweifel als erstes Mittel der Wahl empfiehlt, ist es fir
Bourdieu illusorisch zu glauben, dass symbolische Gewalt allein durch Bewusstsein
und guten Willen zu iiberwinden sei (Bourdieu 2001a: 230). Die Dekonstruktionsar-
beit am symbolischen Gewaltmonopol kénne dementsprechend keine individuelle
Angelegenheit sein. Echte Befreiung sei nur von kollektivem Handeln zu erwarten,

»das darauf abzielt, die unmittelbare Ubereinstimmung von inkorporierten und
objektiven Strukturen praktisch aufzubrechen, das heifdt von einer symbolischen
Revolution, die imstande ist, an den Grundlagen der Produktion und Reproduk-
tion des symbolischen Kapitals und insbesondere an der Dialektik von Anspruch
und Distinktion zu riitteln, die die eigentliche Wurzel der Produktion und des
Konsums von kulturellen Giitern als Distinktionsmerkmalen ist« (Bourdieu/Wac-
quant 1996b: 211).

74 Das Zitat stammt aus einem auf Franzésisch gefithrten Interview aus dem Jahr 2000, das in
deutscher Ubersetzung in Wie die Kultur zum Bauern kommt (Bourdieu 2001b: 162ff.) abge-
drucktist.

hittps://dol.org/1014361/6783839451311-007 - am 12.02.2028, 2112:48.



https://doi.org/10.14361/9783839451311-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel 4: Dimensionen des Epistemischen in weiten Gewaltkonzepten

Mit kulturellen Giitern ist in diesem Zitat nicht nur Materielles gemeint, sondern
auch das im Abschnitt zu Bildung diskutierte implizite und inkorporierte Wis-
sen, das unter den unterschiedlichen Formen kulturellen Kapitals den hochsten
symbolischen Mehrwert verspricht. An dieser verborgensten und am schwierigsten
zuginglichen Stelle verselbstverstindlichter Herrschaftsverhiltnisse, die fir Bour-
dieu in erster Linie Klassenverhiltnisse sind, miissen epistemische Briiche demzu-
folge ansetzen. Das symbolische Gewaltmonopol des Staates, so legt es Bourdieus
spite Konzeption nahe, scheint nicht direkt itber das physische angreifbar zu sein,
wie er es im Kontext des bewaffneten antikolonialen Widerstandes argumentiert
hatte, sondern nur vermittelt iiber jene Subsysteme, in denen es seine Wirkung
entfaltet.

Ohne es explizit so zu benennen, bestitigt dieses Argument eine Scharnier-
funktion epistemischer Gewalt, die auf vielfiltige Weise in die Beschaffenheit, Ver-
teilung und Wirksamkeit jenes Wissens eingewoben ist, mittels derer sich auch
symbolische Gewalt entfaltet. Deren intrinsische Verbindung mit dem physischen
Gewaltmonopol gerit dabei leicht aus dem Blick. Zugleich stellt diese Verbindung
eine der heikelsten Fragen in der Gewaltdebatte dar, weil sie unmittelbar mit jener
nach der (Il-)Legitimitit und Rechtfertigung auch physischer Gewalt verquickt ist.

Ob das kollektive produktive Zweifeln an symbolischer Gewalt ausreicht, um
letztlich die Herrschaft und Ungleichheit aufrechterhaltenden Funktionen des phy-
sischen Gewaltmonopols des Staates zu iiberwinden, diskutiert Bourdieu im Kon-
text seiner von der kolonialen Geschichte des modernen europiischen National-
staats abstrahierten Uberlegungen nicht mehr. Zahlreiche Stellen seiner spiten
offentlichen Interventionen und politischen Texte lassen vermuten, dass er ange-
sichts der Zuspitzung von Ungleichheit und Ungerechtigkeit im globalen Mafstab
selbst seine Zweifel an der Kraft dieses kollektiven Zweifelns hat. Er erachtet dieses
Zweifeln jedoch als einzige ihm und anderen Intellektuellen zur Verfiigung ste-
hende Moglichkeit, um zur Reduktion symbolischer Gewalt und damit zu einer
Transformation von Herrschaftsverhiltnissen beizutragen.

In diesem Zusammenhang spricht Mauger eine weitere Ambivalenz in Bour-
dieus Analyse und Kritik des symbolischen Gewaltmonopols des Staates an. Er
macht darauf aufmerksam, dass in dessen umfangreichem Werk zwei Versionen
symbolischer Gewalt ausfindig zu machen seien: eine fiir die Wissenschaft und
eine fiir die Politik; eine, bei der das explizite Lernen und Bewusstsein im Vorder-
grund stehe, und eine, bei der es auf die iiber den Koérper vermittelte Erkenntnis
beziehungsweise auf die kollektive Arbeit des korperlichen Verlernens ankomme
(Mauger 2005: 228). Besonders deutlich wird dies etwa in seinen »Wortmeldungen
im Dienste des Widerstands gegen die neoliberale Invasion« (Bourdieu 1998a), so

hittps://dol.org/1014361/6783839451311-007 - am 12.02.2028, 2112:48.

239


https://doi.org/10.14361/9783839451311-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

240

Epistemische Gewalt

der Untertitel der Aufsatzsammlung Gegenfeuer (ebd.).” Diese Ambivalenz mag un-
befriedigend sein, weil sie zum einen die kartesianische Trennung in Kérper und
Geist wiederholt, die Bourdieu selbst zu iiberwinden trachtet. Zum anderen lisst
sie keine eindeutige Empfehlung zu, auf welchem Wege symbolischer Gewalt am
wirksamsten zu begegnen sei. Zugleich spiegelt sie Bourdieus eigene Bewegung
zwischen theoretischer Analyse und politischer Praxis, die sich in seinem spiten
Werk zunehmend abzeichnet.

Auch Kastner (2002: 319) spricht von einer Wendung von staatskritischen theo-
retischen Analysen hin zu einer politischen Verteidigung des (Sozial-)Staats als
Bollwerk gegen die Entgrenzungen des neoliberalen Kapitalismus und argumen-
tiert, Bourdieus politische Betitigung habe ihn ab den 1990er Jahren hinter sei-
ne eigene theoretische Arbeit zuriickgehen lassen. Nicht zu vergessen ist jedoch,
dass zwischen den verschiedenen Positionen Jahrzehnte politischen und sozialen,
personlichen und intellektuellen Wandels liegen — und konsequenterweise unter-
schiedliche Schliisse in Hinblick auf die von Bourdieu selbst geforderte symbo-
lische Revolution. Auch deren Konzeption und Umsetzung ist notwendigerweise
dem Wandel der Zeit, ihrer Politiken und Paradigmen unterworfen.

Egal, ob als theoretischer Riickschritt kritisiert oder als Versuch einer prak-
tischen Umsetzung akzeptiert, kann diese Argumentation durch alle Phasen von
Bourdieus Schaffen als ein Plidoyer fiir ein stirkeres gesellschaftspolitisches Enga-
gement von Intellektuellen gelesen werden, die er als Vorreiter_innen im Kampf
gegen die im Zuge der kapitalistischen Globalisierung zunehmende soziale Un-
gleichheit sieht. Dieser Hoffnung liegt ein idealtypisches Bild genau jener intel-
lektuellen Elite zugrunde, die seinen eigenen Analysen zufolge auch Teil des von
ihm sogenannten Staatsadels und somit an der Reproduktion symbolischer Gewalt
notwendigerweise beteiligt ist:

»Was bedroht ist, das sind die acht Jahrhunderte intellektueller Arbeit, die ei-
nerseits notig gewesen waren, um den heutigen Typus eines Kiinstlers, eines
Schriftstellers hervorzubringen, und andererseits die zwei oder drei Jahrhunder-
te sozialen Kampfes, von Schlachten, von Streiks, von gewerkschaftlichen Kamp-
fen, die notig waren, sehr komplexe Formen der Regulierung der menschlichen
Gesellschaften zu erfinden.« (Bourdieu 2001b: 179)

Diese Anrufung korrespondiert mit dem eurozentrischen Emanzipationsnarrativ
der kolonialen Moderne, das dem sdkularisierten Expertenwissen und seinen Pro-
duzent_innen einen Stellenwert beimisst, der auf der Basis von Bourdieus Theorie
des doppelten Monopols von symbolischer und physischer Gewalt infrage zu stel-
len ist. An dieser und an anderen Stellen bezieht sich Bourdieu positiv auf das Erbe

75  Diefranzdsische Ausgabe erschien im selben Jahr mit dem Titel Contre-feux: Propos pour servir
d la vésistance contre 'invasion néo-libérale.

hittps://dol.org/1014361/6783839451311-007 - am 12.02.2028, 2112:48.



https://doi.org/10.14361/9783839451311-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel 4: Dimensionen des Epistemischen in weiten Gewaltkonzepten

der paradigmatisch in Frankreich verorteten Aufklirung. Angesichts der von ihm
heftig kritisierten neoliberalen Globalisierung wird dieses Erbe zur Richtschnur
fiir die geforderte kollektive Arbeit an der symbolischen Revolution. Jenseits die-
ser Richtschnur bleibt die koloniale Kehrseite des symbolischen Gewaltmonopols
ebenso unbenannt wie deren Verschrinkung mit jenem staatlichen Gewaltmono-
pol, das zur Errichtung der kolonialen Moderne notwendig war. Was in dieser Fo-
kussierung auf die Rolle Intellektueller nach prototypisch europiischem Vorbild
ebenfalls vergessen (gemacht) wird, sind all jene antikolonialen Widerstandskamp-
fer_innen und Intellektuellen, die in Algerien und anderswo im sogenannten Glo-
balen Siiden zur Uberwindung nicht nur physischer, sondern auch symbolischer
Gewaltverhiltnisse beigetragen haben, die zugleich konstitutive Elemente der ko-
lonialen Unterseite des eurozentrischen Emanzipationsnarrativs sind.

Zwischenfazit zu symbolischer und/als epistemischer Gewalt

Fiir Bourdieus Konzept symbolischer Gewalt ist die Dimension des Epistemischen
in mehrfacher Hinsicht von Bedeutung. Sie ist es erstens als Terrain der Austra-
gung von Kimpfen innerhalb bestehender Herrschaftsordnungen und infolgedes-
sen zweitens als Machtressource fiir Dominanz ebenso wie fiir Widerstand. In Be-
zug auf letzteren verwendet er ausdriicklich den Begriff epistemisch, wenn er wie-
derholt fiir einen epistemischen Bruch als Voraussetzung fiir weitergehende, auch
politische, Transformationen plidiert. Drittens wirkt das Epistemische in Form
der Festlegung von Regeln und Normen auf jenen Feldern, auf denen diese Aus-
einandersetzungen stattfinden. Hier ist das Epistemische in seiner Prozesshaf-
tigkeit sowie in seiner normierenden Dimension wirksam und die von Bourdieu
angesprochene longue durée am Werk. Die Dimension des Epistemischen duflert
sich viertens, und fiir die Beharrlichkeit sozialer Ordnung ebenfalls unverzichtbar,
im nur schwer verinderbaren Unbewussten des Habitus, also verkdrpert in den
Akteur_innen, die in Herrschaftserhalt und/oder auch an Widerstinden dagegen
beteiligt sind. Fiinftens ist diese fluide und wandelbare epistemische Dimension
auch in die Institutionen und Strukturen des Staates eingelagert, den Bourdieu
wesentlich an der Genese und Transmission symbolischer Gewalt beteiligt sieht.
Hier spielt das Epistemische eine zentrale Rolle im Zusammenwirken dessen, was
er das symbolische Gewaltmonopol des Staates nennt, mit dessen physischem Ge-
waltmonopol.

Wissen, als Praxis ebenso wie in Bezug auf seinen Inhalt, hat bei Bourdieu
ganz unmittelbar mit Interessen, Konflikten und deren Austragung zu tun. Dass
die Prozesse der Produktion, Distribution und Konsumption von Wissen auch in
einer modernen Demokratie in Zeiten des Friedens nicht transparent und egali-
tir verlaufen, sondern soziale Ungleichheit reproduzieren und damit Herrschafts-
verhiltnisse aufrechterhalten, schreibt Bourdieu den subtilen Mechanismen jener

hittps://dol.org/1014361/6783839451311-007 - am 12.02.2028, 2112:48.

241


https://doi.org/10.14361/9783839451311-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

242

Epistemische Gewalt

symbolischen Gewalt zu, die sich in einer kapitalistischen Gesellschaft iiber den
Zugang, den Erwerb und die Vermittlung von Wissen und Bildung reproduziert.
Auch den Umstand der durch Bildung und Wissen stabilisierten sozialen Ungleich-
heit selbst versteht er als Ausdruck symbolischer Gewalt.

Indem er diese eng an sein Konzept der Kapitalsorten bindet, macht er plausi-
bel, dass vor allem die abseits der Offentlichkeit, etwa in elitiren Netzwerken oder
in einflussreichen Familien, stattfindende Vermittlung insbesondere von implizi-
tem Wissen dafiir sorgt, 6konomische, politische und andere Interessen von bereits
Privilegierten zu naturalisieren und damit vor deren Infragestellung durch Ange-
hérige benachteiligter Schichten zu bewahren. Daraus lisst sich schlieflen, dass
auch die epistemischen Anteile symbolischer Gewalt nicht nur auf direkten und
formalisierten Wegen des Bildungs- und Wissenserwerbs tradiert werden, sondern
zahlreiche und im Sinne des Machterhalts besser gesicherte Wege nehmen.

Nicht nur im Privaten und Familiiren macht Bourdieu diese verborgene und
daher besonders wirksame Reproduktion symbolischer Gewalt fest, sondern auch
im Konzept des Habitus. Dort, in der vermeintlich individuellen, ganz manifes-
ten, physischen Inkorporation von Herrschaft wird itber symbolische Gewalt zur
quasi-natiirlichen Selbstverstindlichkeit transformiert, was weder natiirlich noch
selbstverstindlich ist: all die feinen Unterschiede sozialer Distinktion, die den
Abstand der sozialen Klassen, der Geschlechter und ethnisierter Bevolkerungs-
gruppen, auf die Bourdieu jedoch kaum eingeht, zueinander sichern und damit
bestehende Herrschaftsverhiltnisse aufrechterhalten. Im Zuge der Reproduktion
symbolischer Gewalt dringt die Dimension des Epistemischen tiber den Habitus
noch tiefer ein als tiber lediglich institutionelle Mechanismen. Sie wirkt bis in den
Korper und das Bewusstsein des und der Einzelnen, in die mentalen und sogar
emotionalen Strukturen sowohl der von dieser subtilen Gewalt Beherrschten als
auch der mit ihrer Hilfe Herrschenden. Die epistemische Dimension symbolischer
Gewalt liegt hier auf der Ebene des Unbewussten, die einer aktiven und bewussten
Verdnderung nur schwer zuginglich ist.

Fir unmoglich hilt Bourdieu dies jedoch nicht. Er fordert daher eine symboli-
sche Revolution innerhalb aller Herrschaftsverhiltnisse in Form einer permanen-
ten Infragestellung dessen, was Menschen als normal und natiirlich leben, aus-
sprechen, denken und fithlen. Insbesondere am Beispiel der von ihm so genann-
ten minnlichen Herrschaft, deren Zeit und Raum tiberdauernde Nachhaltigkeit
er der massivsten aller Ausprigungen symbolischer Gewalt zuschreibt, argumen-
tiert Bourdieu, dass eine symbolische Revolution ein kollektiver Prozess sein miis-
se. Die Uberwindung dieses aus seiner Sicht fiir symbolische Gewalt paradigmati-
schen heteronormativen und androzentrischen Geschlechterverhaltnisses versteht
er ganz und gar nicht als jene individuelle Angelegenheit, als die der Habitus des
und der Einzelnen fiir gewdhnlich, durchaus im Sinne des Teilens und Herrschens,
missverstanden wird. Indem er Erkenntnis-, Wahrnehmungs-, Denk-, Gefiihls-

hittps://dol.org/1014361/6783839451311-007 - am 12.02.2028, 2112:48.


https://doi.org/10.14361/9783839451311-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel 4: Dimensionen des Epistemischen in weiten Gewaltkonzepten

und sogar Handlungsstrukturen als insbesondere vergeschlechtlicht verkorperte
versteht, kann auch die Dimension des Epistemischen in Bezug auf den fiir sym-
bolische Gewalt zentralen Habitus als inkorporierte verstanden werden.

Noch indirekter als im Bildungssystem und im Geschlechterverhiltnis scheint
symbolische Gewalt nach Bourdieu in der Abstraktion des Staates zu wirken. Weil
dieser nicht nur das Monopol auf physische, sondern auch auf symbolische Gewalt
innehat, spricht er von einem doppelten Gewaltmonopol des Staates. Dieses entfal-
tet seine Wirkung wiederum auf zwei Ebenen mit je unterschiedlicher Bedeutung
des Epistemischen. Einerseits rechtfertigt das symbolische das physische Gewalt-
monopol, indem es die Konzentration von Gewaltressourcen und deren Anwen-
dung als richtig und notwendig erscheinen lisst, erfiillt also eine legitimierende
Funktion. Andererseits sichert dieses von Bourdieu Metakapital genannte symbo-
lische Gewaltmonopol Praktiken substaatlicher symbolischer Gewalt in ganz ande-
ren sozialen Bereichen wie etwa Bildung und Kultur ab, indem es als Mechanismus
der Rickversicherung fiir von dort ausgehende Klassifizierungen und Zertifizie-
rungen fungiert.

Wihrend Bourdieu den Zusammenhang zwischen physischer und symboli-
scher Gewalt in seinen frithen algerischen Schriften am Beispiel der rassifizier-
ten Herrschaft des franzosischen Kolonialismus ausdriicklich problematisiert,
verschwindet dieser auf eine globale Konstellation verweisende Begriindungs-
zusammenhang der beiden Gewaltmonopole vollstindig aus seinen spiten
staatstheoretischen Schriften. Auch in seinen bildungs- und wissenschaftstheo-
retischen Ausfithrungen zu symbolischer Gewalt, die er stets exklusiv an den
franzoésischen Nationalstaat bindet, ist diese koloniale beziehungsweise globale
Dimension abwesend. Wenn es hingegen um die symbolische Gewalt des Ge-
schlechterverhiltnisses geht, verlegt er den Untersuchungsgegenstand in die
Ferne der ehemaligen Kolonie Algerien, in der er selbst als Teil der kolonialen
franzosischen Elite wihrend des Befreiungskrieges titig war.

Wahrend die sozialwissenschaftliche Hauptkategorie Klasse die Grundlage fiir
Bourdieus Werk bildet und Geschlecht spit, aber doch, immerhin als fur Herr-
schaftsverhiltnisse relevanter Faktor mit in Betracht gezogen wird, bleiben >Ras-
sec und geopolitischer Standort bei Bourdieu analytisch deutlich schwicher aus-
geleuchtet, wenn es um symbolische Gewalt geht, und kaum mit seinen beiden
Hauptkategorien verbunden. Und das, obwohl er selbst >Rasse« als ein naturalisie-
rendes, Ungleichheit und Gewalt rechtfertigendes Klassifikationssystem versteht,
das, wie Wacquant es formuliert, »die willkiirlichen Ergebnisse der Sozialgeschich-
te« (ebd.) als notwendige Folgen von Biologie oder Kultur darstellt. Rassismus ist
geradezu ein perfektes Beispiel fiir jene tiefe Gewaltférmigkeit, die Bourdieu in
seinem frithen Aufsatz Le pouvoir symbolique (1977) eine strukturierende wie auch
strukturierte Struktur genannt hat (ebd.: 406), die der Sicherung von Herrschaft
diene. In seinen spiteren, fiir die Theoretisierung symbolischer Gewalt wichtiger

hittps://dol.org/1014361/6783839451311-007 - am 12.02.2028, 2112:48.

243


https://doi.org/10.14361/9783839451311-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2k

Epistemische Gewalt

gewordenen Schriften spricht Bourdieu jedoch deutlich seltener von Rassismus als
von anderen Formen der Diskriminierung, die er akribisch ausbuchstabiert, und
verzichtet auf eine explizite Kategorie >Rasse« als Instrumentarium seiner Analysen
zugunsten ihrer Gleichsetzung mit Klasse und Geschlecht. Alle drei fallen fiir ihn
gleichermafien unter das Problem symbolischer Gewalt, wie etwa in seinen Medi-
tationen (Bourdieu 2001a: 231), in denen er Diskriminierungen unterschiedlichster
Art in einem diffusen Begriff von Rassismus vermischt, ohne ihrer intersektionalen
und intradependenten Konstituiertheit nachzugehen.

Zweifellos ist es lohnend, Bourdieus Konzept symbolischer Gewalt fiir eine fe-
ministische, post- und dekoloniale Theoretisierung epistemischer Gewalt heranzu-
ziehen. Zugleich kann aber nicht daritber hinweggesehen werden, dass der in viel-
facher Hinsicht heterodoxe und herrschaftskritische Soziologe Bourdieu gleich-
zeitig ein Protagonist der eurozentrischen Konventionen seiner Disziplin ist, die
sich die soziologische Analyse moderner Gesellschaften im Globalen Norden zur
Aufgabe gemacht hat. Wenn er den Globalen Siiden nicht tiberhaupt ignoriert, be-
dient er sich, wie viele andere auch, der vermeintlichen Spiegelung der >smoder-
nen< euroamerikanischen Gesellschaft in einem enthistorisierten, als vormoder-
nen und im Globalen Siiden isolierten, fernen Territorium. Dies ist insbesondere
bei seiner Konzeption des auf ewig naturalisiert erscheinenden Geschlechterver-
hiltnisses der Fall, das die Kabyl_innen in seiner hier klassisch anthropologisch-
ethnologisch bleibenden Perspektive idealtypisch verkorpern.

Der antikolonialen Ausrichtung seiner frithen Schriften zum Trotz flieft die
Dimension des Kolonialen und Globalen nur indirekt und in mancher Hinsicht viel-
leicht sogar wider Willen in Bourdieus Konzept herrschaftskritische Sozialtheorie
ein. Zudem wird das, was er in seinen frithen algerischen Schriften tiber Rassismus
und den kolonialen Staat schreibt, in der Rezeption so nachhaltig marginalisiert,
dass es erst mit einem Abstand von fast 20 Jahren wiederentdeckt wird. Das Span-
nungsfeld zwischen imaginierter Metropole und Kolonie, zwischen sogenannter
Moderne und vermeintlicher Tradition, zwischen Gegenwart und Vergangenheit
bleibt somit in Bourdieus Konzeption symbolischer Gewalt bestehen, auch wenn
es fiir diese den Ausgangspunkt bereitgestellt haben mag, wie vor allem postkolo-
niale Autor_innen mit Bezug auf Bourdieus Jahre in Algerien betonen.

Im Gegensatz zu Bourdieu, bei dem Wissen zwar eine sehr wichtige, aber doch
implizite Rolle fiir symbolische Gewalt spielt, erklirt die im folgenden Abschnitt
diskutierte Gewalttheorie Butlers die Integration der Dimension des Wissens zu
ihrem ausdriicklichen Ziel. Auch sie spricht nicht explizit von epistemischer Ge-
walt, doch im Verlauf ihres ebenfalls mehrere Jahrzehnte umfassenden Werks kann
normative Gewalt als ein produktives Konzept herausgearbeitet werden, das die
tiefliegenden und unsichtbaren Gewaltformigkeiten niher zu beschreiben hilft, die
alle Theoretiker_innen weiter Gewaltbegriffe auf unterschiedliche Weise beschif-
tigen. Wie Galtung und Bourdieu liegt auch Butler daran, mit einer weit gefass-

hittps://dol.org/1014361/6783839451311-007 - am 12.02.2028, 2112:48.


https://doi.org/10.14361/9783839451311-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel 4: Dimensionen des Epistemischen in weiten Gewaltkonzepten

ten Gewalttheorie und -kritik potenziell zu einer Reduktion dessen beizutragen,
was den Gegenstand ihrer Analysen bildet. Ihr Werk 6ffnet einen notwendigerwei-
se nicht widerspruchsfreien und auch anspruchsvollen, gerade deshalb aber auch
produktiven Weg in diese Richtung.

hittps://dol.org/1014361/6783839451311-007 - am 12.02.2028, 2112:48.

245


https://doi.org/10.14361/9783839451311-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

