
IV. Die Wirkung der Ungerechtigkeit 
im Staat

Auch O. Gigon hält die bisherige Beweisführung dafür, 
daß das gerechte Leben auch das gute ist, für wenig 
überzeugend. Wäre es wirklich so einleuchtend, daß in der 
Gerechtigkeit die Gesundheit der Seele besteht, so sei ja 
rätselhaft, warum es in der Welt nach dieser Entdeckung 
immer noch so zugeht, wie es eben in ihr zugeht.1 Das 
Gesundheitsargument sieht Gigon ergänzt durch die 
Theorie von der Selbstzerstörung der ungerechten Staats­
formen, durch die Einbeziehung der gesellschaftlichen 
und historischen Erfahrung also. Die Welt, so meint 
Gigon wohl, kann nur deshalb so sein, wie sie ist, weil die 
Individuen solche Erfahrungen immer aufs neue souverän 
vernachlässigen. Was die Erinnerung an solche Erfahrun­
gen für die Entscheidungen und Zielsetzungen der einzel­
nen leisten kann, wird nun zu untersuchen sein.
Die Alternative zur Polis der universalen Gleichberechti­
gung und Freundschaft besteht, wie nun mehrfach deut­
lich geworden ist, in einer Mischkultur, in der Gleichbe­
rechtigung und Benachteiligung nebeneinander bestehen. 
Platon versucht darum, einen systematischen Überblick 
über solche Staatsformen zu geben und deren grundlegen­
de Schwächen aufzudecken. Noch bevor er den Verfall der 
besten Verfassung, jetzt Aristokratie genannt, über Timo- 
kratie, Oligarchie und Demokratie bis hin zur Tyrannis 
schildert, nennt er das Prinzip dieser staatlichen Umwäl­

1 O. Gigon: Gegenwärtigkeit und Utopie, 535.

141

https://doi.org/10.5771/9783495993880-141 - am 17.01.2026, 14:45:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993880-141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Zungen. Solche seien nur möglich, wenn innerhalb der 
herrschenden Klasse selbst Zwietracht entstehe. Solange 
die Herrschenden sich nur einig seien, sei dagegen kein 
Umsturz möglich (545 d). Das heißt allerdings, wie sich 
zeigen wird, nicht, daß Platon einen Umsturz ,von unten4 
für unmöglich gehalten hätte, wohl aber, daß er die 
Entstehung einer zum Umsturz fähigen Bewegung wie­
derum auf eine verborgene Zwietracht der Herrschenden 
zurückzuführen versucht. Deren Trachten ist dann in dem 
Sinn zwiespältig, daß sie bei der Ausübung ihrer Herr­
schaft unvermeidlich die Bedingungen zur Beseitigung 
eben dieser Herrschaft - oder plakativer: ihre eigenen 
Totengräber - mitproduzieren.
Die Anwendung dieses Prinzips stößt allerdings gleich zu 
Anfang auf Schwierigkeiten. Denn wie können der voll­
kommene Staat und seine Hüter noch vollkommen sein, 
wenn sie sich aus sich selbst heraus zerstören können 
sollen? Rein logisch ist das Problem nicht zu lösen, und so 
bleibt, wenn man der ominösen Hochzeitszahlberech­
nung nicht einen besonderen Tiefsinn abgewinnen will, 
letztlich nur der von Bescheidenheit zeugende Hinweis 
auf die Vergänglichkeit alles Seienden, auf die Macht der 
Zeit selbst: Alles Entstandene müsse einmal doch unterge­
hen (546 a).2 Der Keim des Verderbens liegt, wie das 
,Symposion4 deutlich ausspricht, in der Weise, wie das 
Sterbliche am Unsterblichen Anteil hat: „nicht so, daß es 
durchaus immer dasselbe wäre wie das Göttliche, sondern 
indem das Abgehende... ein anderes neues solches zu­
rückläßt, wie es selbst war44 (Symposion, 208 b). So wer­

2 Es wirkt darum recht überzogen, wenn Popper, ausgehend von der 
Hochzeitszahlspekulation, Platon zum ersten „Vertreter einer biologi­
schen Rassentheorie der Sozialdynamik und der politischen Geschichte“ 
(a. a. O. 123) machen will. Zur Bedeutung der Hochzeitszahl in Platons 
kosmologischer Spekulation vergleiche K. Gaiser: a. a. O. 271-273.

142

https://doi.org/10.5771/9783495993880-141 - am 17.01.2026, 14:45:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993880-141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


den einmal die Kinder der Regenten nicht so wohlgeartet 
sein, wie sie sein sollten, und dann ihrerseits, in die Ämter 
der Väter eingerückt, die Erziehung der eigenen Nachfol­
ger vernachlässigen, bis schließlich solche an die Macht 
gekommen sein werden, die nicht mehr unterscheiden 
können, wer seiner Natur nach zur Herrschaft geeignet ist 
und wer nicht (546 d - 547a). Die ungeeigneten Wächter 
werden dann infolge ihrer abweichenden Natur nicht 
mehr damit zufrieden sein, besitzlose Obwalter der öf­
fentlichen Angelegenheiten zu sein, sondern selbst nach 
Besitz streben (547b). Platon zeichnet diese in der Folge 
allerdings so, daß ihre Liebe nicht vorwiegend dem Geld 
gilt, sondern weit mehr dem heroischen Sichselbstbewei- 
senwollen in kriegerischen Auseinandersetzungen (548 a, 
549 a). Aufgrund solcher Leistungen werden sie Ehren 
und Ämter beanspruchen. Schon hier wird deutlich, daß 
es Platon nicht darauf ankommt, die Abfolge der Verfas­
sungen gerade in der Reihenfolge als notwendig zu erwei­
sen, in der er sie bespricht. Prinzipiell könnte auf die 
Aristokratie auch direkt eine Oligarchie folgen. Wenn 
Platon hier die Timokratie vorzieht, geschieht das wohl 
vor allem, um die Analogie zu der in Buch vier beschriebe­
nen Rangordnung der Seelenteile herzustellen. In der 
Timokratie ist der mutartige Seelenteil zur Herrschaft 
gelangt (548 c), und dieser stand zwischen dem vernünfti­
gen und dem begehrlichen (vgl. auch 550b). Es kann 
deshalb in der Interpretation nicht darum gehen, der 
Reihenfolge der Verfassungen eine besondere Bedeutung 
zuzumessen, sondern nur darum, innerhalb der einzelnen 
Staatsformen die selbstzerstörerischen Elemente deutlich 
herauszupräparieren.
Die Parallelisierung von Individuum und Staat, die Platon 
schon bei der Bestimmung der Tugenden für sinnvoll 
befunden hatte, wendet er auch hier wieder an. Er be­

143

https://doi.org/10.5771/9783495993880-141 - am 17.01.2026, 14:45:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993880-141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


trachtet sowohl die Entwicklung der Staaten im Ganzen 
als auch die Genese der jeweils in ihnen heranwachsenden 
Individuen. In dieser Parallelität wird klar, daß die ein­
gangs aufgestellte These, die Verfassungen der Staaten 
entwüchsen nicht den Eichen und Felsen, sondern den 
Sitten und Seelen derer, die den Staat bilden (544 d,e), 
nicht im Sinn einer Priorität des Subjekts mißverstanden 
werden darf. Ganz im Gegenteil zeigt die folgende Unter­
suchung immer wieder, daß das, was das Subjekt wird, 
ganz wesentlich von den auf es einwirkenden gesellschaft­
lichen Kräften abhängt.
Wichtiger für die jetzige Fragestellung ist jedoch die 
inhaltliche Problematik zunächst der timokratischen Le­
benskonzeption. Am deutlichsten werden die Timokra- 
ten, wie schon erwähnt, von Platon dadurch charakteri­
siert, daß sie vom Streben nach Sieg und Vorrang und von 
Ruhmbegierde beherrscht sind (548 c 6 und 7). Entschei­
dend wichtig ist nun, daß dieser Wille zum Ruhm sich von 
dem gelöst hat, wofür auch im wahren Staat den Herr­
schenden Ruhm und Ehre zuteil werden sollten, also von 
der Arbeit für die Einheit des Staates und für die Bewah­
rung der Freundschaft unter den Bürgern. Auch bei den 
Timokraten bleibt der Ruhm freilich an eine Bedingung 
gebunden, nämlich an den Erfolg in einem Feldzug 
(549 a). Aber diese Kriege dienen nicht mehr der Verteidi­
gung eines für alle erfahrbaren Gutes, etwa der Bewah­
rung des lebenswerten Lebens in der Polis. Die in dieser 
ursprünglich verbreitete Gleichberechtigung und Freund­
schaft ist von den Herrschenden längst beseitigt worden. 
Sie haben alles Eigentum an sich gerissen und die ehemals 
freien Bürger zu Sklaven gemacht (547b,c). Die von den 
Timokraten geführten Kriege sind zum Selbstzweck ge­
worden, sie dienen nur noch der Profilierungssucht der 
Befehlshaber (548 a).

144

https://doi.org/10.5771/9783495993880-141 - am 17.01.2026, 14:45:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993880-141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Auffällig ist, daß der mutartige Seelenteil, der in den 
Timokraten zur Herrschaft gekommen ist, hier mit dem 
Streben nach Vorrang und mit Ruhmbegierde eigene Ziele 
enthält. Das scheint seiner in Kapitel drei versuchten 
Deutung als Kraft der Vernunft zu widersprechen. Ein 
Zusammenhang zwischen beiden Phänomenen läßt sich 
aber herstellen. Der Mut sollte einen Menschen dazu 
befähigen, bestimmte Zielsetzungen innerseelisch anderen 
überzuordnen. Im Streben nach Vorrang wird nun gewis­
sermaßen derselbe Impuls nach außen gewendet: Der 
einzelne will sich im Ganzen anderen überordnen. Aus 
diesem Streben entsteht, wie gleich deutlich werden wird, 
die zentrale Antinomie des timokratischen Lebensent­
wurfes.
Seltsamerweise rechnet Platon den Timokraten die Ver­
kehrtheit ihres Lebens nicht explizit vor. Seine Kritik 
dieser Lebensweise wird einzig an der Art und Weise, wie 
er den Zerfall der timokratischen Seele und ihren Über­
gang in eine oligarchisch gesonnene denkt, erkennbar. 
Dieser soll sich nach Platon so vollziehen, daß der Sohn 
eines erfolgreichen Heerführers, der seinen Vater von 
Verleumdern um Hab und Gut oder gar des Lebens 
beraubt sieht, an den Spielregeln und der Zuverlässigkeit 
des timokratischen Systems irre wird und sich selbst dem 
Reichtum als neuem Ziel verschreibt (553 b, c).3 Das offen­
bart die strukturelle Labilität des timokratischen Systems. 
Diese besteht darin, daß diejenigen, die die Ehre verleihen 
sollen, zugleich auch die sind, vor denen der Erfolgreiche 
sich auszeichnen muß, vor denen er etwas voraushaben 
will. Die Möglichkeit der Timokratie gründet in einem 

3 Dies ist sicher auch eine Anspielung auf die ungerechtfertigte Anklage 
gegen die bei den Arginusen im Jahr 406 siegreichen Heerführer, der sich 
Sokrates damals widersetzt hatte (vgl. Apologie, 32 b).

145

https://doi.org/10.5771/9783495993880-141 - am 17.01.2026, 14:45:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993880-141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Gleichgewichtszustand, in dem einerseits alle miteinander 
konkurrieren und doch gleichzeitig und in derselben 
Hinsicht auf eine gegenseitige Anerkennung angewiesen 
bleiben. Gerade der erfolgreiche Feldherr läuft darum 
immer Gefahr, daß ihm seine Erfolge, je größer sie sind, 
streitig gemacht werden, eben weil deren Anerkennung 
für das Selbstwertbewußtsein und die Macht der anderen 
völlig unerträglich wäre. Um der Erhaltung der eigenen 
Ehre und Macht willen werden die Timokraten also 
Handlungen begehen, die auf Dauer zum Zusammen­
bruch ihres Systems der gegenseitigen Anerkennung füh­
ren werden. Schon beim Zusammenbruch der Timokratie 
ist damit jenes Prinzip wirksam, das Platon erst für 
Oligarchie und Demokratie reklamieren wird (555 b und 
562 b): Die Timokratie geht an der Unersättlichkeit der in 
ihr Herrschenden nach dem in ihr zuhöchst geachteten 
Gut, der Ehre, zugrunde. Die Flucht der enttäuschten 
Timokraten in den Reichtum muß auch als Versuch 
begriffen werden, die Abhängigkeit von den anderen zu 
vermindern. Die Ehre besteht nur als freiwillige Anerken­
nung einer Leistung durch andere. Ob aber jemand eine 
Leistung anerkennt oder nicht, bleibt in sein Belieben 
gestellt. Die Ehre ist kein Besitz, den man vorzeigen kann, 
sondern existiert nur in den Köpfen derer, die sie verlei­
hen. Den Reichtum muß dagegen auch der respektieren, 
der dies nicht will, er ist ein vom subjektiven Meinen 
unabhängiges Faktum.
In der Oligarchie herrscht der Reichtum auf zweifache 
Weise. Erstens gilt er den Individuen als das höchste Gut. 
Insofern das Streben nach Reichtum stellvertretend für die 
Begierde nach allen käuflichen Gütern steht, ist damit der 
begehrliche Seelenteil zur Herrschaft gekommen 
(553 c,d). Zweitens geht von den Reichen auch die reale 
Macht im Staat aus (550c, 551b). Deutlicher als der 

146

https://doi.org/10.5771/9783495993880-141 - am 17.01.2026, 14:45:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993880-141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Timokratie rechnet Platon nun der Oligarchie ihre Fehler 
vor. Die vier wichtigsten sind:
1) Die Auswahl der Herrschenden nach dem Reichtum 
sagt nichts über deren Qualifikation für ihre Aufgabe aus 
(551c).
2) Die Oligarchen werden den Staat in Arme und Reiche, 
die einander feindlich gesonnen sind, spalten und deshalb 
nichts mehr gemeinsam mit diesen ausrichten können 
(551 d,e).
3) Die Oligarchen werden in ihrer hemmungslosen Gier 
nach Reichtum nichts dagegen unternehmen, daß Mitglie­
der ihres Standes ihr ganzes Vermögen vertun, weil sie ein 
Interesse daran haben, eben dieses hinzuzugewinnen. Auf 
diese Weise werden schließlich Menschen entstehen, die 
keinem Stand mehr angehören, sondern nur noch arm 
sind. Diese werden denen, die ihr Vermögen an sich 
gerissen haben, nicht eben wohl gesonnen sein und des­
halb auf den Umsturz der Verhältnisse sinnen (552 a-c 
und 555 d). Die Entstehung solcher Menschen, der soge­
nannten Drohnen, bezeichnet Platon als das größte Übel 
der Oligarchie (552a4).
4) Die Reichen werden immer mehr verweichlichen und 
zu körperlichen und geistigen Anstrengungen untüchtig 
werden (556b-d). Besonders die beiden letzten Fehler 
werden zum Untergang der Oligarchie führen. Die von 
den Oligarchen immer mehr vergrößerte Masse der Ar­
men wird schließlich deren Schwäche erkennen und ihre 
Herrschaft abschütteln (556 d - 557a). Platon hat also 
recht, wenn er behauptet, die Oligarchen würden aus 
Unersättlichkeit nach dem von ihnen zuhöchst erstrebten 
Gut, dem Reichtum, ihre Herrschaft verlieren (555 b). Die 
auf das individuelle Mehrhabenwollen gerichtete Ver­
nunft der Oligarchen verleitet diese zu Handlungen, die 
den kollektiven Untergang herbeiführen werden.

147

https://doi.org/10.5771/9783495993880-141 - am 17.01.2026, 14:45:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993880-141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Platon gibt allerdings selbst zwei Beispiele für Maßnah­
men, die geeignet sind, den Untergang abzuwenden. 
1) Die Oligarchen erlassen für die Mitglieder ihrer Klasse 
Regeln, die der Verschwendung des Vermögens und damit 
der Entstehung neuer ,Drohnen* entgegenwirken (556 a). 
Auf diese Weise bliebe die personale Stärke der herrschen­
den Klasse erhalten und das umstürzlerische Potential 
kleiner. 2) Die privaten Geldgeschäfte müssen auf eigene 
Gefahr abgeschlossen werden (556a,b). Platon meint 
damit, wie er in den ,Nomoi* ausführt (vgl. dort 742 c), 
daß der Staat nicht mehr als Vollstreckungsgehilfe für die 
Eintreibung von Schulden auftreten soll. Den Schuldnern 
droht keine Strafe, falls sie die Rückzahlung des Geldes 
oder der Zinsen verweigern. Von dieser Regelung kann 
Platon mit Recht behaupten, daß sie die Bürger nötigen 
wird, sich der Tugend zu befleißigen, denn nun muß sich 
der Kreditgeber auf die Anständigkeit seines Schuldners 
verlassen, und das wird er nur dann tun, wenn dieser 
durch sein bisheriges Verhalten Beispiele seiner Ehrlich­
keit gegeben hat (Politeia, 556 a). Die zu diesen Selbstbe­
schränkungen notwendige Voraussicht und Klugheit traut 
Platon den Oligarchen aber nicht zu, er läßt sie an der 
Beschränktheit ihres eigenen Prinzips zugrunde gehen. 
Ganz auszuschließen ist, wie die Geschichte zeigt, aller­
dings nicht, daß die Oligarchen sich zur Einhaltung dieser 
oder anderer Klugheitsregeln durchringen werden. 
Schließlich haben es ihre modernen Nachfolger nicht zu 
jener Verelendung des Proletariats kommen lassen, in der 
Marx den Keim der Revolution entdecken zu können 
meinte.
Da die Oligarchen von der Masse der von ihnen Ausge­
beuteten gestürzt worden sind, ist die daraus hervorge­
hende Staatsform nun die Herrschaft dieser Masse selbst, 
die Demokratie. Als die Grundwerte dieser Verfassung 

148

https://doi.org/10.5771/9783495993880-141 - am 17.01.2026, 14:45:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993880-141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


begreift Platon die Freiheit (557b) und die Gleichheit 
(558 c). Beide Begriffe deutet er negativ aus. Die Freiheit 
wird ihm zu Willkür und Anarchie (557 e - 558 a), und die 
Gleichheit wird nur mit einem sicher kritisch gemeinten 
Satz dahingehend charakterisiert, daß an Gleiche wie 
Ungleiche eine gewisse Gleichheit ausgeteilt werde 
(558 c). Eine Erörterung dessen, was mit Freiheit und 
Gleichheit als Gegenbegriffen zur Diktatur der Oligar­
chen wohl positiv gemeint sein könnte, und eine nähere 
Differenzierung, in welchem Sinn sich die Demokraten als 
gleich verstehen und behandeln und in welchem nicht, 
versucht Platon nicht. Er bleibt bei pauschalen Karikatu­
ren (vgl. auch 562 d - 563 d), die allesamt den völligen 
Zusammenbruch jeder Ordnung illustrieren sollen. Als 
ernsthafte Auseinandersetzung mit der Demokratie kann 
dies nicht gelesen weren, weil die geschilderten Zustände 
eher den Status von Kuriositäten haben, aber nicht zum 
Wesen einer Verfassung gehören, an deren Anfang, wie 
auch Platon sehr wohl sieht, die Abschaffung der Ausbeu­
tung und die Verleihung des gleichen Bürgerrechts an alle 
standen (557 a). Auch dort, wo die Herrschaft vom Volke 
ausgehen soll, muß dies nicht heißen, daß sie schlechthin 
nicht mehr stattfindet. Deswegen begreift Popper Platons 
Beschreibung der Demokratie als eine „bis zur Leiden­
schaft feindselige und ungerechte Parodie des politischen 
Lebens in Athen und des demokratischen Glaubensbe­
kenntnisses“.4 Aus Platons Schilderung geht allerdings 
nicht hervor, daß die Demokraten einander hemmungslos 
Gewalt und Unrecht antun. Deren Charakterisierung 
bleibt vielmehr ambivalent. Einerseits zeichnet Platon den 
Demokraten als einen Menschen, der mit seinen Lüsten 
gleichberechtigt umgeht und jedesmal der nachgibt, die 

4 K. R. Popper: a. a. O. 72.

149

https://doi.org/10.5771/9783495993880-141 - am 17.01.2026, 14:45:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993880-141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sich eben einstellt (561b). Der Demokrat ist für ihn 
jemand, der Freiheit für seine Launen fordert (561 c-e). 
Andererseits kann diese innere Demokratisierung zu ei­
nem Parlament der Lüste nicht die ganze Wahrheit der 
Demokraten ausmachen, denn diese Freiheit wird sicher 
oft in Widerspruch zu jener Gleichberechtigung aller 
Bürger geraten, die ebenfalls an der Wiege der Demokratie 
stand. Darüber, wie die Demokraten sich in solchen 
Konfliktfällen verhalten, sagt Platon nichts. Es ist ja 
durchaus möglich, daß die Demokraten um dieser Gleich­
berechtigung willen das Ausleben ihrer momentanen Lü­
ste begrenzen und damit eine ähnlich gewaltfreie Gesell­
schaft realisieren, wie die von Platon inaugurierte. Es gibt 
allerdings Indizien dafür, daß Platon seine anarchistisch 
gefärbte Karikatur der Demokratie selbst nicht besonders 
ernst genommen hat. Daß dies nicht unwahrscheinlich ist, 
wird deutlich, wenn man sich fragt, welches die Fehler 
sind, die Platon der Demokratie vorhält. Nach den bishe­
rigen Schilderungen würde man ein Argument erwarten 
wie: Die Demokraten gefährden durch ihre Unwilligkeit, 
sich an die Gesetze zu halten, den Bestand ihres Staates 
oder provozieren, daß jemand, um dem Chaos Einhalt zu 
gebieten, ein sehr autoritäres System etabliert. Erstaun­
licherweise macht Platon jedoch diese Einwände nicht. 
Zwar demonstriert er einen Übergang der Demokratie in 
die Tyrannei, aber der Grund dafür ist nicht die Wieder­
herstellung der Ordnung. Eine Kritik, die den Demokra­
ten ernsthaft die Fehler ihres Systems aufzuzeigen ver­
sucht, übt Platon explizit gar nicht. Seine Kritik an der 
Demokratie wird wiederum nur deutlich an der Art und 
Weise, wie er deren Zusammenbruch denkt. Dieser voll­
zieht sich so, daß das Volk, von den ,Drohnen* zur 
Beraubung der verbliebenen Reichen aufgestachelt, einen 
Führer mit besonderen Vollmachten an seine Spitze stellt,

150

https://doi.org/10.5771/9783495993880-141 - am 17.01.2026, 14:45:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993880-141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


um den Widerstand der Reichen zu brechen (565 a-c). 
Aus diesem Führer, der nach und nach, von anderen 
verführt, alle Hemmungen in seiner Seele beseitigt, wird 
schließlich ein Tyrann und der Staat ein tyrannischer 
(572 d - 573 b). Hiermit bezeichnet Platon im Gegensatz 
zu den obigen Kuriositäten allerdings eine Gefahr, die sich 
auch in der Demokratie nicht völlig vermeiden lassen 
wird, denn auch in dieser kann die Herrschaft nicht im 
wörtlichen Sinn vom Volk ausgeübt werden, sondern 
dazu werden vermittelnde und repräsentative Instanzen 
erforderlich sein. Die Gefahr, daß diejenigen, die die 
Macht repräsentativ ausüben, sich selbst bereichern wol­
len (565 a) und durch bewußte Desinformation (565 b,c) 
den Willen ihrer Auftraggeber zu manipulieren versu­
chen, ist in der repräsentativen Struktur mitangelegt. 
Allerdings gehört diese Gefahr nicht spezifisch zum We­
sen der Demokratie. Daß jemand, der zur Erledigung 
einer Aufgabe mit Vollmachten ausgestattet worden ist, 
diese Macht mißbraucht, ist ebenso in einer Oligarchie 
oder Timokratie möglich. Der Grund, weshalb Platon die 
Demokratie in die Nähe der Tyrannis rückt, liegt denn 
auch nicht darin, daß er den Übergang zwischen beiden 
empirisch für wahrscheinlicher hielt als die Umwandlung 
einer der anderen Staatsformen in eine Tyrannei. Der 
Grund liegt vielmehr darin, daß er das tyrannische Le­
benskonzept als Radikalisierung des demokratischen be­
greift. Aus Unersättlichkeit an ihrem höchsten Gut, der 
Freiheit, schlage die Demokratie in Tyrannei um (562 b,c 
und 564 a). Dieser Umschlag wird, wie schon erwähnt, 
initiiert durch die progressive Enthemmung eines einzel­
nen. So wie Platon den demokratischen Freiheitsbegriff 
charakterisiert hat, ist das durchaus einleuchtend. Je­
mand, der es als seine Freiheit begreift, tun zu können, 
was er gerade will, wird die in der Demokratie geltende 

151

https://doi.org/10.5771/9783495993880-141 - am 17.01.2026, 14:45:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993880-141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Gleichberechtigung recht bald als Einschränkung seiner 
Freiheit erleben. Für jemanden, der seine so verstandene 
Freiheit vergrößern will, ist es dann konsequent, so 
radikal nach Macht zu streben, daß er auf die anderen 
keine Rücksicht mehr zu nehmen braucht - und d. h. eben 
nach tyrannischer Macht zu streben. In dieser naheliegen­
den Konsequenz entdeckt Platon die eigentliche Gefahr 
für die demokratische Staatsform und ihre Nachbarschaft 
zur Tyrannei. Was die Nachbarschaft dieser Verfassungen 
angeht, sind allerdings zwei Einschränkungen zu machen: 
1) Platon kann deren Nähe nur deshalb demonstrieren, 
weil er einfach setzt, daß die Freiheit im Sinn von Willkür­
freiheit das höchste Gut eines Demokraten ist. Wenn 
jemand einen anderen Freiheitsbegriff hat oder erklärt, 
daß ihm Freiheit und Gleichheit gleich wichtig sind, 
versagt die Konstruktion. 2) Der Wille zur tyrannischen 
Macht muß nicht unbedingt aus dem Wunsch, die eigenen 
Begierden im allgemeinen ausleben zu können, entstehen. 
Er kann ebensogut aus dem spezielleren Wunsch, etwa 
den eigenen Reichtum zu vermehren, hervorgehen.
Mit der Erreichung der Tyrannis endet Platons Analyse 
der inneren Schwächen der verschiedenen Staatsformen. 
Zu früh könnte man meinen, denn gerade die Notwendig­
keit der Selbstzerstörung der Tyrannis wird nicht mehr 
gezeigt. Das kann natürlich nicht bedeuten, daß Platon 
diese Staatsform nun wieder für stabiler gehalten hätte als 
die vorangegangenen. Daß er die Umwandlung der Ty­
rannei in eine andere Staatsform nicht mehr darstellt, liegt 
einfach daran, daß er meint, alle wesentlichen Formen 
bereits behandelt zu haben. Die Schwäche der tyranni­
schen Staatsform muß deshalb in Platons Darstellung der 
Eigenschaften derselben freigelegt werden. Analog zur 
Kritik an den vorangegangenen Verfassungen, sind hier 
vor allem zwei Momente herauszuheben:

152

https://doi.org/10.5771/9783495993880-141 - am 17.01.2026, 14:45:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993880-141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1) Der Tyrann wird nicht im wörtlichen Sinn allein 
herrschen können, sondern auf die Unterstützung durch 
andere angewiesen bleiben. Die Tyrannis hat in Wahrheit 
die Struktur einer Oligarchie (567d - 568 a).
2) Diejenigen, die dem Tyrannen beistehen und ihn 
bewundern (568 a4), werden dies deshalb tun, weil sie 
dasselbe für gut halten wie dieser. Das Gute des tyranni­
schen Lebens, wie Platon es als Radikalisierung des demo­
kratischen Ansatzes gezeichnet hat, bestand aber darin, 
den eigenen Begierden in Freiheit Befriedigung verschaf­
fen zu können, und Freiheit hieß dabei: ohne auf die 
Bedürfnisse anderer Rücksicht nehmen zu müssen. Wenn 
nun alle Mitglieder der tyrannischen Elite diese Freiheit als 
oberstes Gut betrachten, ist der Konflikt vorprogram­
miert. Die Tendenz zur Selbstzerstörung wird in dieser 
Elite sogar noch größer sein als in der timokratischen oder 
oligarchischen, denn reich und geehrt können prinzipiell 
noch mehrere zugleich sein, aber die Freiheit, seine Wün­
sche ohne Rücksicht auf andere verwirklichen zu können, 
kann immer nur genau einer genießen.
Die Instabilität der von der Aristokratie abweichenden 
Staatsformen beruht also für Platon darauf, daß in diesen 
nach jeweils verschiedenen Kriterien die Ausdehnung der 
Gleichberechtigung auf eine Gruppe eingeschränkt und 
anderen Zielen untergeordnet wurde. Den Platz des ober­
sten Gutes sollten Ehre, Reichtum oder Freiheit einneh­
men. Dabei ist deutlich geworden, daß sich in dieses 
Schema die Demokratie nur gewaltsam einreihen läßt. 
Doch von dieser einmal abgesehen, wurden in den übrigen 
Staatsformen die Herrschenden stets von jener Ungerech­
tigkeit, die nur außerhalb der eigenen Gruppe gelten 
sollte, eingeholt und aufgerieben. Hierin besteht das 
eigentlich Neue und Wichtige dieser Überlegungen. Daß 
die Ungerechtigkeit rein für sich machtlos ist, und somit 

153

https://doi.org/10.5771/9783495993880-141 - am 17.01.2026, 14:45:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993880-141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


die, die zu anderen ungerecht sein wollen, in ihrer eigenen 
Gruppe doch Gerechtigkeit üben müssen, hatte ja schon 
Thrasymachos zugeben müssen (351 d). Was Platon nun 
gezeigt hat ist, daß gerade diese Trennung von einerseits 
gerecht und andererseits ungerecht gesamtgesellschaftlich 
nicht stabil aufrechtzuerhalten ist.
Nicht ganz eindeutig ist das Verhältnis der fünf Staatsfor­
men zu den drei Seelenteilen. Ohne weiteres läßt sich 
sagen, daß Aristokratie, Timokratie und Oligarchie der 
Herrschaft des vernünftigen, des mutartigen und des 
begehrlichen Seelenteils entsprechen sollen und können. 
Wie aber steht es mit Demokratie und Tyrannei? Muß 
man für diese, die Platon durch das Streben nach Freiheit 
charakterisiert hatte, nun einen neuen Seelenteil und eine 
entsprechende Begierde einführen? Dergleichen ist im 
Text nicht sichtbar. Deshalb ist der Vorschlag Voegelins 
noch am ehesten plausibel. „In Order to derive the further 
forms of democracy and tyranny, Plato subdivides the 
passions (epithymia) into the necessary and wholesome, 
the unnecessary and luxurious and the criminal ones.“5 
Die Oligarchen wären dann von den nützlichen Begierden 
beseelt, die Demokraten von den unnützen, aber noch 
nicht kriminellen, und bei den Tyrannen wäre auch diese 
Einschränkung noch weggefallen. Mit dieser Aufsplitte­
rung des dritten Seelenteils lassen sich die Stufen der 
Staatsentwicklung immerhin wieder der funktional und 
grundsätzlich dreigeteilten Seele zuordnen. Unstimmig­
keiten bleiben aber auch hier. So wird man kaum sagen 
können, daß die Oligarchen in ihrer hemmungslosen Gier 
nach Reichtum nur von gesunden und nützlichen Begier­
den geleitet sind.
Doch auch wenn die Instabilität jener Staatsformen, in 

5 E. Voegelin: Order and History, 125.

154

https://doi.org/10.5771/9783495993880-141 - am 17.01.2026, 14:45:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993880-141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


denen die Ausdehnung der Gleichberechtigung einge­
schränkt war, nunmehr gezeigt und insbesondere deutlich 
geworden ist, daß deren Schwäche tatsächlich eine Folge 
der ihnen innewohnenden Ungerechtigkeit ist und nicht 
etwa aus äußeren und änderbaren Umständen resultiert, 
bleibt die argumentative Reichweite einer solchen Ver­
falls- und Elitetheorie begrenzt. Sie hat vor allem zwei 
Mängel:
1) Alle globalen Theorien dieser Art sind nur relativ 
plausibel. Die von ihnen aufgedeckten Mechanismen wir­
ken nicht mit der Notwendigkeit von Naturgesetzen, und 
die von ihnen beschriebenen Prozesse sind auch zu kom­
plex, als daß eine Theorie alle Determinanten erfassen 
könnte. Darum kann jeder sich einbilden, daß ausgerech­
net er eine ,bessere* Oligarchie oder Tyrannei wird errich­
ten können. Die Maßnahmen, mit denen so etwas zu 
realisieren wäre, hat Platon an einigen Stellen ja selbst 
erwähnt.
2) Die Notwendigkeit des Verfalls konnte Platon nur in 
der Abfolge vieler Generationen zeigen. Für eine oder gar 
mehrere Generationen konnten sich die von ihm disku­
tierten Staatsformen durchaus erhalten. Selbst diejenigen, 
die Platons Theorie zustimmen, können also immer noch 
hoffen, für ihre Lebenszeit dem Verfall entgegenarbeiten 
zu können. Dem immer möglichen Zynismus einer Nach- 
uns-die-Sintflut-Haltung könnte Platons Verfallstheorie 
nichts entgegensetzen. Die Aufdeckung der selbstzerstö­
rerischen Tendenzen in bestimmten Staatsformen ist im­
mer dann von argumentativem Wert, wenn die dort 
Herrschenden mit dem Anspruch auftreten, sie täten das 
Beste für den Staat. Wo sie diesen Anspruch aber preisge­
ben und offen bekennen, daß die jeweilige Staatsform vor 
allem ihren Interessen dienen soll, kann die Elitetheorie 
nur die empirischen Schwierigkeiten bei der Realisierung 

155

https://doi.org/10.5771/9783495993880-141 - am 17.01.2026, 14:45:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993880-141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


bestimmter Vorstellungen vom guten Leben aufzeigen. 
Dem könnte man freilich mit Adeimantos entgegenhalten, 
daß nichts Großes leicht sei (365 c).
Den hier geäußerten Bedenken gegen die Beweiskraft der 
Verfallstheorie trägt Platon aber sehr wohl Rechnung. 
Schon die positive Staatskonstruktion sollte ja nur das Bild 
einer bestimmten Seelenverfassung sein. Dementspre­
chend wird auch die Selbstzerstörung der Staaten als ein 
Bild für seelische Selbstzerstörungen aufgefaßt werden 
müssen. Daß der Weg von der Aristokratie zur Tyrannei 
tatsächlich der einer inneren Zerstörung ist, will Platon in 
drei hieran anschließenden Beweisen für das Unglück des 
Tyrannen zeigen. Von diesen Beweisen bleibt zu erwar­
ten, daß sie nicht nur die äußeren Schwierigkeiten bei der 
Realisierung bestimmter Vorstellungen vom guten Leben, 
sondern auf andere Weise deren Verkehrtheit demonstrie­
ren. Zur Vorbereitung dieser Beweise ist aber zunächst 
eine Untersuchung der Bedeutung der Idee des Guten, auf 
die Platon so massiv hingewiesen hat, für die Frage nach 
dem guten Leben erforderlich.

156

https://doi.org/10.5771/9783495993880-141 - am 17.01.2026, 14:45:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993880-141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

