IV. Die Wirkung der Ungerechtigkeit
1m Staat

Auch O. Gigon hilt die bisherige Beweisfithrung dafiir,
dafl das gerechte Leben auch das gute ist, fiir wenig
tiberzeugend. Wire es wirklich so einleuchtend, daf} in der
Gerechtigkeit die Gesundheit der Seele besteht, so sei ja
ratselhaft, warum es in der Welt nach dieser Entdeckung
immer noch so zugeht, wie es eben in ihr zugeht.! Das
Gesundheitsargument sieht Gigon erginzt durch die
Theorie von der Selbstzerstdrung der ungerechten Staats-
formen, durch die Einbeziehung der gesellschaftlichen
und historischen Erfahrung also. Die Welt, so meint
Gigon wohl, kann nur deshalb so sein, wie sie ist, weil die
Individuen solche Erfahrungen immer aufs neue souveran
vernachlassigen. Was die Erinnerung an solche Erfahrun-
gen fiir die Entscheidungen und Zielsetzungen der einzel-
nen leisten kann, wird nun zu untersuchen sein.

Die Alternative zur Polis der universalen Gleichberechti-
gung und Freundschaft besteht, wie nun mehrfach deut-
lich geworden ist, in einer Mischkultur, in der Gleichbe-
rechtigung und Benachteiligung nebeneinander bestehen.
Platon versucht darum, einen systematischen Uberblick
tiber solche Staatsformen zu geben und deren grundlegen-
de Schwichen aufzudecken. Noch bevor er den Verfall der
besten Verfassung, jetzt Aristokratie genannt, tiber Timo-
kratie, Oligarchie und Demokratie bis hin zur Tyrannis
schildert, nennt er das Prinzip dieser staatlichen Umwil-

! O. Gigon: Gegenwirtigkeit und Utopie, 535.

141

hitps://dol.org/10.5771/9783485993880-141 - am 17.01.2026, 14:45:16. Er—



https://doi.org/10.5771/9783495993880-141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

zungen. Solche seien nur moglich, wenn innerhalb der
herrschenden Klasse selbst Zwietracht entstehe. Solange
die Herrschenden sich nur einig seien, sei dagegen kein
Umsturz moglich (545d). Das heifit allerdings, wie sich
zeigen wird, nicht, daf} Platon einen Umsturz ,von unten’
fur unmoglich gehalten hitte, wohl aber, dafl er die
Entstehung einer zum Umsturz fahigen Bewegung wie-
derum auf eine verborgene Zwietracht der Herrschenden
zuriickzufiihren versucht. Deren Trachten ist dann in dem
Sinn zwiespiltig, dafl sie bei der Ausiibung ihrer Herr-
schaft unvermeidlich die Bedingungen zur Beseitigung
eben dieser Herrschaft — oder plakativer: ihre eigenen
Totengraber — mitproduzieren.

Die Anwendung dieses Prinzips stofit allerdings gleich zu
Anfang auf Schwierigkeiten. Denn wie konnen der voll-
kommene Staat und seine Hiiter noch vollkommen sein,
wenn sie sich aus sich selbst heraus zerstoren konnen
sollen? Rein logisch ist das Problem nicht zu l6sen, und so
bleibt, wenn man der omindsen Hochzeitszahlberech-
nung nicht einen besonderen Tiefsinn abgewinnen will,
letztlich nur der von Bescheidenheit zeugende Hinweis
auf die Verginglichkeit alles Seienden, auf die Macht der
Zeit selbst: Alles Entstandene miisse einmal doch unterge-
hen (546a).> Der Keim des Verderbens liegt, wie das
,Symposion® deutlich ausspricht, in der Weise, wie das
Sterbliche am Unsterblichen Anteil hat: ,nicht so, daff es
durchaus immer dasselbe wire wie das Gottliche, sondern
indem das Abgehende... ein anderes neues solches zu-
riicklaflt, wie es selbst war“ (Symposion, 208b). So wer-

? Es wirkt darum recht iiberzogen, wenn Popper, ausgehend von der
Hochzeitszahlspekulation, Platon zum ersten ,Vertreter einer biologi-
schen Rassentheorie der Sozialdynamik und der politischen Geschichte®
(a. a. O. 123) machen will. Zur Bedeutung der Hochzeitszahl in Platons
kosmologischer Spekulation vergleiche K. Gaiser: a. a. O. 271-273.

142

hitps://dol.org/10.5771/9783485993880-141 - am 17.01.2026, 14:45:16. Er—



https://doi.org/10.5771/9783495993880-141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

den einmal die Kinder der Regenten nicht so wohlgeartet
sein, wie sie sein sollten, und dann ihrerseits, in die Amter
der Viter eingeriickt, die Erziehung der eigenen Nachfol-
ger vernachlissigen, bis schliefflich solche an die Macht
gekommen sein werden, die nicht mehr unterscheiden
konnen, wer seiner Natur nach zur Herrschaft geeignet ist
und wer nicht (546d — 547a). Die ungeeigneten Wichter
werden dann infolge ihrer abweichenden Natur nicht
mehr damit zufrieden sein, besitzlose Obwalter der 6f-
fentlichen Angelegenheiten zu sein, sondern selbst nach
Besitz streben (547b). Platon zeichnet diese in der Folge
allerdings so, dafl ihre Liebe nicht vorwiegend dem Geld
gilt, sondern weit mehr dem heroischen Sichselbstbewei-
senwollen in kriegerischen Auseinandersetzungen (5482,
549a). Aufgrund solcher Leistungen werden sie Ehren
und Amter beanspruchen. Schon hier wird deutlich, daf§
es Platon nicht darauf ankommt, die Abfolge der Verfas-
sungen gerade in der Reihenfolge als notwendig zu erwei-
sen, in der er sie bespricht. Prinzipiell konnte auf die
Aristokratie auch direkt eine Oligarchie folgen. Wenn
Platon hier die Timokratie vorzieht, geschieht das wohl
vor allem, um die Analogie zu der in Buch vier beschriebe-
nen Rangordnung der Seelenteile herzustellen. In der
Timokratie ist der mutartige Seelenteil zur Herrschaft
gelangt (548¢), und dieser stand zwischen dem verntinfti-
gen und dem begehrlichen (vgl. auch 550b). Es kann
deshalb in der Interpretation nicht darum gehen, der
Reihenfolge der Verfassungen eine besondere Bedeutung
zuzumessen, sondern nur darum, innerhalb der einzelnen
Staatsformen die selbstzerstorerischen Elemente deutlich
herauszupriparieren.

Die Parallelisierung von Individuum und Staat, die Platon
schon bei der Bestimmung der Tugenden fiir sinnvoll
befunden hatte, wendet er auch hier wieder an. Er be-

143

hitps://dol.org/10.5771/9783485993880-141 - am 17.01.2026, 14:45:16. [ r—



https://doi.org/10.5771/9783495993880-141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

trachtet sowohl die Entwicklung der Staaten im Ganzen
als auch die Genese der jeweils in ihnen heranwachsenden
Individuen. In dieser Parallelitit wird klar, daf die ein-
gangs aufgestellte These, die Verfassungen der Staaten
entwiichsen nicht den Eichen und Felsen, sondern den
Sitten und Seelen derer, die den Staat bilden (544d,e),
nicht im Sinn einer Prioritit des Subjekts mifiverstanden
werden darf. Ganz im Gegenteil zeigt die folgende Unter-
suchung immer wieder, dafl das, was das Subjekt wird,
ganz wesentlich von den auf es einwirkenden gesellschaft-
lichen Kraften abhingt.

Wichtiger fur die jetzige Fragestellung ist jedoch die
inhaltliche Problematik zunichst der timokratischen Le-
benskonzeption. Am deutlichsten werden die Timokra-
ten, wie schon erwihnt, von Platon dadurch charakteri-
siert, daf} sie vom Streben nach Sieg und Vorrang und von
Ruhmbegierde beherrscht sind (548¢ 6 und 7). Entschei-
dend wichtig ist nun, dafl dieser Wille zum Ruhm sich von
dem gelost hat, wofiir auch im wahren Staat den Herr-
schenden Ruhm und Ehre zuteil werden sollten, also von
der Arbeit fiir die Einheit des Staates und fir die Bewah-
rung der Freundschaft unter den Biirgern. Auch bei den
Timokraten bleibt der Ruhm freilich an eine Bedingung
gebunden, nimlich an den Erfolg in einem Feldzug
(549a). Aber diese Kriege dienen nicht mehr der Verteidi-
gung eines fir alle erfahrbaren Gutes, etwa der Bewah-
rung des lebenswerten Lebens in der Polis. Die in dieser
urspriinglich verbreitete Gleichberechtigung und Freund-
schaft ist von den Herrschenden liangst beseitigt worden.
Sie haben alles Eigentum an sich gerissen und die ehemals
freien Biirger zu Sklaven gemacht (547b,c). Die von den
Timokraten gefithrten Kriege sind zum Selbstzweck ge-
worden, sie dienen nur noch der Profilierungssucht der
Befehlshaber (5482).

144

hitps://dol.org/10.5771/9783485993880-141 - am 17.01.2026, 14:45:16. [ r—



https://doi.org/10.5771/9783495993880-141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Auffillig ist, dafl der mutartige Seelenteil, der in den
Timokraten zur Herrschaft gekommen ist, hier mit dem
Streben nach Vorrang und mit Ruhmbegierde eigene Ziele
enthilt. Das scheint seiner in Kapitel drei versuchten
Deutung als Kraft der Vernunft zu widersprechen. Ein
Zusammenhang zwischen beiden Phinomenen lifit sich
aber herstellen. Der Mut sollte einen Menschen dazu
befihigen, bestimmte Zielsetzungen innerseelisch anderen
tiberzuordnen. Im Streben nach Vorrang wird nun gewis-
sermaflen derselbe Impuls nach auflen gewendet: Der
einzelne will sich im Ganzen anderen iiberordnen. Aus
diesem Streben entsteht, wie gleich deutlich werden wird,
die zentrale Antinomie des timokratischen Lebensent-
wurfes.

Seltsamerweise rechnet Platon den Timokraten die Ver-
kehrtheit ihres Lebens nicht explizit vor. Seine Kritik
dieser Lebensweise wird einzig an der Art und Weise, wie
er den Zerfall der timokratischen Seele und ihren Uber-
gang in eine oligarchisch gesonnene denkt, erkennbar.
Dieser soll sich nach Platon so vollziehen, dafl der Sohn
eines erfolgreichen Heerfiihrers, der seinen Vater von
Verleumdern um Hab und Gut oder gar des Lebens
beraubt sieht, an den Spielregeln und der Zuverliassigkeit
des timokratischen Systems irre wird und sich selbst dem
Reichtum als neuem Ziel verschreibt (553 b, c).? Das offen-
bart die strukturelle Labilitit des timokratischen Systems.
Diese besteht darin, daf} diejenigen, die die Ehre verleihen
sollen, zugleich auch die sind, vor denen der Erfolgreiche
sich auszeichnen mufi, vor denen er etwas voraushaben
will. Die Moglichkeit der Timokratie griindet in einem

? Dies ist sicher auch eine Anspielung auf die ungerechtfertigte Anklage
gegen die bei den Arginusen im Jahr 406 siegreichen Heerfiihrer, der sich
Sokrates damals widersetzt hatte (vgl. Apologie, 32b).

145

htps://dol.org/10.5771/9783485993880-141 - am 17.01.2026, 14:45:18. Er—



https://doi.org/10.5771/9783495993880-141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Gleichgewichtszustand, in dem einerseits alle miteinander
konkurrieren und doch gleichzeitig und in derselben
Hinsicht auf eine gegenseitige Anerkennung angewiesen
bleiben. Gerade der erfolgreiche Feldherr lauft darum
immer Gefahr, daff ihm seine Erfolge, je grofer sie sind,
streitig gemacht werden, eben weil deren Anerkennung
fir das Selbstwertbewufltsein und die Macht der anderen
vollig unertriglich wire. Um der Erhaltung der eigenen
Ehre und Macht willen werden die Timokraten also
Handlungen begehen, die auf Dauer zum Zusammen-
bruch ihres Systems der gegenseitigen Anerkennung fith-
ren werden. Schon beim Zusammenbruch der Timokratie
ist damit jenes Prinzip wirksam, das Platon erst fiir
Oligarchie und Demokratie reklamieren wird (555b und
562b): Die Timokratie geht an der Unersittlichkeit der in
ihr Herrschenden nach dem in ihr zuhochst geachteten
Gut, der Ehre, zugrunde. Die Flucht der enttiuschten
Timokraten in den Reichtum muf auch als Versuch
begriffen werden, die Abhingigkeit von den anderen zu
vermindern. Die Ehre besteht nur als freiwillige Anerken-
nung einer Leistung durch andere. Ob aber jemand eine
Leistung anerkennt oder nicht, bleibt in sein Belieben
gestellt. Die Ehre ist kein Besitz, den man vorzeigen kann,
sondern existiert nur in den Kopfen derer, die sie verlei-
hen. Den Reichtum mufl dagegen auch der respektieren,
der dies nicht will, er ist ein vom subjektiven Meinen
unabhingiges Faktum.

In der Oligarchie herrscht der Reichtum auf zweifache
Weise. Erstens gilt er den Individuen als das hochste Gut.
Insofern das Streben nach Reichtum stellvertretend fiir die
Begierde nach allen kiuflichen Giitern steht, ist damit der
begehrliche Seelenteil zur Herrschaft gekommen
(553 c,d). Zweitens geht von den Reichen auch die reale
Macht im Staat aus (550¢, 551b). Deutlicher als der

146

htps://dol.org/10.5771/9783485993880-141 - am 17.01.2026, 14:45:18. Er—



https://doi.org/10.5771/9783495993880-141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Timokratie rechnet Platon nun der Oligarchie ihre Fehler
vor. Die vier wichtigsten sind:

1) Die Auswahl der Herrschenden nach dem Reichtum
sagt nichts uber deren Qualifikation fiir ihre Aufgabe aus
(551¢).

2) Die Oligarchen werden den Staat in Arme und Reiche,
die einander feindlich gesonnen sind, spalten und deshalb
nichts mehr gemeinsam mit diesen ausrichten konnen
(551d,e).

3) Die Oligarchen werden in threr hemmungslosen Gier
nach Reichtum nichts dagegen unternehmen, dafl Mitglie-
der ihres Standes ihr ganzes Vermdgen vertun, weil sie ein
Interesse daran haben, eben dieses hinzuzugewinnen. Auf
diese Weise werden schliefflich Menschen entstehen, die
keinem Stand mehr angehoren, sondern nur noch arm
sind. Diese werden denen, die ihr Vermogen an sich
gerissen haben, nicht eben wohl gesonnen sein und des-
halb auf den Umsturz der Verhiltnisse sinnen (552a-c
und 555d). Die Entstehung solcher Menschen, der soge-
nannten Drohnen, bezeichnet Platon als das grofite Ubel
der Oligarchie (552a4).

4) Die Reichen werden immer mehr verweichlichen und
zu korperlichen und geistigen Anstrengungen untiichtig
werden (556b—d). Besonders die beiden letzten Fehler
werden zum Untergang der Oligarchie fithren. Die von
den Oligarchen immer mehr vergroflerte Masse der Ar-
men wird schliefllich deren Schwiche erkennen und ihre
Herrschaft abschitteln (556d — 557a). Platon hat also
recht, wenn er behauptet, die Oligarchen wiirden aus
Unersittlichkeit nach dem von ihnen zuhochst erstrebten
Gut, dem Reichtum, ihre Herrschaft verlieren (555b). Die
auf das individuelle Mehrhabenwollen gerichtete Ver-
nunft der Oligarchen verleitet diese zu Handlungen, die
den kollektiven Untergang herbeifiihren werden.

147

hitps://dol.org/10.5771/9783485993880-141 - am 17.01.2026, 14:45:16. [ r—



https://doi.org/10.5771/9783495993880-141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Platon gibt allerdings selbst zwei Beispiele fiir Mafinah-
men, die geeignet sind, den Untergang abzuwenden.
1) Die Oligarchen erlassen fiir die Mitglieder ihrer Klasse
Regeln, die der Verschwendung des Vermogens und damit
der Entstehung neuer ,Drohnen entgegenwirken (556a).
Auf diese Weise bliebe die personale Starke der herrschen-
den Klasse erhalten und das umstiirzlerische Potential
kleiner. 2) Die privaten Geldgeschifte miissen auf eigene
Gefahr abgeschlossen werden (556a,b). Platon meint
damit, wie er in den ,Nomoi* ausfithrt (vgl. dort 742¢),
dafl der Staat nicht mehr als Vollstreckungsgehilfe fir die
Eintreibung von Schulden auftreten soll. Den Schuldnern
droht keine Strafe, falls sie die Riickzahlung des Geldes
oder der Zinsen verweigern. Von dieser Regelung kann
Platon mit Recht behaupten, dafl sie die Biirger notigen
wird, sich der Tugend zu befleifligen, denn nun muf sich
der Kreditgeber auf die Anstindigkeit seines Schuldners
verlassen, und das wird er nur dann tun, wenn dieser
durch sein bisheriges Verhalten Beispiele seiner Ehrlich-
keit gegeben hat (Politeia, 5562a). Die zu diesen Selbstbe-
schrinkungen notwendige Voraussicht und Klugheit traut
Platon den Oligarchen aber nicht zu, er lafit sie an der
Beschrinktheit ihres eigenen Prinzips zugrunde gehen.
Ganz auszuschlieflen ist, wie die Geschichte zeigt, aller-
dings nicht, dafl die Oligarchen sich zur Einhaltung dieser
oder anderer Klugheitsregeln durchringen werden.
Schliefllich haben es thre modernen Nachfolger nicht zu
jener Verelendung des Proletariats kommen lassen, in der
Marx den Keim der Revolution entdecken zu kdnnen
meinte.

Da die Oligarchen von der Masse der von ihnen Ausge-
beuteten gestiirzt worden sind, ist die daraus hervorge-
hende Staatsform nun die Herrschaft dieser Masse selbst,
die Demokratie. Als die Grundwerte dieser Verfassung

148

htps://dol.org/10.5771/9783485993880-141 - am 17.01.2026, 14:45:18. Er—



https://doi.org/10.5771/9783495993880-141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

begreift Platon die Freiheit (557b) und die Gleichheit
(558c¢). Beide Begriffe deutet er negativ aus. Die Freiheit
wird ihm zu Willkiir und Anarchie (557 — 558a), und die
Gleichheit wird nur mit einem sicher kritisch gemeinten
Satz dahingehend charakterisiert, daff an Gleiche wie
Ungleiche eine gewisse Gleichheit ausgeteilt werde
(558c¢). Eine Erorterung dessen, was mit Freiheit und
Gleichheit als Gegenbegriffen zur Diktatur der Oligar-
chen wohl positiv gemeint sein konnte, und eine nihere
Differenzierung, in welchem Sinn sich die Demokraten als
gleich verstehen und behandeln und in welchem nicht,
versucht Platon nicht. Er bleibt bei pauschalen Karikatu-
ren (vgl. auch 562d — 563d), die allesamt den volligen
Zusammenbruch jeder Ordnung illustrieren sollen. Als
ernsthafte Auseinandersetzung mit der Demokratie kann
dies nicht gelesen weren, weil die geschilderten Zustinde
eher den Status von Kuriosititen haben, aber nicht zum
Wesen einer Verfassung gehoren, an deren Anfang, wie
auch Platon sehr wohl sieht, die Abschaffung der Ausbeu-
tung und die Verlethung des gleichen Biirgerrechts an alle
standen (557 a). Auch dort, wo die Herrschaft vom Volke
ausgehen soll, mufl dies nicht heiflen, dafl sie schlechthin
nicht mehr stattfindet. Deswegen begreift Popper Platons
Beschreibung der Demokratie als eine ,,bis zur Leiden-
schaft feindselige und ungerechte Parodie des politischen
Lebens in Athen und des demokratischen Glaubensbe-
kenntnisses“.* Aus Platons Schilderung geht allerdings
nicht hervor, daf} die Demokraten einander hemmungslos
Gewalt und Unrecht antun. Deren Charakterisierung
bleibt vielmehr ambivalent. Einerseits zeichnet Platon den
Demokraten als einen Menschen, der mit seinen Liisten
gleichberechtigt umgeht und jedesmal der nachgibt, die

* K. R. Popper: a. a. O. 72.

149

htps://dol.org/10.5771/9783485993880-141 - am 17.01.2026, 14:45:18. Er—



https://doi.org/10.5771/9783495993880-141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

sich eben einstellt (561b). Der Demokrat ist fiir ihn
jemand, der Freiheit fiir seine Launen fordert (561c—e).
Andererseits kann diese innere Demokratisierung zu ei-
nem Parlament der Liiste nicht die ganze Wahrheit der
Demokraten ausmachen, denn diese Freiheit wird sicher
oft in Widerspruch zu jener Gleichberechtigung aller
Biirger geraten, die ebenfalls an der Wiege der Demokratie
stand. Dariiber, wie die Demokraten sich in solchen
Konfliktfillen verhalten, sagt Platon nichts. Es ist ja
durchaus moglich, daf} die Demokraten um dieser Gleich-
berechtigung willen das Ausleben ithrer momentanen Lii-
ste begrenzen und damit eine dhnlich gewaltfreie Gesell-
schaft realisieren, wie die von Platon inaugurierte. Es gibt
allerdings Indizien dafiir, daf} Platon seine anarchistisch
gefarbte Karikatur der Demokratie selbst nicht besonders
ernst genommen hat. Dafl dies nicht unwahrscheinlich ist,
wird deutlich, wenn man sich fragt, welches die Fehler
sind, die Platon der Demokratie vorhalt. Nach den bishe-
rigen Schilderungen wiirde man ein Argument erwarten
wie: Die Demokraten gefihrden durch ihre Unwilligkeit,
sich an die Gesetze zu halten, den Bestand ihres Staates
oder provozieren, dafl jemand, um dem Chaos Einhalt zu
gebieten, ein sehr autoritires System etabliert. Erstaun-
licherweise macht Platon jedoch diese Einwande nicht.
Zwar demonstriert er einen Ubergang der Demokratie in
die Tyrannei, aber der Grund dafiir ist nicht die Wieder-
herstellung der Ordnung. Eine Kritik, die den Demokra-
ten ernsthaft die Fehler ihres Systems aufzuzeigen ver-
sucht, iibt Platon explizit gar nicht. Seine Kritik an der
Demokratie wird wiederum nur deutlich an der Art und
Weise, wie er deren Zusammenbruch denkt. Dieser voll-
zieht sich so, dafl das Volk, von den ,Drohnen‘ zur
Beraubung der verbliebenen Reichen aufgestachelt, einen
Fithrer mit besonderen Vollmachten an seine Spitze stellt,

150

htps://dol.org/10.5771/9783485993880-141 - am 17.01.2026, 14:45:18.



https://doi.org/10.5771/9783495993880-141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

um den Widerstand der Reichen zu brechen (565a-c).
Aus diesem Fiihrer, der nach und nach, von anderen
verfiihrt, alle Hemmungen in seiner Seele beseitigt, wird
schliefllich ein Tyrann und der Staat ein tyrannischer
(572d - 573b). Hiermit bezeichnet Platon im Gegensatz
zu den obigen Kuriosititen allerdings eine Gefahr, die sich
auch in der Demokratie nicht vollig vermeiden lassen
wird, denn auch in dieser kann die Herrschaft nicht im
wortlichen Sinn vom Volk ausgeiibt werden, sondern
dazu werden vermittelnde und reprisentative Instanzen
erforderlich sein. Die Gefahr, daf diejenigen, die die
Macht reprisentativ ausiiben, sich selbst bereichern wol-
len (565a) und durch bewuflte Desinformation (565b,c)
den Willen ihrer Auftraggeber zu manipulieren versu-
chen, ist in der reprisentativen Struktur mitangelegt.
Allerdings gehort diese Gefahr nicht spezifisch zum We-
sen der Demokratie. Daf} jemand, der zur Erledigung
einer Aufgabe mit Vollmachten ausgestattet worden ist,
diese Macht miflbraucht, ist ebenso in einer Oligarchie
oder Timokratie moglich. Der Grund, weshalb Platon die
Demokratie in die Nahe der Tyrannis riickt, liegt denn
auch nicht darin, daf} er den Ubergang zwischen beiden
empirisch fiir wahrscheinlicher hielt als die Umwandlung
einer der anderen Staatsformen in eine Tyrannei. Der
Grund liegt vielmehr darin, daf er das tyrannische Le-
benskonzept als Radikalisierung des demokratischen be-
greift. Aus Unersittlichkeit an ihrem hochsten Gut, der
Freiheit, schlage die Demokratie in Tyrannei um (562b,¢
und 564a). Dieser Umschlag wird, wie schon erwihnt,
initiiert durch die progressive Enthemmung eines einzel-
nen. So wie Platon den demokratischen Freiheitsbegriff
charakterisiert hat, ist das durchaus einleuchtend. Je-
mand, der es als seine Freiheit begreift, tun zu konnen,
was er gerade will, wird die in der Demokratie geltende

151

htps://dol.org/10.5771/9783485993880-141 - am 17.01.2026, 14:45:18. Er—



https://doi.org/10.5771/9783495993880-141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Gleichberechtigung recht bald als Einschrinkung seiner
Freiheit erleben. Fiir jemanden, der seine so verstandene
Freiheit vergroflern will, ist es dann konsequent, so
radikal nach Macht zu streben, dafl er auf die anderen
keine Riicksicht mehr zu nehmen braucht—und d. h. eben
nach tyrannischer Macht zu streben. In dieser naheliegen-
den Konsequenz entdeckt Platon die eigentliche Gefahr
fur die demokratische Staatsform und ihre Nachbarschaft
zur Tyrannei. Was die Nachbarschaft dieser Verfassungen
angeht, sind allerdings zwei Einschrinkungen zu machen:
1) Platon kann deren Nihe nur deshalb demonstrieren,
weil er einfach setzt, daff die Freiheit im Sinn von Willkiir-
fretheit das hochste Gut eines Demokraten ist. Wenn
jemand einen anderen Freiheitsbegriff hat oder erklirt,
dafl ihm Fretheit und Gleichheit gleich wichtig sind,
versagt die Konstruktion. 2) Der Wille zur tyrannischen
Macht muf nicht unbedingt aus dem Wunsch, die eigenen
Begierden im allgemeinen ausleben zu konnen, entstehen.
Er kann ebensogut aus dem spezielleren Wunsch, etwa
den eigenen Reichtum zu vermehren, hervorgehen.

Mit der Erreichung der Tyrannis endet Platons Analyse
der inneren Schwichen der verschiedenen Staatsformen.
Zu frith kdnnte man meinen, denn gerade die Notwendig-
keit der Selbstzerstorung der Tyrannis wird nicht mehr
gezeigt. Das kann natiirlich nicht bedeuten, daff Platon
diese Staatsform nun wieder fiir stabiler gehalten hatte als
die vorangegangenen. Dafl er die Umwandlung der Ty-
rannei in eine andere Staatsform nicht mehr darstellt, liegt
einfach daran, daf} er meint, alle wesentlichen Formen
bereits behandelt zu haben. Die Schwiche der tyranni-
schen Staatsform muf} deshalb in Platons Darstellung der
Eigenschaften derselben freigelegt werden. Analog zur
Kritik an den vorangegangenen Verfassungen, sind hier
vor allem zwei Momente herauszuheben:

152

htps://dol.org/10.5771/9783485993880-141 - am 17.01.2026, 14:45:18. Er—



https://doi.org/10.5771/9783495993880-141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1) Der Tyrann wird nicht im wortlichen Sinn allein
herrschen konnen, sondern auf die Unterstiitzung durch
andere angewiesen bleiben. Die Tyrannis hat in Wahrheit
die Struktur einer Oligarchie (567d — 568a).

2) Diejenigen, die dem Tyrannen beistehen und ihn
bewundern (568a4), werden dies deshalb tun, weil sie
dasselbe fiir gut halten wie dieser. Das Gute des tyranni-
schen Lebens, wie Platon es als Radikalisierung des demo-
kratischen Ansatzes gezeichnet hat, bestand aber darin,
den eigenen Begierden in Freiheit Befriedigung verschaf-
fen zu konnen, und Freiheit hiefl dabei: ohne auf die
Bediirfnisse anderer Riicksicht nehmen zu miissen. Wenn
nun alle Mitglieder der tyrannischen Elite diese Freiheitals
oberstes Gut betrachten, ist der Konflikt vorprogram-
miert. Die Tendenz zur Selbstzerstérung wird in dieser
Elite sogar noch grofler sein als in der timokratischen oder
oligarchischen, denn reich und geehrt konnen prinzipiell
noch mehrere zugleich sein, aber die Freiheit, seine Wiin-
sche ohne Riicksicht auf andere verwirklichen zu konnen,
kann immer nur genau einer genieflen.

Die Instabilitat der von der Aristokratie abweichenden
Staatsformen beruht also fiir Platon darauf, daff in diesen
nach jeweils verschiedenen Kriterien die Ausdehnung der
Gleichberechtigung auf eine Gruppe eingeschrinkt und
anderen Zielen untergeordnet wurde. Den Platz des ober-
sten Gutes sollten Ehre, Reichtum oder Freiheit einneh-
men. Dabei ist deutlich geworden, daf} sich in dieses
Schema die Demokratie nur gewaltsam einrethen lif}t.
Doch von dieser einmal abgesehen, wurden in den tibrigen
Staatsformen die Herrschenden stets von jener Ungerech-
tigkeit, die nur auflerhalb der eigenen Gruppe gelten
sollte, eingeholt und aufgerieben. Hierin besteht das
eigentlich Neue und Wichtige dieser Uberlegungen. Dafl
die Ungerechtigkeit rein fiir sich machtlos ist, und somit

153

itps:/jdol.org/10.5771/9783495093880-141 - am 17.01.2026, 14:45:18. [Er—



https://doi.org/10.5771/9783495993880-141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

die, die zu anderen ungerecht sein wollen, in ihrer eigenen
Gruppe doch Gerechtigkeit tiben miissen, hatte ja schon
Thrasymachos zugeben miissen (351d). Was Platon nun
gezeigt hat ist, dafl gerade diese Trennung von einerseits
gerecht und andererseits ungerecht gesamtgesellschaftlich
nicht stabil aufrechtzuerhalten ist.

Nicht ganz eindeutig ist das Verhaltnis der fiinf Staatsfor-
men zu den drei Seelenteilen. Ohne weiteres 1afit sich
sagen, dafl Aristokratie, Timokratie und Oligarchie der
Herrschaft des verniinftigen, des mutartigen und des
begehrlichen Seelenteils entsprechen sollen und konnen.
Wie aber steht es mit Demokratie und Tyrannei? Mufl
man fiir diese, die Platon durch das Streben nach Freiheit
charakterisiert hatte, nun einen neuen Seelenteil und eine
entsprechende Begierde einfithren? Dergleichen ist im
Text nicht sichtbar. Deshalb ist der Vorschlag Voegelins
noch am ehesten plausibel. ,In order to derive the further
forms of democracy and tyranny, Plato subdivides the
passions (epithymia) into the necessary and wholesome,
the unnecessary and luxurious and the criminal ones.*’
Die Oligarchen wiren dann von den niitzlichen Begierden
beseelt, die Demokraten von den unniitzen, aber noch
nicht kriminellen, und bei den Tyrannen wire auch diese
Einschrinkung noch weggefallen. Mit dieser Aufsplitte-
rung des dritten Seelenteils lassen sich die Stufen der
Staatsentwicklung immerhin wieder der funktional und
grundsatzlich dreigeteilten Seele zuordnen. Unstimmig-
keiten bleiben aber auch hier. So wird man kaum sagen
konnen, dafl die Oligarchen in ihrer hemmungslosen Gier
nach Reichtum nur von gesunden und niitzlichen Begier-
den geleitet sind.

Doch auch wenn die Instabilitit jener Staatsformen, in

5 E. Voegelin: Order and History, 125.

154

hitps://dol.org/10.5771/9783485993880-141 - am 17.01.2026, 14:45:16. [



https://doi.org/10.5771/9783495993880-141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

denen die Ausdehnung der Gleichberechtigung einge-
schrinkt war, nunmehr gezeigt und insbesondere deutlich
geworden ist, dafl deren Schwiche tatsichlich eine Folge
der ihnen innewohnenden Ungerechtigkeit ist und nicht
etwa aus iufleren und inderbaren Umstinden resultiert,
bleibt die argumentative Reichweite einer solchen Ver-
falls- und Elitetheorie begrenzt. Sie hat vor allem zwei
Mingel:

1) Alle globalen Theorien dieser Art sind nur relativ
plausibel. Die von ihnen aufgedeckten Mechanismen wir-
ken nicht mit der Notwendigkeit von Naturgesetzen, und
die von ithnen beschriebenen Prozesse sind auch zu kom-
plex, als daf} eine Theorie alle Determinanten erfassen
konnte. Darum kann jeder sich einbilden, daf} ausgerech-
net er eine ,bessere’ Oligarchie oder Tyrannei wird errich-
ten konnen. Die Mafinahmen, mit denen so etwas zu
realisieren wire, hat Platon an einigen Stellen ja selbst
erwihnt.

2) Die Notwendigkeit des Verfalls konnte Platon nur in
der Abfolge vieler Generationen zeigen. Fiir eine oder gar
mehrere Generationen konnten sich die von thm disku-
tierten Staatsformen durchaus erhalten. Selbst diejenigen,
die Platons Theorie zustimmen, konnen also immer noch
hoffen, fiir thre Lebenszeit dem Verfall entgegenarbeiten
zu konnen. Dem immer moglichen Zynismus einer Nach-
uns-die-Sintflut-Haltung konnte Platons Verfallstheorie
nichts entgegensetzen. Die Aufdeckung der selbstzersto-
rerischen Tendenzen in bestimmten Staatsformen ist im-
mer dann von argumentativem Wert, wenn die dort
Herrschenden mit dem Anspruch auftreten, sie titen das
Beste fiir den Staat. Wo sie diesen Anspruch aber preisge-
ben und offen bekennen, dafl die jeweilige Staatsform vor
allem ihren Interessen dienen soll, kann die Elitetheorie
nur die empirischen Schwierigkeiten bei der Realisierung

155

hitps://dol.org/10.5771/9783485993880-141 - am 17.01.2026, 14:45:16. [ —



https://doi.org/10.5771/9783495993880-141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

bestimmter Vorstellungen vom guten Leben aufzeigen.
Dem konnte man freilich mit Adeimantos entgegenhalten,
daf} nichts Grofles leicht sei (365c¢).

Den hier geduflerten Bedenken gegen die Beweiskraft der
Verfallstheorie trigt Platon aber sehr wohl Rechnung.
Schon die positive Staatskonstruktion sollte ja nur das Bild
einer bestimmten Seelenverfassung sein. Dementspre-
chend wird auch die Selbstzerstérung der Staaten als ein
Bild fiir seelische Selbstzerstorungen aufgefafit werden
miissen. Daf} der Weg von der Aristokratie zur Tyrannei
tatsichlich der einer inneren Zerstorung ist, will Platon in
drei hieran anschlielenden Beweisen fiir das Ungliick des
Tyrannen zeigen. Von diesen Beweisen bleibt zu erwar-
ten, daf} sie nicht nur die dufleren Schwierigkeiten bei der
Realisierung bestimmter Vorstellungen vom guten Leben,
sondern auf andere Weise deren Verkehrtheit demonstrie-
ren. Zur Vorbereitung dieser Beweise ist aber zunichst
eine Untersuchung der Bedeutung der Idee des Guten, auf
die Platon so massiv hingewiesen hat, fiir die Frage nach
dem guten Leben erforderlich.

156

htps://dol.org/10.5771/9783485993880-141 - am 17.01.2026, 14:45:18. Er—



https://doi.org/10.5771/9783495993880-141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

