
2. Interpellation und Ideologie

Subjektwerdung und Gesellschaftsstruktur

»Die Anrufung versucht nicht, eine bereits

existierende Realität zu beschreiben, son-

dern eher eine Realität einzuführen, was

ihr durch das Zitat der existierenden Kon-

ventionen gelingt. […] Ihre Absicht ist viel-

mehr, ein Subjekt in der Unterwerfung zu

zeigen und einzusetzen sowie seine gesell-

schaftlichenUmrisse inRaumundZeit her-

vorzubringen.« (Butler 2006a: 59)

Neben der Betonung der Produktivität von Sprache sowie der grundsätzlichen

Infragestellung von Wahrheit, Vernunft und einer teleologischen Geschichts-

auffassung stellt die »Überschreitung des Subjekt-Paradigmas« (Bublitz 2003: 23,

Herv. i.O.) eine der maßgeblichen Neuakzentuierungen durch poststrukturalis-

tische Theorieansätze dar. Dabei besteht deren Einsatz – durch Michel Foucault

zugespitzt als »Tod des Subjekts« (Foucault 2001: 1002) bezeichnet – in der Zurück-

weisung der Vorstellung davon, dass das Subjekt der ursprüngliche, einheitliche

und autarke Fluchtpunkt von Erkenntnis und Handlung sei.1 Demgegenüber

betonen poststrukturalistische Theorieansätze die unauflösbare Einbettung des

Subjekts in Macht- und Differenzordnungen – statt nach dem (Wesen des) Sub-

jekt(s) zu fragen, soll es darum gehen »das (konkrete) [und kontingente, P.K.]

Werden und Gewordensein von (konkreten) Subjekten« (Saar 2013a: 17) in den

Blick zu nehmen.2 Denn gesellschaftliche Macht- und Herrschaftsverhältnisse

1 So formuliert Foucault: »Man braucht sich nicht sonderlich über das Ende desMenschen auf-

zuregen; das ist nur ein Sonderfall oder, wenn Sie so wollen, eine der sichtbaren Formen

eines weitaus allgemeineren Sterbens. Damit meine ich nicht den Tod Gottes, sondern den

Tod des Subjekts, des Subjekts als Ursprung und Grundlage des Wissens, der Freiheit, der

Sprache und der Geschichte.« (Foucault 2001: 1002)

2 Mit Martin Saar (2013a) lassen sich dabei folgende neun Grundsätze einer poststrukturalisti-

schen Perspektive auf das Subjekt bzw. auf Subjektivierung konstatieren: Das Subjekt ist ge-

macht (1) und es ist (von) derMacht unterworfen (2), wobei diese Unterwerfung es jedoch zu-

https://doi.org/10.14361/9783839460542-002 - am 14.02.2026, 07:56:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460542-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


24 Prekäre Subjektivierung

unterdrücken eben gerade kein vorgängig autonomes Subjekt, sondern stellen

die Bedingungen seiner Existenz dar. Subjekte sind nicht einfach innerhalb ge-

sellschaftlicher Verhältnisse situiert, sondern werden erst in der Subjektivierung

hervorgebracht und damit handlungsfähig. Subjektwerdung ist gleichbedeutend

mit dem Eintritt in eine (spezifische) gesellschaftliche Ordnung.

Das Verhältnis von Subjektwerdung und Gesellschaft wird innerhalb der Sub-

jektivierungsforschung insbesondere anhand des Konzepts der Interpellation er-

örtert. Dieses ursprünglich von Louis Althusser eingeführte Konzept versucht Pro-

zesse der Subjekt-Bildung anhand des Zusammenspiels von Anrufungen und den

Wendungen auf diese Anrufungen nachzuvollziehen. Das bekannteste Beispiel für

diese Prozesse stellt dabei eine von Althusser beschriebene Szene dar, in der ein In-

dividuum auf der Straße durch die Polizei mit: »He, Sie da!«, angerufen wird und

sich zu eben dieser Anrufung umdreht, womit es zum Subjekt wird (vgl. Althusser

2010 [1969]: 88f.). Die Szene verdeutlicht, dass das Individuum gerade nicht immer

schon Subjekt ist, sondern erst im Akt der Umwendung den Ruf hört, annimmt und

damit zum Subjekt wird. Durch die Umwendung zur Anrufung wird das Individu-

um zum Subjekt innerhalb der Ordnung und erkennt seine Position, seine eigene

Verortung innerhalb gesellschaftlicher Verhältnisse, an.

Dabei hat insbesondere auch die Rezeption von Judith Butlers Bezugnahme

und Weiterentwicklung des Konzepts der Interpellation maßgeblich zu dessen

Relevanz und Reichweite innerhalb der sozial- und erziehungswissenschaftlichen

Subjektivierungsforschung beigetragen. Butler hat innerhalb sieser Arbeiten ver-

deutlicht, dass der Anrufungs- und Subjektivierungsprozess nicht als einmaliger

linearer Akt verstanden werden darf, sondern als mehrfach, immer gebrochen

und überdeterminiert betrachtet werden muss. Der Subjektivierungsprozess ist

performativ zu begreifen – das Subjekt wird in der und durch die Wiederholung

hervorgebracht (vgl. bspw. Butler 2001b: 119). Daran anschließend fokussiert

Butler innerhalb sieser Auseinandersetzung mit dem Interpellationskonzept ins-

besondere auch darauf, dass das Subjekt gerade in der Umwendung zur Anrufung

(politische) Handlungsfähigkeit gewinnt. Butler betont, dass in der ›Kluft‹ inner-

halb des Interpellationsgeschehens immer bereits die Möglichkeit für Abweichung

und somit für Widerstand liegt (vgl. Butler 2006a: 31). Handlungs- und damit auch

Widerstandspotenziale des Subjekts werden so gerade in der Umwendungsbe-

gleich ›frei‹ macht (3). Dadurchmuss das Subjekt notwendigerweise als historisches Produkt

(4) und Schnittpunkt einer Vielzahl von Bestimmungskräften (5) betrachtetwerden. Subjekt-

werdungfindet als Prozess statt, in demdas Subjekt zugleich konstruiert wird und sich selbst

konstruiert (6), was sich im Medium der Sprache und des Körpers vollzieht (7), aber immer

auch eine psychische Dimension hat (8). Entscheidend ist schließlich, dass Subjektivierung

niemals vollständig oder bruchlos erfolgt, sondern notwendig immer (auch) scheitert (9).

https://doi.org/10.14361/9783839460542-002 - am 14.02.2026, 07:56:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460542-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2. Interpellation und Ideologie 25

wegung im Anrufungsprozess verortet – Handlungsfähigkeit ist »als Umdeutung

(resignification) neu zu definieren« (Butler 1993a: 125, Herv. i.O.).

Die entscheidende Pointe besteht – sowohl bei Butler als auch bei Althusser –

darin, dass anhand des Verständnisses von Subjektivierung als Anrufungsprozess

das Subjekt nicht mehr als Gegenspieler_in, sondern vielmehr als Ort der (Re-)Pro-

duktion gesellschaftlicher Ordnung in den Blick zu nehmen ist. Das Konzept der

Interpellation verdeutlicht, dass das Subjekt gerade den Ort darstellt, an dem sich

gesellschaftliche Ordnung (re-)produziert. Gleichwohl ist die Interpellationsszene

aber auch deswegen für die Subjektivierungsforschung so interessant, weil sich

an sie Fragen der Handlungsfähigkeit und des Widerstands unmittelbar anschlie-

ßen lassen – als Infragestellung eben jener, innerhalb der Ordnung vermittelten,

gesellschaftlichen Macht- und Herrschaftsverhältnisse, in die das Subjekt eintritt.

Inwieweit Subjektivierung als Prozess verstanden werdenmuss, der gerade die

gegenseitige Bedingtheit von Handlungsfähigkeit und gesellschaftlicher Positio-

nierung betont, wird im folgenden Kapitel näher in den Blick genommen. Zu Be-

ginn wird dafür im Rahmen einer Vorbetrachtung der Prozess der Interpellation

selbst betrachtet. Dabei wird das Verhältnis von Anrufung und Ideologie bei Alt-

husser erkundet. Im Anschluss werden die zentralen Aspekte von Butlers Refor-

mulierungen des Konzepts abrisshaft erläutert.

Nach dieser ersten Annäherung über die Betrachtung des Interpellationspro-

zesses wird in einem zweiten Schritt der Subjektivierungsprozess bei Butler als

Prozess des Eintritts in eine gesellschaftlicheOrdnung ausführlicher entfaltet. Aus-

gehend von derDarstellung der Subjekt-Bildung als Prozess, der notwendigerweise

dem Subjekt selbst vorausgeht und dessen gesellschaftliche Existenz somit zu al-

lererst hervorbringt, fokussiert die Darstellung insbesondere auf die Relation von

Handlungsfähigkeit, Widerstand und leidenschaftlicher Verhaftung innerhalb der

Subjektwerdung. In einem dritten Schritt wird dann das Verhältnis von (An-)Spra-

che und Gesellschaftsstruktur näher betrachtet. Nachdem zunächst kurz auf das

Verhältnis von Sprechen und Ordnung eingegangen wird, steht dabei das verlet-

zende Potenzial der (An-)Sprache imMittelpunkt. Ziel ist es, zu klären,wie das Ver-

hältnis von Gewalt und subversivem Potenzial in Bezug auf ›Hate Speech‹ verstan-

den werden kann. Dabei wird argumentiert, dass der Wirksamkeit von Anreden

im Subjektivierungsprozess im Konkreten und empirisch nachgegangen werden

sollte.

https://doi.org/10.14361/9783839460542-002 - am 14.02.2026, 07:56:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460542-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


26 Prekäre Subjektivierung

2.1 Vorbetrachtung: Die Interpellationsszene bei Althusser und Butler

2.1.1 Anrufung und Ideologie bei Althusser

Anhand der Beschreibung einer ›theoretischen Szene‹ (vgl. Althusser 2010 [1969]:

88) erläuterte Louis Althusser in seinem 1969 erstmals (auf Französisch) veröffent-

lichten Aufsatz »Ideologie und Ideologische Staatsapparate« den Prozess, durch

den Subjektivierung in eine gesellschaftliche Ordnung stattfindet, wie folgt:

»Man kann sich diese Anrufung anhand des Typs der banalsten alltäglichen Anru-

fung vorstellen, wie sie etwa von Polizei wegen oder auch ohne diese Zuspitzung

erfolgt: ›He, Sie da!‹. Einmal unterstellt, dass die vorgestellte theoretische Sze-

ne sich auf der Straße abspielt, dann dreht sich das angerufene Individuum um.

Durch diese einfache physischeWendung um 180 Grad wird es zum Subjekt. War-

um?Weil es damit anerkennt, dass der Anruf ›genau‹ ihm galt und dass es ›gerade

es war, das angerufen wurde‹ (und niemand anderes).« (Ebd.: 88f., Herv. i.O.)

Die Reichweite, die die von Althusser beschriebene Szene innerhalb der letzten 30

Jahre in der Subjektivierungsforschung erlangt hat, kann nur schwer überschätzt

werden. So findet sich kaum eine empirische und/oder theoretische Beschäftigung

mit Subjekt-Bildung, die nicht auf dieses Beispiel der Anrufung des Individuums

durch die Polizei rekurriert. So haben sich in der politischen Theorie neben Ju-

dith Butler unter anderem Stuart Hall (2013a), Ernesto Laclau und Chantal Mouffe

(2015), Jacques Rancière (2008) und Pierre Macherey (2012) mit Althussers Kon-

zept der Anrufung auseinandergesetzt und dieses zu einem Ausgangspunkt ihrer

eigenen Theorieentwürfe gemacht. Ebenso schließt eine Vielzahl qualitativer em-

pirischer Studien in zentraler Weise – und zumeist in gleichzeitiger Bezugnahme

auf Butlers Lesart und Weiterentwicklung – an das Konzept der Interpellation an

und bemüht sich, die Szene in methodologischer und methodischer Hinsicht für

die Betrachtung von Prozessen der Subjekt-Bildung nutzbar zumachen (neben vie-

len anderen bspw. Ott 2011; Rose 2012; Ricken et al. 2017). Martin Saar spricht in

seinem einschlägigen Aufsatz zur »Analytik der Subjektivierung« von der Interpel-

lationsszene als ›Urszene‹ der Subjektivierungsforschung (Saar 2013a: 18) und auch

Daniel Wrana und Marion Ott konstatieren in einemWörterbuchbeitrag zumThe-

ma Anrufung, dass diese als ›Modellszene‹ der Subjektivierung zu begreifen sei

(Wrana/Ott 2014: 30).

Die Anrufungsszene ist in der Diskurs- und Subjektivierungsforschung allge-

genwärtig. Zugleich jedoch scheint ihre ursprüngliche Einbettung in einemarxisti-

sche Ideologietheorie – beziehungsweise allgemeiner gesprochen: ihre Kontextua-

lisierung imRahmen einer Analyse undKritik der gegenwärtigen gesellschaftlichen

Bedingungen – in den vergangenen Jahren mehr und mehr aus dem Blick zu ge-

raten. Insbesondere in Bezug auf ihre methodologische ›Anwendung‹ im Rahmen

https://doi.org/10.14361/9783839460542-002 - am 14.02.2026, 07:56:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460542-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2. Interpellation und Ideologie 27

qualitativer, empirischer Forschungsvorhaben wird die Szene oftmals vom Kontext

der Betrachtung gesellschaftlicher Macht- und Herrschaftsverhältnisse losgelöst.

Statt als Modell wird sie häufig im Sinne einer tatsächlichen Interaktion interpre-

tiert und gedeutet (siehe weiterführend dazu auch Kap. 4.2.3).

Althusser selbst betont im Anschluss an die Schilderung der Szene explizit,

dass diese gerade nicht im Sinne einer realen (interaktiven und kommunikativen)

Situation missverstanden werden sollte, bei der in einer zeitlichen Folge zunächst

der Ruf und erst in einem zweiten Schritt die Umwendung erfolgt. Vielmehr wür-

den beide Aspekte »ohne jede zeitliche Abfolge« auftreten (Althusser 2010 [1969]:

89). Gerade mit der Herausstellung der Gleichzeitigkeit von Anrufung und Um-

wendung der Individuen als (in diese Ideologie eingelassene) Subjekte argumen-

tiert Althusser dafür, dass Subjektsein immer schon ein ideologischer Effekt ist.

Er betont, dass es kein ›unschuldiges‹, freies Subjekt vor der Subjektivierung gibt,

sondern vielmehr ›das Ich‹ gerade erst durch den Eintritt in die gesellschaftliche

Ordnung hervorgebracht wird.

Ausgangspunkt von Althussers Beschäftigung mit dem Konzept der Interpel-

lation ist sein Anliegen, die Ursachen für die Stabilität der herrschenden Ordnung

zu betrachten. Ausgehend von der Annahme, dass »eine Gesellschaftsformation,

die nicht zur gleichen Zeit, wie sie produziert, auch ihre Produktionsbedingungen

reproduziert, kein Jahr überleben würde« (ebd.: 37), beschäftigt sich Althusser in-

nerhalb des Aufsatzes zunächst mit der Frage, wie innerhalb der Gesellschaft Pro-

duktivkräfte und Produktionsverhältnisse reproduziert werden. Um diese – bezie-

hungsweise spezifischer die Reproduktion der Arbeitskraft – sicherzustellen, rei-

che es nicht aus, »die materiellen Bedingungen ihrer Reproduktion zu gewährleis-

ten« (ebd.: 41). Vielmehr bedarf es immer auch der Reproduktion der Unterwerfung

der Arbeitskraft unter die Ideologie, also die herrschenden Regeln der bestehenden

Ordnung.

Im Anschluss formuliert Althusser den Anspruch des weiteren Textes: Mit die-

sem soll, in Bezug auf die Betrachtung von Ideologie, über die »Metapher des Ge-

bäudes (Basis und Überbau)« (ebd.: 48) hinausgegangen und dadurch »tiefer in das

Verständnis der Mechanismen des Staates« eingedrungen werden (ebd.: 51). Dafür,

so argumentiert er, sei es notwendig, das Verständnis des Staates als gewaltvolle

Unterdrückungsinstanz (bei Althusser repressiver Staatsapparat) durch das Kon-

zept des ideologischen Staatsapparats, der durch den Rückgriff auf Ideologie funk-

tioniert, zu ergänzen. Dabei sind insbesondere Religion, Schule oder Familie als

Beispiele für solche ideologischen Staatsapparate (ISAs) zu begreifen. Ausgehend

von der Annahme, dass beide Apparate zentral aufeinander verweisen, betont der

Text die zentrale Rolle der Ideologie für die Aufrechterhaltung der bestehenden

Verhältnisse. Der Autor plädiert für ein Verständnis der Ideologie als »eine ›Reprä-

sentation‹ des imaginären Verhältnisses der Individuen zu ihren realen Existenzbedingun-

gen« (ebd.: 75, Herv. i.O.) und arbeitet heraus, dass die Taten eines Individuums auf

https://doi.org/10.14361/9783839460542-002 - am 14.02.2026, 07:56:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460542-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


28 Prekäre Subjektivierung

Grundlage seines Glaubens an ganz bestimmte Verhältnisse erfolgen. In diesem

Sinne hat Ideologie die Funktion »Individuen zu Subjekten zu ›konstituieren‹« (ebd.:

85, Herv. i.O.). Mit Anrufung wird dabei der Prozess beschrieben, in dem dies ge-

schieht.

NachdemAlthusser diesen Prozess zunächst anhandmehrerer kurzer Szenen –

der Beschreibung der Begrüßung unter Freund_innen, in Bezug auf die Ansprache

durch die Polizei und schließlich hinsichtlich der Erwartung einer Geburt – ausge-

führt hat, erläutert er die Funktionsweise der Ideologie amBeispiel der christlichen

Religion. Dabei argumentiert er, dass im Ruf Gottes an das Individuum dieses als

Subjekt konstituiert wird, in dem es den ihm mit diesem Ruf zugewiesenen Platz

einnimmt und sich freiwillig den Regeln der religiösen Ideologie unterwirft. Des-

wegen funktioniert

»die riesige Mehrzahl der (guten) Subjekte […] ›ganz von selber‹, d.h. allein unter

dem Einsatz von Ideologie (deren konkrete Formen in den ideologischen Staats-

apparaten verwirklicht sind). Sie fügen sich ein in die Praktiken, die von den Ri-

tualen der ISAs beherrscht werden. Sie ›erkennen‹ den ›Stand der Dinge‹ (das Be-

stehende) ›an‹, sie erkennen an, dass es ›in der Tat so ist undnicht anders‹, dassman

Gott, seinem Gewissen, dem Pfarrer, de Gaulle, dem Chef des Unternehmens und

dem Ingenieur gehorchen muss« (ebd.: 97, Herv. i.O.).

Althusser betont die Subjektivierungsfunktion der Ideologie: Subjekthaftigkeit und

Ideologie sind nicht trennbar, sondern vielmehr sind die »Existenz der Ideologie

und die Anrufung der Individuen als Subjekte […] eine und dieselbe Sache« (ebd.:

89). Deswegen reproduzieren sich gesellschaftliche Macht- und Herrschaftsver-

hältnisse gerade im Rahmen der Subjektwerdung. Die Entstehung des Subjekts

wird innerhalb des Aufsatzes vor allem in Bezug darauf betrachtet, dass durch

die Umwendung des Individuums/Subjekts zur Anrufung diese gesellschaftlichen

Macht- undHerrschaftsverhältnisse überhaupt erst reproduziert werden.Das Sub-

jekt interessiert Althusser folglich auch nur bedingt in seiner individuellen Her-

vorbringung oder in seinem (widerständigen) Ungehorsam, sondern vielmehr als

Schauplatz gesellschaftlicher Macht- und Herrschaftsverhältnisse. Sein Anliegen

besteht darin, die Stabilität der herrschenden Ordnung zu betrachten, womit er

die

»marxsche Frage nach der Reproduktion der Produktionsbedingungen (Produk-

tionsmittel und Arbeitskräfte) […] über die Theoretisierung des Subjektes als

Reproduktionsmodus zu bearbeiten [sucht]. Dazu entwirft er das Modell der An-

rufung, das Subjektkonstitution (in ideologischen Staatsapparaten) theoretisch

fasst.« (Ott 2011: 72f., Herv. i.O.)

https://doi.org/10.14361/9783839460542-002 - am 14.02.2026, 07:56:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460542-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2. Interpellation und Ideologie 29

2.1.2 Wiederholung und Gebrochenheit der Anrufung bei Butler

Innerhalb der sozial- und erziehungswissenschaftlichen Subjektivierungsfor-

schung hat vor allem Judith Butlers Rezeption der Interpellationsszene große

Reichweite erlangt. Wie Louis Althusser, begreift und untersucht auch Butler

Subjektivierung als Ausdruck von Anrufungs- und Umwendungsprozessen. Wenn

Althusser den Prozess der Interpellation anhand des Beispiels der Anrufung durch

die Polizei beziehungsweise der Gläubigen durch Gott erläutert, nutzt Butler

die Szene insbesondere um herauszuarbeiten, wie Individuen zu spezifischen,

beispielsweise vergeschlechtlichten, Subjekten werden.3 In Abgrenzung zu der

Annahme, dass Personen immer bereits ein (biologisches) Geschlecht haben,

stellt Butler heraus, dass das Kleinkind mit der ärztlichen Interpellation »von

einem ›es‹ zu einer ›sie‹ oder einem ›er‹ [wechselt]; und mit dieser Benennung

[…] das Mädchen ›mädchenhaft gemacht‹ [wird], es […] durch die Anrufung des

sozialen Geschlechts in den Bereich von Sprache und Verwandtschaft« gelangt

(Butler 1997b: 29). An anderen Stellen bezieht sich Butler auch auf die Subjekti-

vierung als rassifiziertes Subjekt oder auch als unbetrauerbares Individuum (vgl.

insbesondere Butler 2006a; Butler 2010b).

Im Mittelpunkt von Butlers Auseinandersetzung mit Althussers Konzept der

Interpellation steht die Frage, ob beziehungsweise weswegen die Anrufung in ei-

nem überwiegenden Maße Wirkmächtigkeit erlangt. Butler stellt heraus, dass es

entscheidend ist, zu klären, inwiefern »die Möglichkeit, ein ›schlechtes‹ Subjekt

zu werden, durch Althussers Heiligung der Interpellationsszene in weitere Ferne

gerückt und in höherem Maß entschärft [wird] als nötig« (Butler 2001b: 103). In

sieser Beschäftigung liest Butler Althussers Interpellationstheorie vor allem mit

und gegen Michel Foucaults Ausarbeitungen der Produktivität von Macht sowie

in Bezug zu der in Althussers Theorie zwar bereits enthaltenen, für Butler jedoch

nicht ausreichend ausformulierten psychoanalytischen Dimension, insbesondere

im Anschluss an Jacques Lacan.

Insbesondere zwei zentrale Kritikpunkte formuliert dabei Butler an dem von

Althusser entwickelten Interpellationskonzept: Zum einen würde in Althussers

Konzeptualisierung die Autorität der Stimme als eine ›göttliche‹ dargestellt

werden. Es scheine damit so, als sei diese mit einer allumfassenden Macht der

Benennung ausgestattet, der sich nicht entzogen werden kann. Althussers Auf-

fassung bleibe »implizit durch den Begriff eines zentralisierten Staatsapparates

beschränkt, dessen Wort, wie das der göttlichen Autorität, Tat ist« (ebd.: 11). Zum

anderen vermittle die Weise, in welcher Althusser die Umwendungsreaktion des

3 Wie weiter oben erwähnt, geht auch Althusser bereits auf die Erwartung einer Geburt als

Szene der Anrufung in eine ideologische Ordnung ein (vgl. Althusser 2010 [1969]: 90f.). Bei

Butler nimmt dieses Beispiel jedoch eine ungleich prominentere Stellung ein.

https://doi.org/10.14361/9783839460542-002 - am 14.02.2026, 07:56:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460542-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


30 Prekäre Subjektivierung

Individuums beschreibt, den Eindruck, dass sich das Individuum der Anrufung

lediglich ergeben würde – das benannte Individuum also eigentlich bereits vor der

Umwendung der Autorität untergeordnet sei. Die Anrufung durch die Staatmacht

bei Althusser setze das Subjekt somit in einem gewissen Maße doch bereits voraus

(vgl. bspw. Butler 2006a: 56f.).

Butler unterstreicht nun demgegenüber, dass der Prozess der Anrufung gera-

de nicht als ein einmaliger Top-Down-Akt betrachtet werden dürfe, sondern viel-

mehr Anrufungen im Plural, als verstreute und rhizomatische – und vor allem als

sich stetig wiederholende – Strukturen begriffen werden müssen. Gegen die An-

nahme einer Allmacht der Ideologie, die einmalig festlege, dass ein Individuum

ein Bürger ist oder ein Kind als ›Mädchen‹ zu betrachten sei, betont Butler, dass

»die Festlegung der Rassen- oder Geschlechtszugehörigkeit eines Subjekts oder so-

gar seine gesellschaftliche Ächtung aus verschiedenen zerstreuten Bereichen her-

vor[geht], die nicht immer als ›offizieller‹ Diskurs arbeiten« (ebd.: 245). So ist es

gerade nicht die ärztliche Interpellation als solche, die das Kleinkind von ›es‹ zu

einer ›sie‹ macht. Vielmehr setzt diese erst einen sich dauerhaft wiederholenden

Prozess des »›Zum-Mädchen-Machen‹ des Mädchens« (Butler 1997b: 29) in Gang,

der »von den verschiedensten Autoritäten und über diverse Zeitabschnitte hinweg

immer aufs neue wiederholt [wird], um die naturalisierte Wirkung zu verstärken

oder anzufechten« (ebd.; vgl. auch Rose/Koller 2012: 79).

Anrufungen erlangen nicht durch ihre singuläre Autorität Einfluss. Die Wirk-

samkeit der Ansprache liegt vielmehr in der wiederholten und perpetuierten

(Wieder-)Aufführung begründet. So sind Normen (der Subjektivierung) darauf

verwiesen, permanent (re-)produziert zu werden. Sie können weder auf ihre ein-

malige Erscheinung noch auf eine praxisunabhängigeWesenheit reduziert werden

(vgl. Butler 2009a: 84f.). Die durch die Anrufung vermittelten Normen bestimmen

so den Bereich des Möglichen – determinieren ihn aber nicht. Wenn bei Althusser

der Ruf der Polizei oder Gottes als ein absoluter und eindeutiger konzeptualisiert

ist, durch den das Subjekt in einem einmaligen Moment der Ansprache ins Leben

gerufen wird, plädiert Butler stattdessen dafür, dass Anrufungen »eher wie abwe-

sende oder fehlbare Polizisten als wie effektive totalitäre Mächte« wirken (Butler

2016a: 55). So gerieten bei Althusser ›schlechte‹ Subjekte, also solche, die der

Anrufung und dem mit ihr einhergehenden Gesetz nicht entsprechen (können),

deswegen systematisch nicht in Blick, da seine Betrachtung konzeptionell von

der Singularität der Anrufung und der Einheitlichkeit des Subjekts ausgehe.4

Anrufungsprozesse sind jedoch, so Butler, gerade nicht als einmaliges Ereignis,

4 Diesbezüglich sei jedoch darauf verwiesen, dass Althusser innerhalb des Textes explizit er-

wähnt, dass ihn an dieser Stelle lediglich die 90 % der Individuen interessieren würden, die

sich als Gemeinte zur Anrufung umwenden, was nicht gleichbedeutend mit einer Leugnung

›schlechter‹ Subjekte sei (vgl. Althusser 2010 [1969]: 89).

https://doi.org/10.14361/9783839460542-002 - am 14.02.2026, 07:56:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460542-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2. Interpellation und Ideologie 31

sondern als (Wieder-)Aufführungen zu verstehen. Die Anrufung stellt eine (per-

manente) Aufforderung dar, sich dem in ihr vermittelten Gesetz zu unterwerfen –

nicht einmalig, sondern in wiederholter Weise (vgl. Butler 2001b: 101).

Wie Althusser geht Butler davon aus, dass die Ideologie beziehungsweise der

Diskurs5, dem Subjekt vorausgeht und dass das Individuum nur durch die (wie-

derholte) Annahme der in der Anrufung vermittelten Ordnung zum Subjekt wer-

den kann. Sier betont jedoch, dass diese Ordnung nicht in sich geschlossen und

als absolut betrachtet werden darf, sondern dass sie vielmehr als gebrochen und

vieldeutig zu verstehen ist (vgl. auch Meißner 2010: 38). Anrufungen, so Butlers

Plädoyer, sind »als Instrument und Mechanismus von Diskursen« (Butler 2006a:

57) zu betrachten, »deren Wirksamkeit sich nicht auf den Augenblick der Äuße-

rung reduzieren läßt« (ebd.).

Butler stellt die Notwendigkeit der Wiederholung für jede Form der Subjekt-

werdung heraus, wobei sier zugleich die produktive Macht ideologischer Anru-

fungen wie deren Kontingenz und Angewiesenheit auf die praktische Hervorbrin-

gung betont. Ideologie ist somit keine starre Struktur, sondern eine »Menge von

Praktiken« (Butler 2001b: 118), wobei diese Praktiken gleichsam durch Wiederho-

lung definiert sind. Es gibt keine ihrer konkreten und wiederholten Realisierung

vorrausgehende Ideologie, keine ›prioritäre Autorität‹ des Gesetzes, sondern viel-

mehr wird die Wirkmächtigkeit der Ideologie innerhalb von Anrufungsprozessen

gerade durch ihre zitationsförmige Praxis realisiert (vgl. Butler 1997b: 157).

Genau in dieser Notwendigkeit derWiederholung liegt auch das jedem Prozess

der (Re-)Produktion der Ideologie inhärente Potenzial der Verschiebung. Da die

Zitation ohnehin niemals genau gleich erfolgen kann, besteht schon immer die

Möglichkeit der Veränderung gesellschaftlicher Verhältnisse:

»Die Anrufung verliert somit ihren Status als eine einfache performative Äuße-

rung, als eines Aktes des Diskurses, ausgestattetmit derMacht, das zu erschaffen,

von dem die Rede ist. Sie erschafft mehr, als sie jemals zu schaffen vermeinte, da

sie über jeden beabsichtigten Referenten hinausgehend signifiziert. Dieses kon-

stitutive Fehlschlagen der performativen Äußerung, dieser Rückstand zwischen

5 Insgesamt präferiert Butler eindeutig den Begriff des Diskurses gegenüber dem der Ideo-

logie, wohl auch, weil – wie Nadine Rose herausarbeitet – »der Begriff der Ideologie [tradi-

tionell, P.K.] mit einem verhältnismäßig klar bestimmbaren Verständnis von Herrschaft und

Macht(ausübung) verbunden ist, dem sich Butler mit Bezug auf Foucaults Machtbegriff ver-

weigert« (Rose 2012: 104). Wie sich (nicht nur) anhand der im Folgenden herangezogenen

Zitate zeigt, finden sich jedoch innerhalb von Butlers Werk auch immer wieder Stellen, an

welchen sier explizit an den Begriff der Ideologie anschließt. Entscheidend scheint dabei

letztendlich vor allem, dass mit Butler jegliche gesellschaftliche, diskursive und/oder ideo-

logische Ordnung als performative Praxis verstanden werden muss, die in ständiger Wie-

derholungWirklichkeit erzeugt (vgl. bspw. Butler 1997b: 22, siehe insgesamt dazu auch Kap.

4.2.2).

https://doi.org/10.14361/9783839460542-002 - am 14.02.2026, 07:56:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460542-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


32 Prekäre Subjektivierung

dem diskursiven Befehl und seiner angeeigneten Wirkung liefert den linguisti-

schen Anlaß und Index für einen daraus folgenden Ungehorsam.« (Ebd.: 174)

In Reformulierung des Althusser’schen Verständnisses einer universellen Ideolo-

gie, die »immer schon die Individuen als Subjekte angerufen« hat (Althusser 2010

[1969]: 90), verweist Butler verstärkt darauf, dass sich die gesellschaftlichen Ver-

hältnisse als subjektformierende Strukturen in einem permanenten Prozess der

Wiederholungen befinden, in dem immer schon die Instabilität der Strukturen

angelegt ist (vgl. auch Meißner 2010: 35).

Neben der Betonung der Wiederholungsnotwendigkeit und der stets damit

einhergehenden Brüchigkeit der Anrufung stellt Butler zudem heraus, dass es ent-

scheidend sei zu fragen, weswegen sich das Individuum überhaupt und immer

wieder zur Anrufung und der Stimme des Gesetzes umwendet. Denn der Anru-

fungsprozess könne nur dann angemessen verstanden werden, wenn das Begeh-

ren nach sozialer Existenz innerhalb der Subjektivierung berücksichtigt und die

Theorie der Interpellation durch eine Theorie des Gewissens ergänzt würde – auf

welche Althusser zwar hingewiesen, sich ihr jedoch nicht weiter gewidmet habe

(vgl. Butler 2001b: 11). Es sei entscheidend, die leidenschaftliche Verhaftung des

Subjekts an die eigene Existenz zu betonen und zu berücksichtigen.6

Wie Althusser betont Butler, dass das Subjekt der gesellschaftlichen Ordnung

eben gerade nicht gegenübersteht, sondern vielmehr immer »in leidenschaftlicher

Erwartung des Gesetzes lebt« (z.B. ebd.: 121). Das Subjekt ist somit fundamental

in seine eigene Unterwerfung verstrickt, da der gesellschaftliche Diskurs erst die

Möglichkeitsbedingungen des Seins darstellt:

»Diese Umwendung zur Stimme des Gesetzes ist das Zeichen eines bestimmten

Begehrens, vom Angesicht der Autorität gesehen zu werden und vielleicht auch

selbst das Angesicht der Autorität zu sehen, das Begehren nach der Visualisie-

rung einer Szene des Hörens – in einem Spiegelstadium, oder vielleicht eher als

›akustischer Spiegel‹ –, die erst jene Verkennung ermöglicht, ohnewelche sich die

Gesellschaftlichkeit des Subjekts gar nicht erreichen läßt.« (Ebd.: 106)

Wenn die Anrufung die Aufforderung darstellt, sich dem durch sie vermittelten

Gesetz zu unterwerfen, dann findet durch die Umwendung der Eintritt in dieses

Gesetz statt, wobei sich erst durch diese die Existenz des Subjekts ergibt (vgl. ebd.:

101). Butler parallelisiert diesen Eintritt in das Gesetz dabei mit dem (permanent

zu wiederholenden) Vorgang, als Angeklagte_r die eigene Unschuld zu beweisen.

»Ein ›Subjekt‹ werden heißt somit, für schuldig gehalten, vor Gericht gestellt und

für unschuldig erklärt worden zu sein.« (Ebd.: 112)

6 Siehe ausführlicher zu diesem Punkt Kap. 2.2.3.

https://doi.org/10.14361/9783839460542-002 - am 14.02.2026, 07:56:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460542-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2. Interpellation und Ideologie 33

Die gesellschaftliche Ordnung kann Butler zufolge nicht als geschlossene und

monokausale ›göttliche‹ Autorität betrachtet werden, da sie immer bereits Ver-

schiebungen enthält. Zudem betont sier, dass Subjektivierungsprozesse auf einem

»Begehren nach Existenz« (ebd.: 25) fußen und ohne dessen Betrachtung nicht ver-

standen werden können. Wie Althusser unterstreicht Butler, dass Anrufung und

Umwendung unwiderruflich miteinander verschränkt sind. Subjektivierung be-

stimmt sich damit gerade als Prozess, bei dem der »binäre Rahmen von Beherr-

schung/Unterwerfung« (ebd.: 110) gesprengt wird, da beide im selben Moment

stattfinden. Zugleich weist sier jedoch daraufhin, dass Anrufungen gerade keine

determinierende Wirkung haben, sondern es sich um ein »Wechselspiel von ›An-

rufungen‹ und ›Um-Wendungen‹« (Jergus 2014b: 336) handelt, in dem die Figur des

Subjekts erzeugt wird.

Schließlich betont Butler, dass das Subjekt auch als Subjekt konstituiert werden

kann, ohne sich zur Ordnung umzuwenden. Dass das Subjekt an seiner Subjekti-

vierung beteiligt ist, ist nicht gleichbedeutend damit, dass es den Anruf positiv

bejaht:

»Akzeptiert man jedoch die Vorstellung, daß die sprachliche Konstituierung des

Subjekts auch ohne das Wissen des Subjekts vonstatten gehen kann, wenn je-

mand gleichsam außer Hörweite konstituiert wird, z.B. der Referent des Diskur-

ses eines Dritten, dann kann sich die Anrufung auch ohne das ›Umwenden‹ voll-

ziehen, also ohne daß irgend jemand erwidert: ›Hier bin ich!‹« (Butler 2006a: 58)

Butler führt Althussers Polizeibeispiel weiter und fragt, was eigentlich passieren

würde, wenn die angerufene Person gegen den ihr zugerufenen Namen protestie-

ren würde, die Anrufung somit zurückweist oder bestreitet, die_der Angerufene

zu sein. Sier verweist darauf, dass die Person trotzdem als angerufene durch den

Diskurs konstituiert würde (vgl. ebd.: 59). Obwohl Butler hiermit die Frage des

Verhältnisses von anrufendem und antwortendem Akt aufwirft, nimmt sier diese

im Weiteren nicht umfassend in den Blick (siehe weiterführend zu diesem Aspekt

Kap. 4.2.1). Bei siem, wie auch grundsätzlich, steht innerhalb der Betrachtung von

Subjektivierungsprozessen noch zur Klärung aus, in welcher Weise die Relatio-

nen zwischen Umwendung und Anrufung innerhalb von Prozessen der Subjekt-

Bildung genauer zu verstehen sind. Dies empirisch wie systematisch in den Blick

zu nehmen, ist ein Anliegen, dem innerhalb dieser Arbeit nachgegangen wird.

2.2 Subjektwerdung als Eintritt in die gesellschaftliche Ordnung

Bis zu diesem Punkt wurde überblickshaft die Konzeptualisierung und Einbettung

des Konzepts der Interpellation bei Louis Althusser und Judith Butler dargestellt.

Herausgearbeitet wurde dabei, dass dieses originär an dem Ziel orientiert war, die

https://doi.org/10.14361/9783839460542-002 - am 14.02.2026, 07:56:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460542-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


34 Prekäre Subjektivierung

Wirkmächtigkeit der gesellschaftlichen Ordnung und deren ›Niederschlag im Sub-

jekt‹ besser zu verstehen. Die von Althusser herangezogenen Beispiele der Anspra-

che durch die Polizei, aber auch des Rufs durch Gott dienen dazu, die Entstehung

und Durchsetzung der Ideologie in den Blick zu nehmen und zu einem umfas-

senderen Verständnis der Stabilität der gegenwärtigen Verhältnisse zu gelangen.

Auch Butler nutzt das Konzept der Anrufung, um zu betrachten, wie Individuen in

gesellschaftlichen Verhältnissen zu Subjekten werden. Gegenüber Althusser fokus-

siert sier jedoch stärker auf die Wiederholung und Gebrochenheit solcher Prozesse

und die damit verbundene immer bereits enthaltene Potenzialität der Verände-

rung.

Ausgehend von dieser ersten Annäherung, soll im folgenden Kapitel dem Ver-

hältnis von Subjektwerdung und Gesellschaftsstruktur weiter systematisch nach-

gegangen werden. Dafür wird Subjektivierung als Prozess des Eintritts in die ge-

sellschaftliche Ordnung konzeptualisiert. Es ist insbesondere die Problematisie-

rung »oppositionaler Bestimmungen von z.B. Freiheit und Macht, Autonomie und

Heteronomie sowie Individuum und Gesellschaft« (Balzer/Ludewig 2012: 95), die

ein poststrukturalistisches Subjektivierungsverständnis, das im Folgenden anhand

von Judith Butlers Werk erläutert wird, ausmacht. Poststrukturalistische Subjekti-

vierungstheorien wenden sich »gegen die Annahme souveräner Erkenntnissubjek-

te« (Bublitz 2011: 256) und verweisen stattdessen auf die »Spannungen zwischen

dem Außen und dem Innen, zwischen dem Geformtwerden und der Selbstfor-

mung« (Alkemeyer 2013: 38), wobei das Subjekt für eben diese Spannungen steht.

Dabei geht es ihnen gleichsam nicht darum – so eines der geläufigsten Missver-

ständnisse angesichts des ›Tods des Subjekts‹ – Subjekten Handlungsfähigkeit und

Widerständigkeit abzusprechen, sondern vielmehr darum, dass diese gerade erst

ein Effekt von Subjektivierung, also dem Einfinden in gesellschaftliche Ordnung

sind.

Im Folgenden wird nun zunächst erläutert, worin ›das Neue‹ einer poststruk-

turalistischen Perspektive auf das Verhältnis von Individuum und Gesellschaft be-

steht. Daran anschließend steht die Frage nach der Handlungsfähigkeit im Mittel-

punkt. Schließlich wird analysiert, worin die Bereitschaft des Subjekts zumEintritt

in die gesellschaftliche Ordnung besteht und welche Konsequenzen damit einher-

gehen.

2.2.1 Kein Subjekt vor der Subjektivierung

Dass sich Subjekte (auch) in Auseinandersetzung mit gesellschaftlichen Macht-

und Herrschaftsverhältnissen bilden, stellt als solches keine neue Erkenntnis post-

strukturalistischer Theorien dar. Die Auseinandersetzung mit dem Subjekt im All-

gemeinen undmit der Frage, inwieweit Personen und Gruppen durch gesellschaft-

liche Verhältnisse geprägt und beeinflusst sind, ist Grundlage einer Vielzahl sozial-

https://doi.org/10.14361/9783839460542-002 - am 14.02.2026, 07:56:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460542-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2. Interpellation und Ideologie 35

und erziehungswissenschaftlicher Theorieansätze. Anders als bei den meisten die-

ser Ansätze liegt die Perspektivverschiebung poststrukturalistischerTheorien in ih-

rem Versuch, das Verhältnis zwischen Individuum und gesellschaftlicher Ordnung

jenseits der Gegenüberstellung von Subjekt und Struktur beziehungsweise der Prio-

risierung des einen gegenüber dem anderen zu begreifen (siehe dazu bspw. auch

Färber 2019: 81ff.; in Bezug auf die Abgrenzung der Perspektive der Subjektivierung

vom Konzept der Sozialisation bspw. auch Ricken/Wittpoth 2017).

Das Konzept der Subjektivierung steht dafür, Subjektwerdung als Prozess zu

verstehen, bei dem das Individuum erst durch den (wiederholten) Eintritt in die

Ordnung eine gesellschaftliche Existenz und, mit dieser verbunden, Handlungsfä-

higkeit erlangt. Subjekte treten nicht einer ihnen äußerlichen Ordnung gegenüber,

da sie erst in ihrem Eintritt in die Ordnung zum Subjekt werden können. Das Sub-

jekt kann gerade nicht als eine »intakte ontologische Reflexivität« (Butler 1993b: 44)

betrachtet werden, die erst in einem sekundären Prozess innerhalb eines kulturel-

len Kontexts situiert wird, sondern vielmehr ist »dieser kulturelle Kontext sozu-

sagen immer schon da, als der disartikulierte Prozeß der Konstruktion des Sub-

jekts« (ebd.). Eine poststrukturalistische, subjektivierungstheoretische Perspektive

basiert damit auf der Erkenntnis, dass es kein (autonomes und mit sich identi-

sches) Subjekt vor seiner Konstitution gibt.

Dementsprechend ist es auch notwendig, zwischen Subjekt und Individuum

zu unterscheiden. So kann das Subjekt mit diesem nicht gleichgesetzt werden,

sondern stellt vielmehr »die sprachliche Gelegenheit des Individuums, Verständ-

lichkeit zu gewinnen und zu reproduzieren, also die sprachliche Bedingung seiner

Existenz und Handlungsfähigkeit« dar (Butler 2001b: 15). Der Eintritt in die gesell-

schaftliche Ordnung ist der Prozess, durch den das Individuum erst Intelligibilität

erlangt.7 Das Subjekt dient »als Platzhalter, als in Formierung begriffene Struktur«

(ebd.), wobei das Individuum den Ort besetzt, an welchem das Subjekt entsteht.

In diesem Sinne existieren Individuen vor ihrer Einführung in den Diskurs, durch

die sie zu Subjekten werden, lediglich »als unbenennbares Potenzial, das mit den

bestehenden Formen in Konflikt geraten kann« (Meißner 2010: 55).

Es gibt kein Subjekt vor der Subjektivierung und keine intelligible Existenz

außerhalb der Einordnung in gesellschaftliche Macht- und Herrschaftsverhältnis-

se. Subjektsein ist immer bereits »als eine spezifische (und nicht universale), mo-

derne (und nicht überzeitliche) und geschichtlich-gesellschaftliche bzw. kulturell

bedingte Form menschlicher Selbstverständnisse« (Ricken/Wittpoth 2017: 239) zu

7 JudithButler verwendet denBegriff intelligibel umzubeschreiben, »was entlangbestimmter

historischer Regulierungspraktiken als wahrnehmbar, als normal, als Standard, als denkbar

oder sagbar gilt« (Lorey 2017 [1996]: 65f.). Zu Analogien und Differenzen zwischen Intelli-

gibilität und Anerkennbarkeit sowie der Schwierigkeit einer trennscharfen Unterscheidung

siehe ausführlicher Kap. 3.1.3.

https://doi.org/10.14361/9783839460542-002 - am 14.02.2026, 07:56:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460542-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


36 Prekäre Subjektivierung

verstehen. Es existiert keine Subjektposition außerhalb gesellschaftlicher Macht-

und Herrschaftsverhältnisse, sondern Subjekte konstituieren sich, indem sie die

Macht auf sich selbst wenden (vgl. auch Ludwig 2011: 175).

Die Subjektwerdung ist dabei konstitutiv darauf angewiesen, dass Aspekte aus

der Subjekt-Bildung ausgeschlossen werden: Subjektivierung fordert stets einen

Preis. Man kann nicht einfach ein beliebiges Subjekt sein, sondern man wird im-

mer zu einem spezifischen Subjekt innerhalb einer spezifischen gesellschaftlichen

Ordnung. Wer wir sein können, also welche Subjektpositionen bereitstehen, lässt

sich keineswegs als ein Feld offener Möglichkeiten begreifen, sondern »die Fähig-

keit, über uns selbst zu reflektieren, die Wahrheit über uns zu sagen, ist entspre-

chend begrenzt durch das, was der Diskurs, das Regime, aus dem Sagbaren aus-

schließen muss« (Butler 2007: 160f.). Subjektwerdung ist in diesem Sinne das Er-

gebnis eines tiefgreifenden »Ausleseprozeß[es], der die Bedingungen der lesbaren

und intelligiblen Subjektivität« (Butler 2006a: 70) organisiert:

»Die Norm regiert die Intelligibilität, sie ermöglicht, dass bestimmte Praktiken

und Handlungen als solche erkannt werden können. Sie erlegt dem Sozialen ein

Gitter der Lesbarkeit auf und definiert die Parameter dessen, was innerhalb des

Bereichs des Sozialen erscheinen wird und was nicht.« (Butler 2009a: 73)

Innerhalb von Anrufungen wird das Subjekt erst in seinen »gesellschaftlichen Um-

risse[n] in Raumund Zeit« (Butler 2006a: 59) hervorgebracht.Dementsprechend ist

es von eben diesen Konstitutionsbedingungen seines Seins fundamental abhängig

und kann sich auch nur bedingt zu diesen, seinen eigenen Existenzbedingungen

in Opposition setzen. In diesem Sinne hat das Subjekt »keine Geschichte von sich

selbst, die nicht zugleich die Geschichte seiner Beziehung – oder seiner Bezie-

hungen – zu bestimmten Normen ist« (Butler 2007: 15), vielmehr ist es sich immer

bereits »durch seine gesellschaftlichen Entstehungsbedingungen enteignet« (ebd.).

Prozesse der Anrufungen in ein gesellschaftliches Sein müssen deshalb explizit

auch als soziale Prozesse begriffen werden. Die Intelligibilitäts- und Existenzbe-

dingungen des Subjekts sind die einer sozialen Welt, in der der Status als Subjekt

nur dadurch erreicht werden kann, dass man »in dieser sozialen Existenzform als

Subjekt, als menschlich, wiederholt von Anderen (an-)erkannt wird« (Rose 2013:

163). Auf die (existenziellen) Auswirkungen, die es hat, wenn diese Anerkennung

verwehrt wird, wird später noch zurückzukommen sein (vgl. Kap. 3). Vorläufig ist

jedoch festzuhalten, dass das Subjekt auch (oder gerade) durch eben diese Anspra-

chen der Anderen überhaupt erst konstituiert wird (vgl. auch Butler 2005: 155).

Das Subjekt bildet sich immer in Abhängigkeit von gesellschaftlichen Macht- und

Herrschaftsverhältnissen. Mit solch einer Perspektive verschiebt sich die Blickwei-

se auf das Subjekt: »Wenn ich frage, wer ich für mich sein könnte, muss ich auch

fragen, welchen Platz es in dem diskursiven Regime, in dem ich lebe, für ein ›Ich‹

gibt.« (Butler 2007: 152, Herv. i.O.) Dass dies explizit und insbesondere auch auf

https://doi.org/10.14361/9783839460542-002 - am 14.02.2026, 07:56:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460542-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2. Interpellation und Ideologie 37

das körperliche Sein zutrifft und dementsprechend immer bereits eine materielle

Dimension hat, stellt dabei einen zentralen Bestandteil von Butlers Argumentation

dar – »eine bestimmte gesellschaftliche Existenz des Körpers [wird] erst dadurch

möglich, daß er sprachlich angerufen wird« (Butler 2006a: 15; siehe insbesondere

auch Butler 1997b).

Dabei beschreibt Subjektivierung den Prozess, in dem das Individuum durch

die (immer auch schmerzhafte) Einordnung in die gesellschaftliche Ordnung sub-

jektiviert wird und damit Intelligibilität und Handlungsfähigkeit erlangt. Das Sub-

jekt erreicht »eine bestimmte Ordnung sozialer Existenz, da es von einer äußeren

Region des gleichgültigen, fragwürdigen oder unmöglichen Seins in den diskursi-

ven oder sozialen Bereich des Subjekts überführt wird« (Butler 1997b: 173). Gesell-

schaftliche Normen gehen dem Subjekt selbst voraus und übersteigen es; sie legen

den Kontext fest in Bezug auf das, was angesichts bestimmter (historischer, lo-

kaler, temporärer) Umstände als verständliche, intelligible Subjektformierung gel-

ten kann. »Es gibt keine Erzeugung seiner selbst (Poiesis) jenseits eines Modus der

Subjektwerdung (assujettisement), folglich keine Selbsterzeugung jenseits der Nor-

men, welche die möglichen Formen verzeichnen, die ein Subjekt annehmen kann.«

(Butler 2007: 27, Herv. i.O.) Subjektivierung ist dabei jedoch nicht einfach nur die

Unterordnung unter eine gesellschaftliche Ordnung, sondern bezeichnet vielmehr

»eine gewisse Beschränkung in der Erzeugung, eine Restriktion, ohne die das Sub-

jekt gar nicht hervorgebracht werden kann, eine Restriktion, durch welche diese

Hervorbringung sich erst vollzieht« (Butler 2001b: 82, Herv. i.O.).

2.2.2 Handlungsfähigkeit, Performativität, Widerstand

Das Subjekt ist in fundamentaler Weise abhängig von der gesellschaftlichen Ord-

nung beziehungsweise es erlangt überhaupt erst durch die Einordnung in Macht-

und Herrschaftsverhältnisse eine intelligible Existenz. Dass die Normen dem Sub-

jekt vorausgehen, bedeutet aber nicht, dass diese unwiderruflich und absolut wä-

ren oder dass das Subjekt ihnen ohnmächtig gegenüberstehen würde. Denn eine

solche Perspektive bliebe letztlich bei der Annahme, dass es ein vorgängig freies

Subjekt gäbe, das dann erst durch die Ordnung unterworfen werden würde. Damit

würde jedoch verkannt, dass das Subjekt ja gerade erst durch den Eintritt in diese

selbst konstituiert wird. Der unterwerfende Aspekt der Subjektivierung darf gera-

de nicht dahingehendmissverstandenwerden, dass die Unterwerfung des Subjekts

gleichbedeutend mit dessen Ohnmacht zu betrachten ist, denn nach

»diesem Modell kreisen ›Kultur‹ und ›Diskurs‹ das Subjekt ein, doch sie konsti-

tuieren es nicht. Dieser Schritt, ein vorgängig existierendes Subjekt näher zu be-

stimmen und zu verorten, schien notwendig zu sein, um einen Tätigkeitspool zu

errichten, den Kultur und Diskurs nicht vollständig determinieren. Dennoch setzt

https://doi.org/10.14361/9783839460542-002 - am 14.02.2026, 07:56:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460542-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


38 Prekäre Subjektivierung

diese Art Argumentation fälschlich voraus a), daß die Handlungsmöglichkeiten

sich nur durch den Rückgriff auf ein vordiskursives ›Ich‹ begründen läßt, und b),

daß konstituiert sein dasselbe bedeutet wie durch den Diskurs determiniert sein,

wobei diese Determination die Möglichkeit zu handeln verhindert.« (Butler 2014

[1991]: 210, Herv. i.O.)

Es muss als eine zentrale Errungenschaft poststrukturalistischer Theorien im All-

gemeinen und Judith Butlers Werk im Besonderen betrachtet werden, aufgezeigt

zu haben, dass genau diese vermeintliche Opposition von Subjekt und Ordnung

beziehungsweise Diskurs nicht zutrifft. Vielmehr entsteht gerade in der »grund-

legenden Abhängigkeit von einem Diskurs, den wir uns nicht ausgesucht haben«

(Butler 2001b: 8) auch Handlungsfähigkeit sowie die Möglichkeit von Kritik.8

Butler arbeitet heraus, dass gesellschaftliche Ordnung niemals einmalig, son-

dern in Prozessen permanenterWiederholung immer wieder hervorgebracht wird.

Die Wirksamkeit einer Äußerung verdankt sich ihrer regelhaften und regelmäßi-

gen Wiederholung. Die Produktivität dieser wiederholten Hervorbringungsprak-

tiken sowie die Eigenschaft sprachlicher Äußerungen, etwas im Moment des Äu-

ßerns hervorzubringen, bezeichnet Butler dabei als Performativität (vgl. z.B. Butler

2016a: 41).9

Wie Kerstin Jergus zusammenfasst, gehen poststrukturalistische Ansätze ge-

rade konstitutiv

»von einer Unabgeschlossenheit sozialen Sinns aus, dessen jeweilige Erschei-

nungsweisen kontingent sind und durch einen praktisch zu vollziehenden

Ausschlussprozess hervorgebracht werden. Damit wird hervorgehoben, dass

Praktiken nicht in einem Repräsentationsverhältnis zur sozialen Welt stehen,

sondern – dies wird meist mit dem Stichwort Performativität im Anschluss an

Judith Butler (2006[a]) markiert – sie diese Welt praktisch hervorbringen. Dar-

aus resultiert epistemologisch ein gleichursprüngliches Verhältnis von Praktiken

8 In diesem Sinne scheint es auch eher nicht überzeugend, Butler vorzuwerfen, bei siem wäre

»im Zusammenhang von Subjektivierung meist nur von ›Unterjochung‹ und ›Unterwerfung‹

die Rede« (Bosančić 2016: 101). Butlers Subjektivierungstheorie zeichnet sich vielmehr ge-

rade dadurch aus, keinen ihr gegenübergestellten Aspekt der Dynamisierung zu benötigen,

da die Theorie der Performativität ja gerade darauf verweist, dass es keine Struktur ohne

Dynamisierung gibt und dass sich erst in der Unterwerfung Handlungsfähigkeit ausbildet.

9 Butler schließt dabei zentral an John L. Austins Sprechakttheorie (Austin 2010) an. In die-

ser arbeitet Austin heraus, dass sprachliche Äußerungen immer auch als Handlung verstan-

den werden müssen. Die Untersuchung von Sprechakten darf sich dementsprechend nicht

auf die Überprüfung des Wahrheitsgehalts von Äußerungen beziehen, sondern muss in den

Blick nehmen, wie und unter welchen Bedingungen diese gelingen oder misslingen – in-

wieweit diese also einen performativen Gehalt beinhalten (vgl. einführend zum Konzept der

Performativität bspw. Schmidt 2013).

https://doi.org/10.14361/9783839460542-002 - am 14.02.2026, 07:56:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460542-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2. Interpellation und Ideologie 39

und sozialer Welt, welche sich in einem gegenseitigen Etablierungsverhältnis

befinden.« (Jergus 2014c: 114, Herv. i.O.)

Wenn Butler also darauf verweist, dass das Subjekt gesellschaftlicher Ordnung

nicht ohnmächtig gegenübersteht beziehungsweise dass Handlungsfähigkeit nicht

in einem Bereich jenseits des Diskurses verortet ist, dann ist dies vor allem darin

begründet, dass gesellschaftliche Ordnung selbst nicht als feste deterministische

Struktur betrachtet werden kann. Die gesellschaftliche Ordnung ist keine singulä-

re, externe und unberührbare Kraft, sondern das Produkt einer Vielzahl perfor-

mativer Praktiken, die ihre Wirksamkeit gerade durch die Wiederholung errei-

chen. Weil dabei jedoch Performativität eine »erneuerbare Handlung ohne klaren

Ursprung oder Ende« (Butler 2006a: 69), also »kein Kausalverhältnis, sondern ein

Wirkungspotenzial« (Wrana 2015b: 132) darstellt, impliziert die Notwendigkeit der

Wiederholung »die Diskontinuität des Materiellen, die Unreduzierbarkeit der Ma-

terialität auf Phänomenalität« (Butler 2001b: 119) und damit auch die generelle Ver-

schiebbarkeit gesellschaftlicher Verhältnisse (siehe weiterführend auch Kap. 4.2.2).

Der konstitutive Charakter der Wiederholung für die Hervorbringung von

Wirklichkeit wird dabei in besonderem Maße auch in Prozessen der Subjek-

tivierung deutlich. In Bezug auf Butlers Reformulierung des Althusser’schen

Interpellationskonzeptes wurde bereits darauf hingewiesen, dass der Prozess

der Anrufung nicht als ein singulär erfolgender Akt, sondern vielmehr als sich

wiederholend betrachtet werden muss (vgl. Kap. 2.1.2). Die Anrufung zum Subjekt

erfolgt nicht einmalig, sondern stetig und immer wieder. Dementsprechend

wird jedoch auch das Subjekt »nie vollständig in der Unterwerfung konstituiert«,

sondern »es wird wiederholt in der Unterwerfung konstituiert« (Butler 2001b: 90,

eigene Hervorhebung). Die Unterwerfung des Subjekts unter die gesellschaft-

liche Ordnung ist existenziell, zugleich jedoch »immer auch unabgeschlossen

und unabschließbar, weil der Prozess der Subjektivierung auf eine beständige

Wiederholung und Aufführung derjenigen Normen angewiesen ist, die zu seinem

Vollzug aufgerufen werden« (Rose 2016: 100).

Dabei enthält die (Re-)Produktion der Unterwerfung immer auch bereits

die »Möglichkeit einer gegen ihren Ursprung gewendeten Wiederholung« (But-

ler 2001b: 90), also das Potenzial einer Verschiebung und Reformulierung. Das

Subjekt existiert nur in seiner permanenten (Re-)Produktion, aber eben diese

»Abhängigkeit des Subjekts und seiner Kohärenz von der Wiederholung macht

vielleicht genau die Inkohärenz des Subjekts aus, seine Unvollständigkeit. Die-

se Wiederholung oder besser Iterabilität wird so zum Nicht-Ort der Subversion,

zur Möglichkeit einer Neuverkörperung der Subjektivationsnorm, die die Rich-

tung ihrer Normativität ändern kann.« (Ebd.: 95)

https://doi.org/10.14361/9783839460542-002 - am 14.02.2026, 07:56:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460542-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


40 Prekäre Subjektivierung

In andauernden Prozessen der Umwendung zu Anrufungen und den damit ver-

bundenen Positionierungen innerhalb einer Ordnung wird das Subjekt erst kon-

stituiert. Subjektwerden bedeutet in diesem Sinne

»hervorgebracht werden, und zwar innerhalb eines gegebenen Macht- und Dis-

kursgeflechtes, das für Umdeutungen, Wiederentfaltungen und subversive Zita-

te von innen und für Unterbrechungen und unerwartete Übereinstimmungenmit

anderen Netzwerken offen ist. Die ›Fähigkeit‹ der Handlung findet sich genau an

solchen Schnittpunkten, wo der Diskurs sich erneuert.« (Butler 1993a: 125)

Die gesellschaftlichen Normen seiner Existenz gehen dem Subjekt immer bereits

voraus und bestimmen dessen Möglichkeiten, zu sein. Zugleich jedoch liegt in der

»Reartikulation der Normen, die uns konstituieren […] auch die Ressource für Ab-

weichung und Widerstand« (Butler 2001a: 591). Die Handlungsfähigkeit des Sub-

jekts ist dabei in eben dieserMöglichkeit der Reartikulation – der Umdeutung oder

Verschiebung – der Norm verortet (vgl. z.B. Butler 1993a: 125).

Somit stellt die Handlungsfähigkeit des Subjekts gerade nicht das Außen, son-

dern vielmehr einen Effekt von Subjektivierung dar.

»We have what Judith Butler calls ›discursive agency‹ (Butler 1997a: 127). By think-

ing of agency as discursive we can conceive of a political subject who challenges

prevailing constitutions as part of a set of self-conscious discursive practices with-

out assuming a rational self-knowing subject who exists outside subjectivation.

[…] Yet the constitutive force of these discourses exceeds our intentions and per-

formative misfire can work in ways that restrict us as well as in ways that might

unsettle the constrains of identity.« (Youdell 2011: 27f.)

Handlungsfähigkeit ist das Resultat der Subjektwerdung und damit der Ein-

nahme einer Position innerhalb der gesellschaftlichen Ordnung. Subjekte sind

in die machtvollen (und gewaltvollen) Bedingungen ihrer Existenz fundamental

verstrickt, da sie durch diese zuallererst konstituiert sind. »Performativität be-

schreibt diese Beziehung des Verwickeltseins in das, dem man sich widersetzt,

dieses Wenden der Macht gegen sie selbst, um alternative Modalitäten der Macht

zu erzeugen und um eine Art der politischen Auseinandersetzung zu begründen«

(Butler 1997b: 331; vgl. auch Butler 1993a: 130).

Subjektivierung ist ein paradoxer Prozess, da die Handlungsfähigkeit des

Subjekts letztendlich in seiner Unterwerfung begründet ist (vgl. Butler 2001b: 8).

Handlungsfähigkeit ist dabei immer bereits innerhalb eines Möglichkeitsbereichs

lokalisiert, welcher nicht außerhalb gesellschaftlicher Macht- und Herrschaftsver-

hältnisse steht, sondern vielmehr machtimmanent ist. Handlungsfähigkeit setzt

genau an dem Punkt an, an welchem es keine vorgängige Souveränität gibt.

https://doi.org/10.14361/9783839460542-002 - am 14.02.2026, 07:56:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460542-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2. Interpellation und Ideologie 41

»Wer handelt (d.h. gerade nicht das souveräne Subjekt), handelt genau in dem

Maße, wie er oder sie als Handelnde und damit innerhalb eines sprachlichen Fel-

des konstituiert sind, das von Anbeginn an durch Beschränkungen, die zugleich

Möglichkeiten eröffnen, eingegrenzt wird.« (Butler 2006a: 32)

Handlungsfähigkeit ist nicht in Opposition oder Transzendenz aktueller Macht-

und Herrschaftsverhältnisse lokalisiert, sondern stellt ein »schwieriges Abmühen

beim Schmieden einer Zukunft aus Ressourcen, die unweigerlich unrein sind« dar

(Butler 1997b: 331). Damit aber besteht Handlungsfähigkeit nicht darin, sich jen-

seits von Macht- und Herrschaftsverhältnissen positionieren zu können, sondern

vielmehr wird sie erst »durch die Tatsache eröffnet, dass ich durch eine sozialeWelt

zustande komme, die ich niemals wähle« (Butler 2009a: 12). Handlungsfähigkeit ist

als ein Effekt der Performativität der Subjektivierung zu verstehen. Die Unmög-

lichkeit der identischen Wiederholung der Norm stellt letztendlich nicht nur eine

Möglichkeit, sondern vielmehr eine Notwendigkeit dar. In diesem Sinne ist das

Subjekt immer handlungsfähig und in gewisser Weise widerständig, da »es Inter-

pellationen und Normen wider-steht, indem es sie re-iteriert und in der Iteration

umlenkt« (Balzer/Ludewig 2012: 105, Herv. i.O.).

Dabei ist diese grundsätzliche Handlungsfähigkeit und Widerständigkeit je-

doch nicht automatisch gleichbedeutend mit politischem Widerstand und Kritik

zu verstehen, sondern von diesen zu unterscheiden. Die permanente Verfehlung

der Norm in Prozessen der Subjektivierung stellt zunächst einmal lediglich eine

Existenzweise und eben nicht bereits automatisch einen politischen Akt dar (vgl.

Lorey 2017 [1996]: 76f.).

»Destabilisierung [ist] nicht notwendig gleichzusetzen mit Subversion. Ein ›Ge-

gendiskurs‹ kann ebensogut – in einer in gewissen Weise traurig zu nennenden

dialektischen Drehung – genau die Version, die in Frage gestellt wurde, wieder-

um bestätigen und in ihre hegemoniale Position einsetzen.« (Hark 1999: 20, siehe

weitergehend dazu auch Kap. 2.3.3)

Ebenso wenig wie Handlungsfähigkeit mitWiderstand gleichgesetzt werden kann,

darf Performativität dahingehend missverstanden werden, dass diese bedeuten

würde, dass »jedes beliebigeHandeln auf der Grundlage einer diskursiven Wirkung

möglich ist« (Butler 1997b: 259, Herv. i.O.). Es ist vielmehr gerade die Pointe eines

poststrukturalistischen Verständnisses von Subjektivierung, dass die gesellschaft-

liche Ordnung den Bereich des Intelligiblen beziehungsweise die Möglichkeiten

des Seins beschränkt. Die Ordnung, die bestimmten Individuen zum Sein und zu

Handlungsfähigkeit verhilft, verwehrt dieses ja gerade anderen (siehe weiterfüh-

rend auch Kap. 3.1). Handlungsfähigkeit ist ein »strukturell konstituiertes Privileg«

(Meißner 2010: 47) und Performativität darf somit keinesfalls als »willentliche und

https://doi.org/10.14361/9783839460542-002 - am 14.02.2026, 07:56:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460542-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


42 Prekäre Subjektivierung

willkürliche Wahl« (Butler 1997b: 259) oder als allmächtige und/oder autonom ver-

fügbare Gestaltungsmacht missverstanden werden:

»Es verhält sich nicht so, daß durch Sprache alles vollbracht wird, als ob man sa-

gen könnte, ›Ich bin frei, und dann macht meine performative Äußerung mich

auch frei‹. Nein. Aber diese Forderung nach Freiheit zu stellen bedeutet, bereits

mit ihrer Ausübung zu beginnen und hinterher ihre Legitimation zu verlangen,

es bedeutet, die Lücke zwischen Ausübung und Verwirklichung zu verkünden und

beides auf eine Weise in den öffentlichen Diskurs einzubringen, daß die Lücke

sichtbar wird und zu mobilisieren vermag.« (Butler/Spivak 2011: 47)

Die durch die Unmöglichkeit der identischenWiederholung konstitutive Dynamik

gesellschaftlicher Ordnung bedeutet weder die (autonome) beliebige Verfügbarkeit

dieses Veränderungspotenzials, noch die »Gleich-Gültigkeit aller Ansprüche und

Begehren« (van Dyk 2012: 195). Die Betonung der prinzipiellenMöglichkeit der Ver-

änderung gesellschaftlicher Ordnung innerhalb performativer Praktiken ist noch

keine Antwort auf die tatsächlichen Bedingungen und Schwierigkeiten des Gelin-

gens von Kritik. Vielmehr müssen diese im Konkreten untersucht und empirisch

in den Blick genommen werden.

2.2.3 Leidenschaftliche Verhaftung und gesellschaftliche Ordnung

In den vorangegangenen Abschnitten wurde herausgearbeitet, dass das Individu-

um durch den Eintritt in die gesellschaftliche Ordnung zum Subjekt wird – es

also kein Subjekt vor der Subjektivierung gibt – und dass dieser Prozess als per-

formativ und damit nicht als determiniert betrachtet werden muss. Im Folgenden

werden nun diese beiden Aspekte unter einer weiteren Perspektive auf den Sub-

jektivierungsprozess erneut aufgegriffen. Im Mittelpunkt steht hierbei die Frage,

worin die Bereitschaft des Subjekts zum Eintritt in die gesellschaftliche Ordnung

begründet ist und welche Konsequenzen sich daraus ergeben.

Es wurde zuvor bereits erwähnt, dass sich die »Gesellschaftlichkeit des Sub-

jekts« (Butler 2001b: 106) nur verstehen lässt, wenn auch der Frage nachgegangen

wird, weswegen sich das Subjekt überhaupt »zur Stimme des Gesetztes um[wen-

det], und welche Auswirkungen […] diese Umwendung auf die Entstehung eines

gesellschaftlichen Subjekts [hat]« (ebd.: 11). Es muss betrachtet werden, warum

sich das Individuum immer wieder der gesellschaftlichen Ordnung unterwirft, ob-

wohl diese Unterwerfung gewaltvoll ist und schmerzhafte Auswirkungen hat. Wie

unter anderem Hannah Meißner herausarbeitet, lässt sich mit Judith Butler der

Grund für diese »Offenheit oder Anfälligkeit fürs Gesetz« (ebd.: 102) dabei inner-

halb der »affektiven Verhaftungen, die das Individuum veranlassen, sich immer

wieder affirmativ auf seine sprachlich konstruierte Subjektposition zu beziehen,

selbst dann,wenn es durch diese entwürdigt und unterdrückt wird« (Meißner 2010:

https://doi.org/10.14361/9783839460542-002 - am 14.02.2026, 07:56:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460542-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2. Interpellation und Ideologie 43

57f.) verorten. Das Individuum hat ein grundsätzliches »Begehren nach Existenz«

(Butler 2001b: 25) und ist deswegen (immer wieder) bereit, sich in gesellschaftliche

Verhältnisse einzuordnen. Es existiert immer schon eine Bereitschaft, den ›Ruf der

Polizei‹ zu hören und durch »die autoritative Anrufung genötigt zu werden« (ebd.:

105), und zwar da man durch die Antwort eine Identität erhält.10

Subjekte neigen aufgrund ihres Wunsches nach Anerkennung dazu, sich mit

den Anrufungen der gesellschaftlichen Ordnung zu identifizieren, selbst wenn die-

se verletzend sind (vgl. Kleiner 2015: 77). Sie sind durch ein »leidenschaftliche[s]

Verhaftetsein mit der Existenz« gekennzeichnet (Butler 2001b: 121). In gewaltvoller

Weise konstituiert zu werden, scheint immer noch besser als gar keine Position

innerhalb des Intelligiblen einnehmen zu können. (Verletzende) Gesellschaftliche

Kategorisierungen werden deswegen, »selbst wenn sie im Dienst der Unterwer-

fung stehen, oft vorgezogen, wenn die Alternative darin besteht, überhaupt keine

soziale Existenz zu haben« (ebd.: 24; siehe auch Bröckling 2013: 55).

Das ›Begehren nach Existenz‹ lässt sich dabei als psychische Dimension von

Subjektivierung auffassen,was jedoch nicht bedeutet, diese als außergesellschaftli-

che oder anthropologische Erklärung des Subjektivierungsprozesses (miss) zu ver-

stehen. Vielmehr sind psychische und gesellschaftliche Aspekte in Bezug auf die

Subjekt-Bildung genuin mit einander verwoben und nicht zu trennen:

»Eine Neubeschreibung der Sphäre der psychischen Subjektivation ist erforder-

lich, umklarzumachen,wie gesellschaftlicheMachtModi der Reflexivität erzeugt,

während sie zugleich die Formen der Gesellschaftlichkeit begrenzt. Anders ausge-

drückt: Soweit Normen als psychische Phänomene fungieren, die das Begehren

begrenzen und hervorbringen, lenken sie auch die Subjektbildung und grenzen

die Sphäre einer lebbaren Gesellschaftlichkeit ein.« (Butler 2001b: 25)

Die – auch psychisch verankerte – Bereitschaft des Subjekts, den ›Ruf zu hören‹,

liegt in dem Begehren nach einer sozialen Identität und Existenz. Eine solche so-

ziale Identität und Existenz zu erhalten, geht nun jedoch zwangsläufig mit der

Einordnung in die gesellschaftliche Ordnung einher. Das Subjekt wird erst in der

Einordnung in gesellschaftliche Macht- und Herrschaftsverhältnisse anerkannt.

Zugleich fügen ihm aber eben diese Verhältnisse auch Gewalt zu und beschränken

die Möglichkeiten des Seins (vgl. Butler 2009a: 327). Der paradoxe Charakter der

Subjektivierung lässt sich also dahingehend verstehen, dass Subjekte ihren Ent-

stehungsbedingungen leidenschaftlich verhaftet sind und diese zugleich als Be-

schränkungen erfahren (vgl. Butler 2001b: 121; auch Meißner 2010: 59). Subjekti-

10 Daraus folgt in Bezug auf den Prozess der Interpellation auch, dass »man gleichsam schon

vor der Antwort in einer Beziehung zur Stimme steht, daß man bereits in den Begriffen der

Leben gebenden Nichtanerkennung durch eine Autorität impliziert ist, der man sich dann

überläßt« (Butler 2001b: 105).

https://doi.org/10.14361/9783839460542-002 - am 14.02.2026, 07:56:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460542-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


44 Prekäre Subjektivierung

vierung ist immer zugleich Ermöglichung wie Beschränkung, da die »Macht, die

einem aufgezwungen wird […] die Macht [ist], der man sein eigenes Erscheinen zu

verdanken hat« (Butler 2001b: 184, siehe weitergehend dazu Kap. 3.1).

Das ›Ich‹ hat eine »gewisse unumgängliche Verhaftung« (ebd.: 99) und ein so-

ziales Dasein kostet immer einen bestimmten Preis: »[W]eil sich ein gewisser Nar-

zißmus jeder existenzverleihenden Bedingung bemächtigt, begrüße ich schließlich

die mich verletzenden Bedingungen, denn sie konstituieren mich sozial« (ebd.).

Das Subjekt kann sich nicht jenseits von den Bedingungen positionieren, die zu-

gleich die Bedingungen seiner eigenen Existenz darstellen, sondern ist unwider-

ruflich mit diesen verstrickt, da es durch sie konstituiert ist. Man kann sich »nicht

selbst aus der Geschichtlichkeit der Kette von Anrufungen herauslösen oder sich

aufrichten und sich mit jener Kette konfrontieren, so als sei sie ein Objekt, das mir

gegenübersteht, das ich nicht bin, sondern nur das, was andere aus mir gemacht

haben« (Butler 1997b: 174).

In diesem Sinne ist auch das Verhältnis von gesellschaftlicher Ordnung und

Subjekt nicht als das einer Internalisierung zu verstehen. Vielmehr wird das Sub-

jekt performativ als Teil dieser erst (re-)produziert. Gesellschaftliche Macht- und

Herrschaftsverhältnisse zwingen sich nicht dem Subjekt auf, es ist konstitutiv mit

ihnen verschränkt, da es in seiner sozialen Existenz von ihnen abhängig ist. Zu-

gleich wird dieser Aspekt beständig von den Subjekten selbst verleugnet, so dass es

scheint, »als würden handlungsmächtige Subjekte den gesellschaftlichen Verhält-

nissen äußerlich gegenüberstehen« (Meißner 2010: 21).11

Gerade innerhalb der leidenschaftlichen affektiven Verhaftung an die eigene

gesellschaftliche Existenz wird also deutlich, wie tiefgreifend die Abhängigkeit

und damit verbunden die potenzielle Verletzlichkeit des Subjekts durch die gesell-

schaftlichen Macht- und Herrschaftsverhältnisse ist – und dass ihre Ausgestaltung

immer eine politische Frage ist:

»Daß Subjekte in primärer Abhängigkeit konstituiert werden, entschuldigt nicht

denMißbrauch, den sie erleiden; ganz im Gegenteil wird dadurch erst recht deut-

lich, wie tief diese Verletzlichkeit reichen kann. Wie kommt es nun, daß das Sub-

11 Dass die Verschränkung von Subjekt und sozialer Ordnung dabei Handlungsfähigkeit nicht

verhindert, sondern vielmehr diese überhaupt erst konstituiert, wurde zuvor in Kap. 2.2.2 be-

reits erläutert. Darüber hinaus muss auch betont werden, dass die Unterordnung des Sub-

jekts keineswegs gleichbedeutend mit politischem Rückzug ist: »Das Einbegriffensein der

Handlungsfähigkeit in die Unterordnung ist kein Zeichen eines fatalen Selbstwiderspruchs

im Kern des Subjekts und somit auch kein weiterer Beweis für dessen schädlichen oder über-

holten Charakter. Andererseits wird damit auch nicht in Berufung auf eine klassische, libe-

ral-humanistische Tradition der jederzeitigen Opposition der Handlungsfähigkeit gegen die

Macht ein unverfälschter Begriff des Subjekts wiederhergestellt. Die erstgenannte Auffas-

sung ist kennzeichnend für politisch scheinheilige Formen des politischen Optimismus. Von

beiden Haltungen hoffe ich mich hier freihalten zu können.« (Butler 2001b: 21f.)

https://doi.org/10.14361/9783839460542-002 - am 14.02.2026, 07:56:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460542-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2. Interpellation und Ideologie 45

jekt jenesWesen ist, das sich ausbeuten läßt, das kraft seiner eigenen Formierung

unterjocht werden kann? Das Subjekt ist genötigt, nach Anerkennung seiner eige-

nen Existenz in Kategorien, Begriffen und Namen zu trachten, die es nicht selbst

hervorgebracht hat, und damit sucht es das Zeichen seiner eigenen Existenz au-

ßerhalb seiner selbst in einem Diskurs, der zugleich dominant und indifferent

ist. Soziale Kategorien bezeichnen zugleich Unterordnung und Existenz. Anders

gesagt: im Rahmen der Subjektivation ist Unterordnung der Preis der Existenz.

Genau in dem Moment, da die Wahl unmöglich ist, hält sich das Subjekt an die

Unterordnung als Existenzversprechen. Dieses Streben ist nicht Wahl, aber es ist

auch nicht Notwendigkeit.« (Butler 2001b: 24f.)

Geradeweil wir immer auch gewaltsam geformtwerden und als Subjekte innerhalb

der gesellschaftlichen Ordnung positioniert sind, ist es entscheidend, diese Bedin-

gungen ernst zu nehmen. Wenn wir nicht nur »innerhalb einer gewissen Macht-

matrix« (Butler 2010: 155) geformt, sondern der damit verbundenenUnterdrückung

leidenschaftlich verhaftet sind, muss gefragt werden, welche spezifischen Regeln

der Intelligibilität gelten.Geradeweil wir vergeschlechtlicht, rassifiziert und in vie-

len anderen Weisen machtvoll verortet und in unterschiedlicher Weise zu Subjek-

ten werden, ist es entscheidend, Subjektivierung als Hervorbringung gesellschaft-

licher Existenz zu betrachten und in den Blick zu nehmen, wie in Kapitel 3 weiter

ausgeführt wird.

2.3 Bezeichnung matters: (An-)Sprache und Gesellschaftsstruktur

»But the old playground chant of ›stick and

stones may break your bones, but words

can never hurt me‹ was always notoriously

untrue.« (Riley 2005: 9)

Prozessen der Subjektivierung ist durch ihren performativen Charakter das Poten-

zial der Veränderung immer bereits inhärent. Zugleich darf in der Betonung von

Handlungs- und damit verbundenen Widerstandspotenzialen jedoch weder aus

dem Blick geraten, dass Subjektwerdung immer die Unterwerfung in eine macht-

volle Ordnung bedeutet, noch dass der in der Anrufung zugewiesene Platz nicht

für jedes Subjekt das gleiche Maß an Anerkennung bereithält. Denn so wie dem

Subjekt durch die Ansprache Anerkennung und ein Platz in der sozialen Ordnung

zu Teil werden kann, existieren ja gerade auch solche Ansprachen, durch die das

Subjekt zwar eine gesellschaftliche Existenz erlangt, zugleich jedoch »herabgesetzt

und erniedrigt« (Butler 2006a: 10) wird. Mit der Anrufung als Subjekt geht immer

eine spezifische Einordnung in die gesellschaftliche Ordnung einher – und diese

https://doi.org/10.14361/9783839460542-002 - am 14.02.2026, 07:56:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460542-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


46 Prekäre Subjektivierung

kann gleichsam auch verletzend und kränkend sein. Gesellschaftliche Adressie-

rungen, sowie in ihnen enthaltene Identitätskategorien, haben »niemals nur einen

deskriptiven, sondern immer auch einen normativen und damit ausschließenden

Charakter« (Butler 1993b: 49). Mit der gleichen Logik, mit der durch Adressierun-

gen bestimmten Subjekten Handlungsmacht ermöglicht wird, wird anderen der

Subjektstatus, also Möglichkeiten des Seins und Handelns, entzogen.

Während innerhalb der vorangegangenen Ausführungen der Subjektivie-

rungsprozess anhand des Verhältnisses von Subjekt, gesellschaftlicher Ordnung

und Handlungsfähigkeit betrachtet worden ist, wurde immer wieder bereits

auf die Bedeutung von Sprache und Gewalt für Prozesse der Subjekt-Bildung

verwiesen. Im Folgenden wird dieser Aspekt nun erneut und weitergehend in

den Blick genommen. Es ist ein zentrales Anliegen der vorliegenden Arbeit,

unterschiedliche Umgangsweisen mit gefährlichen Adressierungen in prekären

Subjekt-Bildungsprozessen zu analysieren. Indem imWeiteren den Relationen von

(gesellschaftlich-kategorialen) Bezeichnungen und Ansprachen sowie Verletzung

und subversivem Potenzial nachgegangen wird, geraten gefährliche Adressierun-

gen zunächst systematisch in den Blick. Daran anschließend beschäftigt sich das

folgende Kapitel 3 mit der Frage, wie prekäre Subjektivierungen ›an der Grenze‹

und in eine sozial ungleiche Ordnung verstanden werden können und welche

Konsequenzen sich daraus für das Verhältnis von Politik und Subjekt ergeben. Im

empirischen Kapitel 5 wird schließlich innerhalb des Materials eine Systematisie-

rung der Streuung und Relationierung verschiedener Umgangsweisen angesichts

gefährlicher Adressierungen im Kontext ›prekärer Mutterschaft‹ vorgenommen.

Im folgenden Kapitel wird nun zunächst abrisshaft dargestellt, weswegen der

Prozess der Subjektivierung untrennbar mit Sprache verbunden ist, und dass in

eben dieser Abhängigkeit zugleich immer auch eine potenzielle Verletzbarkeit be-

gründet liegt. Anschließend wird nachvollzogen, in welcher Weise und unter wel-

chen Bedingungen (An-)Sprache verletzt und wie diese Verletzung verstanden wer-

den kann. Schließlich wird der Reichweite und Begrenzung widerständiger Hoff-

nung in Bezug auf Prozesse der Neubesetzung und Resignifizierung gefährlicher

Adressierungen nachgegangen.

2.3.1 Sprechen und Ordnung

Wie groß die Bedeutung ist, die Judith Butler der Sprache in Bezug auf Prozesse

der (Re-)Produktion von Gesellschaft und Subjekt zumisst, zeigt sich auch daran,

dass deren Relevanzsetzung in Bezug auf siese Schriften seit Beginn an scharf kri-

tisiert wurde. So hat (insbesondere) die deutschsprachige Kritik nach dem Erschei-

nen von »Das Unbehagen der Geschlechter« den Vorwurf vorgebracht, dass Butler

die Sprache über den Körper ›erhebe‹ und damit dafür sorge, dass »ein stimm-

loser, stummer Diskurs, also reiner Text zur Grundlage des Wissens über Frauen

https://doi.org/10.14361/9783839460542-002 - am 14.02.2026, 07:56:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460542-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2. Interpellation und Ideologie 47

gemacht« (Duden 1993: 26) würde.Damit jedoch würde sier nicht nur dieMateriali-

tät weiblicher Erfahrung leugnen, sondern in der Folge auch feministischeTheorie

und Praxis verunmöglichen (zu einem Überblick und zur Einordnung dieser Kritik

innerhalb der deutschsprachigen Rezeption siehe Villa 2012: 79ff., zum Verhältnis

von Identität und Politik siehe auch Kap. 3.3.1).

Entgegen dieses Vorwurfs, dass poststrukturalistische Theorien Materialität in

Sprache auflösen würden, ist jedoch vielmehr die unauflösbare Verschränkung von

beiden zu betonen: »So gesehen sind also Sprache undMaterialität nicht entgegen-

gesetzt, weil die Sprache sowohl das ist als auch auf das verweist, was materiell ist,

und was materiell ist, entgeht niemals ganz dem Prozeß, durch den es signifiziert

wird.« (Butler 1997b: 104) Woraus somit weitergehend folgt: »Stets schon im an-

deren mitenthalten, immer schon über das andere hinausschießend, sind Sprache

und Materialität niemals vollkommen identisch noch vollkommen verschieden.«

(Ebd.: 105) Es wird also durch poststrukturalistische Perspektiven gerade nicht die

materielle Existenz von Strukturen oder Ereignissen bestritten, sondern vielmehr

darauf hingewiesen, dass Strukturen und Ereignisse stets nur innerhalb diskursi-

ver Ordnungen zugänglich sind: »Die Dinge bekommen ihre Bedeutung durch die

Sprache. Sie haben sie nicht an sich.« (Lorey 2017 [1996]: 43)12

Das trifft, wie bereits herausgestellt, insbesondere auch auf Subjekte zu, denn

diese erhalten ihre Bedeutung und ihren Platz im Sozialen ja gerade erst durch

den Eintritt in ein spezifisches »Regime der Verständlichkeit« (Butler 2007: 160).

Die Weise dessen, »was ich ›sein‹ kann, ist für mich also ganz buchstäblich von

vornherein durch ein Wahrheitsregime begrenzt, das von Anfang an entscheidet,

was eine anerkennbare Form des Seins ist und was nicht« (ebd.: 33f.). Diese Wahr-

heitsregime vermitteln und realisieren sich in zentraler Weise innerhalb von Anru-

fungsprozessen. Deswegen ist auch ihr »›Inhalt‹ weder wahr noch falsch […], weil

ihre erste Aufgabe gar nicht in der Beschreibung besteht«, sondern vielmehr darin,

»ein Subjekt in der Unterwerfung zu zeigen und einzusetzen« (Butler 2006a: 59).

Das Individuum benötigt die Anrufung, um zu sein, weil die Sprache »uns in eine

Geschichtlichkeit hereinholt, die ›diejenige des sprechenden Subjekts übersteigt‹«

(Hark 2014: 105; vgl. Butler 2006a: 51; auch Butler 2005: 155). Sprechen gibt gera-

de nicht nur deskriptiv bestehende Tatsachen wieder, vielmehr ist es produktiv.

Bezeichnungen und Begriffe werden niemals einfach nur erwähnt, sie werden im-

mer auch gebraucht – sie sind »names that make something happen« (Youdell 2011:

41, Herv. i.O.; vgl. auch Butler 2006a: 66).13

12 Siehe zur allgemeinen Kritik der Ansicht, dass poststrukturalistische Perspektiven die mate-

rielle Dimension von Gesellschaftlichkeit angesichts der Betonung ihres diskursiven Charak-

ters vernachlässigen würden, auch Beetz 2016.

13 Im Sinne John L. Austins: Sprechakte haben nicht nur eine konstative sondern auch eine per-

formative Dimension (vgl. Austin 2010: 25ff.).

https://doi.org/10.14361/9783839460542-002 - am 14.02.2026, 07:56:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460542-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


48 Prekäre Subjektivierung

Sprache ist der Ort, an dem soziale Wirklichkeit (re-)produziert und organi-

siert wird und somit Schauplatz der Subjekt-Bildung. Dabei führt diese Abhängig-

keit des Subjekts von Sprache und Anrufung jedoch zwangsläufig auch zu einer

prinzipiellen Anfälligkeit des Subjekts für Verletzungen durch Sprache. Dadurch,

dass wir »sprachlicheWesen« sind, die »der Sprache bedürfen, um zu sein« (Butler

2006a: 9), unsere Existenz also immer schon sprachlich geprägt ist, kann uns durch

diese prinzipiell auch stets Gewalt angetan werden. Da die Anrede das Subjekt im

Rahmen der Sprache konstituiert, kann das Subjekt durch diese immer auch ra-

dikal infrage gestellt beziehungsweise verletzt werden (vgl. Hark 2014: 106). Ver-

letzendes Sprechen führt eine »Äußerung aus, die Unterwerfung erzeugt« (Butler

2006a: 129).

Es ist entscheidend, diese (potenzielle) Wirkmächtigkeit von Bezeichnungen

und Begriffen im Kontext des performativen Charakters von Sprechakten und

Subjektivierung zu betrachten. Denn die Bedeutung einer Bezeichnung als solche

ist nicht festgelegt. Vielmehr unterscheidet sich die »Macht eines Namens, uns

zu verletzen, […] von der Wirksamkeit, mit der diese Macht ausgeübt wird« (ebd.:

60). Dies trifft insbesondere auf Adressierungen in Bezug auf gesellschaftliche

Identitätskategorien zu. So können (gesellschaftlich-kategoriale) Bezeichnungen

je nach Umstand beleidigend oder ermächtigend, lähmend oder empowernd

sein (vgl. bspw. Butler 2001b: 92). In besonderem Maße wird dies daran deut-

lich, welche Bedeutung innerhalb politischer Kontexte seit jeher die Kämpfe um

Bezeichnungen und Namen haben. Wobei es in diesen Auseinandersetzung ja

gerade darum geht, zu erkunden, ob Begriffe in einem spezifischen Kontext dazu

beitragen, gegen Unterdrückung zu kämpfen oder diese vielmehr verfestigen (vgl.

Hark 1999: 31).14

2.3.2 ›Hate Speech‹: Verletzung durch Sprache

Aufgrund des performativen Charakters der (Re-)Produktion von Wirklichkeit

kann nicht davon ausgegangen werden, dass Begriffe statische und festgeschrie-

bene Bedeutungen haben, die in ihnen verankert sind. Um den verletzenden

Charakter von Adressierungen zu verstehen, reicht es deswegen nicht aus, die-

se singulär und unabhängig von ihrer diskursiven Einbettung zu betrachten.

Denn wenn Sprache kein Repräsentationsverhältnis darstellt, kann auch der

verletzende Charakter einer Bezeichnung nicht als Ausdruck einer festgelegten

ahistorischen Kraft aufgefasst werden.15 Vielmehr ist der verletzende Charak-

ter von bestimmten Benennungen und Adressierungen als Verfestigung ihrer

14 Siehe weiterführend dazu auch Kap. 3.3.

15 Es geht »nicht um die Relation Zeichen-Ding, sondern um die arbiträre Relation innerhalb

des Zeichens zwischen Bezeichnendem und Bezeichnetem« (Hark 1999: 31).

https://doi.org/10.14361/9783839460542-002 - am 14.02.2026, 07:56:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460542-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2. Interpellation und Ideologie 49

prinzipiellen Bedeutungsoffenheit zu begreifen. Die Verletzung ist nicht an eine

Bezeichnung als solche geheftet, denn diese ist keine festgelegte Eigenschaft des

Wortes, sondern stellt eine immer wieder herzustellende Verknüpfung dar:

»Letzten Endes ist es jedoch so, daß die Verletzung nicht ›in‹ den Wörtern selbst

ist, sondern in der wiederholten Anrede des anderen, die ihn zu verletzen, zu

lähmen oder von der Teilhabe an der Sprachgemeinschaft selbst auszuschließen

sucht. Auch wenn hate speech darauf ausgerichtet ist, eine bestimmte Verletzung

zu bewirken, gelingt ihr das nicht kraft der Worte, sondern kraft der Szene der

Anrede und dem allumfassenden Effekt der rhetorischen Beziehung, die auf dem

Spiel steht.« (Butler 2006a: 258f., Herv. i.O.)

Das verletzende Potenzial von (gesellschaftlich-kategorialen) Bezeichnungen und

Ansprachen liegt darin, dass es ihnen gelingt, Begriffe stillzustellen und diese da-

mit aufzuladen. Verletzende Bezeichnungen verweisen im Augenblick der Äuße-

rung auf ihre eigene (gewaltvolle) Geschichte und manifestieren diese, indem sie

sie erneut einsetzen. ›Hate Speech‹ funktioniert gerade deswegen, weil in ihr mehr

passiert als die Benennung ›imMoment‹. Sie stützt sich auf und reinstalliert gesell-

schaftliche Macht- und Herrschaftsstrukturen (vgl. ebd.: 63).16 Mit dem Sprechen

von ›Hate Speech‹ »reihen sich Sprecher_innen in bestimmte Sprecher_innenge-

meinschaften ein« (Kleiner 2015: 85). Es ist deswegen nicht »die einzelne Äußerung,

die trifft, sondern die sedimentierte Wucht der darin anklingenden historischen

Sprachgemeinschaft« (ebd.). Verletzende Ansprachen erniedrigen aufgrund ihrer

Bedeutungshypothek und werden wirkmächtig, indem sie Herrschaftsverhältnisse

zitieren und diese (re-)produzieren. Dies geschieht dabei besonders häufig anhand

eines Namens, da dieser »in sich die Bewegung einer Geschichte [trägt], die er zum

Stillstand bringt« (Butler 2006a: 63), wobei diese Geschichte »im Augenblick der

Äußerung aufgerufen und wieder gefestigt, jedoch nie ausdrücklich erzählt wird«

(ebd.; vgl. auch Rose 2012: 212).

Der Effekt, den die verletzende Äußerung dabei evoziert, lässt sich als die

Konstitution des Subjekts »in einer untergeordneten Position« beschreiben (Butler

2006a: 36). Die verletzende Äußerung konstituiert das Subjekt in »Entfernung

zu sich selbst« (ebd.: 59). Ihm wird ein spezifisch abgewerteter Platz zugewie-

sen, der nachdrücklich auf die Gefährdung des eigenen Platzes im Intelligiblen

aufmerksam macht. Gerade weil eine verletzende Ansprache in der Stillstellung

der prinzipiellen Offenheit der einzelnen Sprechakte liegt, macht sie die Zukunft

des Subjekts gefährlich und unvorhersehbar. »Durch das Sprechen verletzt zu

werden bedeutet, daß man Kontext verliert, also buchstäblich nicht weiß, wo man

ist. Vielleicht macht tatsächlich gerade das Unvorhersehbare des verletzenden

16 Zum grundsätzlichen Verhältnis vonMoment undmachtvoller Geordnetheit siehe auch Kap.

4.2.2.

https://doi.org/10.14361/9783839460542-002 - am 14.02.2026, 07:56:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460542-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


50 Prekäre Subjektivierung

Sprechens die Verletzung aus, der Adressat wird seiner Selbstkontrolle beraubt.«

(Ebd.: 13)

Einen Kontrollverlust stellt ›Hate Speech‹ demnach deswegen dar, weil der in

dieser Anrufung zugewiesene Platz eigentlich kein Platz ist und die_der Angerufe-

ne imMoment der verletzenden Adressierung an die Gefährdung des eigenen Plat-

zes erinnert beziehungsweise auf diese aufmerksam gemacht wird. Zwar stellt die

Anrufung auch hier eine Subjektposition bereit, diese befindet sich jedoch gleich-

sam an der Grenze des Anerkennbaren und ist deswegen gefährlich. Denn sie ver-

weist darauf und macht deutlich, dass der Subjektstatus gerade nicht selbstver-

ständlich, sondern prekär ist und der eigene soziale Status auf dem Spiel steht.

»In diesem vernichtenden Augenblick wird gerade die Unbeständigkeit des eige-

nen ›Ortes‹ innerhalb der Gemeinschaft der Sprecher sichtbar. Anders gesagt: Man

kann durch dieses Sprechen ›auf seinen Platz verwiesen‹ werden, der aber mögli-

cherweise gar keiner ist.« (Ebd.)

›Hate speech‹ realisiert sich darin, dass Abwertung und Gefahr zu konstituti-

ven Bestandteilen der eigenen Subjektwerdung werden. Wenn die Worte, die dem

Subjekt für das eigene Sein bereitgestellt werden, dieses zugleich verletzen und

seinen Status als solches bedrohen, dann (re-)produzieren sich darin zum einen

gesellschaftliche Macht- und Herrschaftsstrukturen. Zum anderen schleichen sich

eben diese Strukturen »into the very formation of desire and self-identity. […] If

the target cannot locate any distinction between the other’s knowledge of her and

her own self-knowledge, she will be at a loss to defend herself againstmalediction.«

(Culbertson 2013: 454)

In diesem Sinne zeigt sich in derWirkmächtigkeit verletzender Bezeichnungen

und Adressierungen erneut die grundsätzliche Abhängigkeit des Subjekts von An-

rufungen und Ansprachen. ›Hate Speech‹ offenbart die »vorgängige Verletzbarkeit

durch die Sprache, die uns anhaftet, insofern wir als gleichsam ›angerufeneWesen‹

von der Anrede des anderen abhängen, um zu sein« (Butler 2006a: 48). Gleichwohl

bedeutet ebendiese grundsätzliche Abhängigkeit von der Anrede und Unausweich-

lichkeit der Verletzung in der Subjektwerdung jedoch nicht, die Notwendigkeit der

Verletzung als zwangsläufig anzunehmen:

»Wir können theoretisch darüber streiten, ob soziale Kategorien, die von irgend-

woher auferlegt werden, nicht stets ›Verletzungen‹ in dem Sinne sind, dass sie

anfänglich aus Notwendigkeit nicht gewählt sind. Aber das heißt nicht, dass wir

die Fähigkeit zur Unterscheidung zwischen befähigenden und unfähig machen-

den Zumutungen verloren haben. Wenn Geschlechternormen wie Verletzungen

wirken, funktionieren sie wie eine Anrufung, die man nur zurückweisen kann,

wenn man bereit ist die Folgen zu tragen: seine Arbeit, sein Zuhause, die Aus-

sichten auf zukünftiges Begehren oder Leben zu verlieren. […] Die Konsequen-

zen können schwerwiegend sein. Es wäre nicht damit getan, dies bloß als Spiel

https://doi.org/10.14361/9783839460542-002 - am 14.02.2026, 07:56:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460542-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2. Interpellation und Ideologie 51

oder Spaß zu bezeichnen, selbst wenn Letztere wichtige Elemente sind.« (Butler

2009a: 339)

Geradeweil Anrufungsprozesse immermit Verletzungen einhergehen undwir fun-

damental abhängig von der Ansprache der Anderen sind, verlangt dies umsomehr,

eine kritische »Perspektive auf die Sprachformen, die die Regulierung und Konsti-

tution des Subjekts bestimmen« (Butler 2006a: 49) einzunehmen und dieWirksam-

keit und Konsequenzen von ›Hate Speech‹ zu betrachten (siehe dazu weiterführend

Kap. 3.1).

Bereits vor Judith Butler haben sich verschiedene feministische Wissenschaft-

ler_innen mit der Bedeutung und Wirksamkeit von ›Hate Speech‹ beschäftigt. In

»Haß spricht« schließt Butler diesbezüglich insbesondere anMari Matsuda an (vgl.

dazuMatsuda et al. 2019 [1993]; insbesondereMatsuda 2019 [1993]), an anderer Stel-

le nimmt sier auch prominent Bezug auf Denise Riley (vgl. z.B. Butler 2009a: 395).

Neben dem Verdienst, bereits 1988 in ihrer Studie »Am I That Name? Feminism

and the Category of ›Women‹ in History« (Riley 1988) die Annahme infrage gestellt

zu haben, dass es der natürlichen Grundlegung des (biologischen) Geschlechts für

feministische Forschung bedürfe, zentriert sich RileysWerk insbesondere auch um

die Frage, wie Ansprachen an Subjekte Wirkung entfalten.

In ihrem 2005 erschienen Buch »Impersonal Passion« (Riley 2005) untersucht

sie unter anderem die Wirkmächtigkeit von Flüchen und arbeitet heraus, in wel-

cher Weise Beschimpfungen Subjekte festlegen und (nachhaltig) verorten:

»The worst words revivify themselves within us, vampirically. Injurious speech

echoes relentlessly, years after the occasion of its utterance, in the mind of the

one at whom it was aimed: the bad word, splinterlike, pierces to lodge. […] the

old playground chant of ›stick and stones may break your bones, but words can

never hurt me‹ was always notoriously untrue.« (Ebd.: 9)

Riley wie Butler stellen ins Zentrum,dass Beschimpfungen und ›Hate Speech‹ nicht

in Bezug auf die (einmalige) Intention des_der Sprecher_in wie auch der_des An-

gesprochenen Wirkmächtigkeit erlangen, sondern vielmehr als performative Dis-

kurseffekte betrachtet und auch als eben solche in den Blick genommen werden

müssen. Adressierungen und Benennungen sowie deren sprachliche Konstituti-

onsmacht hängen nicht primär vom konkreten Moment der Hervorbringung ab.

Das Maß der Wirksamkeit »wird nicht von ihrer reflexiven Aneignung bestimmt,

sondern vielmehr von einer Bezeichnungskette, die den Kreislauf der Selbster-

kenntnis übersteigt« (Butler 2006a: 55). ›Hate Spech‹ ist in diesem Sinne »die Aus-

führung einer Verletzung kraft des Aufrufens einer Position der Herrschaft und des

gelingenden Zitierens gesellschaftlicher Konventionen« (Kleiner 2015: 83f., Herv.

i.O.; vgl. auch Butler 2006a: 36).

https://doi.org/10.14361/9783839460542-002 - am 14.02.2026, 07:56:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460542-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


52 Prekäre Subjektivierung

Der performative Charakter der Sprache und dass die »Zeit des Diskurses […]

nicht die Zeit des Subjekts« (Butler 2006a: 55) ist, bedeutet dabei nicht, dass es

keine ethische Verantwortung hinsichtlich des Sprechens und der Ansprache gäbe.

Gerade weil sich ›Hate Speech‹ als Festschreibung einer Bedeutungsweise verstehen

lässt und damit Unterdrückung (re-)produziert, liegt die ethische Verantwortung

darin, zu versuchen diese Stillstellung zu unterbrechen und neu zu besetzen:

»Der Sprecher einer hate speech ist verantwortlich dafür, daß er dieses Sprechen

in bestimmter Form wiederholt und wiederbelebt und die Kontexte von Haß und

Verletzung aktualisiert. Die Verantwortlichkeit des Sprechers besteht nicht darin,

die Sprache ex nihilo neu zu erfinden, sondern darin, mit der Erbschaft ihres

Gebrauchs, die das jeweilige Sprechen einschränkt und ermöglicht, umzugehen.«

(Ebd.: 50, Herv. i.O.)

Es ist diese Notwendigkeit, Begriffe neu zu besetzen, um sie von ihrer unterdrü-

ckenden Geschichte und Wirkung zu ›befreien‹, die Butlers Zweifel an staatlich

gestützten Umgangsweisen wie etwa Zensur begründet. Sier betont so, dass ge-

rade durch die gerichtliche Verfolgung von ›Hate Speech‹ immer auch das Risiko

besteht, dass die Gerichte selbst Gewalt ausüben, indem sie entscheiden, »welches

Sprechen Gewalt ist und welches nicht« (ebd.: 106f.). Anstelle staatlicher Zensur ist

demgegenüber für das politische Potenzial eines »gesellschaftlichen und kulturellen

Sprachkampf[s], in dem sich die Handlungsmacht von der Verletzung herleitet

und ihr gerade dadurch entgegentritt« zu plädieren (ebd.: 70, eigene Hervorhe-

bungen).17

17 In einem Nachwort zur deutschen Auflage von »Haß spricht« weist Butler daraufhin, dass

siese starke Ablehnung von Zensur auch im Kontext der starken Betonung des ersten Verfas-

sungszusatzes der USA zu betrachten ist. Dieser sorgt dafür, dass Redefreiheit in Amerika ei-

ne privilegierte Stellung in Bezug auf die Bürger_innenrechte zukommt. In Deutschland, wie

in vielen anderen europäischen Ländern, lässt sich diese privilegierte Stellung nicht in glei-

chemMaße finden. Ausgehend von den antisemitischen und rassistischen Reden in der Zeit

des Nationalsozialismus ist hier vielmehr die Vorstellung stärker verankert, dass »Sprechen

nicht nur beleidigend, sondern auch kriminell sein kann« (Butler 2006a: 257). Butler plädiert

nachdrücklich dafür, die verletzendeWirkung der Sprache ernst zu nehmen, betont aber zu-

gleich auch stark siese Skepsis gegenüber einem staatlichenRedeverbot als politische Lösung,

da dieses »nicht bis zur Quelle des Hasses« (ebd.: 261) vordringen würde. Die aufgeworfene

Frage, wie ›Hate Speech‹ zu begegnen ist, scheint 25 Jahre nach der Ersterscheinung von »Ex-

citable Speech« im englischen Original (Butler 1997a) angesichts beispielsweise der Effekte,

die Äußerungen von Donald Trump nach sich gezogen haben und auch hinsichtlich des Er-

starkens rechter Bewegungen erschreckend aktuell. In Anbetracht dieser Ereignisse lässt sich

auch eineVeränderung in Butlers Thesen über ›Hate Speech‹ feststellen, insofern als dass sier

zunehmend betont, dass die Stellung der Redefreiheit als erstem Verfassungszusatz nicht

bedeuten kann, dass ihr eine privilegierte Stellung zukommen sollte: »If free speech is not

the only constitutional right we are obligated to defend, then we are surely in another sort of

https://doi.org/10.14361/9783839460542-002 - am 14.02.2026, 07:56:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460542-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2. Interpellation und Ideologie 53

Butler betont immer wieder das Potenzial eines solchen ›Sprachkampfs‹, das

sier in Prozessen der Resignifikation von verletzenden Anreden und Bezeichnun-

gen sieht. Weil ›Hate Speech‹ nicht eine unveränderbare Gesellschaftsstruktur le-

diglich wiedergibt, sondern diese vielmehr durch ihre Einsetzung stillstellt, muss

es darum gehen, die Momente des Einsatzes zu verändern, »[d]enn wenn eine Ge-

sellschaftsstruktur für ihr Fortbestehen auf die Artikulation angewiesen ist, dann

stellt sich die Frage ihres Fortbestehens gerade am Schauplatz der Artikulation«

(ebd.: 37). Auch deswegen wird im folgenden Kapitel der Frage nachgegangen, wie

solche Prozesse der Resignifizierung verstanden werden können und welches poli-

tische Potenzial der Veränderung von Macht- und Herrschaftsverhältnissen in der

Wiederaneignung verletzenden Sprechens liegt. Zugleich wird dabei danach ge-

fragt, inwieweit diese Wiederaneignungen jedoch auch zu einem Ort der »trau-

matischen Neuinszenierung der Verletzung« werden (können) (ebd.: 158; vgl. auch

Kleiner 2015: 90).

2.3.3 Resignifizierungen:

Die Gleichzeitigkeit von Gewalt und subversivem Potenzial

Die (Un-)Möglichkeit von Resignifizierungen kann als eine der übergreifenden Fra-

gen von Judith Butlers Werk betrachtet werden. So befasst sier sich bereits in »Das

Unbehagen der Geschlechter« mit dem Potenzial der parodistischen Wiederaneig-

nung von Begriffen wir ›dyke‹, ›fag‹ oder ›Tunte‹ (Butler 2014 [1991]: 181). Im Verlauf

weiterer Arbeiten kommt sier immer wieder auf diese wie auf andere Beispiele zu-

rück und geht so insgesamt in vielfältigerWeise »Praxen der Resignifizierung, ver-

standen als Praxen der Aneigung, Umwertung, Unterwanderung oder Überschrei-

tung von sedimentierten Bedeutungen, von Normen, die Subjektkonstitutionen

begrenzen« (Rose 2013: 167) nach. Daran anknüpfend fungiert das Konzept der Re-

signifizierung innerhalb der gegenwärtigen sozial- und erziehungswissenschaftli-

chen Subjektivierungsforschung als ein zentraler Ankerpunkt der Hoffnung auf die

Möglichkeit von Kritik und Widerstand. Denn der Anschluss an das Potenzial der

Resignifizierung erlaubt es, auf die stets vorhandene Möglichkeit der Veränderung

bestehender diskursiver Ordnungen hinzuweisen und macht es somit möglich, an

der politischen Hoffnung festzuhalten, dass die Dinge nicht so bleiben müssen,

wie sie gerade sind (vgl. auch Kap. 3.3.3).18

quandary, figuring out how best to defend rights that sometimes do clash with one another,

and where the clash takes new forms in different moments of history when new expressive

technologies force us to reconsider the meaning of expressive freedom.« (Butler 2017; vgl.

auch Butler 2016a; Butler 2016c)

18 Auch verweisen verschiedene erziehungswissenschaftliche Autor_innen auf das bildungs-

theoretische Potenzial des Resignifizierungskonzepts (vgl. insbesondere Rose 2012; Rose

2013; Rose/Koller 2012; Koller 2014; Kleiner 2015).

https://doi.org/10.14361/9783839460542-002 - am 14.02.2026, 07:56:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460542-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


54 Prekäre Subjektivierung

Dies trifft in besonderer Weise auch auf den Gegenstand der ›Hate Speech‹

zu. Denn in Anbetracht der Potenzialität der Resignifizierung, muss diesbezüglich

die Gleichzeitigkeit von Gewalt sowie Kritik dieser Gewalt in den Blick genom-

men werden. Es ist notwendig, Wirksamkeit und Scheitern von ›Hate Speech‹ zu

betrachten:

»Ich möchte im Augenblick die Annahme in Frage stellen, daß hate speech im-

mer funktioniert, und zwar nicht, um den durch sie hervorgerufenen Schmerz

herunterzuspielen, sondern um die Möglichkeit ihres Scheiterns als Bedingung

einer kritischen Antwort offenzulassen. Wenn die theoretische Darstellung der

Verletzung durch hate speech die Möglichkeit einer kritischen Antwort verwirft,

bestätigt sie nur deren totalisierende Effekte.« (Butler 2006a: 36, Herv. i.O.)

Auch wenn oder gerade weil verletzende Bezeichnungen und Ansprachen die Be-

wegung von Begriffen stillzustellen versuchen, um damit die Adressat_innen der

Adressierung festzuschreiben, zu erniedrigen und zu lähmen, beinhalten sie den-

noch immer auch noch ein Potenzial, »eine unerwartete, ermächtigende Antwort«

(ebd.: 10) hervorzurufen. In der grundlegenden Performativität der Sprache ist die

Möglichkeit der Übersteigung immer bereits enthalten.Weil das Verhältnis von Be-

griff und Bezeichnetem nicht immer schon feststeht, ist es immer auch prinzipiell

offen für Verschiebungen.

»Foucault konnte sagen, daß ein Zeichen aufgenommen werden und zu ganz

anderen Zwecken eingesetzt werden kann als zu denen, für die es ursprünglich

vorgesehen war, und damit erkannte er, daß sich selbst die schädlichsten Begriffe

noch aneignen lassen, daß noch die verletzendsten Anrufungen sich radikal neu

besetzen und verwenden lassen.« (Butler 2001b: 99)

Was jedoch ermöglicht dabei »die Besetzung eines Diskursschauplatzes der Verlet-

zung« (ebd.)? Paradoxerweise besteht die Grundvoraussetzung für solch eine Be-

setzung zunächst in der Übernahme der Bezeichnung, also in der Annahme der

gefährlichen Adressierung. Nur dadurch, dass ich die Bezeichnung auf mich be-

ziehe und mich durch sie besetzen lasse, »kann ich ihr die Stirn bieten und aus der

mich konstituierendenMacht dieMachtmachen, gegen die ichmich wende« (ebd.:

99f.). Die widerständige Hoffnung in Bezug auf Prozesse der Aneignung liegt so

gerade darin, dass durch die Neubesetzung bedrohender und beleidigender Zu-

ordnungen deren Verwundungspotenziale mit der Zeit abgeschwächt werden, und

zwar indem sie resignifiziert und rekontextualisiert sowie damit zurückgesendet

und angeeignet werden.

So wurde beispielsweise der Begriff queer im englischsprachigen Kontext

ursprünglich als angreifende Beschimpfung verwandt, innerhalb politisch-akti-

vistischer Kontexte jedoch durch ›Queers‹ im weiteren geschichtlichen Verlauf als

Selbstbezeichnung und selbstbewusste Bezeichnung der eigenen Zugehörigkeit

https://doi.org/10.14361/9783839460542-002 - am 14.02.2026, 07:56:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460542-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2. Interpellation und Ideologie 55

angeeignet (vgl. Butler 1997b: 305ff.).19 Dies trifft darüber hinaus insgesamt auf

viele Begriffsnutzungen innerhalb der LSBTIQ-Community zu, die dabei durch

eben diese Umdeutungen zudem auch die heteronormative Ordnung selbst in

Frage stellen:

»Die Termini Tunte, butches, femmes, girls, ja sogar die parodistische Wieder-

Aneignung von dyke, queer und fag destabilisiert die Geschlechtskategorien und

die ursprünglich abschätzig gemeinten Kategorien homosexueller Identität

und setzen sie anders wieder ein. Einerseits können alle diese Termini als

symptomatisch für den straight mind gelten: nämlich als Formen, sich mit der

Version des Unterdrückers von der Identität des Unterdrückten zu identifizieren.

Andererseits hat sich der Ausdruck lesbisch teilweise von seinem geschichtlichen

Bedeutungshorizont gelöst, und die parodistischen Kategorien dienen gerade

dazu, dass Geschlecht selbst zu entnaturalisieren.« (Butler 2014 [1991]: 181,

Herv. i.O.)

Auch für den deutschsprachigen Kontext lassen sich Beispiele für solche Resignifi-

zierungen finden, in denen Versuche der widerständigen Aneignung von Zugehö-

rigkeitsbezeichnungen stattgefunden haben. So führt Paula-Irene Villa als Beispie-

le die Gruppierung ›Kanak Attak‹ oder Aneignung des Begriffs ›Bitch‹ durch femi-

nistische Hip-Hop-Künstlerinnen an (Villa 2012: 32). Auch die veränderte Nutzung

und Konnotation hinsichtlich des Begriffs ›schwul‹ kann als Resignifizierungsge-

schichte gedeutet werden (vgl. auch zur Parallelität zu ›queer‹ Kuzniar 2000: 6f.).

Bezeichnungen und Ansprachen, insbesondere verletzende, sind in die-

sem Sinne immer Orte politischer Kämpfe. Die »Kontingenz des politischen

Signifikanten« (Butler 1997b: 303) ermöglicht und erfordert dabei, sich in die

Auseinandersetzung um ihre Bedeutung zu begeben. Es ist notwendig zu ver-

suchen, Bezeichnungen und Ansprachen zu besetzen. Eine Resignifizierung ist

somit »eine Praktik, die auch als (politische) Strategie verstanden werden kann,

den Bedeutungsspielraum eines normierenden Sprechens, eines machtvollen

Diskurses, subversiv zu nutzen oder auszubeuten« (Rose 2013: 166).

Anspruch auf gewaltvolle Begriffe zu erheben, ist gerade deswegen wichtig,

weil diese Begriffe als Anrufungen das Subjekt ja überhaupt erst konstituieren und

deswegen eine existenzielle Abhängigkeit von ihnen besteht. Es ist »politisch un-

verzichtbar, auf die Begriffe ›Frauen‹, ›queer‹, ›schwul‹ und ›lesbisch‹ Anspruch zu

erheben, und zwar genau der Form wegen, in der sie sozusagen Anspruch auf uns

erheben, bevor wir darum ganz wissen« (Butler 1997b: 314). In diesem Sinne sind

Aneignungen, Umdeutungen und Überschreitungen von Begriffen auch deswegen

notwendig, weil sie daran partizipieren, das »Gebiet des sprachlichen Überlebens«

19 Zu einem Überblick über Geschichte und Nutzung des Begriffs ›queer‹ im angloamerikani-

schen und deutschen Kontext siehe Gudrun Perkos »Queer-Theorien« (Perko 2005).

https://doi.org/10.14361/9783839460542-002 - am 14.02.2026, 07:56:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460542-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


56 Prekäre Subjektivierung

(Butler 2006a: 71) zu erweitern und damit eine andere Welt denk-, sag- und lesbar

machen.

Allerdings ist es entscheidend zu beachten, dass das Potenzial der Aneignung

von verletzenden Begriffen und gefährlichen Adressierungen zugleich auch mit

einer existenziellen Gefahr der Wiederholung ebendieser Verletzung einhergeht.

Auch wenn gefährliche Adressierungen, wie zuvor gezeigt, die Möglichkeit der Er-

mächtigung und Umdeutung enthalten, stellen sie eben auch den Ort der Verlet-

zung selbst dar. Damit birgt ihre Nutzung stets das Risiko von deren Erneuerung.

»One does not stand at an instrumental distance from the terms by which one ex-

periences violation. Occupied by such terms and yet occupying them oneself risks

a complicity, a repetition, a relapse into injury.« (Butler 1998a: 383)

In der Betonung ihres politischen und kritischen Potenzials darf dementspre-

chend nicht aus dem Blick geraten, dass Resignifizierungsprozesse keineswegs

immer gelingen und stets die Gefahr der Erneuerung der Verletzung selbst be-

inhalten. Denn auch wenn Bezeichnungen und Ansprachen durch Umdeutung ge-

rade einer widerständigen Verwendung gegenüber geöffnet werden sollen, wird

die verletzende Bedeutung von Begriffen in der Zitation zunächst erneut offenbar.

Die veränderte Nutzung als Fehlaneignung beinhaltet so zentral auch ein (unbe-

rechenbares) Risiko, erneut als abgewertet positioniert zu werden, beispielsweise

durch die Rekonstruktion der Zuordnung zu einer abgewerteten Subjektposition

(vgl. Butler 2006a: 218).

Dabei kann die Gleichzeitigkeit von subversivem und gewaltvollem Potenzi-

al und die damit verbundene Ambivalenz von Resignifizierungspotenzialen ange-

sichts der Performativität des Subjektivierungsprozesses niemals einseitig aufge-

löst werden. Zwar wird durch einen Akt der Neubesetzung mit dem vorherigen

Diskurs gebrochen, aber da diese Neubesetzung wiederum auf die Wiederholung

angewiesen ist, kann auch diese Umdeutung nie endgültig erfolgen.

»Der gegenwärtige Diskurs bricht zwar mit den vorhergehenden Diskursen, je-

doch nicht im absoluten Sinne. Im Gegenteil, der gegenwärtige Kontext und sein

scheinbarer ›Bruch‹ mit der Vergangenheit sind selbst nur unter dem Vorzei-

chen dieser Vergangenheit lesbar. Der gegenwärtige Kontext arbeitet zwar einen

neuen Kontext für dieses Sprechen aus, der aber als zukünftiger noch nicht be-

schreibbar und damit noch gar kein Kontext im eigentlichen Sinne ist.« (Ebd.:

29)20

20 Zudem ist mit der Frage des Gelingens einer Resignifizierung auch noch nicht geklärt, inwie-

weit diese ›heilsame ethische Folgen‹ haben würde: »Man kann den Standpunkt vertreten,

die Nazis hätten die Macht übernommen, indem sie die Sprache und die Belange der Demo-

kratie gegen sie verwendet haben, oder die Revolutionäre Haitis hätten die Macht erobert,

indem sie die Begriffe der Demokratie gegen jene verwendet haben, die sie leugneten. Und

so kann Aneignung von der Rechten und der Linken genutzt werden, wobei die ›Aneignung‹

https://doi.org/10.14361/9783839460542-002 - am 14.02.2026, 07:56:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460542-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2. Interpellation und Ideologie 57

In »Körper von Gewicht« geht Butler der Frage von Aneignung und Subversion im

Rahmen von Geschlecht auch anhand einer Betrachtung des von Jennie Living-

ston gedrehten Dokumentarfilms »Paris Is Burning« und dessen Protagonistin,

der trans* Performerin Venus Xtravaganza nach. Sier arbeitet dabei anhand der

Betrachtung von Drag-Performances innerhalb des Filmes heraus, dass Geschlecht

erst »in der und durch die ständige Wiederholbarkeit seiner Darstellung« (Butler

1997b: 185) (re-)produziert wird. Geschlecht muss immer erst hergestellt werden

und kann deswegen auch überschritten werden, so eine zentrale These.

Wenn die Darstellung jedoch mit dieser Feststellung endet – wie es beispiels-

weise geschieht, wenn die Performativität von Geschlecht als freie Inszenierung

gefasst wird – wird der entscheidende Punkt des Films, wie auch von Butlers Ar-

gument, übergangen, denn Venus Xtravaganza gelingt die Resignifizierung eben

nur partiell. Ihr Kampf um eine weniger prekäre soziale Position und die Möglich-

keit, ein sicheres und gutes Leben führen zu können, führt dazu, dass sie während

der Entstehung des Films aufgrund ihrer Positionierung als trans* Frau ermor-

det wird. Die Umdeutungen und Überschreitungen von Geschlecht sind so zwar in

Kontexten der Bälle oder in der sich um diese formierende Szene erfolgreich, sie

scheitern jedoch zugleich in anderen Kontexten. Und im Moment ihres Scheiterns

wird eben jene Verletzung, die durch die Resignifizierung umzudeuten versucht

wurde, gerade nachhaltig erneuert und wiederholt – im Falle von Venus folgt aus

ihr dabei sogar die Auslöschung ihres Lebens.

»Das Qualvolle ihres Todes am Ende des Films macht auch deutlich, daß die Ent-

naturalisierung unter grausamen und fatalen sozialen Zwängen steht. So sehr

wie Venus soziale Geschlechtsidentität, Sexualität und Rasse auf eine performa-

tive Weise überschreitet, so sehr verfügt die Hegemonie, die die Privilegien der

normativen Weiblichkeit und des Weißseins wiedereinschreibt, über die fina-

le Macht, den Körper von Venus zu renaturalisieren und die vorausgegangene

Überschreitung durchzustreichen, eine Auslöschung, die ihr Tod ist.« (Ebd.: 188,

Herv. i.O.)

nicht zwangsläufig heilsame ethische Folgen hat. Es gibt die Aneignung von ›queer‹ durch

Queers, die Aneignung des rassistischen Diskurses durch Rap in den Vereinigten Staaten,

die linkspolitische Aneignung von ›no big government‹ und so weiter. Die Aneignung selbst

führt zu unzähligen Konsequenzen, von denen wir einige vielleicht befürworten und einige

vielleicht verabscheuen.« (Butler 2009a: 353) Im deutschen Kontext kann so beispielsweise

die Aneignung des ursprünglich im Rahmen der 1989er Proteste aufgekommenen Ausrufs

»Wir sind das Volk« durch die Pegida-Bewegung als eindrückliches Beispiel dienen, wie das

Gelingen einer Resignifizierung nicht gleichbedeutend mit deren emanzipatorischen Cha-

rakter ist (vgl. auch Butler 2016a: 8ff.; zu einer von Ranciére ausgehenden Lesart der Umdeu-

tung und insbesondere zur Frage des Verhältnisses von theoretischer Analyse und politischer

Intervention siehe Glück 2018).

https://doi.org/10.14361/9783839460542-002 - am 14.02.2026, 07:56:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460542-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


58 Prekäre Subjektivierung

Die Möglichkeit der Resignifizierung bedeutet nicht zwangsläufig ihr Gelingen.

Die Gefahr des Misslingens der Resignifizierung ist stets vorhanden, und sie stellt

dabei weniger eine seltene Ausnahme als ein permanentes und existenzielles Risi-

ko dar, wie sich beispielsweise in den auch gegenwärtig wiederkehrenden Angrif-

fen auf und Morden an trans* Personen zeigt. Das politische Potenzial der Um-

deutung von gefährlichen Adressierungen geht immer mit der Gefahr einher, die

Gewalt durch ebendiesen Versuch zu wiederholen. Es ist dementsprechend ein ris-

kantes und – wie (nicht nur) an Venus Xtravaganza und an den immer noch hohen

Mordraten an trans* Menschen sichtbar wird (vgl. TvT research project 2021)21 –

mitunter lebensbedrohliches Unterfangen.

Systematisch folgt daraus, dass es entscheidend ist, den ambivalenten Charak-

ter der Resignifizierung ernst zu nehmen. Es müssen sowohl ihre Potenziale wie

auch ihre Grenzen undGefahren in den Blick genommenwerden. Sowie Performa-

tivität nicht ein gleichgültiges ›alles ist möglich‹ bedeutet, kann Resignifizierung

nicht als mühelos gelingendes Spiel betrachtet werden. Vielmehr ist sie stets ris-

kant und prekär. Angesichts ihrer Ambivalenzen sind Resignifizierungen stets auf

Umstände angewiesen, innerhalb derer die Umdeutung immer wieder bestätigt

werden muss, denn das verletzende Potenzial erhält sich in und trotz Resignifi-

zierungsversuchen. So sind auch ›Kanake‹, ›Bitch‹ und ›schwul‹ immer noch als

Schimpfwörter verbreitet und entfalten als solche verletzende Wirkung. Wenn das

Potenzial von Resignifizierungen betont wird, müssen zugleich die Bedingungen

und Beschränkungen der Wiederaneignung in den Blick genommen werden:

»Wann und wie wird ein Ausdruck wie ›queer‹ für manche zum Gegenstand ei-

ner bejahenden Resignifikation, während ein Ausdruck wie [N-Wort, P.K.] trotz

einiger neuerer Versuche der Wiedergewinnung nur dazu fähig scheint, dessen

Schmerz erneut einzuschreiben? Wie und wo wiederholt der Diskurs die Verlet-

zung, so daß die unterschiedlichen Bemühungen, einen gegebenen Begriff zu re-

kontextualisieren und zu resignifizieren, bei dieser anderen, brutaleren und un-

nachgiebigeren Form der Wiederholung auf ihre Grenze stoßen?« (Butler 1997b:

307, Herv. i.O.)

21 Das Projekt »Trans Murder Monitoring. Transrespect versus Transphobia Worldwide« (TvT)

sammelt und analysiert seit 2009 systematisch Berichte überMorde an trans* undgeschlech-

terdiversen Menschen weltweit und veröffentlicht diese in regelmäßigen Berichten auf sei-

ner Website (vgl. https://transrespect.org/en/research/trans-murder-monitoring/, zuletzt ge-

prüft am 30.11.2021). Seit dem 01. Januar 2008 hat das Projekt 4042 (Stand zum Trans Day

of Remembrance 2021) Morde an trans* und geschlechterdiversen Personen weltweit regis-

triert, wobei die Dunkelziffer diese Zahlen mit hoher Wahrscheinlichkeit bei weitem über-

steigt. Die Daten zeigen auf, dass sich Gewalt gegen trans* und geschlechterdiverse Men-

schen zumeist mit der Betroffenheit durch andere Unterdrückungsverhältnisse wie Rassis-

mus und Sexismus verbindet.

https://doi.org/10.14361/9783839460542-002 - am 14.02.2026, 07:56:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://transrespect.org/en/research/trans-murder-monitoring/
https://transrespect.org/en/research/trans-murder-monitoring/
https://transrespect.org/en/research/trans-murder-monitoring/
https://transrespect.org/en/research/trans-murder-monitoring/
https://transrespect.org/en/research/trans-murder-monitoring/
https://transrespect.org/en/research/trans-murder-monitoring/
https://transrespect.org/en/research/trans-murder-monitoring/
https://transrespect.org/en/research/trans-murder-monitoring/
https://transrespect.org/en/research/trans-murder-monitoring/
https://transrespect.org/en/research/trans-murder-monitoring/
https://transrespect.org/en/research/trans-murder-monitoring/
https://transrespect.org/en/research/trans-murder-monitoring/
https://transrespect.org/en/research/trans-murder-monitoring/
https://transrespect.org/en/research/trans-murder-monitoring/
https://transrespect.org/en/research/trans-murder-monitoring/
https://transrespect.org/en/research/trans-murder-monitoring/
https://transrespect.org/en/research/trans-murder-monitoring/
https://transrespect.org/en/research/trans-murder-monitoring/
https://transrespect.org/en/research/trans-murder-monitoring/
https://transrespect.org/en/research/trans-murder-monitoring/
https://transrespect.org/en/research/trans-murder-monitoring/
https://transrespect.org/en/research/trans-murder-monitoring/
https://transrespect.org/en/research/trans-murder-monitoring/
https://transrespect.org/en/research/trans-murder-monitoring/
https://transrespect.org/en/research/trans-murder-monitoring/
https://transrespect.org/en/research/trans-murder-monitoring/
https://transrespect.org/en/research/trans-murder-monitoring/
https://transrespect.org/en/research/trans-murder-monitoring/
https://transrespect.org/en/research/trans-murder-monitoring/
https://transrespect.org/en/research/trans-murder-monitoring/
https://transrespect.org/en/research/trans-murder-monitoring/
https://transrespect.org/en/research/trans-murder-monitoring/
https://transrespect.org/en/research/trans-murder-monitoring/
https://transrespect.org/en/research/trans-murder-monitoring/
https://transrespect.org/en/research/trans-murder-monitoring/
https://transrespect.org/en/research/trans-murder-monitoring/
https://transrespect.org/en/research/trans-murder-monitoring/
https://transrespect.org/en/research/trans-murder-monitoring/
https://transrespect.org/en/research/trans-murder-monitoring/
https://transrespect.org/en/research/trans-murder-monitoring/
https://transrespect.org/en/research/trans-murder-monitoring/
https://transrespect.org/en/research/trans-murder-monitoring/
https://transrespect.org/en/research/trans-murder-monitoring/
https://transrespect.org/en/research/trans-murder-monitoring/
https://transrespect.org/en/research/trans-murder-monitoring/
https://transrespect.org/en/research/trans-murder-monitoring/
https://transrespect.org/en/research/trans-murder-monitoring/
https://transrespect.org/en/research/trans-murder-monitoring/
https://transrespect.org/en/research/trans-murder-monitoring/
https://transrespect.org/en/research/trans-murder-monitoring/
https://transrespect.org/en/research/trans-murder-monitoring/
https://transrespect.org/en/research/trans-murder-monitoring/
https://transrespect.org/en/research/trans-murder-monitoring/
https://transrespect.org/en/research/trans-murder-monitoring/
https://transrespect.org/en/research/trans-murder-monitoring/
https://transrespect.org/en/research/trans-murder-monitoring/
https://transrespect.org/en/research/trans-murder-monitoring/
https://transrespect.org/en/research/trans-murder-monitoring/
https://transrespect.org/en/research/trans-murder-monitoring/
https://transrespect.org/en/research/trans-murder-monitoring/
https://transrespect.org/en/research/trans-murder-monitoring/
https://transrespect.org/en/research/trans-murder-monitoring/
https://transrespect.org/en/research/trans-murder-monitoring/
https://transrespect.org/en/research/trans-murder-monitoring/
https://transrespect.org/en/research/trans-murder-monitoring/
https://transrespect.org/en/research/trans-murder-monitoring/
https://doi.org/10.14361/9783839460542-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://transrespect.org/en/research/trans-murder-monitoring/
https://transrespect.org/en/research/trans-murder-monitoring/
https://transrespect.org/en/research/trans-murder-monitoring/
https://transrespect.org/en/research/trans-murder-monitoring/
https://transrespect.org/en/research/trans-murder-monitoring/
https://transrespect.org/en/research/trans-murder-monitoring/
https://transrespect.org/en/research/trans-murder-monitoring/
https://transrespect.org/en/research/trans-murder-monitoring/
https://transrespect.org/en/research/trans-murder-monitoring/
https://transrespect.org/en/research/trans-murder-monitoring/
https://transrespect.org/en/research/trans-murder-monitoring/
https://transrespect.org/en/research/trans-murder-monitoring/
https://transrespect.org/en/research/trans-murder-monitoring/
https://transrespect.org/en/research/trans-murder-monitoring/
https://transrespect.org/en/research/trans-murder-monitoring/
https://transrespect.org/en/research/trans-murder-monitoring/
https://transrespect.org/en/research/trans-murder-monitoring/
https://transrespect.org/en/research/trans-murder-monitoring/
https://transrespect.org/en/research/trans-murder-monitoring/
https://transrespect.org/en/research/trans-murder-monitoring/
https://transrespect.org/en/research/trans-murder-monitoring/
https://transrespect.org/en/research/trans-murder-monitoring/
https://transrespect.org/en/research/trans-murder-monitoring/
https://transrespect.org/en/research/trans-murder-monitoring/
https://transrespect.org/en/research/trans-murder-monitoring/
https://transrespect.org/en/research/trans-murder-monitoring/
https://transrespect.org/en/research/trans-murder-monitoring/
https://transrespect.org/en/research/trans-murder-monitoring/
https://transrespect.org/en/research/trans-murder-monitoring/
https://transrespect.org/en/research/trans-murder-monitoring/
https://transrespect.org/en/research/trans-murder-monitoring/
https://transrespect.org/en/research/trans-murder-monitoring/
https://transrespect.org/en/research/trans-murder-monitoring/
https://transrespect.org/en/research/trans-murder-monitoring/
https://transrespect.org/en/research/trans-murder-monitoring/
https://transrespect.org/en/research/trans-murder-monitoring/
https://transrespect.org/en/research/trans-murder-monitoring/
https://transrespect.org/en/research/trans-murder-monitoring/
https://transrespect.org/en/research/trans-murder-monitoring/
https://transrespect.org/en/research/trans-murder-monitoring/
https://transrespect.org/en/research/trans-murder-monitoring/
https://transrespect.org/en/research/trans-murder-monitoring/
https://transrespect.org/en/research/trans-murder-monitoring/
https://transrespect.org/en/research/trans-murder-monitoring/
https://transrespect.org/en/research/trans-murder-monitoring/
https://transrespect.org/en/research/trans-murder-monitoring/
https://transrespect.org/en/research/trans-murder-monitoring/
https://transrespect.org/en/research/trans-murder-monitoring/
https://transrespect.org/en/research/trans-murder-monitoring/
https://transrespect.org/en/research/trans-murder-monitoring/
https://transrespect.org/en/research/trans-murder-monitoring/
https://transrespect.org/en/research/trans-murder-monitoring/
https://transrespect.org/en/research/trans-murder-monitoring/
https://transrespect.org/en/research/trans-murder-monitoring/
https://transrespect.org/en/research/trans-murder-monitoring/
https://transrespect.org/en/research/trans-murder-monitoring/
https://transrespect.org/en/research/trans-murder-monitoring/
https://transrespect.org/en/research/trans-murder-monitoring/
https://transrespect.org/en/research/trans-murder-monitoring/
https://transrespect.org/en/research/trans-murder-monitoring/
https://transrespect.org/en/research/trans-murder-monitoring/
https://transrespect.org/en/research/trans-murder-monitoring/
https://transrespect.org/en/research/trans-murder-monitoring/
https://transrespect.org/en/research/trans-murder-monitoring/
https://transrespect.org/en/research/trans-murder-monitoring/
https://transrespect.org/en/research/trans-murder-monitoring/


2. Interpellation und Ideologie 59

Die Potenzialität der Umdeutung ist abhängig von spezifischen Kontexten22 als

Gelingensbedingungen der Resignifizierung. Innerhalb des Interpellationsprozes-

ses müssen deswegen zugleich Potenziale der Resignifizierung wie auch der be-

nennende und zuweisende Charakter der machtvollen Anrufungen in eine Ord-

nung in den Blick genommen werden. Keiner von beiden Aspekten darf bei der

Beschäftigung mit Subjektivierungsprozessen vernachlässigt werden – vielmehr

muss ihr Verhältnis zum Gegenstand der (empirischen) Betrachtung werden (sie-

he dazu Kap. 4.2.1 und Kap. 5).

22 Mit der Betonung der Bedeutung von Kontexten für dieWirksamkeit von Resignifizierungen

im Speziellen und Subjektivierungsprozessen im Allgemeinen wird angezeigt, dass Subjek-

tivierung niemals allgemein bzw. generell geschieht, sondern immer als spezifische, inner-

halb und abhängig von konkreten Umständen. Kontexte lassen sich dabei als »normative, se-

mantische undmachtmittelnde Bezugsrahmen sozialer Praxen« (Gottuck/Mecheril 2014: 98)

verstehen. Sie stellen das Mediumwie auch das Resultat dieser Praxen dar, wobei Differenz-

ordnungen hierbei als besonders wirkmächtige Bezugsrahmen verstanden werden können.

https://doi.org/10.14361/9783839460542-002 - am 14.02.2026, 07:56:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460542-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839460542-002 - am 14.02.2026, 07:56:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460542-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

