
6.	 Zusätze: Ingredienzen einer kritischen 		
	 Theorie des guten Essens

Die dargestellte Genealogie des ernährungsphilosophischen Denkens verfolgt 
den Zweck, deutlich zu machen, in welchem unerwarteten Maße und in wel-
cher thematischen Spannweite sich die abendländische Philosophie ›dem Essen‹ 
widmete. Die Streifzüge haben eine große Auswahl an denkbaren Zutaten einer 
Ethik des Essens zusammengetragen. Durch deren Zubereitung entstanden zwei 
sehr unterschiedliche ›Hauptgänge‹ – der diätmoralische und der gastrosophi-
sche Gang. Abschließend und als ›Zusätze‹ zum zweiten Hauptgang sind die In-
gredienzen einer kritischen Theorie des guten Essens zu deklarieren. 

Denn in ihrer Kritik an den heute gesellschaftlich vorherrschenden Ernäh-
rungsverhältnissen folgt die gastrosophische Ethik dem ursprünglichen Theorie-
programm, das Max Horkheimer in seiner Gegenüberstellung von »traditioneller 
und kritischer Theorie« skizziert.1 Obwohl die bekanntesten Repräsentanten der 
Kritischen Theorie – Horkheimer, Adorno und Marcuse – keinen konzeptuellen 
Zugang zur Essensthematik fanden, lassen sich zentrale Theoreme ihrer Gesell-
schaftskritik auf die Ernährungsverhältnisse anwenden. Darüber hinaus verfolgt 
die Gastrosophie die kritische Absicht, das Praxis-Defizit der Kritischen Theoreti-
ker zu überwinden. Denn nur wenn das Gute nicht das schlechthin Undenkbare 
ist, vermag das auf eine bessere Praxis bezogene Vernunftideal einer kritischen 
Theorie die eigenen normativen und emanzipatorischen Ansprüche einzulösen. 
Ihre praxologische Erneuerung als Lehre vom richtigen Leben macht allererst 
eine Verbesserung der Welt denkbar.2 Diesbezüglich gehört die Praxis eines bes-
seren Essens noch zu den einfacheren Dingen – wenngleich ihr dabei eine weit 
unterschätzte Bedeutung zukommt.

1 | Vgl. Horkheimer, Traditionelle und kritische Theorie.

2 | Vgl. Lemke, Was ist Praxologie?

https://doi.org/10.14361/9783839434369-013 - am 14.02.2026, 09:55:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Ethik des Essens544

Kritik des globalen Unrechts der Ungleichheit von 
Übersät tigung und Hungerleiden

Allem voran ist das Hauptmotiv der Kritischen Theorie, ihrer Kritik am gesell-
schaftlichen Unrecht, anzuführen: Das soziale Unrecht zwischen Arm und Reich 
zeigt sich gerade in den globalen Ernährungsverhältnissen, in der Ungleichheit 
zwischen der kleinen globalen Oberschicht der Satten und der großen Unter-
schicht der Hungernden. Horkheimer spricht in einem Nachtrag zur Aktualität 
der Kritischen Theorie die Welternährungsproblematik direkt an. So führt der 
in den frühen 1970er Jahren entstandene Text zur Aufgabe der Kritische Theorie 
an, diese bringe zur Sprache, »was im allgemeinen so nicht ausgedrückt wird«, 
und Horkheimer konkretisiert dies anhand der Feststellung, »dass die Dritte Welt 
nicht mehr hungert oder an der Hungergrenze leben muss.«3 Mit der Feststellung 
der ungerechten Welternährungsverhältnisse drückt Horkheimer das damals 
noch kaum wahrgenommene und theoretisierte Faktum eines globalen Unrechts 
und Grauens aus, welches abzuschaffen für eine Kritische Theorie keine Floskel, 
sondern Movens war und – weiterhin sein sollte. 

Mit anderen Worten: Die Utopie einer besseren Welt konkretisiert eine kri-
tische Theorie des Essens durch das gastrosophische Gerechtigkeitsgebot einer 
Abschaffung des Welthungers der so genannten Dritten Welt. Daher gilt es hier 
festzuhalten, dass eine Kritische Theorie heute erst recht das Unabgegoltene des 
größten weltgesellschaftlichen Unrechts zur Sprache zu bringen hat, weil sich das 
Elend und der Hunger des größten Teils der Menschheit unvermindert einklagen. 
Noch nie lagen Arm und Reich, Überfülle und Mangelleiden so weit auseinander 
wie in der heutigen Weltgesellschaft und noch nie war die Nahrungsproduktivität 
so hoch wie zu Beginn des 21. Jahrhundert. Gerade am Beispiel des Essens, der 
Welternährungslage, lässt sich begründen, wie sich die globalen Herrschaftsver-
hältnisse in den ökonomischen Strukturen widerspiegeln und durch politische 
Rahmenbedingungen (der Agrarabkommen der Welthandelsorganisation, des 
Internationalen Währungsfonds, der Weltbank, des Codex Alimentarius, geis-
tiger Eigentumsrechte und dgl.) gestützt werden.4 Die politisch-ökonomische 
Aushungerung der postkolonialen Länder findet unter der Dominanz eines ka-
pitalistischen Welthandelssystems statt, das den globalen ungleichen Speiseplan 
diktiert: Ein Unrecht, das die Notwendigkeit einer kritischen Theorie des guten 
Welt-Essens belegt.5 

Horkheimer gibt einen Hinweis, der einen bemerkenswerten Bezug zur Mög-
lichkeit einer ethischen Praxis andeutet, wenn er sagt, »dass auf Erden an so 
vielen Stellen Ungerechtigkeit und Grauen herrschen und die Glücklichen, die 
es nicht leiden müssen, davon profitieren, dass ihr Glück vom Unglück anderer 

3 | Horkheimer, Kritische Theorie gestern und heute, 171.

4 | Vgl. Shiva, Stolen Harvest; Sachs, Nach uns die Zukunft.

5 | Vgl. Davis, Die Geburt der Dritten Welt; Aiken/LaFollette, World hunger and morality.

https://doi.org/10.14361/9783839434369-013 - am 14.02.2026, 09:55:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Ingredienzen einer kr it ischen Theorie des guten Essens 545

Kreaturen6 abhängt.« (Ebd.) Wenn das Glück, zu dem satten Teil der Mensch-
heit zu gehören, erkauft wird durch das Unglück des hungernden und ausge-
beuteten Teils der Menschheit, dann hängt eine Veränderung dieser ungerechten 
Weltverhältnisse von der Verbesserung des falschen Essens und der verantwor-
tungslosen Übersättigung der Glücklichen ab: Eine nachhaltige Abschaffung der 
Welthungerproblematik ist von der Veränderung des Welthungers der unersätt-
lichen Ersten Welt zu erwarten und nicht von den leeren Händen und Bäuchen 
der Dritten Welt. Mit diesem kritisch-theoretischen Perspektivwechsel übersetzt 
bereits Horkheimer die essistenzielle Menschheitsfrage einer universalisierbaren 
und zukunftsfähigen Ernährungsweise in die ›an uns‹ gerichtete Aufgabe, einer 
gastrosophischen Ethik gemäß gut zu essen, so dass alle Menschen gleicherma-
ßen gut essen können.

Kritik der Umwelt zerstörung durch die global 
vorherrschenden Ernährungsverhältnisse

Eine weitere Thematik der Kritischen Theorie spielt eine große Rolle im gastro-
sophischen Kontext: Ihre Kritik an der modernen Naturbeherrschung lässt sich 
gerade anhand der großindustriellen Agrarproduktion reformulieren. Denn ge-
rade die kapitalistische Landwirtschaft ist die globale Ursache für die rücksichts-
lose Verdrängung und Enteignung traditioneller Formen einer kleinbäuerlichen 
Subsistenzwirtschaft, die bereits der erste Kritische Theoretiker, Karl Marx, unter 
dem Stichwort des »Prozesses der ursprünglichen Akkumulation« detailliert 
beschreibt. In klaren Worten spricht der Agrargastrosoph Marx die Unvernunft 
und die ebenso soziale wie umweltliche Nicht-Nachhaltigkeit der industriellen 
Landwirtschaft an. »Jeder Fortschritt der kapitalistischen Agrikultur«, heißt es in 
einer einschlägigen Passage seines Hauptwerkes, »ist nicht nur ein Fortschritt in 
der Kunst, den Arbeiter, sondern zugleich in der Kunst, den Boden zu berauben, 
jeder Fortschritt in Steigerung seiner Fruchtbarkeit für eine gegebene Zeitfrist ist 
zugleich ein Fortschritt im Ruin der dauernden Quellen dieser Fruchtbarkeit. Die 
kapitalistische Produktion entwickelt daher nur die Technik und Kombination 
des gesellschaftlichen Produktionsprozesses, indem sie zugleich die Springquel-
len alles Reichtums untergräbt: die Erde und den Arbeiter.«7 

6 | Horkheimer verwendet an dieser Stelle den Begrif f »Kreaturen« nicht abschätzig, son-

dern um den Gerechtigkeitsgedanken über die Menschen hinaus auf die Tiere zu erweitern. 

Entsprechend präzisier t er zum »Glück« der satten globalen Oberschicht: »Wenn wir glück-

lich sein können, ist jeder Augenblick durch das Leiden unzähliger anderer erkauft, von 

Tieren und Menschen.« Vgl. Horkheimer, Kritische Theorie gestern und heute, 167.

7 | Marx, Das Kapital, 23, 530.

https://doi.org/10.14361/9783839434369-013 - am 14.02.2026, 09:55:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Ethik des Essens546

Heute bestätigen sich Marx’ Analyse der destruktiven Logik einer kapitalisti-
schen Agrikultur und eines liberalisierten Weltagrarmarktes.8 Die buchstäbliche 
Verwüstung der Erde durch Agrarchemie und Waldrodungen und die Umwelt-
zerstörung durch riesige Plantagen, die unberechenbaren Risiken der Biotechno-
logie, das unaufhörliche Freisetzung von Landarbeitern – die Krise der modernen 
Naturbeherrschung ist vor allem eine Krise des technologisch-industriellen Ag-
rarkomplexes und seiner instrumentellen Vernunft. 

Herbert Marcuse setzt die Kritik an der kapitalistischen Landwirtschaft fort, 
indem er eine Humanisierung oder Ökologisierung des menschlichen Naturver-
hältnisses fordert und dies auf die globale Ernährungsfrage bezieht.9 Aber er geht 
noch einen Schritt weiter, wenn er tierethische Aspekte gegen die vorherrschende 
Brutalität der ›Fleischproduktion‹ stark macht, die bei Marx noch keine Erwäh-
nung fanden. Denn für Marcuse ist »keine freie Gesellschaft vorstellbar, zu de-
ren ›regulativen Ideen der Vernunft‹ nicht der gemeinsame Versuch gehörte, die 
Leiden, welche die Menschen den Tieren zufügen, folgerichtig zu verringern.« 
(Ebd., 83) Gleichwohl ist ihm klar, dass ein vernünftiges Verhältnis zu den Tie-
ren und zur Erde kein physiozentrisches oder rein ästhetisches Verhältnis sein 
kann. Denn dies bedeutet, die Unvermeidbarkeit einer menschlichen (anthropo-
morphen) Naturnutzung zu ignorieren und so zu tun, als ob die Natur im Ganzen 
vor den Menschen in Schutz genommen werden könnte. Entsprechend heißt es 
bei ihm: »Sich zur Natur ›um ihrer selbst willen‹ verhalten, hört sich gut an, aber 
wenn Tiere und Pflanzen verspeist werden, ist das sicher kein Verhalten zu ihnen 
um ihrer selbst willen. Das Ende dieses Krieges, der vollkommene Frieden in der 
belebten Welt – diese Idee gehört zum orphischen Mythos, aber zu keiner vorstell-
baren geschichtlichen Realität.« (Ebd.) 

Gerade weil das Speiseopfer und der nutritive Schuldzusammenhang (der 
Krieg des Tötens und Verspeisens anderen Lebens) unvermeidbar und mithin das 
landwirtschaftliche Verhältnis des Menschen zur Natur fundamental sind, ent-
scheidet die Art und Weise, wie dieser globale ›Stoffwechsel‹ gestaltet wird, über 
den Zustand der Erde und über die Lebensbedingungen der Pflanzen und Tiere. 
Daher bemisst sich gastrosophische Vernünftigkeit an dem Grad der Leidvermei-
dung und der Förderung des Wohls der Pflanzen und Tiere sowie der landwirt-
schaftenden Menschen. Deswegen bewirkt eine Verbesserung der Art und Weise, 
wie die Menschen die Welt essen, eine umfassende Verbesserung des mensch-
lichen Naturverhältnisses.

Der gastrosophische Metabolismus eines besseren Welt-Essens findet in 
Adornos ›Konzept des Nicht-Identischen‹ eine unerwartete Unterstützung. Denn 
Adorno reflektiert bereits in den 1960er Jahren die emanzipatorisch notwendige 
Umstellung der agrarischen Monokultur. Dabei lassen sich seine Überlegungen 

8 | Vgl. Marx, Rede über die Frage des Freihandels; Kimbrell, The Fatal Harvest Reader; 

Bello, De-Globalisierung.

9 | Vgl. Marcuse, Natur und Revolution.

https://doi.org/10.14361/9783839434369-013 - am 14.02.2026, 09:55:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Ingredienzen einer kr it ischen Theorie des guten Essens 547

von der Idee einer, die Biodiversität gewährenden und bewahrheitenden, gerech-
ten Agrikultur leiten »als der rettenden Aufnahme des Anderen, das bislang bloß 
unterdrückt ward und womöglich ausgerottet« wird. Die rettende Aufnahme des 
Anderen im Umgang mit der Natur ermögliche, so Adorno, »die Bewahrung der 
Natur und ihrer qualitativen Mannigfaltigkeit inmitten ihrer Bearbeitung für 
menschliche Zwecke«.10 Ein solches gastrosophisches Naturverhältnis würde 
eine arbeitsintensive Ökologisierung des Landbaus erforderlich machen, deren 
Arbeitsprozesse »anstatt primär auf Produktivität ebenso auf die menschenwür-
dige Gestaltung der Arbeit selbst« (ebd.) ginge. 

Mit anderen Worten, das für eine kritische Theorie zentrale Motive einer Kri-
tik am modernen Naturverhältnis in Form des großindustriellen Agrarkapitalis-
mus sowie die konkrete Utopie eines umwelt- und sozialgerechten Umgangs mit 
der Natur sind in einer gastrosophischen Ethik aufgehoben und artikuliert. 

Kritik der Esskulturindustrie als Be trug an den Massen 
und freiwilliger Entmündigung

Auch die Kritik der »Kulturindustrie« als »Verblendungszusammenhang« und 
»Betrug an den Massen«, wie sie von Adorno und Horkheimer in der Dialektik der 
Aufklärung vorgetragen wird, stellt einen systematischen Bezug zu den Ernäh-
rungsverhältnissen her. Was dort für die Popkultur und ihren industriell erzeug-
ten ›Massengeschmack‹ beschrieben wird, lässt sich auf die populäre Esskultur 
und den industriellen Komplex des kulinarischen Geschmacks übertragen. Ent-
sprechend wurde festgestellt: »Mehrere Ideen, die von Vertretern der Frankfurter 
Schule mit Bezug auf Kunst und Kultur geäußert wurden, lassen Parallelen mit 
Einzelerscheinungen der modernen Entwicklung in Kochkunst und Esskultur 
sichtbar werden, die des Nachdenkens wert sind.«11 

So betreiben gerade die Lebensmittelindustrie und die ihr vorgeschaltete Wer-
bebranche eine profitable Ausbeutung der Bedürfnisnatur der Konsumsubjekte 
dadurch, dass sie vieles von dem zubereiten und servieren, was bei den Massen 
auf den Tisch kommt. Der esskulturindustrielle Verblendungszusammenhang 
findet statt in der buchstäblichen Bevor-mundung der Menschen durch einen ma-
schinell produzierten Massengeschmack, der die geschmackssensorische Auto-
nomie untergräbt und in der Verunmöglichung eines freien Geschmacksurteils 
auch entmündigt. Eine Verblendung und Gegenaufklärung durch die Nahrungs-
industrie geschieht außerdem in der bewussten Verschleierung und in der be-
trügerischen Verheimlichung von Inhalts- wie Zusatzstoffen und Produktions-
methoden, die eine kulinarische Fremdbestimmung in Form von Fertigkost und 
Convenience-Fabrikaten durchsetzen. 

10 | Adorno, Statik und Dynamik als soziologische Kategorie, 239.

11 | Mennell, Die Kultivierung des Appetits, 402.

https://doi.org/10.14361/9783839434369-013 - am 14.02.2026, 09:55:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Ethik des Essens548

Freilich lassen sich die Massen nicht so ohne weiteres blenden und betrü-
gen. Nur mit größtem Aufwand entkräftet die Esskulturindustrie die Weigerung 
ihrer Konsumenten und deren Überdruss an ungenießbaren Dingen, die ihnen 
nur schmecken, weil ihnen dies die Reklame permanent einredet. Dazu notieren 
bereits Adorno und Horkheimer: »Zu gewiss könnte man ohne die ganze Kultur-
industrie leben, zu viel Übersättigung und Apathie muss sie unter den Konsu-
menten erzeugen. Reklame ist ihr Lebenselixier. Da aber ihr Produkt unablässig 
den Genuss, den es als Ware verheißt, auf die bloße Verheißung reduziert, so fällt 
es selber schließlich mit der Reklame zusammen, deren es um seiner Ungenieß-
barkeit willen bedarf.«12

In Anwendung von Adornos Verdikt einer Regression des Hörens auf den 
schlechten Geschmack der Massen unternimmt Steve Mennell folgendes Ge-
dankenspiel. »Wenn Adorno heute noch lebte«, so Mennell, »und die modernen 
Esskultur beobachten könnte, dann würde er vielleicht wirklich das Junk Food 
als Beispiel für die Regression des Essens verstehen. […] Vielleicht würde er auch 
das Argument vorbringen, dass sie durch die Lebensmittelindustrie ›gewaltsam 
retardiert‹ worden seien, und sicher wäre er keineswegs von Orwells Behauptung 
überrascht, dass der englische Geschmack, besonders der Geschmack der Arbei-
ter, […] inzwischen gute Nahrung fast automatisch verschmäht.«13 

Was auch immer Adorno über den kulinarischen Geschmack unserer Zeit 
sagen würde, richtig ist an diesen Spekulationen: Seine Philosophie lässt sich 
auf Fastfood-Verhältnisse anwenden und impliziert eine radikale Kritik an der 
zeitgenössischen Geschmackskulturindustrie. Hinter der bunten Vielfalt und der 
unbegrenzten Fülle der neuen schönen Welt des Essens verbirgt sich die ökono-
misch brutale, aber kulinarisch appetitlich gemachte Realität einer hochtechno-
logischen Manipulation der Produkte und ihres Geschmacks.14 Aus einer der Kri-
tischen Theorie Adornos und Horkheimers verpflichteten Perspektive gilt: Das 
Warensortiment, das die Kulturindustrie des Essens inszeniert, ist geschmack-
lich so vielfältig wie McDonalds ewig gleicher Burger durch bunte und kultur-
spezifische Features variantenreich. Entsprechend wächst die Unmündigkeit der 
Konsumenten proportional mit dem Profit der Nahrungskonzerne. 

Allerdings widerspricht Mennell diesem esskulturpessimistischen Szenario 
mit einem ähnlichen Argument, das Vertreter der Cultural Studies gegenüber 
Adornos These von der Regression des Hörens einwenden. Danach wird bestrit-
ten, dass es keine Widerstände und keine kritischen Impulse der Subjekte gäbe, 
und die Kulturindustrie folglich nicht als ein totales Herrschaftsverhältnis zu be-
schreiben ist.15 Mennell plädiert daher für eine Dekodierung der möglichen The-

12 | Horkheimer/Adorno, Dialektik der Aufklärung, 145.

13 | Mennell, Die Kultivierung des Appetits, 404.

14 | Vgl. Schlosser, Fast Food Nation; Reinike/Thorbrietz, Lügen, Lobbies, Lebensmittel; 

Grimm, Die Suppe lügt; Bourdain, Geständnisse eines Küchenchefs.

15 | Vgl. Hall, Kodieren/Dekodieren.

https://doi.org/10.14361/9783839434369-013 - am 14.02.2026, 09:55:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Ingredienzen einer kr it ischen Theorie des guten Essens 549

se von der Regression des Essens und des schlechten Geschmacks der Massen, 
einer abgeschmackten These, in welcher er letztlich nur den Snobismus einer 
gutbürgerlichen Küche und Feinschmeckerei ausmacht. »So sehr der Feinschme-
cker, der den höchsten Graden der Verfeinerung in der Kochkunst gewohnt ist, 
die moderne Massenernährung bedauern mag, so besteht doch kein Zweifel da-
ran, dass – in der westlichen Welt, aber noch nicht auf der ganzen Welt – eine 
abwechslungsreiche und reichhaltige Ernährung für mehr Menschen als je zuvor 
verfügbar ist.«16 

Deswegen sieht Mennell im globalen Gastrokapitalismus die Errungenschaft 
eines »kulinarischen Pluralismus« und keinen entmündigenden Konformismus. 
Zweifelsohne bedeutet der kulinarische Massenkonsum durch billige Warenviel-
falt und ein üppiges Produktangebot die historisch einzigartige Demokratisie-
rung eines »feinen Geschmacks« (Bourdieu), der lange nur den Reichen vorbe-
halten blieb. Walter Benjamins Theorie von der technischen Reproduzierbarkeit 
der Kunst findet für den Bereich der industriellen Kochkunst sowie der Massen-
herstellung von Feinschmeckergerichte als Tiefkühlware direkte Anwendung. 
Viele dieser raffinierten Fertiggerichte sind, wie die Kopie eines berühmten 
Kunstwerks, lebensmitteltechnische Reproduktionen des Originals, durch deren 
erschwinglichen Preis auch der einfache Haushalt in den Genuss einer ›feinen 
Küche‹ kommt. 

Die popkulturelle Ikone dieser avancierten Gourmandise der Massen hat 
Andy Warhol mit seinen prägnanten Campbell’s Soup-Kunstdrucken geliefert: 
Heute kann jeder ohne kochkünstlerische Vorkenntnisse die industrielle Fer-
tigkost zubereiten und sich so auf simpelste Weise feinschmeckerisch selbst 
versorgen. Es mag manchen Kritischen Theoretiker und anderen bürgerlichen 
Gastrokritikern degoutant erscheinen, doch in der Tatsache, dass heute die breite 
Masse ein großes Speiseangebot und üppig gefüllte Regale genießen kann, ver-
wirklicht sich nichtsdestotrotz ein permanenter Zustand der kulinarischen Fülle 
und Schlaraffenland-Glückseligkeit – und damit ein alter Menschheitstraum vom 
Guten Leben.

Aber nährt die Weltmarktsystemküche, die von westlichen Großkonzernen 
betrieben wird und die ihr Warensortiment durch künstliche Aromatisierung 
und ausgeklügelte Ästhetisierung für den globalen Markt normiert, nicht doch 
einen kulinarischen Konformismus und Massengeschmack, der einer esskultu-
rellen Diversität lokaler und individueller Küchen entgegenwirkt?17 Übersieht das 
Lob auf den kulinarischen Pluralismus den »Siegeszug der gastronomischen Ma-
schinerie«18 sowie den Sachverhalt, dass sich in der spätkapitalistischen Konsum-

16 | Mennell, Die Kultivierung des Appetits, 406.

17 | Vgl. Ritzer, Die McDonaldisierung der Gesellschaft; Schlosser, Fast Food Nation.

18 | Schwendter, Arme essen – Reiche speisen, 229.

https://doi.org/10.14361/9783839434369-013 - am 14.02.2026, 09:55:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Ethik des Essens550

gesellschaft gerade durch die erfolgreiche Vermarktung von scheinbarer Vielfalt 
und Differenz die Reproduktion der Profitlogik vollzieht?19 

Jedenfalls erreicht die Konsumindustrie durch die kulturelle Hegemonie des 
westlichen Lebensstils und durch die Globalisierung seiner Imbisssitten heute 
immer mehr Konsumenten in nahezu allen Ländern. Die Multitude – jene Masse 
oder Vielheit, die Antonio Negri und Michael Hardt als neues Subjekt eines mas-
senhaften Widerstands glauben ausmachen zu können – verhält sich beim mög-
lichen Widerstandsakt des Einkaufens als Alditude: Die meisten Konsumenten 
gehorchen als überzeugte Kunden von populären Discountläden und als bereit-
willige Träger irgendeiner Aldi-tüte ihren kapitalistischen Vormündern, indem 
sie bei der eigenen Schnäppchenjagd auf die billigsten Lebensmittel der brutalen 
und von ihnen auch durchschauten Ausbeutungslogik des Systems widerstands-
los folgen.20 

Die unbestreitbare Tatsache, dass die Konsumenten bei allem Konformismus 
und Verblendungszusammenhang den globalen Gastrokapitalismus letztlich 
durchschauen21, macht es allemal notwendig, die Radikalität von Adornos und 
Horkheimers Kulturindustriethese für die gegenwärtige Esskultur und ihre Ge-
schmacksindustrie theoretisch zu relativieren und zu dekodieren. Die Alditude 
will keine Aufklärung, beispielsweise der Produktherkunft und der Herstellungs-
weise; die zwanghafte Mimesis ans Falsche ist ihr zielstrebiger Wunsch und ein 
bewusster Selbstbetrug. – Aber der Preis für dieses Essen, so niedrig er ist, ist 
doch höher, als er scheint, zieht man neben den weltökonomischen Ungerechtig-
keiten und den agrarökologischen Produktionskosten hinaus auch die gesund-
heitlichen Folgen und Nebenwirkungen dieses Paradieses in Betracht.

Beschädigtes Leben als Sozialpathologie eines 
fehlernährten Lebens

Die physischen Folgen des gesellschaftlich vorherrschenden Geschmacks betref-
fen eine weitere gastrosophische Implikation der Kritischen Theorie: die Ausbeu-
tung und Instrumentalisierung der inneren Natur. Wenn die Dialektik der Auf-
klärung ein »Eingedenken der Natur im Subjekt« fordert22, dann ist dabei auch 
an die ernährungsbedingten Krankheiten, Esspsychosen und Gastroanomien als 
sozialpathologische Symptome zu denken. Weltweit nimmt unter der Bevölke-
rung der Konsumgesellschaften eine Fettleibigkeit und Vielgefräßigkeit zu. Die 

19 | Vgl. Hardt/Negri, Empire. Die neue Weltordnung, 150ff.; Belasco, Appetite for Change.

20 | »Der Triumph der Konsumindustrie besteht in der zwanghaften Mimesis der Konsumen-

ten an die zugleich durchschauten Kulturwaren.« Vgl. Horkheimer/Adorno, Dialektik der Auf-

klärung, 150.

21 | Vgl. Hintermeier, Die Aldi-Welt.

22 | Horkheimer/Adorno, Dialektik der Aufklärung, 47.

https://doi.org/10.14361/9783839434369-013 - am 14.02.2026, 09:55:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Ingredienzen einer kr it ischen Theorie des guten Essens 551

Weltgesundheitsorganisation spricht von Adipositas und Hypertrophie als einer 
Pandemie. Die wachsende Zahl von ernährungsbedingten Erkrankungen und 
Allergien bewahrheitet – freilich unter negativem Vorzeichen – Adornos Diktum 
vom leiblichen Impuls als letzter Instanz eines wirklichen Widerstandes und 
Aufbegehrens: Einer im Somatischen ausgetragenen ›Weigerung‹ der Menschen, 
sich für den realen Wahnsinn eines falschen Essens opfern zu müssen. 

Doch nur von dem freiwilligen Selbstopfer, unkritisch alles zu »schlucken«, 
was die Vormünder der kapitalistischen Weltküche ihnen »vorsetzen«23, kann sich 
ein ökonomisches System am Leben erhalten, das von einer tugendhaften und 
pflichtbewussten Unersättlichkeit der Menschen profitiert. Daher verkörpert sich 
– wie im Fall Nietzsche, obgleich weit unphilosophischer – in der Fettleibigkeit 
und deren transpolitischen Form eines unersättlichen Konsums, in den Worten 
des französischen Gesellschaftskritikers Baudrillard, eine »monströse Konfor-
mität«.24 Während Herbert Marcuse die sozialpathologischen Zusammenhänge 
zwischen repressivem Realitätsprinzip und subversivem Lustpotential mithilfe 
von Freuds Psychoanalyse analysiert und dabei die Sexualität beziehungsweise 
die »Triebstruktur des Eros« in den Blick nimmt,25 ist diese sozialpsychologische 
Perspektive heute unterm gastrosophischen Vorzeichen zu reformulieren. Dann 
führt die Analyse der ›Triebstruktur des Gastros‹ zu der Frage nach der Befreiung 
von einer diätmoralisch gestörten Esslust und von einem Nahrungsdispositiv, das 
»die Speise in Kalorien verwandelt«.26

Entsprechend zeigt sich eine weitere sozialpathologische Erscheinungsform 
eines nicht nur diätetisch, sondern auch moralisch gestörten Essverhaltens im 
zwanghaften Bekenntnis, die eigene Esslust und unbeherrschte Genussgier zu 
verbalisieren, um durch diese – wie im Abschnitt über die augustinischen Be-
kenntnisse deutlich wurde – gewissermaßen ›christliche Moralisierung‹ der 
eigenen Diät gerade nichts an ihr ändern zu müssen. Durch die verbale Buße 
der begangenen Esssünden, wie man sagt, und durch die Diskursivierung des 
schlechten Gewissens richten sich die Geständigen in einer verfehlten Essistenz 
dauerhaft ein. So sind »in den letzten Jahren unzählige Selbsterfahrungsberichte 
erschienen, in denen Menschen über ihren meist als problematisch empfunde-
nen Umgang mit dem Essen berichten.«27 

23 | Beck, Macht und Gegenmacht im globalen Zeitalter, 28; vgl. Fine, The Political Econo-

my of Eating Disorders, 49.

24 | Baudrillard, Vom zeremoniellen zum geklonten Körper, 350.

25 | Vgl. Marcuse, Triebstruktur und Gesellschaft. Angesichts der grassierenden Esspsycho-

sen wurde die Notwendigkeit einer gastrosophischen (gastropsychoanalytischen) Erweite-

rung einer auf das menschliche Sexualleben fixierten Psychologie bereits verschiedentlich 

angeregt; vgl. Barthes, Towards a Psychosociology of Contemporary Food Consumption; 

Fischer-Homberger, Essstörungen in Freuds Psychoanalyse.

26 | Horkheimer/Adorno, Dialektik der Aufklärung, 210.

27 | Kleinspehn, Sprechen – Schauen – Essen, 258.

https://doi.org/10.14361/9783839434369-013 - am 14.02.2026, 09:55:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Ethik des Essens552

Neben diversen Varianten einer diätmoralischen Bekenntnisliteratur fehlt in 
kaum einer Buchhandlung eine eigene Abteilung mit Diätratgebern und Fasten-
büchern. Diese Diäthysterie und Diskursivierung der Esslust sind unterschiedlich 
interpretierbar. Eine Lesart sieht in der bloßen Verbalisierung des Kulinarischen 
und dessen diskursiver Ästhetisierung in Form von Kochbüchern, Restaurant-
führern und Küchen-Shows das Zeugnis einer abschließenden Befreiung aus 
dem antigastrosophischen Asketismus. Diese idealistische Auffassung vertritt 
beispielsweise Esskulturtheoretiker Kleinspehn: »Nimmt man den veröffentlich-
ten Diskurs über das Essen als Indikator für die Bedeutung, die das Essen [gegen-
wärtig gesellschaftlich] hat, so kann man mit Fug und Recht unterstellen, dass es 
eine außerordentlich große Rolle im Leben der Menschen spielt.« (Ebd.) 

Die Gegenthese dazu sieht in dieser säkularisierten Symbolik eines heiligen 
Essens die Phantasmagorie eines ›guten Willens‹, der schlechte Ernährungsge-
wohnheiten in der Diskursivierung des Essens wieder (allerdings gastrosophisch 
tatenlos) gut zu machen wünscht. Diese kritische Position vertritt beispielsweise 
Hartmut Böhme im Anschluss an Foucaults Repressionshypothese der moder-
nen Sexualität: »Von Foucault haben wir gelernt, dass die Vervielfältigung der 
Reden und Ausstellungen von Sex nicht Indikator einer Großen Befreiung sind, 
sondern Multiplikator der Codes, die dem Sex die Ordnung seines Erscheinens 
setzen. Und unsere Essensästhetik scheint ganz der Art zu sein, dass sie die Lan-
geweile und das Banausentum, die Trostlosigkeit der täglichen Essensprozeduren 
im aufgepeppten Gebrause des appetitlichen Scheins vergessen machen soll.«28 
In diesem Sinne tritt an der Geschwätzigkeit unzähliger Kochbücher und notori-
scher Kochsendungen oder ähnlicher repräsentativer Symbolküchen der »Phan-
tomschmerz einer Gesellschaft zutage, die sich eben des Untergangs einer gan-
zen Kultur bewusst wird.«29

Wie es eine der ersten Aufgaben des Frankfurter Instituts für Sozialforschung 
war, der sozialpsychologischen Frage nachzugehen, warum es trotz der fortge-
setzten Ausbeutung der arbeitenden Massen und der Fremdbestimmung ihrer 
Lebensverhältnisse zu keiner Revolution komme und stattdessen in der Arbeiter-
klasse eher autoritäre Anpassung und Selbstopferung dominiere, so stellt sich 
bezüglich der vorherrschenden Ernährungsmoral die Frage: Warum kommt es 
zu keiner massenhaften Veränderung des Konsumkonformismus und zu kaum 
einer Verbesserung der Esskultur, obwohl keiner dazu gezwungen ist, falsch zu 
essen?

28 | Böhme, Vorwort, 13.

29 | Fichtner, Tellergericht. Die Deutschen und das Essen, 193.

https://doi.org/10.14361/9783839434369-013 - am 14.02.2026, 09:55:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Ingredienzen einer kr it ischen Theorie des guten Essens 553

Kritik des pr a xisphilosophischen Defizits  
der Kritischen Theorie 

Die gastrosophischen Aktualisierungsmöglichkeiten und Anwendungsfelder 
einer kritischen Theorie des guten Essens lassen sich von dem konzeptuell not-
wendigen Bezug zu einer Praxis der Veränderung leiten. Die Tatsache, dass sich 
eine kritische Theorie nicht in der theoretischen Kritik des Bestehenden be-
schränkt, sondern auf reale Möglichkeiten einer besseren Praxis abzielt, ist für 
das philosophische Selbstverständnis ihres Humanismus von grundsätzlicher 
Relevanz. So überschreitet ein emanzipatorisches Erkenntnisinteresse den Stand-
punkt eines bloßen Kritizismus des vorherrschenden Geschmacks, indem es den 
eigenen politisch-ethischen Anspruch einlöst, die Möglichkeit einer Praxis des 
besseren Essens auszuweisen.

Mit diesem Praxisbezug gerät freilich eine viel diskutierte Problematik der 
Kritischen Theorie von Adorno und Horkheimer in den Blick. Denn bei der Fra-
ge nach einer besseren Praxis stößt man auf die konzeptuellen Grenzen ihres 
Denkens und damit auch auf die Gründe jener Agonie, welche seit der Konfronta-
tion von Adorno und Horkheimer mit der Studentenbewegung der später 1960er 
Jahre die Rufe nach einer Rekonzeptualisierung des Ansatzes einer kritischen 
Theorie nicht verstummen lässt.30 Ein zentraler Gesichtspunkt dabei betrifft die 
inhaltliche Bestimmung des Guten einer besseren oder ›revolutionären Praxis‹. 
In Frage steht der theoretische Aufweis der real ergreifbaren Möglichkeiten des 
Veränderns und Anderslebens, so dass diejenigen Richtungen, Kräfte und Hand-
lungsfelder begreiflich werden sollen, welche zu einer Transformation und einer 
alltagsweltlichen Verbesserung der Verhältnisse führen könnten. Lassen sich jene 
Potentiale im Bestehenden bestimmen, in denen Formen möglicher Vernunft 
und richtiger Praxis bereits gegeben und gesellschaftlich wirksam sind, muss die 
Kritik nicht wirkungslose, praxisferne Theorie sein. Eine kritische Theorie kann 
dann selber ein unersetzbarer Faktor der Veränderung und ein Sprachrohr für die 
Aktivitäten und widerständige Praxen eines solchen besseren Lebens sein.

Ein philosophisches Dilemma und die konzeptuellen Grenzen der Kritischen 
Theorie sind dadurch entstanden, dass sich Adorno und Horkheimer die Auf-
fassung zu Eigen gemacht hatten, vom Standpunkt der Kritischen Theorie ließe 
sich das Richtige und das Gute einer vernünftigen Welt, in dessen Namen die vor-
herrschenden Verhältnisse kritisiert werden, inhaltlich nicht beschreiben. Die-
ses ›Undenkbare eines besseren Lebens‹ bekundet Horkheimer explizit in einem 
Text aus den frühen 1970er Jahren, in welchem er auf das eigene Selbstverständ-
nis eingeht. Im Rückblick auf die These zur Dialektik der Aufklärung schreibt er: 
»Wir waren uns klar, und das ist ein entscheidendes Moment in der Kritischen 
Theorie von damals und von heute: wir waren uns klar, dass man diese richtige 
Gesellschaft nicht im vornhinein bestimmen kann. Man konnte sagen, was an 

30 | Vgl. Demirovic, Modelle kritischer Gesellschaftstheorie.

https://doi.org/10.14361/9783839434369-013 - am 14.02.2026, 09:55:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Ethik des Essens554

der gegenwärtigen Gesellschaft das Schlechte ist, aber man konnte nicht sagen, 
was das Gute sein wird, sondern nur daran arbeiten, dass das Schlechte schließ-
lich verschwinden würde.«31 Im argumentativen Rückgriff auf das Alte Testament 
und das Bilderverbot des jüdischen Glaubens erläutert er das Programm eines 
kategorischen Negativismus sowie die grundsätzliche konzeptuelle Unmöglich-
keit, das Gute zu denken. »Darunter verstehen wir: ›Du kannst nicht sagen, was 
das absolut Gute ist, du kannst es nicht darstellen.‹ Damit komme ich zurück auf 
das, was ich vorher schon sagte: Wir können die Übel bezeichnen, aber nicht das 
absolut Richtige. Menschen, die in diesem Bewusstsein leben, sind mit der Kriti-
schen Theorie verwandt.« (Ebd., 168) Diese bewusste Weigerung der Kritischen 
Theoretiker, das – von ihnen unnötig verabsolutierte – Gute und Richtige zu be-
stimmen, ist am bekanntesten geworden durch Adornos Diktum, »es gibt kein 
richtiges Leben im falschen.«32 

Die strikte Weigerung, einen unerlässlichen Teil der philosophischen Arbeit 
einer kritischen Theorie darin zu sehen, über die theoretische Kritik des Schlech-
ten und Falschen hinaus den Praxisbegriff eines richtigen Lebens und einer ver-
nünftigen Gesellschaft zu entwickeln, hat viel Widerspruch erregt und Adorno 
und Horkheimer den (insbesondere von Habermas vorgetragenen) Einwand eines 
performativen Selbstwiderspruchs eingehandelt.33 An der Feststellung des per-
formativen Selbstwiderspruchs ist zumindest soviel zutreffend, dass eine kriti-
sche Theorie in emanzipatorischer Absicht einen konzeptionellen Praxisbezug 
aus den angeführten Gründen braucht. Denn erst über die emanzipatorische Ver-
gewisserung der möglichen Praktikabilität eines anderen Lebens und eines be-
greifbaren und ergreifbaren Andersseins angesichts realer Alternativen wird die 
Kritik zu einer Theorie, die ihre Normativitäten praxisorientiert (praxologisch) 
ausweisen kann; wird der abstrakte Wunsch auf ein Besseres zu einer konkreten 
Utopie. Allein durch diese kritische Praxologie und durch die inhaltliche Konkre-
tisierung des Utopischen unterscheidet sich ein revolutionärer Humanismus von 
den moralischen Bekenntnissen und der philantropen Gutwilligkeit eines bürger-
lichen Humanismus. Kurz: Die gesellschaftliche Wirksamkeit einer kritischen 
Theorie steht und fällt mit dem philosophischen Aufweis einer besseren Praxis, 
durch die sich das richtige Leben von einem falschen unterscheidet.

31 | Horkheimer, Kritische Theorie gestern und heute, 164.

32 | Adorno, Minimal Moralia, 43.

33 | Zur Begründung und zu den Defiziten dieses Einwandes vgl. Lemke, Die Praxis politi-

scher Freiheit.

https://doi.org/10.14361/9783839434369-013 - am 14.02.2026, 09:55:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Ingredienzen einer kr it ischen Theorie des guten Essens 555

Unbegründe te Enthaltsamkeit der Gegenwartsphilosophie 
gegenüber dem guten Essen

Seit einiger Zeit wird die Frage, wie wir leben wollen und sollen, und mithin, ob 
eine bessere Lebensweise als die, die wir gegenwärtig leben, möglich ist, wieder 
zum Gegenstand der praktischen Philosophie gemacht.34 Bezogen auf das Es-
sensthema lässt sich eine Ethik des guten Lebens in der gastrosophischen Frage 
reformulieren: Ist eine bessere Ernährungsweise möglich als die, die wir derzeit 
leben? Wie müssten wir essen, damit sich alle Menschen gut ernähren können? 
Die Gegenwartsphilosophie fühlt sich jedoch einem moraltheoretischen Libera-
lismus verpflichtet, der eine Beschäftigung mit dem Essen als etwas ganz und 
gar Unphilosophisches betrachtet. So fordert beispielsweise Jürgen Habermas, 
der zweifelsohne prominenteste Repräsentant der vorherrschenden Moralphilo-
sophie, ausdrücklich eine theoretische »Enthaltsamkeit« gegenüber »postmeta-
physischen Antworten auf die Frage nach dem ›richtigen Leben‹« und mithin die 
philosophische Enthaltsamkeit gegenüber dem hier skizzierten Projekt, alltägli-
che Dinge – wie das Essen – zum Gegenstand einer Theorie des richtigen und gu-
ten Lebens zu machen.35 In einer solchen moraltheoretischen Askese gegenüber 
dem Essen steckt ein letztes Echo der diätmoralischen Tradition. Freilich handelt 
es sich bei dieser Abstinenz nicht mehr um das (platonisch-christliche) Gebot 
eines metaphysischen Moralismus, sich im praktischen Genuss nicht zuviel mit 
dem Essen zu beschäftigen (vor dem theoretischen Hintergrund einer geistmeta-
physischen Anthropologie). Die diätmoralische Enthaltsamkeit der gegenwärti-
gen Philosophie erstreckt sich auf jede Form einer theoretischen Beschäftigung 
mit gastrosophischen Fragen. Gar nicht mehr über das Essen nachzudenken und 
sich dessen möglicher Lust und Tugend, dessen möglichen Wohles und Glückes 
philosophisch ganz zu enthalten – in dieser ideellen Magersucht lebt die traditio-
nelle Diätmoral vollständig sublimiert fort. 

Die vorherrschende Abstinenz gegenüber dem Essen (und anderen alltägli-
chen Dingen) als einem philosophischen Thema lässt sich von der impliziten und 
– entgegen des eigenen Glaubens – letztlich unbegründeten Prämisse leiten, das 

34 | Vgl. Steinfar th, Was ist ein gutes Leben?; Seel, Versuch über die Form des Glücks; 

Schmid, Philosophie der Lebenskunst. Einen Überblick zum Stand der Disskussion bietet: 

Rhonheimer, Die Perspektive der Moral

35 | Vgl. Habermas, Begründete Enthaltsamkeit. Entgegen aller scheinbaren Differenzen 

setzt Habermas in dieser Enthaltsamkeit gegenüber »postmetaphysischen Antworten auf die 

Frage nach dem ›richtigen Leben‹« tatsächlich die Kritische Theorie von Adorno und Hork-

heimer fort (wenn auch nicht unter Berufung auf das religiöse Bilderverbot, sondern auf ei-

nen moraltheoretischen Liberalismus). Der akademische Diskurs, insbesondere des linken 

Spektrums, der gewöhnlich eine unüberbrückbare Diskrepanz von Horkheimer und Adorno 

gegenüber Habermas’ Position hervorhebt, macht sich diese ebenso grundsätzliche wie 

überdenkenswerte Kontinuität offenbar nicht klar.

https://doi.org/10.14361/9783839434369-013 - am 14.02.2026, 09:55:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Ethik des Essens556

moralische Recht auf individuelle Freiheit beschränke sich darauf, dass es jedem 
frei stünde, in den Dingen der ›privaten Lebensführung‹ wie auch immer, jeden-
falls auf eine ethisch irrelevante, eben ›ganz persönliche‹ Weise, sein Glück zu 
suchen. Dieser zuletzt von Jürgen Habermas und von unzähligen Philosophen 
vor ihm (und nach ihm neoliberal) geforderten »Enthaltsamkeit« gegenüber einer 
kritischen Theorie des guten Lebens – einer solchen gesellschaftstheoretischen 
Entmoralisierung und Entpolitisierung der individuellen Lebensweise liegt die 
Vorstellung zugrunde, dass allgemeine Urteile und Wertaussagen über die alltäg-
lichen Bereiche unserer persönlichen Lebenspraxis nicht möglich seien. Und weil 
dieser (neo)liberalen Auffassung zufolge jeder auf eine subjektive Art und nach 
seinem eigenen Gusto glücklich würde (und dies scheinbar in keinerlei sozial-
philosophisch relevanten Zusammenhang zum möglichen Glück oder Unglück 
aller Anderen steht), scheint auch eine moralphilosophische Problematisierung 
der Frage, wie wir essen, weder statthaft noch überhaupt nötig. 

Doch diese ernährungsphilosophische und diätmoralische Selbstentsagung 
ist angesichts der globalen Ernährungsverhältnisse offenkundig falsch. Und sie 
ist darüber hinaus theoretisch unhaltbar, wenn man sich klarmacht, dass eine 
allgemeine Theorie des ethisch guten Essens durchaus begründet werden kann. 
Dementsprechend lassen sich meine Ausführungen von dem Grundgedanken 
leiten, dass die theoretische Erkenntnis und die argumentative Herleitung des 
Guten im Kontext der Ernährungsfrage – entgegen aller Skepsis – schlechterdings 
möglich sind. Im Mittelpunkt steht dabei die philosophische Berücksichtigung al-
ler relevanten umweltlichen, politisch-ökonomischen, leiblich-gesundheitlichen, 
sozialen, ästhetischen und alltagskulturellen Faktoren des Nahrungsgeschehens, 
die das mögliche Wohl aller Menschen sowie eines dem Wohl der Tiere und der 
Pflanzen gerechten Naturverhältnisses betreffen. 

Mit anderen Worten: Einer aktuellen Philosophie des Essens kommt die gesell-
schaftlich verantwortungsvolle Aufgabe zu, der gastrosophischen Vernunft einer 
Leib-eingedenkenden, umwelt- und sozialgerechten, kulinarisch-ästhetischen 
und alltagsethischen Ernährungspraxis als konkreter Utopie eines richtigen, gu-
ten Welt-Essens eine Stimme zu verleihen. Ist der Anspruch einer universalisier-
baren Bestimmung einer solchen Ethik einlösbar – wofür ich argumentiere –, 
kann das systematische Programm einer emanzipatorischen Gesellschaftskritik 
in Form einer Gastrosophie aktuell umgesetzt werden. Angesichts der globalen 
Ernährungskrise liegt die eigentliche Schwierigkeit des Ideals einer gastrosophi-
schen Vernunft letztlich weniger in seiner theoretischen Begründung, vielmehr 
in der Notwendigkeit seiner globalen Verbreitung. Gleichwohl kann die Philo-
sophie diese dringend erforderliche Praxis gedanklich vorbereiten und begleiten: 
Sie schmackhaft machen. Deshalb stellt sich die Gastrosophie der Herausforde-
rung, die ideellen Zutaten einer Ethik des guten Essens zu kreieren, anstatt sich 
einer solchen delikaten Kost grundlos zu enthalten.36 

36 | Vgl. Singer/Mason, Eating; Korthals, Before Dinner, Mepham, Food Ethics.

https://doi.org/10.14361/9783839434369-013 - am 14.02.2026, 09:55:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Ingredienzen einer kr it ischen Theorie des guten Essens 557

Primat der Ethik von der Politik (und der Ökonomie)

Eine umfassende Veränderung der vorherrschenden Ernährungsverhältnis-
se hängt im hohen Maße von Politik und von mächtigen Akteuren ab, die über 
staatliche und internationale Gesetze und rechtliche Regelungen einen großen 
Teil der erwähnten kulinaristischen Weltbezüge und Wissensfelder bestimmen. 
Wegen des weit reichenden Einflusses der Politik auf Landwirtschaft, Tierrechte, 
Weltökonomie, Lebensmittelgesetze, Geschmacksgüte, Gesundheit, Forschung, 
Verbraucherschutz usw. betreffen die normativen Konflikte in diesen jeweiligen 
Bereichen sowie die realen Potentiale eines besseren Essens wesentlich politische 
Entscheidungen und nicht die (alltags)ethische Praxis (der Individuen). 

Hinsichtlich dieser politischen Heteronomie der Ernährungsfrage und der 
Fraglichkeit einer gastrosophischen Politik bleibt den Einzelnen lediglich ein 
›kleiner Handlungsspielraum‹. Doch so klein diese Freiheit und der praktische 
Raum, wo sich unsere ethischen Handlungen abspielen, sein mag, so stark und 
umfassend auch immer die gegenwärtige Politik die Art und Weise, wie wir uns 
ernähren, mit beeinflusst: Eine reale Verbesserung des Welt-Essens hängt weder 
allein noch vorrangig von ›den Anderen‹ – von politischen Großakteuren und den 
Kapitalisten der internationalen Lebensmittelkonzerne – ab. Denn die politischen 
und ökonomischen Faktoren des globalen Nahrungsgeschehens vermögen nichts 
ohne ihre Konsumenten und deren unkontrollierbaren, freien Entscheidungen, 
die eine freie Marktwirtschaft sogar als ihr Lebenselixier benötigt und voraus-
setzt. 

Man stößt mit dieser Konsumfreiheit auf eine unhintergehbare Macht der 
Subjekte – unserer alltäglichen Essistenz – und damit auf jenes universelle Kraft-
zentrum einer kritischen Theorie des guten Essens, welches den methodischen 
und praktischen Vorrang einer gastrosophischen Ethik gegenüber einer gastro-
sophischen Politik rechtfertigt. Denn ebenso wie die Politik und das Kapital von 
der realen Beteiligung der regierten und unterworfenen Subjekte leben, so wirken 
sich die alltäglichen Esshandlungen direkt auf die betreffenden Machtverhält-
nisse aus. Innerhalb der existierenden Handlungsspielräume setzt die gegebene 
Freiheit, selbst bestimmen zu können, was man isst, der Politik und dem Kapital 
reale Grenzen. Die Tatsache, dass sich das Machtpotential einer besseren Praxis 
des Essens der politisch-ökonomischen Hegemonie zu erwehren vermag, erweist 
sich gleichsam als die subversive Einsicht einer Gastrosophie. 

Um dieser nicht ganz unwichtigen Einsicht einen pathetischen Ausdruck 
zu verleihen: Das allmächtige Subjekt des Essens sind die einzelnen Menschen, 
jeder und sie alle zusammen, ›wir‹; nicht einige ›Mächtige‹. So ist an der un-
scheinbaren Angelegenheit des täglichen Essens besonders delikat und viel ver-
sprechend, dass jedem ›von uns‹ die praxische Möglichkeit gegeben ist, jederzeit 
eine ethische Selbstmächtigkeit zu aktivieren, um – innerhalb der Reichweite der 
individuellen Handlungsspielräume und der persönlichen Lebens- und Macht-
mittel – die eigene Lebenspraxis und die damit unauflösbar verbundenen, gastro-

https://doi.org/10.14361/9783839434369-013 - am 14.02.2026, 09:55:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Ethik des Essens558

sophischen Weltbezüge zu verändern. In diesem Sinne ist eine Ethik des Essens 
immer eine politische Ethik, die auf die Politik den bestmöglichen Einfluss aus-
übt. Wenn sich die Welt des Essens ändern soll, dann nur durch die Änderung des 
Tuns und Lassens jedes Menschen, der Menschheit in jedem. 

Sonderstellung des Essens als Pr a xis der Freiheit

Geht man – entgegen der kulturellen Hegemonie des philosophischen (Neo-)Li-
beralismus – davon aus, dass für den Bereich des Essens der normative Begriff 
eines für alle Guten tatsächlich eingelöst werden kann, sind jene gesellschaft-
lichen Voraussetzungen zu benennen, welche unsere tägliche Essistenz zum 
alltäglichen Handlungsfeld einer möglichen Ethik machen. Insbesondere zwei 
historische Sachverhalte können hervorgehoben werden, die für die Sonderstel-
lung des Essens als ethisch relevantem Handlungsfeld ausschlaggebend sind. 
Zum einen hat die wirtschaftliche Entwicklung seit der zweiten Hälfte des 20. 
Jahrhunderts zu einer ›demokratischen‹ Ausweitung eines bemerkenswerten 
Wohlstandes geführt: Heute verfügt eine große Anzahl (und die für das Welt-
Essen entscheidende Masse) von Menschen, die Multitude der reichen Länder, 
aufgrund einer sicheren Nahrungsmittelversorgung und einer freien Warenaus-
wahl über die erforderlichen materiellen Voraussetzungen einer essistenziellen 
Freiheit, essen zu können, was sie wollen. Zum anderen haben die gesellschaftli-
chen Individualisierungsprozesse während des gleichen Zeitraums die Befreiung 
von einstmals allgemeinverbindlichen Esssitten mit sich gebracht: Heute unter-
liegt die Ernährungsweise dieser Menschen kaum noch einer massiven Fremd-
bestimmung durch kulturelle Tradition, durch Religion oder durch Klassenzuge-
hörigkeit oder Geschlechterzuschreibung. Das heißt nicht, diese Faktoren einer 
traditionellen Sittlichkeit des Essverhaltens hätten jede empirische Bedeutung 
verloren. Aber dort, wo sie weiter existieren, müssen sie von den Individuen ei-
gens erwählt und tagtäglich neu aufrechterhalten werden, weil den bestehenden 
Ernährungsgewohnheiten die Freiheit eines jeden zugrunde liegt, die eigene Er-
nährungsweise selbst gestalten zu müssen. 

Die beiden erwähnten gesellschaftlichen Gegebenheiten – materieller Wohl-
stand und essistenzielle Selbstbestimmung – bilden den allgemeinen Hinter-
grund dafür, warum das alltägliche Essen nicht länger ein Reich und Geschmack 
der Notwendigkeit bedeuten muss, sondern sich damit auch ein geschmackvolles 
Reich der Freiheit auftut. In der welthistorisch einzigartigen Situation einer sol-
chen täglichen Option der gastrosophischen Selbstbestimmung ist Bert Brechts 
Ausspruch »Erst das Essen, dann die Moral«, der aus dürftigen Zeiten stammt, 
dahingehend zu korrigieren, dass in unserer Wohlstandswelt von heute das Essen 
selbst moralisch geworden ist. Niemand anderer als wir selbst bestimmen tag-
täglich und mehr oder weniger bewusst darüber, wie wichtig uns die Lebensmit-
tel und das Essen sind, welchen lebenspraxischen Stellenwert den kulinarischen 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-013 - am 14.02.2026, 09:55:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Ingredienzen einer kr it ischen Theorie des guten Essens 559

Dingen verliehen wird, wo wir einkaufen, wann und wie viel wir essen und was 
wir uns einverleiben, mit wem wir speisen und wie oft und in welcher Form und 
so weiter. Im wesentlichen Unterschied zu vielen anderen Bereichen unseres Le-
bens, in denen uns eine vergleichbar selbstbestimmte Lebensgestaltung nicht ge-
geben ist, zeichnet sich unsere Ernährungsweise deshalb als das Handlungsfeld 
einer alltäglichen Freiheitspraxis aus. 

Nur wegen der gesellschaftlichen Gegebenheit oder Faktizität dieses gastro-
sophischen Freiheitsvermögens macht es überhaupt Sinn und wird es notwendig, 
ernährungsethische Grundsätze zu formulieren. Der Vorrang der Ethik gegen-
über der Politik gründet im Bereich des Essens nicht zuletzt darin, dass wir uns 
jeden Tag mehrmals zu der Möglichkeit eines besseren Essens verhalten müssen. 
Dabei steht ›jedes Mahl‹ die ganze Welt unseres Essens auf dem Spiel: Jeder Ess-
akt entscheidet darüber, wie wir uns zur Ernährungsfrage verhalten, wie gut wir 
leben und die Welt essen. Alle, die in dem Genuss der gastrosophischen Frei-
heit sind, so gut es geht, die eigene Essistenz vernünftig leben zu können, stehen 
permanent und in unzähligen Abstufungen vor der ebenso unscheinbaren wie 
unabwendbaren Wahl, entweder diese Vernunft in die Welt zu setzen oder diese 
Welt noch unvernünftiger zu machen, als sie ohnehin schon ist. 

Weil das so ist, erfordert die Ermächtigung des eigenen ethischen Selbst ein 
philosophisches Wissen des gastrosophisch Guten. Aus der Erkenntnis und Welt-
kenntnis einer gastrosophischen Ethik heraus vermag jeder in dem gemeinhin 
als vernunftunfähig verachteten Lebensbereich des täglichen Essens ein schein-
bar kleines, in Wahrheit aber unermessliches Quantum der Selbst- und Weltver-
besserung zu realisieren. Veränderung des eigenen Geschmacks bedeutet die 
größtmögliche Veränderung der Welt (des Essens), weil jeder Essakt alle essisten-
ziellen Selbst- und Weltbezüge und deren ethisch relevanten Wirkungen schafft, 
weil sich die globale Wirklichkeit der Ernährungsverhältnisse aus nichts anderem 
zusammensetzt als der Gesamtheit aller einzelnen Essakte, die jeden Moment 
überall in der Welt milliardenfach getätigt werden. 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-013 - am 14.02.2026, 09:55:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839434369-013 - am 14.02.2026, 09:55:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

