
https://doi.org/10.14361/9783839467763-002 - am 13.02.2026, 09:07:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467763-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


40

2 Ein Gespräch zum Verhältnis von Kunst und Raum
Corinna Humuza, Christopher Nixon, Katharina Schmidt & Katrin Singer

Wenn Wissenschaftler:innen Kunst machen oder Künstler:innen Wissenschaft, entsteht oftmals der 
Eindruck, dass hier disziplinäre Grenzen überschritten würden und dass das eine mit dem anderen 
eigentlich nichts zu tun hätte. Wie fließend jedoch die Übergänge zwischen Kunst und Wissenschaft 
und wie widersprüchlich deren dichotome Trennungen sind, ist Gegenstand zahlreicher Debatten und 
auch grundlegender Bestandteil dieses Buches. Zusammen mit Corinna Humuza (CH) – Geographin, 
Kuratorin und Dramaturgin des Internationalen Sommerfestivals auf Kampnagel in Hamburg – und 
Christopher Nixon (CN) – Philosoph, freier Kurator und Vertretungsprofessor für Soziale Ungleichheit 
und Sozialpolitik an der Hochschule RheinMain in Wiesbaden – sprechen wir (Katrin Singer, ks, und 
Katharina Schmidt, KS) als Geographinnen, die künstlerisch-kreativ-visuell forschen, über die Kunst der 
Wissenschaft und den Raum in den Künsten. Folgende Ausführungen sind das Ergebnis unseres Ge-
sprächs am Küchentisch in Anlehnung an Priscilla McCutcheon‘s und Ellen Kohl‘s kitchen table reflexivity.

Verständnisse von Kunst und Raum?

CN: Aus der Philosophie heraus kommt natürlich direkt die Frage auf: Was ist 
eigentlich „Kunst“? Und: Was ist „Raum“? Welche ästhetische Praxis wollen wir 
als eine „Kunst“-Form bezeichnen? Brauchen wir überhaupt noch diesen Be-
griff „Kunst“? Oder wollen wir nicht versuchen, da ja auch an diesem Begriff 
eine Geschichte des Ausschlusses haftet, einen anderen Begriff zu finden, um 
eine bestimmte weltgestaltende Praxis zu bezeichnen, die mit einer anderen 
Art von Rationalität operiert und die uns andere Erfahrungen mitteilen kann, 
als das beispielsweise die Wissenschaft tut? Dann würde ich sagen, dass diese 
ästhetische Praxis bestimmte gegenhegemoniale Raumerfahrungen in sich 
einschließt und diese Raumerfahrungen auch vermitteln kann.

CH: Diesen Aspekt des gegenhegemonialen Raumwissens finde ich – unabhängig von der Begrifflich-
keit – sehr wichtig. Er verbindet unterschiedliche Lesarten von artographies, die   trotz-

dem voneinander unterschieden werden müssen. Ich habe das Gefühl, dass gerade in der 
geographischen Wissensproduktion Kunst eher als Methodik genutzt wird. Also dass eine 
kreative Praxis methodisch in eine Forschung eingebunden wird. Ein anderes Verständnis 

vielleicht auch von Kunst im Verhältnis zu Raum zu finden, ist jedoch etwas, das mir ge-
fehlt hat, als ich selbst noch in der Geographie tätig war. Jetzt durch die Arbeit bei Kampna-

gel habe ich gemerkt, dass es möglich ist, einen anderen Bezug oder Zugang zu schaffen. 
Und das kommt dann vielleicht erst, wenn man selbst in diesem künstlerischen Feld tätig 

ist. Für mich ist Kunst nicht nur ein Tool, um geographisches Wissen zu vermitteln oder 
zu aktivieren, sondern sie ist häufig inhärenter Teil eines bestimmten Raumwissens. Das 
gilt insbesondere für marginalisiertes Wissen. Geograph:innen wie Katherine McKittrick 
arbeiten ja bereits mit diesem Ansatz, wenn sie zum Beispiel Gedichte und Songs in ihre 

Forschung einbezieht, die die Vielschichtigkeit und Relationalität von Schwarzem (Raum-)

https://doi.org/10.14361/9783839467763-002 - am 13.02.2026, 09:07:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467763-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


41

Wissen offenlegen. Hier stellt sich also eher für mich die Frage: Was wird in der geographi-

schen Wissenschaft als Wissen wahrgenommen und was nicht? Muss es erst durch einen metho-
dischen Prozess gefiltert und von der Forscherin analysiert und ausformuliert werden, um 
als Wissensproduktion zu gelten, oder sind nicht bestimmte kulturelle Praktiken, die stark 

informiert sind von räumlichen Verhältnissen, schon eine Form Wissen zu produzieren 
und weiterzugeben? Ich denke da zum Beispiel an den Blues, den Hip-Hop oder den süd-

afrikanischen Pantsula.

CN: Ich denke auch, dass an bestimmte physische Räume bestimmte ästhetische 
Erfahrungsweisen geknüpft sind. Wenn man zum Beispiel ans Museum – etwa 
an eine Kunstausstellung – denkt, dann erkennt man deutlich, dass über den 
Raum selbst definiert wird, was dort als Kunst und Kunsterfahrung gilt. Aus 
einer Praxis der Kritik heraus finde ich es wiederum interessant, genau diese 
Verbindungen aufzubrechen: Das heißt Räume, die zunächst nicht mit künst-
lerisch-ästhetischen Erfahrungen in Verbindung stehen wie etwa eine U-Bahn-
Haltestelle, für solche Erfahrungen zu öffnen beziehungsweise dort ganz ande-
re ästhetische Raumerfahrungen möglich zu machen als die, die dort tagtäglich 
erlebt werden. Dabei können wir uns fragen, wo oder ob in den allgegenwärtig 
durchrationalisierten Räumen und disziplinierenden Raumregimen, in denen 
wir uns den ganzen Tag über bewegen, überhaupt noch genuine Raumerfah-
rungen möglich sind. Erfahren wir Raum aus einer ganz phänomenologischen 
Perspektive heraus noch als Raum? Etwa als sinnlichen Möglichkeitsraum, der 
aktiv gestaltet werden kann? Ich glaube, hier zeigt sich ein subversives Poten-
zial, den städtischen Raum mit ästhetischen Praktiken „neu“ zu gestalten oder 
eben bestimmte vergessene Raumerfahrungen, die uns auch innerlich sind – 
wir sind ja immer räumlich verortet –, wieder möglich zu machen.

ks: Ich finde das spannend, was ihr gerade über Kunst gesagt habt, weil ich mich mit dem 
Wort „Kunst“ überhaupt nicht identifizieren kann. Ich kann mit dem Begriff „kreativ-

künstlerisch“ viel mehr anfangen, weil er von einer Praktik und einem Prozess aus-
geht und ich das in meinem eigenen Geographie-Machen merke, dass dies mir Mög-

lichkeitsräume für „langsamere“ Begegnungen mit Menschen eröffnet. Es entsteht 
eine andere Beziehungsebene, die auch Freude und Lust am gemeinsamen Arbeiten 
und Zusammensein generiert. Bei klassischen Methoden werden diese Räume nicht 

oder nur sehr begrenzt zugänglich. Aus einer feministischen Perspektive finde ich es 
schön, dass kreativ-künstlerischen Praktiken fürsorglich ausgestaltet werden können 

und andere subversive Räume im hegemonialen Duktus schaffen. Diese sind jedoch 
ebenso geprägt von verschiedenen Kompliz:innenschaften und strukturiert durch 

Machtverhältnisse. Wie können durch unterschiedliche kreativ-künstlerische Praktiken mul-

tiepistemische Räume hergestellt werden, und wie können diese Praktiken Räume umdeuten 

und neu verhandeln? Es ist dieses Wechselverhältnis, das mich interessiert.

CH: Ich würde da widersprechen, denn wenn man ausgeht von marginalisierten künstlerischen 
Praktiken, zum Beispiel jenen, die ich gerade schon kurz erwähnt habe und die im westlichen 

https://doi.org/10.14361/9783839467763-002 - am 13.02.2026, 09:07:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467763-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


42

Kunstkanon nicht stattfinden, dann ist es total wichtig, hier von Kunst zu sprechen, um sie 
von den Margins ins Zentrum zu setzen. Das hat etwas sehr Subversives. Vielleicht ist das aber 
auch kein Widerspruch mit deinem Verhältnis zum Kunstbegriff, sondern verstärkt nochmal 
meinen Punkt, dass bei diesem relativ neuen Interesse an Kunst in der Geographie die Ausei
nandersetzung noch nicht hinausgeht über künstlerische Methoden in der Wissenschaft.

Künstlerisch-kreativ-ästhetisch-geographische Praktiken als Wissensproduktion?

CN: Diese ästhetischen Methoden oder die ästhetische Praxis als Methode bedeutet genau diese 
Paradigmen zu hinterfragen, die sich innerhalb des Wissenschaftsdiskurses seit Immanuel Kant 

weiterentwickelt haben. Sie kritisieren diese Objektivität der Wissenschaft, diesen Versuch, eine 
ganz spezifische Form von Rationalität und deren Wissensproduktion überhaupt nur als geltend 

zu betrachten. Wissenschaftshistorisch steht das eben auch in einem kolonialen Zusammen-
hang. Ich finde, dass in der Arbeit beispielsweise mit Studierenden damit schon eigentlich 

mehr gemacht ist, als wenn ich immer nur aus der theoretischen Perspektive kritisiere, weil 
die Studierenden in der künstlerisch-kreativ-ästhetischen Praxis an der Dekonstruktion dieses 

Wissenschaftsbegriffs arbeiten.

Natürlich ist es immer problematisch, in einem neoliberalen System zu agieren – zu dem 
die Uni auch gehört –, das wir sozusagen nur peu à peu ändern können. Wir können nun 

mal momentan nur in den Strukturen arbeiten. Das trifft fürs Museum oder für Kultur-
institutionen genauso zu, wo wir auch mit anderen Wissensproduktionen reingehen 
wollen, wo wir bestimmte feststehende Definitionen von Museum, von Kunst und so 

weiter aufbrechen wollen. Auch hier tun wir das immer in einem Rahmen, in dem wir uns 
damit konfrontiert sehen, dass diese kritischen Methoden, diese kritische Praxis immer 

auch vereinnahmt werden können. Also ich glaube, da kommen wir am Ende gar nicht 
raus, was aber sozusagen dieses Bemühen überhaupt nicht schmälert.

CH: Für mich sind das zwei unterschiedliche Formen der, ja vielleicht artographies. Einmal ein 
kreativer Zugang, so wie ihr es in eurer Praxis macht. Und dann ein Sich-Auseinanderset-
zen mit bestimmten kreativen Formen, die informiert sind von Geographie und von Raum. 
Um meine Beispiele von eben nochmal zu vertiefen: Clyde Woods verstand den Mississippi 
Blues und den Hip-Hop als Ausdrucksformen, die als Antwort auf ganz spezifisch verorte-
te Verhältnisse entstanden sind. Ich denke in dem Kontext auch an den südafrikanischen 
Pantsula – der in den Schwarzen Townships während der Apartheid entstanden ist und 
nicht nur eine Tanzform ist, sondern hinter dem, ähnlich wie beim Hip-Hop oder Blues, 
eine ganze Philosophie und eigene Ausdrucksform steht. Diese Beispiele zeigen uns, dass 
bestimmte räumliche Erfahrungen, vielleicht kann man sie „indigene Wissensformen“ nen-
nen, häufig stark mit künstlerischen Praktiken verbunden sind. Wir müssen meiner Meinung 

nach aber deutlich trennen zwischen einer kreativen Methodik im wissenschaftlichen Kontext 

(oder einer wissenschaftlichen Praxis in der Kunst, wenn man an die Arbeiten wie die von Foren-

sic Architecture denkt) und einer kulturellen Praxis, die intrinsisch total stark informiert ist von 

spezifischen geographischen Verhältnissen.

https://doi.org/10.14361/9783839467763-002 - am 13.02.2026, 09:07:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467763-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


43

Ich glaube, man muss es trennen. Das heißt nicht, dass wir das jetzt hier nicht 
als kreative Praxis verstehen können. Es geht vielleicht mehr darum, dass diesen 
kreativen Praktiken so ein klassisches Kunstverständnis unterstellt wird. Ich 
glaube auch, das muss erweitert werden. In meiner geographischen Praxis 
waren diese kreativen Zugänge zu wenig, weil ich das Gefühl hatte, meine eigene 
Erfahrung, ja geht da vielleicht auch wieder verloren oder findet da nicht statt. 
Vielleicht war es für mich aber auch einfach nicht der richtige Zugang, mich mit 
Raum über Kunst zu beschäftigen, sei es Tanz, Film, Musik oder Fotografie.

ks: Da gebe ich dir recht, dass da eine Art Diktat der Wissenschaft vorliegt, das bestimmt, in-
wieweit darf ich mich mit künstlerisch-kreativen Praktiken in der Geographie beschäfti-
gen und ausdrücken. Denn letztendlich muss es meist doch wieder in diese akademische 
Wissensstruktur gepresst werden, um in der Wissenschaft bestehen zu können. Ich kann 

jetzt nicht einfach nur sagen: „Okay, ich mache jetzt hier ein Projekt mit Kids, dass vor 
allem ihnen wichtig ist und es darf dann auch so stehen bleiben.“ Nein, ich muss das 

quasi wieder übersetzen, ich muss es wieder verwertbar machen für die akademische 
Wissensproduktion. Ein Gefühl der Einengung bleibt bestehen, es wird, bildmalerisch 

ausgedrückt, Wissenschaftler:innen ein Korsett angelegt. Es muss bewertet, kategosiert, 
eingeordnet, analysiert werden.

CN: Aber die positiven Erfahrungen, die man dabei gemacht hat, die bleiben.

ks: Genau, dieses verkörperte Wissen. Ich glaube auch, das ist das, was es spannend macht, um solche 
Räume und Praktiken zu kämpfen in der Geographie oder in der Wissenschaft. Einzuforndern, das 

es andere legitime Formen des Ausdrucks gibt.

CN: Es muss heißen: Ja, wir müssen diesen ganzen Wissenschaftsbetrieb um-
krempeln, damit eben solche Texte wie zum Beispiel die fantastischen Arbeiten 
von Gloria Anzaldúa keine Randerscheinungen bleiben. Vielmehr sollten sie Teil 
der akademischen Wissensproduktion werden. Wir müssen also über die 
Methoden und Praktiken hinaus auch den Versuch wagen, strukturell diese 
Institutionen zu verändern, in denen wir arbeiten, damit diese anderen 
Formen von Wissen dort auch anerkannt werden.

KS: Das ist interessant, weil ich tatsächlich denke, dass diese beiden Aspekte grundlegender Teil 
des Buches beziehungsweise der darin vertretenen künstlerisch-kreativen Praktiken sind. 

Viele Beiträge experimentieren gerade in Workshops und in der Lehre mit diesem Verhältnis 
zwischen Kunst und Raum. Ich glaube, dass da gerade so eine Art Kampf darum stattfindet, 

auch methodisch, über künstlerisch-kreative Zugänge Raum zu machen, für unterschiedliche 
Erfahrungen, unterschiedliche Schwerpunkte in der Geographie beziehungsweise bezüglich 

raumbezogener Fragestellungen. Und dann ist es ja schon interessant, wie diese Praxis – diese 
künstlerisch-kreativ-ästhetische Praxis oder wie auch immer wir es nennen wollen – total 

wichtig dafür ist, um Raum überhaupt zu eröffnen, um andere Räume zu ermöglichen, um 
„andere“ Forschung zu machen. Gleichzeitig bleiben aber Fragen danach bestehen: 

https://doi.org/10.14361/9783839467763-002 - am 13.02.2026, 09:07:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467763-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839467763-002 - am 13.02.2026, 09:07:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467763-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839467763-002 - am 13.02.2026, 09:07:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467763-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


46

Was macht das mit den Forschungsergebnissen? In welches Format presse ich es am Schluss wie-
der? Wie füttere oder widersetze ich mich einer neoliberalen Verwertungslogik? 
Das ist dann natürlich unterschiedlich, ob wir hier von einer Lehrveranstaltung 

oder einem Forschungsprojekt sprechen.

Kreativität in Theorie und Praxis

KS: Wir haben nun viel über künstlerisch-kreative Praktiken gesprochen. In einem Vortrag 
von Katherine McKittrick1 über Black Methodology bin ich über ihre Auseinanderset-
zung mit Kreativität in der Forschung gestolpert, und ich finde ihr Verständnis vom 
Verhältnis von Kreativität zu Theorie total spannend und wichtig. Sie betont darin das 
kreative Potenzial von Theorie, aber auch das theoretische Potenzial von Kreativität.

CN: Für mich als Philosoph ist der Theoriebegriff sowieso viel körperlicher und sinnlicher, als 
er meistens verstanden wird. Bei Platon zum Beispiel ist die echte und lebensverändern-
de intellektuelle Einsicht auch eine somatische Erschütterungserfahrung. Theorien sind 

Modelle und Modelle sind auch nichts anderes als Metaphern, also Bild- und Erzählzu-
sammenhänge. Es braucht eine bestimmte Kreativität, sie zu produzieren. Diese liegt in 
den Bildern selbst. Ich bin der festen Überzeugung, es gibt viel mehr Überschneidungen 

zwischen Theorie und einer ästhetischen Praxis, als die Wissenschaft dies anerkennen 
möchte.

Es gibt dabei natürlich auch eine inter- oder transdisziplinäre Diskussion um einen postmo-
dernen Wissenschaftsbegriff. Wir müssen uns letztlich fragen, ob wir verengt in dem bloßen 
Versuch bleiben wollen, immer mehr wissenschaftliche Erklärungen über die Welt anzuhäu-

fen, die aus einer ganz spezifischen Rationalität heraus in kolonialen und kapitalistischen Zu-
sammenhängen ja auch immer verwendet wurden, um die Welt noch mehr auszubeuten und 
beherrschbar zu machen. Oder wollen wir vielleicht doch eine andere Welterfahrung ermög-

lichen oder einen breiteren, eben auch sinnlichen Zugang zur Welt schaffen, um dann daraus 
auch politische Strategien zu entwickeln, wie wir in Zukunft leben wollen?

ks: Wenn ich unser Gespräch bis hierhin reflektiere und in Bezug zu diesem Buch setze, 
dann fällt mir auf, dass wir die kreativ-künstlerischen Beiträge im Buch zum Teil 
gerade von der Sprache her wieder in dieses klassische Wissenschaftsverständ-
nis übersetzt haben. Die Texte an sich wurden von uns als Herausgeberinnen im 
Editing-Prozess wieder glattgebügelt, sodass dieses Sinnliche in einer westlichen 
Theoretisierung verhaftet bleibt. Ich bin nun ganz froh darum, dass wir diese Aus-
stellungsseiten im Buch haben, weil das etwas ist, was nicht einfach so konsumiert 
werden kann. Alle haben diese Doppelseiten kreativ-künstlerisch als Ausdruck ihrer 
Beiträge gestaltet, und das haben sie sich beeindurckent angeeignet. Das kann auch 
so stehen bleiben und darf irritieren.

1	  McKittrick, Katherine (2019): Living Just Enough for the City/ Volume VI/ Black Methodology. Digitaler Vortrag organisiert von 
‚GenUrb: Urbanization, gender, and the global south‘. Anzusehen unter: https://www.youtube.com/watc).h?v=T8UVkub6u3k (rev. 
14.03.2023). Inhaltlicher Bezug im Text ab der Zeitmarke 28:28 Min. (letzter Zugriff am 05.05.2023).

https://doi.org/10.14361/9783839467763-002 - am 13.02.2026, 09:07:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.youtube.com/watc).h?v=T8UVkub6u3k
https://doi.org/10.14361/9783839467763-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.youtube.com/watc).h?v=T8UVkub6u3k


47

CH: Dann sind wir aber nochmal bei diesem Verständnis 
von „Was ist Wissenschaft?“ beziehungsweise „Wie sieht 

wissenschaftliche Arbeit aus?“. Wenn du deine Doktor-
arbeit in einem anderen Format schreibst und sie so 
veröffentlichen möchtest und es von Verlagen nicht 

als wissenschaftliche Arbeit anerkannt wird, sondern 
beispielsweise als Kunstbuch. Also da sieht man ja, wie 

sehr das verankert ist, wie wissenschaftlicher Output 
produziert wird.

CN: Auch das müsste man sich noch mal vornehmen und sich mit entsprechenden Arbeiten ausei
nandersetzen, wenn man erneut auf Gloria Anzaldúas Arbeiten schaut. Auf einmal funktioniert 
das, auch weil es mehrsprachig ist, weil es diese Brüche innerhalb der Texte gibt, weil sie Poesie 
werden. Sind das nicht auch Strategien, die wirklich über bloße Methoden hinausgehen, bei 
denen es um die Veränderung dessen geht, was Wissenschaft ist, und die ihre Legitimation haben 
in dem, was wir tun?

Offenheit und Limitation

CH: Ich muss in der Hinsicht an Erfahrungen aus dem Kunstbetrieb denken, worin vielleicht auch ein 
grundsätzlicher Unterschied besteht, vor allem in den Performing Arts. Diese Ausformuliertheit 

von Wissenschaft: dass alles zu Ende gedacht und begründet werden muss und dass so ein künst-
lerischer Zugang einerseits viel sinnlicher ist und dadurch subjektive Interpretationen und Wir-

kungsweisen zulässt. Ich denke da an die Arbeiten des Choreografen Jeremy Nedd mit dem Kollek-
tiv Impilo Mapantsula, in denen sie afrodiasporische Verbindungen zwischen USA und Südafrika 

über unterschiedliche kulturelle Praktiken herstellen. Ihre aktuellste Arbeit ‚How a Falling Star 
Lit Up the Purple Sky‘ überschreibt die Figur des Cowboys und die Tropen des Westerns (wie den 

vermeintlich wilden Westen, leeres/zu eroberndes Land und den einsamen weißen Helden) mit der 
Kultur des Pantsula und schlägt neue Heldenfiguren mit einem indigenen Verständnis von Land 

und Gemeinschaft vor. Ich lese diese Arbeit als eine Karte, die afrodiasporische Verbindungen 
aufmacht zwischen US-amerikanischer Popkultur, südafrikanischen Besitzverhältnissen und in-

digener Kosmologie. Darin werden aber auch afroamerikanische Musik- und 
Popkulturgeschichte, zeitgenössischer Tanz, 

Pantsula und Afrofuturismus sichtbar. So eine 
komplexe und gleichzeitig sinnliche Auseinan-

dersetzung mit diesen Zusammenhängen ist 
in der Wissenschaft meiner Meinung nach nur 
schwer möglich. Wir sehen hier auch die Rela-

tionalität und Vielschichtigkeit von Schwarzem 
(Raum-)Wissen, von der Katherine McKittrick 
spricht. Und ich verstehe künstlerische Arbeiten 
wie diese als eine Form der Wissensproduktion, ja 

vielleicht sogar der Theorie (?), die ganz andere 

Zugänge und Möglichkeiten bietet, die Welt zu ver-

Abbildung 1:	  Jeremy Nedd & Impilo Mapantsula: How a Falling Star Lit Up the Purple Sky (Foto: Philip Frowein)

https://doi.org/10.14361/9783839467763-002 - am 13.02.2026, 09:07:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467763-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


48

stehen. Sie lassen außerdem auch subjektive Interpretationen und vielleicht auch mehr Raum für 
Ungewissheit zu als wissenschaftliche Arbeiten und können trotzdem extrem geographisch sein.

CN: Ja, das ist eine Möglichkeit, diese Freude, die ich empfinde, wenn ich mir ein Tanzstück 
oder Gemälde anschaue, miteinzubeziehen: diese ständige Produktion von Sinn und gleich-
zeitig das Verwerfen und das Wieder-neu-Denken, das dann auch darin kreativ sein muss, 
die Frage zu beantworten „Was will mir die künstlerische Arbeit sagen?“. Das Verstehen 
passiert im Dialog mit dem, was ich sehe. Was passiert mit mir, was passiert mit meinem 
Gefühl, auch mit meinen Theorien? Wir geben ja unseren Körper nicht ab, sobald wir uns an 
ein Buch setzen, sondern sitzen da mit unserer ganzen leiblichen Lebenserfahrung.

Ich finde auch, dass wir sehr lange in der Auseinandersetzung mit ästhe-
tischen Traditionen (wieder im Rückbezug auf Kant) Kunstwerke und die 
ästhetische Erfahrung immer als Harmonieerfahrung verstanden haben, 
was Unsinn ist. Sie ist eine Dissonanzerfahrung! Es muss deswegen eine 
Dissonanzerfahrung sein, weil unsere alltägliche Erfahrung der Welt im 
ästhetischen Moment aufgebrochen und negiert wird. Wir gehen nicht an ein 
Kunstwerk oder an ein Theaterstück heran, wie wenn wir in unserer Küche 
daheim etwas kochen oder wenn wir eine Straße überqueren. Es ist vielmehr 
ein Bruch mit dieser alltäglichen Erfahrung und Wahrnehmung im unmit-
telbaren Moment im Theater oder vor einem Bild, wo Dinge nicht in ihren 
einfachen Bedeutungen aufgehen, wo eben Dissonanzen entstehen. Dort, wo 
wir zurückgeschleudert werden, weil wir es nicht verstehen oder weil wir uns 
nochmal neu Gedanken machen müssen, entfaltet sich ja eigentlich das Poten-
zial von Kunst und Theorie.

KS: Ja genau, und diese Intention zur Herstellung von Dissonanz wird auch stra-
tegisch eingesetzt durch künstlerisch-kreative Praktiken als Interventionen in 

Räumen, zum Beispiel in Museen, aber auch im öffentlichen Raum. Viele künst-
lerisch-kreative Methoden, auch in unserem Buch, arbeiten oder spielen ja genau 

mit diesem Element der Dissonanz, würde ich mal sagen. Also entweder reflexiv, 
visuell, performativ oder wie auch immer in bestimmte Räume zu intervenieren, 

um Irritation hervorzurufen. Dieses tatsächlich strategische Aufgreifen von solchen 
künstlerisch-kreativen Zugängen im Rahmen von Forschungsprozessen, um mehr 
solche alltäglichen Erfahrungen zu irritieren, um Normalitäten, Funktionsweisen 

von öffentlichem Raum, Schule, Galerien oder anderen Institutionen irgendwie 
zu brechen, sehe ich durchaus als Potenzial für die Untersuchung raumbezogener 

Fragestellungen.

https://doi.org/10.14361/9783839467763-002 - am 13.02.2026, 09:07:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467763-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


49

Positionalität und Prozess

ks: Im Buch fokussieren wir deswegen auch stark auf das Prozessuale. Einerseits inter-
essieren wir uns dafür, wie eine Methode durchgeführt wird, andererseits aber auch 
für die Machtverhältnisse, die in der Umsetzung von Methodologien wirkmächtig werden. 
Hier schauen wir auch kritisch auf die eigene Arbeit und versuchen, offen einen 
sensiblen Umgang mit den Positionen, die darin stecken, zu finden. Wie funktio-
niert das in der Kunstproduktion? Wird eigentlich auch der Prozess offengelegt, bis 
jemand auf der Bühne steht, bis ein Produkt an der Wand hängt oder installiert ist? 
Werden solche Prozesse mit all ihren Verwerfungen, Machtverhältnissen, alles, was 
da so wirkt, in eurer Erfahrung reflektiert, diskutiert oder mitgedacht?

CH: Das kommt sehr darauf an: auf die künstlerische Praxis der einzelnen Künstler:innen, 
aber natürlich auch auf die Institutionen. Kampnagel – als Institution, mit deren Praxis 

ich vertraut bin – achtet da schon stark auf Machtverhältnisse innerhalb der künstleri-
schen Prozesse. Wir hinterfragen diesen klassischen Kunstbegriff und brechen mit dem 

Verhältnis von „Hochkultur“, indem wir auch andere Formen der Kunstproduktion als 
Kunst verstehen. Aber natürlich ist der Kunstbetrieb ein super machtvoller Raum. Wer 

kann eigentlich Kunst produzieren, wer bekommt Förderungen, wer kommt überhaupt 
bis dahin? Wie sind im Förderprozess Mittel verteilt und so? Ich glaube, auch im Kunst-

betrieb gibt es da gerade so eine Bewegung oder ein Bewusstsein dafür, und es wird 
versucht, starre Strukturen aufzubrechen. Wenn das nicht von den Künstler:innen auch 
selbst kommt, dann ist es schwierig, das durchzusetzen, und Machtverhältnisse im Pro-

zess der Produktion bleiben etwas, was in einem Stück am Ende nicht unbedingt sichtbar 
wird. Das Bestreben, Machtstrukturen in der eigenen künstlerischen Praxis aufzubre-

chen, kommt häufig von Künstler:innen mit eigenen Diskriminierungserfahrungen. Im 
letzten Jahr haben wir auf dem Sommerfestival ein Tanzstück der australischen Company 

Marrugeku2 gezeigt. Die Arbeit basiert auf den Berichten des Yawuru-Ältesten Patrick 
Dodson sowie auf dem Bericht des mehrere Jahre im Geflüchtetenlager auf der Insel 

Manus internierten kurdisch-iranischen Schriftstellers Behrouz Boochani und verhandelt 
staatliche Gewalt auf marginalisierte Körper. Für das Stück greifen die Performer:innen 

der Gruppe in einem kollektiven Prozess auch auf ihre eigenen Lebensgeschichten als in-
digene, vertriebene, exilierte, transgender oder siedlerkolonialistische Individuen sowie 
auf ihre unterschiedlichen Tanzpraktiken vom Voguing über Hip-Hop und House bis zu 
indigenen Tänzen zurück. So eine kollektive Praxis ist inzwischen nicht mehr selten auf 

westlichen Bühnen, das liegt aber auch daran, dass einfach andere Arbeiten gezeigt wer-
den, Förderung bekommen und generell mehr Diversität auf den Bühnen zu sehen ist.

Ich glaube, Kampnagel ist da schon eine Institution, die viel daran gearbeitet hat, das Ver-
ständnis des Kunstbegriffs zu erweitern und kollektivere, zugänglichere künstlerische 

Prozesse zu stärken, indem wir schon früh Künstler:innen unterstützt haben, die abseits der 
konventionellen Praktiken arbeiten. Inzwischen ändern sich die Sehgewohnheiten und Förder-

2	  Marrugeku: Jurrungu Ngan-Ga auf Kampnagel (2022): https://kampnagel.de/produktionen/sf22-jurrungu-ngan-ga (letzter Zugriff 
am 05.05.2023).

https://doi.org/10.14361/9783839467763-002 - am 13.02.2026, 09:07:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://kampnagel.de/produktionen/sf22-jurrungu-ngan-ga
https://doi.org/10.14361/9783839467763-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://kampnagel.de/produktionen/sf22-jurrungu-ngan-ga


50

programme dahingehend, sodass künstlerische Arbeiten von und mit Jugendlichen of Color oder 
Geflüchteten zum Beispiel nicht mehr per se als Sozialprojekt gelten, sondern als Kunst.

ks: Wie wurde das dann wahrgenommen? Also vom Publikum?

CH: Die Resonanz bei denjenigen, die die Arbeit sehen, ist eigentlich 
immer sehr positiv. Aber diese Arbeiten brauchen häufig auch eine 
andere Form der Kommunikation, des Marketings, der Bericht-
erstattung, um auch neue Publikumsgruppen zu erreichen, was 
wiederum diverserer Institutionen und Redaktionen bedarf.

Kritische Geographien künstlerischer Räume?

CN: In diesem Kontext fallen mir wieder die Museen ein. Sie sind hochgradig exklusiv und haben 
nochmal andere Interessen. Wie können wir ein „anderes“ Publikum animieren, diese musea-
len Orte und Räume aufzusuchen? Wie können Institutionen, und da meine ich nun alle öffentlichen 

Kulturinstitutionen, attraktiv werden, damit sie eben auch ein anderes Publikum bekommen und 

damit sie nicht länger immer nur den Bedürfnissen eines ganz bestimmten bürgerlichen und weißen 
Publikums entsprechen?

CH: Da sind wir dann wieder bei Fragen von neoliberalen Strukturen im Kunstbetrieb. 
Wie wird künstlerischer Erfolg eigentlich gemessen? Wie können wir in traditionelle 
Verständnisse und Strukturen von Kunst intervenieren? Man muss in dieser Diskus-
sion den möglichen Backlash mitberücksichtigen, wenn Veränderungen im Kunstbe-
trieb tatsächlich umgesetzt werden. Ich denke da an das Theater Dortmund, mit Julia 
Wissert als der ersten Schwarzen Schauspiel-Intendantin im deutschsprachigen Raum, 
oder an Zürich, wo alle Theater ein sehr diverses Programm gemacht haben. Da gab es 
viel Kritik aus dem Bürgertum, die teilweise auch zu kulturpolitischen Entscheidungen 
geführt hat, die begründet wird mit zu wenig Publikum, zu viel „Community-Projek-
ten“ und so weiter, aber im Grunde geht es da ja um eine bestimmte Grenze, bis zu der 
Diversität in diesen Räumen geduldet wird. Hier braucht es eine andere Messbarkeit 
von Erfolg, weil sich über Jahrhunderte eingeschriebene Strukturen nicht innerhalb 
weniger Spielzeiten verändern lassen.

KS: Das ist interessant, weil diese Beispiele dieses Verhältnis zwischen Kunst und 
Raum nochmal etwas drehen. Bis jetzt und auch im Buch reden wir ja vor allem 

darüber, künstlerisch-kreative Praktiken mit geographischen Fragestellungen zu ver-
knüpfen. Gleichzeitig habt ihr aber gerade deutlich gemacht, dass es auch spannend 
und wichtig ist, kritische Geographien von künstlerischen Räumen zu diskutieren, also zu 
hinterfragen: Warum wird die Relevanz von Kunst beispielsweise über Besucher:in-
nenzahlen legitimiert? Um zu sagen: Das war wichtig, diesen Künstler:innen, dieser 

Gruppe, diesen Menschen Raum zu geben und deren Kunst zu präsentieren. Mir fällt 
hier Divya Tolia-Kelly ein, die auch zu Kunsträumen wie Museen aus geographischer 

Perspektive forscht, aber ebenso über Kunstwerke und mit Künstler:innen wie Ingrid 

https://doi.org/10.14361/9783839467763-002 - am 13.02.2026, 09:07:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467763-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


51

Pollard deren räumliche Dimensionen untersucht. Da reihen sich aber weitere Fragen 
danach ein, für wen dieses Kunst-Raum-Konstrukt funktioniert, für wen ist es da?

CN: Ich finde, das ist ein wichtiger Aspekt: Warum gehen bestimmte Menschen mit be-
stimmten Positionalitäten nicht in diese „Kunst-Räume“? Wenn ich mir aus eigener 
Erfahrung als Kurator meine Ausstellung vergegenwärtige, wo wir uns dazu ent-
schlossen haben, dass wir keine Gewalt an Schwarzen Menschen direkt zeigen. Da-
für haben wir viel Kritik bekommen, und zwar von einem hauptsächlich weiß-posi-
tionierten Publikum. Das wurde als Bevormundung verstanden. Wir wollten damit 
allerdings dezidiert zum Ausdruck bringen, dass diese Ausstellung „Grenzenlos. 
Kolonialismus, Industrie und Widerstand“3 eben keinen klassisch weiß-gelesenen 
beziehungsweise weiß-situierten Raum definiert. Es sollten sich hier ja explizit auch 
nicht-weiße Menschen, Schwarze Menschen, PoC eingeladen fühlen, ins Museum zu kommen, 
ihre Geschichte repräsentiert zu sehen, ohne durch eine bestimmte Sprache oder Bilder 

eine Diskriminierungserfahrung zu machen.  Es wurde deutlich, dass  museale Räume 
„normalerweise“ nicht diskriminierungssensibel  gedacht werden. In ihrer Spra-
che, in dem, was ausgestellt wird, in dem, was wie gezeigt wird, sind sie meist für 
ein weißes und bürgerliches Publikum gedacht. Viele Menschen machen in Museen 
oder Ausstellungen Diskriminierungserfahrungen. Es sind diskriminierende Orte.

ks: Das gilt meines Erachtens auch für die Forschung und ihr Methoden-
repertoire. Also: Auf wen sind sie ausgerichtet, wer wird darin wie 
mitgedacht, wer wird dadurch exkludiert? Methodenentwicklung 

findet ja auch immer vor dem Hintergrund einer Positionierung und 
aus einem Forschungsinteresse heraus statt. Beides kann dement-

sprechend sehr exklusiv sein.

CH: Ja es ist total eine Frage der Positionierung. Ich denke, sowohl in der Wissen-
schaft als auch in der Kunst kommen liberative practices ja meistens von den-
jenigen, die es aus einer marginalisierten Positionierung heraus in diese sehr 
exklusiven Räume geschafft haben, also aus einer eigenen Unterdrückungser-
fahrung heraus. Wenn wir also die Wissenschaft oder die Kunst befreien wollen, 
dann braucht es mehr von ihnen.

CN: Pierre Bourdieu hat da einen Begriff, für solche Diskussionen, die von einer kleinen Minder-
heit geführt werden, die in der Position sind, Wissenschaft zu definieren. Er nennt das in 
seinen Meditationen „scholastische Vernunft“. Er verweist darauf, dass auch die Wissen-

schaft ein Markt ist, wo die sozioökonomischen Bedingungen der Produktion von Wissen 
gar nicht mitgedacht werden, und das ganz bewusst. Daher kommt das, überhaupt erst 
zu sagen: Wissenschaft kann man nur machen, wenn man total emotionslos ist und mit 

dem Gegenstand nichts zu tun hat und möglichst objektiv ist. Es geht dezidiert um die 
Verschleierung von privilegierten Positionen beziehungsweise Marktzugängen, die diese 

3	  Ausstellung Grenzenlos: Kolonialismus, Industrie und Widerstand im Museum der Arbeit Hamburg (2021): https://www.shmh.de/
ausstellungen/grenzenlos-kolonialismus-industrie-und-widerstand/ (letzter Zugriff am 05.05.2023). 

https://doi.org/10.14361/9783839467763-002 - am 13.02.2026, 09:07:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.shmh.de/ausstellungen/grenzenlos-kolonialismus-industrie-und-widerstand/
https://www.shmh.de/ausstellungen/grenzenlos-kolonialismus-industrie-und-widerstand/
https://doi.org/10.14361/9783839467763-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.shmh.de/ausstellungen/grenzenlos-kolonialismus-industrie-und-widerstand/
https://www.shmh.de/ausstellungen/grenzenlos-kolonialismus-industrie-und-widerstand/


52

Wissensproduktionen überhaupt erst ermöglichen. Deswegen ist auch der Widerstand so 
stark in den Kulturinstitutionen wie in der Wissenschaft, weil es um Machtpositionen, um 

Privilegien geht. Man möchte Leuten dabei nicht absprechen, was sie geleistet und gemacht 
haben. Es geht allerdings eben darum, auf soziale Ungleichheiten und die sozioökonomische 

Kapitalausstattung hinzuweisen, wodurch Zugänge und Ressourcen ungleich verteilt sind, die 
zu unterschiedlichen Formen von Repräsentationsverhältnissen im Kulturbetrieb führen und 

zu Hegemonien, zu Abhängigkeitsverhältnissen. Und das, das ist ja das, worum es uns allen 
eigentlich geht. Also, es geht um Macht. Es geht wirklich um Macht. 		

  [HaHaHaHaHa...]

Zwischen Kunst und Raum?

CN: Eigentlich ist das Dazwischen interessant. Eine ästhetisch-künstlerisch-kreative 
und wissenschaftliche Qualität anzuerkennen und das in-between, den Raum da-
zwischen, zu kartieren; das heißt den Wert, die Positionierungen, den globalen 
Rahmen, das Besondere des „Kunstwerks“, die Reise, die ein Werk gemacht hat, 
die Verbindungen zwischen künstlerisch-kreativem und räumlichem Wissen.

KS: Ja genau, und damit sind wir eigentlich wieder am Anfang mit unserer Frage nach 
dem Verhältnis zwischen Kunst und Wissenschaft. Vielleicht müssen wir uns ja 

gar nicht an diesen dichotomen Begrifflichkeiten abarbeiten und sagen einfach: 
Wir kümmern uns um das Dazwischen, das ist für uns spannend. Dieses Buch hat 

ja gerade auch so ein suchendes Moment, genau das zu tun. Es ist bezeichnend, 
dass wir diese Notwendigkeit verspüren, es in diesem Feld zwischen Kunst und 

Wissenschaft wieder einzuordnen.  

ks: Hier sind wir dann vielleicht auch eher wieder bei dem, was zum 
Beispiel auf Kampnagel viel mehr passiert. Diese Irritation in der 
Umsetzbarkeit auszuhalten, das kann Wissenschaft ganz schwer. Das 
Bedürfnis, alles verstehen zu wollen, wird im Moment nicht befrie-
digt. 

CH: Ja, das ist für mich das Schöne in der Kunst, dass nicht alles so ausformuliert sein muss 
und es vielmehr um das Aufmachen von Fragen und Assoziationen geht und es dadurch 

mehr Zugänge dafür gibt, sich mit Dingen zu beschäftigen.

KS: Gleichzeitig stecken darin ja auch Antworten. Sie sind vielleicht nur nicht zu Ende definiert.

CN: Ich denke, mehr Demut würde der Wissenschaft guttun 

in diesem ganzen Wissensdrang, die Grenzen des Ver-
stehens aufzuzeigen, die wir anerkennen müssen, die wir 

akzeptieren müssen.

https://doi.org/10.14361/9783839467763-002 - am 13.02.2026, 09:07:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467763-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


53

ks: Das hat auch methodisch Konsequenzen. Ich zitiere da gerne Jim Enote4, 
der sagt, dass er Karten machen möchte, die von großer Bedeutsamkeit für sein 
Indigene Gemeinschaft, die Zuni, sind. Das hallt auch bei mir nach in der Frage 
und Aufforderung an mich selbst, dass ich eben keine Forschung für den Elfen-
beinturm machen möchte, sondern Forschung mit und für Menschen, die etwas 
bedeutet, accountable ist. Kreativ-künstlerische Methoden begleiten mich auf dem 
Weg dahin.

Im Gespräch erwähnte Arbeiten und wissenschaftliche Bezüge

Anzaldúa, Gloria (2012): Borderlands. La frontera : the new Mestiza. 25th anniversary, 4. Auflage. San 
Francisco: Aunt Lute Books.

Azoulay, Ariella Aisha (2019): Potential history. Unlearning imperialism. London: Verso. 
Bourdieu, Pierre (2020): Meditationen. Zur Kritik der scholastischen Vernunft. 5. Auflage. Frankfurt 

am Main: Suhrkamp Verlag.
Kohl, Ellen/McCutcheon, Priscilla (2015): Kitchen table reflexivity: negotiating positionality through 

everyday talk, in: Gender, Place & Culture 22 (6), S. 747-763. 
McKittrick, Katherine (2006): Demonic grounds. Black women and the cartographies of struggle. Min-

neapolis, London: University of Minnesota Press. 
McKittrick, Katherine/Woods, Clyde Adrian (2015): Black Geographies and the Politics of Place. Onta-

rio: Between the Lines.
McKittrick, Katherine (2021): Dear science and other stories. Durham, London: Duke University Press.
Tolia‐Kelly, Divya P./Raymond, Rosanna (2020): Decolonising museum cultures: An artist and a geo-

grapher in collaboration, in: Transactions of the Institute of British Geographers 45 (1), S. 2-17. 
Woods, Clyde Adrian (2017): Development arrested. The blues and plantation power in the Mississippi 

Delta. London, New York: Verso.

4	  Enote, Jim (2018): Counter Mapping. Dokumentarfilm von Emmanuel Vaughan-Lee und Adam Loften. Anzusehen unter: https://
www.youtube.com/watch?v=U7DQmTjpFI0 (rev. 14.03.2023). Inhaltlicher Bezug im Text ab der Zeitmarke 3:15 Min. (letzter Zugriff 
am 05.05.2023). 

https://doi.org/10.14361/9783839467763-002 - am 13.02.2026, 09:07:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.youtube.com/watch?v=U7DQmTjpFI0
https://www.youtube.com/watch?v=U7DQmTjpFI0
https://doi.org/10.14361/9783839467763-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.youtube.com/watch?v=U7DQmTjpFI0
https://www.youtube.com/watch?v=U7DQmTjpFI0


54

Weitere Inspirationen

Romane
Caminito, Giulia (2022): Das Wasser des Sees ist niemals süß. Berlin: Verlag Klaus Wagenbach. 
McKay, Claude (2020): Romance in Marseille. London: Penguin Classics.
Taylor, Brandon (2020): Real Life. La Vergne: Daunt Books. 

Abschlussarbeiten
Flores Martínez, Emilia (2022): Siuasentekipacholis: Trabajo y cuidado colectivo entre mujeres. Bor

dados que relatan la vida. Tesis. Universidad Veracruzana, Xalapa, Veracruz, Mexiko. Instituto de 
Investigaciones en Educación. https://www.uv.mx/meis/files/2022/08/DR-MEIS-Emilia-Flores.pdf.

Fiction
Jemisin, N. K. (2015-2017): The broken earth. New York: Orbit.

Poesie
Ayim, May (2020): weitergehen. Berlin: Orlanda.

Installation
Barret, Sonia E. (2021): Dreading the map.
https://www.rgs.org/research/higher-education-resources/dreading-the-map/

Multimediales
Newsome, Rashaad: https://rashaadnewsome.com/

Malerei
Baez, Firelei: @fireleibaez 
Norr, David; Báez, Firelei; Acevedo-Yates, Carla; Godfrey, Mark; Golden, Thelma; Respini, Eva; Russell, 

Legacy (Hg.) (2022): Firelei Báez. To breathe full and free. New York, NY: Gregory Miller & Company; 
James Cohan; Artbook / D.A.P.

Tanz/Choreografie
Nedd, Jeremy: http://www.jeremynedd.com/

Film 
Moore, Tomm; Stewart Ross (2020): Wolfwalkers. 
https://www.youtube.com/watch?v=d_Z_tybgPgg

Game
Upper One Games (2014): Never alone - Kisima Inŋitchuŋa. 
https://www.youtube.com/watch?v=rsriRZkdIJ4

Fluss 
Tideelbe

https://doi.org/10.14361/9783839467763-002 - am 13.02.2026, 09:07:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467763-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

