4 Durch die Missionsbrille. Wahrnehmung der
geschlechterspezifischen Situation im Missionsgebiet

Mit christlich-europdischen Gendervorstellungen des 19. Jahrhunderts im Gepack reis-
ten Missionare, Missionarsfrauen und spiter Missionsschwestern aus und mussten sich
nach Ankunft in den Missionsgebieten in den vorgefundenen Realititen zurechtfinden.
Die Missionar*innen sahen sich als Bot*innen des Christentums und »Vertreter ei-
ner iiberlegenen Civilisation.«! Ihre nationale Ausrichtung, ihr missionarischer Auftrag
und das mit beidem verbundenen kulturelle Uberlegenheitsbewusstsein beeinflusste
ihre Wahrnehmung dabei entscheidend.? Thren Auftrag sahen sie darin, die auf einer
niedrigen Kulturstufe stehenden heidnischen Gesellschaften mit dem Christentum in
Kontakt zu bringen und diese durch die Annahme des christlichen Glaubens zu »he-
ben.« Inwieweit diese »Zivilisation« erzwungen werden sollte, wurde vielfiltig disku-
tiert. Wihrend die einen meinten, dass Symbole der Zivilisation — wie bspw. Kleidung,
Hausbau etc. — von den neuen Christ*innen iibernommen werden miissten, vertra-
ten andere die Meinung, dass diese Entwicklung mit der Annahme des Christentums
und der damit zusammenhingenden moralischen Lebensweise automatisch angesto-

1 Schreiber 1876, S. 352 Vgl. hierzu auch: Marx 2008, S. 88f.

2 Zur Zivilisierungsmission einfithrend vgl. der Sammelband Osterhammel und Barth 2005. Darin
insbesondere: Osterhammel 2005. Zudem Osterhammel 2009. Der Forscher und Reisende Wil-
liam Marsden gilt als einer der Urheber des hierarchisierenden Zivilisationsverstandnisses, das er
in seinem Buch History of Sumatra 1783 darlegt. Er kategorisierte die Gesellschaften in fiinf Ka-
tegorien: In der ersten Kategorie stand das alte Griechenland, Frankreiche, England »and other
refinded nations of Europe [..] perhaps China«. In der zweiten Kategorie listete er »great Asiatic
empires«auf: Persien, das Mogulreich, Tiirken und einige europdische Kénigreiche. In der dritten
Kategorie nennt er Sumatra, und einige andere Staaten Ostlichen Archipels, Nordafrika und die
Araber. In der vierten Kategorie waren die weniger zivilisierten Sumatraner, unter anderem die
Mexikaner, Peruaner und »all those societies of people in various parts of the globe, who, possess-
ing personal property, and acknowledging some species of established subordination, rise on steps
above the Caribis, the New Hollanders, and the Hottentots, who exhibit a picture of mankind in
his rudes and most humiliating aspects.« Marsden 1966, S. 204. Uber den zivilisatorischen Stand
von Sumatra schrieb Bruch 1912, S. 46f.

15.02.2028, 02:27:54. - ET—



https://doi.org/10.14361/9783839462140-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

m

Gender und christliche Mission

en werden wiirde.? Lokalen Rahmenbedingungen wurde Rechnung getragen, soweit
diese christlichen Moralvorstellungen nicht widersprachen.*

Wihrend Batak als kulturreiche Gesellschaft wahrgenommen wurde, galten Here-
ro als wenig weit entwickelt. Batak galten als kulturreich, weil sie eine eigene Schrift
besaflen und sie sesshaft in kunstvollen Hiusern mit »geschmackvollen Schnitzerei-
en<® wohnten. Auch die Tatsache, dass sie Kenntnisse im Schmieden, Weben, Topfern
und Gold bearbeiten vorzeigen konnten, trug zu dieser Beurteilung bei. August Bruch
schrieb tiber die Batak:

»Aus dem bisher Gesagten geht zur Cenlige hervor, daft dem Batak eine gewisse Kul-
turstufe nicht abgesprochen werden kann. Ein Volk, das so geschickt und zweckméifiig
den Reisbau betreibt, das Mais und verschiedene Sorten inlandischer Kartoffeln, aller-
lei Gemiuse sowie Indigo im offenen Felde wie in umzaunten, wohlgepflegten Garten
zieht, das eine ausgedehnte, blithende Viehzucht betreibt (Biffel, Lombu, Pferde, Zie-
gen, Schweine, Federvieh sind in Genlige vorhanden), ein Volk, das Topfererde, Holz,
Eisen, Silber und Gold kunstfertig zu bearbeiten weif}, das die Webekunst versteht,
das selbststindig Pulver zu bereiten gewohnt ist, bei dem der Handelsgeist so sehr
entwickelt ist, das treulich eine miindliche Tradition von althergebrachten Rechtssat-
zungen bewahrt, eine eigene Schrift besitzt und sogar auch ein wenig Sinn fiir Poesie
und Musik, freilich in seiner Weise, an den Tag legt, ein solches Volk hat Kultur und
Bildung.<®

Alleiniger Maf3stab fiir die qualitative Bewertung von Kultur war dabei die eigene, eu-
rozentrisch-abendlindische Position, die als bisheriger Gipfelpunkt menschlicher Ent-
wicklungsfihigkeit betrachtet wurde. Damit einher ging eine identititsstiftende und
verabsolutierende Bewusstseinsbildung, die vor allem im Hinblick auf den Kontakt mit
anderen Erdteilen wirksam wurde und deren Konsequenz Edward W. Said in seinem
Werk »Orientalism« zum Ausdruck brachte: »[..] the idea of Europe [is] a collective
notion identifying >us< Europeans as against all >those« non-Europeans, and indeed it
can be argued, that the major component in European culture is precisely what made
that culture hegemonic both in and outside Europe: the idea of European identity as a
superior one in comparison with all the non-Europeans and cultures.«’

Die evangelische Mission definierte sich gerne als »Kulturmacht« und betonte ihre
»Kulturarbeit« bzw. die daraus resultierenden »Kulturfortschritte«. Sie rithmte ihre Rol-

3 Vgl. hierzu Gustav Viehe. Mission und Zivilisation nach der Schrift und der Erfahrung auf den
verschiedenen Missionsgebieten, 1885, RMG 2.613 Missionarskonferenzen im Hereroland. Eduard
Wagner. Was kénnen wir zur Hebung der Kultur tun? 1909, RMG 2.899 Missionarskonferenzen.
Henry Guillaume. Regierung und Mission, 1908, RMG 2.894 Missionarskonferenzen. Aufierdem
Schiitte 1995; Altena 2003.

4 Antwortschreiben aus Barmen 21.9.1893, Bl. 91, RMG 2.891 Missionarskonferenzen. Solche Diskus-
sionen wurden auch in der Hereromission diskutiert.

5 Warneck 1912, S. 49.

6 Bruch 1912, S. 47.

7 Said 2009, S. 7. Zur Haltung der Missionare vgl. Altena 2003, 100ff. Zur historischen Erfassung des
vorkolonialen Schwarzafrika in der deutschen Forschung des 19. und 20. Jahrhunderts vgl. Marx
1988. Zum Terminus des Kulturmusters Geertz 1992, S. 79f.

15.02.2028, 02:27:54. - ET—



https://doi.org/10.14361/9783839462140-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4 Durch die Missionsbrille. Wahrnehmung der geschlechterspezifischen Situation im Missionsgebiet

le als »Vermittlerin« der Kultur durch »Kulturerziehung.«® In einer Festschrift der RMG
zum 75jihrigen Bestehen heifdt es zur Aufgabe des Missionars in Bezug auf die Weiter-
gabe von Kultur: »Er nimmt die ganze Kultur, die ihn in der Heimat umgeben hat, und
die Sittlichkeit, die er als geschlossener christlicher Charakter besitzt, mit hinaus. Aber
nicht etwa, um sie wie so manche sogenannte >Kulturtriger< draufien zu verlieren, son-
dern, um sie weiterzugeben, weil er sich als Schuldner der Heiden weif3.«° Die Mission
vertrat die Meinung, dass die menschliche Entwicklung auf einer Stufentheorie basier-
te und Fortschritt grundsitzlich méglich sei.’® Von der sikularen Zivilisierungsmission
unterschieden sich die Missionar*innen dadurch, dass sie die Annahme des Glaubens
als entscheidend fiir einen wirklichen Wandel betonten. Ohne Christentum, so der mis-
sionarische Standpunkt, konnte es keine Kultur im tieferen Verstindnis geben. Denn
erst das Evangelium veredele jedwede menschliche Leistung und mache sie zu dem,
was den Namen »Kultur« auch wirklich verdiente. Das missionarische Kulturverstind-
nis unterschied folglich scharf zwischen christlicher = guter und nichtchristlicher =
unguter Kultur.™

Seit der Aufklirung hatte sich vor allem die Frage der Geschlechterverhiltnisse zum
Indikator iiber die Fortschrittlichkeit einer Gesellschaft etablieren kénnen. »Der groR-
te aller Unterschiede zwischen uns und den Orientalen besteht in der Art, wie wir die
Frauen behandeln,«'? schrieb Voltaire bereits 1756. Auch die Mission definierte den Zi-
vilisierungsgrad einer Gesellschaft iiber die Position der Frau. Im Umkehrschluss be-
deutete dies, dass die soziale Stellung der Frau die Fortschrittlichkeit eines Landes sym-
bolisierte.

Von europiischen Missionar*innen wurde die Situation der »heidnischen« Frauen
als besonders beklagenswert wahrgenommen und dargestellt. Gleichzeitig aber auch
auf die Moglichkeiten des Fortschritts durch die Annahme des Christentums verwiesen.
In den Augen der Mission steckten heidnische Frauen in einer doppelten Abhingigkeit
aus der sie befreit werden mussten: Zum einen vom heidnischen Glauben und zum an-
deren von ihren Miannern.” Dieser Befreiungsmoment diente der Mission grundsitz-
lich als Argument fiir die Notwendigkeit weltweiter Evangelisation und der Absiche-
rung missionarischer Herrschaftsanspriiche.'* So betonten bspw. die Missionsschwes-
tern auf Sumatra 1929: »Die Arbeit der Schwestern ist die Erziehung der heidnischen

Schwester, ohne die kein Volk aus seinem niederen Zustand gehoben werden kann.«*5

8 Damit rechtfertigte die RMG ihre Anwesenheit in den Kolonien auf Sumatra wie auch in Namibia.
Vgl. hierzu Altena 2003, S. 99.

9 Custav Warneck. Zitiert nach Altena 2003, S.102. Zur Entwicklung der Zivilisierungsmission, als
Folge der Zivilisationstheorie, vgl. Osterhammel 1998, S. 394ff.

10 Vgl hierzu ebenfalls Engel 1976, S. 52.

11 Altena 2003, S.102.

12 Zitiert nach Osterhammel 1998, S. 349.

13 Vgl. Keim 2005, S. 37.

14 Katharina Walgenbach verweist darauf, dass das vordergriindige Interesse weifler Mdnner fiir
emanzipatorische Themen wie sexualisierte Gewalt oder Frauenbefreiung zur Legitimation ko-
lonialer und rassistischer Herrschaft genutzt wurde. Walgenbach 2006.

15 Protokoll der Schwesternkonferenz, 7.2.1929 Pearadja, RMG 2. 902 Schwesterkonferenzen. Julius
Moller begriindete in seinem Vortrag 1928 die Notwendigkeit einer Frauenmission aufgrund der

15.02.2028, 02:27:54. - ET—

145


https://doi.org/10.14361/9783839462140-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

146

Gender und christliche Mission

Und iiber den Erfolg berichtete die Frauenzeitschrift der RMG, Des Meisters Ruf, im sel-
ben Jahr: »da da, wo Miadchen- und Frauenarbeit durch Schwesternkraft getan wird,
stets ein entschiedenes Vorwirts zu konstatieren ist.«*

Die Position der Herero- und Batakfrauen leiteten die Missionar*innen von ver-
schiedenen Kriterien ab: Zunichst waren das die (angenommene) feste Verwurzelung
der Frauen im traditionellen Glaubensgeriist und das Vorherrschen der Polygamie. Die-
sen Eindruck verstirkten das fehlende Mitspracherecht bei der Auswahl der Ehepartner
und die damit als Zwangsheirat verstandenen Ehen. Auch der »Frauenkauf«!” und des-
sen Reduzierung auf den Aspekt der Bezahlung der Brautfamilie, bestitigten den Ein-
druck der Mission, dass Frauen nichts oder wenig mehr Wert waren als Vieh.'® Auch
das fehlende Erbrecht und die Tatsache, dass Kinder nicht der Frau, sondern der pa-
trilinealen Verwandtschaft zugesprochen wurden, bestitigten die Missionar*innen in
ihrer Haltung.” Dass in beiden Gesellschaften der Grofiteil der landwirtschaftlichen
Arbeit, bei den Herero die Suche bzw. der Anbau von Feldgemiise und bei den Batak
der Anbau von Reis, itberwiegend von Frauen geleistet wurde, deuteten sie als weiteres
Zeichen fir die niedere Stellung der Frauen. Minner wurden als »faul« wahrgenom-
men. lhnen wurde vorgeworfen, dass sie alle schweren Arbeiten den Frauen aufbiirden
wiirden. Diese Situation schien einzig dadurch verinderbar, indem Minner zu idealen
Protestanten — arbeitsam, pflichtbewusst und fromm - erzogen wurden.*°

In ihrer Wahrnehmung unterschieden sich die Missionar*innen nicht von ande-
ren Reisenden dieser Zeit. Die Situation der Frauen in Namibia und Sumatra wurde
auch von ihnen als »no other than that of slaves«** beschrieben. Minner erscheinen in
den Quellen als diejenigen, die »faulentzen und [Tabak] rauchten, wihrend die Frauen
in den [Reis-]Feldern unter der Arbeit schwitzen.«** Manner fithrten Kriege, spielten
Karten (Batak) oder lagen bei ihren Rindern (Herero).?> Diese geschlechterspezifische
Arbeitsteilung stand in europiischen Augen »in umgekehrter Ordnung der Natur.«**
Dies nicht nur, weil Frauen fir die Feldarbeit zustindig waren. Die Beobachter*innen

demiitigenden Situation der Frauen. Julius Moller. Das Frauentum im Heidenland. In: DMR 1929,
S.5-10.

16 N.N. Unsere sumatranischen Schwesternstationen. In: DMR 1929, S. 257.

17 Zur Definition und Interpretation von »Frauenkauf« vgl. Comaroff 1980; Dalton 1966.

18  Zur missionarischen Auseinandersetzung mit den lokalen Eheverhiltnissen vgl. u.a. Referate auf
Sumatra: August Mohri. Bataksche Eheverhiltnisse, 1874; Heinrich Brakensiek. Der Frauenkaufall-
seitig beleuchtet, 1911, RMG 2.899 Missionarskonferenzen. Auf Sumatra bemiihten sich die Missio-
nare um die Abschaffung der Polygamie. Vgl. Protokoll Kreissynode 1885, §7, RMG 2.890 Missio-
narskonferenzen. Referate in Siidwestafrika: Johann Irle. Polygamie, 1902, RMG 2.620 Missionars-
konferenzen im Hereroland. NN 1922. Das Problem d[er] christlichen Ehe unter d[en] siidwestafri-
kanischen Heidenchristen, RMG 2.621 Missionarskonferenzen im Hereroland.

19  Lediglich die noch gestillten Kinder blieben bei der Mutter, bis sie entwdhnt waren.

20  Arbeitserziehung im missionarischen Sinn deutet Torsten Altena auch als Instrument zur Forde-
rung der Eigenstandigkeit der Afrikaner im Hinblick auf ein wirtschaftlich autarkes Christentum.
Vgl. Altena 2003, S. 159.

21 Marsden 1966, S. 382.

22 Junghuhn 1848, S. 84.

23 Marsden 1966; Junghuhn 1847a; Pfeiffer 1893; Bruch 1912.

24 Junghuhn1847a,S. 84.

15.02.2028, 02:27:54. - ET—



https://doi.org/10.14361/9783839462140-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4 Durch die Missionsbrille. Wahrnehmung der geschlechterspezifischen Situation im Missionsgebiet

irritierte auf Sumatra zudem, dass es unter Batak nicht ungewdhnlich war, dass Min-
ner die Essenszubereitung iibernahmen und »die Manner anstatt der Frauen die Kinder
warten!«?® Diese Unordnung der Geschlechter wollten die Missionare, Missionarsfrau-
en und Missionsschwestern ordnen. Bestitigt sahen sie sich dadurch, dass Midchen
und Frauen die Missionsstationen durchaus als Schutzriume aufsuchten. Bei Streitig-
keiten mit den Eltern insbesondere bei ungewiinschten Ehen suchten sie oft Unterstiit-
zung bei der Mission.2®

Neben dieser Ansicht, die hauptsichlich die eigene Héherwertigkeit zu bestitigen
schien, lassen sich allerdings durchaus auch Sichtweisen in den Quellen finden, die
ein anderes Bild der Frauen zeichnen. So schrieb bspw. August Schreiber 1876 iiber die
Position der Batakfrau: »Die Stellung der Frauen ist im Ganzen besser, als man es bei
der herrschenden Rechtsanschauung, nach der die Frau eben nicht als Personlichkeit
angesehen wird, sondern lediglich als Sache, die stets im Besitz eines anderen sich be-
findet, erwarten sollte [...].«<*’ Hererofrauen tauchen in den Berichten als selbstindige
Personen auf, die europdischen Hindlern und Jigern bereits Mitte des 19. Jahrhunderts
diverse Dienstleistungen anboten.?® Wihrend Missionar Heinrich Schéneberg von »or-
dinirem Weibervolk«*® schrieb, berichtete Carl Hugo Hahn von einer »Handelsgesell-
schaft reicher Frauen«*°, die sich auf der Missionsstation aufhielt. Und Heinrich Klein-
schmidt notierte in seinem Tagebuch, dass ihm Jonker Afrikaners Frau eine Milchkuh
schenkte.3! Méglicherweise unterhielten Frauen zu jener Zeit lokale Handelsnetzwer-
ke.3* Sicher ist, dass sie als Haushilterinnen in den Haushalten europaischer Hindler
arbeiteten und u.a. auch Forschungsexpeditionen ausstatteten.>> AufRerdem galten He-
rerofrauen als Friedensunterhindlerinnen.>* Auch alleinstehende Missionare nahmen

Frauen als Begleiterinnen auf ihren Reisen mit, um ihre friedliche Absicht zu betonen.?®

25 Junghuhn1847a, S. 84; Bruch 1912, S. 38.

26  Vgl. u.a. Kanogo1992.

27  Schreiber1876.

28  Lau 1985, S. 453. Auch Elsa Gaunt 1911. Elsa Sonnenberg berichtete iiber Hererofrauen, die zu ihr
kamen und Friichte, Holz und Hithner verkauften oder gegen Seife, Zwirn und Nadeln eintausch-
ten. Sonnenberg 2004, 32, 34, 90. Batakfrauen waren auf den Markten vertreten. Sie verkauften
dort hauptsichlich Obst und Gemiise, aber auch selbstgefertigte Waren, wihrend Manner Fleisch
verkauften. Vgl. hierzu u.a. Luise Winkler, geb. Metzler. Meine Erlebnisse und Erinnerungen, S. 21,
RMG 1.436 Winkler, Luise.

29 N.N.Otjikango. Ausziige aus Heinrich Schonebergs Tagebuch. In: BARM 1853, S. 241.

30 Lau198s,S. 453 (1850).

31 Heinrich Kleinschmidt Tagebucheintrag vom 6.10.1842. in: Moritz 20086, S. 30.

32 Mary Gaunt berichtete aus dem Togo davon, dass Frauen »geborene Handlerinnen«sind und sie
schon als kleine Madchen damit anfingen. Vgl. Gaunt 1911, S. 289.

33 Lau1985,1214ff. Ausziige aus Heinrich Schonebergs Tagebuch. In: BARM 1853, S. 241ff. Er berichtete
von »ordindrem Weibervolk«, das von Station zu Station zog.

34  Nach dem Deutsch-Namibischen Krieg kiimmerte sich Missionar Johann Heinrich Brockmann um
Verwundete, durfte aber nur in Begleitung der »unverheirateten Tochter des Josef, Salonika« ge-
hen, die ihn abholte. Johann Heinrich Brockmann. Schreiben an seine Eltern und Geschwister,
Windhuk 8.2.1904, S. 41, NAN Personal Files, A497J.H. Brockmann

35 BdRM 1873, S.177. Hierzu auch: Erichsen 2008, S. 58f.

15.02.2028, 02:27:54. - ET—

147


https://doi.org/10.14361/9783839462140-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

148  Gender und christliche Mission

Ein anderes Urteil iiber die Situation der Frau bei den Batak zieht ebenfalls J.C. Ver-
gouwen in seinem Berichten iiber Sumatra. Denn er beschrieb sie als eine unabhingige
eigenstindig handelnde Frau:

»In fact, she not only handles the daily expenditure, but she also sells the things that
she makes herself at the market, the pots, mats, clothing etc.; she sells the fruit from
the garden and the rice from the field; she disposes of the small domestic animals,
and she can also be a trader in different goods, a buyer for a wholesale trader or a
keeper of a small shop. She can enter into loans of rice for the family with the provision
of payment after the coming harvest, she can borrow money against interest, she can
buy standing coffee trees without consulting her husband and can lend money against
a wet rice-field as security. She can even appear in a lawsuit with her husband as
the plaintiff about items belonging to the marriage property and can legally oppose
a contract entered into by her husband. [..] This marked independence of married
women is particularly noticeable in Toba.3¢

Der eurozentrische Blick der Missionar*innen, geprigt von der Uberzeugung iiber die
eigene Hoherwertigkeit, ist offensichtlich und mittlerweile wissenschaftlich vielfach
widerlegt worden.?” So galt die polygame Familienform in vielen afrikanischen Lin-
dern nicht nur als anerkannte Form der Geburtenregelung, sondern war in sozial-po-
litischer Hinsicht bedeutsam.3® Auch handelte es sich bei Minnern, die sich mehrere
Frauen leisten konnten oft um einflussreiche und reiche Personen, was sich auch auf
die Position der Frauen auswirkte.?® Batak- und Hererofrauen waren zwar nicht erbbe-
rechtigt, dennoch waren sie vom Besitztum nicht ausgeschlossen. Auch existierte un-
ter Herero das duale Erbrecht. Das heif’t, jedes Individuum war Teil eines patrilinealen
und eines matrilinearen Clans. Der Besitz einer Frau wurde normalerweise von ihren
t*° In beiden Gesellschaften existierten ausgekliigelte und von den Mis-
sionaren zunichst nicht wahrgenommene Systeme fiir Frauen an Reichtum - Land bei

Kindern geerb

Batak und Vieh bei Herero — zu gelangen.*' Das wiederum bedeutete, dass Hererofrau-

36  Vergouwen 1964, S. 222f.

37  Vgl. hierzu Sudarkasa 1986; Haggis 2003.

38 Vgl. Mamozai 2009, S. 25. Tabitha Kanogo zeigt, inwiefern Madchen durch die Veranderungen von
Heiratspraxis und neuen Moralvorstellungen zwischen den Welten hingen und wie sie anstelle
von Emanzipation eine neue Form von Viktimisierung erlebten. Kanogo 1992.

39 Vgl. Smith Kipp 1998.

40  Zur Erbfrage bei den Herero vgl. u.a. Delius 1990; Irle 1906a; Gibson 1956. Zum Erbrecht bei den
Batak vgl. u.a. Niessen 1985, S.108; Vergouwen 1964, S. 282ff.

41 Ein Vater konnte seiner unverheirateten Tochter bspw. ein Stiick Land schenken als Zeichen seiner
Liebe; moglicherweise auch mit der Hoffnung verbunden, dass sie damit ein eigenes Vermoégen
anhaufen konnte. Vgl. Niessen 1985, S. 111ff; Vergouwen 1964, S. 204f; van Bemmelen 2012, S. 76ff.
Rita van Bemmelen schrieb in diesem Kontext: »Access to property was gendered, which is re-
flected in the different terms used for transfer of property to sons and daughters. [...] Whereas
sons were entitled to different items of property (wet rice fields, garden, trees, a house, a rice
barn, cattle), the most common valuable gift to a daughter was a piece of land, usually a wet rice
field, called »a cloth that does not wear out«. Besides that, she might be given a trousseau at the
time of her wedding, consisting of livestock (chickens, not large animals), kitchen utensils, mats
and chests.« van Bemmelen 2012, S. 76. Inwieweit Mitter ihren Tochtern oder Schwestern ihren

15.02.2028, 02:27:54. - ET—



https://doi.org/10.14361/9783839462140-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4 Durch die Missionsbrille. Wahrnehmung der geschlechterspezifischen Situation im Missionsgebiet

en durchaus Rinder besitzen konnten und damit den bedeutsamsten Besitz in sozialer,
religiéser und wirtschaftlicher Beziehung. Ahnliches galt auch fiir Batakfrauen. Denn
auch sie konnten Reisfelder und Reis besitzen, was auf Sumatra das wertvollste Gut
war. So konnten sie bspw. durch traditionelle Schenkungen in verschiedenen Lebens-
phasen Reisfelder erhaltend denn als Geschenke zihlten sie nicht als Erbe.** Auch ist
mittlerweile belegt, dass Frauen unter den Batak und den Herero wichtige Positionen
im wirtschaftlichen System eingenommen hatten.** Frauen beider Gesellschaften wa-
ren auf Mirkten ebenso prisent wie Mdnner. Sie verkauften Gemiise und die von ihnen
hergestellten Handelsprodukte, wihrend Minner iiberwiegend Fleisch anboten.** He-
rerofrauen verkauften Kleidung und gegerbte Felle,*> Batakfrauen Tongefifie, gewebte
Tiicher (Ulos) und Stoffe, Gemiise und Reis und Reisproclukte.46 Damit waren sie in so-
ziale Interaktionen involviert und ihr Aktionsraum nicht auf den Haushalt beschrinkt.
In beiden Gesellschaften stand den Frauen zudem offen, sich bei schlechter Behandlung
scheiden zu lassen und in das Dorf der Eltern zuriickzukehren.*’ Bei den Herero spiel-
ten iltere, hochrangige Frauen eine wichtige Rolle am Heiligen Feuer.*® Und in beiden
Gesellschaften stieg das soziale Ansehen der Frauen mit der Geburt eines Sohnes, da
sie damit die Fortfithrung der Familie garantieren. »In fulfilling this expectation, a wife
achieved an honored place and meaningful role in society because she brought honor to
her husband and herself as well as the extended families [...] and assured the continuity
of the sacrifices of the cultic community.«*® Diese Tatsache beeinflusste offensichtlich
auch ihre Rechtsstellung als Witwe, denn »die bataksche Frau gehort nach dem Tode
des Mannes seiner Familie an [...]. Hat die Frau nur Midchen oder gar keine Kinder, so
sind die Verwandten dieses Mannes berechtigt, ihr alles Hab und Gut bis auf das letzte
Kleidungsstiick abzunehmen. Hat sie dagegen einen Sohn, so steht sie ganz anders da,
und man lift ihr, wenn man anstindig ist, alles.«*°

Schwestern Land weitervererbt haben, lasst sich schwer nachweisen. Achim Sibeth schrieb dies-
bezuglich: »Kostbare Ulos sind neben Schmuck und Haushaltsgegenstinden jene Reichtiimer, die
Frauen an ihre Tochter und Enkelinnen weitervererben konnen.«Sibeth 1990, S. 200. Als Ulos wur-
den allerdings eben auch Reisfelder bezeichnet. Sie wurden bezeichnet als »Gewand, das sich nie
auftragt.« Agte 1979, S. 96.

42 U.a. bei Verheiratung und Geburt von Kindern.

43 Elsa Sonnenberg berichtete (iber Hererofrauen, die zu ihr kamen und Friichte, Holz und Hithner
verkauften oder gegen Seife, Zwirn und Nadeln eintauschten. Sonnenberg 2004, S. 32, 34, 90.

44 Vgl hierzu u.a. Luise Winkler, geb. Metzler. Meine Erlebnisse und Erinnerungen, S. 21, RMG 1.436
Winkler, Luise. Zudem Bruch 1912, S. 36 und Sudarkasa 1986, S. 91.

45  Hervé 1993b, S.15.

46  Marsden 1966, S. 380.

47  Fur Herero vgl. u.a. Pennington und Harpending 1993, S.143.

48  Wallace 2015, S. 77.

49 Nyhus1987,S.11; van Bemmelen 1992, S.137 FN; Sibeth 1990. Auferdem Heinrich Brakensiek. Der
Frauenkauf 1911, RMG 2.899 Missionarskonferenzen. Sandra Niessen betont die Bedeutung der
Frauen als Mediatorinnen zwischen den frauengebenden und frauennehmenden Familien. Nies-
sen 1985, 107f Vgl. hierzu auch van Bemmelen 2012, 1992, 138ff.

50  Alwine Hamacher. Er fithret mich auf rechter Strafle um Seines Namens willen. In: DMR 1926,
S. 62-64.

15.02.2028, 02:27:54. - ET—

149


https://doi.org/10.14361/9783839462140-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

150

Gender und christliche Mission

Und doch war die Lage der Frauen in beiden patrilinealen Gesellschaften auch eine
prekire.> Minner standen politischen Einheiten vor und im religisen Bereich nahmen
sie wichtige Stellungen ein, die nur Minnern vorbehalten waren. Denn die Kontrolle
tiber den Korper und die Leistungsfihigkeit von Frauen war fiir aufstrebende Anfith-
rer, bei denen es sich fast ausschliefRlich um Minner handelte, eine besonders wichtige
Quelle der Macht. Frauen wurden vor allem durch Heirat in komplexe Tausch- und
Biindnisnetze eingebunden. Aufierdem waren sie »[...] in mancher Hinsicht Benachtei-
ligungen ausgesetzt, unter anderem aufgrund des Rechtssystems.«** Definitive Aussa-
gen zu Macht und Gender in vorkolonialen Gesellschaften, lassen sich nur schwerlich
treffen. Und trotzdem ist die Annahme, dass Frauen in Namibia und auf Sumatra tra-
ditionell eine untergeordnete und unselbstindige Position gehabt haben sollen, nicht
haltbar.>® Heike Becker hat darauf verwiesen, dass gerade in den vorkolonialen Ge-
sellschaften im siidlichen Afrika keine getrennten Sphiren wie offentlich = minnlich
gegeniiber private = weiblich existierten. Vielmehr gab es nach Geschlecht getrennte
soziale Sphiren und Frauen und Minner wurden vielmehr als Zugehorige verschiede-
ner sozialer Sphiren wahrgenommen, anstelle von genderspezifischen Hierarchien.>

Unbestritten ist, dass die Verdnderungen, die in Namibia und auf Sumatra auf-
grund der Umbriiche des 19. Jahrhunderts stattgefunden haben, auch die Geschlech-
terkonstruktionen verinderten. So verinderte bspw. die Einfithrung von Gewehr und
Pferde den Status des Kimpfers und damit die Definition von Minnlichkeit und Macht
bei den Herero.>® Europier beeinflussten aber auch schon allein durch ihr Verhalten
vorhandene Geschlechterordnungen. Indem sie sich bspw. weigerten Frauen als Uber-
setzerinnen zu akzeptieren, dringten sie Frauen aus ihren Einflussbereichen. So re-
agierte der Forscher und Reisende Hans Schinz genervt, als Ovahona Kahimemua eine
Frau als Ubersetzerin mitbrachte. Er fragte ihn, »ob er denn ein Weib sei, dass er Weiber

51 Fir Namibia verweisen darauf auch die von Madchen aufgeschriebenen Erzdhlungen: Frauen wa-
ren den Anziiglichkeiten sowie gewalttatigen Handlungen von Mannern ausgesetzt, konnten aber
in schwierigen Situationen auf die Hilfe des Vaters oder ihrer Sohne zuriickgreifen. Sie wurden ge-
gen den Willen verheiratet und mussten sich gegeniiber einer zweiten Frau behaupten, wurden
aber auch nach einem unglicklichen Leben oder gewalttitigen Ehe von der elterlichen Familie
wiederaufgenommen. Frauen lebten allein und reisten allein, wahrend ihre Manner oder Séhne
auf den Viehposten die Herden hiiteten. Sie begaben sich in Gefahr und wurden von Fremden
ermordet. Henrichsen 2011, S. 204ff.

52 Diese Aussage macht Marion Wallace in Bezug auf Hererofrauen. Sie lasst sich aber ebenfalls auf
die Situation der Batakfrauen iibertragen. Wallace 2015, S. 76.

53  Die Annahme einer patriarchalen Struktur in Rinderhaltergesellschaften wurde seit den 1980er
Jahren durch verschiedene Arbeiten herausgefordert, indem diese die Rolle der Frauen in unter-
schiedlichen Fallbeispielen mit Hilfe des prozess- und agency-orientierten Zugangs analysierten
und neubewerten. Vgl. hierzu u.a. Hodgson 2000. Sehr eindricklich ist die Studie von Ifi Ama-
diume zu Nigeria. Amadiume 1996. Inwiefern afrikanische Frauen in 6konomische, soziale und
politische Raume Einfluss nahmen, zeigt das Sammelwerk Candido und Jones 2019.

54  Becker 2000, S.171. Die Trennung der verschiedenen Lebenswelten zeigte sich unter den Batak
bspw. auch darin, dass unverheiratete Jungen und Witwer im Mannerhaus schliefen, wahrend jun-
ge Midchen bei den Familien blieben oder in den Hausern von Witwen. Winkler 1925, S. 20.

55  Henrichsen 2011, S. 257. Darauf verweist auch Rudolf Lehman mit seiner These des »rauberischen
Hauptlingtums«. Lehmann 1955, S. 30ff.

15.02.2028, 02:27:54. - ET—



https://doi.org/10.14361/9783839462140-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4 Durch die Missionsbrille. Wahrnehmung der geschlechterspezifischen Situation im Missionsgebiet

als Dolmetscher bringe [...].«*® Auch von Carl Hugo Hahn ist iiberliefert, dass er ungern
eine Frau als Ubersetzerin aufnahm, ihm aber aufgrund fehlender Alternativen erstmal
nichts anderes iibrigblieb. Solche Reaktionen blieben sicherlich nicht ohne Folgen.

Eine Akteurin unter vielen war die Mission. Sie versuchte als Teil der Zivilisierungs-
mission ganz gezielt auf verschiedene Weisen die vorgefundene Geschlechterkonstruk-
tion im christlich-europiischen Sinne zu beeinflussen. Denn »die Missionierung eines
Volkes bedeutet dessen Erziehung nach den Prinzipien der Missionierenden«, wie Kurt
Nowack 1909 formulierte.’’

56  Hans Schinz. Tagebucheintrag vom 21.8.1886. In: Schinz 2012, S. 148 FN 295.
57  Kurt Nowack. Fiir die padagogische Vorbildung geeignete Elementarwerke und Schriften. 1910, BI.
6, RMC 2.619 Missionarskonferenzen im Hereroland.

15.02.2028, 02:27:54. - ET—

151


https://doi.org/10.14361/9783839462140-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

15.02.2028, 02:27:54.



https://doi.org/10.14361/9783839462140-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

