
4 Durch die Missionsbrille. Wahrnehmung der

geschlechterspezifischen Situation im Missionsgebiet

Mit christlich-europäischen Gendervorstellungen des 19. Jahrhunderts im Gepäck reis-

tenMissionare,Missionarsfrauen und späterMissionsschwestern aus undmussten sich

nach Ankunft in denMissionsgebieten in den vorgefundenen Realitäten zurechtfinden.

Die Missionar*innen sahen sich als Bot*innen des Christentums und »Vertreter ei-

ner überlegenen Civilisation.«1 Ihre nationale Ausrichtung, ihr missionarischer Auftrag

und das mit beidem verbundenen kulturelle Überlegenheitsbewusstsein beeinflusste

ihre Wahrnehmung dabei entscheidend.2 Ihren Auftrag sahen sie darin, die auf einer

niedrigen Kulturstufe stehenden heidnischen Gesellschaften mit dem Christentum in

Kontakt zu bringen und diese durch die Annahme des christlichen Glaubens zu »he-

ben.« Inwieweit diese »Zivilisation« erzwungen werden sollte, wurde vielfältig disku-

tiert. Während die einen meinten, dass Symbole der Zivilisation – wie bspw. Kleidung,

Hausbau etc. – von den neuen Christ*innen übernommen werden müssten, vertra-

ten andere die Meinung, dass diese Entwicklung mit der Annahme des Christentums

und der damit zusammenhängenden moralischen Lebensweise automatisch angesto-

1 Schreiber 1876, S. 352 Vgl. hierzu auch: Marx 2008, S. 88f.

2 Zur Zivilisierungsmission einführend vgl. der Sammelband Osterhammel und Barth 2005. Darin

insbesondere: Osterhammel 2005. Zudem Osterhammel 2009. Der Forscher und Reisende Wil-

liamMarsden gilt als einer der Urheber des hierarchisierenden Zivilisationsverständnisses, das er

in seinem Buch History of Sumatra 1783 darlegt. Er kategorisierte die Gesellschaften in fünf Ka-

tegorien: In der ersten Kategorie stand das alte Griechenland, Frankreiche, England »and other

refinded nations of Europe […] perhaps China«. In der zweiten Kategorie listete er »great Asiatic

empires« auf: Persien, das Mogulreich, Türken und einige europäische Königreiche. In der dritten

Kategorie nennt er Sumatra, und einige andere Staaten östlichen Archipels, Nordafrika und die

Araber. In der vierten Kategorie waren die weniger zivilisierten Sumatraner, unter anderem die

Mexikaner, Peruaner und »all those societies of people in various parts of the globe, who, possess-

ing personal property, and acknowledging some species of established subordination, rise on steps

above the Caribis, the New Holländers, and the Hottentots, who exhibit a picture of mankind in

his rudes and most humiliating aspects.« Marsden 1966, S. 204. Über den zivilisatorischen Stand

von Sumatra schrieb Bruch 1912, S. 46f.

https://doi.org/10.14361/9783839462140-005 - am 15.02.2026, 02:27:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462140-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


144 Gender und christliche Mission

ßen werden würde.3 Lokalen Rahmenbedingungen wurde Rechnung getragen, soweit

diese christlichen Moralvorstellungen nicht widersprachen.4

Während Batak als kulturreiche Gesellschaft wahrgenommen wurde, galten Here-

ro als wenig weit entwickelt. Batak galten als kulturreich, weil sie eine eigene Schrift

besaßen und sie sesshaft in kunstvollen Häusern mit »geschmackvollen Schnitzerei-

en«5 wohnten. Auch die Tatsache, dass sie Kenntnisse im Schmieden, Weben, Töpfern

und Gold bearbeiten vorzeigen konnten, trug zu dieser Beurteilung bei. August Bruch

schrieb über die Batak:

»Aus dem bisher Gesagten geht zur Genüge hervor, daß dem Batak eine gewisse Kul-

turstufe nicht abgesprochen werden kann. Ein Volk, das so geschickt und zweckmäßig

den Reisbau betreibt, das Mais und verschiedene Sorten inländischer Kartoffeln, aller-

lei Gemüse sowie Indigo im offenen Felde wie in umzäunten, wohlgepflegten Gärten

zieht, das eine ausgedehnte, blühende Viehzucht betreibt (Büffel, Lombu, Pferde, Zie-

gen, Schweine, Federvieh sind in Genüge vorhanden), ein Volk, das Töpfererde, Holz,

Eisen, Silber und Gold kunstfertig zu bearbeiten weiß, das die Webekunst versteht,

das selbstständig Pulver zu bereiten gewohnt ist, bei dem der Handelsgeist so sehr

entwickelt ist, das treulich eine mündliche Tradition von althergebrachten Rechtssat-

zungen bewahrt, eine eigene Schrift besitzt und sogar auch ein wenig Sinn für Poesie

und Musik, freilich in seiner Weise, an den Tag legt, ein solches Volk hat Kultur und

Bildung.«6

Alleiniger Maßstab für die qualitative Bewertung von Kultur war dabei die eigene, eu-

rozentrisch-abendländische Position, die als bisheriger Gipfelpunkt menschlicher Ent-

wicklungsfähigkeit betrachtet wurde. Damit einher ging eine identitätsstiftende und

verabsolutierende Bewusstseinsbildung, die vor allem im Hinblick auf den Kontakt mit

anderen Erdteilen wirksam wurde und deren Konsequenz Edward W. Said in seinem

Werk »Orientalism« zum Ausdruck brachte: »[…] the idea of Europe [is] a collective

notion identifying ›us‹ Europeans as against all ›those‹ non-Europeans, and indeed it

can be argued, that the major component in European culture is precisely what made

that culture hegemonic both in and outside Europe: the idea of European identity as a

superior one in comparison with all the non-Europeans and cultures.«7

Die evangelische Mission definierte sich gerne als »Kulturmacht« und betonte ihre

»Kulturarbeit« bzw. die daraus resultierenden »Kulturfortschritte«. Sie rühmte ihre Rol-

3 Vgl. hierzu Gustav Viehe. Mission und Zivilisation nach der Schrift und der Erfahrung auf den

verschiedenen Missionsgebieten, 1885, RMG 2.613 Missionarskonferenzen im Hereroland. Eduard

Wagner. Was können wir zur Hebung der Kultur tun? 1909, RMG 2.899 Missionarskonferenzen.

Henry Guillaume. Regierung und Mission, 1908, RMG 2.894 Missionarskonferenzen. Außerdem

Schütte 1995; Altena 2003.

4 Antwortschreiben aus Barmen 21.9.1893, Bl. 91, RMG 2.891 Missionarskonferenzen. Solche Diskus-

sionen wurden auch in der Hereromission diskutiert.

5 Warneck 1912, S. 49.

6 Bruch 1912, S. 47.

7 Said 2009, S. 7. Zur Haltung der Missionare vgl. Altena 2003, 100ff. Zur historischen Erfassung des

vorkolonialen Schwarzafrika in der deutschen Forschung des 19. und 20. Jahrhunderts vgl. Marx

1988. Zum Terminus des Kulturmusters Geertz 1992, S. 79f.

https://doi.org/10.14361/9783839462140-005 - am 15.02.2026, 02:27:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462140-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4 Durch die Missionsbrille. Wahrnehmung der geschlechterspezifischen Situation im Missionsgebiet 145

le als »Vermittlerin« der Kultur durch »Kulturerziehung.«8 In einer Festschrift der RMG

zum 75jährigen Bestehen heißt es zur Aufgabe des Missionars in Bezug auf die Weiter-

gabe von Kultur: »Er nimmt die ganze Kultur, die ihn in der Heimat umgeben hat, und

die Sittlichkeit, die er als geschlossener christlicher Charakter besitzt, mit hinaus. Aber

nicht etwa, um sie wie so manche sogenannte ›Kulturträger‹ draußen zu verlieren, son-

dern, um sie weiterzugeben, weil er sich als Schuldner der Heiden weiß.«9 Die Mission

vertrat die Meinung, dass die menschliche Entwicklung auf einer Stufentheorie basier-

te und Fortschritt grundsätzlichmöglich sei.10 Von der säkularen Zivilisierungsmission

unterschieden sich die Missionar*innen dadurch, dass sie die Annahme des Glaubens

als entscheidend für einen wirklichenWandel betonten.Ohne Christentum, so dermis-

sionarische Standpunkt, konnte es keine Kultur im tieferen Verständnis geben. Denn

erst das Evangelium veredele jedwede menschliche Leistung und mache sie zu dem,

was den Namen »Kultur« auch wirklich verdiente. Das missionarische Kulturverständ-

nis unterschied folglich scharf zwischen christlicher = guter und nichtchristlicher =

unguter Kultur.11

Seit der Aufklärung hatte sich vor allem die Frage der Geschlechterverhältnisse zum

Indikator über die Fortschrittlichkeit einer Gesellschaft etablieren können. »Der größ-

te aller Unterschiede zwischen uns und den Orientalen besteht in der Art, wie wir die

Frauen behandeln,«12 schrieb Voltaire bereits 1756. Auch die Mission definierte den Zi-

vilisierungsgrad einer Gesellschaft über die Position der Frau. Im Umkehrschluss be-

deutete dies, dass die soziale Stellung der Frau die Fortschrittlichkeit eines Landes sym-

bolisierte.

Von europäischen Missionar*innen wurde die Situation der »heidnischen« Frauen

als besonders beklagenswert wahrgenommen und dargestellt. Gleichzeitig aber auch

auf dieMöglichkeiten des Fortschritts durch die Annahme des Christentums verwiesen.

In den Augen der Mission steckten heidnische Frauen in einer doppelten Abhängigkeit

aus der sie befreit werden mussten: Zum einen vom heidnischen Glauben und zum an-

deren von ihren Männern.13 Dieser Befreiungsmoment diente der Mission grundsätz-

lich als Argument für die Notwendigkeit weltweiter Evangelisation und der Absiche-

rung missionarischer Herrschaftsansprüche.14 So betonten bspw. die Missionsschwes-

tern auf Sumatra 1929: »Die Arbeit der Schwestern ist die Erziehung der heidnischen

Schwester, ohne die kein Volk aus seinem niederen Zustand gehoben werden kann.«15

8 Damit rechtfertigte die RMG ihre Anwesenheit in den Kolonien auf Sumatra wie auch in Namibia.

Vgl. hierzu Altena 2003, S. 99.

9 Gustav Warneck. Zitiert nach Altena 2003, S. 102. Zur Entwicklung der Zivilisierungsmission, als

Folge der Zivilisationstheorie, vgl. Osterhammel 1998, S. 394ff.

10 Vgl. hierzu ebenfalls Engel 1976, S. 52.

11 Altena 2003, S. 102.

12 Zitiert nach Osterhammel 1998, S. 349.

13 Vgl. Keim 2005, S. 37.

14 Katharina Walgenbach verweist darauf, dass das vordergründige Interesse weißer Männer für

emanzipatorische Themen wie sexualisierte Gewalt oder Frauenbefreiung zur Legitimation ko-

lonialer und rassistischer Herrschaft genutzt wurde. Walgenbach 2006.

15 Protokoll der Schwesternkonferenz, 7.2.1929 Pearadja, RMG 2. 902 Schwesterkonferenzen. Julius

Möller begründete in seinem Vortrag 1928 die Notwendigkeit einer Frauenmission aufgrund der

https://doi.org/10.14361/9783839462140-005 - am 15.02.2026, 02:27:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462140-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


146 Gender und christliche Mission

Und über den Erfolg berichtete die Frauenzeitschrift der RMG,DesMeisters Ruf, im sel-

ben Jahr: »daß da, wo Mädchen- und Frauenarbeit durch Schwesternkraft getan wird,

stets ein entschiedenes Vorwärts zu konstatieren ist.«16

Die Position der Herero- und Batakfrauen leiteten die Missionar*innen von ver-

schiedenen Kriterien ab: Zunächst waren das die (angenommene) feste Verwurzelung

der Frauen im traditionellen Glaubensgerüst und das Vorherrschen der Polygamie. Die-

sen Eindruck verstärkten das fehlendeMitspracherecht bei der Auswahl der Ehepartner

und die damit als Zwangsheirat verstandenen Ehen. Auch der »Frauenkauf«17 und des-

sen Reduzierung auf den Aspekt der Bezahlung der Brautfamilie, bestätigten den Ein-

druck der Mission, dass Frauen nichts oder wenig mehr Wert waren als Vieh.18 Auch

das fehlende Erbrecht und die Tatsache, dass Kinder nicht der Frau, sondern der pa-

trilinealen Verwandtschaft zugesprochen wurden, bestätigten die Missionar*innen in

ihrer Haltung.19 Dass in beiden Gesellschaften der Großteil der landwirtschaftlichen

Arbeit, bei den Herero die Suche bzw. der Anbau von Feldgemüse und bei den Batak

der Anbau von Reis, überwiegend von Frauen geleistet wurde, deuteten sie als weiteres

Zeichen für die niedere Stellung der Frauen. Männer wurden als »faul« wahrgenom-

men. Ihnen wurde vorgeworfen, dass sie alle schweren Arbeiten den Frauen aufbürden

würden. Diese Situation schien einzig dadurch veränderbar, indem Männer zu idealen

Protestanten – arbeitsam, pflichtbewusst und fromm – erzogen wurden.20

In ihrer Wahrnehmung unterschieden sich die Missionar*innen nicht von ande-

ren Reisenden dieser Zeit. Die Situation der Frauen in Namibia und Sumatra wurde

auch von ihnen als »no other than that of slaves«21 beschrieben. Männer erscheinen in

den Quellen als diejenigen, die »faulentzen und [Tabak] rauchten, während die Frauen

in den [Reis-]Feldern unter der Arbeit schwitzen.«22 Männer führten Kriege, spielten

Karten (Batak) oder lagen bei ihren Rindern (Herero).23 Diese geschlechterspezifische

Arbeitsteilung stand in europäischen Augen »in umgekehrter Ordnung der Natur.«24

Dies nicht nur, weil Frauen für die Feldarbeit zuständig waren. Die Beobachter*innen

demütigenden Situation der Frauen. Julius Möller. Das Frauentum im Heidenland. In: DMR 1929,

S. 5-10.

16 N.N. Unsere sumatranischen Schwesternstationen. In: DMR 1929, S. 257.

17 Zur Definition und Interpretation von »Frauenkauf« vgl. Comaroff 1980; Dalton 1966.

18 Zur missionarischen Auseinandersetzung mit den lokalen Eheverhältnissen vgl. u.a. Referate auf

Sumatra: AugustMohri. Bataksche Eheverhältnisse, 1874;Heinrich Brakensiek. Der Frauenkauf all-

seitig beleuchtet, 1911, RMG 2.899Missionarskonferenzen. Auf Sumatra bemühten sich dieMissio-

nare um die Abschaffung der Polygamie. Vgl. Protokoll Kreissynode 1885, §7, RMG 2.890 Missio-

narskonferenzen. Referate in Südwestafrika: Johann Irle. Polygamie, 1902, RMG 2.620 Missionars-

konferenzen imHereroland. NN 1922. Das Problem d[er] christlichen Ehe unter d[en] südwestafri-

kanischen Heidenchristen, RMG 2.621 Missionarskonferenzen im Hereroland.

19 Lediglich die noch gestillten Kinder blieben bei der Mutter, bis sie entwöhnt waren.

20 Arbeitserziehung im missionarischen Sinn deutet Torsten Altena auch als Instrument zur Förde-

rung der Eigenständigkeit der Afrikaner im Hinblick auf ein wirtschaftlich autarkes Christentum.

Vgl. Altena 2003, S. 159.

21 Marsden 1966, S. 382.

22 Junghuhn 1848, S. 84.

23 Marsden 1966; Junghuhn 1847a; Pfeiffer 1893; Bruch 1912.

24 Junghuhn 1847a, S. 84.

https://doi.org/10.14361/9783839462140-005 - am 15.02.2026, 02:27:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462140-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4 Durch die Missionsbrille. Wahrnehmung der geschlechterspezifischen Situation im Missionsgebiet 147

irritierte auf Sumatra zudem, dass es unter Batak nicht ungewöhnlich war, dass Män-

ner die Essenszubereitung übernahmen und »dieMänner anstatt der Frauen die Kinder

warten!«25 Diese Unordnung der Geschlechter wollten die Missionare, Missionarsfrau-

en und Missionsschwestern ordnen. Bestätigt sahen sie sich dadurch, dass Mädchen

und Frauen die Missionsstationen durchaus als Schutzräume aufsuchten. Bei Streitig-

keiten mit den Eltern insbesondere bei ungewünschten Ehen suchten sie oft Unterstüt-

zung bei der Mission.26

Neben dieser Ansicht, die hauptsächlich die eigene Höherwertigkeit zu bestätigen

schien, lassen sich allerdings durchaus auch Sichtweisen in den Quellen finden, die

ein anderes Bild der Frauen zeichnen. So schrieb bspw. August Schreiber 1876 über die

Position der Batakfrau: »Die Stellung der Frauen ist im Ganzen besser, als man es bei

der herrschenden Rechtsanschauung, nach der die Frau eben nicht als Persönlichkeit

angesehen wird, sondern lediglich als Sache, die stets im Besitz eines anderen sich be-

findet, erwarten sollte […].«27 Hererofrauen tauchen in den Berichten als selbständige

Personen auf, die europäischen Händlern und Jägern bereits Mitte des 19. Jahrhunderts

diverse Dienstleistungen anboten.28WährendMissionar Heinrich Schöneberg von »or-

dinärem Weibervolk«29 schrieb, berichtete Carl Hugo Hahn von einer »Handelsgesell-

schaft reicher Frauen«30, die sich auf der Missionsstation aufhielt. Und Heinrich Klein-

schmidt notierte in seinem Tagebuch, dass ihm Jonker Afrikaners Frau eine Milchkuh

schenkte.31 Möglicherweise unterhielten Frauen zu jener Zeit lokale Handelsnetzwer-

ke.32 Sicher ist, dass sie als Haushälterinnen in den Haushalten europäischer Händler

arbeiteten und u.a. auch Forschungsexpeditionen ausstatteten.33 Außerdem galten He-

rerofrauen als Friedensunterhändlerinnen.34 Auch alleinstehende Missionare nahmen

Frauen als Begleiterinnen auf ihren Reisenmit, um ihre friedliche Absicht zu betonen.35

25 Junghuhn 1847a, S. 84; Bruch 1912, S. 38.

26 Vgl. u.a. Kanogo 1992.

27 Schreiber 1876.

28 Lau 1985, S. 453. Auch Elsa Gaunt 1911. Elsa Sonnenberg berichtete über Hererofrauen, die zu ihr

kamen und Früchte, Holz und Hühner verkauften oder gegen Seife, Zwirn und Nadeln eintausch-

ten. Sonnenberg 2004, 32, 34, 90. Batakfrauen waren auf den Märkten vertreten. Sie verkauften

dort hauptsächlich Obst und Gemüse, aber auch selbstgefertigteWaren, währendMänner Fleisch

verkauften. Vgl. hierzu u.a. Luise Winkler, geb. Metzler. Meine Erlebnisse und Erinnerungen, S. 21,

RMG 1.436 Winkler, Luise.

29 N.N. Otjikango. Auszüge aus Heinrich Schönebergs Tagebuch. In: BdRM 1853, S. 241.

30 Lau 1985, S. 453 (1850).

31 Heinrich Kleinschmidt Tagebucheintrag vom 6.10.1842. in: Moritz 2006, S. 30.

32 Mary Gaunt berichtete aus dem Togo davon, dass Frauen »geborene Händlerinnen« sind und sie

schon als kleine Mädchen damit anfingen. Vgl. Gaunt 1911, S. 289.

33 Lau 1985, 1214ff. Auszüge ausHeinrich Schönebergs Tagebuch. In: BdRM 1853, S. 241ff. Er berichtete

von »ordinäremWeibervolk«, das von Station zu Station zog.

34 Nach demDeutsch-Namibischen Krieg kümmerte sich Missionar Johann Heinrich Brockmann um

Verwundete, durfte aber nur in Begleitung der »unverheirateten Tochter des Josef, Salonika« ge-

hen, die ihn abholte. Johann Heinrich Brockmann. Schreiben an seine Eltern und Geschwister,

Windhuk 8.2.1904, S. 41, NAN Personal Files, A497 J.H. Brockmann

35 BdRM 1873, S. 177. Hierzu auch: Erichsen 2008, S. 58f.

https://doi.org/10.14361/9783839462140-005 - am 15.02.2026, 02:27:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462140-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


148 Gender und christliche Mission

Ein anderes Urteil über die Situation der Frau bei den Batak zieht ebenfalls J.C. Ver-

gouwen in seinem Berichten über Sumatra. Denn er beschrieb sie als eine unabhängige

eigenständig handelnde Frau:

»In fact, she not only handles the daily expenditure, but she also sells the things that

she makes herself at the market, the pots, mats, clothing etc.; she sells the fruit from

the garden and the rice from the field; she disposes of the small domestic animals,

and she can also be a trader in different goods, a buyer for a wholesale trader or a

keeper of a small shop. She can enter into loans of rice for the family with the provision

of payment after the coming harvest, she can borrow money against interest, she can

buy standing coffee trees without consulting her husband and can lendmoney against

a wet rice-field as security. She can even appear in a lawsuit with her husband as

the plaintiff about items belonging to the marriage property and can legally oppose

a contract entered into by her husband. […] This marked independence of married

women is particularly noticeable in Toba.36

Der eurozentrische Blick der Missionar*innen, geprägt von der Überzeugung über die

eigene Höherwertigkeit, ist offensichtlich und mittlerweile wissenschaftlich vielfach

widerlegt worden.37 So galt die polygame Familienform in vielen afrikanischen Län-

dern nicht nur als anerkannte Form der Geburtenregelung, sondern war in sozial-po-

litischer Hinsicht bedeutsam.38 Auch handelte es sich bei Männern, die sich mehrere

Frauen leisten konnten oft um einflussreiche und reiche Personen, was sich auch auf

die Position der Frauen auswirkte.39 Batak- und Hererofrauen waren zwar nicht erbbe-

rechtigt, dennoch waren sie vom Besitztum nicht ausgeschlossen. Auch existierte un-

ter Herero das duale Erbrecht. Das heißt, jedes Individuum war Teil eines patrilinealen

und eines matrilinearen Clans. Der Besitz einer Frau wurde normalerweise von ihren

Kindern geerbt40 In beiden Gesellschaften existierten ausgeklügelte und von den Mis-

sionaren zunächst nicht wahrgenommene Systeme für Frauen an Reichtum – Land bei

Batak und Vieh bei Herero – zu gelangen.41 Das wiederum bedeutete, dass Hererofrau-

36 Vergouwen 1964, S. 222f.

37 Vgl. hierzu Sudarkasa 1986; Haggis 2003.

38 Vgl. Mamozai 2009, S. 25. Tabitha Kanogo zeigt, inwiefernMädchen durch die Veränderungen von

Heiratspraxis und neuen Moralvorstellungen zwischen den Welten hingen und wie sie anstelle

von Emanzipation eine neue Form von Viktimisierung erlebten. Kanogo 1992.

39 Vgl. Smith Kipp 1998.

40 Zur Erbfrage bei den Herero vgl. u.a. Delius 1990; Irle 1906a; Gibson 1956. Zum Erbrecht bei den

Batak vgl. u.a. Niessen 1985, S. 108; Vergouwen 1964, S. 282ff.

41 Ein Vater konnte seiner unverheirateten Tochter bspw. ein Stück Land schenken als Zeichen seiner

Liebe; möglicherweise auch mit der Hoffnung verbunden, dass sie damit ein eigenes Vermögen

anhäufen konnte. Vgl. Niessen 1985, S. 111ff; Vergouwen 1964, S. 204f; van Bemmelen 2012, S. 76ff.

Rita van Bemmelen schrieb in diesem Kontext: »Access to property was gendered, which is re-

flected in the different terms used for transfer of property to sons and daughters. […] Whereas

sons were entitled to different items of property (wet rice fields, garden, trees, a house, a rice

barn, cattle), the most common valuable gift to a daughter was a piece of land, usually a wet rice

field, called ›a cloth that does not wear out‹. Besides that, she might be given a trousseau at the

time of her wedding, consisting of livestock (chickens, not large animals), kitchen utensils, mats

and chests.« van Bemmelen 2012, S. 76. Inwieweit Mütter ihren Töchtern oder Schwestern ihren

https://doi.org/10.14361/9783839462140-005 - am 15.02.2026, 02:27:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462140-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4 Durch die Missionsbrille. Wahrnehmung der geschlechterspezifischen Situation im Missionsgebiet 149

en durchaus Rinder besitzen konnten und damit den bedeutsamsten Besitz in sozialer,

religiöser und wirtschaftlicher Beziehung. Ähnliches galt auch für Batakfrauen. Denn

auch sie konnten Reisfelder und Reis besitzen, was auf Sumatra das wertvollste Gut

war. So konnten sie bspw. durch traditionelle Schenkungen in verschiedenen Lebens-

phasen Reisfelder erhaltend denn als Geschenke zählten sie nicht als Erbe.42 Auch ist

mittlerweile belegt, dass Frauen unter den Batak und den Herero wichtige Positionen

im wirtschaftlichen System eingenommen hatten.43 Frauen beider Gesellschaften wa-

ren auf Märkten ebenso präsent wie Männer. Sie verkauften Gemüse und die von ihnen

hergestellten Handelsprodukte, während Männer überwiegend Fleisch anboten.44 He-

rerofrauen verkauften Kleidung und gegerbte Felle,45 Batakfrauen Tongefäße, gewebte

Tücher (Ulos) und Stoffe, Gemüse und Reis und Reisprodukte.46 Damit waren sie in so-

ziale Interaktionen involviert und ihr Aktionsraum nicht auf den Haushalt beschränkt.

In beiden Gesellschaften stand den Frauen zudem offen, sich bei schlechter Behandlung

scheiden zu lassen und in das Dorf der Eltern zurückzukehren.47 Bei den Herero spiel-

ten ältere, hochrangige Frauen eine wichtige Rolle am Heiligen Feuer.48 Und in beiden

Gesellschaften stieg das soziale Ansehen der Frauen mit der Geburt eines Sohnes, da

sie damit die Fortführung der Familie garantieren. »In fulfilling this expectation, a wife

achieved an honored place andmeaningful role in society because she brought honor to

her husband and herself as well as the extended families […] and assured the continuity

of the sacrifices of the cultic community.«49 Diese Tatsache beeinflusste offensichtlich

auch ihre Rechtsstellung als Witwe, denn »die bataksche Frau gehört nach dem Tode

des Mannes seiner Familie an […]. Hat die Frau nur Mädchen oder gar keine Kinder, so

sind die Verwandten dieses Mannes berechtigt, ihr alles Hab und Gut bis auf das letzte

Kleidungsstück abzunehmen. Hat sie dagegen einen Sohn, so steht sie ganz anders da,

und man läßt ihr, wenn man anständig ist, alles.«50

Schwestern Land weitervererbt haben, lässt sich schwer nachweisen. Achim Sibeth schrieb dies-

bezüglich: »Kostbare Ulos sind neben Schmuck und Haushaltsgegenständen jene Reichtümer, die

Frauen an ihre Töchter und Enkelinnen weitervererben können.« Sibeth 1990, S. 200. Als Ulos wur-

den allerdings eben auch Reisfelder bezeichnet. Sie wurden bezeichnet als »Gewand, das sich nie

aufträgt.« Agte 1979, S. 96.

42 U.a. bei Verheiratung und Geburt von Kindern.

43 Elsa Sonnenberg berichtete über Hererofrauen, die zu ihr kamen und Früchte, Holz und Hühner

verkauften oder gegen Seife, Zwirn und Nadeln eintauschten. Sonnenberg 2004, S. 32, 34, 90.

44 Vgl. hierzu u.a. Luise Winkler, geb. Metzler. Meine Erlebnisse und Erinnerungen, S. 21, RMG 1.436

Winkler, Luise. Zudem Bruch 1912, S. 36 und Sudarkasa 1986, S. 91.

45 Hervé 1993b, S. 15.

46 Marsden 1966, S. 380.

47 Für Herero vgl. u.a. Pennington und Harpending 1993, S. 143.

48 Wallace 2015, S. 77.

49 Nyhus 1987, S. 11; van Bemmelen 1992, S. 137 FN; Sibeth 1990. AußerdemHeinrich Brakensiek. Der

Frauenkauf 1911, RMG 2.899 Missionarskonferenzen. Sandra Niessen betont die Bedeutung der

Frauen als Mediatorinnen zwischen den frauengebenden und frauennehmenden Familien. Nies-

sen 1985, 107f Vgl. hierzu auch van Bemmelen 2012, 1992, 138ff.

50 Alwine Hamacher. Er führet mich auf rechter Straße um Seines Namens willen. In: DMR 1926,

S. 62-64.

https://doi.org/10.14361/9783839462140-005 - am 15.02.2026, 02:27:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462140-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


150 Gender und christliche Mission

Und doch war die Lage der Frauen in beiden patrilinealen Gesellschaften auch eine

prekäre.51Männer standen politischen Einheiten vor und im religiösen Bereich nahmen

sie wichtige Stellungen ein, die nur Männern vorbehalten waren. Denn die Kontrolle

über den Körper und die Leistungsfähigkeit von Frauen war für aufstrebende Anfüh-

rer, bei denen es sich fast ausschließlich umMänner handelte, eine besonders wichtige

Quelle der Macht. Frauen wurden vor allem durch Heirat in komplexe Tausch- und

Bündnisnetze eingebunden. Außerdem waren sie »[…] in mancher Hinsicht Benachtei-

ligungen ausgesetzt, unter anderem aufgrund des Rechtssystems.«52 Definitive Aussa-

gen zu Macht und Gender in vorkolonialen Gesellschaften, lassen sich nur schwerlich

treffen. Und trotzdem ist die Annahme, dass Frauen in Namibia und auf Sumatra tra-

ditionell eine untergeordnete und unselbständige Position gehabt haben sollen, nicht

haltbar.53 Heike Becker hat darauf verwiesen, dass gerade in den vorkolonialen Ge-

sellschaften im südlichen Afrika keine getrennten Sphären wie öffentlich = männlich

gegenüber private = weiblich existierten. Vielmehr gab es nach Geschlecht getrennte

soziale Sphären und Frauen und Männer wurden vielmehr als Zugehörige verschiede-

ner sozialer Sphären wahrgenommen, anstelle von genderspezifischen Hierarchien.54

Unbestritten ist, dass die Veränderungen, die in Namibia und auf Sumatra auf-

grund der Umbrüche des 19. Jahrhunderts stattgefunden haben, auch die Geschlech-

terkonstruktionen veränderten. So veränderte bspw. die Einführung von Gewehr und

Pferde den Status des Kämpfers und damit die Definition von Männlichkeit und Macht

bei den Herero.55 Europäer beeinflussten aber auch schon allein durch ihr Verhalten

vorhandene Geschlechterordnungen. Indem sie sich bspw. weigerten Frauen als Über-

setzerinnen zu akzeptieren, drängten sie Frauen aus ihren Einflussbereichen. So re-

agierte der Forscher und Reisende Hans Schinz genervt, als Ovahona Kahimemua eine

Frau als Übersetzerinmitbrachte. Er fragte ihn, »ob er denn einWeib sei, dass erWeiber

51 Für Namibia verweisen darauf auch die von Mädchen aufgeschriebenen Erzählungen: Frauen wa-

ren den Anzüglichkeiten sowie gewalttätigenHandlungen vonMännern ausgesetzt, konnten aber

in schwierigen Situationen auf die Hilfe des Vaters oder ihrer Söhne zurückgreifen. Sie wurden ge-

gen den Willen verheiratet und mussten sich gegenüber einer zweiten Frau behaupten, wurden

aber auch nach einem unglücklichen Leben oder gewalttätigen Ehe von der elterlichen Familie

wiederaufgenommen. Frauen lebten allein und reisten allein, während ihre Männer oder Söhne

auf den Viehposten die Herden hüteten. Sie begaben sich in Gefahr und wurden von Fremden

ermordet. Henrichsen 2011, S. 204ff.

52 Diese Aussage macht Marion Wallace in Bezug auf Hererofrauen. Sie lässt sich aber ebenfalls auf

die Situation der Batakfrauen übertragen. Wallace 2015, S. 76.

53 Die Annahme einer patriarchalen Struktur in Rinderhaltergesellschaften wurde seit den 1980er

Jahren durch verschiedene Arbeiten herausgefordert, indem diese die Rolle der Frauen in unter-

schiedlichen Fallbeispielen mit Hilfe des prozess- und agency-orientierten Zugangs analysierten

und neubewerten. Vgl. hierzu u.a. Hodgson 2000. Sehr eindrücklich ist die Studie von Ifi Ama-

diume zu Nigeria. Amadiume 1996. Inwiefern afrikanische Frauen in ökonomische, soziale und

politische Räume Einfluss nahmen, zeigt das Sammelwerk Candido und Jones 2019.

54 Becker 2000, S. 171. Die Trennung der verschiedenen Lebenswelten zeigte sich unter den Batak

bspw. auch darin, dass unverheiratete Jungen undWitwer imMännerhaus schliefen, während jun-

ge Mädchen bei den Familien blieben oder in den Häusern von Witwen. Winkler 1925, S. 20.

55 Henrichsen 2011, S. 257. Darauf verweist auch Rudolf Lehman mit seiner These des »räuberischen

Häuptlingtums«. Lehmann 1955, S. 30ff.

https://doi.org/10.14361/9783839462140-005 - am 15.02.2026, 02:27:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462140-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4 Durch die Missionsbrille. Wahrnehmung der geschlechterspezifischen Situation im Missionsgebiet 151

als Dolmetscher bringe […].«56 Auch von Carl Hugo Hahn ist überliefert, dass er ungern

eine Frau als Übersetzerin aufnahm, ihm aber aufgrund fehlender Alternativen erstmal

nichts anderes übrigblieb. Solche Reaktionen blieben sicherlich nicht ohne Folgen.

Eine Akteurin unter vielen war die Mission. Sie versuchte als Teil der Zivilisierungs-

mission ganz gezielt auf verschiedeneWeisen die vorgefundene Geschlechterkonstruk-

tion im christlich-europäischen Sinne zu beeinflussen. Denn »die Missionierung eines

Volkes bedeutet dessen Erziehung nach den Prinzipien der Missionierenden«, wie Kurt

Nowack 1909 formulierte.57

56 Hans Schinz. Tagebucheintrag vom 21.8.1886. In: Schinz 2012, S. 148 FN 295.

57 Kurt Nowack. Für die pädagogische Vorbildung geeignete Elementarwerke und Schriften. 1910, Bl.

6, RMG 2.619 Missionarskonferenzen im Hereroland.

https://doi.org/10.14361/9783839462140-005 - am 15.02.2026, 02:27:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462140-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839462140-005 - am 15.02.2026, 02:27:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462140-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

