
V.  Metaphysische Implikationen in 

der Diskursethik? 

Die Tatsache, dass Habermas keinen systematisch ausgearbeiteten Metaphysik-

begriff vorgelegt hat, ließ bereits den methodischen Zugang zur Beantwortung 
der Frage nach den metaphysischen Implikationen in der Diskursethik zum Prob-

lem werden. Da der Versuch, einen allgemeinen Metaphysikbegriff auszuarbei-

ten und diesen den impliziten Überlegungen von Habermas gegenüberzustellen, 
den Rahmen dieser Dissertation bei weitem gesprengt hätte, wurden hier als 

Ausgangspunkt jene vier Merkmale metaphysischen Denkens gewählt, die Ha-

bermas in seinem Band  Nachmetaphysisches Denken selbst nennt. Daran orien-
tierte sich der Aufbau der gesamten Arbeit, denn zwei dieser Merkmale sind für 

Habermas’ eigene Philosophie von entscheidender Bedeutung: Bewusstseinsphi-

losophie und starker Theoriebegriff. Das methodische Vorgehen bestand somit 
darin, Habermas’ Aussagen zum Metaphysikbegriff auf seine eigene Theorie an-

zuwenden, ihn also an seinem eigenen Anspruch zu messen.  

Neben diesen vier Merkmalen ermöglichte vor allem seine Auseinanderset-
zung mit Dieter Henrich den systematischen Einstieg in das Problemfeld der Me-

taphysik: hier wurde deutlich, dass sich das Metaphysikproblem in der Diskussi-

on um den Status und Gehalt des Selbstbewusstseinsbegriffs kristallisiert. Diese 
Erkenntnis fügte sich nahtlos in die Orientierung am ersten der beiden Merkmale 

metaphysischen Denkens ein, denn der Selbstbewusstseinsbegriff ist eines der 

zentralen Themen der Bewusstseinsphilosophie und ihrer Überwindung – sowohl 
bei Habermas als auch bei anderen Theoretikern. Die im zweiten Teil durchge-

führte Analyse des habermasschen Selbstbewusstseinsbegriffs stellt daher sowohl 

eine Vertiefung der, in der Debatte mit Henrich herausgearbeiteten Problemfel-
der als auch eine exemplarische Darstellung der Auseinandersetzung mit der 

Bewusstseinsphilosophie dar.  

Der dritte Teil analysierte, ob der diskursethische Begründungsbegriff Ha-
bermas’ nicht selbst jener Kritik unterliegt, die Habermas im vierten Merkmal 

metaphysischen Denkens formuliert. Als Vertreter dieser Ansicht wurde Richard 

https://doi.org/10.14361/9783839406205-005 - am 14.02.2026, 11:53:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839406205-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


216 | ZWISCHEN BEWUSSTSEINSPHILOSOPHIE UND NATURALISMUS 

Rorty genannt. Die Beantwortung der Leitfrage wurde also anhand des Selbstbe-

wusstseinsbegriffs und des Begründungsstatus untersucht. Das Ergebnis findet 

sich, wie bei Habermas so oft, in einer Position zwischen verschiedenen Ansät-
zen. Dies betrifft den Selbstbewusstseinsbegriff ebenso wie den Begründungsan-

spruch: Hinsichtlich des Selbstbewusstseinsbegriffs ist vor allem eine an Meads 

evolutionstheoretischem Modell orientierte Naturalisierung von Bedeutung, in 
deren Folge Habermas den Übergang zu einem biologischen Reduktionismus1 

vermeiden will – das Konzept des »schwachen Naturalismus« ist hier von beson-

derem systematischen Interesse. Was den Begründungsanspruch der Diskursethik 
betrifft, so manifestiert sich die Metaphysikkritik Habermas’ vor allem in einer 

kommunikationstheoretischen Fallibilisierung der Erkenntnis und einer Plurali-

sierung der Erkenntnismethoden, denn in der Universalpragmatik wird deutlich, 
dass für die Gültigkeit der Normen letzten Endes ein ausschließlich »quasi-

empirischer« Status behauptet werden kann. Habermas wendet sich damit jeweils 

gegen zwei Positionen: einerseits will er durch seine kommunikationstheoreti-
sche Naturalisierung des Selbstbewusstseinsbegriffs den Paradoxien der Be-

wusstseinsphilosophie entkommen, ohne dabei einem starken Naturalismus à la 

Quine das Wort zu reden und andererseits versucht er den metaphysischen Sinn 
des kommunikationstheoretischen Aprioris bei Apel zu säkularisieren, ohne in 

eine hermeneutische Perspektive überzugehen, deren kontextualistische und 

ideologische Implikationen er nicht teilt.2 Wichtig ist in beiden Fällen, dass Ha-
bermas einen unkritischen Reduktionismus verhindern will, denn dieser würde 

die philosophische Analyse ihres kritischen Potentials berauben – dies trifft auf 

den starken Naturalismus ebenso zu, wie auf einen »höherstufigen Historismus«3 
im Sinne Heideggers (oder auch Wittgensteins4). Beide Positionen begeben sich 

der für Habermas eminent wichtigen Möglichkeit, sich dem Faktischen gegenü-

ber kritisch zu verhalten: der starke Naturalismus aufgrund seiner Reduktion der 
philosophischen Analyse auf Deskription und die Hermeneutik aufgrund ihrer 

Herabsetzung des Subjekts zum Sprecher eines übermächtigen Kontextes5. Trotz 

der Ablehnung des bewusstseinsphilosophischen Paradigmas bleibt in moralphi-
losophischer Hinsicht daher Kants Ethik der Maßstab, hinter den man nicht zu-

rückfallen darf. Für das Selbstbewusstsein bedeutet dies, dass es sich nach An-

sicht von Habermas nicht auf Kausalvorgänge bzw. rein deskriptive Darstellun-

                                              
1 Vgl. Joas, Praktische Intersubjektivität, S. 173. 
2 Vgl. oben. Siehe auch Habermas, Jürgen: »Hermeneutische und analytische Philo-

sophie«, in: Ders. Wahrheit und Rechtfertigung. Philosophische Aufsätze, Frankfurt 
am Main: Suhrkamp 1999, S. 65-101. 

3 Vgl. ebd. 86. 
4 Vgl. dazu auch Apel, Karl-Otto: »Wittgenstein und Heidegger. Kritische Wiederho-

lung und Ergänzung eines Vergleichs«, in: Ders. Auseinandersetzungen. In Erpro-
bung des transzendentalpragmatischen Ansatzes, Frankfurt am Main: Suhrkamp 
1998, S. 459-504. 

5 Vgl. Habermas, Hermeneutische und analytische Philosophie, S. 85. 

https://doi.org/10.14361/9783839406205-005 - am 14.02.2026, 11:53:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839406205-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


V. METAPHYSISCHE IMPLIKATIONEN IN DER DISKURSETHIK? | 217 

gen reduzieren lässt6 und für den Begründungsstatus, dass ein Unterschied zwi-

schen Regeln erster und zweiter Stufe auch in einer posttranszendentalen Philo-

sophie beibehalten werden muss. Insofern ist das Konzept des »schwachen Natu-
ralismus« für beide Zwischenpositionen als Alternative systematisch bedeutsam: 

es soll die Beibehaltung einer Differenzierung verschiedener Konstitutionsebe-

nen unter detranszendentalisierten Bedingungen ermöglichen. Grundlegend für 
diesen schwachen Naturalismus ist der Begriff des Lernprozesses, denn durch 

dessen kommunikationstheoretisches Verständnis wird einerseits die Konstituti-

on des Selbstbewusstseins jenseits bewusstseinsphilosophischer Annahmen 
nachvollziehbar (II. Kapitel) und gleichzeitig kann andererseits der lebensweltli-

che Hintegrundkontext zum kommunikationsgemeinschaftlichen Apriori rationa-

lisiert werden (III. Kapitel). Mit anderen Worten, die Rede vom Lernprozess er-
möglicht es erstens, das Selbstbewusstsein als Ergebnis der im Laufe der Evolu-

tion entstehenden kommunikationstheoretischen Interaktionsbeziehung von Sub-

jekten zu begreifen und zweitens, die systematisch bedeutsame These der 
detranszendentalisierten Konstitutionsebenen zu legitimieren. Letzteres ist des-

halb möglich, weil der lebensweltliche Hintegrundkonsens nun nicht mehr ohn-

mächtig als ein über die Urteile der Subjekte bestimmendes Sinnapriori akzep-
tiert werden muss, sondern als das pragmatische Resultat des »Umgangs mit 

Welt« reflexiv eingeholt werden kann.  

An diesem Punkt setzt allerdings auch die Kritik an Habermas an: insofern 
Habermas bereit ist, sowohl das Selbstbewusstsein als auch die verschiedenen 

Konstitutionsebenen (»know how«/«know that«, regulative/konstitutionelle Re-

geln) aus einem pragmatischen Verständnis des Lernprozesses abzuleiten, entste-
hen mindestens zwei Probleme: erstens, wie kann das anpassungstheoretische 

Lernverständnis der Evolutionstheorie auf die Moralphilosophie übertragen wer-

den, ohne dabei die praktische an die instrumentelle Vernunft anzugleichen und 
zweitens, wie kann die Differenz von Konstitutionsebenen aus einer vorgängigen 

Natur abgeleitet werden, ohne dabei die zweite, kulturelle Ebene letztendlich 

trotz eines schwachen Naturalismus doch nur als eine Funktion der natürlichen 
Ebene darzustellen? Beide Probleme hängen unmittelbar miteinander zusammen. 

Für die Frage, ob die Diskursethik metaphysische Implikationen beinhaltet, folgt 

daraus, dass sie insofern mit »nein« beantwortet werden kann, als man bereit ist, 
die von Habermas vorgeschlagenen Lösungsstrategien nicht selbst als »metaphy-

sisch« zu bezeichnen.  

Gerade in Bezug auf die naturalistischen Aspekte der habermasschen Theorie 
ist dies eine spannende Frage, denn beispielsweise Dieter Henrich ist, wie bereits 

angeführt7, der Ansicht, dass der habermassche Naturalismus »mit einem Recht, 

das weit geht, eine Metaphysik«8 genannt werden kann. Damit rückt allerdings 
                                              
6 Vgl. Habermas, Jürgen: »Freiheit und Determinismus«, in: Ders. Zwischen Natura-

lismus und Religion, Frankfurt am Main: Suhrkamp 2005 155-186. 
7 Siehe auch oben Kapitel I. 2.2. »Selbstbewusstsein, Metaphysik und Moderne«. 
8 Henrich, Was ist Metaphysik – was Moderne, S. 24. 

https://doi.org/10.14361/9783839406205-005 - am 14.02.2026, 11:53:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839406205-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


218 | ZWISCHEN BEWUSSTSEINSPHILOSOPHIE UND NATURALISMUS 

jene Frage ins Zentrum des Interesses, der hier methodisch bewusst aus dem Weg 

gegangen wurde:  

Wie sieht ein sinnvoller Begriff von Metaphysik jenseits der habermasschen 
Annahmen aus? In gewisser Hinsicht kann die Theorie von Henrich als ein sol-

cher Gegenentwurf bezeichnet werden, denn Henrichs, an Kant orientierte Unter-

scheidung einer »Metaphysik des Elementaren« und einer »Metaphysik des Ab-
schlusses«9 bildet eine Möglichkeit, sich einem von Habermas abgrenzenden 

Metaphysikverständnis zu nähern. Da Henrich darüber hinaus direkt auf Haber-

mas Bezug nimmt, ist seine Konzeption gut geeignet, an dieser Stelle erneut kurz 
als möglicher Gegenentwurf präsentiert zu werden: Die »Metaphysik des Ele-

mentaren« ist direkt mit dem Projekt einer transzendentalen Philosophie ver-

knüpft: eine Theorie kann bereits dann als metaphysisch im Sinne der »Metaphy-
sik des Elementaren« bezeichnet werden, wenn sie sich auf die grundlegenden 

Bedingungen der Möglichkeit von Leistungsweisen und deren Geltungsinhalten 

bezieht. 
 

Sie [die Untersuchungen, Anm. dch] sind ›Metaphysik‹ insofern, als sie nicht den Aufbau 

der Leistungsweisen selbst analysieren, sondern ebenso die in ihnen in Anspruch zu neh-

menden Voraussetzungen hinsichtlich der Gehalte, welche in ihnen zu erschließen sind.10 

 

Die zweite Kategorie, die »Metaphysik des Abschlusses«, steht in keiner not-
wendigen Verbindung zur professionalisiert-philosophischen Analyse der Leis-

tungsweisen. Sie findet vielmehr überall dort statt, wo das an Vernunft orientierte 

Leben sich in der sinngebenden Vermittlung von Widersprüchen realisiert. Für 
Henrich stellt sie daher das unabweisbare Interesse eines jeden Menschen dar, 

das nicht an die fallible Methode wissenschaftlicher Erkenntnis gebunden ist. 

 
Sie [die Metaphysik des Abschlusses, Anm. dch] ist eine Sache der Vernunft und als solche 

eine Sache der Menschheit. Wegen dieses ihres Ursprungs ist die Rationalität, welche die 

Metaphysik des Abschlusses beansprucht, nicht daran gebunden, daß sich ihre Gedanken in 

wissenschaftlichen Beweisverfahren rechtfertigen lassen.11 

 
Und weiter: 

 
›Metaphysik‹ bildet sich, allen ihren etwa möglichen Ausformulierungen voraus, im spon-

tanen Denken jedes Menschen aus.12 

 

Dass diese Unterscheidung einer professionellen von einer »anthropologischen« 

Metaphysik mit dem habermasschen Ansatz vereinbar sei, bestreitet Henrich zu 

                                              
9 Vgl. ebd. S. 12ff. 
10 Ebd. 12. 
11 Ebd. 13. 
12 Ebd. 14. 

https://doi.org/10.14361/9783839406205-005 - am 14.02.2026, 11:53:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839406205-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


V. METAPHYSISCHE IMPLIKATIONEN IN DER DISKURSETHIK? | 219 

Recht, denn Habermas erhebt durchaus den Anspruch, dass auf die Urteile einer 

Metaphysik des Abschlusses aufgrund ihrer Unabhängigkeit von wissenschaftli-

chen Verifikationsverfahren Verzicht geleistet werden müsse. Dies liegt nicht nur 
an einer, der Frankfurter Tradition verpflichteten Ideologiekritik, sondern auch 

an dem, an Weber orientierten Verständnis einer Rationalisierung der Lebens-

welt, die sich auch und gerade auf das kommunikative Handeln bezieht13. Damit 
bestreitet Habermas nach Ansicht von Henrich aber nicht nur die Notwendigkeit 

und Zulässigkeit einer »professionellen«, sondern auch einer »anthropologi-

schen« Form von Metaphysik und versucht so, »die »Ausgriffe einer Metaphysik 
des Abschlusses aus der Spontaneität des bewussten Lebens selbst herauszudivi-

dieren«14. Für Henrich ist dieser Versuch einer »Entmetaphysierung« des Lebens 

nicht nur inakzeptabel sondern auch im kantischen Sinne unvernünftig, denn 
Henrich geht mit Kant von der Unabweisbarkeit jener Fragen aus, deren Antwor-

ten gerade nicht wissenschaftlich fallibel sein müssen. Insofern teilt Henrich die 

von ihm zitierte Ansicht Kants: 
 

Wir [können] dem Verstand die Fragen nicht abgewöhnen. […] Sie sind so in der Natur der 

Vernunft verwebt, daß wir ihrer nicht loswerden können. Auch alle Verächter der Metaphy-

sik, die sich dadurch ein Ansehen heiterer Köpfe haben geben wollen, hatten, selbst Vol-

taire, ihre eigene Metaphysik.15 

  

Die grundlegende Frage, die die Metaphysik des Abschlusses beantworten sollte, 

lautet nach Ansicht von Henrich daher: »Was ist der Mensch?« Oder in der Ter-
minologie der modernen Philosophie formuliert: »Welche Selbstbeschreibung 

dessen, der vernünftiger Rede fähig ist, hält zuletzt stand vor allem, was wir über 

ihn und die für ihn unerläßlichen Voraussetzungen unterschiedlicher Selbstbe-
schreibungen wissen?«16 Ziel ist eine Selbstbeschreibung des Menschen, in der 

sich die Voraussetzungen der verschiedenen einzelnen Beschreibungen vereinen. 

Daher werden Sinn und Ziel der Frage auch verfehlt, wenn die Antwort nicht auf 
diese Synthesis der möglichen Einzelantworten zielt. Nur im Versuch einer um-

fassenden Bestimmung des Menschen als Mensch lässt sich demnach eine trivia-

le Antwort auf die Frage »Was ist der Mensch« vermeiden. Genau dies leisten 
nach Ansicht von Henrich Konzeptionen wie die von Habermas nicht, da sie 

»verkennen, daß sich die Brisanz der Frage daraus ergibt, daß sie auf eine Syn-

thesis geht, während sie [die anderen Konzeptionen, Anm. dch] auf erster Ebene 
und in Beziehung auf nur eine Ebene der Selbstbeschreibung ihre Auskunft ge-

ben wollen«17. Die habermassche Bestimmung des Menschen scheitere daher 

                                              
13 Siehe dazu auch Kapitel II. 1. »Rationalisierung und Individuum bei Jürgen Haber-

mas«. 
14 Ebd.S. 14. 
15 Kant, AA XXIX, 1.2., S. 765. 
16 Henrich, Was ist Metaphysik – was Moderne, S. 16. 
17 Ebd. S. 16f. 

https://doi.org/10.14361/9783839406205-005 - am 14.02.2026, 11:53:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839406205-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


220 | ZWISCHEN BEWUSSTSEINSPHILOSOPHIE UND NATURALISMUS 

auch an ihrer Eindimensionalität, denn ein umfassender, die einzelnen Antworten 

synthetisierender Ansatz finde seinen Abschluss keinesfalls ausschließlich in ei-

ner Theorie der Handlung als kommunikativer Akt.18 Henrich begreift die Theo-
rien der modernen Metaphysik daher folgerichtig als Versuche, jene »Brüche«, 

die im Prozess einer umfassenden Selbstverständigung unvermeidlich sind, »un-

ter Anerkennung ihrer Differenzen zusammenzuführen, wozu ein integrierender 
Gedanke erforderlich ist, der auf keiner der primären Ebenen schon zur Verfü-

gung steht«19.  

Das Metaphysikverständnis Henrichs unterscheidet sich damit grundlegend 
von dem Habermas’, denn dessen Vorwurf, das Problematische am Metaphysi-

schen sei der Infallibilismus und der überzogene Erkenntnisanspruch, verkennt 

Henrichs Ansicht nach gerade die grundlegende Bedeutung und Funktion der 
Metaphysik. Diese bestehe in der Suche nach einem Fundament des praktischen 

Selbstverhältnisses, das keiner Prüfung wissenschaftlicher Methoden standzuhal-

ten hat, denn ein übereinstimmungsfähiges Selbstverständnis des Menschen trage 
das Ziel, auf welches es sich richtet im Gegensatz zur naturwissenschaftlichen 

Methode in sich selbst. Mit anderen Worten, die Vermittlung des, in alle Reflexi-

onstätigkeit eingelassenen Bewusstseins unumgänglicher Widersprüchlichkei-
ten20 findet ihren Sinn nicht im Standhalten gegenüber einer wissenschaftlichen 

Prüfung.  

Gerade dieses Metaphysik-Verständnis ermöglicht es Henrich nun den An-
satz von Habermas selbst als eine spezifische, wenn auch schlechte Form von 

Metaphysik zu kennzeichnen. Zunächst weist er darauf hin, weshalb die haber-

massche Konzeption berechtigterweise als Naturalismus bezeichnet werden 
kann: spezifisch für diese Form des Naturalismus ist demnach, dass sie »Anhalt 

in einer Selbstbeschreibung des Menschen [findet], die […] in der Alltagserfah-

rung des Menschen einen mächtigen Impuls hat – in den Tatsachen von Zeugung 
und Tod, von Erblichkeit und Krankheit, in den Beobachtungen über die Konti-

nuität der Gattungen, welche die Menschengattung einschließt, und dann auch in 

den Kenntnissen von deren Phylogenese […]«21. Die für die habermassche Philo-
sophie spezifische Sprach- und Zeichenverwendungstheorie fungiert demnach als 

Analyse der kommunikativen Sozialität der in dieser Weise naturalisierten Sub-

jekte.  
 

                                              
18 Allerdings schlägt Habermas in seinem Buch Die Zukunft der menschlichen Natur 

eine andere Richtung ein, wenn er von der Orientierung an einem »gattungsethi-
schen Wegweiser« (Habermas, Die Zukunft der menschlichen Natur, S. 121) 
spricht. Es bleibt abzuwarten, ob Habermas sich in zukünftigen Publikationen wei-
terhin an dieser Neuausrichtung orientiert, oder ob er die von Rainer Forst geübte 
Kritik ernst nimmt (vgl. ebd. Fußnote). 

19 Ebd. S. 19. 
20 Vgl. ebd. S. 18ff. 
21 Ebd. S. 22. 

https://doi.org/10.14361/9783839406205-005 - am 14.02.2026, 11:53:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839406205-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


V. METAPHYSISCHE IMPLIKATIONEN IN DER DISKURSETHIK? | 221 

Und so erschließt sich die Möglichkeit, den Zeichengebrauch seinerseits in einer Theorie 

sprachlichen Verhaltens aufzuklären, die ihrerseits dann noch einmal auf die Gesetze der 

sukzessiven Besetzung von Raum-Zeit-Punkten der materiellen Welt zurückgeführt werden 

kann.22 

 
Entscheidend ist nun, dass diese Form von Naturalismus nach Ansicht von Hen-

rich trotz ihrer Orientierung an wissenschaftlichen Erkenntnismethoden (Biolo-

gie, Physik etc.) Antworten auf Fragen gibt, »die als solche gar nicht Forschungs-
resultat sein«23 können und ihrem Selbstverständnis nach auch über dieses hin-

ausgehen. Daraus zieht Henrich die Schlussfolgerung, dass ein solcher Natura-

lismus »weitgehend dem kantischen Begriff einer Metaphysik des Abschlusses 
[entspricht]«24. Weiterhin »entspricht [er] auch dem modernen Verständnis von 

Metaphysik insofern, als er eine letzte Verständigung über den Zusammenhang 

in sich differenter Diskursformen und Erfahrungsweisen sein will«25. Doch – und 
das ist einer der entscheidenden Kritikpunkte Henrichs – dieser Naturalismus löst 

die eigentliche Aufgabe einer Metaphysik des Abschlusses nur in schlechter Ma-

nier, denn »er wirkt hin auf die Selbstdistanzierung des bewussten Lebens«26. 
Henrich will damit sagen, dass die Rückführung der menschlichen Existenzweise 

auf naturwissenschaftlich bestimmte Gesetzmäßigkeiten die Frage nach einem 

gelungenen und vernünftigen Selbstverständnis des Menschen niemals hinrei-
chend beantworten kann.  

 
Die Dynamik, die in seinen [des Naturalismus, Anm. dch] Konflikten und seinen konfligie-

renden Geltungsansprüchen ihren Ausgang nimmt, kann für ihn nur einen der Begründung 

und der Bewährung fähigen Abschluss haben: den der Erkenntnis von der Einheit und dem 

Allbefasstheit der Naturgesetze.27 

 

Hierin überschneidet sich die Kritik Dieter Henrichs mit einem für diese Arbeit 
grundlegenden Kritikpunkt: Habermas hat selbst behauptet, dass eine der größten 

Schwächen des starken Naturalismus seine Unfähigkeit sei, das normative 

Selbstverständnis des Menschen begrifflich einzuholen. Gerade dies ist ihm aber, 
wie hier versucht wurde zu verdeutlichen, nicht gelungen, denn auch das Kon-

zept des schwachen Naturalismus kann dieser Anforderung letztendlich nicht 

standhalten. Im Gegenteil, Habermas’ Konzept führt gerade zu jenem entfrem-
denden Selbstverständnis, auf das Henrichs Rede von der »Selbstdistanzierung 

des bewussten Lebens« durchaus anwendbar ist. Für ihn liegt das Problem in der 

ungenügenden Bestimmung des Menschen durch eine an der naturwissenschaft-
lichen Methode orientierte Konzeption. Dies entspricht durchaus der hier durch-
                                              
22 Ebd. S. 23. 
23 Ebd. S. 24. 
24 Ebd. 
25 Ebd. 
26 Ebd. S. 25 [Hervorhebung dch]. 
27 Ebd. 

https://doi.org/10.14361/9783839406205-005 - am 14.02.2026, 11:53:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839406205-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


222 | ZWISCHEN BEWUSSTSEINSPHILOSOPHIE UND NATURALISMUS 

geführten Kritik an dem gescheiterten Versuch Habermas’, der normativen Ver-

gegenständlichung des starken Naturalismus zu entkommen. Für Henrich ist die 

Philosophie von Habermas daher schlechte Metaphysik. 
Ob dieser Vorwurf nun berechtigt ist und ob damit gezeigt wurde, dass das 

Projekt Habermas’ den Anspruch, ohne metaphysische Rückendeckung zu ope-

rieren, unberechtigterweise erhebt, hängt davon ab, ob man bereit ist, Henrichs 
Metaphysikbegriff zu akzeptieren. Habermas steht als aktueller Vertreter der 

Frankfurter Schule für eine Philosophie, die ihre ideologiekritische Tradition und 

den materialistischen Ansatz nicht mehr in einer Theorie vertreten will, in der das 
Kulturelle zum Randphänomen einer geschichtsphilosophischen Konzeption her-

abgestuft wird.28 Sein Verständnis der klassischen deutschen Philosophie ist we-

niger durch Marx als vielmehr durch einen pragmatisch-sprachanalytischen An-
satz geprägt, für dessen Einfluss neben Austin, Searle und Peirce vor allem Ge-

orge Herbert Mead von Bedeutung ist: die Rezeption Kants und Hegels geschieht 

vor dem Hintergrund ihrer Transformation durch diese sprachpragmatischen 
Konzeptionen. Das Verständnis von Funktion und Bedeutung der Metaphysik ist 

daher nicht nur von der ideologiekritischen Einstellung der Kritischen Theorie, 

sondern auch stark von den eher analytischen Überlegungen der angelsächsi-
schen Philosophie geprägt. Anders ausgedrückt, Habermas nutzt dieses Potential, 

um die Skepsis der Frankfurter Schule gegenüber der Metaphysik auf einer ande-

ren Grundlage weiter zu führen.29 Die Differenzen zwischen Habermas und Hen-
rich hinsichtlich des Metaphysikbegriffs finden ihre Wurzeln daher bereits in ei-

nem unterschiedlichen Philosophiebegriff.30 Dass Habermas diese Differenzen, 

wie so oft, vor allem auf das bewusstseinsphilosophische Paradigma zurückführt, 
in dem auch Henrich sich befinde und das er mit dem Übergang zur Sprachphilo-

sophie als überholt ansieht, ist einer differenzierten Auseinandersetzung aller-

dings nicht immer zuträglich. Habermas muss selbst zeigen, dass es möglich ist, 
einen normativ gehaltvollen Begriff des Handelns aus den philosophischen Kon-

zeptionen seiner »Wahlvorgänger« entstehen zu lassen, denn letztendlich ist der 

Handlungsbegriff über das evolutionstheoretische Modell an ein Interaktionsver-
hältnis von Organismen gekoppelt, aus dem sich ein Verständnis normativer 

Sollgeltung in der Weise wie es Habermas in der Diskursethik entwirft, nicht, 

oder noch nicht entwickeln lässt. Dass sich Habermas dessen zumindest zum Teil 
selbst bewusst ist, zeigt sich an seiner Verwendung der Begriffe »Emergenz« und 

»Analogie«: immer wieder erklärt er, dass die natürliche Evolution der Arten »in 

Analogie zu unseren eigenen, auf soziokultureller Entwicklungsstufe möglich 

                                              
28 Siehe dazu auch Honneth, Axel: Kritik der Macht. Reflexionsstufen einer kritischen 

Theorie der Gesellschaft, Frankfurt am Main: Suhrkamp 1989. 
29 Dass Habermas diese Metaphysikkritik noch gegen den späten Horkheimer vertei-

digt, zeigt sich besonders deutlich in Habermas, Jürgen: »Zu Max Horkheimers 
Satz: ›Einen unbedingten Sinn zu retten ohne Gott ist eitel‹«, in: Ders. Texte und 
Kontexte, Frankfurt am Main: Suhrkamp 1992, S. 110-126. 

30 Vgl. Kapitel I. 2.1. »Der Philosophiebegriff«. 

https://doi.org/10.14361/9783839406205-005 - am 14.02.2026, 11:53:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839406205-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


V. METAPHYSISCHE IMPLIKATIONEN IN DER DISKURSETHIK? | 223 

gewordenen Lernprozessen«31 zu verstehen ist. Auch der Emergenzbegriff ver-

weist auf ein zumindest implizites Bewusstsein für das Problem der Anschluss-

fähigkeit der natürlichen an die kulturelle Sphäre. Habermas verwendet ihn meist 
gerade an jenen Stellen, an denen das Verhältnis der biologischen zur sozialen 

Evolution thematisch ist.32 

In der vorliegenden Arbeit wurde zweierlei deutlich gemacht: auf der einen 
Seite führt Habermas sowohl im Hinblick auf Bewusstseinsphilosophie als auch 

im Hinblick auf die Idee einer ethischen Letztbegründung eine konsequente Me-

taphysikkritik durch. Auf der anderen Seite zeigt die Kritik dieser Arbeit aber 
gleichzeitig auf, dass der Versuch, Unbedingtes in einer nicht-metaphysischen 

Form zu erhalten33 von zwei Seiten bedroht wird: von der Seite seiner Herkunft 

(naturalistisches Modell der Konstitution von Selbstbewusstsein) sowie von der 
Seite seiner Zukunft (die prinzipielle Offenheit jener Grundsphäre, aus der sich 

die Differenzierung der Konstitutionsebenen in einer posttranszendentalen Philo-

sophie ableiten lassen soll). Das Resultat lautet demnach, dass Habermas sich 
hinsichtlich des Metaphysikbegriffs selbst zwar »treu« bleibt, durch seine Strate-

gie aber in Widerspruch zu seiner eigenen Moralphilosophie und – vorbehaltlich 

genauerer Analysen – auch in Widerspruch zu grundlegenden Begrifflichkeiten 
seiner eigenen Philosophie gerät (Differenzierung von strategischem und kom-

munikativem Gebrauch der Vernunft). Eine Aussage über die prinzipielle Mög-

lichkeit einer metaphysikfreien Moraltheorie im Sinne der Diskursethik ist damit 
aber noch nicht getroffen. Vielmehr muss das Ergebnis lauten: Vielleicht mög-

lich, aber nicht so – außer man ist bereit, das Normenverständnis in Richtung ei-

nes starken Naturalismus zu transformieren: damit würde man allerdings aus der 
kantischen Ethiktradition heraustreten. Setzt man wie Dieter Henrich ein Ver-

ständnis von Metaphysik im kantischen Sinne voraus, demzufolge Metaphysik 

als elementarer und vor allem als unausweichlicher Bestandteil des Lebens be-
schrieben werden muss, so ist die Möglichkeit einer metaphysikfreien Philoso-

phie a priori ausgeschlossen. Dass diese Prämisse vom Autor der Arbeit nicht ge-

teilt wird, wurde aber bereits durch die Fragestellung der Arbeit deutlich. 
 

                                              
31 Habermas, Wahrheit und Rechtfertigung, S. 39. 
32 Zum Emergenzbegriff siehe auch Mahner, Martin/Bunge, Mario: Philosophische 

Grundlagen der Biologie, Berlin: Springer 2000. Vollmer, Gerhard: »Das Ganze 
und seine Teile. Holismus, Emergenz, Erklärung und Reduktion«, in: Wolfgang. 
Deppert (Hg.), Wissenschaftstheorien in der Medizin, Berlin: de Gruyter 1992, S. 
183-223. 

33 Habermas, »Zu Max Horkheimers Satz: ›Einen unbedingten Sinn zu retten ohne 
Gott ist eitel‹«, S. 125. 

https://doi.org/10.14361/9783839406205-005 - am 14.02.2026, 11:53:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839406205-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839406205-005 - am 14.02.2026, 11:53:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839406205-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

