
zfwu, 1/2 (2000), 225-236  225 

Das kollektive Subjekt der Verantwortung 

BERND CARSTEN STAHL 

Responsibility has become an important notion in contemporary moral philosophy. In the 
context of ethics of institutions or systems this article tries to shed light onto the question 
whether or not a concept of collective responsibility can be helpful within the theory of 
responsibility. In order to clarify this problem this article starts with a summary of the 
theory of responsibility. The dimensions of responsibility are explained as are the different 
types and aspects of responsibility. From this platform a discussion of the pros and cons of 
the thought of a collective subject is traced. The acceptance of the possibility of a collective 
subject hinges on the ontological supposition of the possibility that a collective body can 
have its own existence. If this can be accepted the thought of collective responsibility offers 
a number of advantages. 

1. Einleitung 
Der Begriff der Verantwortung ist in der öffentlichen Diskussion zu einem 
zentralen Mittel zum Transport von Aussagen über Ethik und Moral ge-
worden.1 Die Forderung nach Verantwortung und das Signalisieren der 
Bereitschaft, Verantwortung zu übernehmen, gehören zum Standardreper-
toire öffentlicher Diskurse, so beispielsweise in der Politik, aber auch in der 
Wirtschaft. Dabei wird oft auch von kollektiver Verantwortung gesprochen, 
d. h. von Verantwortung, die nicht eindeutig einer natürlichen Person zu-
geordnet wird. Häufig genannte Träger oder Subjekte dieser kollektiven 
Verantwortung sind der Staat, Organisationen wie Kirchen oder Nicht-
Regierungs Organisationen (NGOs) und nicht zuletzt auch Unternehmen. 
Die Unterstellung der Existenz der Verantwortung von Kollektiven wirft 
aber eine Reihe von Problemen auf. In diesem Artikel soll daher gefragt 
werden, wie der Begriff der kollektiven Verantwortung verstanden werden 
kann und welche Konsequenzen sich aus seiner Verwendung ergeben. Es 
kann in dem vorliegenden Rahmen nicht darum gehen, alle diesbezüglichen 
Fragen ausführlich zu diskutieren. Ziel des Artikels ist vielmehr, einige 
wichtige Stränge der Diskussion nachzuzeichnen, um dem in der Philoso-
phie häufig verworfenen Gedanken kollektiver Verantwortung Plausibilität 
zu verleihen. Dazu wird so vorgegangen, dass im ersten Teil ein Abriss der 
Etymologie und des Inhalts des Verantwortungsbegriffs gegeben wird. Im 
zweiten Teil wird die Dimension des Subjekts der Verantwortung detail-
lierter untersucht und es wird die Frage gestellt, inwiefern dieses Subjekt ein 
Mensch sein muss oder auch durch soziale Konstrukte, wie z. B. wirt-
schaftliche Unternehmen, ersetzt werden kann.  

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2000-2-225 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 17:55:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2000-2-225


226 

2. Verantwortung 
Verantwortung hat etwas mit der „Antwort“ zu tun. Das trifft auf den 
deutschen Begriff der Verantwortung ebenso zu wie das englische „respon-
siblity“ oder das französische „responsabilité“. Ursprünglich stammt der 
Begriff aus dem Bereich der Rechtsprechung, wo er sich auf die Antwort 
gegenüber dem Richter bezieht. Die moderne Verwendung des Begriffs in 
der Moralphilosophie ist erst ca. 100 Jahre alt. Dennoch hat der Begriff 
inzwischen eine Bedeutung erlangt, die der des zentralen Begriffs der Ethik, 
der Pflicht, nahe kommt (Ropohl 1987: 154) 
Die meisten Versuche der Definition des Verantwortungsbegriffs stimmen 
darin überein, dass sie in verschiedene Dimensionen unterteilt werden 
kann. Viele Autoren sehen drei Dimensionen: Unverzichtbar scheinen das 
Subjekt und das Objekt der Verantwortung zu sein. Weiterhin wird meist 
auch auf eine Instanz der Verantwortung verwiesen. Das Subjekt ist der 
Träger der Verantwortung, stellt die Antwort auf die Frage nach dem „wer? 
dar“. Das Objekt ist das, wofür Verantwortung zugeschrieben oder über-
nommen wird. Die Instanz schließlich ist die Antwort auf die Frage nach 
dem „wovor?“, also der-, die- oder dasjenige, dem geantwortet werden soll.  
Neben den Dimensionen kann man auch Arten der Verantwortung diffe-
renzieren. So wird neben rechtlicher und moralischer Verantwortung bei-
spielsweise noch Rollen- oder Aufgabenverantwortung unterschieden (Lenk 
1991: 61). Weitere Differenzierungen finden sich in der Literatur (Kauf-
mann 1992: 13; Baier 1972: 56). Je nach Art der Verantwortung kann die 
Zuschreibung unterschiedlich erfolgen. Grundsätzlich kann Verantwortung 
transitiv oder reflexiv zugeschrieben werden. Art und Attribution der Ver-
antwortung verweisen auch auf deren zeitliche Komponente, die sowohl ex 
ante als auch ex post sein kann. Dabei bezieht sich die philosophische Dis-
kussion weitgehend auf die rückblickende (ex post) Verantwortung.2
Bisher wurde bereits deutlich, dass es eine Unzahl von Kombinationen der 
Dimensionen, Arten, Zeiten etc der Verantwortung geben kann. Es er-
scheint nicht einfach herauszufinden, was diese gemeinsam haben. Drei 
allgemeine Charakteristika der Verantwortung scheint es aber dennoch zu 
geben. Das erste ist das Ziel der Verbesserung des menschlichen Lebens 
und der Gemeinschaft. Der Gedanke des guten Lebens - was auch immer 
das im Konkreten bedeute - verbindet Verantwortungskonzepte (Ropohl 
1987: 157). Zweitens wird beim Reden von Verantwortung immer davon 
ausgegangen, dass die Folgen einer Handlung für deren (moralische, 
ethische) Beurteilung relevant sind (Hager 1990: 60; Zimmerli 1991: 83; 
Zimmerli 1994: 4, 297; Ricoeur 1990: 341; Summer 1998: 7). Schließlich 
scheint Verantwortung immer dann Bedeutsamkeit zu erlangen, wenn die 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2000-2-225 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 17:55:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2000-2-225


zfwu, 1/2 (2000), 225-236  227 

Sachlage nicht so klar ist, dass eindeutige Pflichten der Beteiligten definiert 
werden können (Bayertz 1995b: 46 oder Etchegoyen 1999).  
Um die Grenzen und Möglichkeiten eines kollektiven Subjekts der Verant-
wortung ausloten zu können, bedarf es noch eines Überblicks über die 
meist unterstellten Voraussetzungen von Verantwortung. Die Erfüllung 
dieser Voraussetzung oder die Unmöglichkeit der Erfüllung durch Indivi-
duen erweist sich als der zentrale Grund für die Einführung der kollektiven 
Verantwortung. Die erste und vielleicht grundsätzlichste Voraussetzung für 
Verantwortung ist Freiheit. Wie für die Ethik allgemein, ist Freiheit eine 
conditio sine qua non auch der Verantwortung. Das Subjekt muss autonom 
sein und in einem gewissen Rahmen die Fähigkeit und Möglichkeit zur 
Bildung eines freien Willens besitzen. Es geht bei der hier vorausgesetzten 
Freiheit sowohl um die philosophisch profunden Fragen nach den Mög-
lichkeiten eines freien Willens und des freien Handelns3 als auch um die 
trivialere Freiheit des Handelns, als Abwesenheit von Zwang, in alltäglichen 
Umständen. Als weitere Voraussetzung der Verantwortung muss das Sub-
jekt ein gewisses Maß an Macht oder Kontrolle über das Ergebnis der 
Handlungen haben (Jonas 1984: 172; Lübbe 1985: 59; Nida-Rümelin 1998: 
31; Fain 1972: 29). Es muss zumindest in der Kette der Ereignisse eine 
Rolle spielen (Zimmerli 1987: 99; Bechtel 1985: 298). Schließlich ist Wissen 
um die Folgen einer Handlung eine Voraussetzung für die Verantwortungs-
zuschreibung. Um auf etwas, oder besser: für etwas, antworten zu können, 
muss man wissen, worum es sich handelt (Hubig 1995: 62; Held 1972: 
106f.). Dieses Wissen ist gleichzeitig eines der zentralen Probleme der Ver-
antwortungszuschreibung. Die Unsicherheit oder Ungewissheit ist einer der 
Auslöser für die Forderung nach Verantwortung (Bechmann 1993: 218). 
Gerade unvorhersehbare, unvorhergesehene oder nicht eindeutig zure-
chenbare Probleme stellen die zentralen Probleme der Verantwortungsdis-
kussion dar. Das bekannteste Beispiel für das Problem der Zurechenbarkeit 
sind sicherlich die globalen ökologischen Probleme. Wer kann für das 
Ozonloch, das Waldsterben, die Klimaänderung etc antworten? Ist hier der 
Einzelne (Autofahrer, Energieverbraucher, Fernreisender,...) gefordert, geht 
es um Kollektive und Organisationen (Unernehmen, „die Industrie“, Staat, 
EU) oder gar die ganze Menschheit? Diese Frage leitet uns zum Kern des 
hier diskutierten Problems, zur Frage nach dem Subjekt der Verant-
wortung. 

3. Subjekt der Verantwortung 
Als Subjekt der Verantwortung wird gewöhnlich die Person bezeichnet, 
zumeist verstanden als rationaler erwachsener Mensch.4 Die Person besitzt 
metaphysische, legale und moralische Aspekte (French 1979). Generell wird 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2000-2-225 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 17:55:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2000-2-225


228 

unterstellt, dass der Person bei der Erfüllung der oben genannten Voraus-
setzungen Verantwortung zugeschrieben werden kann. Grundsätzlich muss 
Verantwortung aber nicht auf die Person beschränkt sein. Während 
moralische Verantwortung nach Auffassung vieler Autoren beim Indivi-
duum verbleibt (Neumaier 1990: 52, Zimmerli 1991: 86; Zimmerli 1987: 
107, Breil 1993: 230), kann rechtliche Verantwortung auch Kollektiven wie 
beispielsweise Unternehmungen zugeschrieben werden. Dennoch wird der 
Term „kollektive Verantwortung“ manchmal als nachlässiger Sprach-
gebrauch oder schlechte Metaphysik (Zimmerli 1994: 12, 183) bezeichnet. 
Kollektive Verantwortung wird dann als contradictio in adjecto gesehen (Ma-
ring 1989: 37). 
Allerdings treten beim ausschließlich individuellen Gebrauch des Terms 
Verantwortung auch dessen Schwächen zutage, die daher rühren, dass er 
nicht auf die modernen komplexen gesellschaftlichen Strukturen zuge-
schnitten ist (Homann / Blome-Drees 1992: 170). Dies wird deutlich am 
Beispiel gesellschaftlicher Subsysteme wie der Technik oder der Wirtschaft. 
Der einzelne Techniker kann nicht mehr für „die Technik“ Verantwortung 
übernehmen, ebenso wie der einzelne Manager, auch wenn er in höchsten 
Positionen steht, nicht mehr für die Wirtschaft verantwortlich gemacht 
werden kann. Es handelt sich hierbei um eine gesellschaftliche Entwick-
lung, die Hubig den „Verlust des Subjekts“ nennt (Hubig 1995: 61). Dabei 
handelt es sich um die Tatsache, dass die Individuen die oben genannten 
Voraussetzungen der Verantwortungszuschreibung nicht mehr erfüllen. 
Das Individuum hat weder das nötige Wissen bezüglich der Resultate seiner 
Handlungen noch die Macht, diese zu beeinflussen. Gleichzeitig, und viel-
leicht auch deswegen, werden Institutionen, Organisationen, Korporatio-
nen etc. zu den relevanten Akteure der Gesellschaft. 
Um also das Konzept der Verantwortung unter diesem Aspekt weiter nut-
zen zu können, müssen die Voraussetzung, die an das Subjekt gestellt wer-
den, gelockert werden. Eine schwächere Anforderung an das Subjekt (der 
Verantwortung) als der Besitz des Status der Person ist das Vorliegen des 
Status des Handelnden, des Aktors (Lübbe 1998: 18). Diese Voraussetzung 
kann auch von Kollektiven erfüllt werden. Ein kollektiver Aktor ist dabei 
eine zumindest aus mehreren natürlichen Personen bestehende Entität, die 
so handelt, dass das Ergebnis ihrer Handlung nicht mehr eindeutig den 
einzelnen Personen zugerechnet werden kann. Man kann an dieser Stelle 
einwenden, dass sich aus einer solchen Definition der kollektiven Handlung 
geradezu automatisch eine kollektive Verantwortung ergibt,5 dass also das 
Argument für kollektive Verantwortung auf einer petitio principii beruht. 
Von Bedeutung ist demnach die Frage, ob die Unterstellung kollektiver 
Handlungen sinnvoll ist, ob es eine genuine kollektive Handlung und Ak-
teure gibt, die nicht vollständig auf individuelle Handlungen und Akteure 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2000-2-225 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 17:55:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2000-2-225


zfwu, 1/2 (2000), 225-236  229 

zurückzuführen sind. Diese Frage, die hier bejaht wird, scheint das funda-
mentale Problem der Diskussion zu sein. Von der Antwort hängt ab, ob 
man die Existenz kollektiver Verantwortung zulässt, die sich analog zur 
kollektiven Handlung dadurch auszeichnet, dass sie nicht gänzlich auf das 
Individuelle zu reduzieren ist.6
Für die Plausibilität kollektiver Verantwortung spricht, dass sie in unserer 
alltäglichen Sprache selbstverständliche ist. Sätze wie „Die USA sind ver-
antwortlich für die Bombardierung der chinesischen Botschaft in Belgrad“ 
oder „Union Carbide ist verantwortlich für den Unfall in Bhopal“ werden 
allgemein als sinnvoll anerkannt. Das Beispiel der Wiedergutmachungszah-
lungen an Zwangsarbeiter des zweiten Weltkriegs durch deutsche Unter-
nehmen ist ein eindrucksvolles Beispiel, dass auch moralische kollektive 
Verantwortung in unserer Gesellschaft zur Zeit nicht kontrovers sein muss.  
Es gibt daher eine Reihe von Autoren, die dazu neigen, der kollektiven 
Verantwortung einen Platz im größeren Rahmen von Ethik und Moral 
einzuräumen (Beckmann 1996: 165; Ströker 1996: 19; Kaufmann 1992: 52; 
Jonas 1987: 274). Zentrale empirische Argumente für die kollektive Ver-
antwortung sind die Tatsache, dass wichtige Entscheidungen in modernen 
Gesellschaften von Kollektiven getroffen werden, dass Kollektive mehr 
Macht haben als Individuen, dass sie die nötigen Ressourcen haben, um mit 
Komplexität umzugehen und dass sie eher in der Lage sind, Erkenntnisse in 
die Zukunft zu projizieren.7 Sie können auch eine längere Lebensdauer 
haben als Menschen. Aus diesen Beobachtungen auf die Zulässigkeit kol-
lektiver Verantwortung zu schließen, würde einen Kategorienfehler dar-
stellen. Sollte allerdings die Zulässigkeit kollektiver Verantwortung akzep-
tiert werden, so sprächen diese Argumente für deren Realisierbarkeit, was 
dann wiederum ethisch relevant wäre, da eine ethisch reflektierte Moral ihre 
Machbarkeit mitdenken muss. Aber auch im Fall seiner Akzeptanz wirft das 
kollektive Subjekt neue Probleme auf. 
Die Vielzahl der möglichen Kombinationen des Verantwortungsbegriffs, 
die im ersten Kapitel deutlich wurde, findet beim kollektiven Subjekt ihre 
Fortsetzung. Man kann hier unterscheiden nach der Art des Kollektivs, 
welches das Subjekt der Verantwortung sein soll. In diesem Artikel sollen 
aber nur korporative Kollektive, kurz: Korporationen, behandelt werden, 
deren vielleicht wichtigste Manifestation die wirtschaftliche Unternehmung 
ist. „A corporation is an association given legal status by a state charter to 
operate as a single unit with limited liability over an indefinite period of 
time. A corporation is originally created by a group of individuals for a 
specific purpose or purposes.“ (Werhane 1985: 31)8 Korporationen sind 
mehr als die Summe ihrer Mitglieder. Dies ist wohl die zentrale Aussage, die 
auch in der Verantwortungsdiskussion, wie oben bereits angedeutet, den 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2000-2-225 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 17:55:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2000-2-225


230 

eigentlichen Streitpunkt darstellt. Eine Überlegung, die den Gedanken der 
selbständigen Existenz (als notwendige, wenn auch nicht hinreichende 
Bedingung einer Verantwortungszuschreibung) von Korporationen plausi-
bel macht, ist, dass sie weiter existieren können, auch sämtliche ihrer Mit-
glieder wechseln. Die Tatsache, dass Korporationen sich ändern ist kein 
Argument gegen diese Annahme. Auch Menschen ändern sich und können 
dennoch als sich selbst identisch erkannt werden. Korporationen sind Sys-
teme der Selbsterhaltung (Apel 1988: 208) ebenso wie Handlungssysteme 
(Maring 1989: 37). Ein weiterer Indikator ihres unabhängigen moralischen 
Status ist, dass sie sensibel auf Fragen der Moral reagieren können 
(Werhane 1985: 56f). Diese Charakteristika sollen in ihrer Gesamtheit deut-
lich machen, dass es plausibel ist, von einer Relevanz der Unternehmen für 
Moral und vice versa zu reden.  
Wenn der eigenständigen Status der Korporationen anerkennt wird, dann 
kann man daraus folgern, dass ihnen Verantwortung zugeschrieben werden 
kann. Dieser Schritt ist vielleicht nicht logisch zwingend. Angesichts der 
bisher erarbeiteten Prämissen der Existenz und moralischen Relevanz von 
Unternehmungen ist er aber angebracht. Dafür sprechen auch Indizien wie 
das Faktum, dass Korporationen moralische Rechte wie z. B. Freiheit ver-
langen. Wenn sie diese erhalten, kann man auch davon ausgehen, dass sie 
moralische Pflichten akzeptieren müssen, unter anderem die Zuschreibung 
von Verantwortung.  
Man kann über die einfache Attribution von Verantwortung an Kollektive 
noch hinausgehen und mit French (1979) die Korporation eine moralische 
Person nennen.9 Der Unterschied zu den bisherigen Überlegungen liegt 
dann in dem anders gelagerten Verständnis der Unternehmung. Auf die 
Fragen, welche Probleme und Unterschiede sich aus der korporativen Ver-
antwortung und der Verantwortung der Korporation als moralische Person 
ergeben, wird hier nicht eingegangen. Diese Konzeption entwickelt French 
analog zur rechtlichen Person der amerikanischen Rechtsprechung, sie ist 
aber davon unabhängig. Das zentrale Argument bei French ist, dass die 
Korporation in der Lage ist, Intentionen zu zeigen und zu realisieren. Da 
Intentionen für ihn ein zentrales Kennzeichen von Personen sind, folgert 
er: „corporations can be full-fledged moral persons and have whatever 
privileges, rights and duties as are, in the normal course of affairs, accorded 
to moral persons.“ (French 1979: 207) 
Kritik an dieser Position macht sich vielfach daran fest, dass French eine 
metaphysische Qualität der Korporation unterstellt. Das heißt, dass der 
Standpunkt, der hier mit French geteilt wird, nämlich dass Korporationen 
eine selbständige Existenz haben, abgelehnt wird. Weiterhin kann man in 
Zweifel ziehen, ob die Fähigkeit, Intentionen zu haben, ausreichend ist, um 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2000-2-225 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 17:55:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2000-2-225


zfwu, 1/2 (2000), 225-236  231 

als Person bezeichnet zu werden. Schließlich ist auch zu fragen, ob korpo-
rative Strukturen wirklich in der Lage sind, Intentionen zu erzeugen. Ein 
weiteres Gegenargument ist, dass die Einführung kollektiver Personen zu 
neuen Unsicherheiten führt. Wenn die Korporation eine moralische Person 
ist, ist dann ein Unternehmensübernahme oder Fusion Kannibalismus? 
Um die Problematik der Unterstellung einer metaphysisch selbständigen 
Existenz der Korporation, die analog zur Existenz der natürlichen Person 
ist, zu umgehen, können auch andere Wege gewählt werden, um kollektive 
Handlungen zu erklären. Nach Werhane (1985) haben Korporationen keine 
metaphysische Existenz und sie bestehen ausschließlich aus den sie konsti-
tuierenden Menschen. Allerdings handeln sie im Sinne der Menschen und 
können somit als sekundäre Akteure, als Aktoren zweiter Ordnung angese-
hen werden. Auf diese Weise soll ein metaphysischer Individualismus mit 
einem methodologischen Kollektivismus verbunden werden. Korporatio-
nen haben keine ontologische Substanz, sie sind aber dennoch sekundäre 
moralische Akteure. Daraus folgt „whether or not they recognize them-
selves as such, they are morally accountable for their actions.“ (Werhane 
1985: 76)  
Dieses Argument unterscheidet sich bei genauerer Betrachtung nur in der 
Wortwahl von dem Frenchs. Ob man von einer moralischen Person spricht 
oder von einem sekundären Aktor, das Ergebnis bleibt gleich. Beide Argu-
mentationen laufen darauf hinaus, Korporationen moralische Verantwor-
tung zuzuschreiben ohne dabei zu behaupten, dass Kollektive mit natürli-
chen Personen identisch sind. Dennoch bilden die Kollektive in beiden 
Fällen wieder etwas, das über ihre Mitglieder hinausgeht, sei es die „morali-
sche Person“ oder den „sekundären Aktor“. 
Für die kollektive Verantwortung spricht auch das folgende logische Ana-
logon: Zweifelsohne bestehen Korporationen aus Menschen und würden 
ohne diese aufhören zu existieren. Ebenso bestehen aber Menschen aus 
Zellen und sie würden ohne diese ebenfalls aufhören zu existieren. Daraus 
schließen wir aber nicht, dass alle menschliche Verantwortung auf die 
Ebene der Zellen zu delegieren ist. Offensichtlich kann man den Menschen 
als System von Zellen beschreiben. Wenn man aber einem System von 
Zellen Verantwortung zuschreiben kann, weshalb kann man nicht das selbe 
für ein System von Menschen tun? Dieses Analogon soll natürlich nicht so 
verstanden werden, als ob Zellen den gleichen moralischen oder sonstigen 
Status wie Menschen haben könnten. Es geht um die Veranschaulichung, 
dass ein System, ein Kollektiv oder wie immer man einen Zusammen-
schluss verschiedener Elemente nennen will, mehr sein kann als die Summe 
der Elemente. Wenn man diesen geradezu trivialen Schluss nachvollzieht, 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2000-2-225 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 17:55:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2000-2-225


232 

wird es leichter, die Hemmungen vor einer Zuschreibung von Attributen an 
das Kollektiv zu überwinden. 
Aber auch wenn man akzeptiert, dass Korporationen genuine Subjekte der 
Verantwortung sein können, ergeben sich weitere Probleme, die wiederum 
aus den im ersten Abschnitt genannten Dimensionen der Verantwortung 
herrühren. Das können Fragen nach der Realisierung der Verantwortung, 
nach der Art der Zuschreibung, der zeitlichen Dimension oder den Konse-
quenzen der Verantwortung sein. Bezüglich dieser allgemeinen Probleme 
der Verantwortung wirft die Zulassung des kollektiven Subjekts gänzlich 
neue Fragen auf, die hier aber nicht mehr angegangen werden. 
Ein letztes Argument gegen kollektive Verantwortung, das hier besprochen 
werden soll, bezieht sich auf den Zusammenhang von kollektiver und indi-
vidueller Verantwortung. Es wird vielfach unterstellt, dass kollektive Ver-
antwortung individuelle ersetzen soll und somit das Individuum von seinen 
moralischen Pflichten befreien soll. Diejenigen hier vorgestellten Ansätze, 
die für die Zulassung kollektiver Verantwortung sind, sehen diese aber stets 
in einem Verweisungszusammenhang mit individueller Verantwortung. Der 
Zusammenhang zwischen den beide Arten der Verantwortung ist allerdings 
selber wiederum ein komplexes Problem, das hier ebenfalls nicht erörtert 
werden kann.  

4. Zusammenfassung 
Der Begriff der kollektiven Verantwortung ist faktisch in der öffentlichen 
Diskussion zu finden. Dieser Artikel hatte das Ziel, das Problem der kol-
lektiven Verantwortung in die Problematik des Verantwortungsbegriffs 
einzuordnen und die zentralen Argumente für und gegen die Zulassung des 
Begriffs zu nennen. Es handelt sich dabei um ein vorsichtiges Plädoyer für 
die Verwendung der kollektiven Verantwortung. Diese wirft zwar viele 
neue Fragen auf, sie gibt aber gleichzeitig Perspektiven zur Behandlung 
andernfalls kaum lösbarer Probleme der Verantwortung. Ob man dieser 
Position zustimmen kann, scheint letzten Endes von der Antwort auf die 
Frage abzuhängen, ob Kollektive, d. h. Gruppen von Menschen, die auf 
nicht näher untersuchte Art zusammenhängen, eine eigenständige Existenz 
haben können. Diese Frage, die m. E. nicht empirisch zu beantworten ist, 
sondern die sich auf ontologische und anthropologische Grundüberzeu-
gungen bezieht, ist ein zentraler Punkt der Frage nach der kollektiven Ver-
antwortung. 
Wenn man jedoch den im zweiten Teil des Artikels vorgebrachten Argu-
menten folgt und kollektive Verantwortung zulässt, dann folgt daraus, dass 
man zu den allgemeinen Dimensionen und Determinanten der Verant-
wortung im ersten Teil zurückkehren muss. Wie van Luijk (1990: 48) be-

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2000-2-225 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 17:55:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2000-2-225


zfwu, 1/2 (2000), 225-236  233 

tont, ist immer nur die spezifische Kombination der Dimensionen, Arten, 
Zuschreibungen etc. der Verantwortung aussagekräftig. Das „Wofür“ der 
Verantwortung ist dann ebenso zu klären wie das „Wovor“, die zeitliche 
Ausrichtung und die Sanktionen. Der Verantwortung, diese Arbeit auszu-
führen, muss sich der Verantwortungstheoretiker allerdings stellen.  
 

1 Der Zusammenhang von Ethik, Moral und Verantwortung ist selber nicht trivial. Eine 
Klärung würde den Rahmen dieses Aufsatzes sprengen. Daher sei nur kurz gesagt, dass 
hier ein philosophisch anspruchsloser Moralbegriff verwendet wird, der als Moral das 
akzeptiert, was in einer gegebenen Gemeinschaft gültige Regeln des Zusammenlebens 
sind. Ethik kann dann die Reflexion, die Überprüfung, Analyse und die Begründung der 
Moral sein. Da Moral sich auf die Anderen bezieht, können die meisten moralischen 
Probleme auch in der Terminologie der Verantwortung rekonstruiert werden. 

2 Dies gilt auch bezüglich der kollektiven Verantwortung. S. beispielsweise May, Hoffman 
(1991) 

3 Das Problem der Verantwortung angesichts der Kantischen Aporie von Freiheit und 
Kausalität wird eingehend untersucht bei Ricoeur 1995.  

4 Ähnlich: Werhane (1984), 16. 
5 Der Schluss vom Handlungssubjekt zum Verantwortungssubjekt würde dann nach der 

Maxime (das ist eine etwas schwierige Maxime, weil wir nicht alle handlungsfähigen 
Entitäten verantwortlich machen: z.B. kleine Kinder) vor sich gehen: Wer kollektiv 
handeln kann, der kann auch kollektiv antworten für die Folgen seiner Handlung. 

6 An dieser Stelle kann man einwenden, dass als Lösung für ein empirisches Problem, (die 
Zuordnung von Handlungen) eine theoretische Lösung (Einführung einer neuen Art der 
Verantwortung) gesucht wird, dass also ein Kategorienfehler begangen wird. Dieser 
Einwand beruht aber wiederum auf der Annahme, dass kollektive Handlungen und 
Verantwortung ohne Rest auf individuelle reduziert werden kann. Gerade diese 
Annahme wird aber hier in Frage gestellt.  

7 Als Beispiel mag hier das Konzept des „multiple self“ dienen, das erklären kann, weshalb 
Korporationen besser mit Komplexität umgehen können als natürliche Personen. 
(Wiesenthal 1990: 126) 

8 Die Definition der Korporation bleibt hier bewusst offen. Kriterien für Inklusion oder 
Exklusion stellen selber ein eigenständiges Problem dar , das hier nicht diskutiert wird. 
Für uns von Bedeutung ist der zweite Teil der Definition Werhanes, das gemeinsame 
Handlungsziel der Korporationsmitglieder. Eine solche Beschreibung aus der Perspektive 
einer Verantwortungstheorie scheint mir beispielsweise für wirtschaftliche Unternehmen 
zulässig, auch wenn Psychologen und Soziologen auf die empirische Divergenz der Ziele 
der Korporationsmitglieder verweisen könnten. Tatsächlich müsste allerdings für eine 
vollständige Theorie der kollektiven Verantwortung die Definition der Korporation 
präzisiert werden. 

9 Dieser stark umstrittene Begriff rührt vielleicht daher, dass French, wie der Name 
vermuten lässt, des Französischen mächtig ist, wo der Begriff der „personne morale“ 

 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2000-2-225 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 17:55:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2000-2-225


234 

 
keine Probleme aufzuwerfen scheint: „[...] personne morale: être moral, collectif ou 
impersonnel (par opposition à personne physique, individu) auquel la loi reconnaît une 
partie des droits civils exercés par les citoyens.“ (Dictionnaire Hachette Encyclopédique, 
Paris 1996: 1431) 

 

Literatur 
Apel, Karl-Otto (1988): Diskurs und Verantwortung: das Problem des Übergangs 
zur postkonventionellen Moral. 3. Auflage 1997 Frankfurt a. M.  ► Baier, Kurt 
(1972): Guilt and Responsibility. In: French, Peter (Ed.),  (1972) 35-62:  ►
Bayertz, Kurt (Hg.) (1995a): Verantwortung: Prinzip oder Problem? Darmstadt.  
► Bayertz, Kurt (1995b): Eine kurze Geschichte der Herkunft der 
Verantwortung. In: Ders. (1995) 3 - 71.  ► Bechmann, Gotthard (1993): 
Ethische Grenzen der Technik oder technische Grenzen der Ethik? In: Geschichte 
und Gegenwart. Vierteljahreshefte für Zeitgeschichte, Gesellschaftsanalyse und 
politische Bildung 4, 12. Jahrgang Dezember 1993.  213-225.  ► Bechtel, 
William (1985): Attributing Responsibility to Computer Systems. In: 
Metaphilosophy Vol 16, No. 4 October 1985.  296-305.  ► Beckmann, Jan P. 
(1996): Vom Nutzen und von den Grenzen von Ingenieur-Codices. In: 
Gethmann-Siefert (1996).  ► Breil, Reinhold (1993): Grundzüge einer 
Philosophie der Natur.  Würzburg.  ► Detzer, Kurt A. (1994): Dimensionen der 
Ingenieurverantwortung. In Zimmerli / Brennecke (1994).  ► Eckard / Löffler, 
(1991): Organisation der Arbeit - Organisation der Profession. In: Lenk, Hans / 
Maring, Mathias (1991): Technikverantwortung. Güterabwägung - Risikobewertung 
- Verhaltenskodizes. 1 Frankfurt, New York.  ► Etchegoyen, Alain (1999): La 
vraie morale se moque de la morale - Être responsable.  Paris.  ► Fain, Haskell 
(1972): Some Moral Infirmities of Justice. In: French, Peter (Ed.) (1972).  ►
Flynn, Thomas R. (1984): Sartre and Marxist Existentialism: The Test Case of 
Collective Responibility. Chicago.  ► French, Peter A. (1979): The Corporation 
as a Moral Person. In: American Philosophical Quarterly Volume 16, Number 3 
July 1979. 207-215.  ► French, Peter (Ed.) (1972): Individual and Collective 
Responsibility - Massacre at My Lai.  Cambridge, Massachusets.  ► Gethmann-
Siefert, Annemarie (1996): Wissenschaft und Technik als Gegenstand 
philosophischer Reflexion. Hagen.  ► Hager, Nina (1990): Vernunft und 
Verantwortung. In: Ethik und Sozialwissenschaften  1 (1990) Heft 1.  ► Held, 
Virginia (1972): Moral Responsibility and Collective Action. In: French, Peter 
(Ed.) (1972).  ► Homann Karl / Blome-Drees, Franz (1992): Wirtschafts- und 
Unternehmensethik.  Göttingen.  ► Hubig, Christoph (1995): Technik- und 
Wissenschaftsethik. Berlin, Heidelberg.  ► Hubig, Christoph (1994): 
Unternehmensethik versus Technikethik - doch ein Institutionenproblem? In: 
Zimmerli, W. Ch. / Brennecke, V. M. (Eds.) (1994).  ► Jonas, Hans (1987): 
Technik, Medizin und Ethik. Zur Praxis des Prinzips Verantwortung. 2. Auflage, 
Frankfurt a. M.  ► Jonas, Hans (1984): Das Prinzip Verantwortung. 1. Auflage 
 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2000-2-225 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 17:55:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2000-2-225


zfwu, 1/2 (2000), 225-236  235 

 
1984 Frankfurt a. M.  ► Kaufmann, Franz-Xaver (1992): Der Ruf nach 
Verantwortung.  Freiburg im Breisgau.  ► Lenk, Hans (1997): Einführung in die 
angewandte Ethik.  Stuttgart Berlin Köln.  ► Lenk, Hans (1991): Zu einer 
praxisnahen Ethik der Verantwortung in den Wissenschaften. In: Lenk, Hans 
(Ed.),  (1991): Wissenschaft und Ethik.  Stuttgart.  ► Lenk, Hans / Ropohl, 
Günter (1987): Technik und Ethik. Stuttgart.  ► Lenk, Hans / Maring, Ma-
thias (1992): Verantwortung und Mitverantwortung bei korporativem und 
kollektivem Handeln. In: Lenk, Hans / Maring, Mathias (Ed.) (1992): Wirtschaft 
und Ethik. Stuttgart.  ► Lübbe, Hermann (1985): Die Wissenschaften und die 
praktische Verantwortung der Wissenschaftler. In: Baumgartner H. J. / Staudinger 
H. (Ed.),  (1985): Entmoralisierung der Wissenschaften? Physik und Chemie. Mün-
chen.  ► Lübbe, Weyma (1998): Verantwortung in komplexen kulturellen 
Prozessen.  Freiburg / München.  ► Maring, Matthias (1989): Modelle 
korporativer Verantwortung. In: Conceptus XXIII (1989), No 58.  25-41.  ►
May, Larry / Hoffman, Stacey (eds.) (1991): Collective Responsibility: Fife 
Decades of Debate in Theoretical and Aplied Ethics. Savage, Maryland.  ►
Neumaier, Otto (1990): Wofür sind wir verantwortlich. In: Conceptus XXIV 
(1990), No 63.  43-54.  ► Nida-Rümelin, Julian (1998): Über den Respekt vor 
der Eigenverantwortung des anderen. In: Neubauer, Bernd (1998).  ► Picht, 
Georg (1981): Rechtfertigung und Gerechtigkeit - Zum Begriff der Verantwortung. 
In: Ders.(1981): Hier und Jetzt, Philosophieren nach Auschwitz und Hiroshima Bd. 
I Stuttgart.  ► Ricoeur, Paul (1995): Le concept de responsabilité - Essai 
d'analyse sémantique. In: Ders. (1995): Le Juste. Paris.  ► Ricoeur, Paul (1990): 
Soi-même comme un autre. Paris.  ► Ropohl, Günter (1994): Das Risiko im 
Prinzip Verantwortung. In: Ethik und Sozialwissenschaften 5 (1994) Heft 1.  ►
Ropohl, Günter (1987): Neue Wege, die Technik zu verantworten. In: Lenk, Hans 
/ Ropohl, Günter (Ed.) (1987): Technik und Ethik. 2. Auflage, 1993 Stuttgart, S. 
149 - 176.  ► Schmidt, H., Hajo (1992): Verantwortung im technischen 
Zeitalter. In: Zeitschrift für Didaktik der Philosophie 14 (1992).  159-173.  ►
Ströker, Elisabeth (1996): Verantwortungsethik: Was meint sie, was fordert sie, 
und was könnte sie leisten in unserer technischen Welt. In Gethmann-Siefert 
(1996).  ► Summer, Ludwig (1998): Der unternehmensethische Begriff der 
„Verantwortung“: Eine Grundlegung im Anschluß an Jonas, Kant und Habermas.  
Wiesbaden.  ► van Luijk, Henk (1990): Les trois faces de la responsabilité. In: 
Entreprise, la vague éthique, revue Projet, no 224 1990-1991, P40-48.  ►
Werhane, Patricia (1985): Persons, Rights, and Corporations.  Englewood Cliffs, 
New Jersey.  ► Wiesenthal, Helmut (1990): Unsicherheit und Multiple-Self-
Identität: Eine Spekulation über die Voraussetzungen strategischen Handelns.  
Köln.  ► Zimmerli, Walther Ch. (1994): Unternehmenskultur - neues Denken 
in alten Begriffen. Verantwortung, Technologie und Wirtschaft an der Schwelle 
zum dritten Jahrtausend. In: Zimmerli, W. Ch. / Brennecke, V. M., (Ed.) (1994).  
► Zimmerli, Walther Ch. (1991): Verantwortung des Individuums - Basis einer 
Ethik von Technik und Wirtschaft. In: Lenk, Hans / Maring, Mathias (Ed.) (1991).  
 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2000-2-225 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 17:55:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2000-2-225


236 

 
► Zimmerli, Walther Ch. (1987): Wandelt sich die Verantwortung mit dem 
technischen Wandel? In: Lenk, Hans / Ropohl, Günter (1987), 92 - 111.  ► Zim-
merli, W. Ch. / Brennecke, V. M., (Hgg.) (1994): Technikverantwortung in der 
Unternehmenskultur - Von theoretischen Konzepten zur praktischen Umsetzung. 
Stuttgart 
 

Zum Autor 

Bernd Carsten Stahl 
Universitätsstr. 123 
44789 Bochum 
Tel: +49 234 330889 
Fax: +49 234 330891 
Email: bstahl@uni-wh.de 

Bernd Carsten Stahl, geb. 1968, Dipl.-
Wi.-Ing., M.A., D.E.A.; Studium der 
Wirtschaftsingenieurwissenschaften, der 
Philosophie sowie der Volkswirt-
schaftslehre in Hamburg, Hagen und 
Bordeaux. Seit 1998 Doktorand am 
Lehrstuhl für Volkswirtschaft und Philo-
sophie der Universität Witten/ Her-
decke. Ab September 2000 Fachlektor 
für Wirtschaftswissenschaften am Uni-
versity College Dublin, Irland. 
Forschungsschwerpunkt: Wirtschafts-
ethik, Probleme der Verantwortung. 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2000-2-225 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 17:55:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

mailto:bstahl@uni-wh.de
https://doi.org/10.5771/1439-880X-2000-2-225
mailto:bstahl@uni-wh.de

