
Grenzziehungen – zum Umgang mit türkischer 
Popmusik in Deutschland von den 1960er-Jahren 
bis heute
Cornelia Lund, Holger Lund

Migration ist jetzt nicht irgend so eine temporäre Randerschei-
nung, sondern ein Konstitutiv unserer Gesellschaft, also sehr 
prägend, sehr wichtig.
İmran Ayata und Bülent Kullukcu, Kompilatoren der Reihe „Songs 
of Gastarbeiter“ (İmran Ayata und Bülent Kullukcu, in Ruhland/ 
Wilczek 2022)

Wenn ich jetzt hier die ganzen Läden sehe, wo ich für ein 
Brot neun Euro zahlen muss und ich nur auf Englisch be-
stellen kann, denke ich mir: Das ist eigentlich die wirkliche 
Parallelgesellschaft.
PTK, Rapper aus Berlin-Kreuzberg (PTK, in Kendler 2023: 114)

1. 	 Einführung – soziale und kulturelle Abgrenzungsphänomene  
in der Gesellschaft

Der Umgang mit türkischer Musik und insbesondere türkischer Popmusik ist in 
der Bundesrepublik Deutschland seit den 1960er-Jahren, also seit einer starken 
türkischen Präsenz aufgrund des Anwerbeabkommens, von verschiedenen Ab-
grenzungsmechanismen geprägt. Den Fragen, wo diese greifen, von wem sie wie 
argumentiert werden, aber auch wie sie sich im Laufe der Zeit verändern, möch-
ten wir mit diesem Beitrag für den Zeitraum von den 1960er-Jahren bis in die 
Gegenwart nachgehen. Da es sich bei den musikalischen Grenzziehungen nicht 
um rein musikalisch zu betrachtende Phänomene handelt, sondern damit ver-
bundene gesellschaftliche Aspekte zu berücksichtigen sind, wird zunächst auf 
soziale und kulturelle Abgrenzungsphänomene in der deutschen Gesellschaft 
eingegangen, speziell mit Bezug auf migrantische Communitys. Anschließend 
wird eine Reihe von Kernfragen verfolgt, welche türkische Musik und ihr Pub-

https://doi.org/10.14361/9783839473191-004 - am 14.02.2026, 08:29:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839473191-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Cornelia Lund, Holger Lund90

likum, Musikfunktionen und Musikmarkt sowie insbesondere die dabei jeweils 
erfolgenden Bewertungen türkischer Musik in Deutschland betreffen. Begleitet 
werden diese Fragen von der Untersuchung vorwiegend musikrelevanter Aspekte 
deutscher Migrationspolitik.

Die Präsenz türkischer Communitys in Deutschland ist Teil der seit den 
späten 1950er-Jahren kontinuierlich angestiegenen migrantischen Präsenzen in 
Deutschland. Im Jahr 2021 lebten in Deutschland 83 Millionen Menschen. Davon 
verfügten 22,3 Millionen Personen, also mehr als ein Viertel der Gesamtbevölke-
rung, über einen „Migrationshintergrund“ (Statistisches Bundesamt 2022). Diese 
Daten widerlegen all jene, die jahrzehntelang die Migrationsbewegungen nach 
Deutschland verleugneten. „Wir wollen und können kein Einwanderungsland 
sein“, erklärte Bundeskanzler Helmut Schmidt von der SPD im Jahr 1979 (Schmidt 
in BR24, zit. n. Kodýdková 2018: 19). Noch 1996 beantwortete die Koalitionsregie-
rung aus CDU/CSU und FDP die Frage, ob sich Deutschland als Einwanderungs-
land begreife, deutlich mit „Nein“ (BR 2010). Erst im Jahr 2015 erkannte mit der 
damaligen Kanzlerin Angela Merkel von der CDU eine Regierungschefin Deutsch-
land als Einwanderungsland an, hierin, recht verspätet, der Position der Grünen 
folgend (dpa 2015). Allerdings bemerkte die SPD-Politikerin Andrea Nahles, Vor-
standsleiterin der Bundesagentur für Arbeit, angesichts einer jährlichen Ab- und 
Weiterwanderung von zwei Dritteln der in Deutschland eingewanderten Men-
schen aufgrund ungünstiger Rechtslage und einer problematischen deutschen 
Bürokratie noch im Jahr 2022: „Wir sehen uns offenbar immer noch nicht in letz-
ter Konsequenz als Einwanderungsland“ (Nahles, in Specht 2022: 8). Die aktuellen 
Debatten hierzu scheinen noch nicht abgeschlossen zu sein.

Ausgehend hiervon, möchten wir verschiedene Beobachtungen zu sozialen 
und kulturellen Abgrenzungsphänomenen an den Beginn unserer Ausführun-
gen stellen. Der Begriff ‚Abgrenzungsphänomene‘ erscheint uns dabei für unsere 
Argumentation zuweilen besser geeignet zu sein als der hochpolitisierte Begriff 
der ‚Parallelgesellschaft‘, der meist von vornherein negativ konnotiert und ein-
seitig ist, weil er diskursiv oft mit Blutrache, Ehrenmorden, Zwangsheirat oder 
Kopftuchpf licht für Mädchen und Frauen verbunden wird (vgl. Rat für Migration 
2014). Diese Art von Argumenten wurde etwa von Thilo Sarrazin in seinem ein-
schlägigen Gespräch mit Frank Berberich in Lettre International (Berberich/Sarra-
zin 2009) vertreten und war dann Grundlage des darauf auf bauenden Diskurses 
zum Begriff der Parallelgesellschaft, gespeist von Sarrazins Büchern und ent-
sprechenden Gegenschriften (vgl. Kaube/Kieserling 2022). 

Der Diskurs zum Begriff der Parallelgesellschaft ist gegenwärtig weiterhin 
lebendig. Falko Liecke, CDU-Bezirksstadtrat für Soziales in Berlin, gab zum Bei-
spiel unlängst in der Berliner Zeitung kund, eine „komplette Parallelgesellschaft“ 
sei „herangewachsen, die mit unseren Staatsorganen, der Polizei und unserem 
Bildungssystem nichts zu tun hat“ (Liecke, in Hauenstein 2023). Dabei dachte er 

https://doi.org/10.14361/9783839473191-004 - am 14.02.2026, 08:29:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839473191-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Grenzziehungen 91

allerdings nicht an deutsche Reichsbürger*innen, sondern er meinte den mig-
rantisch geprägten Berliner Ortsteil Neukölln.

Der Stadtforscher Stephan Lanz fasst hierzu treffend zusammen, Begriffe wie 
derjenige der ‚Parallelgesellschaft‘ dienten dazu, „die Ursachen der Absonderung 
von der Mehrheitsgesellschaft auf die Migrantinnen und Migranten zu schieben. 
Zum Thema wird die vorgebliche Integrationsunfähigkeit gemacht, nicht jedoch 
die Integrationsunwilligkeit der Mehrheitsgesellschaft“ (Lanz, in Arın et al. 2005: 
643). Tatsächlich assoziiert kaum jemand den Begriff der ‚Parallelgesellschaft‘ mit 
jenen Teilen der Bevölkerung, die – wie die Reichsbürger*innen – sich bewusst 
und diskriminierend gegenüber Migrant*innen als Teil der Gesellschaft abgren-
zen (vgl. Kaube/Kieserling 2022: 216-239). Hinzu kommen noch weit komplexere 
Abgrenzungsphänomene wie etwa Fremdabgrenzungen und Selbstabgrenzun-
gen auf beiden Seiten, sowohl auf Seiten dominanzgesellschaftlicher Communi-
tys ebenso wie auf Seiten migrantischer Communitys, was die Komplexität des 
Begriffsfeldes erhöht.

Wir werden, dort wo notwendig, weil durch den Titel der Tagungspublika-
tion als Bezugspunkt gesetzt, dennoch auf den Begriff der Parallelgesellschaft 
zurückkommen, ansonsten jedoch eher von Abgrenzungs- oder Ausgrenzungs-
phänomenen sprechen. Manchmal erscheint es durchaus sinnvoll, den Begriff der 
‚Parallelgesellschaft‘ aufzugreifen, denn er lässt sich auch kritisch wenden, wie 
etwa Kaube/Kieserling provokativ im Klappentext ihres Buches zeigen: „Wenn 
das islamisch dominierte Viertel in Berlin-Neukölln eine Parallelgesellschaft ist, 
muss dann nicht auch das Villenviertel im Grunewald so bezeichnet werden?“ 
(Kaube/Kieserling 2022). Eine ähnliche provokative Wendung, die parteienüber-
greifend positive Aufnahme fand, vollzog unlängst CDU-Politiker Armin Laschet, 
gerichtet an die AfD: „Sie haben über Parallelgesellschaften gesprochen, und in 
der Tat, Sie haben recht, das war eine Parallelgesellschaft: der NSU [National-
sozialistischer Untergrund], der zehn Jahre mordend durchs Land zog!“ (Laschet, 
in Matteoni 2023).

Anzeichen für Abgrenzungsbemühungen gegenüber Migrant*innen ließen 
und lassen sich auch innerhalb unterschiedlicher musikalischer Milieus feststel-
len. „Keine Ausländer“ ist über lange Zeit hinweg nicht nur ein fester Zusatz bei 
Wohnungsofferten gewesen (Kunst- und Ausstellungshalle der Bundesrepublik 
Deutschland 2023: 48), sondern eben auch eine Ablehnungsformel gegenüber mi-
grantischen Gästen in Musiklokalitäten. Manfred Vollmer fotografierte etwa 1974 
die Fassade der Diskothek Club 99 in Gelsenkirchen, auf der deutlich lesbar ein 
Schild prangte mit der Aufschrift: „Für Ausländer Zutritt verboten“ (Vollmer 1998).  
Unschwer könnte man jedoch auch sagen, dass angesichts solcher Phänomene wie 
des Wohnungsbewerbungs- und Lokalitätszutrittsverbotes für Ausländer*innen 
bis hin zur jahrzehntelangen hartnäckigen politischen Deklaration Deutschlands 
als angebliches Nicht-Einwanderungsland die deutsche Dominanzgesellschaft 

https://doi.org/10.14361/9783839473191-004 - am 14.02.2026, 08:29:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839473191-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Cornelia Lund, Holger Lund92

sich selbst in der Abgrenzung von den migrantischen Communitys einrichtete. 
Dies geschah, indem sie den vom Status her ‚nicht-eingewanderten‘, gleichwohl 
jedoch in Deutschland arbeitenden und lebenden Menschen, mithin sogenannten 
Gastarbeiter*innen, gesellschaftlichen Zutritt und Teilhabe verweigerte, sie aus-
grenzte. Nichts weniger wurde seitens der deutschen Dominanzgesellschaft von 
den sogenannten Gastarbeiter*innen aus der Türkei erwartet als eine existenziel-
le Ausblendung ihrer selbst: Sie sollten für minimales Geld und rechtlich kaum ge-
schützt jene unliebsamen und schweren Arbeiten verrichten, für die sich niemand 
anderes finden ließ und dann über Nacht sowie über das Wochenende in separate 
Wohngebiete verschwinden (vgl. Gutmair 2023: 27-33). Der Wunsch nach Unsicht-
barkeit der Arbeitsmigrant*innen lässt sich bereits in einem Spiegel-Titel aus dem 
Jahr 1973 finden: „Jeder zweite Berliner wünscht, nichts mit Türken zu tun zu ha-
ben, jeder siebte wünscht sie ins separate Wohngebiet“ (Spiegel 1973). Das musste 
zu einem gewissen Abgrenzungsphänomen führen, welches Bedürfnisse, Rechte 
und letztlich die Existenzanerkennung von Arbeitsmigrant*innen ausklammert.

Wenn wir vor diesem Hintergrund den Blick nun speziell auf Grenzziehungen 
und Abgrenzungen in Bezug auf türkische (Pop-)Musik in der Bundesrepublik 
Deutschland von den 1960er-Jahren bis heute lenken, so ergibt sich eine Reihe von 
Fragen, denen der vorliegende Beitrag nachgeht:

1. Wer hört welche türkische Musik in Deutschland, wo und wozu?
2. Welche Rolle spielen Abwertung und Ausschluss türkischer Musik in Deutsch-

land?
3. Wie verhalten sich ‚Parallelgesellschaft‘ und musikalischer Parallelmarkt zu-

einander?
4. Inwiefern findet eine Entwertung türkischer Musik im Rahmen von Selbst-

ausgrenzung statt?

Wissenschaftliche Veröffentlichungen zu türkischer Musik in Deutschland, be-
sonders aber zu türkischer Popmusik, sind noch immer rar. Einen Überblick 
zur Forschungslage bezüglich türkischer (Pop-)Musik aus der Türkei und aus 
Deutschland liefern Ramm (2020), Lund (2021) und Lund/Lund (2022). Die his-
toriografische Aufarbeitung zu türkisch-deutschem Film und türkisch-deutscher 
Literatur (vgl. Neubauer 2011; Alkın 2017) sowie zu türkisch-deutschem Theater 
(vgl. Boran 2023) ist hier bereits weiter gediehen. Das solitäre Standardwerk für 
türkische Musik in und aus Deutschland, veröffentlicht 2003 von Martin Greve, 
konzentriert sich auf die 1980er- und vor allem die 1990er-Jahre (vgl. Greve 2003), 
nicht jedoch auf die 1960er- und 1970er-Jahre und die Zeit ab den 2000er-Jahren.

Gerade im Vergleich zu anderen kulturellen Äußerungsformen von Türk*in-
nen ist die wissenschaftliche und kuratorische Aufarbeitung türkischer Musik 
in und aus Deutschland auffallend defizitär. So beinhalten die umfangreichen, 

https://doi.org/10.14361/9783839473191-004 - am 14.02.2026, 08:29:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839473191-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Grenzziehungen 93

periodisch erscheinenden migrationshistorischen Katalogprojekte, die immer 
wieder anlässlich von Jubiläen des deutsch-türkischen Anwerbeabkommens 
von 1961 publiziert wurden (Eryılmaz/Jamin 1998; Kölnischer Kunstverein 2005; 
Eryılmaz/Lissner 2011), kaum eine Auseinandersetzung mit türkischer Musik 
im Vergleich zu anderen kulturellen Äußerungsformen. Im umfangreichsten 
dieser Kataloge (Kölnischer Kunstverein 2005) verfasste ausgerechnet einer 
der profiliertesten deutschen Popmusiktheoretiker*innen und -kenner*in-
nen, nämlich Diedrich Diederichsen, zwar einen Artikel zur Repräsentation 
von Türk*innen im deutschen Film, nicht aber zu türkischer Musik. Hier fällt 
die Leerstelle besonders deutlich ins Auge. Zu den Gründen dafür geben Ramm 
(2020), Lund (2021) und Lund/Lund (2022) Aufschluss, wenngleich zur histo-
riografischen Ausblendung von migrantischen Musiken in Deutschland noch 
weitere Untersuchungen notwendig erscheinen (vgl. Ayata/Kullukcu 2022).  
Aufgrund der zu geringen musikhistoriografischen Aufarbeitung migrantischer 
Musiken in Deutschland stützen wir uns zur Bearbeitung der oben gestellten Fra-
gen in erster Linie auf einen von Foucault hergeleiteten, breiten diskursanalyti-
schen Ansatz (vgl. Jäger 2012), der vor allem Aussagen aus Politik, Wissenschaft, 
Journalismus und Musikpraxis in unterschiedlichen massenmedialen Formaten 
kritisch auswertet.

Dieser Ansatz wird ergänzt um eine experimentelle, qualitativ-reaktive Hör-
umfrage (Brennen 2021) zur Prüfung der Akzeptanz türkischer Popmusik bei 
einem nicht-türkischen Publikum in Deutschland. Hinzu kommt die museolo-
gische Beobachtung (vgl. Janelli/Hammacher 2008) der ersten Museumsausstel-
lung zu türkischer Musik in Deutschland, da eine öffentliche Ausstellung auch als 
institutioneller diskursiver Beitrag zu verstehen ist.

2. 	 Wer hört welche türkische Musik in Deutschland, wo und wozu?

Die Kulturanthropologin und Islamwissenschaftlerin Maria Wurm schreibt: 

„Der türkischen Musik in Deutschland wird mit großer Skepsis begegnet. So 
spricht Rita Süßmuth [sic] (CDU), ehemalige Bundestagspräsidentin und Vor-
sitzende der im Jahre 2000 von der Bundesregierung eingesetzten Einwan-
derungskommission, in einem Interview mit der Tageszeitung davon, dass die 
Entstehung ethnisch ausgerichteter […] Diskotheken vermieden werden müs-
se. Dies muss überraschen, ist doch über türkische Diskotheken in Deutsch-
land so gut wie nichts bekannt, und auch nichts darüber, was eine Vorliebe für 
türkische Musik über die Einstellung zu einem Leben in Deutschland oder gar 
zum deutschen Staat aussagt. Vorlieben für türkische Musik werden vielfach 
als ein Festhalten an der Herkunftskultur und ein Traditionsrelikt verstanden 

https://doi.org/10.14361/9783839473191-004 - am 14.02.2026, 08:29:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839473191-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Cornelia Lund, Holger Lund94

und als solche als integrationshemmend bewertet“ (Wurm 2006: 10, Kursiv-
schreibung i. O.). 

Ähnlich beobachtet auch die Theologin Handan Aksünger-Kizil, der Vermittlung 
von Werten der Herkunftsgesellschaft werde eine die Integration hemmende – 
mitunter rückständige – Wirkung zugeschrieben (Aksünger 2013: 43).

Rita Süssmuth war 2000 bis 2001 Vorsitzende der von der deutschen Bundes-
regierung beauftragten Unabhängigen Kommission Zuwanderung und stand, 
gerade auch in ihren eigenen Parteireihen, in der Kritik für zu migrant*innen-
freundliche Positionen. Immerhin konterte sie im besagten Interview den Begriff 
der gesellschaftlichen „Belastungsgrenze“, bezogen auf Migration, mit dem Be-
griff der „Bereicherung“. Klar blieb allerdings auch unter ihrem Kommissions-
vorsitz, dass die „Entstehung von Parallelgesellschaften“ verhindert werden 
müsse (Süssmuth, in Gaus 2000: 3). Mit der befürchteten Entstehung von ‚Par-
allelgesellschaften‘, die eine Spaltung der deutschen Gesellschaft impliziert, sah 
auch sie die „Integrationsgrenze“ erreicht (ebd.). Dies verband sie mit musikali-
scher Besorgnis, tendenziell in Richtung einer Verhinderung der Schnittstellen 
von Orten, migrantischen Communitys und ihren Musiken: „rein ethnisch aus-
gerichtete Diskotheken“ galt es zu vermeiden (ebd.).

Diese Order galt bemerkenswerterweise jedoch nicht für alle migrantischen 
Communitys und ihre Musiken gleichermaßen, sie besaß weder für die tatsäch-
lich ethnisch ausgerichteten Diskotheken der U.S.-Streitkräfte wie den Black 
Soldiers-Clubs noch für z.B. italienisch geprägte Discos Gültigkeit. Der Musikstil 
Italo-Disco war im Gegenteil in den 1980er-Jahren einer der beliebtesten Disco-
Sounds in jeglichen Diskotheken, gleichviel ob diese nun italienisch geprägt oder 
anderweitig orientiert waren.

Doch seit wann existieren in Deutschland überhaupt türkische Diskotheken, 
über die „so gut wie nichts“ bekannt ist? Tatsächlich gab es in den 1990er-Jahren 
eine kurzzeitige Welle türkischer Diskotheken in Deutschland. Der Musikethno-
loge Martin Greve schreibt dazu: 

„Semih Yıldırım etwa, eigentlich gelernter Schweißer, betreibt seit einigen Jah-
ren mit dem ‚Efendi‘ den wohl bekanntesten Hochzeitssalon Duisburgs. Als 
kurz darauf [um 1993] türkische pop müzik in Mode kam, veranstaltete er in 
seinem Hochzeitssalon die ersten türkischen Pop-Parties [sic] der Stadt und 
benannte das Etablissement schließlich ganz in ‚Disko Andromeda‘ um. Als 
die Welle abklang, wurde das ‚Efendi‘ wieder zum Hochzeitssalon, wo neben 
einzelnen Discoabenden auch Konzerte und Frauen-Matineen stattfinden. Die 
Liste der Gastmusiker reicht von der deutsch-türkischen Rapgruppe Cartel über 
arabesk-Sänger wie Müslüm Gürses, den kurdischen Liedermacher Ivan Perwer, 

https://doi.org/10.14361/9783839473191-004 - am 14.02.2026, 08:29:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839473191-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Grenzziehungen 95

alevitische Sänger wie Arif Sağ oder Musa Eroğlu bis hin zum Popstar Burak 
Kut“ (Greve 2003: 130, Kursivschreibung u. Anführungszeichen i. O.). 

Die Gründungswelle war so stark, dass sie sogar zu dem Versuch führte, ein tür-
kisches Gazino, eine Art Musikrestaurant oder Café chantant, prominent im Zent-
rum von West-Berlin zu platzieren. Dieser Idee war jedoch kein Erfolg beschieden. 
Greve schreibt dazu: 

„Der kühne Versuch, in Berlin im Oktober 1994 direkt am teuren Kurfürsten-
damm ein großes […] Restaurant (‚Kudambah‘) zu betreiben, mit einem festen 
Ensemble aus sieben Begleitmusikern, sowie jeden Monat mit drei Sängern 
aus der Türkei, scheiterte bereits nach zwei Monaten“ (Greve 2003: 124, runde 
Klammern u. Anführungszeichen i. O.; vgl. auch Lorenz 2021: 24).

Erfolgreicher verlief laut Gonca Mucuk das Auf kommen der türkischen Discosze-
ne im Ruhrgebiet in den 1990er-Jahren. Auch Mucuk koppelt dieses Auf kommen 
an die „westlicher“ werdende türkische pop müzik, verbunden „mit der Tatsache, 
dass man als ‚Kanake‘ ohnehin so gut wie nie in eine ‚deutsche‘ Diskothek kam. 
Das […] führte dazu, dass sich Anfang der 1990er Jahre eine neue Feierkultur in 
Deutschland – und von hier ausgehend in Europa – etablierte. Die Ära der tür-
kischen Diskotheken […] war eingeläutet“ (Mucuk 2011: 232, Anführungszeichen 
i. O.).1 Mucuk stellt ferner heraus, dass „[…] zu deren Stammgästen im Verlauf 
der 1990er Jahre nicht nur Deutsch-Türken, sondern auch immer mehr Deutsche 
gehören“ (ebd.: 234). Sie führt das Auf kommen der türkischen Diskoszene auch 
und vor allem als Reaktion auf Exklusionserfahrungen in deutschen Diskotheken 
zurück (worüber Süssmuth, siehe oben, kein Wort verliert). 

Ein Twist, der Süssmuth völlig entgangen zu sein scheint, besteht darin, dass 
die türkischen Diskotheken ihrerseits offenbar inklusiv gegenüber einem deut-
schen Publikum agierten, welches seinerseits von Musik globaler Pop-Stars türki-
scher Herkunft wie Tarkan angezogen wurde. Die von Süssmuth anvisierte Ver-
meidung ethnisch ausgerichteter Diskotheken würde also geradezu verhindern 
und konterkarieren, was von Seiten der damaligen Bundesregierung angestrebt 
wurde: Integration. Dass sich Menschen nicht-türkischer Herkunft in Deutsch-
land für diverse kulturelle Erfahrungen interessieren könnten, fand in Süssmuths 
Aussagen keine Beachtung. 

Allerdings bleibt zu berücksichtigen, dass die letztlich wenigen öffentlich zu-
gänglichen Institutionen türkischen kulturellen Lebens in Deutschland, wie die 
Gazinos, die Diskotheken oder die Videoverleihe, im Laufe der 1990er-Jahren 
wiederum schlossen. Dies lässt sich insbesondere mit dem Auf kommen und der 

1 �  	 Zu den einzelnen Lokalitäten und deren Umfang in Nordrhein-Westfalen vgl. ebd.: 232f.

https://doi.org/10.14361/9783839473191-004 - am 14.02.2026, 08:29:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839473191-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Cornelia Lund, Holger Lund96

Verbreitung des damals neuen Satellitenfernsehens begründen, das die Art und 
Weise veränderte, wie Film und Musik zugänglich waren und konsumiert wur-
den. Das Satellitenfernsehen führte zu einer Privatisierung und Individualisie-
rung des Musik- und Filmkonsums in heimischen Wohnungen. Zum Zeitpunkt 
des Süssmuth-Interviews, also um das Jahr 2000, war keine nennenswerte An-
zahl türkischer Diskotheken mehr in Deutschland zu verzeichnen. 

Wie ist die Situation im medialen Diskurs zu Beginn der 2000er-Jahre? Maria 
Wurm fasst hierzu zusammen: 

„Breiten Raum nimmt hier ein, inwiefern sich Jugendliche von ‚unerwünsch-
ten‘ Inhalten oder Vorbildern beeinf lussen lassen könnten. Dies dürfte eine 
der größten Befürchtungen einer ‚deutschen Mehrheitsöffentlichkeit‘ sein 
und erheblich zu dem Misstrauen beitragen, das türkischer Musik in Deutsch-
land entgegengebracht wird“ (Wurm 2006: 11, Anführungszeichen i. O.). 

Musik soll hier politisch-edukativ haftbar gemacht werden, als negativer Soziali-
sationskatalysator. Wurm verfolgt diese Idee nicht historisch, obgleich hier her-
kömmliche Stereotypen aus der angeblich jugendverderbenden Rock‘n‘Roll-Ver-
teufelung mitschwingen (vgl. Mattern 2023). Vielmehr bringt sie eine Kritik ins 
Spiel, die darin liegt, überhaupt keine Wendung zum Positiven zuzulassen: 

„Es wird nicht die Möglichkeit bedacht, dass an ausgewählten Aspekten einer 
Herkunftskultur festgehalten werden kann oder dass sie neu aufgegriffen, viel-
leicht auch abgewandelt werden können, und dass dies eine aktive und konst-
ruktive Form der Verortung im Migrationskontext und der Eingliederung und 
harmonischen Einfügung in das deutsche Leben ist“ (Wurm 2006: 10). 

Folgt man zudem Achille Mbembe, so lässt sich festhalten, dass die durch Miss-
trauen und Befürchtungen begleitete Entwertung migrantischer Kulturen durch-
aus Züge einer (inner-)kolonialen Politik aufweist, bei der die systematische Ent-
wertung der kolonisierten Kultur einerseits der Legitimation der Beherrschung 
und Ausbeutung der Kolonisierten und andererseits der Entwertung der Koloni-
sierten selbst dient, die daran ihre Minderwertigkeit und Rechtlosigkeit einsehen 
können (vgl. Mbembe 2015).

Wenden wir uns erneut den von Wurm beobachteten „‚unerwünschten‘ Inhal-
ten oder Vorbildern“ zu, welche die türkische Musik transportiere. Was ist die in 
Deutschland überwiegend undifferenziert gesehene türkische Musik? Sie stellt 
ein sehr vielfältiges, polykulturelles Phänomen dar, das historisch, praxisbezo-
gen und stilistisch aus dem Osmanischen Reich und dessen Verwestlichungsten-
denzen erwachsen ist. Diese Tendenzen wurden im Rahmen der Kulturrevolution 
Atatürks erweitert, verstärkt und türkifiziert (vgl. Bartsch 2011). Die daraus ent-

https://doi.org/10.14361/9783839473191-004 - am 14.02.2026, 08:29:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839473191-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Grenzziehungen 97

standenen Musiken weisen einen Hybridcharakter auf. In Langzeitperspektive 
gesehen, schließt der Hybridcharakter neben östlichen Elementen, insbesondere 
anatolischen, arabischen, persischen, zentralasiatischen und indischen, gleicher-
maßen westliche Elemente aus Regionen des Balkans, des mediterranen Raumes, 
sowie des anglo-amerikanischen Raumes ein (vgl. Lund 2020). Dabei kann es zu 
sehr unterschiedlichen und sehr vielfältigen Hybridbildungen kommen, die Mu-
sik aus der Türkei auszeichnen (vgl. Greve 2017).

Der Anadolu Pop der 1960er- bis 1980er-Jahre oder der türkische Hip-Hop der 
1990er-Jahre sind Beispiele für hybride musikalische Praxen, die teilweise sehr 
nah an Konventionen westlicher Pop-Musik herangeführt werden. Dafür lässt 
sich ein Hörbeispiel aus dem Anadolu Pop anbringen: Mazhar ve Fuats „Nerde 
Hani“ aus dem Jahr 1973.2 Dieses demonstriert exemplarisch den Top Ten-Main-
stream türkischer Popmusik der 1970er-Jahre. Es handelt sich um eine sanfte, me-
lodiöse Folkpop-Musik, durchaus leicht eingängig für westliche Ohren. Wir nutz-
ten dieses Stück im privaten Umfeld als Testmusik um 2006, also ca. zehn Jahre 
vor dem (Neo-)Anadolu Pop-Revival der späten 2010er-Jahre – mit sehr positivem 
Akzeptanzfeedback bei Menschen nicht-türkischer Herkunft in Deutschland. 
Das Entscheidende dabei war: die Musik wurde den Proband*innen ohne Kennt-
nis türkischer Musik komplett anonym vor- bzw. als Datei zugespielt, ohne jeg-
liche Paratexte, sodass keine Voreinstellungen oder Erwartungen das Hören be-
einf lussen konnten. 

Dass türkische Pop-Musik mitunter sehr nah an ‚westlichem‘ Pop liegt, wird 
jedoch oft von nicht-türkischer Seite aufgrund eines bewussten oder unbewus-
sten Otherings türkischer Musik ausgeblendet. Dieses Othering setzt etwa jeg-
liche populäre türkische Pop-Musik vorurteilshaft mit Makam-Musik gleich, die 
tonal und kompositorisch grundsätzlich anders als westliche Musik gebaut ist, 
auch wenn, wie Greve mit seinem Buch Makamsız [wörtl.: „ohne Makam“] sehr 
deutlich gezeigt hat, die Entwicklung populärer türkischer Musiken sich seit 
Jahrzehnten von makambasierter Musik entfernt (vgl. Greve 2017). Auch Mazhar 
ve Fuats „Nerde Hani“ ist, wie Anadolu Pop zumeist, bereits makam-frei.

Wer hörte in Deutschland in den 1960er- bis 1980er-Jahren überhaupt welche 
Formen türkischer Musik? Türkische Arbeitsmigrant*innen der ersten Genera-
tion begannen in den 1960er-Jahren Almanya Türküleri, sogenannte Deutschland-
lieder, zu hören. Dies sind Lieder von Migrant*innen, die in der Aşık-Tradition 
der Wandersänger*innen in Deutschland entstanden sind. Hier handelt es sich 
um eine inhaltliche Parallelentwicklung zum Chanson Immigrée bzw. dem Chan-
son-Banlieue in Frankreich. Diese begannen in den 1950er-Jahren als Chanson de 

2 �  	 Alle Hörbeispiele sind am Ende des Textes in der Diskographie mit Links zu Online-Präsenzen 
aufgeführt.

https://doi.org/10.14361/9783839473191-004 - am 14.02.2026, 08:29:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839473191-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Cornelia Lund, Holger Lund98

Là-Bas, als herkunftsorientierte migrantische Lieder, und ref lektierten inhaltlich 
das migrantische Leben in seinen Problematiken (vgl. Daadouch 2018).

Ein Hörbeispiel für die genannten Deutschlandlieder stammt vom wohl ers-
ten Aşık in Deutschland, Metin Türköz, und trägt den Titel „Meister İşçi Kavgası“ 
(o.D., verm. 1970er-Jahre). Es behandelt zweisprachig, auf Deutsch und auf Tür-
kisch, einen rassistisch geprägten alltäglichen Arbeitskonf likt zwischen einem 
Schmähworte austeilenden deutschen Meister und einem davon betroffenen tür-
kischen Arbeiter, der sich seinerseits auf Türkisch über den Meister lustig macht. 
Auf diese Art ref lektiert Türköz in typischer Manier eines Almanya Türküleri die 
spezifische Situation der Arbeitsmigrant*innen in Deutschland (vgl. Gutmair 
2023: 80-82).

Der Turkologe Robert Anhegger führt aus, dass türkische Musik insbesonde-
re von den Teilen der eingewanderten türkischen Bevölkerung gehört wird, „die 
ihr überkommenes Leben auch unter den ‚Ungläubigen‘ weiterführen“ (Anhegger 
1982: 18). Ein Lied etwa besingt „die Heimat, die Dörfer [, die …] hierher verpf lanzt 
[sind].“ Entsprechend heißt es in einem Gedicht von Orkan M. Ariburnu: „Mitten 
in Deutschland ein Anatolien“ (ebd.). Türkische Musik dient hier der Abgrenzung 
gegenüber der Fremde, der Rück-Verheimatung, als Schutz und als Verankerung.

Genutzt werden hierzu neben Aşık-Musik und vernakulären Regionalstilen 
insbesondere auch Arabesk-Musik und die sehr populäre türkische Kunstmusik, 
Türk Sanat Müziği, sowie in den 1980er-Jahren Disko Folk. Dies sind allesamt Musi-
ken, welche tendenziell eher anatolische, arabische oder post-osmanische Seiten 
der Identität der migrierten türkischen Landbevölkerung musikalisch anspre-
chen und repräsentieren.

Die genannten Musiken betreffen jedoch nur einen Ausschnitt einer sozial 
viel differenzierteren türkischen Gesellschaft, nämlich den Ausschnitt einer ru-
ralwirtschaftlich geprägten und ansonsten meist ungelernten Landbevölkerung. 
Und sie betreffen nur einen Ausschnitt (Aşık-Tradition, vernakuläre Regionalsti-
le, Arabesk, Türk Sanat Müziği, Disko Folk) einer musikalisch ausdifferenzierteren 
türkischen Musik. Urbane Anadolu Popmusik etwa, wie jene oben erwähnte von 
Mazhar ve Fuat, kommt bei dem erwähnten migrantischen Ausschnitt der türki-
schen Gesellschaft praktisch nicht vor.

Warum haben wir als Teil der deutschen Dominanzgesellschaft – abseits 
folklorisierender Begegnungsfeste oder aktivistischer Ansätze (vgl. Lund/Lund 
2022: 71) sowie des türkisch-deutschen Hip-Hops – jahrzehntelang so gut wie 
nichts über die musikalisch vielgestaltige türkische Musik erfahren bzw. erfahren 
können? Diese Frage führt zur Bewertung türkischer Musik in deutschen Mas-
senmedien und zu Ausschlüssen als Form der Abgrenzung.

https://doi.org/10.14361/9783839473191-004 - am 14.02.2026, 08:29:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839473191-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Grenzziehungen 99

3. 	 Welche Rolle spielen Abwertung und Ausschluss türkischer Musik  
in Deutschland?

Der Rundfunkjournalist Barry Graves von RIAS Berlin fasste seine Beobachtun-
gen zur Situation türkischer Musik in Deutschland im Jahr 1982 in einem Aus-
schnitt aus „Berlinale Meets“ zu Cem Kayas Film Aşk, Mark ve Ölüm wie folgt zu-
sammen: 

„Türkische Musik, egal ob Folklore, Klassik oder Pop, ist in den Rundfunkan-
stalten auf den Einsatz im Rahmen der türkischen Sendungen beschränkt, 
von denen es nicht sehr viele gibt. Hiesige Diskjockeys oder Programmierer 
beklagen gerne die angeblich geringe Qualität der Produktionen im Pop-Sek-
tor und bei der Klassik die schnelle Ermüdung beim Publikum“ (Graves 1982).

Im Anschluss verweist Graves auf inklusive Potenziale, die jedoch ungenutzt bleiben:

„Es wäre doch überhaupt kein Problem, in sogenannten ‚Bunten Abenden‘, 
Quizshows, Veranstaltungen jeder Art, türkische Ensembles, türkische Solis-
ten auftreten zu lassen, um Deutsche und Türken über den Umweg der Kultur 
ein bisschen näher zu bringen. So dass die Leute einfach sagen: ‚Mensch, das 
ist ja auch interessant, die sind uns nicht mehr fremd. Und die Ajda Pekkan, 
die Du den ganzen Tag da in Deiner Wohnung nebenan spielst, die hab‘ ich 
neulich auch im Fernsehen gesehen. Die sieht ja toll aus und die kann ja prima 
singen.‘ Das passiert leider nicht“ (ebd.).

Graves‘ schlussfolgernder Kernsatz lautet: „Da haben die Medien ganz stark ver-
sagt. Da ist nichts unternommen worden in all den Jahren […]“ (ebd.), um türkische 
Musik generell, aber eben auch in ihrer stilistischen Vielfalt medial zu präsentie-
ren. Dieser Satz behält Gültigkeit, zumindest bis zur einsetzenden Beliebtheit von 
(Neo-)Anadolu Pop in den späten 2010er-Jahren (Lund/Lund 2022). Manche, wie 
Regisseur Cem Kaya, sehen Graves Beobachtungen allerdings selbst im Jahr 2022 
weiterhin bestätigt: 

„Vor zwei Jahren war ich in Köln, da ist Tarkan aufgetreten, der in der türkischen 
Community und weltweit ein Superstar ist. Die riesige Lanxess Arena war voll 
bis zum Anschlag, es gab lange Schlangen vor der Tür. Aber es war nicht ein 
Deutscher da, und erst recht keine deutsche Presse. Ich werde seit meinem 
Film immer wieder gefragt: Warum wurden diese tollen türkischen Musiker 
damals eigentlich nie in eine deutsche Fernsehsendung eingeladen? Daran hat 
sich gar nicht so viel geändert. Warum war denn kein einziger Journalist auf 

https://doi.org/10.14361/9783839473191-004 - am 14.02.2026, 08:29:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839473191-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Cornelia Lund, Holger Lund100

dem Tarkan-Konzert in Köln? Das mediale Desinteresse ist immer noch groß“ 
(Kaya, in Bax 2022).

In der Tat wurde türkische Musik von den deutschen Radio- und TV-Medien, dem 
Musikvertrieb, den Musiklokalitäten und den Popmusikfestivals über Jahrzehn-
te hinweg ignoriert, quasi unsichtbar und unhörbar gemacht (Lund 2021; Lund/
Lund 2022). Mit der Ausnahme von kurzen TV-Sendungen für Migrant*innen (in 
deren entsprechenden Sprachen) wie „Ihre Heimat, unsere Heimat“, „Nachbarn 
in Europa“ und „Babylon“ (Brake 2022) oder Berichten zu interkulturellen Begeg-
nungsfesten war in deutschen Medien zu musikalischen und kulturellen Aktivi-
täten türkischer Migrant*innen in der Zeit vor türkisch-deutschem Hip-Hop fast 
nichts zu sehen oder zu hören. Selbst letzterer konnte sich erst in den 2010er-Jah-
ren erfolgreich in die Charts vorkämpfen. Geradezu absurd muten diesbezüg-
lich die Begründungen der Verantwortlichen an. Der Musiker und Autor Nedim 
Hazar notiert: „Die deutschen Radiomacher führen an, türkische Musik klinge 
unangenehm für deutsche Ohren, die befremdlichen Töne könnten zum Beispiel 
beim Autofahren zu Konzentrationsstörungen führen“ (Hazar 1998: 287).

Hazar führt außerdem das bereits erwähnte, Ende der 1990er-Jahre auf kom-
mende Satellitenfernsehen als einen weiteren Grund für die mediale Unsichtbar-
keit türkischer Musiken an: 

„Auf diese Weise wurde dann auch die deutsche Öffentlichkeit entlastet, die 
sich bis dahin ohnehin nicht weiter für Fragen der Kultur und der Kunst der 
türkischen Migranten interessiert hatte. Dies war der Beginn der kulturellen 
Ghettoisierung, die später durch das Auf kommen des Fernsehkanals TRT-In-
ternational und der per Satellitenantenne zu empfangenden weiteren türki-
schen Fernsehprogramme verstärkt wurde. Zwei Millionen Gebührenzahler 
verzichteten auf diese Weise freiwillig auf Rechte, die ihnen eigentlich durch 
die deutschen Radio- und Fernsehanstalten gewährt werden müssen“ (ebd.: 
292; vgl. auch Brake 2022). 

Jörg Becker thematisiert letzteren Aspekt noch deutlicher. Laut ihm hat die Ge-
bühreneinzugszentrale GEZ zwischen 1960 und 2007 rund 4,8 Milliarden Euro 
Rundfunkgebühren von Migrant*innen eingenommen: 

„Gemessen an den […] 4,8 Milliarden Euro haben migrantische Rundfunkemp-
fänger kaum eine Gegenleistung in Form von für sie spezifischen Angeboten 
erhalten (spezifische Themen, Sendeformate, Sendezeiten, Spartenkanäle, 
Musik, Filme und/oder muttersprachliche Angebote)“ (Becker 2011: 11).

https://doi.org/10.14361/9783839473191-004 - am 14.02.2026, 08:29:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839473191-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Grenzziehungen 101

Die Mechanismen des Ausschlusses sind auch in anderen Segmenten des deut-
schen Musikmarktes zu beobachten. Selbst Akteur*innen des kommerziellen Mu-
sikmarktes sahen das Potenzial türkischer Musik sehr lange nicht oder wollten es 
nicht sehen. Rassismus scheint das kapitalistische Interesse überschattet zu ha-
ben (vgl. Lund 2021; Kunst- und Ausstellungshalle der Bundesrepublik Deutsch-
land 2023: 54). Deutsche Plattenfirmen wie Ariola, Polydor, Phonogram oder 
Bellaphon, aber auch mediale Musikformate wie Radio- und Fernsehhitparaden, 
die sich angeblich der bestverkauften und daher beliebtesten Musik widmeten, 
ignorierten über Jahrzehnte jede Art von türkischer Musik in Deutschland sowie 
das Publikum und die Märkte dafür fast vollständig (Güngör/Loh 2019: 31 und 33; 
vgl. auch Reier 2020; Lund 2021). Dies geschah, obgleich türkische Musiklabels 
wie Türküola, Uzelli und Minareci, die in Köln, Frankfurt oder München ange-
siedelt waren, Millionenumsätze mit ihrer Musik erwirtschafteten und zuweilen 
höhere Absatzzahlen mit ihren Plattenveröffentlichungen als parallel veröffent-
lichte Top-Ten-Hitparadenmusik generieren konnten (vgl. İlgiç/Pilcz 2021; Genz-
ken 2021; Kunst- und Ausstellungshalle der Bundesrepublik Deutschland 2023: 
54). Das heißt: wäre tatsächlich, wie behauptet, die absatzstärkste Musik in den 
Fernseh- und Radiohitparaden vertreten, hätte türkische Musik darin präsent 
sein müssen. Denn 

„mit zwölf goldenen Schallplatten ausgezeichnet und Hunderttausenden ver-
kauften Tonträgern übertraf Özkasap die Verkaufszahlen von Stars wie Vicky 
Leandros oder Katja Ebstein. Leandros‘ Hit ‚Theo, wir fahr‘n nach Lodz‘ von 
1974 etwa verkaufte sich 400.000-mal, Yüksel Özkasaps Album ‚Beyaz Atlı‘, 
das nur ein Jahr später erschien, erreichte doppelt so hohe Verkaufszahlen. Im 
Radio wurde sie trotzdem nicht gespielt und auch nicht in die ZDF-Hitparade 
eingeladen“ (Genzken 2021). 

An dieser Stelle wird der absichtsvolle, diskriminierende Ausschluss türkischer 
Musik aus musikindustriellen Strukturen und damit auch aus der Öffentlichkeit 
sehr deutlich. 

Auch in der musikalischen Bildungslandschaft Deutschlands regiert seit 
Jahrzehnten der Ausschluss. Türkische Musik ist an europäischen Musikuniver-
sitäten, Hochschulen oder Akademien kaum repräsentiert, türkische Musikinst-
rumente werden dort ebenso selten unterrichtet wie an Musikschulen, wie auch 
Martin Greve noch unlängst feststellen musste: „Until recently only European mu-
sic academies remained institutions which completely blocked the integration of 
[…] Turkish music“ (Greve 2017: 51). Dies geschah wohl vor allem deshalb, weil man 
türkische Musik nicht als ‚europäisch‘ einstufte, ungeachtet der Europäisierungen 
und musikalischen Hybridsierungen, welche die Sultane im 19. Jahrhundert mit der 

https://doi.org/10.14361/9783839473191-004 - am 14.02.2026, 08:29:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839473191-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Cornelia Lund, Holger Lund102

Berufung Gaetano Donizettis an den Hof zur Leitung des Palastorchesters anstie-
ßen (vgl. ebd.: 192).

Der türkische Staat seinerseits stellte sich kaum hinter türkische Musik. Die 
kemalistische Förderung einer türkischen Oper ging einher mit Abwertungs- und 
Ausschlussmechanismen osmanischer bzw. post-osmanischer Musiken. Das 
reichte vom jahrzehntelangen Verbot religiöser Musik, der zeitweiligen Radio-
verbannung osmanisch-arabischer Musik, bis hin zum Verbot kurdischer Musik 
oder der politischen Verbannung von Musiker*innen des Anadolu Pop durch das 
Militär in der Folge des Militärputsches von 1980. Immer wieder also wurden tür-
kische Musiken in der Türkei staatsseitig diskreditiert, was eine positive, staats-
gestützte Identifikation mit in der Bevölkerung beliebten Musikstilen erschwerte 
(vgl. ebd.).

Zu den Einrichtungen mit Bildungsauftrag in Deutschland zählen nicht nur 
akademische Institutionen, sondern auch Museen. Wurde türkische Musik von 
musealen deutschen Institutionen repräsentiert, und wenn ja, wie? Eine Aus-
stellung zu türkischer Musik, speziell türkischer Popmusik, vor 2021 in Deutsch-
land ließ sich nicht recherchieren. Manchmal enthielten allerdings Ausstellungen 
zu anderen Themen auch Sektionen zu türkischer Musik in und aus Deutsch-
land, wie etwa die Foto-Ausstellung „Bizim Berlin 89/90. Fotografien von Ergun 
Çağatay“ (2018) im Märkischen Museum Berlin. Sie enthielt eine gut ausgebaute 
Sektion zu türkisch-deutschem Hip-Hop aus Berlin. Im Titel der Ausstellung war 
davon allerdings nichts zu lesen (vgl. Märkisches Museum Berlin 2018). 

Ähnlich verhielt es sich mit der Überblicksausstellung „Hits & Hymnen. Klang 
der Zeitgeschichte“ zum Verhältnis von Musik und Politik. Sie fand 2021 in der 
Stiftung Haus der Geschichte der Bundesrepublik Deutschland in Bonn statt 
und enthielt Sektionen zu migrantischer Musik, u.a. auch zur Entstehung von 
Hip-Hop als migrantischer Musik, wobei die türkische Beteiligung in einer klei-
nen Sektion hervorgehoben wurde (vgl. Haus der Geschichte der Bundesrepublik 
Deutschland in Bonn 2021). Nedim Hazar fasst zusammen: „In der Bonner Aus-
stellung ‚Hits und Hymnen‘ […] werden erstmals neben Udo Lindenberg und Nena 
auch Yüksel Özkasap und Metin Türköz ausgestellt“ (Hazar, in Genzken 2021).

Die erste und bislang einzige spezifische Ausstellung stellte „Gurbet Şarkıları. 
Lieder aus der Fremde. Musik und Zugehörigkeit zwischen der Türkei und 
Deutschland (1961–2021)“ dar (vgl. Staatliche Museen zu Berlin, Preußischer Kul-
turbesitz 2021). Sie ist den bereits erwähnten Almanya Türküleri gewidmet, Lie-
dern türkischer Migrant*innen, die in Deutschland entstanden sind und das Le-
ben in Deutschland behandeln.

Verantwortet wurde die Ausstellung vom Museum für Islamische Kunst – 
Staatliche Museen zu Berlin (SMB) im Pergamonmuseum, das Teil der größten 
und mächtigsten deutschen Kulturinstitution, der Stiftung Preußischer Kultur-
besitz, ist. Mit dem Pergamonmuseum fand sie zugleich in einem der prestige-

https://doi.org/10.14361/9783839473191-004 - am 14.02.2026, 08:29:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839473191-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Grenzziehungen 103

trächtigsten deutschen Museen statt, was ihr per se einen besonders gewichtigen 
und repräsentativen Charakter verlieh. Der kurze Eintrag auf der Webseite sowie 
die digitale Präsenz der Ausstellung enthalten kaum Informationen zu den Ko-
operationspartner*innen, auch zum kuratorischen Team ist hier nichts zu erfah-
ren (vgl. ebd.).

Diese Informationsarmut begleitet die Ausstellung auf verschiedenen Ebenen: 
Nicht nur, dass sich kein Nachhall in Form von Presse-Rezensionen finden lässt, 
auch der konkrete Ausstellungsort im verzweigten Gebäudekomplex auf der Ber-
liner Museumsinsel war weder im Internet noch im Gebäude selbst kommuni-
ziert. Es gab keinerlei Leitsystem für die Ausstellung, was die Basisstandards für 
eine Ausstellungspräsenz nicht erfüllt (vgl. Uebele 2006) – und umso wichtiger 
gewesen wäre, als sich die Ausstellung in einem kleinen, eher abgelegenen Lab-
Raum befand. Im Museumsshop gab es weder eine Publikation noch irgendeine 
andere Form von Merchandise oder thematische Literatur zur Ausstellung, eine 
Situation, die somit nicht den Basisstandards für Marketing von Museen und Ma-
naging von Museumsshops entspricht (vgl. Museum Store Association 2015).

Gezeigt wurde die Musikausstellung als Sonderausstellung des Museums für 
Islamische Kunst. Diese Einordnung türkischer Musik in die islamische Kunst 
kann als ein Othering der Musik gelesen werden, zumal der Komplex der SMB 
auch eine Einordnung unter ein anderes Museumsdach erlaubt hätte: Die Aus-
stellung wird durch das Framing tendenziell enteuropäisiert, orientalisiert und 
islamisiert – sie wird also aus europäisch-deutscher Sicht fremd gemacht, was 
dem Konzept des Otherings entspricht (vgl. Siouti et al. 2022: 7-30). Dies steht 
jedoch den musikhistorischen Entwicklungen entgegen. Denn türkische Musik 
ist ab der Republikgründung 1923, zumal aufgrund der kemalistischen, gezielt 
anti-religiösen Musikpolitik, eindeutig überwiegend säkular (Tas 2014). Dennoch 
wird sie im Museum für Islamische Kunst, also unter einem religiösen Vorzeichen, 
ausgestellt. Die Ausstellung selbst bietet allerdings kein einziges Beispiel für isla-
mische türkische Pop-Musik – und das, obwohl der türkisch-deutsche Rap recht 
früh, bereits in den 1990er-Jahren, zum Beispiel mit der Formation Sert Müslü-
manlar eine erfolgreiche islamische Variante hervorgebrachte. Auch über das be-
liebte Yeşil Pop (Green Pop-)Genre, also islamische Pop-Musik generell, erfahren 
Ausstellungsbesuchende nichts. Das Genre und die türkischen Beteiligungen da-
ran werden nirgendwo erwähnt. 

Der offizielle Anspruch dieser Ausstellung zum 60. Jahrestag des Migrations-
abkommens beider Länder lautete: 

„Die Ausstellung macht unterschiedliche Perspektiven der sogenannten Gast-
arbeiter*innen und nachfolgender Generationen sichtbar, indem sie sich dem 
Verhältnis zwischen Musik, individuellen Biografien und gesellschaftlicher 

https://doi.org/10.14361/9783839473191-004 - am 14.02.2026, 08:29:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839473191-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Cornelia Lund, Holger Lund104

Verortung widmet“ (Staatliche Museen zu Berlin, Preußischer Kulturbesitz 
2021). 

Dieses Versprechen wird allerdings konterkariert durch die finale Präsentation 
und ihr institutionelles Framing, das türkische (Pop-)Musik wiederum exkludiert, 
marginalisiert und invisibilisiert und auf diese Weise Auskunft gibt über ihre ge-
sellschaftliche Verortung und ihren Wert, der ihr seitens der Staatlichen Museen 
zu Berlin/Preußischer Kulturbesitz zugeschrieben wird. 

Welche Instanz letztlich hierfür Verantwortung trägt, lässt sich dem Kontext 
der Ausstellung nicht entnehmen. Da der institutionelle Kontext derart großer 
und mächtiger Gebilde wie der Staatlichen Museen zu Berlin/Preußischer Kultur-
besitz seine eigenen Dynamiken entwickeln kann (vgl. Wissenschaftsrat 2020a; 
2020b), ist durchaus nicht auszuschließen, dass die Kurator*innen, deren Namen 
auf der Webseite zur Ausstellung nicht genannt werden, möglicherweise ande-
re Ideen zum Framing der Ausstellung hatten. Dafür würde sprechen, dass etwa 
die Ausstellungspodcasts und das zentrale Ausstellungsvideo von Mirza Odabaşı, 

„Sounds aus der Seele – Musik zwischen Almanya und Deutschland“3, diskursiv 
andere Spuren legen, indem dort anhand von Zeitzeug*inneninterviews sensibel 
nach einer Geschichte der türkisch-deutschen Musik, ihrer Rezeption und Wer-
tigkeit gefragt wird.

4. Wie verhalten sich Parallelgesellschaft und musikalischer
Parallelmarkt zueinander?

Wie reagierte die türkische Musik-Szene in Deutschland auf ihre jahrzehntelange 
Abwertung und ihren Ausschluss aus Medien und Musikmarkt? Gerade diese Pro-
zesse führten zur Etablierung eines musikalischen Parallelmarktes. Nedim Hazar 
schreibt hierzu 1998: 

„Unsere mehr als 35-jährige Anwesenheit fand und findet – mit einigen we-
nigen Ausnahmen – keinerlei Niederschlag in der Musik [im Deutschland 
der Dominanzgesellschaft]. Die in Deutschland von Türken produzierte Mu-
sik findet keinen Eingang in den allgemeinen Markt. Ja man muss sogar von 
einem zweiten, parallel existierenden Markt sprechen“ (Hazar 1998: 287).

Türkische Labels in Deutschland produzierten und verkauften Millionen an Ton-
trägern mit türkischer Musik aus Deutschland und der Türkei. Da die Labels aus 

3  � 	 Vgl. Mirza Odabaşı, „Sounds aus der Seele – Musik zwischen Almanya und Deutschland.“ 
https://www.youtube.com/watch?v=3Y3eeloQZd4 (Zugrif f: 15.6.2023).

https://doi.org/10.14361/9783839473191-004 - am 14.02.2026, 08:29:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839473191-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Grenzziehungen 105

strukturellem und institutionellem Rassismus heraus (vgl. Lund 2021) keinen Zu-
gang zu den relevanten offiziellen Vertriebskanälen der deutschen Musikindus-
trie hatten – wie Hitparaden, Medien, Musikläden –, mussten sie ihre eigenen, 
unabhängigen Vertriebswege erfinden. Das gelang mit Lebensmittelgeschäften 
und Gemischtwarenläden als Hauptverkaufsstellen und türkischen Zeitungen 
zur Platzierung von Musik in Medien.4 Was aus diesem Phänomen hervorgeht, ist 
in den Worten von Teresa Vena, 

„dass diese wortwörtlich Millionen an in Deutschland ansässige Türken ver-
kauften Kassetten völlig an der restlichen deutschen Bevölkerung vorbeigin-
gen. Die Größe dieses Industriezweigs fand weder im politischen noch gesell-
schaftlichen Bewusstsein eine Entsprechung“ (Vena 2022). 

Hazar formuliert hierzu: 

„[…] meiner Meinung nach sind die Gründe für den Mangel an gegenseitiger 
Beeinf lussung, und nicht nur im Bereich der Musik, sondern auch in anderen 
kulturellen Bereichen, im Prozess der Verarbeitung des Phänomens der Mi-
gration durch die Türken aber ganz besonders auch durch die Deutschen zu 
suchen“ (Hazar 1998: 287).

Hazar diagnostiziert nach einer 15-jährigen Abwesenheit bei der Rückkehr nach 
Deutschland im Jahr 2017: 

„[Wir] fanden […] Parallelwelten, in denen Migrant*innen und Einheimische 
nun lebten. Es war alles fast friedlich, aber existierte nebeneinander. Auch 
unter den Türkeistämmigen waren Parallelwelten entstanden. Gefühlt waren 
die Türken, die Kurden, die Aleviten, die Laizisten und so weiter hier noch 
eins, als ich 2003 nach Istanbul ging“ (Hazar 2021: 20).

Woher kommt das und woran liegt das? In ihrem Grußwort zu Hazars Buch von 
2021 schreibt die SPD-Politikerin Lale Akgün: 

„[…][E]s geht um verschiedene Kulturen, die [angeblich] nicht oder kaum zu-
sammenzubringen sind. Dies nährt die Vorstellung, dass Migrant*innen auch 
nach sechzig Jahren immer noch in ihrer Blase leben und mit der Mehrheits-
kultur kaum oder wenig in Berührung kommen. Eine Vorstellung, die zu-
gleich eine Beleidigung für die Migrant*innen und für die Mehrheitskultur 

4  � 	 Zum türkischen Musikmarkt in Deutschland als parallelem und unabhängigem Musikmarkt 
vgl. Lund 2021 sowie Lund/Lund 2022: 16–21. 

https://doi.org/10.14361/9783839473191-004 - am 14.02.2026, 08:29:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839473191-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Cornelia Lund, Holger Lund106

ist: Die einen leben in ihrer abgeschotteten Welt und die anderen haben eine 
so schwache Kultur, dass diese nicht in der Lage ist, Einf luss auf Eingewan-
derte zu übernehmen“ (ebd.: 11f). 

Akgün bemerkt allerdings auch im Vergleich mit spanischen Migrant*innen: 

„[…] [V]iele Intellektuelle verließen ihr Land aufgrund des Franco-Regimes. In 
Deutschland haben sie sich ernsthaft um die Bildung aller spanischen Kin-
der gekümmert. Sie haben Elternvereine gegründet und Arbeiterfamilien auf 
Lehrergespräche vorbereitet. Ich weiß nicht, ob die türkische Militärjunta in 
den 1980er-Jahren davon wusste. Sie wussten aber, dass die nach Deutschland 
gef lüchteten Intellektuellen nie die Meinungshoheit über die Gastarbeiter*in-
nen bekommen sollten. Deswegen wurden hier so viele islamische Verbände 
gegründet – gut finanziert aus der Türkei, um eine Alternative zu bieten, die 
Leute zu islamisieren und dafür zu sorgen, dass sie nicht politisch aufwachen. 
Und es ist ihnen auch gelungen. Eine erfolgreiche Initiative“ (ebd.: 140). 

Mit der hier angesprochenen Abgrenzung durch eine islamische Bildung geht eine 
religiös motivierte Ab- und Entwertung türkischer Musik einher, da vor allem im 
konservativen sunnitischen Islam Musik kaum einen Stellenwert besitzt, weil sie 
gewissen Koranauslegungen nach per se an Tanz, Alkohol und Erotik gekoppelt 
sei, also aus religiöser Sicht verwerf lich sei (Tas 2014: 381). Dies leistet einer mu-
sikalischen Selbstausgrenzung Vorschub, wie im folgenden Kapitel gezeigt wird.

5. Inwiefern findet eine Entwertung türkischer Musik im Rahmen von
Selbstausgrenzung statt?

Zur Selbstausgrenzung notierte Gunda Bartels unlängst: 

„Bestürzend ist, dass die durch den Sänger Muhabbet oder die Rapperin Aziza 
A repräsentierte Postmigrantengeneration kaum mit dem eigenen künstleri-
schen Erbe vertraut ist. Mit Leuten wie Yüksel Özkazap, der Nachtigall von 
Köln, die in ihren ‚Liedern aus dem Exil‘ Heimweh und Isolation der Männer 
und Frauen aus der Türkei in wehmütigen Arabesken besang“ (Bartels 2022). 

„Darüber wird nicht berichtet, die Überlieferung findet nicht statt“, ergänzt der Re-
gisseur Cem Kaya (ebd.). Dieser Überlieferungsbruch kommt von drei Seiten her 
zustande: erstens, wie soeben beschrieben, von der Seite des sunnitischen Islams, 
der Musik generell ablehnt; zweitens von der repressiven, die unmittelbare musika-
lische Vergangenheit ablehnenden Musikpolitik der Militärjunta im Anschluss an 

https://doi.org/10.14361/9783839473191-004 - am 14.02.2026, 08:29:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839473191-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Grenzziehungen 107

den Putsch im Jahr 1980 (vgl. Greve 2017: 192); und drittens von vorherrschenden 
Verwestlichungstendenzen ab den 1990er-Jahren, die zu einer Abwertung anato-
lisch basierter Musik geführt haben. Yaprak Uyar, Wissenschaftlerin und Musike-
rin, spricht von „the particularly complex nature of Westernization in Turkish so-
ciety“. Sie führt aus: 

„As a DJ performing in my early 20s [um die 2000er-Jahre], I recall hiding my 
Balkan and Anatolian folk music knowledge inherited from my family among 
my peers, because those weren‘t appreciated as ‚hip‘ back in those times. Be-
fore the age of internet, performance and a taste of Anatolian folk music were 
attributed to working-class and rural populations in Turkey“ (Uyar 2021: 11, 
Anführungszeichen i. O.).

Der nicht-westliche Hybridanteil, mithin der anatolische Teil des Anadolu Pop, 
wirkte negativ bei dem ultimativen Verwestlichungswunsch einer damals jun-
gen türkischen Generation, sowohl sozial als auch musikalisch. Folglich wurde er 
unterdrückt. Dass zudem die Wahrnehmung bestand, „that people in Germany 
didn‘t like Turkish music“, wie es die in Deutschland aufgewachsene Musikerin 
Derya Yıldırım zusammengefasst hat (Yıldırım, in Rigney 2021), konnte den Über-
lieferungsbruch nicht heilen, im Gegenteil. Inferiorisierung wurde Programm, 
wie Cem Kaya es formuliert: „Da wurde uns von den Deutschen auch immer klar 
vermittelt, durch Ignoranz oder Naserümpfen, dass unsere eigene Kultur nichts 
wert sei. So wurde uns schon als Kindern ein Minderwertigkeitskomplex einge-
pf lanzt“ (Kaya, in Bax 2022).

6. 	 Schlussbemerkung und Ausblick

Die von uns skizzierten Grenzziehungen und der Umgang mit türkischer Pop-
musik in Deutschland von den 1960er-Jahren bis heute zeigen, wie vielfältig und 
komplex die Phänomene der Abgrenzung, insbesondere der Selbst- und Fremd-
abgrenzung, nicht nur entlang der „Integrationsgrenze“ verlaufen. Unsere Be-
obachtungen liefern hierzu nur einen kleinen, unvollständigen Ausschnitt. Der 
Versuch, unsere Kernfragen nach Musik und Publikum, Musikfunktionen und 
Musikmarkt zu beantworten, führte zu einer Kritik musikrelevanter Aspekte 
deutscher Migrationspolitik. Er führte aber auch zu einer Kritik am institutio-
nellen Umgang mit türkischer Musik in Deutschland, exemplarisch verdeutlicht 
anhand der Darstellung des Musikausstellungsbesuches des Museums für Isla-
mische Kunst in Berlin. Eine aus unserer Sicht gewichtige Problematik, und das 
zeigt auch das Phänomen der Selbstausgrenzung sehr deutlich, ist der Mangel an 
Diskurs, historiografischer Überlieferung und strukturierter Zugänglichkeit zu 

https://doi.org/10.14361/9783839473191-004 - am 14.02.2026, 08:29:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839473191-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Cornelia Lund, Holger Lund108

migrantischen kulturellen Äußerungen. Es fehlt ganz grundlegend an Archiven. 
An dieser Stelle sei jedoch auf den – positiven, diskursbildenden – Wandel ver-
wiesen, der mit umfassenden Ausstellungen wie „Wer wir sind. Fragen an ein Ein-
wanderungsland“ (2023) in der Kunst- und Ausstellungshalle der Bundesrepublik 
Deutschland in Bonn oder des in Köln geplanten umfassenden Migrationsmu-
seums des DOMiD (Dokumentationszentrum und Museum über die Migration in 
Deutschland) Fahrt aufnimmt.

Zugleich nimmt aus postmigrantischer, ethnienübergreifender Perspektive 
aktuell ein Diskurs an Fahrt auf, auf den wir zum Schluss noch kurz eingehen 
möchten. In Gegenargumentation zu einem öffentlichen Integrationsdiskurs, 
wie ihn zum Beispiel Süssmuth bemüht hat, möchten wir mit der „neuen Lust 
auf Desintegration“ antworten, wie sie die Journalistin Julia Lorenz im Berliner 
Stadtmagazin Tip Berlin anlässlich „60 Jahre Almanya“ feststellt (Lorenz 2021: 25). 
Sie koppelt daran die Frage: „Und wenn wir gar nicht dazugehören wollen?“ (Ebd.). 
Eure Heimat ist unser Alptraum heißt ein Sammelband, welcher 2019 von Fatma Ay-
demir und Hengameh Yaghoobifarah herausgegeben wurde. Zuvor initiierte der 
Antisemitismusforscher Max Czollek mit seinem durch die Kulturstiftung des 
Bundes geförderten Festival Desintegration (2016) am Maxim-Gorki-Theater in 
Berlin, seiner Kongresspublikation Desintegration. Ein Kongress zeitgenössischer jüdi-
scher Positionen (Czollek/Salzmann 2017) sowie mit seinem Buch Desintegriert Euch! 
(2018) einen dezidierten Desintegrationsdiskurs5. Wer möchte schon zu einem 
Deutschland gehören, das so mit Migrant*innen verfährt, wie wir es in diesem 
Artikel am Beispiel türkischer (Pop-)Musik dargestellt haben? Ausgangspunkt der 
differenzierenden und auch provokativen postmigrantischen Lust auf Desinteg-
ration ist allerdings, laut der Schriftstellerin Çiçek Bacik, eine bereits existieren-
de Verbundenheit mit Deutschland als dem Land, dem man sich zugehörig er-
achtet und für das man nun auf eine neue, desintegrative und emanzipatorische 
Weise kämpfe (Lorenz 2021: 25), indem man sich den dominanten Praktiken der 
Fremdzuschreibungen durch die Dominanzgesellschaft entzieht und stattdessen 
in den unterschiedlichen, von Diskriminierung und Ausschlüssen betroffenen 
Bevölkerungsgruppen nach Gemeinsamkeiten, Überschneidungen und Allianzen 
sucht. Die „neue Lust auf Desintegration“ ist jedoch nicht nur zu lesen, sondern 
auch zu hören, etwa in den neueren Produktionen der profilierten Rapperinnen 
Ebow, EsRap und NASHI44.6 Und es ist vielleicht auch kein Zufall, dass in diesem 
letzten Kapitel unseres Beitrages fast ausschließlich Frauennamen auftauchen – 

5  � 	 Vgl. https://www.gorki.de/de/themenseite-festival-desintegration (Zugrif f: 15.6.2023).
6  � 	 Vgl. https://www.discogs.com/artist/4432095-Ebow-3 und https://www.discogs.com/artist/ 

2318254-Esrap – insbesondere etwa Ebow/Yaghoobifarahs „Hengameh Skit“ (2019), Ebows 
„Giesing81“ (2022) und EsRaps „Der Tschusch ist da“ (2019), aber auch NASHI44s (2022) „Nails 
Lashes Bubble Tea“, „Butterfly“ (2021), sowie „Suck On My Spring Roll“ (2022).

https://doi.org/10.14361/9783839473191-004 - am 14.02.2026, 08:29:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839473191-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Grenzziehungen 109

denn dieser Widerstand ist zugleich ein (queer-)feministischer, genderkritischer. 
Und es ist einer über ethnische Communitys hinweg. Es ist ein Widerstand, den 
Melissa Kolukisagil, Leiterin des seit 2021 stattfindenden iç içe-Festivals für neue 
anatolische Musik in Berlin, wie folgt zusammenfasst: „Wir sind eben auch die 
Generation, die nicht mehr um den Platz fragt, sondern sich den einfach nimmt“ 
(Kolukisagil zit. n. Cam 2022: Min. 8:49-8:54).

Literatur

Aksünger, Handan (2013). „Gemeinschaftsbildung und Integration. Die Aleviten 
in Deutschland und den Niederlanden.“ In: Migrantenorganisationen. Engage-
ment, Transnationalität und Integration: WISO Diskurs der Friedrich-Ebert-Stif tung. 
Gesprächskreis Migration und Integration. Hg. v. Friedrich Ebert Stiftung. Mün-
chen, S. 42–54.

Alkın, Ömer (Hg.) (2017). Deutsch-Türkische Filmkultur im Migrationskontext. Wies-
baden: Springer VS.

Anhegger, Robert (1982). „Die Deutschlanderfahrung der Türken im Spiegel ihrer 
Lieder.“ In: Gastarbeiterkinder aus der Türkei. Hg. v. Helmut Birkenfeld. Mün-
chen: C.H. Beck, S. 9–25.

Arın, Cihan/Bittner, Regina/Kömürcü, Onur Suzan/Lanz, Stephan/Yıldız, Erol/
Becker, Jochen/Osten, Marion von (2005). „Migration und Stadt. Gespräch.“ 
In: Projekt Migration. Hg. v. Kölnischer Kunstverein. Köln: DuMont, S. 638–651.

Aydemir, Fatma/Yaghoobifarah, Hengameh (Hg.) (2019). Eure Heimat ist unser Alp-
traum. Berlin: Ullstein.

Bartels, Gunda (2022). „Heimatklänge aus Almanya. Liebe, Deutschmark und 
Tod: ein Musikdokumentarfilm auf der Berlinale.“ In: Tagesspiegel, https://
www.tagesspiegel.de/kultur/liebe-deutschmark-und-tod-ein-musikdoku 
mentarfilm-auf-der-berlinale-heimatklaenge-aus-almanya/28078738.html 
(Version vom 17.2.2022, Zugriff: 29.12.2023).

Bartsch, Patrick (2011). Musikpolitik im Kemalismus. Die Zeitschrif t Radyo zwischen 
1941 und 1949. (= Bamberger Orientstudien 2). Bamberg: University of Bamberg 
Press.

Bax, Daniel (2022). „Wir sind angekommen. Aber es hat 60 Jahre gedauert.“ Inter-
view mit Cem Kaya. In: Zeit.de, https://www.zeit.de/kultur/film/2022-09/cem 
kaya-liebe-d-mark-und-tod (Version vom 3.10.2022, Zugriff: 29.12.2023).

Becker, Jörg (2011). „Beantwortung der Fragen der Enquêtekommission ‚Migra-
tion und Integration in Hessen‘ zum Thema ‚Medien und Integration‘ im Hes-
sischen Landtag am 13. Mai 2011.“ https://www.data4u-online.de/pr/J-Becker_
Vortrag_Landtag_Hessen.pdf (Zugriff: 29.12.2023.)

https://doi.org/10.14361/9783839473191-004 - am 14.02.2026, 08:29:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839473191-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Cornelia Lund, Holger Lund110

Berberich, Frank/Sarrazin, Thilo (2009). „Klasse statt Masse. Von der Hauptstadt 
der Transferleistung zur Metropole der Eliten.“ In: Lettre International 86, S. 
197–201.

Boran, Erol M. (2023). Die Geschichte des türkisch-deutschen Theaters und Kabaretts. Vier 
Jahrzehnte Migrantenbühne in der Bundesrepublik (1961-2004). Bielefeld: transcript.

BR (2010). „Deutsche Ausländerpolitik. Abwehren und begrenzen.“ In: BR 24 Mi-
gration in Bayern, https://www.br.de/nachricht/migration_bayern_auslaen 
derpolitik100.html (Version vom 24.3.2010, Zugrif f: 29.12.2023).

Brake, Michael (2022). „‚Meine Freunde haben die Nase gerümpft‘.“ Interview mit 
Cem Kaya. In: Fluter., https://www.f luter.de/ask-mark-ve-oeluem-kaya-inter 
view-berlinale (Version vom 14.2.2022, Zugriff: 29.12.2023).

Brennen, Bonnie S. (2021). Qualitative Research. Methods for Media Studies. Abing-
don/New York: Routledge (3. Auf lage).

Czollek, Max (2018). Desintegriert Euch!. Berlin: Hanser.
Czollek, Max/Salzmann, Sasha Marianna (2017). Desintegration. Ein Kongress zeit-

genössischer jüdischer Positionen. Bielefeld, Berlin: Kerber.
Daadouch, Christophe (2018). „Si on chantait. L‘immigration en chanson.“ In: 

Plein droit. Politique migratoire: l‘Europe condamnée 118, https://www.gisti.org/
spip.php?article6007 (Zugriff: 29.12.2023).

dpa (2015). „Merkel: ‚Deutschland ist ein Einwanderungsland‘.“ In: FAZ, https://
www.faz.net/aktuell/politik/ausland/angela-merkel-sieht-deutschland-als-
einwanderungsland-13623846.html (Version vom 1.6.2015, Zugriff: 29.12.2023).

Eryılmaz, Aytaç/Jamin, Mathilde (Hg.) (1998). Fremde Heimat. Yaban, Sılan olur. Eine 
Geschichte der Einwanderung aus der Türkei. Türkiye‘den Alamanya‘ya Göçün Tahiri, 
Katalog. Essen: Ruhrlandmuseum.

Eryılmaz, Aytaç/Lissner, Cordula (Hg.) (2011). Geteilte Heimat. Paylaşılan Yurt. 50 
Jahre Migration aus der Türkei, Katalog. Essen: Klartext.

Gaus, Bettina (2000). „Es gibt die Integrationsgrenze.“ Interview mit Rita Süss-
muth. In: taz, https://taz.de/!1196000/ (Version vom 19.12.2000, Zugriff: 
29.12.2023).

Genzken, Lisa (2021). „Ali singt vom Schwarzen Meer.“. In: Zenith, https://maga 
zin.zenith.me/de/kultur/projekt-deutschlandlieder (Version vom 20.10.2021, 
Zugriff: 29.12.2023).

Greve, Martin (2003). Musik der imaginären Türkei. Musik und Musikleben im Kontext 
der Migration aus der Türkei in Deutschland. Stuttgart: J.B. Metzler.

Greve, Martin (2017). Makamsız. Individualization of Traditional Music on the Eve of 
Kemalist Turkey. Orient Institut Istanbul (= Istanbuler Texte und Studien 39). 
Würzburg: Ergon.

Güngör, Murat/Loh, Hannes (2019). „Kölsch Kültür. Türkische Popmusik im Exil.“ 
In: StadtRevue. Kultur Politik Stadtleben in Köln. Kölsch Kültür 3, S. 31–37.

https://doi.org/10.14361/9783839473191-004 - am 14.02.2026, 08:29:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839473191-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Grenzziehungen 111

Gutmair, Ulrich (2023). Wir sind die Türken von Morgen. Neue Welle, neues Deutsch-
land. Stuttgart: Tropen.

Hauenstein, Hanno (2023). „Silvesternacht: die Böllerdebatte ist rassistisch.“ In: 
Berliner Zeitung, https://www.berliner-zeitung.de/mensch-metropole/silves 
ternacht-die-boeller-debatte-ist-rassistisch-li.303337 (Version vom 3.1.2023, 
Zugriff: 29.12.2023).

Haus der Geschichte der Bundesrepublik Deutschland in Bonn (2021). „Hits 
& Hymnen. Klang der Zeitgeschichte.“ Webseite zur Ausstellung, https://
www.hdg.de/haus-der-geschichte/ausstellungen/hits-hymnen-klang-der-
zeitgeschichte und das damit verbundene Ausstellungsvideo „Musik gegen 
Alltagsrassismus: Deutscher Hip-Hop in den 1990ern.“ https://www.you 
tube.com/watch?v=vPSteZ1YI_E&list=PLSOj7M9jqAbI0m5UR7gcuOhE16peK 
WeeW&index=2 (Zugriff: 29.12.2023).

Hazar, Nedim (1998). „Die Saiten der Saz in Deutschland.“ In: Fremde Heimat. Ya-
ban, Sılan olur. Eine Geschichte der Einwanderung aus der Türkei. Türkiye‘den Alama-
nya‘ya Göçün Tahiri. Katalog. Essen: Ruhrlandmuseum. Hg. v. Aytaç Eryılmaz 
und Mathilde Jamin. Essen, S. 285–297.

Hazar, Nedim (2021). Deutschlandlieder. Almanya Türküleri. Zur Kultur der türkei-
stämmigen Community seit dem Anwerbeabkommen 1961. Berlin: Rotbuch.

İlgiç, Sedef/Pilcz, Nazlı Sağdıç (2021). „Case File I Feature I: In the Words of Con-
temporary Folk Bards, the Predicament of Germany‘s ‚Guest Workers‘.“ In: 
#60JahreMusik. Hg. v. Yunus Emre Enstitüsü. Köln, https://www.istanbul-
berlin.com/en-de/dosya1_yazi1_60yilmuzik/ (Version vom 12.8.2021, Zugriff: 
29.12.2023).

Jäger, Siegfried (2012). Kritische Diskursanalyse. Eine Einführung. Münster: Unrast 
(6. Auf lage).

Janelli, Angela/Hammacher, Thomas (2008). Themenhef t Ausstellungsanalyse. VO-
KUS 18 (1), https://www.kulturwissenschaften.uni-hamburg.de/ekw/for 
schung/publikationen/vokus/vokus200801.html (Zugriff: 29.12.2023).

Kaube, Jürgen/Kieserling, André (2022). Die gespaltene Gesellschaf t. Berlin: Rowohlt.
Kendler, Benedikt (2023), „Der Rapper PTK über Kreuzberger Parallelgesellschaf-

ten, politischen Aktivismus und die Folgen der Gentrifizierung“. In: Tip Berlin 
4, S. 114.

Kodýdková, Daniela (2018). Ausländische Arbeitskräf te und ihre Bedeutung für die BRD. 
Bachelorarbeit (Bc.), Fakultät für Sozialwissenschaften, Institut für interna-
tionale Studien, Lehrstuhl für deutsche und österreichische Studien. Prag: 
Karls-Universität.

Kölnischer Kunstverein (Hg.) (2005). Projekt Migration. Köln: DuMont.
Kunst- und Ausstellungshalle der Bundesrepublik Deutschland (Hg.) (2023). Wer 

wir sind. Fragen an ein Einwanderungsland. Ausstellungskatalog. Bonn.
Lorenz, Julia (2021). „60 Jahre Almanya.“ In: Tip Berlin 22, S. 22–25.

https://doi.org/10.14361/9783839473191-004 - am 14.02.2026, 08:29:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839473191-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Cornelia Lund, Holger Lund112

Lund, Cornelia/Lund, Holger (2022). „A history of f lops and a new turn. The 
Turkish-German music interplay.“  In: Transposition. Musique et sciences socia-
les, journal n°10: Flops in Music. Hg. v. Sarah Benhaïm und Lambert Dousson, 
https://doi.org/10.4000/transposition.7038 (Zugriff: 29.12.2023).

Lund, Holger (2020). „Decolonizing Turkish Pop Music Historiography. Anatoli-
an Rock Studies as an Example.“ Konferenzbeitrag für „Sound/Music/Deco-
loniality: A Research Colloquium,“ 24.-25. März 2020, Maynooth University 
Arts and Humanities Institute in Zusammenarbeit mit dem Department of 
Music und der Society for Musicology in Ireland, https://www.researchgate.
net/publication/340607051_Decolonizing_Turkish_Pop_Music_Historiogra 
phy_Anatolian_Rock_Studies_as_an_Example (Zugriff: 29.12.2023).

Lund, Holger (2021). „The hidden history of Turkish independent labels in Ger-
many from the 1960s to the 1980s.“ Konferenzbeitrag für das „Colloquium 
Independents, Independent Music Labels: Histories, Practices and Values.“ 
Lissabon, NOVA FCSH, 22.-25.6.2021, https://www.researchgate.net/publi 
cation/354451392_The_hidden_history_of_Turkish_independent_labels_in_
Germany_from_the_1960s_to_the_1980s (Zugriff: 29.12.2023).

Märkisches Museum Berlin (2018). „Bizim Berlin 89/90. Fotografien von Ergun 
Çağatay.“ Webseite zur Ausstellung, https://www.stadtmuseum.de/ausstel 
lung/bizim-berlin-89-90 (Zugriff: 29.12.2023).

Matteoni, Federica (2023). „Laschet gegen AFD: ‚Ihre Gesinnungsgenossen haben 
Menschen ermordet‘.“ In: Berliner Zeitung, https://www.berliner-zeitung.de/
news/rede-im-bundestag-armin-laschet-cdu-gegen-afd-ihre-gesinnungsge 
nossen-haben-menschen-ermordet-li.367210 (Version vom 7.7.2023, Zugriff: 
29.12.2023).

Mattern, Jens (2023). „Langhaardackel mit Stromgitarren: Kulturkampf einst 
im Schwarzwald.“ In: Telepolis, https://www.telepolis.de/features/Langhaar 
dackel-mit-Stromgitarren-Kulturkampf-einst-im-Schwarzwald-7527838.
html?wt_mc=nl.red.telepolis.telepolis-nl.2023-03-03.link.link (Version vom 
26.2.2023, Zugriff: 29.12.2023).

Mbembe, Achille (2015). Critique de la raison nègre. Paris: Édition La Découverte.
Mucuk, Gonca (2011). „DiskoMisko à la Turca.“ In: Geteilte Heimat. Paylaşılan Yurt. 

50 Jahre Migration aus der Türkei. Hg. v. Aytaç Eryılmaz und Cordula Lissner. 
Köln. S. 232–234.

Museum Store Association (2015). Museum Store: the Manager‘s Guide. Basic Guidelines 
for the New Museum Store Manager. London, New York: Routledge (4. Auf lage).

Neubauer, Jochen (2011). Türkische Deutsche, Kanakster und Deutschländer. Identität 
und Fremdwahrnehmung in Film und Literatur: Fatih Akin, Thomas Arslan, Emine 
Sevgi Özdamar, Zafer Şenocak und Feridun Zaimoğlu. Würzburg: Königshausen u. 
Neumann.

https://doi.org/10.14361/9783839473191-004 - am 14.02.2026, 08:29:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839473191-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Grenzziehungen 113

Ramm, Christoph (2020). „Turkey‘s ‚Light‘ Rock Revolution. Anadolu Pop, Politi-
cal Music and the Quest for the Authentic.“ In: Turkey in Turmoil. Social Change 
and Political Radicalization During the 1960s. Hg. v. Berna Pekesen. Berlin, Bos-
ton: De Gruyter Oldenbourg, S. 256–278.

Rat für Migration (Hg.) (2014). Dossier Mythen und Wahrheiten. Sarrazins Thesen 
im Faktencheck. Berlin: Mediendienst Integration, https://mediendienst-in 
tegration.de/fileadmin/Dateien/Sarrazins_Thesen_Dossier.pdf (Zugriff: 
29.12.2023).

Reier, Sebastian (2020). „Türkei: Die Musik von Nebenan.“ In: Zeit, https://www.
zeit.de/2020/06/tuerkei-popmusik-baris-manco-metin-tuerkoez-derdiyoklar 
(Version vom 29.1.2020, Zugriff: 29.12.2023).

Rigney, Robert (2021). „Derya Yıldırım.“ In: Berlin Bazzar, https://web.archive.org/
web/20210731192728/https://berlinbazzar.com/derya-yildirim/ (Version vom 
26.2.2021, Zugriff: 29.12.2023).

Ruhland, Tobias/Wilczek, Alba (2022). „Songs of Gastarbeiter.“ In: Zündfunk, 
https://web.archive.org/web/20220120194036/https://www.br.de/radio/bay 
ern2/sendungen/zuendfunk/songs-of-gastarbeiter-volume-zwei-imran-aya 
ta100.html (Version vom 12.1.2022, Zugriff: 29.12.2023).

Siouti, Irini/Spies, Tina/Tuider, Elisabeth/Unger, Hella von/Yildiz, Erol (Hg.) 
(2022). Othering in der postmigrantischen Gesellschaf t. Bielefeld: transcript. 

Specht, Frank (2022). „Zuwanderung erleichtern?.“ In: Handelsblatt, 2.-4.9.2022, S. 8.
Spiegel (1973). „Die Türken kommen – rette sich, wer kann.“ In: Der Spiegel 31, 

https://www.spiegel.de/politik/die-tuerken-kommen-rette-sich-wer-kann-
a-5b1ba6e5-0002-0001-0000-000041955159 (Version vom 29.7.1973, Zugriff: 
29.12.2023).

Staatliche Museen zu Berlin, Preußischer Kulturbesitz (2021). „Gurbet Şarkıları. 
Lieder aus der Fremde. Musik und Zugehörigkeit zwischen der Türkei und 
Deutschland (1961–2021).“ Webseite zur Ausstellung, https://www.smb. 
museum/ausstellungen/detail/gurbet-sarkilari-lieder-aus-der-fremde/ und 
https://islamic-art.smb.museum/stories/gurbet_lieder (Zugriff: 29.12.2023).

Statistisches Bundesamt (2022). „Pressemitteilung Nr. 162 vom 12.4.2022.“ https://
www.destatis.de/DE/Presse/Pressemitteilungen/2022/04/PD22_162_125.
html (Zugriff: 29.12.2023).

Tas, Hakki (2014). „Melodies of resistance. Islamist music in secular Turkey.“ 
In: Social Compass 61 (3), S. 368–383, DOI: 10.1177/0037768614535705 (Zugriff: 
29.12.2023).

Uebele, Andreas (2006). Orientierungssysteme und Signaletik. Ein Planungshandbuch 
für Architekten, Produktgestalter und Kommunikationsdesigner. Mainz: Hermann 
Schmidt.

https://doi.org/10.14361/9783839473191-004 - am 14.02.2026, 08:29:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839473191-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Cornelia Lund, Holger Lund114

Uyar, Yaprak Melike (2021). „Turkish Disco. The Intersection of Anatolian Pop, 
Groove, and Psychedelia.“ In: Musicologist. International Journal of Music Studies 
5 (2), S.107–132, DOI: 10.33906/musicologist.882808 (Zugriff: 29.12.2023).

Vena, Teresa (2022). „Liebe, D-Mark und Tod (2022).“ In: www.kino-zeit.de, https://
www.kino-zeit.de/f ilm-kritiken-trailer-streaming/liebe-d-mark-und-
tod-2022 (Version vom 19.2.2022, Zugriff: 29.12.2023).

Wissenschaftsrat (2020a). „Evaluierung der Stiftung Preußischer Kulturbesitz: 
Wissenschaftsrat empfiehlt grundlegende Neuordnung.“ Pressemitteilung 
17/2020, Berlin, https://www.wissenschaftsrat.de/download/2020/pm_1720.
pdf?__blob=publicationFile&v=2 (Version vom 13.7.2020, Zugriff: 29.12.2023).

Wissenschaftsrat (2020b). Strukturempfehlungen zur Stif tung Preußischer Kultur-
besitz (SPK), Berlin. Drs. 852 0-20, Berlin, https://www.wissenschaftsrat.de/
download/2020/8520-20.pdf?__blob=publicationFile&v=5 (Version vom 
10.7.2020, Zugriff: 29.12.2023).

Wurm, Maria (2006). Musik in der Migration. Beobachtungen zur kulturellen Artikula-
tion türkischer Jugendlicher in Deutschland. Bielefeld: transcript Verlag. 

Diskographie

Ebow/ Hengameh Yaghoobifarah (2019). „Hengameh Skit.“ Auf: K4L. Problembär 
Records PB O85 LP, https://www.youtube.com/watch?v=veg_pwDZx28 (Zu-
griff: 29.12.2023).

Ebow (2022). „Giesing81.“ Auf: Canê. Virgin Music ALV004, https://www.youtube.
com/watch?v=gT_cG3iw_A0 (Zugriff: 29.12.2023).

EsRap (2019). „Der Tschusch ist da.“ Auf: Tschuschistan. Springstoff CD-ERTD-0136, 
https://www.youtube.com/watch?v=ogjhowdiZPk (Zugriff: 29.12.2023).

Mazhar ve Fuat (1973). „Nerde Hani.“ Auf: Türküz Türkü Çağırırız! Yonca 
YCLPAS-5006, https://www.youtube.com/watch?v=cq0pmFzVEUc (Zugriff: 
29.12.2023).

Metin Türköz (o.D., verm. 1970er-Jahre). „Meister İşçi Kavgası.“ Türkofon 8666, 
https://www.youtube.com/watch?v=JyRPQROTQ3I (Zugriff: 29.12.2023).

NASHI44 (2021). „Butterf ly.“ Auf: Asia Box. No Label, https://www.youtube.com/
watch?v=fxqVxC5BtdY (Zugriff: 29.12.2023).

NASHI44 (2022). „Nails Lashes Bubble Tea.“ Auf: Asia Box. No Label, https://www.
youtube.com/watch?v=JYOIQJGN9Nc (Zugriff: 29.12.2023).

NASHI44 (2022) „Suck On My Spring Roll.“ Auf: Asia Box. No Label, https://www.
youtube.com/watch?v=mS3RN3OmGHk (Zugriff: 29.12.2023).

https://doi.org/10.14361/9783839473191-004 - am 14.02.2026, 08:29:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839473191-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Grenzziehungen 115

Audiovisuelle Medien

Ayata, İmran/Kullukcu, Bülent (2022), „Wild Wild Germany.“ In: Songs of Gastarbei-
ter, https://www.songs-of-gastarbeiter.com/vol-ii (Zugriff: 29.12.2023).

Cam, Ufuk (2022). „We‘re good – anatolische Musik für Alle.“ In: RBB Kultur, vom 
7.6.2022, Min. 8:49-8:54, https://www.youtube.com/watch?v=E3ZCTAIK8vQ 
(Zugriff: 29.12.2023).

Graves, Barry (1982). In: Möller, Sirkka (2022), „Berlinale Meets“ (Interview mit 
Cem Kaya zu seinem Film Aşk, Mark ve Ölüm – Liebe, D-Mark und Tod), vom 
4.2.2022, Einspieler mit Barry Graves Min. 1:47-02.51, https://www.youtube.
com/watch?v=GdgJFEdIUcU (Zugriff: 29.12.2023).

Vollmer, Manfred (1998). „Diskothek in Gelsenkirchen, 1974.“ Fotografie. In: Frem-
de Heimat. Yaban, Sılan olur. Eine Geschichte der Einwanderung aus der Türkei. Tür-
kiye‘den Alamanya‘ya Göçün Tahiri. Katalog. Hg. v. Aytaç Eryılmaz und Mathil-
de Jamin. Essen: Ruhrlandmuseum, S. 311.

Abstract

The treatment of Turkish music and especially Turkish pop in the Federal Republic 
of Germany has been characterized by various mechanisms of demarcation since 
the 1960s – that is, since the arrival of a strong Turkish presence due to the recru-
itment agreement. In this chapter, we would like to explore the questions of where 
these mechanisms take effect, by whom they are argued and in what ways, as well 
as how they have changed over the period from the 1960s to the present. Since 
demarcation is not a purely musical phenomenon, but has to take related social 
aspects into account, we will first look at the phenomena of social and cultural 
demarcation in German society, especially with regard to migrant communities. 
Subsequently, we pursue a series of core questions concerning Turkish music and 
its audience, its musical functions and the music market, as well as the respective 
evaluations of Turkish music in Germany. Answers to our core questions led to a 
critique of the music-related aspects of German migration policy and the institu-
tional treatment of Turkish music in Germany. One of the biggest problems, from 
our point of view, which is clearly shown by the phenomenon of self-exclusion, is 
the lack of discourse, historiographical transmission and structured access to 
migrant cultural expressions. Using a discourse-analytical approach that draws 
primarily on statements from politics, academia, journalism and musical practice, 
this chapter analyses the workings of the mechanism that has excluded Turkish 
music throughout the decades.

https://doi.org/10.14361/9783839473191-004 - am 14.02.2026, 08:29:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839473191-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Cornelia Lund, Holger Lund116

Biographische Information

Cornelia Lund ist eine in Berlin lebende Kunst-, Film- und Medienwissenschaftle-
rin und Kuratorin. Sie arbeitet seit Jahren in Forschung und Lehre, hauptsächlich 
zu dokumentarischen und audiovisuellen künstlerischen Praktiken, Designtheo-
rie sowie de- und postkolonialen Theorien. 2012–2018 war sie wissenschaftliche 
Mitarbeiterin in einem DFG-Projekt zum deutschen Dokumentarfilm (Universität 
Hamburg), zuletzt co-kuratierte sie Connecting Afro Futures. Fashion x Hair x 
Design (Berlin 2019). Sie ist seit 2021 Research Fellow an der Hochschule für Küns-
te Bremen. https://www.hf k-bremen.de/en/profiles/n/cornelia-lund. Kontakt: 
CLUND@hf k-bremen.de

Holger Lund arbeitet als Kunst-, Design- und Musikforscher sowie als Kurator und 
DJ. Seit 2011 ist er Professor für Mediendesign, Angewandte Kunst und Design-
wissenschaft an der Dualen Hochschule Baden-Württemberg Ravensburg. Er be-
treibt auch das Musiklabel Global Pop First Wave, das sich der nicht-westlichen 
Popgeschichte zuwendet, insbesondere der türkischen Pop-Musik der 1960er- 
und 1970er-Jahre. Er veröffentlichte zahlreiche Publikationen, u.a. mit Cornelia  
Lund, zu türkischer Popmusik. https://www.mediendesign-ravensburg.de/ 
umfeld/#personen. Kontakt: lund@dhbw-ravensburg.de

Seit 2004 betreiben sie zusammen die unabhängige und nichtkommerzielle Platt-
form f luctuating images e.V., die Kunst, Design und Musik gewidmet ist. Aktu-
elle Forschungsprojekte: „Different by Design“ und „Turkish Pop Music Images“. 
www.f luctuating-images.de

https://doi.org/10.14361/9783839473191-004 - am 14.02.2026, 08:29:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839473191-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

