Dispositive und Dinggestalten
Poststrukturalistische und phdnomenologische Grundlagen

einer Praxistheorie des Sehens

Sophia Prinz

Zu den Neuerungen, die die Praxistheorie gegeniiber den klassischen Sozial-
theorien ins Feld gefiihrt hat, gehort die Betonung der Materialitit sozialer Zu-
sammenhinge. Das soziale Subjekt, so die Annahme, wird weder allein von den
sprachlich-textuellen Wissensordnungen geformt, noch lisst sich sein Tun aus-
schlieRlich auf ein kognitives Sinnverstehen zuriickfithren. Es ist vielmehr als ein
kérperliches Wesen zu verstehen, das in Auseinandersetzung mit seinen konkre-
ten Daseinsbedingungen ein historisch und kulturell spezifisches Praxiswissen
erwirbt und reproduziert. Zu diesen »konkreten Daseinsbedingungen« gehéren
neben den Diskursen und intersubjektiven Relationen auch all die Gebrauchs-
gegenstinde, architektonischen Infrastrukturen und technischen Geritschaften,
die dem Subjekt in seinem alltdglichen Tun zur Hand gehen — das, mit Heidegger
gesprochen, »Zuhandene«, das zumeist nicht bewusst reflektiert wird. Trotz die-
ser Betonung der Kérper- und Artefaktgebundenheit sozialen Tuns, hat sich die
praxistheoretische Diskussion bisher kaum mit dem konkreten Wahrnehmungs-
akt auseinandergesetzt, der zwischen dem Korper und seiner materiellen Um-
welt vermittelt.! Zwar spricht etwa Pierre Bourdieu wiederholt von inkorporierten
»Wahrnehmungs-, Denk- und Handlungsschemata«®, um die generative Funk-
tion des Habitus zu bestimmen, meint damit aber nicht die sinnliche Erfahrung
des sozialen Akteurs, sondern die klassen- und feldspezifischen Bewertungskri-
terien, die er an die kulturellen Produkte herantrigt. Bourdieu setzt sich mit an-
deren Worten weder damit auseinander, dass der Akteur die Artefakte zunichst
sinnlich begreifen muss, noch beschreibt er, wie diese verschiedenen Wahrneh-
mungserfahrungen in das inkorporierte Praxiswissen eingearbeitet werden.

1 | Zum Problem der Wahrnehmung in der Soziologie siehe auch ausfiihrlich Prinz/G6-
bel (2015).
2 | Siehe exemplarisch etwa Bourdieu (1993: 101).

https://dol.org/1014361/9783839424049-009 - am 14.02.2026, 21:34:44,



https://doi.org/10.14361/9783839424049-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

182

Sophia Prinz

Im Folgenden wird es darum gehen, diese systematische Leerstelle der
praxistheoretischen Theoriebildung zu schlieRen. Der Schwerpunkt liegt da-
bei auf dem konstitutiven Wechselverhiltnis zwischen der formalen Gestalt
der materiellen Kultur auf der einen und dem kollektiv geteilten impliziten
Wahrnehmungswissen der sozialen Akteure auf der anderen Seite. Als Aus-
gangspunkt dient dabei Michel Foucaults implizite Theorie des Visuellen, die
im Riuckgang auf Maurice Merleau-Pontys Phinomenologie der Wahrnehmung,
die sowohl Foucault als auch Bourdieu mafigeblich beeinflusst hat, weiter ge-
schirft und zu einer Praxistheorie des Sehens ausbuchstabiert wird.?

Die leitende These lautet, dass die Topologie der materiellen und visuel-
len Kultur bestimmte Verteilungen, Hiufungen und Muster aufweist, die
von den Subjekten inkorporiert und zu einem dauerhaften, impliziten Wahr-
nehmungswissen ausgeformt werden. Durch die wiederholte Konfrontation
mit den Gestalten ihrer Welt bilden die Subjekte eine spezifische »Wahr-
nehmungskompetenz« oder einen »perzeptiven Sinn« aus, der ihnen dazu
verhilft, die Struktur einer raumlichen Situation oder die praktischen An-
forderungen einzelner Artefakte spontan zu erfassen. Dabei gilt, dass jedes
Wahrnehmen immer auch ein Nicht-Wahrnehmen beinhaltet: Um in dem
amorphen Rauschen eines Sichtfeldes iiberhaupt etwas identifizieren zu kén-
nen, ist es erforderlich, von einer Reihe potenziell ebenso sichtbarer Elemente
abstrahieren zu kénnen. Dazu gehoren sowohl die marginalen Details, die von
dem Gesamteindruck eines anvisierten Gegenstands ablenken, als auch sol-
che Aspekte oder Zusammenhinge, die dem Subjekt entgehen, weil sie mit
dessen aktuellem Wahrnehmungsschema nicht korrespondieren. Diese sozial-
theoretische Frage nach den kollektiv geteilten, kulturellen Wahrnehmungs-
ordnungen und -liicken trifft sich mit den Beobachtungen einiger jiingeren
Studien aus dem Umfeld der Korpersoziologie und der Science and Technology
Studies (STS), die sich im Rekurs auf Hermann Schmitz’ Neophinomenolo-
gie, Don Thdes Postphinomenologie, Hartmut B6hmes Atmosphiren-Begriff
oder James Gibsons Affordanz-Konzept ebenfalls mit der sozio-materiellen
Bedingtheit von Wahrnehmung auseinandersetzen. Ihr Interesse gilt jedoch
weniger einer theoretischen Reflexion der kulturspezifischen Aufteilung des
Sinnlichen (Ranciére 2000) als vielmehr der ethnografischen Analyse von ein-
zelnen Praxiskontexten, in denen bestimmte Sicht- und Wahrnehmbarkeiten
situativ hergestellt und stabilisiert werden.* Insbesondere solche Studien, die

3 | Diese Beschrankung auf die visuelle Wahrnehmung erfolgt allein aus Griinden der
Komplexitatsreduktion und stellt die soziale Relevanz der anderen Sinne nicht in Frage.
Demgegeniber sei ausdriicklich betont, dass die Hierachisierung der Sinne je nach Kul-
tur differieren kann (Howes 2003).

4 | Dazu gehdren vorallem die Studien zur Interaktion von Sportlern und Sportgerédten
(Gugutzer 2012: 128ff.), zum Bildgebrauch und professionalisierten Sehen in wissen-

https://dol.org/1014361/9783839424049-009 - am 14.02.2026, 21:34:44,



https://doi.org/10.14361/9783839424049-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Dispositive und Dinggestalten

sich an Latours »symmetrischer Anthropologie« orientieren und folglich von
dem (kérperlichen) Subjekt vollkommen abstrahieren, haben dabei jedoch Pro-
bleme, den Vorgang der Inkorporierung und die konstitutive Funktion des im-
pliziten Praxis- oder Wahrnehmungswissens zu denken.’ Die folgenden Uber-
legungen verstehen sich dementsprechend als eine erginzende Perspektive,
die demgegeniiber ihren Schwerpunkt auf die poststrukturalistische Frage
nach den situationsiibergreifenden Bedingungen von Wahrnehmung legt.

1. ViSUELLE FORMATIONEN — FoucAuLTS GESCHICHTE
DER SICHTBARKEITSORDNUNGEN

In den Sozial- und Kulturwissenschaften sind vor allem drei zentrale Fou-
cault’sche Konzepte rezipiert und weitergetragen worden: erstens seine archio-
logische Diskurstheorie, die in den letzten Jahrzehnten zu einer eigenstin-
digen sozialwissenschaftlichen Methodologie ausgearbeitet wurde, zweitens
—wenn auch bedeutend weniger prominent — seine machttheoretische Analyse
der sozialen Zurichtung des Korpers, sowie drittens seine Studien zur neolibe-
ralen »Gouvernementalitit«.

Abseits von diesen hinlinglich bekannten Hauptwegen hat Foucault zu-
dem eine Vielzahl von schmaleren Nebenwegen beschritten, die ihn zwar
mitunter in theoretische Sackgassen oder auch ins Leere gefiihrt haben, die
aber durchaus das Potenzial bergen, zu tragfihigen Konzepten ausgebaut zu
werden. Zu diesen Nebenwegen gehdren seine frithen Versuche, analog zur
diskurstheoretischen Neubestimmung des Denkens eine anti- oder postphi-
nomenologische Theorie des Sehens zu begriinden.® Von diesem Interesse, die
»historische Schicht der Sichtbarkeit« freizulegen, zeugen nicht nur Foucaults

schaftlichen Kontexten und anderen Arbeitszusammenh&ngen (Goodwin 1994; Burri
2008; Burri/Dumit 2008; Dant 2010), die Analysen von objektzentrierten Wahrneh-
mungs- und Vermittlungsprozessen in Ausstellungsrdumen (Heath/vom Lehn 2004;
R6hl 2013), sowie schlieRlich die neueren architektursoziologischen Forschungen zu
rdumlich produzierten Atmosphdren und syndsthetischen Erfahrungen (Gobel 2015).
Siehe auch die Beitrdge von Gugutzer, Liegl, Schirkmann, Burri, vom Lehn u.a. in Go-
bel/Prinz (2015).

5 | Fiir eine differenzierte Kritik an der latenten Kdorpervergessenheit der ANT siehe
insbesondere Schéfer (2013: 297ff.).

6 | So schreibt Gilles Deleuze in seiner wegweisenden Interpretation: »Eine Art des
Sagens und eine Weise des Sehens, Diskursivitdten und Evidenzen: jede Schicht [des
Wissens, S.P.] besteht aus einer Kombination beider, und von einer Schicht zur ande-
ren findet eine Variation der beiden und ihrer Verbindung statt. Was Foucault von der
Geschichte erwartet, ist diese Bestimmung des Sichtbaren und des Sagbaren in jeder

https://dol.org/1014361/9783839424049-009 - am 14.02.2026, 21:34:44,



https://doi.org/10.14361/9783839424049-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Sophia Prinz

Analysen epistemologischer »Wahrnehmungsriume« in Die Geburt der Klinik
(Foucault 1988) und Die Ordnung der Dinge (Foucault 1974), sondern auch die
vielen kiirzeren Texte zur Frage von Bildlichkeit und visueller Reprasentation.
Foucaults theoretische Position gegeniiber der »visuellen Ordnung der Dinge«
ist dabei durchaus ambivalent. Wihrend er die Praxis der wissenschaftlichen
Beobachtung ganz eindeutig dem Primat des Diskurses unterstellt, gesteht er
der bildlichen Darstellung ganz explizit eine »eigene Seinsweise« (Foucault
2001: 796) zu.” So schreibt er etwa in der viel diskutierten Passage iiber Diego
Velazquez’ Las Meninas (16506):

»Aber die Beziehung der Sprache zur Malerei ist eine unendliche Beziehung: das heifit
nicht, dafl das Wort unvollkommen ist und angesichts des Sichtbaren sich in einem De-
fizit befindet, das es vergeblich auszuwetzen versuchte. Sprache und Malerei verhalten
sich zueinander irreduzibel: vergeblich spricht man das aus, was man sieht: das, was
man sieht, liegt nie in dem, was man sagt; und vergeblich zeigt man durch Bilder, Meta-
phern, Vergleiche das, was man zu sagen im Begriff ist.« (Foucault 1974: 38)

Foucault hielt sich also schon wihrend seiner »archiologischen Phase« nicht
immer an das eigene Diktum, wonach alle AuRerungen einer Kultur auf die
diskursiven Praktiken zuriickzufithren seien (Foucault 1981: 106). Neben der
wissens- und ordnungsstiftenden Macht der Diskurse identifiziert er gleich-
zeitig die wahrnehmungskonstitutive Wirkung visueller Reprisentationen.®
Methodologisch nimmt er dabei eine dhnliche Perspektive ein wie in Bezug
auf die sprachlichen Aussageformationen: Statt die Gemailde als »Dokumen-
te« zu lesen, deren verborgene Sinnschichten durch hermeneutische »Tiefen-
bohrungen« ans Licht zu bringen wiren, behandelt Foucault sie als materielle
»Monumente« (Foucault 1981: 198), die allein hinsichtlich ihres »positiven«
Erscheinungsbildes, sprich der formalen Qualitit und kompositorischen Rela-
tionalitdt der Bildelemente zu untersuchen sind. So stellt er in seiner Analyse

Epoche, die die Verhaltensweisen und die Mentalitaten, die Ideen {iberschreitet, da sie
sie ermoglicht« (Deleuze 1987: 71).

7 | Das vollstandige Zitat lautet folgendermaBen: »Der Diskurs ist also nicht die ge-
meinsame Interpretationsgrundlage aller Erscheinungen einer Kultur. Eine Form er-
scheinen zu lassen ist keine indirekte (subtilere oder auch naivere) Art, etwas zu sagen.
Nicht alles, was die Menschen tun, ist letztlich ein entschliisselbares Rauschen. Dis-
kurs und Figur haben jeweils ihre eigene Seinsweise; aber sie unterhalten komplexe,
verschachtelte Beziehungen. Ihr wechselseitiges Funktionieren gilt es zu beschreiben«
(Foucault 2001: 796).

8 | InderArchéologie des Wissens deutet er allerdings an, dass es auch mdéglich ware,
eine »diskursive Praxis der Malerei« aus den bestehenden Technikhandbiichern und
Unterrichtsverfahren abzuleiten (Foucault 1981: 276).

https://dol.org/1014361/9783839424049-009 - am 14.02.2026, 21:34:44,



https://doi.org/10.14361/9783839424049-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Dispositive und Dinggestalten

von Las Meninas heraus, dass die Betrachterposition, die dem Subjekt durch die
komplexe geometrische Verschachtelung der verschiedenen Blickachsen und
Lichtfihrungen zugewiesen wird, mit der reprisentationalistischen Denk-
ordnung der »Klassik« korrespondiert, wihrend er in der Malerei von Manet
(Foucault: 1999) insofern eine radikale Modernitit zu erkennen glaubt, als sie
analog zur post-kantischen Einsicht in die Intransparenz der empirischen Welt
die Materialitit und Oberflichlichkeit des Bildtrigers betont.o

Auch wenn Foucault der Frage der »historischen Sichtbarkeit« nicht konse-
quent nachgegangen ist, offenbart bereits sein bildanalytischer »Oberflichen-
blicke, dass er auch in der Bestimmung der historischen Bedingungen des Se-
hens eine radikale Dezentrierung des Subjekts anstrebte. Denn genausowenig
wie er das begrifflich Denk- und Sagbare aus den subjektiven Sinnstiftungs-
prozessen ableitet, fithrt er die Modi des Sehens und der malerischen Darstel-
lung auf vorgingige Wahrnehmungsakte zuriick. Mit der Konzentration auf
die visuelle Formation der Bildelemente scheint er vielmehr zeigen zu wollen,
dass fiir die Anschauung Ahnliches gilt wie fiir das Denken, nimlich dass ihr
»historisches Apriori« auf der empirischen Regelmifigkeit von quasi-mate-
riellen Entititen griindet.®

Um diesen Grundgedanken fiir die Ausformulierung einer allgemeinen
»Praxistheorie der Wahrnehmung« fruchtbar machen zu kénnen, bedarf es
jedoch einiger Revisionen und Erginzungen. Denn Foucaults Rohentwurf
einer »Archiologie des Sehens« teilt nicht nur die Stirken der Diskurstheorie,
sondern auch ihre Schwichen. Dazu gehort erstens die Weigerung, neben der
»Quasi-Materialitit« der Aussage- und Bildformationen auch andere kulturelle
Materialititen — wie etwa den Raum, die Artefakte oder den menschlichen Kor-
per — als eigenstindige Faktoren der sozio-kulturellen Praxis anzuerkennen.
In der diskurstheoretischen Perspektive erscheinen diese nicht-reprisentatio-
nalen Entititen lediglich als abgeleitete Phinomene, die erst durch die Ord-
nungsleistung des (Bild-)Textes an Form und Bedeutung gewinnen. In Verbin-
dung mit diesem latent kognitivistischen »Textualismus«" tendiert Foucaults
Archiologie zweitens zu der deterministischen Annahme, dass das historische

9 | Es weist einiges darauf hin, dass Foucault Manets Un bar aux Folies-Bergére
(1881/82) als das moderne Pendant von Veldzquez' Las Meninas ansah.

10 | Auch Gilles Deleuze interpretiert Foucaults visualitatstheoretischen Ansatz als
eine anti-subjektivistische »Externalisierung« der historischen Bedingungen des Se-
hens: »Die Bedingung, auf die sich die Sichtbarkeit beruft, ist nicht die Sichtweise eines
Subjekts: das sehende Subjekt ist seinerseits eine Stelle innerhalb der Sichtbarkeit,
eine abgeleitete Funktion der Sichtbarkeit« (Deleuze 1987: 82).

11 | Aus diesem Grund hat Andreas Reckwitz (2003) die Diskurstheorie gar nicht
als ein praxistheoretisches Konzept eingestuft. Demgegeniiber betont Hilmar Schéfer
(2013: 129ff.), dass die »diskursive Praxis« als Handlung verstanden werden kann.

https://dol.org/1014361/9783839424049-009 - am 14.02.2026, 21:34:44,



https://doi.org/10.14361/9783839424049-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

186

Sophia Prinz

Subjekt die strukturelle Position, die ihm der jeweilige Diskurs zuweist, um-
standslos »einfaltet«. Ein solcher Kurzschluss, der die soziale Bedeutung des
Subjekts auf eine blofle Liickenbiierfunktion reduziert, wird jedoch weder
dem komplexen Vorgang der Internalisierung oder Inkorporierung der dufie-
ren Daseinsbedingungen noch der Stéranfilligkeit und potenziellen Wider-
spenstigkeit von einzelnen Handlungsakten gerecht.

Zumindest ersteres Defizit — die mangelnde Beriicksichtigung der nicht-
diskursiven Materialititen — rdumt Foucault in seiner genealogischen Phase
mit dem grofziigigeren Begriff des »Dispositivs« aus. Dieser besagt, dass das
Subjekt korrelativ zu den diskursiven Uberformungen auch von ganz »hand-
festen« kulturellen Ordnungen — wie der architektonischen Raumgliederung,
den administrativen Verwaltungsapparaten oder den Arbeitswerkzeugen und
-maschinen — in seinen kérperlich-mentalen Praktiken be-dingt wird."?

Fiir eine praxistheoretische Bestimmung der Wahrnehmung ist diese ge-
nealogische Wende allerdings nur begrenzt hilfreich. Zwar bringt Foucault
auch in Uberwachen und Strafen den Aspekt der historischen »Sichtbarkeit«
ins Spiel, verfolgt damit jedoch ein ginzlich anderes Ziel als noch in seinen
archiologischen Schriften. Wihrend sein fritheres Interesse noch den histo-
rischen Bedingungen der Moglichkeit von Wahrnehmung galt, riicken nun
die machttechnologischen Effekte der Zur-Schau-Stellung des Korpers in den
Mittelpunkt. So zeigt er am Beispiel von Benthams Gefingnisentwurf auf,
dass die historische Genese des modernen »Disziplinarsubjekts« zu einem
Gutteil auf der stummen Beharrlichkeit der ins Gebdude eingelassenen
Uberwachungsmaschinerien beruht, welche die Individuen dazu zwingen,
sich in ihrem kérperlichen Verhalten und ihrer dufleren Erscheinung an eine
gegebene soziale Norm anzupassen (Foucault 1977: 251ff.). Dabei tibergeht er
jedoch die Frage, ob und inwiefern auch das Wahrnehmungsvermogen zu je-
nen korperlichen Kompetenzen des Subjekts gehort, die durch die modernen
Artefaktkonstellationen »diszipliniert« werden. Die Genealogie betrachtet das
Subjekt also nicht als einen Leib, der aktiv wahrnimmt und handelt, sondern
ausschlieRlich als einen Kérper, der vom Blickregime unterworfen wird." Da-
mit fillt Foucault ein Stiick weit hinter die theoretische Moglichkeit zuriick,
die in seinen archiologischen Bildanalysen angelegt war, nimlich der Gedan-
ke, dass sich das »historisch spezifische Apperzeptionsvermégen«, das das

12 | So schreibt er etwa in Uberwachen und Strafen: »Die gesamte Beriihrungsflache
zwischen dem Korper und dem manipulierten Objekt wird von der Macht besetzt: die
Macht bindet den Kérper und das manipulierte Objekt fest aneinander und bildet den
Komplex Korper/Waffe, Korper/Instrument, Korper/Maschine« (Foucault 1977: 197).
13 | Auf diese Leerstelle des Foucault’schen Korperbegriffs haben u.a. auch Tur-
ner (1984: 245), McNay (1992: 42f.) und Shilling (1993: 80f.) hingewiesen.

https://dol.org/1014361/9783839424049-009 - am 14.02.2026, 21:34:44,



https://doi.org/10.14361/9783839424049-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Dispositive und Dinggestalten

Wahrnehmbare strukturiert, aus der empirischen Topologie der kulturellen
Formen ableiten lisst.

Dieser dezidiert anti-subjektivistischen Kérpertheorie ist zudem geschul-
det, dass Foucault auch mit der »materialistischen« Weiterentwicklung seines
analytischen Instrumentariums das zweite theoriesystematische Problem —
den latenten Determinismus — nicht in den Griff bekommt. Denn solange er
die Eigenlogik des einmal inkorporierten Praxiswissens nicht beriicksichtigt,
kann er weder die von ihm wiederholt beschworene Moglichkeit der »Resis-
tenz« eines individuellen Praxisvollzugs begriinden (Foucault 2002: 179; 1987:
117), noch erkliren, warum manche Subjekte nicht dazu in der Lage sind, dem
Anforderungsprofil bestimmter Dispositive gerecht zu werden. Wie nun niher
darzustellen sein wird, lassen sich diese beiden theoriesystematischen Liicken
der archiologisch-genealogischen Analyseperspektive nur durch den punktuel-
len Riickgriff auf einige leibphinomenologische Grundmotive schlieRen.!

2. DIE »PERZEPTIVE SYNTAX«!5 — MERLEAU-PONTYS
LEIBPHANOMENOLOGIE DER WAHRNEHMUNG

Glaubt man Gilles Deleuze, geht Foucaults Zogern, den nicht-diskursiven Be-
dingungen der Wahrnehmung eine dhnlich prominente Stellung wie dem Dis-
kurs einzurdumen, auf sein anhaltendes Abgrenzungsbediirfnis gegeniiber
der phinomenologischen Theorietradition zuriick (Deleuze 1987: 72). So lisst
sich etwa seine zugespitzte archiologische These vom »Primat des Diskurses«
als eine direkte Replik auf Maurice Merleau-Pontys leibphinomenologisches
Postulat eines »Primats der Wahrnehmung« verstehen. Es liegt aber in der
Natur von Abgrenzungen, dass sie sowohl negativ als auch positiv auf dasje-
nige bezogen bleiben, von dem sie sich eigentlich lossagen wollen. Dement-
sprechend finden sich auch in der Archiologie des Wissens und stirker noch in
den spiteren macht- und subjektivierungstheoretischen Schriften Foucaults

14 | DassFoucaultselbstdazu tendierte, sein Subjektkonzept der phdnomenologischen
Theoriebildung wieder anzunédhern, offenbaren seine spateren Begriffe der »Regierung«
und der »Selbsttechnologie«, die dem Subjekt mehr Handlungsspielraum einrdumen. Da
er sich in diesem Zusammenhang jedoch weder mit der Genese der Wahrnehmung noch
mit den objektzentrierten Praktiken gezielt auseinandersetzt, konzentriert sich dieser
Beitrag auf seine archdologischen und genealogischen Uberlegungen. Fiir eine umfas-
sendere Rekapitulation, die auch das Spatwerk miteinbezieht, siehe Prinz (2014).

15 | Merleau-Pontys Begriff »syntaxe perceptive« wurde im Deutschen als »Wahrneh-
mungssyntax« iibersetzt (Merleau-Ponty 1966: 58, im franzdésischen Original: 45). Hier
soll im Folgenden jedoch »perzeptive Syntax« verwendet werden.

https://dol.org/1014361/9783839424049-009 - am 14.02.2026, 21:34:44,



https://doi.org/10.14361/9783839424049-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

188

Sophia Prinz

Gedankenginge und Begriffe, die recht deutlich auf die existenzial- und leib-
phianomenologischen »Herkiinfte« seines Ansatzes hinweisen.

Zu nennen ist hier in erster Linie die dezentrierende und historisierende Per-
spektive auf das Subjekt. Bereits Merleau-Ponty hatte in seinem frithen Haupt-
werk Phinomenologie der Wahrnehmung die klassische transzendentalphilosophi-
sche Bestimmung des Subjekts zurtickgewiesen und im Rekurs auf Edmund
Husserls spites Konzept der »Lebenswelt«!® (Merleau-Ponty 1966: 80, 491) sowie
die Fundamentalontologie seines Zeitgenossen Martin Heidegger (Merleau-Pon-
ty 19606: 11) konstatiert, dass die sinnliche Erfahrung und das begriffliche Denken
von historisch wandelbaren, innerweltlichen Relationen bedingt werden. Anders
als der frithe Foucault, der das »historische Apriori«7 des Denk- und Sagbaren
allein auf Seiten der »objektiven« Aussageformationen verortet und das Subjekt
als produktive Instanz suspendiert, schligt er dabei ganz gezielt einen Mittel-
weg zwischen Subjektivismus (oder wie er es nennt: »Idealismus«) und Objek-
tivismus (oder: »Empirismus«) ein. Er leitet die Subjektgenese also weder allein
aus der historischen Entwicklung des Bewusstseins noch aus den empirischen
Zwingen der gesellschaftlichen oder diskursiven Ordnung ab, sondern setzt bei
dem konkreten »Zur-Welt-Sein« (étre-au-monde) des »sich verhaltenden« Leibes
an.’® Erst in der praktischen, vor-bewussten Auseinandersetzung mit der je-
weiligen Welt, so die zentrale These, erwirbt der Leib ein kohirentes »Kor-
perschemax, das der Herausbildung des Bewusstseins zugrunde liegt. Das
bewusst-explizite »Ich denke«, das in der klassischen Bewusstseinsphiloso-
phie den eigentlichen Kern von Subjektivitit bildet, ist fiir Merleau-Ponty also
nichts weiter als ein Derivat des leiblich-impliziten »Ich kann« (Merleau-Ponty

1966:166; 2003: 252).

16 | Husserl versteht unter »Lebenswelt« ein historisch und kulturell spezifisches
»Universum vorgegebener Selbstverstédndlichkeiten«, dessen Sinn- und Bedeutungs-
systeme von den Subjekten fraglos hingenommen und in ihren alltdglichen Praktiken
angewandt werden (Husserl 1976: 183).

17 | Der paradoxe Begriff des »konkreten« oder »historischen Apriori« ist keine Erfin-
dung von Foucault, sondern wurde bereits von Husserl (1976: 380) und in der Folge
auch von Merleau-Ponty (1966: 113) verwendet.

18 | Nach Merleau-Ponty besitzt der Leib insofern eine »dritte Seinsweise« (Merleau-
Ponty 1966: 401) zwischen Objekt und Subjekt, als er einerseits mit seiner Kdrperlich-
keit in der Welt der »manifesten« Dinge verankert ist, aber andererseits aufgrund seiner
genuinen Empfindsamkeit auch als ein wahrnehmend-handelndes Quasi-Subjekt fun-
giert, das sich die Sinnhaftigkeit von Welt vor-prédikativ erschlieBen kann (Merleau-
Ponty 1966: 174ff.).

19 | Merleau-Ponty bezeichnet den Leib daher auch als das »natirliche Ich«, das »na-
tlrliche Subjekt« oder als »Ausdruck eines konkreten Ich« (Merleau-Ponty 1966: 343,
234, 79).

https://dol.org/1014361/9783839424049-009 - am 14.02.2026, 21:34:44,



https://doi.org/10.14361/9783839424049-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Dispositive und Dinggestalten

Diese konzeptuelle Vorrangstellung des leiblich-praktischen Involviertseins
ist an eine weitere zentrale Grundannahme der Leibphinomenologie gekoppelt,
der zufolge die Wahrnehmung als »sinnlich-sinnstiftender« Prozess sowohl
dem praktischen T4dtigsein als auch dem eigentlichen Erkenntnisprozess logisch
vorangeht. Noch bevor der Leib die Dinge, die ihm begegnen, iiberhaupt als
handhabbare »Objekte« identifizieren, kategorisieren und benennen kann, hat
er bereits ihre praktischen Anforderungen sinnlich-wahrnehmend »erfasst«.?
Allerdings ist auch diese durch »spontane Organisation entstehende Ordnung«
(Merleau-Ponty 2003: 10) keinesfalls voraussetzungslos. Denn wie Merleau-Pon-
ty mit Verweis auf Kants Erkenntnistheorie herausstellt, ist der menschliche
Sinnesapparat gar nicht dazu in der Lage, zu den »Dingen-an-sich« vorzudrin-
gen. Er funktioniert eher wie eine Art Filter, der nur bestimmte Aspekte und
Relationen des empirisch Gegebenen aufnimmt und zu kohirenten »Phanome-
nen« zusammensetzt. Das Sehen ist somit kein rein passiver Vorgang, durch
den sich die Welt im Inneren des Auges eins-zu-eins abbildet, sondern muss
als ein produktiver oder projektiver Akt verstanden werden, der das Wahrzu-
nehmende stets in einer bestimmten Art und Weise in Erscheinung treten ldsst.

Merleau-Ponty weicht jedoch insofern von Kants Bestimmung des Wahrneh-
mungsgeschehens ab, als er im Unterschied zu Letzterem nicht voraussetzt, dass
alle Subjekte a priori mit ein und demselben Apperzeptionsvermdgen ausgestat-
tet sind. Seiner Ansicht nach lernt der Leib erst innerweltlich, das heifdt in der
titigen Auseinandersetzung mit den jeweiligen empirischen Gegebenheiten, die
auf ihn einstrémenden Sinneseindriicke zu differenzieren und in eine artiku-
lierte »Mannigfaltigkeit der Erscheinungen« (Kant 1998: A 20) zu iiberfithren.
Bevor das Subjekt iiberhaupt etwas wahrzunehmen vermag, muss es also zu-
nichst die Kompetenz erwerben, Wichtiges von Unwichtigem, Nihe von Ferne,
wahrzunehmende Gestalten von blof8 »mit-wahrgenommenen« Hintergrundas-
pekten zu unterschieden. Es muss mit anderen Worten einen Teil des Sichtfeldes
aktiv ausklammern, um einen Gegenstand, einen Korper oder eine Bewegung
als eine in sich geschlossene Einheit anvisieren zu kénnen.”!

In Abwandlung der Husserl’schen These, dass dieses »Was« der Wahrneh-
mung von der Art und Weise abhingt, wie sich das intentionale Bewusstsein auf
die wahrzunehmende Welt ausrichtet,?? konstatiert Merleau-Ponty, dass dieser

20 | Mit Merleau-Ponty kann man daher sagen, dass der wahrnehmende Leib selbst
als eine Art »Erkenntnisorganismus« oder »Erkenntniswerkzeug« fungiert (Merleau-Pon-
ty 1966: 273, 403).

21 | Merleau-Ponty leitet diese Annahme nicht nur aus der philosophischen Erkennt-
nistheorie ab, sondern bezieht sich auch auf die Arbeiten der Berliner Schule der Ge-
staltpsychologie, welche Prozesse der Strukturerkennung untersuchte.

22 | Husserl vertrat die These, dass sich das Bewusstsein stets »intentional« auf die
von ihm wahrzunehmende Welt richtet. Die Art der Gerichtetheit (noesis) des intentio-

https://dol.org/1014361/9783839424049-009 - am 14.02.2026, 21:34:44,



https://doi.org/10.14361/9783839424049-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

190

Sophia Prinz

Vorgang der perzeptiven Differenzierung von der »fungierenden« oder »moto-
rischen Intentionalitit« des in einem Praxisfeld situierten Leibes getragen wird
(Merleau-Ponty 1966: 15, 1651, 488): »Alles was ich sehe, ist prinzipiell in meiner
Reichweite, zumindest in der Reichweite meines Blickes, vermerkt auf der Karte
des >Ich kann« (Merleau-Ponty 2003: 2779).

Die »perzeptive Syntax«, die dem Gestalt-Sehen zugrunde liegt, leitet sich
also nicht aus den apriorischen Strukturen des Bewusstseins ab, sondern geht
aus den konkreten Praxis- und Wahrnehmungsanforderungen hervor, die an
den Leib herangetragen werden. In diesem Sinne heifdt es in der Phinomeno-
logie der Wahrnehmung: »Das Sinnliche gibt mir nur wieder, was ich ihm leihe,
doch habe ich noch dies selbst von ihm« (Merleau-Ponty 1966: 252). Diese zir-
kuldre Argumentationsfigur meint nicht, dass sich das Sehvermégen je nach
situativem Kontext immer wieder neu kalibriert. Wie Merleau-Ponty im Zusam-
menhang mit seinen Uberlegungen zum »Phantomarm« niher ausfiihrt, ist
vielmehr anzunehmen, dass sich das einmal erworbene Wahrnehmungs- und
Praxisschema gar nicht ohne Weiteres abschiitteln lisst, selbst wenn sich die
leiblichen oder weltlichen Umstinde gedndert haben. Das Subjekt projiziert mit
anderen Worten die Gestalten und Relationen, die es zu identifizieren gelernt
hat, ganz automatisch auf neue oder ungewohnte Praxiszusammenhinge —und
zwar weitgehend unabhingig davon, ob diese den situativen Anforderungen
auch wirklich gerecht werden.?® Wie dem Leib ein aktuelles Sichtfeld erscheint,
ist somit stets von drei Faktoren abhingig: erstens von den tatsichlichen empi-
rischen Gegebenheiten, zweitens von der inkorporierten »perzeptiven Syntax«
des Subjekts und drittens von den konkreten Praktiken, die es in der jeweiligen
Situation ausfiihrt.

Auch wenn fiir Merleau-Ponty die erkenntnistheoretische Frage im Vorder-
grund steht, wie sich in dem »primordialen« Urkontakt zwischen individuellem
Leib und »seiner« Welt eine »sinnhafte« Wahrnehmung allererst herausbildet,
impliziert seine Annahme, wonach sich die Formen des Wahrnehmens und
die Ordnung des Wahrnehmbaren gegenseitig bedingen, auch eine sozialtheo-
retische Dimension.* Bereits in dem Kapitel {iber die Freiheit in Phinomenologie

nalen Bewusstseins (das »Wie« des Denkens) beeinflusst dabei, wie der Inhalt (noema,
oder das »Was« des Denkens) dem Bewusstsein erscheint. Das heifit, dass das Subjekt
immer »etwas als etwas« wahrnimmt (Husserl 1977: 200ff.).

23 | Nach Merleau-Ponty kann ein Leib seine »Urgewohnheiten«, also die Wahrneh-
mungs- und Korperschemata, die er in der Welt ausgebildet hat, in die er hineingebo-
ren wurde, niemals génzlich ablegen (Merleau-Ponty 1966: 116). Ahnliches beschreibt
Bourdieu spéter mit dem Begriff der »Hysteresis«.

24 | Merleau-Ponty orientiert sich dabei an Husserls Methode der phdnomenologischen
Reduktion, der zufolge alle Erfahrungen und alles Wissen von den Dingen »eingeklam-
mert« werden muss, um zu den urspriinglichen Sinnstiftungsakten vordringen zu kénnen

https://dol.org/1014361/9783839424049-009 - am 14.02.2026, 21:34:44,



https://doi.org/10.14361/9783839424049-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Dispositive und Dinggestalten

der Wahrnehmung (Merleau-Ponty 1966: 493ff.) und expliziter noch in seinen spi-
teren Schriften zum Marxismus und Strukturalismus weist er darauf hin, dass
der wahrnehmungs- und bewusstseinskonstitutive Prozess insofern stets sozio-
kulturell tiberformt ist, als die empirische Welt, auf die sich der Leib ausrichtet,
immer auch Spuren eines historischen und gesellschaftlichen Gewordenseins in
sich trigt. In diesem Sinne heifst es etwa in Marxismus und Philosophie:

»Das Individuum ist das gesellschaftliche Wesen. [...] Die Gesellschaft ist fiir das In-
dividuum nicht ein erlittener Unfall, sondern eine Dimension des Seins. Das Individu-
um ist nicht in der Gesellschaft, wie ein Gegenstand in einer Schachtel ist, er nimmt sie
auf sich mittels dessen, was sein Innerstes ist. Eben deshalb kann man sagen, daf} »der
Mensch den Menschen produziert, sich selbst und den anderen Menschens, »...wie die
Gesellschaft selbst den Menschen produziert, so ist sie durch ihn produziert« (Merleau-
Ponty 2000: 175).2°

In der Phinomenologie der Wahrnehmung werden mindestens drei dieser leib-
formenden »Kulturgegenstinde« angesprochen: erstens das Verhalten des An-
deren, das dem Leib wie eine »wunderbare Fortsetzung seiner eigenen Inten-
tionen« (Merleau-Ponty 1966: 405) erscheint. Das Subjekt erfihrt also schon
deshalb eine kulturelle Prigung, weil es sich intuitiv mit der sozio-kulturellen
Existenzweise eines anderen Leibes identifiziert und sein eigenes In-der-Welt-

Sein daran ausrichtet.?® Neben der stummen interleiblichen Kommunikation

(Merleau-Ponty 1966: 257; 1986: 171). Im Unterschied zu Husserl glaubt er jedoch nicht,
dass eine »vollstédndige Reduktion« méglich sei, da der Leib stets in einer konkreten Welt
situiert ist und daher immer an eine rdumliche und zeitliche Perspektivitdt gebunden
bleibt (Merleau-Ponty 1966: 11).

25 | Merleau-Ponty bezieht sich hier auf Marx (1968: 537). Loic Wacquants Einschatzung,
dass Merleau-Pontys Leibphdnomenologie die soziologische Praxistheorie zwar grundlegend
inspirierthabe, abernicht dazu in der Lage sei, »einen analytisch tragfahigen Zusammenhang
zwischen den internen und den externen Strukturen herzustellen« (Wacquant 1996: 44),
trifft also nur bedingt zu. Im Gegenteil scheint Merleau-Ponty bereits einen Gedanken an-
visiert zu haben, der sich in ausgereifter Form spéater bei Bourdieu wiederfinden wird: die
Einsicht némlich, dass das Soziale nicht allein von den »objektiven« Strukturen geformt wird,
wie es etwa die Durkheim’sche Soziologie oder das Marx’sche Basis-Uberbau-Modell nahe-
legt (Merleau-Ponty 1976: 256; 2000: 170ff.), sondern ebenso davon abhéngt, wie die Sub-
jekte ihre dkonomischen, ideologischen und sozialen Daseinsbedingungen jeweils »einver-
leiben«und inihr Wahrnehmungs- und Praxisschema integrieren. Zu den Parallelen zwischen
Bourdieu und Merleau-Ponty siehe auch Bongaerts (2003) und Crossley (2004).

26 | Das Konzept der Interleiblichkeit als Basis sozialer Relationalitdt wurde insbe-
sondere von den angloamerikanischen Sozialwissenschaften aufgegriffen. Siehe etwa
Crossley (1996), O'Neill (1989) und Gugutzer (2002).

https://dol.org/1014361/9783839424049-009 - am 14.02.2026, 21:34:44,

191


https://doi.org/10.14361/9783839424049-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

192

Sophia Prinz

bewirkt zweitens auch der Erwerb und Gebrauch einer »gesprochenen« oder in-
stitutionalisierten Sprache,” dass das Subjekt einen den eigenen Erfahrungen
vorgingigen, kulturellen Sinn internalisiert. Das Sprachvermogen wird dabei
in einer ganz dhnlichen Weise erlernt wie die rein praktischen Fertigkeiten,
nimlich durch die vor-bewusste Nachahmung und wiederholte Eintibung des
sprachlichen Verhaltensstils des Interaktionspartners: »Was den Sinn des Wor-
tes betrifft, so lerne ich ihn, wie ich den Gebrauch eines Werkzeuges lerne,
indem ich es im Kontext einer bestimmten Situation gebraucht sehe.« (Merle-
au-Ponty 1966: 459). Schliellich verweist Merleau-Ponty drittens — und das ist
fur die hier verfolgte Argumentation von besonderem Interesse — an einigen
wenigen Stellen darauf, dass auch den Artefakten ein kollektiv geteiltes »man
macht« oder »man sieht« innewohnt (Merleau-Ponty 1966: 399), das zur Repro-
duktion der gesellschaftlichen Ordnung beitragt:

»Der Geist einer Gesellschaft verwirklicht sich, iberliefert sich und wird wahrnehmbar
in den kulturellen Objekten, die sie sich gibt und mitten unter denen sie lebt. Ihre prak-
tischen Kategorien sedimentieren sich darin, und umgekehrt legen sie den Menschen
eine Seins- und Denkweise nahe« (Merleau-Ponty 2000: 179).

Auch wenn er diesen Zusammenhang nicht systematisch ausfiihrt, macht
Merleau-Ponty damit auf einen Aspekt von Praxis aufmerksam, der in der
gegenwirtigen praxistheoretischen Debatte noch nicht ausreichend bertick-
sichtigt worden ist: nimlich, dass sowohl in dem intersubjektiven (sprachli-
chen) Austausch als auch in den interobjektiven Praktiken mit nicht-mensch-
lichen Dinggestalten nicht nur bestimmte Denk- und Handlungsschemata,
sondern immer auch eine kulturelle Wahrnehmungstradition vermittelt wird.
Anders als der »frithe« und »mittlere« Foucault geht er dabei jedoch nicht von
einer vollstindigen Determinierung des Subjekts aus, sondern betont, dass der
Leib nach Maflgabe seines jeweiligen Korper- und Wahrnehmungsschemas

27 | Der Argumentation aus Phdnomenologie der Wahrnehmung zufolge setzt sich die
»gesprochene Sprache«aus Sedimentationen und Tradierungen von ehemals schopferi-
schen Sprachgebarden zusammen, welche dem »urspriinglichen Schweigen« (Merleau-
Ponty 1966: 218) des wahrnehmenden und sich-verhaltenden Leibes sprachliche Ges-
ten entreifen. In den 1950er Jahren nimmt Merleau-Pontys Sprachbegriff aber noch
einmal eine neue, strukturalistische Wendung (Waldenfels 1983: 193ff.). Unter Be-
rufung auf de Saussure verabschiedet er sich nun von der Idee eines urspriinglichen,
gestischen Sprechens und hebt stattdessen den differenziellen Charakter von sprach-
lichen Bedeutungen hervor (Merleau-Ponty: 1984 53ff.; 2007: 53ff.). Allerdings unter-
scheidet sich sein Ansatz insofern von der klassischen strukturalistischen Linguistik,
als sein Interesse weniger der Ordnung der »langue« als dem Transformationspotenzial
der »parole«, also des konkreten leiblichen Gebrauchs der Sprache gilt.

https://dol.org/1014361/9783839424049-009 - am 14.02.2026, 21:34:44,



https://doi.org/10.14361/9783839424049-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Dispositive und Dinggestalten

stets {iber die »bedingte Freiheit« (Merleau-Ponty 1966: 514) verfiigt, die ihn
formende Welt ein Stiick weit zu transformieren.?® So kann etwa der Dichter
die Elemente der »gesprochenen Sprache« so zueinander ins Verhiltnis set-
zen, dass ein neuer Sinn entsteht (Merleau-Ponty 1966: 232; 1984: 159), und
der Maler lernen, hinter die »fungierende« Intentionalitit des Leibes und die
praktische Funktionalitit der gewohnten Dinggestalten zuriickzutreten, um
statt dessen das frei flottierende Farb- und Formenspiel der Welt einzufangen
(Merleau-Ponty 1966: 264, 3506).

3. OBJEKTIVE KULTUR UND INKORPORIERTES
WAHRNEHMUNGSWISSEN

Im unmittelbaren Vergleich erweist sich, dass Merleau-Pontys Leibphinome-
nologie in einigen zentralen Punkten niher an Foucaults Archiologie und
Genealogie heranreicht, als Letzterer es eingestehen wollte. So gehen beide
von der post-kantischen Annahme aus, dass die Moglichkeitsbedingungen des
Sehens, Denkens und Handelns grundsitzlich wandelbar sind. Beide vertre-
ten zudem die These, dass diese variablen Parameter des Sicht- und Denk-
baren nicht in dem Bewusstsein des Subjekts, sondern in der Ordnung einer
empirischen Positivitit zu suchen sind - sei es in der leiblichen Existenz oder
aber in den diskursiven und nicht-diskursiven Formationen der Dispositive.?
Was sichtbar wird und was unsichtbar bleibt, welche Gestalten in die Erschei-
nung treten und welche aus dem Sichtfeld ausgeklammert werden, hingt also

28 | Dieserrelative Freiheit«des Subjekts wird Foucault-in ganzdhnlicher Weise - erst
in seinen spéteren Analysen antiker Selbsttechnologien und neoliberaler Regierungs-
techniken ausbuchstabieren. So schreibt erin Subjekt und Macht: »Sie [die Macht, S.P.]
ist ein Ensemble aus Handlungen, die sich auf mégliches Handeln richten, und ope-
riertin einem Feld von Mdglichkeiten fiir das Verhalten handelnder Subjekte« (Foucault
2005: 286). Und in Der Gebrauch der Liste heifit es: »Ist ein Handlungscode gegeben
sowie ein bestimmter Typ von Handlungen (die man nach ihrer Ubereinstimmung oder
Abweichung im Verhaltnis zum Code bestimmen kann), so gibt es verschiedene Arten,
moralisch»sich zu fiihren¢, verschiedene Arten fiir das handelnde Individuum, nicht blof
als Agent, sondern als Moralsubjekt jener Aktion zu operieren« (Foucault 1989: 37).
29 | Wie Dreyfus und Rabinow bemerken (1987: 119), trifft daher auch auf die Archdo-
logie eine ahnliche Kritik zu, wie sie Foucault in Die Ordnung der Dinge gegen die Pha-
nomenologie ins Feld gefiihrt hatte, ndmlich dass es sich dabei um einen »Diskurs ge-
mischter Natur« handelt, der sich an eine »doppeldeutige, ausreichend konkrete« sowie
gleichzeitig »ausreichend gegeniber der Positivitat der Dinge zuriickgezogene Schicht«
wendet (Foucault 1974: 388).

https://dol.org/1014361/9783839424049-009 - am 14.02.2026, 21:34:44,

193


https://doi.org/10.14361/9783839424049-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

194

Sophia Prinz

fur Merleau-Ponty wie fiir Foucault von dem »historischen« oder »konkreten
Apriori« der jeweiligen Korper-, Praxis- und Artefaktkonstellationen ab.

Praxistheoretisch gesehen bringen die beiden Ansitze aufgrund ihrer ver-
schiedenen Schwerpunktlegung — auf das leibliche Subjekt auf der einen und die
objektiven Strukturen auf der anderen Seite — allerdings auch je spezifische Vor-
und Nachteile mit sich, die durch eine Verkniipfung beider Positionen gegen-
einander aufgewogen werden kénnen: So tendiert Merleau-Ponty trotz Verweis
auf die duflere Bedingtheit des Leibes mitunter dazu, den Leib als ein »natiir-
liches Ich« (Merleau-Ponty 1966: 243) zu betrachten und somit »die Privilegien
des Bewusstseins lediglich an eine andere Instanz« zu deligieren (Walden-
fels 1983: 177). Die archiologisch-genealogische Bestimmung des historischen
Subjekts zeichnet sich demgegentiber durch eine entschieden dezentrierende
Perspektive aus, die ausschliefSlich bei den objektiven Strukturen des Daseins an-
setzt. Damit radikalisiert Foucault einen Gedanken, der in der Phinomenologie
der Wahrnehmung zwar potenziell angelegt, aber nicht weiter ausgefiithrt wurde,
den Gedanken nimlich, dass die jeweils giiltigen Sprach- und Artefaktordnun-
gen den wahrnehmenden und handelnden Leib allererst hervorbringen.*® Diese
»objektivistischere« Perspektive hat aus praxistheoretischer Sicht den Vorteil,
dass sie viel entschiedener als die Leibphinomenologie die sozio-kulturelle Uber-
formung des Subjekts in den Blick nimmt. Fiir sie geht das Sehvermogen also
nicht auf die aktive Syntheseleistung eines um praktische Orientierung bemiih-
ten, individuellen Leibes zuriick, sondern muss als ein durch die manifesten
Strukturen der Dispositive vermitteltes, kollektiv geteiltes »Wahrnehmungswis-
sen« verstanden werden.

Neben diesem theoriesystematischen Vorteil weist Foucaults Ansatz aller-
dings auch einige Nachteile gegeniiber der Leibphidnomenologie auf. Erstens
versiumt er herauszuarbeiten, dass sich die kulturell spezifische Wahrneh-
mungskompetenz nicht nur tiber den Bild-Diskurs vermittelt, sondern auch in
den objektzentrierten Kérperpraktiken — wie etwa der FlieRbandarbeit oder dem
Shopping — »eingeiibt« und »inkorporiert« wird. Zweitens — und das ist das theo-
retisch schwerwiegendere Problem — entgeht der Archiologie und Genealogie
die Eigenlogik des einmal inkorporierten Wahrnehmungswissens. Wie Merleau-
Ponty gezeigt hat, fithrt jedoch genau diese Eigenlogik dazu, dass sich das Sub-
jekt zwar nicht in allen Welten gleichermaflen zurechtfindet, dafiir aber iiber das
Vermdogen verfiigt, seine Wahrnehmungs- und Handlungsakte »relativ frei« an
die gegebenen Umstinde anzupassen.

30 | In der Arch&ologie konzentriert sich Foucault zun&chst nur auf einen dieser so-
zio-kulturellen Bedingungsfaktoren, ndmlich den Diskurs, oder wie sich Merleau-Ponty
ausdriickt: die »gesprochene Sprache«, rdumt aber in seiner »genealogischen Phase«
ein, dass auch die »nicht-diskursiven« Praktiken und Artefakte, die unmittelbar auf das
korperliche Verhalten einwirken, eine ebensolche subjektkonstitutive Macht besitzen.

https://dol.org/1014361/9783839424049-009 - am 14.02.2026, 21:34:44,



https://doi.org/10.14361/9783839424049-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Dispositive und Dinggestalten

Eine Praxeologie der Wahrnehmung, die das komplexe Bedingungsverhiltnis
zwischen der »objektiven Kultur« und dem impliziten »Wahrnehmungswissen«
der Subjekte offenlegen will, muss folglich Elemente aus beiden theoretischen
Ansitzen miteinander kombinieren. Von Foucault tibernimmt sie die poststruk-
turalistische These, dass die »dufleren« bilddiskursiven und materiellen Forma-
tionen des Dispositivs die konstitutive Grundlage fiir die Herausbildung eines
»Wahrnehmungswissens« bilden, wihrend sie mit Merleau-Ponty die leibphi-
nomenologische Annahme teilt, dass der Leib diese den Artefakten innewoh-
nende sinnliche Ordnung im praktisch-kérperlichen Umgang inkorporiert
und zu einer dauerhaften, aber relativ flexiblen »perzeptiven Syntax« verdich-
tet. Auf dieser Basis lassen sich abschlieRend drei miteinander verkniipfte kul-
turelle Moglichkeitsbedingungen der Wahrnehmung unterscheiden:

1.) Was in welcher Weise in die Erscheinung treten kann, hingt von den
»objektiven« Formationen des jeweiligen Dispositivs ab: den bild-diskursiven
Formationen, die bestimmte »Ansichten« nahelegen; der Topologie der Ding-
gestalten, denen eine Wahrnehmungs- und Gebrauchsweise eingeschrieben
ist; den architektonisch-riumlichen Anordnungen, die die heterogenen Ele-
mente in ein relationales Verhiltnis setzen; sowie schliefRlich den kérperlichen
Praktiken der anderen Subjekte, die anzeigen, welche Wahrnehmungs- und
Verhaltensformen als angemessen gelten. In diesem Sinne lisst sich jede Art
von »Display« — sei es im Museum, in der Einkaufspassage oder im heimi-
schen Wohnzimmer — als ein Dispositiv verstehen, das bestimmte Wahrneh-
mungserfahrungen eher wahrscheinlich macht als andere.*!

2.) Neben diesen situativen Konstellationen spielt das implizite Wahrneh-
mungswissen des Subjekts, das es in Auseinandersetzung mit den Formatio-
nen seiner »angestammten« Welt ausgebildet hat, eine entscheidende Rolle.
Weicht diese »perzeptive Syntax« von den sinnlichen Anforderungen des aktu-
ellen Dispositivs erheblich ab, kommt es zu Irritationen oder partieller »Blind-
heit«. Eine solche — mitunter auch als lustvoll empfundene — perzeptive Uber-
forderung kann beispielsweise schon beim Geschmack einer ungewohnten
Speise, in der Konfrontation mit »fremden« Alltagsisthetiken oder auch bei
der kiinstlerischen Dekonstruktion etablierter Anschauungsformen auftreten.
Gerade derartige Dissonanzen offenbaren deutlicher noch als die routinierten
Praxisabldufe, dass die Welt nicht von jedem zu jeder Zeit gleichermaflen er-
fahren wird.

3.) SchlieRlich ist das wahrnehmende Subjekt zwar als eine kulturell iiber-
formte, aber dennoch aktive Instanz zu verstehen. Es verfiigt iiber die »relative
Freiheit«, sich auf den Wahrnehmungsraum, den das Dispositiv aufspannt,
auf verschiedene Weise zu beziehen. Das inkorporierte Wahrnehmungswis-
sen ist also kein starres Raster, das die Sichtweise von vornherein vorzeichnet,

31 | Siehe dazu auch Prinz/Schéfer (2015).

https://dol.org/1014361/9783839424049-009 - am 14.02.2026, 21:34:44,

195


https://doi.org/10.14361/9783839424049-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Sophia Prinz

sondern hat eher den Charakter eines variablen Instrumentariums, das ver-
schieden eingesetzt, kombiniert und transformiert werden kann.

Mit der hier entworfenen praxistheoretischen Heuristik kann somit nicht
nur aufgezeigt werden, dass das Sehen auf einem notwendig begrenzten kultu-
rellen Wahrnehmungsschema beruht. Sie begriindet auch, warum das Subjekt
dennoch grundsitzlich dazu in der Lage ist, in Auseinandersetzung mit seiner
Umwelt die eigene Perspektive verschieben zu kénnen.*?

LITERATUR

Bohme, Gernot (1995): Atmosphire. Essays zur neuen Asthetik, Frankfurt a.M.

Bongaerts, Gregor (2003): »Eingefleischte Sozialitit. Zur Phinomenologie so-
zialer Praxis«, in: Sociologia Internationalis 41 (1/2), S. 25-53.

Bourdieu, Pierre (1993): Sozialer Sinn. Kritik der theoretischen Vernunft,
Frankfurt a.M.

Burri, Regula Valérie (2008): »Bilder als soziale Praxis. Grundlegungen einer
Soziologie des Visuellen, in: Zeitschrift fiir Soziologie 37 (4), S. 342-358.

Burri, Regula Valérie/Dumit, Joseph (2008): »Social Studies of Scientific Imag-
ing and Visualization«, in: Edward ]. Hackett et al. (Hg.), The Handbook of
Science and Technology Studies, Cambridge, MA, S. 277-303.

Crossley, Nick (1994): The Politics of Subjectivity. Between Foucault and Mer-
leau-Ponty, Aldershot.

Crossley, Nick (1996): Intersubjectivity. The Fabric of Social Becoming, London.

Crossley, Nick (2004): »Phenomenology, Structuralism and History, in: Theo-
ria. A Journal of Social & Political Theory (103), S. 88-121.

Dant, Tim (2010): »The Work of Repair. Gesture, Emotion and Sensual Knowl-
edge«, in: Sociological Research Online 15 (3). www.socresonline.org.
uk/15/3/7.html vom 03.02.14.

Deleuze, Gilles (1987): Foucault, Frankfurt a.M.

Dreyfus, Hubert L./Rabinow, Paul (1987): Michel Foucault. Jenseits von Struk-
turalismus und Hermeneutik, Frankfurt a.M.

Foucault, Michel (1974 [1966]): Die Ordnung der Dinge. Eine Archiologie der
Humanwissenschaften, Frankfurt a.M.

Foucault, Michel (1977 [1975]): Uberwachen und Strafen. Die Geburt des Ge-
fingnisses, Frankfurt a.M.

Foucault, Michel (1981 [1969]): Archiologie des Wissens, Frankfurt a.M.

Foucault, Michel (1987 [1970]): Der Wille zum Wissen. Sexualitit und Wahrheit
Bd. 1, Frankfurt a.M.

32 | Fireine ausfiihrliche Herleitung dieses Arguments siehe auch Prinz (2014).

https://dol.org/1014361/9783839424049-009 - am 14.02.2026, 21:34:44,



https://doi.org/10.14361/9783839424049-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Dispositive und Dinggestalten

Foucault, Michel (1988 [1963]): Die Geburt der Klinik. Eine Archiologie des
arztlichen Blicks, Frankfurt a.M.

Foucault, Michel (1989 [1984]): Der Gebrauch der Liiste. Sexualitit und Wahr-
heit Bd. 2, Frankfurt a.M.

Foucault, Michel (1999 [1989)]): Die Malerei von Manet, Berlin.

Foucault, Michel (2001 [1967]): »Worte und Bilder«, in: Daniel Defert/Francois
Ewald (Hg.), Michel Foucault. Schriften in vier Binden. Dits et Ecrits, Band
1:1954-1969, Frankfurt a.M., S. 794-797.

Foucault, Michel (2002 [1971]): »Nietzsche, Genealogie, die Historie«, in: Da-
niel Defert/Frangois Ewald (Hg.), Michel Foucault. Schriften in vier Binden.
Dits et Ecrits, Band 2: 1970-1975, Frankfurt a.M., S.166-191.

Foucault, Michel (2005 [1982]): »Subjekt und Macht«, in: Daniel Defert/Fran-
cois Ewald (Hg.) (2004): Michel Foucault. Schriften in vier Binden. Dits et
Ecrits, Band 4:1980-1988, Frankfurt a.M., S. 269-294.

Gibson, James J. (1977): »The Theory of Affordances«, in: Robert Shaw/John
Bransford (Hg.), Perceiving, Acting, and Knowing. Toward an Ecological
Psychology, Hillsdale, S. 67-82.

Gobel, Hanna (2015): The Re-Use of Urban Ruins. Atmospheric Inquiries of the
City, London.

Gobel, Hanna/Prinz, Sophia (Hg.) (2015): Die Sinnlichkeit des Sozialen. Wahr-
nehmung und materielle Kultur, Bielefeld.

Goodwin, Charles (1994): »Professional Vision«, in: American Anthropologist
96 (3), S. 606-633.

Gugutzer, Robert (2002): Leib, Korper und Identitit. Eine phdnomenologisch-
soziologische Untersuchung zur personalen Identitit, Wiesbaden.

Gugutzer, Robert (2012): Verkérperungen des Sozialen. Neophinomenologi-
sche Grundlagen und soziologische Analysen, Bielefeld.

Heath, Christian/vom Lehn, Dirk (2004): »Configuring Reception. (Dis-)re-
garding the >Spectator< in Museums and Galleries«, in: Theory, Culture &
Society 21 (6), S. 43-65.

Howes, David (2003): Sensual Relations. Engaging the Senses in Culture and
Social Theory, Ann Arbor.

Husserl, Edmund (1976): Husserliana. Gesammelte Werke, Band 6: Die Krisis
der europdischen Wissenschaften und die transzendentale Phinomenolo-
gie. Eine Einleitung in die phinomenologische Philosophie, Den Haag.

Kant, Immanuel (1998 [A: 1781/B: 1787]): Kritik der reinen Vernunft, Hamburg.

Latour, Bruno (1990): »Drawing Things Together, in: Michael Lynch/Steve Wool-
gar (Hg.), Representation in Scientific Practice, Cambridge, MA, S.16-68.

Latour, Bruno (2007): Eine neue Soziologie fiir eine neue Gesellschaft. Einfiih-
rung in die Akteur-Netzwerk-Theorie, Frankfurt a.M.

Marx, Karl (1968b [1844]): »Okonomisch-philosophische Manuskripte aus dem
Jahre 184 4«, in: MEW, Erginzungsband, 1. Teil, Berlin, S. 465-588.

https://dol.org/1014361/9783839424049-009 - am 14.02.2026, 21:34:44,

197


https://doi.org/10.14361/9783839424049-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Sophia Prinz

McNay, Lois (1992): Foucault and Feminism. Power, Gender and the Self, Cam-
bridge.

Merleau-Ponty, Maurice (1966 [1945]): Phinomenologie der Wahrnehmung,
Berlin.

Merleau-Ponty, Maurice (19776 [1942]): Die Struktur des Verhaltens, Berlin.

Merleau-Ponty, Maurice (1984 [1969)]): Die Prosa der Welt, Miinchen.

Merleau-Ponty, Maurice (1986 [1964]): Das Sichtbare und das Unsichtbare. Ge-
folgt von Arbeitsnotizen, Miinchen.

Merleau-Ponty, Maurice (2000 [1948)): Sinn und Nicht-Sinn, Miinchen.

Merleau-Ponty, Maurice (2003 [1961]): Das Auge und der Geist. Philosophische
Essays, Hamburg.

Merleau-Ponty, Maurice (2007 [1960]): Zeichen, Hamburg.

O’Neill, John (1989): The Communicative Body. Studies in Communicative Phi-
losophy, Politics, and Sociology, Evanston.

Prinz, Sophia (2014): Die Praxis des Sehens. Uber das Zusammenspiel von Kér-
pern, Artefakten und visueller Ordnung, Bielefeld.

Prinz, Sophia/Gébel, Hanna (2015): Die Sinnlichkeit des Sozialen. Eine Ein-
leitung, in: dies. (Hg.), Die Sinnlichkeit des Sozialen. Wahrnehmung und
materielle Kultur, Bielefeld, S. 9-49.

Prinz, Sophia/Schifer, Hilmar (2015): Die Offentlichkeit der Ausstellung. Eine
Dispositivanalyse heterogener Relationen des Zeigens, in: Dagmar Danko/
Olivier Moeschler/Florian Schumacher (Hg.), Kunst und Offentlichkeit,
Wiesbaden, S. 283-302.

Ranciére, Jacques (2000): Die Aufteilung des Sinnlichen. Die Politik der Kunst
und ihre Paradoxien, Berlin.

Reckwitz, Andreas (2003): »Grundelemente einer Theorie sozialer Praktiken.
Eine sozialtheoretische Perspektive«, in: Zeitschrift fiir Soziologie 32 (4),
S. 282-301.

Rohl, Tobias (2013): Die Dinge des Wissens. Schulunterricht als sozio-materielle
Praxis, Stuttgart.

Schifer, Hilmar (2013): Die Instabilitit der Praxis. Reproduktion und Transfor-
mation des Sozialen in der Praxistheorie, Weilerswist.

Shilling, Chris (1993): The Body and Social Theory, London.

Turner, Bryan S. (1984): The Body and Society. Explorations in Social Theory,
London.

Wacquant, Loic J. D. (1996): »Auf dem Weg zu einer Sozialpraxeologie. Struktur
und Logik der Soziologie Pierre Bourdieus, in: Pierre Bourdieu/Loic J. D.
Wacquant, Reflexive Anthropologie, Frankfurt a.M., S. 17-93.

Waldenfels, Bernhard (1983): Phinomenologie in Frankreich, Frankfurt a.M.

https://dol.org/1014361/9783839424049-009 - am 14.02.2026, 21:34:44,



https://doi.org/10.14361/9783839424049-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

