
Aber das haben wir nicht gesehen

Erinnerungsarbeit und struktureller Rassismus

Jonas Zipf im Gespräch mit Mehmet Daimagüler und Wolfgang Frindte

Wenn von Expert*innen des Gedenkens und Erinnerns die Rede ist, denken die meis-

ten Menschen unwillkürlich an Historiker*innen und Politiker*innen. Und daran, ob

es gelingt, die Perspektiven der »Zeit- oder Augenzeugen«, also der von Geschichte di-

rekt Betroffenen, widerzuspiegeln bzw. zu repräsentieren. Seltener liegt der Fokus auf

anderen Profis der Erinnerungsarbeit: Dabei wird die öffentliche Wahrnehmung rund

um die Geschichte und Geschichten der Betroffenenmaßgeblich von deren Begleiter*in-

nen, Berater*innen oder Sprecher*innen bestimmt, zum Beispiel von Psycholog*innen

oder Jurist*innen. Auf der Suche nach einem Einblick in die Narrative rund um Op-

fer und Täter, um individuelle Erinnerungen und kollektive Gedächtnisse begibt sich

Jonas Zipf daher ins Gespräch mit dem Bonner Anwalt Mehmet Daimagüler und dem

Jenaer Psychologen Wolfgang Frindte. Daimagüler erlangte als Anwalt der Nebenkla-

ge beim Münchner NSU-Prozess spätestens durch sein erschütterndes Schlussplädoyer

bundesweite Aufmerksamkeit, Frindte beschäftigt sich seit den 1990er-Jahren in zahlrei-

chen wissenschaftlichen Untersuchungen mit Rechtsextremist*innen und ihrem Um-

feld. Beide wurden in diversen Kontexten, nicht zuletzt im Rahmen verschiedener Un-

tersuchungsausschüsse, als Experten gehört. Im sonntäglichenGesprächmit Jonas Zipf

begegnen sie sich zum ersten Mal.

JONAS ZIPF: In unserem Gespräch soll es um Erinnerungsarbeit gehen. Sie

beide haben mit der Konstruktion von Erinnerung von Berufs wegen viel zu

tun,Mehmet Daimagüler imRahmen der Beweisaufnahme und Zeugenschaft

vor Gericht, Wolfgang Frindte etwa in biografischen Interviews. Schon die

beiden Begriffe Gedenken und Erinnerung stehen in einer erheblichen Span-

nung zueinander.Während es bei Gedenken um so etwas wie eine öffentliche

Wahrnehmung geht, also letztlich um umstrittene Konstrukte wie das sog.

kollektive Gedächtnis einer Gesellschaft, geht es bei Erinnerungsarbeit um

die subjektive Perspektive. Lassen Sie uns zunächst die Begriffe eingrenzen.

https://doi.org/10.14361/9783839458631-021 - am 13.02.2026, 09:55:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458631-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


274 Jonas Zipf, Mehmet Daimagüler und Wolfang Frindte

Wolfgang Frindte, darf ich Sie als den Wissenschaftler in der Runde um eine

entsprechende Startrampe bitten?

WOLFGANG FRINDTE: Für mich sind diese Begriffe in erster Linie soziale, damit

immer sprachliche Konstrukte. Wenn es um Erinnerung und Gedenken geht,

dann geht es um Nachdenken, um Gedächtnis. Aber auch um Verdrängen,

Vergessen, Aufklären, Aufarbeiten, Schuld und Verantwortung.

Aus einer psychologischen Perspektive können wir die Sache des Erin-

nerns jedenfalls immer nur näherungsweise bestimmen. Denn Erinnern ist

mehr als das verlässliche Abrufen von Informationen aus demGedächtnis. Er-

innern ist immer eine Re-Konstruktion von Vergangenheit in der Gegenwart

für die Zukunft. Erinnern ist selektiv, da es nicht nur eine retrospektive, son-

dern auch eine prospektive Funktion erfüllt. Auf der individuellen Ebene ist

Erinnern so etwas wie ein dynamisches Prozessinstrument, um unsere sub-

jektiven Erlebnisse zu verarbeiten. Und das natürlich imDienst eines Sinnzu-

sammenhangs unserer individuellen, personalen Identität. Jede Erinnerung

ist also immer ein Narrativ, ein narratives Konstrukt.

Und auf dieser Ebene kommen wir dann zu der Geschichte, die sie als

kollektives Gedächtnis angesprochen haben. Neben die individuellen Narra-

tive und kleinen Erzählungen treten gesellschaftliche Narrative und große Er-

zählungen. Der Begriff des kollektiven Gedächtnisses stammt von dem fran-

zösischen Psychologen Maurice Halbwachs, der hier ganz in der Nähe von

Jena, in Buchenwald, gestorben ist. Gemeinsam mit Miriam Rieck habe ich

vor einigen Jahren versucht, diese Konstrukte zu differenzieren. Wir spre-

chen von einem individuellen Gedächtnis; von einem sozial interaktiven, das

kleine Gruppen, etwa Familien umfasst; von einemkommunikativen oder kol-

lektiven Gedächtnis, das sich auf größere Gruppen und Institutionen bezieht;

und von einem gesellschaftlichen Gedächtnis, das auf einer Makroebene zu

finden ist. Erinnerungskultur findet auf der Ebene des kommunikativen und

des gesellschaftlichen Gedächtnisses statt, etwa in Museen und in Form von

Denkmälern. Der Begriff des kollektiven Gedächtnisses wurde von den His-

toriker*innen kontrovers diskutiert. Dabei hängt das individuelle Gedächtnis

für uns Psychologen immer eng zusammen mit dem kommunikativen und

gesellschaftlichen Gedächtnis; das individuelle Erinnern ist immer mit den

Erinnerungen anderer Menschen verwoben. Und das ist es doch, was die Sa-

che des Erinnerns oftmals so komplex macht. Es geht eben nicht nur um un-

sere personale Identität, wenn wir erinnern, sondern gleichzeitig auch um

die Erinnerung der anderen, um Konstruktion und Rekonstruktion unserer

https://doi.org/10.14361/9783839458631-021 - am 13.02.2026, 09:55:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458631-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Aber das haben wir nicht gesehen 275

sozialen Identität, unserer Zugehörigkeit zu bestimmten sozialen Gruppen.

Wenn ich an Gedenken denke, denke ich an das Nach-Denken. Wir ge-den-

ken, also denken an jemanden, an Geschehnisse, an Personen, an Personen-

gruppen. Dabei reflektieren wir unser Denken, denken über unsere Erinne-

rung, unser An-Denken nach.Dafür nutzenwir Brückenkonstruktionen: Hin-

terlassenschaften, Bilder, Gegenstände, Briefe, Tagebücher, Kleidungsstücke

oder Denkmäler. Das Gedenken verschränkt das individuelle mit dem kol-

lektiven Gedächtnis-Prozess des Erinnerns. Dabei kommt noch etwas dazu,

das ich als Stellungnahme benennen würde: BeimGedenken erinnern wir uns

nicht nur, wir anerkennen und würdigen die, an die wir uns erinnern.

JONAS ZIPF: Hier in Jena haben wir bei der Benennung eines Platzes im

Stadtteil Winzerla nach Enver Şimşek 20 Jahre nach dessen Ermordung

eine sehr intensive Berührung mit der Familie Şimşek erlebt. Die Ange-

hörigen der Familie sprachen von einer dreifachen Traumatisierung. Von

einer ersten Traumatisierung als Hinterbliebene des Mordopfers; von einer

zweiten Traumatisierung als Kriminalisierte und zu Unrecht Verdächtigte;

und von einer dritten Traumatisierung als von der politisch zugesagten

Aufarbeitung Enttäuschte und von der Öffentlichkeit Zurückgelassene. Herr

Daimagüler, lassen Sie uns auf die Erinnerungsarbeit der Opferangehörigen

des NSU zu sprechen kommen. Ich kann mir vorstellen, dass es ein sehr

schmerzhafter Punkt ist, wenn jemand bei der Polizei, später gar vor Gericht

aussagt, und seine Erinnerung in Zweifel gezogen wird. Wie bereiten Sie

Ihre Mandant*innen auf diese schwierige Situation vor?

MEHMET DAIMAGÜLER: Beim Strafprozess haben sie verschiedene Beweismittel.

Sie haben Urkundsbeweise, Augenscheinbeweise und den Zeugenbeweis. Un-

ter Juristen ist allgemein bekannt, dass der Zeugenbeweis der schwächste ist.

Man muss dabei immer davon ausgehen, dass das, was vorgetragen wird, in

vielfacher Hinsicht besonders geprüft werden muss. Wenn dann vor Gericht

eine Retraumatisierung auftritt, dann hängt das häufig damit zusammen, wo

die Fragezeichen gemacht werden,mit welchem Ziel bestimmte Beweismittel

dargestellt werden. Ich mache mal ein Beispiel: Wir haben im NSU-Verfahren

Hunderte von Fotos gesehen. Und dann erleben wir einen Polizeibeamten,

der Fotos aus der Wohnung des Ermordeten Abdurrahim Özüdoğru zeigt.

Warum macht er das? Herr Özüdoğru wurde doch nicht in seiner Wohnung

ermordet, sondern in seiner Schneiderei. Trotzdem werden diese Fotos prä-

sentiert, und zwar mit einer entsprechenden Kommentierung: Wir sehen die

https://doi.org/10.14361/9783839458631-021 - am 13.02.2026, 09:55:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458631-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


276 Jonas Zipf, Mehmet Daimagüler und Wolfang Frindte

unordentliche Wohnung eines Mannes, der getrennt lebt von seiner Frau. An

dieser Stelle habe ich dann als Nebenklageanwalt schon mal auf den Knopf

gedrückt und gefragt: A) Was soll jetzt diese Kommentierung? und B) Was

sollen überhaupt diese Fotos? Was lernen wir über die Tat und Rechtsfolgen-

frage der Angeklagten, wenn wir sehen, wie es in der Küche aussieht? Eine

ähnliche Situation hatten wir dann einige Wochen später bei der Verhand-

lung des Mordes an Habil Kılıç. Herr Kılıç wurde in seinem Ladenlokal in

München ermordet. Und da bekommen wir Fotos von der Kleidung des Er-

mordeten zu sehen u.a. von einer an der Pinnwand aufgehängten Unterhose

des Toten, an der sich keinerlei Blutflecken befinden oder sonst wie beweis-

erhebliche Tatsachen zu sehen sind. Auch an der Stelle mussman fragen:Was

soll das? Welchen Zweck verfolgt das Darstellen dieses Fotos an dieser Stelle

des Verfahrens? Als besonders widerlich habe ich in diesem Zusammenhang

dann die Fragen der Verteidigung des Angeklagten Wohlleben empfunden,

als die Tochter des Ermordeten Mehmet Kubaşık anwesend war. Ihr Vater

wurde in seinem Kiosk ermordet. Er war ursprünglich als Asylbewerber nach

Deutschland gekommen, hatte daher damals zunächst keine Arbeitserlaubnis

und bekam Sozialhilfe. Und genau danach fragt natürlich der Verteidiger von

Wohlleben. Das sind Fragen, die ich unzulässig finde. Die Opferangehörigen

sind zu diesem Prozess gekommen und haben ein besonders zu schützen-

des Umfeld erwartet. Natürlich gehört es zu einem rechtsstaatlichen Verfah-

ren, dass die Verteidigung die Anzeigen der Zeug*innen der Anklage kritisch

würdigt, wie bei jedem anderen Zeugen auch. Aber was einfach nicht zuläs-

sig ist, und auch den Rahmen eines Strafverfahrens sprengt, das sind Fragen

und Präsentationen von Fotos, die nichts zur Sache tun. Hätte man das auch

bei anderen Opfern gemacht? Bei biodeutschen Opfern und deren Angehö-

rigen? Am Ende des Tages hat das Gericht, hat der Vorsitzende Richter, ei-

ne Fürsorgepflicht gegenüber allen Verfahrensbeteiligten, insbesondere auch

gegenüber den Zeuginnen und Zeugen, die zugleich Nebenkläger sind und

die schon einmal traumatisiert wurden. Ich bin der Meinung, dass das Ge-

richt an diesen Stellen eingreifen hätte müssen und das nicht getan hat.

JONAS ZIPF: Diese Darstellungen zeigen, dass die Erinnerungsarbeit rund um

die Opfer des NSU, so wie sie insbesondere in der Ermittlungsarbeit und

dann auch bei der juristischen Verhandlung in München stattgefunden hat,

von strukturellem Rassismus zeugt. Die Frage zum NSU-Komplex ist doch

aber auch: Welche kulturellen Bilder schlagen sich in den Erinnerungen der

Mehrheitsgesellschaft nieder? Finden sich hier ähnliche blinde Flecken? Oder

https://doi.org/10.14361/9783839458631-021 - am 13.02.2026, 09:55:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458631-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Aber das haben wir nicht gesehen 277

helfen kulturelle Repräsentationen der Geschichten der Opfer – so ganz ak-

tuell »Saal 101«, das Hörspiel des Bayrischen Rundfunks zum NSU-Prozess –

dabei, dass es eine andere öffentliche Wahrnehmung gibt?

WOLFGANG FRINDTE: Mir fallen bei den Fragen weitere Fragen ein. Wer und

was ist die Mehrheitsgesellschaft? Ist das der Rückzugsort für die »Gutmen-

schen«, um sich von den »Bösen« abzugrenzen? Ist es ein statistischer Be-

griff, der darauf verweist, dass die »Mitte« der Gesellschaft frei von Rassis-

mus und der NSU-Komplex nur ein »Ausrutscher« am Rande einer Normal-

kurve war, so wie der Mord an Walter Lübke, der Anschlag auf die Synagoge

in Halle zu Jom Kippur 2019 oder der Mord an zehn Menschen am 19. Februar

2020 in Hanau? Es handelt sich ja nicht um irgendwelche Phantomschmer-

zen. Der Rassismus bewegt sich in der Mitte der Gesellschaft. Die bekannten

»Mitte-Studien« von Oliver Decker und Elmar Brähler aus Leipzig oder von

Andreas Zick und Kolleg*innen aus Bielefeld belegen, dass gruppenbezogene

Menschenfeindlichkeiten in Deutschland seit 2002 auf einem relativ hohen

Niveau stabil sind. 2012, also ein Jahr nach Aufdeckung des NSU, erreichten

dieWerte von Ausländerfeindlichkeit, Chauvinismus und Rechtsextremismus

die höchsten Ausschläge bei signifikanten Unterschieden zwischen Ost- und

Westdeutschland. Das sind keine blinden Flecke, sondern gefährliche Angrif-

fe auf die demokratische Verfasstheit der deutschen Gesellschaft. Aber welche

Bilder prägen die Erinnerungen an den NSU-Komplex? Bilder von einer Frau,

die überheblich im Saal 101 mit ihren Verteidigern scherzt; Bilder von Wohl-

leben, dessen Verteidiger von »nicht gerade rein deutschem Blut« faseln und

vom Gericht wegen derartig rassistischer Formulierungen nicht zurechtge-

wiesen werden; Bilder von Menschen, die das NSU-Trio unterstützten, aber

nicht auf der Anklagebank saßen?! Übrigens: Einzig der Nebenklage sind die

rassistisch geprägten Äußerungen im Gerichtssaal aufgefallen. Rechtsextre-

me und rassistische Milieus und Bedrohungen können sich dann formieren,

wenn sie vom Rassismus in der Mehrheitsgesellschaft und vom strukturellen

Rassismus in den Institutionen flankiert werden. Das ist fatal. Zehn Men-

schen wurden ermordet und es gibt die Familien der Opfer, die noch immer

unter den Morden leiden. Darauf sollten sich die kulturellen Repräsentatio-

nen von den Geschichten der Opfer beziehen, ob in Hörspielen, Theaterstü-

cken oder anderen Dokumentationen.

MEHMET DAIMAGÜLER: DieOpfer wurden doch unvermittelt getroffen, jedenfalls

die Opfer der Ceska-Mordserie und auch die der Bombenanschläge, einfach

https://doi.org/10.14361/9783839458631-021 - am 13.02.2026, 09:55:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458631-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


278 Jonas Zipf, Mehmet Daimagüler und Wolfang Frindte

weil sie anders waren bzw. anders gemacht wurden – durch die Wahrneh-

mung und die Definition der Täter. Wenn ich mir das anschaue als jemand,

sagen wir mal, der in Deutschland zu Hause ist, aber dessen Eltern aus der

Türkei stammen, dann erkenne ich Menschen, die umgebracht worden sind,

die sich hinsichtlich dessen, was sie so erleben, erhoffen, welche Gefühle sie

haben, in nichts unterscheiden vom Rest des Landes. Deren Fremdheit eine

konstruierte Fremdheit war. Und dennoch erfolgen schließlich Polizeiberich-

te, in denen steht, dass die Opfer in einer besonders brutalen Art und Weise

umgebracht worden seien, die darauf hindeutet, dass die Täter aus einem

anderen Kulturkreis stammen. Fünf Seiten zuvor steht im selben Protokoll,

dass die Toten in kriminelle Machenschaften verwickelt worden seien. Dafür

gebe es zwar keine Beweise, aber dass es keine Beweise gibt, deute darauf

hin, dass sie in besonders cleverer Art und Weise vorgegangen seien, sodass

man eben keine Beweise habe. Solche Schlussfolgerungen ziehen sich wie ein

roter Faden durch die Berichte.

Schauen wir uns einerseits in den Akten an, mit welcher Umsicht, mit

welcher Fürsorge den Angehörigen von Michèle Kiesewetter, der ermordeten

Polizeibeamtin, die Todesnachricht überbracht wurde: Da hatten die Polizei-

beamten von Anfang an einen Arzt und einen Pfarrer dabei. Die sind mit

der Sorgfalt und Fürsorge aufgetreten, die man erwarten muss von einem

Rechtsstaat. Schauen wir uns dagegen an, wie die Witwe von Enver Şimşek

zur Wache geschleppt wurde, bevor sie zu ihrem im Sterben liegenden Mann

gehen durfte. Wie man dieser Frau Fotos untergejubelt hat von einer wild-

fremden Frau, mit der ihr Mann angeblich ein Verhältnis hatte und sie daher

jetzt doch bitte schön endlich mal auspacken solle über die Drogengeschäf-

te ihres Mannes. Dieser krasse Unterschied in der Art und Weise, wie man

die Opfer behandelt hat, deutet doch darauf hin, dass auch in der Vorstel-

lung der Staatsorgane die Opfer so anders sind, dass Mindeststandards der

Rechtsstaatlichkeit, aber auch derMenschlichkeit, nicht notwendig sind, dass

sie überflüssig sind.

Und wenn man dann im Gerichtssaal sitzt und erlebt, miterlebt, dass ei-

nige der Nazizeugen einfach rein- und rauskommen, ohne dass was passiert,

aber Verfahrensmittel angedroht werden, ausgerechnet dem Vater von Halit

Yozgat, nur weil der während des Verfahrens in seiner Erregung aufgesprun-

gen war undman sehen konnte, wie die Dienstbeamten und die Polizeibeam-

ten sofort da waren und bereit waren, diesen Mann zu bändigen – ja, dann

denkt man sich: Passt mal auf, diese Menschen sind genauso wie ihr. Die lei-

https://doi.org/10.14361/9783839458631-021 - am 13.02.2026, 09:55:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458631-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Aber das haben wir nicht gesehen 279

den, wenn das Kind ermordet wurde, so wie ihr leiden würdet, wenn euer

Kind ermordet wurde. Wir sind nicht anders.

Da fallen dann so Kleinigkeiten gar nicht mehr ins Gewicht: Dass auch

nach fünf Jahren Verfahren die Bundesanwälte und die Richter nicht in der

Lage waren, die Namen der Opfer richtig auszusprechen, obwohl Kollegen

unter den Anwälten der Nebenklage, ich auch, in der Pause immer wieder

hingegangen sind und darauf hingewiesen haben. Aber das alles deutet im-

mer und wieder darauf hin, dass ihnen diese Fremdheitsprägung einfach so

durchrutscht. Weil sie sich sagen: Wer ist hier fremd, ich bin nicht fremd.

Die Einzigen, die fremd sind, das seid ihr.

Zum Gerichtsverfahren selbst muss man immerhin Folgendes sehen

und zugestehen: Das Ganze ist ja nicht zuletzt ein ritualisierter Ablauf mit

bestimmten Rollen. Wie bei einem Drehbuch oder einem Theaterstück: Die

Strafprozessordnung gibt einen groben Rahmen, wie das Ganze ablaufen

soll, und dann gibt es noch ein ganz konkretes Drehbuch, das wird geliefert

von der Staatsanwaltschaft, in diesem Fall von der Bundesanwaltschaft,

nämlich die Anklageschrift. In der Anklageschrift steht, was den Angeklagten

vorgeworfen wird und wie das bewiesen werden soll. Da haben wir das

Narrativ, von dem vorhin die Rede war. Gegen dieses Narrativ anzugehen,

anzukommen, das ist sehr schwierig. Nehmen wir die wiederholten Fragen

der Nebenklage nach den Kontakten zu V-Leuten oder die Fragen nach

dem Netzwerk hinter dem NSU. Da kann es leicht passieren, und es ist

regelmäßig passiert, dass einer aus der Anwaltschaft da reingrätscht und

sagt: Moment mal, das hat mit der Tat- und der Rechtsfolgenfrage des

Angeklagten nichts zu tun. Warum nicht? Weil es nicht in der Anklageschrift

enthalten ist! Das heißt, die können sich immer wieder auf das eigene

Drehbuch berufen. Oder aber, wenn ich einen Polizeibeamten fragte, warum

da ein Mensch verdächtigt wurde, der vollkommen unverdächtig war, warum

da Drogenhunde eingesetzt wurden etc. Dann ruft die Bundesanwaltschaft

ein und sagt: Das hat mit der Tat- und Rechtsfolgenfrage nichts zu tun.

Aber diese Tat- und Rechtsfolgenfrage-Sachen habt ihr doch selber in die

Anklageschrift geschrieben. Ihr habt ein Drehbuch geschrieben und jetzt

seid ihr besorgt darum, dass es zu Abweichungen von diesem Drehbuch

kommen könnte. Da bekommt dieses Wort vom Staatsschutz eine doppelte

Bedeutung. Staatsschutz bedeutet: Der Staat schützt sich selbst.

JONAS ZIPF: Ein eindrückliches Beispiel dafür, wie Narrative funktionieren

und wie Narrative Erinnerungen prägen: Selbstverständlich spielt es für die

https://doi.org/10.14361/9783839458631-021 - am 13.02.2026, 09:55:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458631-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


280 Jonas Zipf, Mehmet Daimagüler und Wolfang Frindte

anschließende Bewertung eine große Rolle, wie die Erzählung strukturiert

wird, was wie und wann erzählt und dadurch anders wahrgenommen wird.

Lassen sie uns zur öffentlichenWahrnehmung, zum öffentlichen Erinnern an

die NSU-Opfer kommen. Sind die davon geprägt, dass die Gesellschaft struk-

turell blind ist für die Gleichheit der Menschen? Wir müssen doch nur ein

einziges Mal die Opfernamen des NSU googeln, dann sehen wir Bilder, die

aussehen wie die Rasterfahndungsfotos der RAF in den 1970ern. Als wären

das die Täter, nicht die Opfer. Genauso wird immer noch von Döner-Morden

gesprochen. Dieses Wort ist nicht weg aus der kollektiven Wahrnehmung.

Lassen sie uns darüber sprechen, wie wir diese Erinnerungs- und Gedenk-

kultur rund um den NSU-Komplex verändern können!

MEHMET DAIMAGÜLER: Herr Zipf, lassen Sie mich da erst noch einen weiteren

Aspekt reinbringen, ja? Sie sprachen ja von der Mehrfachtraumatisierung,

auch der Kriminalisierung der Toten und ihrer Angehörigen. Wir hatten in

diesem Verfahren, nach etwa zwei, drei Jahren, einige Hundert Zeuginnen

und Zeugen gehört. Wir hatten Dokumente eingesehen und, und, und. Es

existierte und existiert nicht ein einziger, kein einziger Hinweis darauf, dass

irgendeines der Opfer in kriminelle Machenschaften verstrickt war. Und den-

noch gibt es dann einen Kommentar der Gerichtsreporterin Friedrichsen in

der Tageszeitung »Die Welt«, in dem sie sich zunächst darüber echauffiert,

dass die Nebenklage unverschämte Fragen stelle, um dann zu bemerken, bei

einigen der Opfer seien Ermittlungen in Richtung, wenn ich mich recht er-

innere, Geldwäsche und Drogengeschäfte gerechtfertigt gewesen. Diese Vor-

würfe muss man sich mal auf der Zunge zergehen lassen. Würde man so

umgehen mit Opfern, die man nicht als fremd wahrnimmt oder zu solchen

macht? Ich habe in diesem Verfahren Witwen und Halbwaisen vertreten, die

nach jahrelanger Verdächtigung endlich ein Verfahren gegen die eigentlichen

Täter bekommen hatten. Und obwohl wir also jetzt schon ein jahrelanges Ver-

fahren hatten, in demwirHunderte von Zeugen gehört hatten, die immer und

immer wieder fest bestätigt hatten, dass an diesen Vorwürfen nichts dran

ist, und ohne dass dieser skandalös fehl gelaufene Verdacht bei irgendjeman-

dem einen Aufschrei ergeben hätte, konstatiert man dann mal eben so ganz

cool, dass diese Verdächtigungen eben doch gerechtfertigt seien. Da frage

ich sie, Herr Zipf: Was für eine öffentliche Erinnerungskultur, wir sprechen

von Kultur, soll sich denn entwickeln, wenn Leute, die sich Prozessbeobachter

schimpfen, so tun, als hätten sie das, was sie da jetzt Jahre gehört haben, gar

nicht wahrgenommen?! Das ist doch ein Schlag ins Gesicht aller in diesem

https://doi.org/10.14361/9783839458631-021 - am 13.02.2026, 09:55:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458631-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Aber das haben wir nicht gesehen 281

Verfahren, die sich in irgendeiner Weise darum bemüht haben, umWahrheit

zu ringen.

JONAS ZIPF: Da kann ich kaum weiterfragen.

MEHMET DAIMAGÜLER: Am Ende fällt doch dieses Lügennarrativ von den Döner-

Morden einfach auf fruchtbaren Boden.Dazu noch ein letzter Aspekt:Manch-

mal wird ja so ein bisschen paternalistisch gesagt, dass die Erwartungshal-

tung der Opfer vor dem Oberlandesgericht in München nur enttäuscht wer-

den konnte. Die Angehörigen hätten sich Sachen vorgestellt, die im Straf-

verfahren ans Tageslicht kommen sollen, die nicht in ein Strafverfahren ge-

hören. Dieses Land hat offensichtlich nicht nur 83 Millionen Fußballtrainer,

sondern auch 83 Millionen Strafprozessexperten. Als wären die Nebenklage-

anwälte keine Juristen, als hätten wir uns unsere Sache nicht genau überlegt.

Als hätte eine einzige Frage, die wir gestellt hatten, nicht in ein Strafverfahren

gehört.

JONAS ZIPF: Wenn ich das so höre, ließe sich ja schon fast von einer vierten

Traumatisierung sprechen.

WOLFGANG FRINDTE: Wirmüssen aber aus demKreislauf des Re-Traumatisierens

rauskommen. Ich würde diese Stelle des Gesprächs jetzt ganz gerne rückkop-

peln mit meinen einführenden Überlegungen zu Erinnerung und Gedenken.

Ich hatte ja gesagt, dass das Gedenken vom An- und Nachdenken kommt,

vom Reflektieren, Stellung beziehen, von einer Stellungnahme der Wür-

de und Anerkennung. Diese Würde und Anerkennung bezieht sich auf

diejenigen, an die erinnert wird.

Was mich nach den Ausführungen von Mehmet Daimagüler wirklich be-

schäftigt, sind die selbstbekräftigenden Mechanismen. Die Polizeiarbeit pas-

siert offensichtlich vor demHintergrund des Andersseins undwird dann noch

mal stabilisiert durch die Art undWeise, wie die Verhandlung vor Gericht ver-

läuft und noch weiter verstärkt über den Kommentar von Frau Friedrichsen:

eine mediale Inszenierung, die dieses Anderssein in aller Öffentlichkeit noch

mal neu konstruiert, und zwar genauso, wie es auf den anderen Ebenen vor-

her auch abläuft. Es gibt also Selbstbekräftigungsprozesse, die das Anderssein

einfach weiter transportieren. Nun muss man sich fragen: Wie kommen wir

denn aus diesen sich selbst bekräftigenden Kreisläufen heraus?

https://doi.org/10.14361/9783839458631-021 - am 13.02.2026, 09:55:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458631-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


282 Jonas Zipf, Mehmet Daimagüler und Wolfang Frindte

Damit bin ich bei der Frage: Wie können wir trotzdem gedenken? Wie

könnte eine Gedenkkultur aussehen, bezogen vor allen Dingen auf die Be-

troffenen, auf die Opfer, auf die Angehörigen? Ich will an dieser Stelle his-

torisch vor den NSU-Komplex zurückgehen und auf die Gedenkdebatte rund

um den Holocaust verweisen: Es gibt da eine Auseinandersetzung zwischen

Adorno und Paul Celan. Adorno sagte 1951: »Nach Auschwitz ein Gedicht zu

schreiben, ist barbarisch.« 1967 schreibt Paul Celan, kurz vor seinem Selbst-

mord: Was das für ein Dünkel sei, wenn sich jemand unterstehe, Auschwitz

aus der Nachtigallen- oder Singdrossel-Perspektive zu betrachten.Mit seinen

Gedichten nimmt Celan dann die Perspektive von »unten« ein – die Perspek-

tive derjenigen, die betroffen sind. Indikator und Kriterium für eine Gedenk-

kultur sollten und müssen also immer die Opfer und Betroffenen sein. Ge-

nau das hat uns ja Mehmet Daimagüler gerade vorgeführt. Und genau das

ist vor Gericht nicht erfolgt. Kann man das jetzt noch aufholen, kann man

das noch einholen? Kann man das gedenkkulturell noch ins Lot bringen? Ich

weiß es nicht genau. Ich frage mich, wie man aus solchen Teufelskreisen her-

auskommt bzw. wie man die kleinen Teufel, die in den Kreisen sitzen, da

rausholen kann?!

JONAS ZIPF: Dann bleibe ich doch noch mal bei meiner Leitfrage nach einer

breitenwirksam gelingenden Gedenkkultur. Ich möchte ein konkretes Bei-

spiel dafür machen, wie Kultur dazu beiträgt, dass es nicht erst nachträg-

lich zu einer sich verändernden Erinnerungskultur kommt, sondern dass es

praktisch schon im Moment der gedenkenden Aufarbeitung zu einer quali-

tativ anderen Wahrnehmung kommt, auch des Fremdseins: Dafür vergleiche

ich die Bilder, die medial und kulturell repräsentiert werden und zirkulie-

ren, so wie wir sie von den NSU-Opfern in unseren Köpfen haben, mit den

Bildern der Opfer in Hanau. In Hanau ist es anscheinend gelungen, dank ei-

ner sehr aktiven, aktivistischen und – ich möchte es so nennen: kulturellen

Arbeit – im Umfeld der Opfer und ihrer Angehörigen, die mediale Repräsen-

tation substanziell zu beeinflussen. Wenn wir die Hanauer Opfer googeln,

sehen wir freundliche, menschliche Bilder, gemalte und grafisch aufbereite-

te, nicht fotografierte und dann im Rasterverfahren runtergepixelte Porträts.

Das ist eine Hilfestellung, eine Gedenkkultur, die von unten kommt. Diese

Bilder sind nicht entstanden, weil der hessische Landtag oder der Oberbür-

germeister in Hanau sie in Umlauf gebracht haben, sondern dadurch, dass

Aktivist*innen in Hanau die Gesichter an die Wände gesprüht und im Netz

mit dem Hashtag #saytheirnames geteilt haben. Meine nochmalige Frage an

https://doi.org/10.14361/9783839458631-021 - am 13.02.2026, 09:55:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458631-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Aber das haben wir nicht gesehen 283

Sie, Herr Daimagüler: Gab es kulturelle und aktivistische Aktivitäten parallel

zumNSU-Prozess, bei denen Sie sagen, dass diese dabei geholfen haben, dass

eine andere öffentliche Repräsentation, eine andere mediale Wahrnehmung

der Belange der Opferfamilien entsteht?

MEHMET DAIMAGÜLER: Also ich glaube, dass das, was nach Hanau geschehen

ist, ein Ausdruck dessen ist, dass wir gelernt haben, wie wichtig die Macht

der Bilder ist. Wir haben uns im Strafverfahren als Anwälte, ich persönlich

und andere, sehr, sehr stark auf den narrativenWiderspruch, das Widerspre-

chen, konzentriert. Wir wollten sicherstellen, dass dem staatlichen Narrativ

ein anderes Narrativ entgegengesetzt wird, das das Framing zwischen den

unterschiedlichen Wirklichkeiten dekonstruiert: Etwa da, wo von Pannen ge-

sprochen wird, zu sagen: Nein, das waren keine Pannen. Sondern das waren

bewusste Entscheidungen, basierend auf rassistischen Stereotypen. Das ist

etwas anderes als eine Panne: Man fährt auf einer Landstraße und dann hat

man einen Platten, kommt vor. Deswegen wird man jetzt nicht sagen, dass

Mercedes Benz als Automobilunternehmen ein systematisches Problem hat.

Auf solche Framings haben wir uns fokussiert. Und gelernt, den Begrifflich-

keiten zu widersprechen und über Rassismus zu sprechen. Das ist ein Kultur-

wechsel: Noch vor einigen Jahren war es in Deutschland fast ein Tabu, über

Rassismus zu sprechen. Gerade die Vorstellung von Rassismus in einer staat-

lichen Institution kollidiert massiv mit der Staatsdoktrin.Mit der Vorstellung

eines Staates, der seine Vergangenheit bewältigt hat. Eines Staates, der sich

versöhnt hat. Darüber ließ sich kaum sprechen, bis der NSU-Komplex dann

öffentlich wurde. Und ich glaube, Hanau hat da auch noch einmal einen ganz,

ganz wichtigen Schritt nach vorne gebracht. Etwa indem die Namen der Op-

fer individualisiert wurden, sie nicht nur zu anonymenVertretern einer Grup-

pe gemacht wurden, so wie es die Täter wollen. Dem Täter in Hanau ging es

um den Angriff auf eine anonyme Gruppe. Ich glaube, dass wir gelernt haben.

Im Gegensatz dazu ist das Credo des Staates »Wir haben unsere Lehren

aus der NSU gezogen« einfach falsch. Wenn der Staat Lehren gezogen hätte,

dann würden wir heute offensiv über institutionalisierten Rassismus spre-

chen.Wenn wir als Gesellschaft die Lehren gezogen hätten, dann würden wir

uns die Frage stellen, wie es in manchen Gegenden in Deutschland zu selbst-

bewusst ausgeprägten Nazikulturen kommen konnte und welche Rolle der

Staat dabei ganz konkret gespielt hat? Was ich dagegen immer wieder wahr-

nehme, das sindwestdeutsche Attitüden: ImGrunde genommen gehe es doch

beimNSU nur um Außenseiter undMinderheiten. Denn wir hätten es sowohl

https://doi.org/10.14361/9783839458631-021 - am 13.02.2026, 09:55:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458631-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


284 Jonas Zipf, Mehmet Daimagüler und Wolfang Frindte

auf der Opferseite mit Leuten zu tun, die nicht so richtig dazugehören, als

auch auf der Täterseite. Dieses Naziproblem, das sei ja eigentlich etwas fast

exklusiv Ostdeutsches. Wie oft habe ich das schon erlebt in Gesprächen mit

westdeutschen Bekannten, in denen genau genommen so getan wurde, als

sei das ein Problem, mit dem sie als Westdeutsche überhaupt nichts zu tun

haben. Das waren halt Naziossis. Wir können das Problem aber nicht einfach

lokal begrenzen auf Jena oder Zwickau oder auf Dortmund-Nord. Die Ameri-

kaner nennen eine so ehrliche Debatte Soul-Searching: eine Debatte, mit der

wir uns als Gesellschaft darüber Gedanken machen über das, was wir eigent-

lich sein wollen und was wir in Wirklichkeit sind. Und das vermeidet man

immer, indem man die Problemlage ausbürgert.

JONAS ZIPF: Doch wie kommt es überhaupt zu dieser Debatte? Als Kultur-

mensch in der Runde versuche ich es noch ein Mal: Welche kulturellen Reprä-

sentationen haben dabei geholfen, die öffentliche Wahrnehmung der NSU-

Opfer zu verändern?

MEHMET DAIMAGÜLER: Ich glaube, die NSU-Monologe haben eine ganz, ganz

große Rolle gespielt. Ein Format, das an vielen Orten vielen Menschen ei-

nen unmittelbaren Eindruck davon gegeben hat, was da geschehen ist und

noch geschieht. Ganz wichtig waren auch die Protokolle, die in der Süddeut-

schen Zeitung das Verfahren unkommentiert präsentiert haben. Was in die-

semKontext die türkischstämmigeMinderheit inDeutschland angeht, glaube

ich, war es ganz, ganz wichtig, dass sie in den Nachrichten auch einen Anwalt

oder eine Anwältin sehen mit einem Namen, der ihnen vertraut ist: Mehmet

statt Hans, Seda statt Sabine. Die dann als Verfahrensbeteiligte nicht einfach

mit dem Kopf nicken, in so einer Onkel-Tom-Manier, sondern die benennen,

was nicht richtig läuft. Darin besteht vielleicht ein großer Unterschied zu den

Verfahren, die beispielsweise nach Mölln oder Solingen stattgefunden haben,

in denen sozusagen andere Deutsche für uns gesprochen haben.

JONAS ZIPF: Auch auf der kulturellen Seite fand die Aufarbeitung der Ereig-

nisse in den 1990er-Jahren ja noch sehr stark über Vertreter der sogenannten

Mehrheitsgesellschaft statt. Da standen auf den Bühnen dieses Landes Udo

Lindenberg, Peter Maffay, Herbert Grönemeyer, haben Lichter hochgehalten

und zumAusdruck gebracht: »Wir sind nicht so, dieMehrheit ist nicht so.« Als

der NSU-Komplex aufgeflogen ist, war das erste, was passiert ist, auch hier in

Jena ein solches Konzert: »Rock gegen Rechts« im Paradiespark, mit densel-

https://doi.org/10.14361/9783839458631-021 - am 13.02.2026, 09:55:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458631-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Aber das haben wir nicht gesehen 285

ben Protagonisten. Offensichtlich ist das aber nicht ausreichend. Wolfgang

Frindte, Sie haben ja die These gebracht, dass eine gelingende Gedenkkul-

tur von den Opfern ausgehen muss, siehe Celan vs. Adorno. Und in der Tat,

beim Holocaust kommt es mir so vor, dass die wesentlichen Spuren, die im

kollektiven Gedächtnis geblieben sind, hauptsächlich von Opferperspektiven

künden. Ich denke da zum Beispiel an Anne Frank oder Maurice Halbwachs,

neben vielen anderen Angehörigen dieses und anderer Lager. Daher auch die

Frage: Was ist Ihnen im Gedächtnis rund um den NSU, bei dem man jetzt

schon sagen kann, es hat geholfen und wird auch weiterhin dabei helfen, dass

eine andere Wahrnehmung in der Öffentlichkeit Niederschlag findet?

WOLFGANG FRINDTE: Zunächst Mal fand ich in den Neunzigerjahren das Aufbe-

gehren der Mehrheiten gar nicht so schlecht. Da gibt es interessante Unter-

suchungen aus der Sozial- und Medienpsychologie, in denen die Reaktionen

der Rechtsextremen nach Rostock-Lichtenhagen und Hoyerswerda im Ver-

gleich zu Mölln und Solingen untersucht wurden. Die Befunde zeigen u.a.,

dass nach Hoyerswerda und Rostock-Lichtenhagen die rechtsextremen Straf-

taten und Gewalttaten angestiegen sind, nach Mölln und Solingen scheinen

sie aber leicht zurückgegangen zu sein. Etwas pauschal zusammengefasst,

gibt es zwei Erklärungen: Zum einen lag das daran, dass die Lichterketten,

also Demonstrationen der Mehrheit, nach Mölln und Solingen zugenommen

hatten. Zum anderen daran, dass dieMedien nach Rostock-Lichtenhagen und

Hoyerswerda verstärkt über die Täter berichtet haben. Der Spiegel bezog sich

zumBeispiel im September 1991mit einemTitelbild, auf dem vor demSchrift-

zug »Gewalt gegen Fremde – HASS« junge Männer zu sehen sind, die mit

erhobener Hand bzw. ausgestrecktem Mittelfinger ins Bild grüßen, auf die

Krawalle in Hoyerswerda. Nach Mölln und Solingen und diesen Lichterketten

ist dagegen vor allen Dingen über die Demonstrationen gegen rechtsextre-

me Gewalt berichtet worden. Auch hier spielen Medien eine starke Rolle. Das

spricht für das Engagement der aufgeklärtenMehrheitsgesellschaft. Daneben

sehe ich, genauso wie Mehmet Daimagüler, diese sehr konkreten Dokumen-

tationen und Berichte, die NSU-Monologe, aber auch andere konkrete Berich-

te und Porträts von und über die Opfer. Das gab der Perspektive von unten

noch etwas anderes mit, nämlich das, was der Historiker Jan Assmann wie

folgt benannt hat: »Nur, was nicht aufhört, wehzutun, bleibt im Gedächtnis.«

MEHMET DAIMAGÜLER: Worin bestehen jetzt aber die Ziele von Gedenken und

Erinnern?! Die Leute sollen ja nicht glauben, dass das Gedenken vor allem für

https://doi.org/10.14361/9783839458631-021 - am 13.02.2026, 09:55:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458631-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


286 Jonas Zipf, Mehmet Daimagüler und Wolfang Frindte

die Opfer und Angehörigen geschieht. Die Zielgruppe des Erinnerns ist doch

vor allem die Mehrheitsgesellschaft selbst, die sich überlegen muss: Wer wol-

len wir sein? Und: Was wollen wir verhindern in Zukunft? Es geht doch nicht

darum, zu sagen, wir erinnern uns jetzt, damit es der Frau Şimşek ein biss-

chen besser geht. Der Frau wird es nicht besser gehen. Der Schmerz war,

ist und wird bleiben. Da soll sich bitte mal keiner vertun, da braucht es eine

klare Kommunikation: All diese Menschen wären noch am Leben, wenn die

Mehrheitsgesellschaft sie nicht zu Fremden gemacht hätte. Es waren ja nicht

Mundlos, Böhnhardt und Zschäpe, die als erste auf den Trichter gekommen

sind, dass Türken fremd sein können. Wenn Hans-Ulrich Wehler, einer der

bekanntestenHistoriker Deutschlands, Anfang der Neunzigerjahre sagt: »Wir

haben kein Ausländerproblem in Deutschland, sondern ein Türkenproblem«;

wenn ein Bundeskanzler Kohl zwar den amerikanischen Präsidenten auf ei-

nen SS-Friedhof schleppt, aber sich zugleich weigert, zur Trauerfeier für die

in Solingen oder Mölln Ermordeten zu gehen, mit der Begründung, er ma-

che keinen Beileidstourismus – dann muss man doch konstatieren: All diese

Sachen, all diese Gedanken, haben sich die Leute in Zwickau oder in Jena,

wo sie damals lebten, nicht selbst ausgedacht. Die kannten gar keine Türken.

Das Feindbild des Türken als Fremder, das ist doch eine Sache, die von der

Mehrheitsgesellschaft vermittelt worden ist, auch von der Machtelite vermit-

telt worden ist. Also, es soll mal keiner so tun, als würde gedacht und erinnert

für unsMigranten oder gar für die Opfer. Gedenken und Erinnern ist der Auf-

trag an und für euch selber.Wenn nur gedacht und erinnert wird an die Opfer,

für die Opferangehörigen, dann ist das doch ein Stück weit ein Exkulpieren,

ein Sich-aus-dem-Staub-Machen. Nach dem Motto: Wir haben doch schon

so viel gemacht, wir haben doch schon eine Straße nach denen benannt, was

wollt ihr denn noch? Dagegen will ich, dass alle nachdenken. Ich will Aus-

einandersetzung, ich will eine schmerzhafte Auseinandersetzung. Damit wir

weiterkommen, damit wir uns entwickeln.

JONAS ZIPF: Vielen Dank für das klare Statement. Das stellt sich neben die

These von Wolfgang Frindte und arbeitet heraus, dass es eine Verbindung

braucht zwischen den Sichtweisen der Opferangehörigen und deren Über-

setzung in die öffentliche Wahrnehmung. Die Funktion von Gedenken und

Erinnern erfüllt sich nicht im versöhnlichen Rückblick, sondern als Frage an

die Gegenwart und die Zukunft: Wie können wir eine Wiederholung verhin-

dern? Welche Rolle spielt dabei aber die Wahl der Mittel? Ich möchte in der

letzten Kurve unseres Gesprächs auf den Punkt der Breitenwirksamkeit zu

https://doi.org/10.14361/9783839458631-021 - am 13.02.2026, 09:55:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458631-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Aber das haben wir nicht gesehen 287

sprechen kommen. Da stelle ich jetzt mal provokativ den Widerhall der Ly-

rik Paul Celans im Deutschunterricht dem Film von Fatih Akin gegenüber,

der auch einer breiten Öffentlichkeit den Schmerz der Opferangehörigen prä-

sentiert hat. Und das übrigens, wie ich finde, auf eine ganz schlaue Art und

Weise, nämlich indem die Opferangehörige, die in diesem Film im Zentrum

steht, eben keine Fremde ist, sondern die Frau eines Fremden und damit das

Thema gleich in dieMitte der Gesellschaft holt.Wie kommenwir alsomit dem

konkreten Schmerzpunkt der Opferangehörigen, von dem Wolfgang Frindte

sprach, und der Erkenntnis und Veränderung der Mehrheitsgesellschaft, von

der Mehmet Daimagüler sprach, in die notwendige gesellschaftliche Breite?

MEHMET DAIMAGÜLER: Ich glaube, dass wir verstehen müssen, dass die Mit-

tel zum Erinnern das Erinnern selbst nicht ersetzen. Ein Beispiel: Wir

haben nach dem Zweiten Weltkrieg in weiten Teilen des Landes eine At-

titüde des Schlussstrichziehen-Wollens erlebt, des Abhaken-Wollens, des

Weitermachen-Wollens und der Verweigerung, sich mit diesem Thema

auseinanderzusetzen. Mit dem, was nicht im deutschen Namen geschehen

ist – auch das ist so eine deutsche Formulierung –, sondern mit dem, was

von Deutschen getan wurde. Diese erfolgreiche Verdrängung, erfolgreich in

Anführungsstrichen, hat sehr lang, sehr gut funktioniert. Die erste wirklich

tief greifende Auseinandersetzung der Gesellschaft mit dem, was passiert

war, geschah aber nicht im Zuge von 1968. Auch im Zuge von 1968 blieb die

Diskussion auf einer intellektuellen Ebene, Teil einer elitären Randgruppe.

Die richtige Auseinandersetzung der Gesellschaft, an die ich mich persönlich

auch noch erinnern kann, war die Ausstrahlung der Serie »Holocaust«.

Eine amerikanische Serie über eine fiktive Familie Weiss aus Berlin und

das, was mit der Familie geschah. Die hat zum ersten Mal nach meiner

Erinnerung eine Diskussion zur Folge gehabt, morgens im Bus, überall

haben sich die Leute darüber unterhalten. Es war also erst ein popkultureller

Import aus Hollywood, eine fiktive Geschichte, die dazu geführt hat, dass

über diese Dinge breit diskutiert wurde, obwohl die realen Opfer ja längst

bekannt waren. Aber dieser Film war eben Auslöser für Diskussionen, hat

die Diskussion selbst nicht ersetzt. Und deswegen ist es ganz wichtig, zu

überlegen: Was passiert nach dem Aufrütteln, was passiert anschließend?

Ich finde es beispielsweise sehr gut, wenn Fußballvereine auf das Spielfeld

laufen und sagen: »Nein zu Rassismus!« Ja, und dann stelle ich mir die Frage:

Was passiert eigentlich am Tag danach? Geht der deutsche Fußball hin und

nimmt das Thema Rassismus ernster? Schließlich stellt sich immer wieder

https://doi.org/10.14361/9783839458631-021 - am 13.02.2026, 09:55:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458631-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


288 Jonas Zipf, Mehmet Daimagüler und Wolfang Frindte

die Frage nach der Wahrhaftigkeit des Kommunikativen. Deswegen finde

ich beispielsweise die Stolpersteine auch in ihrer Reduziertheit so beeindru-

ckend. Da steht einfach nur: »Hier lebte dieser Mensch, geboren dann und

ermordet dort«. Mehr bedarf es an der Stelle nicht. Es bedarf keiner verbalen

Nebelkerzen.

WOLFGANG FRINDTE: Wir kommen immer wieder auf den Punkt zurück, dass

es um die Gesellschaft als Ganzes geht, nicht wahr? Wenn Erinnern und Ge-

denken infrage kommen, wenn wir uns fragen, wie wir gedenken oder wie

wir uns erinnern an Vergangenes in der Gegenwart, dann geht es eigent-

lich immer um die Zukunft von uns allen. Daran anknüpfend fällt mir ei-

ne recht interessante Studie ein, die unmittelbar nach den ersten Staffeln der

Holocaust-Serie durchgeführt wurde und die genau das bestätigt, was Sie ge-

rade gesagt haben, Herr Daimagüler: dass nämlich in der Gesellschaft damit

etwas angestoßen wurde, was nach den Auschwitz-Verhandlungen in diesem

Zuge in der westdeutschen Gesellschaft nicht passiert ist. Das Interessante

ist nun allerdings, dass mir in Israel gerade zur Holocaust-Serie gesagt wur-

de, das seien relativierende Bebilderungen eines schrecklichen Geschehens

auf Hollywood-Niveau. Auf der anderen Seite gelang es Miriam Rieck und

mir auf einer Konferenz dann durchaus, einige Israelis davon zu überzeu-

gen, dass diese Wirkung in Deutschland, also sozusagen im Land der Täter,

eine ganz andere Reaktion erzeugt hat als in Israel. Dass auf demWeg dieser

künstlerischen Umsetzung tatsächlich die Nachfahren der Mörder erst da-

mit angefangen haben, darüber nachzudenken,was passiert ist, den Schmerz

vielleicht nachempfinden und so daraus ableiten konnten, dass den Kindern

und Kindeskindern auch weiterhin davon erzählt werden muss. Dabei gilt es

nochmals zu berücksichtigen, dass sich Erinnern auf der individuellen Ebene

unterschiedlich abspielt. Miriam Rieck und ich haben in unseren Studien mit

Holocaust-Überlebenden auch gefunden, dass manche sich gar nicht erin-

nern wollen und damit gut leben können. Ihre Erinnerung wird im wahrsten

Sinne des Wortes verdrängt, um die Zukunft gestalten zu können. Dagegen

gibt es andere, die mit den posttraumatischen Geschehnissen nicht umgehen

können. Das führt in den schlimmsten Fällen bis in den Selbstmord.

Ich denke, mit dem Gedenken und der Gedenkkultur ist es ähnlich. Es

gibt ganz unterschiedliche Arten und Weisen. Ich war 2016 mit meiner Frau

auf dem Weg, ihren Halbbruder in Frankreich zu besuchen. Da haben wir

Station in Verdun gemacht und ich war auf der Suche nach dem Grab meines

jüdischen Großvaters, der dort als deutscher Soldat 1915/16 in Verdun gefallen

https://doi.org/10.14361/9783839458631-021 - am 13.02.2026, 09:55:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458631-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Aber das haben wir nicht gesehen 289

sein soll. Wir haben das Grab nicht gefunden, aber wir haben dieses riesige

Gräberfeld gesehen und haben dann noch eine Gedenkstätte für die jüdischen

Soldaten gefunden, die auf der Seite Frankreichs gekämpft haben. Und dieses

Bild, das beschäftigt mich immer noch. Es ist für mich eine ganz wichtige

Grundlage, auch für mein politisches Engagement.

Und das hört nie auf, auch wenn es manchmal sehr weh tut. Ich habe

mit meinen jungen Kolleginnen und Kollegen in den Neunzigerjahren, al-

so bis in die Zweitausender, sehr viel zum Rechtsextremismus gemacht. Wir

haben standardisierte Befragungen durchgeführt, wir haben Interviews mit

Jugendlichen, auch ihren Eltern, durchgeführt und ich musste dann bei der

Anhörung im Ausschuss, im NSU-Ausschuss des Thüringer Landtages, zuge-

ben: Wir haben viel gemacht, wir haben wenig erreicht. Wir sind zum Teil

auch von Politikerinnen und Politikern ausgebremst worden. Aber was wir

nicht gesehen haben, vielleicht auch, weil wir die falsche Brille auf hatten,

dass diese jungen Leute, die wir interviewt haben – und ich nehme heute an,

einer von dem direkten NSU-Umfeld war darunter – dass diese jungen Leu-

te tatsächlich später terroristische Attentate und Morde verübten. Das haben

wir nicht gesehen.

Ich habe ja vorhin gesagt, was nicht aufhört, wehzutun, das bleibt im Ge-

dächtnis. Aber es reicht nicht,wenn es nur imGedächtnis bleibt, esmuss auch

zu Handlungen führen. Zu politischem Engagement, dass sich auf die Mitte

unserer Gesellschaft konzentriert, da unsere Demokratie momentan enorme

Angriffe auszuhalten hat. Das ist mir wichtig. Das darf nicht aufhören.

MEHMET DAIMAGÜLER: Sie hatten eingangs und immer wieder nach den kultu-

rellen Möglichkeiten des Erinnerns und Gedenkens gefragt, Herr Zipf. Ich

möchte dazu noch die Wege nennen, die die Städte München und Nürnberg

gegangen sind, wo ja fünf der zehn Mordopfer des NSU getötet wurden. Die

beiden Städte haben den Jugendpreis Mosaik gestiftet, der alle zwei Jahre ver-

geben wird und sich im Gedenken an die Nürnberger undMünchner, die um-

gebracht wurden durch die NSU-Morde, an eine breite Öffentlichkeit richtet.

Ausgezeichnet werden Initiativen, Ideen, Einzelpersonen, Vereine, die genau

das Gegenteil dessen vormachen, was die Vorstellungswelt des NSU war. Die

nicht zwischenwir und denen unterscheiden, sondern das Gemeinsame beto-

nen. Und zwar mit Ideen, die nicht auf einer totalen Abstraktionsebene blei-

ben, sondern ganz einfach sind. Beispielsweise eine Initiative in Nürnberg

von jungen Leuten, bei der Geflüchtete und Nürnberger*innen gemeinsam

kochen, Geflüchtete die Kocherfahrung, die Esserfahrung aus ihrer Heimat

https://doi.org/10.14361/9783839458631-021 - am 13.02.2026, 09:55:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458631-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


290 Jonas Zipf, Mehmet Daimagüler und Wolfang Frindte

mitbringen, genauso wie es dann fränkische Sachen gibt, aus der Gegend.

Die Leute kochen zusammen, reden, lachen und speisen gemeinsam. Das ist

doch eine Idee, die in ihrer Einfachheit große Konsequenzen hat und groß-

artig ist. Solche Sachen werden bei diesem Preis explizit im Gedenken an die

Opfer des NSU ausgezeichnet. So kann man auch gedenken. Ein Gedenken,

dass sich ganz konkret nach vorne richtet – bei dem die Zielgruppe junge

Leute sind, junge Menschen.

JONAS ZIPF: Wie schön, dass wir mit diesem Ausblick enden. Vielen lieben

Dank.

https://doi.org/10.14361/9783839458631-021 - am 13.02.2026, 09:55:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458631-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

