Hegel und die Sittlichkeit

Hiermit ist die Phdnomenologie des Geistes bei dem Begriff von Individua-
litit angekommen, den wir in der kantischen Moralphilosophie vorgefunden
haben und der sich Hegel dann auch als nichstes zuwendet. En passant hat
Hegel dabei die Grenzen und Probleme von Utilitarismus und Tugendethik
aufgezeigt, was er spiter in der Rechtsphilosophie noch einmal pointiert in fol-
gendem Satz zusammenfasst: »Der Grundsatz: bei den Handlungen die Kon-
sequenzen verachten, und der andere: die Handlung aus den Folgen beurtei-
len und sie zum Maf3stabe dessen, was recht und gut sei, zu machen - ist
beides gleich abstrakter Verstand.« (GPhR, § 118) Bei keinem dieser Prinzipi-
en kann die Vernunft verweilen, denn innerhalb jener Paradigmen bleibt sie
notwendigerweise auf ein Jenseits verwiesen, das aus dem Zusammenspiel
von symbolischen und imaginiren Konstellationen das Reale der Sittlichkeit
verdrangt. Und Hegel mahnt bereits in der Vorrede der Phinomenologie, dass
der vorweggenommene Zweck nur das »unlebendige Allgemeine« ist und ei-
ne Berufung auf ihn nichts mit philosophischem Denken zu tun hat (PhG,
13). Wahrend also jene Ethiken ihrerseits hinter der praktischen Philosophie
Kants zuriickbleiben, gilt es nun, die Deontologie von ihrem formalistischen
Charakter zu befreien.

4. Das geistige Wesen und die sittliche Substanz

Mit der Erkenntnis, dass die titige Individualitit, d.h. das Tatig-Sein aller In-
dividuen, die wesentliche Bestimmung des Allgemeinen ist, suspendiert He-
gel jeden (kiinftigen) Versuch, abstrakte Individualitit oder abstrakte Allge-
meinheit zum ethisch-politischen Prinzip zu machen. Ein solcher unzulis-
siger Erklirungsversuch fithrt nur zum starren, fanatischen Festhalten ent-
weder an der individuellen Selbstverwirklichung, die notwendigerweise in
Selbstzerstérung umschlagen muss, oder an der Amalgamierung des abstrak-
ten Allgemeinen, z.B. eines exklusiven Volksbegriffs und der davon abgelei-
teten Rechtsvorstellung, welche beide hinter den Grundsitzen der Franzosi-
schen Revolution, der Erklirung der Menschenrechte und dem Verfassungs-
gedanken zuriickbleiben — ganz zu schweigen vom Vernunftprinzip der Sitt-
lichkeit. Im Gegensatz zu solchen Bestimmungen vermeintlicher Moral und
Sittlichkeit, hat das individuelle Bewusstsein, das sich selbst als allgemeines,
weil titiges Bewusstsein erkannt hat, sein Wesen nicht in einer abstrakten
Verstandesvorstellung, sondern in der Vernunft. Als Subjekt der Vernunft er-
kennt sich das einzelne Ich als allgemeines Ich, insofern es sich als faktisches

14,02.2026, 11:52:51.

183


https://doi.org/10.14361/9783839462119-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

184

Kritik der ethischen Institution

Bewusstsein begreift (wir verstehen die Faktizitit wie in Kapitel I1.2 als impu-
tatio facti). Das Selbstbewusstsein erkennt sich so als »reine Kategorie, die als
Bedingung der Moglichkeit der Verstandeskategorien diesen zugrunde liegt

(vgl. PhG, 178-185). Die seinslogischen Verstandesurteile, in denen nur abs-

trakte inhaltliche Bestimmungen gelten, sind in ihrer Abstraktheit enttarnt

und kénnen unmoglich als absolut oder allgemeingiiltig angesehen werden.

Exkurs X: In diesem Zusammenhang sei auf eine amiisante Bemerkung Hegels
hingewiesen, in der sich dieser Sachverhalt im Konkreten offenbart. So echauf-
fiert er sich in seinem Brief vom 9. Oktober 1814 an H.E.G. Paulus kiinstlich dar-
Uber, dass in den Verhandlungen des Wiener Kongresses ein zu hoher Wert auf
die legalistische Festlegung des Besonderen gelegt wiirde. Worum es dabei kon-
kret geht? Um nicht weniger als »die wichtigsten Dinge, namlich Kleidung —
hatt‘schier gesagt deutscher Damen und Mamsellen—vielmehraber deutscher
Frauen und Jungfern«, iber die »unter anderen Pleni- und Semi-Potentarien
auch unser Herr Gott selbst gesprochen« habe (Hegel 1969b, 42)**. Hier wird al-
so das Besondere als Allgemeines bestimmt (abgesegnet durch das >Allgemei-
ne«schlechthin in persona divina), was (rechts-)philosophisch und logisch unzu-
lassig ist. Und Hegel kommentiert nun ironisch, dass man im »gelobten Lande
des Deutschdumms« nur hoffen kann (»Gott gebe«), nicht auf solche Weise »in

die Partikularitiaten hinaus zerstreut [zu] werden« (Hegel 1969b, 43).

44

Hegel stilisiert die Aussage tiber Gott im Darauffolgenden hoch, indem er eine Analo-
gie zum Bund Gottes mit dem Volk Israel zieht: »Was derselbe [Gott; Anm. T.M.] also
eins[tlmals seinem lieben Volke erzeigte, ihm zu sagen, wo es geele Seide und braune
einnihensolle, solieb haternunauch uns.« (Ebd., 42f) Dabei bleibt aber festzuhalten,
dass sich hinter der vordergriindig humoristischen Geste durchaus ein antijidisches
Element verbirgt, wenn er die Juden etwa als »halsstarrsches Volk« (ebd., 43) bezeich-
net. Es bleibt zu priifen, inwiefern sich hier ein latenter Antijudaismus zeigt. Dabei
wird aber zu beachten sein, dass Hegel hier das konkrete logische Problem der uni-
versalen (gottgewollten) Sanktionierung des Besonderen anprangert und in der Folge
auch auf konkrete biblische Gesetze hinweist, um sein Anliegen zu verdeutlichen. So
stellt sich die Frage, ob das antijidische Element seiner Rede hier paradigmatisch ist
oder sich aus einer Ubertragung/Projektion ableitet. Vor dem philosophischen Hin-
tergrund erscheint die zweite Variante wahrscheinlicher, was den latenten Antijudais-
mus allerdings in keiner Weise entschuldigt. Zu beachten bleibt aber auch, dass Hegel
in den Asthetikvorlesungen betont, dass »das Verhiltnis der Juden in vielen Staatenc
eine angesichts des Begriffs vom Menschen nicht zu rechtfertigende »Kollision« be-
dingt, die auf ein »zur Natur gewordenes Unrecht« zuriickzufiihren ist, weshalb es nur

14,02.2026, 11:52:51.


https://doi.org/10.14361/9783839462119-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Hegel und die Sittlichkeit

In der Vernunft begreift sich das Ich als die Kategorie (siehe Kapitel I11.1). Was
bei Kant noch als ominéses »>Ich denke« nur vorausgesetzt war, ist nun wirk-
lich erkannt. »Es [das Selbstbewusstsein; Anm. T.M.] hat die reine Kategorie
selbst zu seinem Gegenstande, oder es ist die Kategorie, welche ihrer selbst
bewuflt geworden.« (PhG, 293) In diesem Begriff kulminieren nun Allgemei-
nes und Individuelles, Objektives und Subjektives. Als Selbstbewusstsein ent-
fremdet sich das Ich zwar stets von sich selbst, aber dabei ist es zugleich im-
mer auch bei sich. Im Selbstbewusstsein ist das Ich an-und-fiir-sich, wie Hegel
sagt. Und in diesem An-und-fiir-sich-Sein ist jedes individuelle Selbst zu-
gleich das allgemeine Selbst: Wenn das einzelne Ich »in seinem Bewuf3tsein
als eine Bewegung unterschiedlicher Momente auseinander|tritt]« (ebd.), dann
tritt ihm darin nichts Fremdes gegeniiber — weder eine fremde Welt, in die es
sich zufillig hineingeworfen vorfindet und in der sich sein Schicksal abspult,
noch eine abstrakte Bestimmung seiner selbst, die gegen alle Verinderungen
antritt, um als melancholisches Ich einer imaginiren Identitit verhaftet zu
bleiben. Es hat erkannt, dass es selbst diese Momente bedingt, hervorruft,
tragt — und entsprechend auch durch seine Tatigkeit verschwinden lasst. Die
Momente treten im Ich zwar auseinander, »[alber in allen hilt es die einfache
Einheit des Seins und des Selbst fest, die ihre Gattung ist« (ebd.). Als selbstbe-
wusstes Bewusstsein begreift sich das Individuum als Gattungswesen. Diese Erkennt-
nis bildet das Fundament fir die sittlich bestimmte Intersubjektivitit. In der
Tatsache, dass das Individuum sich als Allgemeines begreift, ist die mutua-
le Anerkennung der Individuen als freie und gleiche Subjekte impliziert (vgl.
Siep 1982, 258; Honneth 2005). Hiermit schlieft Hegel nicht nur an Kants Er-
kenntnis aus der Grundlegung zur Metaphysik der Sitten an (vgl. GMS, BA 99-101),
sondern liefert die zureichende Pramisse fiir dessen Resultat.

Die Bestimmungen von Einzel- und Gattungswesen fallen folglich beide
in den Begriff des Selbstbewusstseins. Das Bewusstsein, das sich selbst Ge-
genstand ist, ist das freie Bewusstsein, das »allen Gegensatz und alle Bedin-
gungen seines Tuns abgeworfen [hat]; es geht frisch von sich aus, und nicht auf
ein Anderes, sondern auf sich selbst« (PhG, 293). Als verniinftiges Bewusstsein

plausibel ist, dass er besagtes Verhiltnis in einem Atemzug mit»Sklaverei, Leibeigen-
schaft [und] Kastenunterschieden« nennt (A I, 272). (Vgl. hierzu auch den problema-
tischen volkerrechtlichen Gedanken Hegels in GPhR, § 331. Eine Deutung dieser Stelle
mit Blick auf den systematischen Gesamtzusammenhang der Rechtsphilosophie bietet
Schenk 2018, 23, Anm. 64.)

14,02.2026, 11:52:51.

185


https://doi.org/10.14361/9783839462119-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

186

Kritik der ethischen Institution

begreift es sich als erhaben iiber die Antinomien, die die statischen Verstan-
desurteile hervorrufen. Als selbstbewusste Inkarnation der Vernunft ist das
einzelne Ich nicht an abstrakte Reflexionsbestimmungen und Ist-Aussagen
verwiesen, sondern erkennt sich selbst als titiges Selbsterkennen. »Das Tun
hat daher das Ansehen der Bewegung eines Kreises, welcher frei im Leeren
sich in sich selbst bewegt, ungehindert bald sich erweitert, bald verengert
und vollkommen zufrieden nur in und mit sich selbst spielt.« (Ebd.) Das Tun,
in dem sich das Ich als Allgemeines begreift, ist also frei, indem es allein
sich selbst zum Inhalt hat. »[E]s selbst ist Inhalt nur in dieser Bestimmung
der Einfachheit gegen die Bestimmung seines Ubergehens und seiner Bewe-
gung.« (PhG, 293f.) Vor diesem Hintergrund ldsst sich eine zweite Deutung
des Begriffs vom »geistigen Tierreich« formulieren: In dieser Bestimmung
des Ich als sich selbst begreifende reine Kategorie, ist es in dem ihm wesent-
lichen Reich, seiner »urspriingliche[n] bestimmte[n] Natur« (PhG, 294) situ-
iert, nimlich dem Reich der Vernunft. Wie das Tier »in einem Element oder
Biotop sich bewegt und entwickelt, dabei aber sowohl seine Individualitit wie
die Gattung erhilt und zum Ausdruck bringt« (Siep 2000, 162), so wird »[d]ie
Bewegung der Individualitit ... als Realitit des Allgemeinen, als Zweck an sich
selbst erfahren« (Vieweg 2019, 285).

Uber die Analogie zum Tierreich stellt Hegel nun die Verbindung dieser
Stufe des Geistes zur kantischen Moralphilosophie her. In der Phinomenologie
stellt er diesen Ubergang wie folgt dar: Indem sich das Selbstbewusstsein als
stuende Individualitit« (PhG, 295) erkennt, begreift es sich als »ein Wesen,
dessen Sein das Tun des einzelnen Individuums und aller Individuen [..]; das
Wesen, welches das Wesen aller Wesen, das geistige Wesen ist« (PhG, 310). Als
dieses geistige Wesen ist es die Allgemeinheit als »absolutes Sein«, d.h. alle
selbstbewusste bzw. selbstbestimmte Individualitit, was Hegel als »sittliche
Substanz« bezeichnet; diese Substanz ist aber als titige Individualitit zugleich
Subjekt, also »sittliches Bewufltsein« (PhG, 311; vgl. PhG, 325). Dem sittlichen
(Selbst-)Bewusstsein ist es daher moglich, die sittliche Substanz in sich selbst
und als sein Selbst zu erkennen. Mit anderen Worten, a priori wird es dem
Sittengesetz in Form des kategorischen Imperativs gewahr. Es erkennt sich selbst,
sein (geistiges) Wesen, in seinem Pflichtbewusstsein, dessen Doppelstruktur
(»pflichtgemafd und aus Pflicht«) auch Hegel noch einmal hervorhebt:

Die Pflicht soll ich um ihrer selbst willen tun, und es ist meine eigene Objek-
tivitat im wahrhaften Sinne, die ich in der Pflicht vollbringe: indem ich sie
tue, bin ich bei mir selbst und frei. Es ist das Verdienst und der hohe Stand-

14,02.2026, 11:52:51.


https://doi.org/10.14361/9783839462119-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Hegel und die Sittlichkeit

punkt der Kantischen Philosophie im Praktischen gewesen, diese Bedeutung
der Pflicht hervorgehoben zu haben. (GPhR, § 133 2)

Weil das Bewusstsein das apriorische Sittengesetz an sich hat, erklirt sich zu-
nichst, warum sich in jeder menschlichen Gesellschaft dieselben fundamen-
talen, aber dennoch abgeleiteten Gesetze vorfinden, wie z.B. das Tétungs-
und das Ligenverbot. Die »gesunde Vernunfi« fungiert zunichst mehr wie der
gesunde Menschenverstand, der scheinbar unmittelbar weif3, dass z.B. das Lii-
gen als solches etwas Unmoralisches ist, weshalb das Liigenverbot als Gesetz
ebenso unmittelbar gilt (PhG, 312). Hier allerdings ist das Sittengesetz vom Be-
wusstsein noch nicht erkannt. Es hat es nur an sich, aber noch nicht fiir sich.
Wo das Sittengesetz aber erkannt wurde, da zeigt sich, dass diese Annah-
me einer unmittelbaren Giiltigkeit bestimmter Gesetze unzulissig ist (siehe
Kapitel I1.2). Hegel fithrt diese Erkenntnis noch einmal auf seine Weise vor,
indem er das kategorische Liigenverbot bzw. die Pflicht zur Wahrheit priift.
So mag das Wahrheitsgebot zwar absolute Giiltigkeit beanspruchen, der Form
nach aber bleibt es hinter dem kategorischen Imperativ zuriick. Schlieflich
miissten, sofern das Gebot sinnvoll sein soll, auf der Stelle Einschrinkungen
gemacht werden. »Jeder soll die Wahrheit sprechen« — gut und schén, aber nur
machbar, »wenn er die Wahrheit weifS« (PhG, 313). Das Gebot muss also revi-
diert werden und die Klausel itber die individuelle »Kenntnis und Uberzeugung«
involvieren (ebd.). Dass das Gebot anders ausgesprochen wird, als es sinnvoller-
weise gemeint sein kann, zeigt nun aber, dass sich das »allgemein Notwendige, an
sich Geltende, welches der Satz aussprechen wollte, vielmehr in eine vollkom-
mene Zufilligkeit verkehrt [hat]« (ebd.). Mit dieser Feststellung deckt Hegel ein
auf der Ebene des Symbolischen situiertes Problem auf. Das strenge Ge- bzw.
Verbot ist nur dem Schein nach universal gilltig. Sein Wesen hat es im Sitten-
gesetz. Die humanistische Intuition, die nun jenen fundamentalen Gesetzen
eine vermeintliche Evidenz akkreditieren will, zerbrockelt daher angesichts
der Selbstpriifung (bzw. Kritik) der reinen Vernunft. Der Wortlaut des abge-
leiteten kategorischen Verbotes, d.h. seine Form innerhalb der symbolischen
Ordnung, erscheint nur dadurch als absolut, da zugleich ein Wahrheitsga-
rant unterstellt wird. Es miisste nun aber die Vernunft selbst sein, die sich
hier zum Wahrheitsgaranten macht. Das wiirde aber bedeuten, dass das sitt-
liche Bewusstsein sich auf einen letzten Grund festlegen miisste, der mit der
Vernunft identifiziert wiirde, damit — komme was wolle — die kategorische
Giiltigkeit des bestimmten Gesetzes sanktioniert wire. Damit hitte man aber
das Pferd von hinten aufgeziumt und das sittliche Bewusstsein geriete in ei-

14,02.2026, 11:52:51.

187


https://doi.org/10.14361/9783839462119-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

188

Kritik der ethischen Institution

nen Selbstwiderspruch, denn als verniinftiges Bewusstsein hat es schliellich
das Sittengesetz an sich, nicht aber ein bestimmtes Gesetz.

Der Gedanke, dass bestimmten Gesetzen kategorische Geltung zukom-
men konne, bleibt angesichts der sich im geistigen Wesen selbst begreifenden
Vernunft etwas Illusorisches. Er bleibt dem Imaginiren verpflichtet, indem
er unterstellt, dass die Dialektik der praktischen Vernunft um einen positiven
inhaltlichen Kern zirkuliert. Wir haben gesehen, dass Kant diese Problema-
tik sehr wohl gespiirt hat und mit dem kategorischen Imperativ das geistige
Werkzeug liefert, um einer Subversion des Sittengesetzes im Prinzip entge-
genzuwirken. Das geistige Wesen muss namlich verniinftigerweise (an-)er-
kennen, dass es pflichtgemif? aus Pflicht handeln muss. Diese Kapazitit der
praktischen Vernunft bezeichnet Hegel passend als die »gesetzpriifende Ver-
nunft« (vgl. PhG, 316-323). Sie nimmt sich nun jedes Gesetz des geltenden
Rechts vor und priift es auf seine universale Giiltigkeit hin. Natirlich hilt kein
bestimmtes Gesetz dieser Priifung stand, denn universale Giiltigkeit kann nur
das Sittengesetz als solches beanspruchen, nicht aber ein aus ihm abgeleite-
tes, kontingentes und demnach relatives Gesetz. Indem die gesetzpriifende
Vernunft sich ans Geschift macht, droht sie, das Ganze des geltenden Rechts
infrage zu stellen. In diesem Sinne inhiriert ihr ein revolutionirer Geist. Thr
Vorgehen ist aber nicht willkiirlich und die von ihr angebotene Alternative
ist zweifellos verniinftig, schliefilich setzt sie an die Stelle der bestimmten
Gesetze das durch die Vernunft selbst sanktionierte Sittengesetz. Allerdings
ist damit herzlich wenig gewonnen, denn als »gesetzgebende Vernunft« (vgl.
PhG, 311-316) ist es ihr nicht méglich, bestimmte Gesetze zu formulieren, ohne
sich in Widerspriiche zu verstricken (siehe Kapitel I.2). »Oder solche Gesetze
bleiben nur beim Sollen stehen, haben aber keine Wirklichkeit; sie sind nicht
Gesetze, sondern nur Gebote.« (PhG, 315) Was die gesetzgebende Vernunft aus-
spricht, hat letztlich nur formale Giiltigkeit. Dieser Sachverhalt markiert, laut
Hegel, die grofie Schwiche der kantischen Ethik. Ethik und Sittlichkeit be-
stehen hier, wie wir gesehen haben, als getrennte Sphiren nebeneinander —
und ihre Verséhnung bleibt aufgeschoben.

Vor diesem Hintergrund verwundert es nicht, dass Hegel eine fundamen-
tale Kritik der kantischen Trennung von Legalitit und Moralitit vornimmt
(vgl. Ritter 2003d, bes. 288). Da es Kant nicht gelingt, den Uberschuss, den
das Sittengesetz produziert, zu denken und in seine Rechtsvorstellung zu in-
tegrieren, verbleibt er bei einer Trennung von Moral und Recht. Diese Tren-
nung bedingt aber folgendes Problem: Als verniinftiges Subjekt bin ich einer-
seits dem geltenden Recht (a posteriori) unterworfen, andererseits aber un-

14,02.2026, 11:52:51.


https://doi.org/10.14361/9783839462119-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Hegel und die Sittlichkeit

terwerfe ich mich selbst dem apriorischen Sittengesetz. Insofern beide Sphi-
ren als getrennt vorgestellt bzw. auf abstrakter Verstandesebene festgehalten
werden, ist es mir zwar mdglich, mich angesichts eines prekiren Rechtsurteils
innerlich von diesem Urteil zu distanzieren, es sogar zu missbilligen und da-
durch das erhabene Gefithl der Moralitit zu verspiiren, in dem ich Achtung
vor mir selbst als Vernunftwesen erlange; allerdings ist es mir nicht erlaubt zu
intervenieren und dem sittlichen Unrecht entgegenzutreten.*> Indem Kant
auf dieser Trennung beharrt, bewegt sich sein Denken noch innerhalb der
Schranken des geistigen Tierreichs. Als Vernunftwesen, das sich selbst mit
dem Anspruch des Sittengesetzes konfrontieren kann, ist der Mensch in dem
ihm wesentlichen Reich der Vernunft situiert. Was er darin begreift ist aber
nur etwas Innerliches, Subjektives, dem die Objektivitit im Sinne der Wirk-
lichkeit (Hegels objektiver Geist) abgeht. Seine Gedanken sind zwar verniinf-
tig und auch ethisch, aber eben noch nicht ethisch-politisch bzw. sittlich. Eine
Ubereistimmung vom subjektiven Sittengesetz und objektiven Gesetz ist un-
ter diesen Umstidnden hdchstens zufilligerweise gegeben. Als geistiges Wesen
hat das menschliche Subjekt aber den Anspruch, dass die innere Sittlichkeit
auch eine dufiere Sittlichkeit werde. Dazu muss es titig werden. Der gute Wille
Kants muss zum freien Willen Hegels avancieren. Erst wo sich das Bewusstsein
wirklich als freier Wille begreift, weif3 es, dass jede »Bestimmtheit«, d.h. auch
die des einzelnen Gesetzes, »als die seinige und ideelle, als eine blofse Maglich-
keit, durch die es nicht gebunden ist, sondern in der es nur ist, weil es sich in
derselben setzt«, zu verstehen ist (GPhR, § 7). Erst im Bewusstsein vom Rea-
len der Willensfreiheit wird der Mensch wirklich zum autonomen Subjekt. In
seiner Rechtsphilosophie spricht Hegel daher zunichst auch nicht vom Subjekt,
sondern von der Person. Erst die Moralitit »bestimmt die Person zum Subjekte«
(GPhR, § 105). Als solches erkennt der Mensch, dass er gerade nicht aufgrund
seiner Akzeptanz oder Negation bestimmter Gesetze autonom ist, sondern
deshalb wesentlich frei ist, weil er sich selbst als allgemeines Subjekt, als geis-
tiges Wesen bestimmt. Er hat den Begriff der Freiheit an sich, dieser gehért
zu seinem Wesen, weil er ein Vernunftwesen ist — und die Freiheit ihrerseits

45  Genauan dieser Stelle erkennt Odo Marquard einen zentralen Aspekt des hegelschen
Denkens. Laut Marquard hilt Hegel dem formalen Sollen nimlich nicht die »blofie ge-
gebene Wirklichkeit« entgegen, stattdessen weist er auf die Moglichkeit der bewuss-
ten»Weigerung, das Gegebene als Instanz zu akzeptieren«, hin (Marquard 1964, 109f.).

14,02.2026, 11:52:51.

189


https://doi.org/10.14361/9783839462119-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

190

Kritik der ethischen Institution

ist, wie wir seit Kant wissen, ein Vernunf"tbegriﬁ'.46 Durch diese Erkenntnis
wird er handlungsfihig, da er nun nicht mehr im erhabenen Staunen iiber
die innere Freiheit oder im ablehnenden Entsetzen iiber bestimmte Gesetze
verweilen muss, sondern erkennt, dass er sich das, was er sowohl innerlich als
auch duferlich jeweils vorfindet, zu eigen machen kann. Sowohl Sittengesetz
als auch geltendes Recht entstammen ihm selbst — genauer gesagt, das Sit-
tengesetz weif3 von sich nur vermittels der individuellen Subjektivitit, wih-
rend es die bestimmten Gesetze nur deshalb gibt, weil menschliche Subjekte
sie erlassen oder gelten lassen. Beide miissen sozusagen durch das Subjekt
hindurch. Das Subjekt nimmt sich dabei aber regelrecht selbst in Besitz.*’
Es nimmt das, was eben noch als heteronomes Element, als sein Schicksal
empfunden wurde, jetzt selbst in die Hand. Es hat das Sittengesetz und die
Freiheit nicht einfach an sich, sondern auch fiir sich.

Das Subjekt also, das erkannt hat, dass sein guter Wille auch ein freier
Wille ist, kann zur Tat schreiten und in der Tat das, was zuvor allein als sub-
jektiver guter Wille bestimmt war, der sich am innerlichen Sollen ausrichtet,
auch verwirklichen und objektiv geltend machen. Nach allem Gesagten ver-
steht es sich dabei von selbst, dass es nur dann der freie Wille ist, der sich
hier verwirklicht, wenn das Subjekt dabei das Sittengesetz verwirklicht. Die
Verwirklichung eines nur subjektiven, pathologischen Interesses witrde dem
Begrift der Freiheit zuwiderlaufen. »Was das Subjekt ist, ist die Reihe seiner
Handlungen. Sind diese eine Reihe wertloser Produktionen, so ist die Subjek-
tivitit des Wollens ebenso eine wertlose; ist dagegen die Reihe seiner Taten
substantieller Natur, so ist es auch der innere Wille des Individuums.« (GPhR,
$ 124)

Hiermit hat Hegel das Versiumnis Kants aufgezeigt. »Daf} das Gesetz-
geben und Gesetzpriifen sich als nichtig erwies, hat diese Bedeutung, daf
beides, einzeln und isoliert genommen, nur haltungslose Momente des sittli-
chen Bewuf3tseins sind [...].« (PhG, 319) Es gilt also, die beiden Momente der
praktischen Vernunft, die bei Kant noch getrennt bleiben, miteinander zu
vereinbaren. Im ersten Hauptabschnitt des Geist-Kapitels der Phanomenologie
macht sich Hegel daher daran, die kantische Trennung von Moralitit/Ethik
und Legalitit/Politik zu veranschaulichen und ihre drastischen Konsequenzen

46  »DieFreiheit reprasentiertdie einzige Bestimmung des Geistes, in ihrsind alle weiteren
Bestimmungen enthalten und zusammen-geschlossen.« (Vieweg 2012, 55f.)

47  Vgl. Hegels Gebrauch der Begriffe Besitz und Eigentum in Enz., §§ 488-492. Siehe auch
Exkurs XIV.

14,02.2026, 11:52:51.


https://doi.org/10.14361/9783839462119-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Hegel und die Sittlichkeit

aufzuzeigen (vgl. PhG, 328-342). Dazu dient ihm Sophokles‘ Tragodie Antigo-
ne. Anhand des Dramas um Antigone, die Tochter-Schwester des berithmten
Kénig Odipus, und Kreon, den Kénig von Theben, erliutert Hegel die Struk-
tur besagter Trennung. In Gestalt von Antigone und Kreon begegnen sich die
zwei Prinzipen Ethik und Politik, Moral und Gesetz, Subjektivitit und Ob-
jektivitit als voneinander getrennte Formen, die beide fiir sich den exklusiven
Anspruch auf Rechtmaifligkeit erheben. Zerworfen haben sich beide Figuren
iber die Frage, was mit dem Leichnam des Polyneikes, dem Bruder Antigo-
nes, geschehen soll, nachdem dieser in der Schlacht (gegen die eigene Stadt)
gefallen ist. In seinem Amt als K6nig von Theben und Vertreter des Gesetzes
der Polis verbietet Kreon dessen Bestattung, wihrend Antigone als Schwester
des Gefallenen auf dem Gesetz des Hades beharrt, das Polyneikes angemessene
Bestattung verordnet, so dass er in die Unterwelt fahren kann. Mit Hegels
Worten, in Antigone und Kreon begegnen sich das »menschliche und géttli-
che Gesetz« (vgl. PhG, 328-342) als unvereinbare Prinzipien.

Der Gegensatz vom gottlichen und menschlichen Gesetz dufert sich da-
bei in einem Gewissenskonflikt beider Parteien, der seinen Grund in dem
hat, was Hegel in der Rechtsphilosophie als die »unmittelbare Substantialitit des
Geistes« (GPhR, § 158) bezeichnet. Diese Substantialitit bezeichnet konkret
die Familie, indem sich diese als das fundamentale Moment des sittlichen Le-
bens des Geistes erweist. Anhand des antiken Dramas macht sich Hegel nun
daran, diesen grundlegenden Begriff zu entwickeln:

Die familidre Beziehung zwischen Antigone und Kreon fungiert als Epi-
zentrum ihres tragischen Konflikts. Das Gesetz Kreons bringt seine Nichte
Antigone in eine prekire Situation. Denn da sie den Vorsatz hat, es zu bre-
chen, setzt sie nicht nur die Verbindlichkeit des geltenden Rechts (und da-
mit die Autoritit des Gesetzgebers bzw. der symbolischen Schliisselfigur der
fundamentalen Referenz) aufs Spiel, sondern auch das familiire Verhiltnis
zum Onkel (das im Patriarchat ebenso gut auch das Verhiltnis zum Vater
sein konnte — Stichwort Avunkulat). Auf der anderen Seite ist Kreon keinen
Deut besser. Durch das bestimmte menschliche Gesetz, macht er es Antigo-
ne unmoglich, dem allgemeinen géttlichen Gesetz entsprechend zu handeln,
das sie zur Treue gegeniiber ihrer Familie, in diesem Fall gegeniiber ihrem
Onkel und ihrem Bruder, verpflichtet, ohne sich dabei an der Familie und
damit der sittlichen Substanz zu verschulden. Anders gesagt, indem Kreon
das bestimmte Gesetz iiber das allgemeine Gesetz erhebt, torpediert er die
Maoglichkeit einer sittlichen Gemeinschaft an ihrer Basis, da ausnahmslos je-
de Gemeinschaft die Familie zur Voraussetzung hat. Denn selbst wenn man

14.02.2026, 1:52:51.

191


https://doi.org/10.14361/9783839462119-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

192

Kritik der ethischen Institution

von der »Beziehung der Empfindung« oder dem »Verhiltnis der Liebe« ab-
sieht (PhG, 331), steht die Familie als »natiirliches sittliches Gemeinwesen, »als
der bewufStlose, noch innere Begrift [..], als das Element der Wirklichkeit des
Volks dem Volke selbst [gegeniiber]« (PhG, 330).48 Bereits auf dieser bewusst-
losen Ebene zeigt sich, dass das menschliche Leben unbedingt — an sich - als
sittliches bestimmt sein muss, und zwar noch bevor es sich selbst als eine be-
sondere (z.B. religiése oder nationale) Gemeinschaft bestimmt. Dies wird —
vereinfacht gesprochen — besonders deutlich, wenn man sich der unbeding-
ten Angewiesenheit des Menschen gerade am Anfang und am Ende seines Le-
bens inne wird.*> »Denn der einzelne Mensch steht in der Abhingigkeit von
duferen Einwirkungen [...], welche er vorfindet und sich ihnen, mag er sie als
sein eigenes Interesse haben oder nicht, beugen muf.« (A I, 197f.) Ohne die
unbedingte familiire »Liebe [...], das heif3t die Sittlichkeit in Form des Natiir-
lichen« (GPhR, § 158 Z), ist eine Gemeinschaft unvorstellbar. Die Familie bildet
so das Kernelement, die Bedingung der Méglichkeit jeder sittlichen Gemein-
schaft.>° Die Familie sorgt dafiir, dass der kleine (oder der alte) Mensch, der
Freiheit und Selbstbestimmung an sich, aber noch nicht (bzw. nicht mehr, z.B.
im Fall der Demenz, einer Behinderung o.4.) fiir sich hat, nicht von der »be-
wufdtlose[n] Begierde« der Allgemeinheit verschlungen wird, und zwar indem
sie ihn anerkennt; »sie macht ihn hierdurch zum Genossen eines Gemeinwe-
sens« (PhG, 333).

Als iiberdeterminierte, tragische Figuren steuern Antigone und Kreon nun
allerdings notwendigerweise auf die Katastrophe zu.”* Kreon wird nicht von
seiner Position abweichen und auf der absoluten Giiltigkeit des menschlichen
Gesetzes beharren. Antigone, die dieses Gesetz bricht, wird auf Kreons Be-
fehl hin eingemauert und somit lebendig begraben. Mit ihr wird allerdings
auch das gottliche Gesetz der Familie zu Grabe getragen, was sich dann in
drei Selbstmorden manifestiert, die aufgrund von Kreons Rigorismus veriibt

48  Vgl. auch die Verarbeitung dieses hegelschen Gedankens in Marx/Engels 1969b, 29f.

49  So optiert z.B. auch der Mediziner und Ethiker Giovanni Maio fiir eine »Kultur der An-
gewiesenheit« (vgl. Maio 2012, 369-371). Siehe auch Exkurs VII.

50 Vgl auch die Platzierung des Familienbegriffs zu Beginn der jeweiligen Kapitel zur
Sittlichkeit in Enz., §§ 518-522 und GPhR, §§ 158-181.

51 Das tragische Element ist dabei natiirlich narrativ-fiktionalen Ursprungs und weist
daher auf den Charakter der antik-griechischen Religion hin, die Hegel als geistige
»Kunstreligion« (vgl. PhG, 529-544) bzw. als »Religion der Schénheit« (vgl. VPhR 11, 96-
184) charakterisiert.

14,02.2026, 11:52:51.


https://doi.org/10.14361/9783839462119-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Hegel und die Sittlichkeit

werden und sich wie eine Kettenreaktion ereignen. Zunichst nimmt sich An-
tigone selbst das Leben, darauthin Haimon, ihr Verlobter, und schlief3lich Eu-
rydike. Mit Antigone verliert Kreon zunichst seine Nichte, mit Haimon, ver-
liert er seinen Sohn und mit Eurydike schlussendlich seine Ehefrau. Bei dem
Versuch, die (bestimmte, strukturierte, bewusste) Integritit der bestimmten
Gemeinschaft zu retten, zerstért er ihre (unbestimmte, unstrukturierte, un-
bewusste) Substanz.

In diesem Versagen und Verlust Kreons zeigt sich die selbstzerstoreri-
sche Tendenz der Institution, die natiirlich auch hier die Struktur des Patri-
archats hat. Wo das paternalistische Gesetz absolute Geltung beansprucht,
frisst Kronos seine Kinder nicht allein aus Furcht davor, dass sie ihn stiir-
zen konnten, sondern er frisst sie zudem >mit Recht«. Die fundamentale Un-
gleichheit, die dem patriarchalen System inhdiriert, vermittelt sich in seiner
strukturellen Selbstgeniigsamkeit, die sich von den menschlichen Subjekten
und damit von der Subjektivitit als Komplement der Substanzialitit unab-
hingig macht. Die Vaterfunktion manifestiert sich darin, dass der Vater zum
absoluten Herrscher erklart wird, wihrend alle anderen notwendigerweise
ein Dasein als Knecht fristen — ggf. mit graduellen Abstufungen. Im berithm-
ten Kapitel der Phianomenologie itber »Herrschaft und Knechtschaft« (vgl. PhG,
145-155) zeigt Hegel nun aber, dass diese absolute Bestimmung imaginir ist
und sich realiter als unhaltbar erweist: Ein Herr, der Herr sein will, miiss-
te namlich vom Knecht verlangen, dass er ihn als Herrn anerkennt. Dies ist
aber aus unterschiedlichen Griinden nicht méglich: Einerseits nimlich hat
der Herr den Knecht gerade dadurch degradiert, da er sich selbst zum Herrn
macht und somit dem Knecht das selbststindige und freie Urteilsvermogen
in der Sache aberkennt, da ein solches ja dem Herrn vorbehalten bleibt. Wer
aber per definitionem nicht freiwillig und selbstbestimmt entscheiden kann,
wen er als Herrn anerkennt, dessen Urteil ist letztlich ohne Wert und bedeu-
tungslos. Der Herr fordert vom Knecht also etwas, das dieser gar nicht leisten
kann. Wiirde der Herr dem Knecht nun aber das freie Urteilsvermégen und
die Selbstbestimmung zusprechen, dann kénnte dieser vielleicht sogar tat-
sachlich zu dem Entschluss kommen, jenen anzuerkennen, allerdings kénn-
te er auch ebenso gut jeden anderen zu seinem Herrn wihlen oder gleich
(verniinftigerweise) sein eigener Herr werden. Die Herrschaft kann also lo-
gischerweise keine Exklusivitit beanspruchen, ohne sich selbst aufzuheben.
Herr und Knecht sind keine absoluten Begriffe, sondern nur innerhalb einer
sinnanalytischen Dialektik zu begreifen. Ein substanzieller Dualismus bleibt
somit ausgeschlossen.

14.02.2026, 1:52:51.

193


https://doi.org/10.14361/9783839462119-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

194

Kritik der ethischen Institution

Die Aporie von Herrschaft und Knechtschaft hat Hegel im Hinterkopf,
wenn er nun mithilfe einer bemerkenswerten dialektischen Aufschliisselung
der Familienverhiltnisse die Logik des Patriarchats aushebelt. Zunichst
identifiziert er dazu drei familiale Relationstypen: Erstens das Verhiltnis
von Mann und Frau, zweitens das von Eltern und Kind und drittens das
Geschwisterverhiltnis (vgl. PhG, 336). In seiner Darstellung der Geschlech-
terrollen bleibt Hegel dabei allerdings der veralteten europidischen Tradition
verhaftet (vgl. Mills 1998). Fiir eine moderne und geschlechtergerechte Lesart
— die wir hier im Ansatz erproben — wollen wir auf eine strukturale Deutung
zuriickzugreifen.>?

Wenn sich Hegel an diesem Punkt der Phinomenologie den grundlegenden
familialen Relationstypen widmet, dann tut er dies in dem Bewusstsein, dass
diese sich hier noch auf der Stufe der antiken Sittlichkeit befinden. Entspre-
chend zeigt sich im Verhiltnis zwischen Mann und Frau bereits ein irredu-
zibler qualitativer Unterschied, der innerhalb des (antik-patriarchalen) Sys-
tems nicht eingeholt werden kann. Der Mann bleibt der Frau iibergeordnet
und auch die Ehe ist keine Vereinigung gleichberechtigter Subjekte. Die Frau
mag zwar das Haus (0(KOG) verwalten, aber die Welt (KOOPOG) und ihren
Lauf bestimmt der Mann. Analog zu diesem Verhiltnis ist auch die Eltern-
Kind-Relation bestimmt. »Diese beiden Verhaltnisse bleiben innerhalb des
Ubergehens und der Ungleichheit der Seiten stehen, die an sie verteilt sind.«
(PhG, 336) Allein anhand dieser Analogie lisst sich leicht erkennen, dass ein
patriarchales System aufgrund der Fixierung auf die Vaterfunktion eine in-
hirente Ungleichheit zwischen der tonangebenden regierenden Klasse und
der horigen unterworfenen Klasse einfithrt und erhilt. Tatsichlich aber wird
diese Funktionslogik durch das Geschwisterverhaltnis konterkariert. Die Kin-
der, die aus dem Elternverhiltnis hervorgehen, finden sich im Geschwister-
verhiltnis wieder, in dem sie sich auf Augenhéhe begegnen. Ihre Relation
hebt die patriarchale Ungleichheit auf. In ihr ist das verschobene Verhiltnis

52 ImZusammenhang mit der hier problematisierten Logik der patriarchalen Institution
genlgt die folgende vereinfachte strukturale Deutung. Inhaltlich entfernt sich diese
jedoch weit vom Referenztext, was allerdings auch mit dem Verweis darauf zu recht-
fertigen ist, dass Hegels Darstellung in diesem Kapitel der Phidnomenologie im Wesent-
lichen unvereinbar ist mit der Explikation der entsprechenden Begriffen (Familie, Ehe,
Mann, Frau) in seiner spateren Rechtsphilosophie. SchliefSlich darf nicht aufRer Acht ge-
lassen werden, dass Hegel an dieser Stelle der Phdnomenologie eine frithe Stufe der
Sittlichkeit und des Familienbegriffs beschreibt, wahrend er in der Rechtsphilosophie
den Familienbegriff unter dem Aspekt des aufgeklarten und freien Willens entfaltet.

14,02.2026, 11:52:51.


https://doi.org/10.14361/9783839462119-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Hegel und die Sittlichkeit

»in seine Ruhe und Gleichgewicht gekommenc (ebd.). Ein qualitativer Unter-
schied zwischen Bruder und Schwester konnte nur wieder durch einen pa-
triarchallogischen Gewaltakt eingefiithrt werden, durch den die reale Egalitit
durch eine symbolische Ungleichheit ersetzt wiirde.>> Dass Hegel an dieser Stel-
le dennoch zwischen Bruder und Schwester unterscheidet, ist der besagen
Explikation der sittlichen Stufe, aber auch der Vorlage geschuldet, die ihn
dazu zwingt, Antigones unbedingte Verpflichtung als Schwester gegeniiber
ihrem Bruder im Sinne der schicksalhaften Tragédie des griechischen Dra-
mas zu verdeutlichen. Nichtsdestotrotz zeigt sich im Geschwisterverhaltnis
der Bruch mit der patriarchalen Logik. Der Geschwisterbegriff enthilt die
fundamentale Bestimmung der wechselseitigen Anerkennung im Sinne der
Gleichheit. Nicht umsonst wurde die Briiderlichkeit zum revolutioniren Leit-
begrift. Die Logik aber gebietet, dass der Kampfbegrift der Briiderlichkeit frei
sein muss von patriarchalen Vorurteilen. Innerhalb der symbolischen Ord-
nung patriarchaler Provenienz bleibt der Begriff unausweichlich vorbelastet.
Aus diesem Grund ist es sinnthematisch betrachtet nur logisch, den Begriff
der Briiderlichkeit durch den Begriff der Geschwisterlichkeit zu substituieren.>*
Der Begriff der Geschwisterlichkeit ist nimlich struktureller Natur, indem er

53  Hegel beklagt diese Art der strukturellen Gewalt z.B. mit Blick auf das romische
Erbrecht. Das durch die patriarchale Logik sich auszeichnende Recht verdeutlicht die
fundamentale Unsittlichkeit, die sich bis in unsere Zeit fortsetzt, denn »das Festhalten
daran macht das Schwierige und Fehlerhafte in unserem Erbrecht aus« (GPhR, § 180
Z). Am Erbrecht zeigt sich auch die Kontingenz des Patriarchalismus. Die Frau wird zur
Dienerin und dem »Gebrauch des Mannes« preisgegeben, »wenn er tot ist, ist ihr Nut-
zen, ihre Stellung verloren« (GPhR, Notiz zu § 180). Hier nun zeigt sich das Erbrecht
als — gelinde gesagt — »diirftig«, da das Schicksal der Frau nun »von der Gnade ihrer
S6hne ab[hdngt]« (ebd.). »Schwestern« und »Witwen« werden dem »harte[n], unsittli-
che[n] Schicksal preisgegeben«und da die zu Vatern gewordenen S6hne dieses Schick-
sal weitervererben, bleibt die »fortdauernde Unmiindigkeit« bestehen und wird »von
Geschlecht zu Geschlecht« weitergetragen (ebd.). Indem das Testament auf der Ebene
des Vertrags zwischen Einzelpersonen verbleibt, gelangt ein Moment der Willkiirlich-
keitin das allgemeine Recht. »Mit dem Testamente ist iiberhaupt etwas Widriges und
Unangenehmes verbunden, denn ich erklare in demselben, wer die seien, denen ich
geneigt bin. Die Zuneigungist aber willkirlich [..].« (GPhR, §180 Z) Im Patriarchat wird
diese Willkir systemisch impliziert und strukturell ilberdeterminiert.

54  Innerhalb einer patriarchal strukturierten Ordnung steht Briderlichkeit auch immer
fiir die Institution. Schwesterlichkeit dahingegen steht fiir Revolution (vgl. Daly 1985,
59f.). Als dialektische Versohnung beider Terme steht die Geschwisterlichkeit fir die
substanzielle Sittlichkeit, die sich subjektiv—anerkennend — vermittelt.

14,02.2026, 11:52:51.

195


https://doi.org/10.14361/9783839462119-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

196

Kritik der ethischen Institution

die wechselseitige Anerkennung aller Subjekte als freie und gleiche Menschen
bezeichnet. Als Strukturbegrift bezieht sich die Geschwisterlichkeit daher auf
die Menschheitsfamilie als Ganze. Nicht zuletzt spricht auch Hegel in diesem
Zusammenhang von der »Erweiterung der Familie« (GPhR, § 181) und von der
»allgemeinen Familie« (GPhR, § 239) als »zweite Familie« (Hegel 2009, 197). Es ist
eine Tatsache, dass jeder Mensch ein Menschenkind ist.

Es ist hier folglich méglich, mit Hegel iiber Hegel hinaus zu gehen. Auch
sein Eheverstindnis in der Rechtsphilosophie gibt hierzu Anlass. Dort nimlich
stellt er fest, dass die Ehe nicht linger im naturrechtlichen Sinne verstan-
den werden darf (dies richtet sich gegen naturalistische Interpretationen,
die biologizistischen und essenzialistischen Deutungen des Geschlechtsbe-
griffs zugrunde liegen und die Ehe auf die Funktion der Arterhaltung redu-
zieren); auch darf sie nicht als schlichter »biirgerlicher Kontrakt« gedeutet
werden (GPhR, § 161 Z) (dies richtet sich gegen Kant, der die Ehe als einen
Vertrag zwischen zwei Individuen iiber den »wechselseitigen Gebrauch ihrer
Geschlechtseigentiimlichkeiten« [MS 1, § 27] zum Zwecke der Fortpflanzung
versteht); und schliefSlich darf sie auch nicht rein auf die Liebe und die »Emp-
findung« zuriickgefithrt werden, da das Ehegelobnis nicht zuletzt auch die
gelegentliche Suspension individueller Launen zugunsten des Gemeinsamen
erfordert (GPhR, § 161 Z). Die moderne Ehe kann ihren »Ausgangspunkt« da-
her nur haben in der »freie[n] Einwilligung der Personen, und zwar dazu,
e i n e Person auszumachen, ihre natiirliche und einzelne Personlichkeit in jener
Einheit aufzugeben, welche nach dieser Riicksicht eine Selbstbeschrankung,
aber eben, indem sie in ihr ihr substantielles Selbstbewuf3tsein gewinnen,
ihre Befreiung ist« (GPhR, § 162).°> Damit ist aber nicht gesagt, dass das sitt-
liche Bewusstsein jede zufillige, d.h. >pathologische« Neigung bei der Wahl
der Ehepartnerin bzw. des Ehepartners suspendieren muss. Im Gegenteil!
Fir Hegel ist klar, dass das vermeintliche pathologische Interesse erst da-
durch zur Gefahr wird, wenn man ihm eine wesentliche Giiltigkeit als patho-
logisches Element zuerkennt. Das wiirde nimlich bedeuten, einem eigentlich
kontingenten Element eine allgemeine Giiltigkeit (ndmlich wesentlich patho-
logisch zu sein) zuzusprechen. Mit Hegel muss man also sagen, dass das kon-
tingente Element eben als solches, als dieses kontingente Phinomen anerkannt

55  Vor dem Hintergrund seiner eigenen Argumentation bleibt die von Hegel selbst teil-
weise noch in der Rechtsphilosophie vorgenommene Zuteilung der Geschlechterrollen
(vgl. GPhR, bes. §166) unhaltbar und muss entsprechend revidiert werden (vgl. Vieweg
2019, 502, Anm. 144; Vieweg 2012, 251-267).

14,02.2026, 11:52:51.


https://doi.org/10.14361/9783839462119-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Hegel und die Sittlichkeit

werden muss, so dass es nicht zu einer vernunftlosen Uberschitzung des-
selben kommt, wodurch das, was eigentlich zufillig ist, als wesentlich ver-
standen wiirde. Das pathologische Interesse darf nicht einfach aufgehoben (negiert)
werden; auch darf es nicht als Allgemeingiiltiges aufgehoben (konserviert) werden; es
muss dialektisch aufgehoben werden. »Der gegensatzlose Verzicht auf das Kon-
tingente ist dem sittlichen Bewufitsein als unbedingte Aufgabe zugemutet.«
(Henrich 1971d, 176)°¢ Verzicht bedeutet aber in diesem Zusammenhang die
»Freigabe des Zufilligen als eine sittliche Leistung« (ebd., 174). Praktisch lisst
sich dies anhand der freiheitlichen Idee von der Ehe veranschaulichen: »So ist
es z.B. das Wesen der Ehe, sich die Freiheit von der Zufilligkeit der Neigung
zu versprechen. Mit diesem Versprechen tritt sie in ihre eigene Notwendig-
keit ein, in der sie aber ohne Entgegensetzung gegen Neigung lebt.« (Ebd.,
173) Erneut bestitigt sich so die Familie als sittliche Substanz, denn in ihr
verwirklicht sich der freie Wille in dem Sinne, dass zwei gleichberechtigte
Subjekte sich im freiheitlichen Prozedere freiwillig selbst beschrinken, um
ein Subjekt der Zwei zu bilden, bei dem es sich um eines der Kernelemente der
sittlichen Gemeinschaft, genauer gesagt der »biirgerlichen Gesellschaft« (vgl.
GPhR, §§ 182-256), handelt. In diesem Sinne veranschaulicht die Ehe nichts
Geringeres als das »ethischel...] Prinzip Hegels« (Henrich 1971d, bes. 173-180,
hier 173).

Exkurs XI: Man muss fragen: Setzt diese Erkenntnis notwendigerweise den Ehe-
begriff voraus? Fiir das 21. Jahrhundert muss die»Institution<der Ehe, wie sie He-
gel hier beschreibt, offensichtlich ebenfalls einer Revision unterzogen werden.
Aberauch hierzu liefert Hegel selbst das Werkzeug: Da die Ehe substanziell auf
derInnigkeitund derfreien Willensentscheidung beruht, lasstsie sich sehrwohl
als Strukturelement denken, das jenseits der inhaltlichen und institutionellen
Bestimmung (durch den Staat bzw. seine Reprasentant*innen, die Standesbe-
amt*innen, aufdereinen Seite bzw. die Kirche und ihre Reprasentant*innen, die
Pastor*innen, auf der anderen) denkbar ist. Hier lieRRe sich z.B. Hegels —ausge-
sprochen aktuell klingender — Begriff von der »neuen Familie« zur Anwendung
bringen, »welche ein fiir sich Selbststindiges gegen die Stimme oder Hauser ist,
von denen sie ausgegangen ist« (GPhR, §172).

56  Dementsprechend muss auch die Vorstellung, der Idealismus wiirde jegliche Form von
Kontingenz in metaphysischer Notwendigkeit auflosen, revidiert werden. Gerade der
Idealismus Hegels leugnet das Kontingente nicht, sondern inkludiert es (vgl. ebd., 177).

14,02.2026, 11:52:51.

197


https://doi.org/10.14361/9783839462119-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

198

Kritik der ethischen Institution

Dementsprechend muss auch das Eltern-Kind-Verhiltnis neu bestimmt wer-
den. »In den Kindern wird die Einheit der Ehe, welche als substantiell nur
Innigkeit und Gesinnung, als existierend aber in den beiden Subjekten geson-
dert ist, als Einheit selbst eine fiir sich seiende Existenz und Gegenstand, den sie als
ihre Liebe, als ihr substantielles Dasein, lieben.« (GPhR, § 173) In den Kindern
wird real, was in der freiheitlichen Ehe, und zwar in Form der gemeinsamen
Entscheidung, einen symbolischen Raum der wechselseitigen Anerkennung,
Freiheit und Gleichheit erschlossen hat. Aus dem Symbolischen geht so wie-
der das Reale hervor.>’

Das Kind gilt daher als an sich freies und gleichwertiges Geschopf, »und
das Leben ist das unmittelbare Dasein nur dieser Freiheit, sie gehoren daher
weder anderen noch den Eltern als Sachen an« (GPhR, § 175). Daraus folgt
konsequenterweise, dass die Kinder ein irreduzibles Recht auf Subsistenz und
Erziehung zur Miindigkeit haben (vgl. Vieweg 2019, 502£)%8, so dass es ih-
nen ermoglicht wird, diese Freiheit fiir sich zu erlangen, um fihig zu ein, als
freie Biirger*innen die sittliche Gemeinschaft aktiv mitzubestimmen.>® He-
gel beklagt in diesem Zusammenhang das »Sklavenverhaltnis der rémischen
Kinder« als eine der die »Gesetzgebung befleckendsten Institutionen« (GPhR,
$ 175). Dieser Hinweis ist von hoher Tragweite, denn hierbei wird deutlich,
dass die Rechte der Kinder und die realen bzw. realpolitischen Umstinde der
Kindheit ein entscheidender Indikator dafiir sind, ob ein System (oder eine
Gemeinschaft) als sittlich zu klassifizieren ist. Ein System wie das des globa-
len Finanzkapitalismus, das viele Kinder auf der einen Seite des Globus zur
Kinderarbeit zwingt, wihrend es auf seiner anderen Seite die Jugendarmut
als Normalzustand akzeptiert, ein System, das tagtiglich hunderttausende
Kinder trotz Uberproduktion verhungern lisst und dessen lukrative Kriegs-
dkonomie den Boden dafiir bereitet, dass Kindersoldaten in den Krieg ge-
schickt werden, ist nicht einfach moralisch fragwiirdig, sondern schlichtweg

57  »Essind die Gesetze der Nomenklatur, die — zumindest bis zu einem gewissen Grad —
die Allianzen bestimmen und kanalisieren, von denen ausgehend die Menschenwesen
miteinander kopulieren und schliefdlich nicht nur andere Symbole schaffen, sondern
auch reale Wesen [...].« (Lacan 2015c, 31)

58  Hegel selbst spricht von der »zweiten Geburt der Kinder, der geistigen« (Enz., § 521).

59  Diese auf der Vernunftfihigkeit beruhende Zurechnung dufiert sich juristisch in der
»Vernunftvermutunge, auf die der Term Zurechnungsfihigkeit abzielt (vgl. Legendre
2011, 49, Anm. 4). Innerhalb der Gesetzesordnung der biirgerlichen Gesellschaft ist es
also nicht moglich, einem Menschen die Vernunftfihigkeit grundsatzlich abzuspre-
chen.

14,02.2026, 11:52:51.


https://doi.org/10.14361/9783839462119-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Hegel und die Sittlichkeit

unsittlich. In einem solchen System gibt es keine Sittlichkeit — auch nicht ein
bisschen, denn hier wird die Sittlichkeit bereits an ihrer Wurzel zerstort. Mit
seinem Familien-, Ehe- und Kinderbegriff liefert Hegel somit ein begriffliches
Instrumentarium, das sich zur Priffung der Gegenwart eignet und dariiber
hinaus durch seine Plastizitit besticht (vgl. Vieweg 2012, 385; Malabou 2005).
Es wird also erkennbar, dass zwischen der griechischen Sittlichkeit, in de-
ren Kontext sich Antigone und Kreon bewegen, und der begrifflich entfalte-
ten Sittlichkeit der Aufklirung eine Kluft besteht, die erst einmal itberwunden
werden muss. Wirklichkeit hat diese Kluft dadurch, dass beide Figuren auf ih-
rem innerlichen Standpunkt beharren und eine Aufhebung im Sinne der Ver-
s6hnung fir ausgeschlossen halten. Wir haben nun bereits gesehen, welche
Konsequenzen dies fiir Kreon hat. Wie sieht es nun aber auf Seiten Antigo-
nes aus? Nur weil sich das menschliche Gesetz allein als unzureichend fiir die
sittliche Bestimmung erwiesen hat, ist noch lange nicht gesagt, dass Antigo-
ne als smoralisch iiberlegene Siegerin< aus dem Konflikt hervorgeht. Vielmehr
ist das Gegenteil der Fall, denn ihr Schicksal ist noch viel erschreckender.
Man darf nidmlich nicht vergessen, durch seine Entscheidung unterminiert
Kreon zwar die sittliche Substanz, aber niemand hat behauptet, dass eine
Gesellschaft nicht auch unsittlich sein und ihre vermeintliche Substanz in ei-
nem seins- bzw. verstandeslogischen Rigorismus finden kann. Kreon verliert
seine Familie, aber seine Machtposition bifit er nicht ein. Antigone kommt
dahingegen nicht so glimpflich davon. Auch ihr Rigorismus ist verstandeslo-
gischer Natur. Das gottliche Gesetz hat fir sie absolute, unverriickbare Gel-
tung. Strukturell betrachtet, gleicht ihre Haltung daher einem theokratischen
Schicksalsglauben, der in seiner extremsten gesellschaftlichen Form gar zum
religiésen Fundamentalismus tendiert. Aber auch auf der privaten Ebene der
Familie sind die Konsequenzen dieser Haltung drastisch. Mit dem Akt der Be-
stattung Polyneikes‘ attackiert auch Antigone die sittliche Substanz. Der Akt
ist namlich nicht allein ein Akt der Treue, sondern wirkt zugleich als symbo-
lischer Vatermord, da in ihm das Gesetz Kreons aufgehoben, negiert wird.
Die Ironie ist also bestechend: Der Versuch, die sittliche Substanz zu be-
wahren, zwingt Antigone dazu, ebendiese Substanz auf einer anderen Ebene
zu zerstoren. Dialektisch betrachtet, findet hier aber keine Aufhebung dieser
Negation statt, wo menschliches und géttliches Gesetz miteinander verséhnt
wiren, schlieflich beharren beide Figuren auf ihrer Position. Antigone gerit
so in eine bemerkenswerte Position. Sie steht »zwischen zwei Toden«, wie La-
can sagt (vgl. Lacan 2016b, 324-339). Von Kreon geichtet, ereilt sie einerseits
der soziale Tod, wodurch sie aus der Polis ausgeschlossen wird, andererseits

14.02.2026, 1:52:51.

199


https://doi.org/10.14361/9783839462119-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

200

Kritik der ethischen Institution

ist da aber auch keine Familie mehr, die sie auffingt. Hier zeigen sich die Fall-
stricke des Herr-Knecht-Dualismus. Denn der Herr stellt den Knecht vor die
Wahl: >Freiheit oder Tod<. Die Tragik des Knechts besteht nun darin, dass er
die Freiheit nur im Tod erlangen kann.®® Wihlt er die Freiheit, droht die Stra-
fe, der Tod. Wahlt er aber den Tod, so ist er bereits gestorben, denn mit dieser
Wahl zeigt er, dass er seine Freiheit und damit sich, seine freie Subjektivitit,
aufgegeben hat. In diesem Sinne ist Antigone tatsichlich eine >Untote, was
sich metaphorisch darin duflert, dass Kreon sie einmauern lisst. Obwohl sie
ihre Freiheit unter Beweis zu stellen scheint, erlangt sie nicht einmal diese, da
ihre Freiheit nicht wirklich ihre Freiheit ist, sondern nur die abstrakte Freiheit
des gottlichen Gesetzes, zu dessen Instrument sie sich selbst macht.

Lacan weist darauf hin, dass hier die quasi-asketische Verhirtung des Be-
gehrens ihre (auto-)destruktive Kraft entfaltet. Das jeweilige Begehren Anti-
gones und Kreons ist ein Begehren des Anderen, wobei der Andere — wie der
sadesche Gott — nur eine Forderung stellt, die er unablissig wiederholt: Hier
heift es >Alles fiir die Gemeinschaft (Polis), dort >Alles fiir die Gemeinschaft
(Familie)«. Beide haben noch nicht erkannt, dass sie das gleiche wollen. Ei-
gentlich sagen sie das gleiche, denken aber, dass das Gegeniiber mit dem Ge-
sagten etwas anderes meint®!. Erst im Begreifen dessen, was Hegel die biirger-
liche Gesellschaft nennt, sind beide Positionen aufgehoben, d.h. dialektisch
vermittelt. Solange Antigones »Welt-Loyalitit« (vgl. Whitehead 1990, 48) noch
auf dem abstrakten gottlichen Gesetz beruht, unterscheidet sie sich nicht
von derjenigen des Patriarchen, dessen Idee von Gemeinschaft nicht weni-
ger abstrake ist. Das »Gesetz der Familie« bleibt zuriickgezogen in das »an-
sichseiende, innerliche Wesen ..., das nicht am Tage des Bewuf3tseins liegt, son-
dern innerliches Gefiihl und das der Wirklichkeit enthobene Géttliche bleibt«
(PhG, 336f.). Die Penaten, auf die Hegel in diesem Zusammenhang hinweist
(vgl. PhG, 337), sind Hausgotter und bleiben im Haus, die biirgerliche Welt
der politischen Gemeinschaft bleibt ihnen fremd, denn dort drauflen sind sie
nicht mehr zustindig. Wir haben aber oben gesehen, dass sich der Familien-
begriff gerade nicht auf die owovopia, das >Gesetz des Hausess, reduzieren

60 »Derabsolute Beweis der Freiheit im Kampfe um die Anerkennung ist der Tod.« (Enz., §
4327)

61  Fur Hegel ist die sMeinung< und das >Meinen<im Sinne des Possessivpronomens der
ersten Person Singular zu verstehen. Das Meinen ist auch immer mit einer (nur) indi-
viduellen, subjektiven Aneignung verbunden.

14,02.2026, 11:52:51.


https://doi.org/10.14361/9783839462119-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Hegel und die Sittlichkeit

lisst — zumal das Haus gerade dort zum >Reich der Frau« (und ihrem Ge-
fangnis) wird, wo die patriarchale Ordnung herrscht. Dialektisch vermittelt
hingegen strebt der Familienbegriff iiber die Grenzen der Hausgemeinschaft
hinaus, um sich in der Geschwisterlichkeit der biirgerlichen Gemeinschaft zu
begreifen. In dieser begegneten sich Kreon und Antigone folglich nicht linger
nur als Onkel und Nichte bzw. als Herr und Knecht, sondern als Geschwister
im Geist, d.h. als geistige Wesen, deren Forderungen mutual als gleichwertig
(an-)erkannt werden.

Was steht nun aber dieser Vermittlung konkret im Weg? Wie wir gesehen
haben, behilt Kreon als Patriarch einen Grof3teil seiner Macht. Doch eigent-
lich wurde er symbolisch ermordet bzw. entthront und fiir Antigone wire es
theoretisch auch méglich, dies zu begreifen. Aber es stellt sich folgende Fra-
ge: Weifd denn der Patriarch selbst itberhaupt, dass er tot ist? Was, wenn er es
nicht weif3? Und was ist eigentlich damit gemeint, dass der Patriarch wissen
muss, dass er tot ist?

Die Antwort auf diese Fragen fillt im gegebenen Kontext zunichst er-
niichternd aus. Kreon realisiert nicht, dass an ihm der symbolische Vatermord
begangen wurde und dementsprechend weif er auch nicht, dass er entthront
ist. Dariiber hinaus nutzt er seine Macht dazu, um genau die Person, die
fiir dieses Wissen steht, aus dem Verkehr zu ziehen, so dass letztlich alles
seinen gewohnten Gang gehen kann. Der €00 der Polis ist schliefilich seiner-
seits tiberdeterminiert durch die »absolute Notwendigkeit«, das »Schicksal«, die
Nemesis: »Sie selbst ist leer und ohne Inhalt, verschmiht alle Gemeinschaft
und Gestaltung und thront furchtbar iiber allem, als blinde, unverstandene,
begrifflose Macht.« (VPhR II, 109) Und so besteht auch das »Verhiltnis des
endlichen Selbstbewufitseins zu dieser Notwendigkeit« darin, dass »unter dem
Druck ihrer eisernen Macht nur ein Gehorchen ohne innere Freiheit moglich«
ist (VPhR 11, 110). Es ist ganz klar, nicht nur Antigone ist unfrei, sondern auch
Kreon bleibt der gegebenen Ordnung unterworfen. Indem die vermeintlich
naturgegebene Notwendigkeit der Polis der Entfaltung der inneren Freiheit
entgegensteht, bleibt auch ihm nichts anderes iibrig, als auf dem Status Quo
zu beharren: »Es ist so, da ist nichts dagegen zu machen, das muf3 ich mir
gefallen lassen.« (Ebd.) Das menschliche Gesetz ist als solches vom gottlichen
Gesetz des Schicksals bestimmt. Die symbolische Ordnung hat in allen ihren
Aspekten absolute Giiltigkeit, so dass sich letztlich zwei allgemeine Geset-
ze entgegenstehen. Das vermeintliche Allgemeine ist aber in sich gespalten,
denn es ist nur das Allgemeine, das sich aus der symbolischen Ordnung ablei-
tet. Daher kann der Agonismus nicht dialektisch vermittelt und begriffen wer-

14.02.2026, 1:52:51.

201


https://doi.org/10.14361/9783839462119-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

202

Kritik der ethischen Institution

den. Antigone erkennt nicht ihr Reales, nimlich dass sie es ist, die die Ord-
nung aufhebt, und beide begreifen nicht, dass ein symbolischer Vatermord
stattgefunden hat. Der Kénigsmord wird nicht als solcher erkannt, denn er
ist innerhalb der herrschenden symbolischen Ordnung schlichtweg undenk-
bar. Es gibt hier ein fundamentales »Unvernehmenc (vgl. Ranciére 2018).

Im Kontrast dazu steht der Kénigsmord vom 21. Januar 1793. Zusammen
mit Hegel machen wir einen Sprung von der Antike in die Zeit der Aufklirung.
Bei der Hinrichtung Louis XVI. handelte es sich — wie wir oben (Kapitel I.1)
bereits anhand des Urteils von Saint-Just sahen — nicht einfach um einen rea-
len politischen Mord, sondern zugleich um einen Mord auf symbolischer Ebe-
ne: Louis musste sterben, nicht weil er ein schlechter Konig war, sondern weil
er der Konig war. Diese morbide Tatsache erméglicht es uns nun, zu erken-
nen, was hinter dem kuriosen Gedanken vom Patriarchen steckt, der selbst
tatsdchlich weif3, dass er als solcher eigentlich tot ist. Es lisst sich nimlich
ein mafigeblicher Unterschied zwischen den beiden Kénigsmorden erkennen.
Denn wihrend Kreon auf symbolischer Ebene quasi unangetastet bleibt, wird
Louis zugleich auf der Ebene des Realen, des Imaginiren und des Symboli-
schen ermordet. Die imaginire Wirksamkeit des Spektakels, bei dem der K-
nig zum Schafott gefithrt wird, ist nicht zu unterschitzen, denn dieses Spek-
takel stellt die Antithese zur Krénungszeremonie dar. Anders als bei dieser,
wo ein ausgewihlter (aristokratischer) Kreis von Wiirdentrigern Zeuge davon
wird, wie ein Mann zum Herrn aller Mdnner erhoben wird, zeichnet sich je-
nes dadurch aus, dass hier das Volk zeuge wird, wie es selbst dem Herrn der
Herren diese symbolische Macht nimmt.®* Die damit einhergehende Neu-
bestimmung der symbolischen Ordnung, die die Revision des Machtbegriffs
involviert, hat universale Giiltigkeit, weshalb sie auch am Monarchen nicht

62  Einanaloges imaginares Element ldsst sich bereits 1789 ausmachen, als die Deputier-
ten des Dritten Standes, die am17. Juni die Nationalversammlung proklamiert hatten,
beim monarchischen Einzug zur Gesamtsitzung der Stinde am 22. Juni darauf verzich-
teten, ihre Kopfbedeckung abzunehmen (vgl. Thamer 2019, 32). Die Wichtigkeit auch
dieser Geste ist nicht zu unterschitzen, da sie dem einzelnen Subjekt als symbolischer
Referenzpunkt fiir das Reale des Gemeinwillens dient. Zugleich kann man sich aber
auch anhand der Kontingenz dieses Beispiels klarmachen, dass eine Uberhhung die-
ser Symbolfunktion nur aufgrund einer drastischen Fehleinschitzung tiber dessen Be-
deutsambkeit vonstatten gehen kann. Anders gesagt, die Einfithrung einer Liturgie der
Revolution, die dann z.B. eine ritualisierte Schmahung oder Tétung des Monarchen be-
inhalten konnte, wiirde die reale Intention der Ceste unterminieren oder wenigstens
verschleiern.

14,02.2026, 11:52:51.


https://doi.org/10.14361/9783839462119-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Hegel und die Sittlichkeit

vorbeigehen kann. Monarch bzw. Patriarch kénnen nicht mehr so tun, als sei
nichts gewesen. Sie miissen ihren (symbolischen) Tod annehmen. Diese An-
nahme wird aber erst dann wirklich, wenn sie objektiv wird. Dabei geht es
nicht einfach darum, dass der individuelle Tod des bestimmten Monarchen
publik wird. Stattdessen muss sein Tod voll und ganz im symbolischen Re-
gister aufgehen. Anders gesagt, die symbolische Ordnung muss das Ende der
Herrscher- bzw. Vaterfunktion integrieren.

Die absolute bzw. absolutistische Macht des Einzelnen wird tiberfithrt in
die allgemeine demokratische Souverinitit. Analog zur Dialektik der Fami-
lie, wo das Geschwisterverhiltnis die gesamte Ordnung modifiziert, indem es
die Kategorie der Gleichheit dialektisch aufhebt, revolutioniert hier das Reale
der Freiheit die symbolische Ordnung als Ganze. Der Koénigsmord fungiert
dabei als Geste: Fiir einen Augenblick zeigt sich das Reale, die akute, wirkli-
che Freiheit, und im Spektakel erkennt das allgemeine Subjekt, das Volk, die
Wirklichkeit des freien Willens. Hierbei handelt es sich also nicht um die be-
sondere Freiheit (wie im Fall Antigones, die einem bestimmten Gesetz folgt),
auch handelt es sich nicht um die singulire Freiheit der Gewissensentschei-
dung (wie z.B. im Fall Luthers, der die innerliche Freiheit erkennt [vgl. VPhG,
492-508.520]). »Hiermit ist der Geist als absolute Freiheit vorhanden; er ist das
Selbstbewufltsein, welches sich erfafdt, dafd seine GewifRheit seiner selbst das
Wesen aller geistigen Massen der realen sowie der iibersinnlichen Welt, oder
umgekehrt, dafl Wesen und Wirklichkeit das Wissen des Bewufdtseins von
sich ist.« (PhG, 432) Der volonté générale ist ereignishaft, er ist »nicht der lee-
re Gedanke des Willens, der in stillschweigende oder reprisentierte Einwil-
ligung gesetzt wird, sondern reell allgemeiner Wille, Wille aller Einzelnen als
solcher« (ebd.). Der freie (Gemein-)Wille ist real und in diesem Sinne nicht in-
nerhalb einer symbolischen Ordnung zu erfassen. Entweder er ereignet sich
oder er tut es nicht. Der freie Wille ist nimlich ohne vorgingiges Prinzip,
da er selbst als Prinzip wirkt. Sein Wesen, seine Prinzipialitit ist in diesem
Sinne zugleich an-archisch (was auch der Grund dafiir ist, dass der Sturm auf
die Bastille und nicht etwa die Proklamation der Nationalversammlung zum
Symbol fiir die Revolution geworden ist, obwohl auch diese als revolutionirer
Akt gelten kann).

Dass der freie Wille Prinzip ist, zeigt sich nun genau darin, dass die Er-
kldrung der Menschen- und Biirgerrechte von 1789 und auch die nun folgenden
Verfassungen im Bewusstsein des freien Willens und im Geiste der Freiheit
formuliert wurden. Als Prinzip bewirkt der Gemeinwille die neue symbolische
Ordnung unter der Agide der Volkssouverinitit. Diese reduziert sich nun al-

14.02.2026, 1:52:51.

203


https://doi.org/10.14361/9783839462119-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

204

Kritik der ethischen Institution

lerdings nicht auf eine Sammlung von Bestimmungen, Verordnungen und
dergleichen, sondern ist identisch mit ihrem Prinzip, der Freiheit. Daraus
folgt nun aber, dass sie, obwohl sie die neue Ordnung instigiert, dennoch von
deren Warte aus als ambivalent erscheinen muss. Als Ganze kann die Frei-
heit auch nicht in der neuen symbolischen Ordnung aufgehen - sie bildet
nun einmal das Reale derselben. Das bedeutet aber auch, dass diese Ambiva-
lenz zur Gefahr werden kann. Denn einerseits erscheint das Reale der Volks-
souverdnitit in der Perspektive der Agenten der symbolischen Ordnung als
chaotisches Element, was auf einen Regress zu einer traditionellen Deutung
der apxn zuriickzufithren wire. Wird aber andererseits das Reale nicht vom
Symbolischen komplementiert, verbleibt eine absolute Freiheit, die in hyper-
tropher Selbstgeniigsamkeit zur Gefahr wird. »Die absolute Freiheit und der
Schrecken« hingen eng miteinander zusammen, womit Hegel auf die Schre-
ckensherrschaft (La Terreur) Robespierres anspielt (vgl. PhG, 431-441).

Hegels Gedankengang ist leicht nachzuvollziehen: Im Akt des symboli-
schen Vatermords wird die absolute Freiheit zum bewussten Moment des
Allgemeinen. Als sie noch beim Monarchen-von-Gottes-Gnaden lag, war sie
lediglich Moment des Besonderen, des herausgehobenen Individuums. Diese
Aneignung der absoluten Freiheit kann aber auch pervertiert werden. Wir ha-
ben oben gesehen, dass sich das einzelne Selbstbewusstsein zwar einerseits
als dieses singulire, individuelle Selbstbewusstsein erkennt, aber gerade in
dem Bewusstsein, ein Ich zu sein, sich auch als allgemeines Bewusstsein ver-
steht. Wird die absolute Freiheit nun als Moment des Allgemeinen erkannt, so
kann es hier zu einer Art fatalen Kurzschluss kommen, in dem die individuel-
le Freiheit des Einzelnen mit der absoluten Freiheit des Allgemeinen identifi-
ziert wird. Anders gesagt, der innerlichen Freiheit des Individuums wird das
Attribut der Universalitit zugesprochen. Dies stellt allerdings einen Regress
auf eine frithere Stufe des Geistes dar.®® Dariiber hinaus lassen sich vor die-
sem Hintergrund gerade keine universalen Rechte und dergleichen formulie-

63  Vor diesem Hintergrund ist auch die Entscheidung des teleologischen Hegels zu re-
vidieren, da dieser mit dem Begriff der Idee am Ende doch wieder ein allgemeines
transzendentales Subjekt einfiihrt, in dem die subjektive Subjektivitit der Einzelwe-
sen aufgehoben wird. Stattdessen gilt es, die Tatsache ernst zu nehmen, dass das Sub-
jekt»zwei metaphysische Wurzeln« hat und »Sein und Denken ... nur partiell identisch
[sind]« (Giinther 1991, 85). Diese formallogische Bemerkung sei hier nur am Rande ge-
macht und muss aufgrund ihrer reichhaltigen Implikationen an anderer Stelle ausge-
fithrt und vertieft werden. Wir fithren hier zunichst das Anliegen unserer praktisch-
philosophischen Darstellung/Kritik fort.

14,02.2026, 11:52:51.


https://doi.org/10.14361/9783839462119-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Hegel und die Sittlichkeit

ren. Wo die Besonderheit — nun nicht allein des Ausnahmeindividuums, son-
dern eines jeden Individuums - zugleich ein universales Recht begriindet,
da unterminiert es gerade den Gedanken der universalen Menschenrechte,
da dieser so unter einer Lawine von konkurrierenden und agonistischen In-
dividualrechten begraben wiirde. Das pervertierte Verstindnis der absoluten
Freiheit sieht sich nimlich nur dazu imstande, den Individuen einen Sonder-
status zuzuweisen, dem dann universale Giiltigkeit zugesprochen wird. Das
hief3e aber, dass ein jedes Individuum allein aufgrund — und nicht trotz — seiner
zufilligen Attribute Subjekt der allgemeinen Menschenrechte wiirde. So wird
aber die Kontingenz zum inhaltlich bestimmenden Faktor dieser Menschen-
rechte, was in letzter Konsequenz zu einem Uberbietungswettstreit der pseu-
do-allgemeinen — weil individualistischen — Deutungen der Menschenrechte
wird. Das Wesen dieses Agonismus besteht nun darin, dass jedes besonde-
re Selbstbewusstsein »allen Unterschied und alles Bestehen des Unterschieds
in sich vertilgt« (PhG, 437) und allein seine besondere Bestimmung des All-
gemeinen geltend macht. Die bittere Ironie dieses Vorhabens jedoch beweist
seine Untauglichkeit: Das Individuum, das seine Besonderheit in absoluter
(abstrakter) Freiheit zur rechtlichen Geltung bringen will, vermag dies nur zu
tun, indem es das Recht auf jede (andere) Art von Besonderheit negiert, da
sie eben nicht seine Besonderheit ist. Und in seinem Tun negiert es daher so-
gar die Freiheit, auf die es sich selbst beruft. »Das einzige Werk und Tat der
allgemeinen Freiheit ist daher der Tod, und zwar ein Tod, der keinen inneren
Umfang und Erfiillung hat, denn was negiert wird, ist der unerfiillbare Punkt
des absolut freien Selbst [...].« (PhG, 436)

Hegels Erkenntnis ist von eminenter Wichtigkeit: Das absolut freie Selbst
ist nur ein unerfiillbarer Punkt. Das Ausleben der absoluten Freiheit wird zum
verheerenden Projekt fiir das Individuum, da es sich hier nur via negativa als
das bestimmt, was es zu sein vermeint. Eine solche >Freiheit« fithrt, um es mit
Kierkegaard zu sagen, nur mehr zu dem aussichtslosen Versuch, verzweifelt
man selbst sein zu wollen oder verzweifelt nicht man selbst sein zu wollen
(vgl. Kierkegaard 2004, 45-74), zur Verzweiflung an der Notwendigkeit oder
der Verzweiflung an der Méglichkeit (vgl. ebd., 32-39).

Mit Hegel konnen wir allerdings feststellen, dass das Bewusstsein an die-
ser Stelle durchaus noch eine Alternative hat und nicht notwendigerweise der
Verzweiflung und dem »kiltesten, plattesten Tod« (PhG, 436) der absoluten
Freiheit anheimfallen muss. Fiir Hegel ist klar, dass sich im Phinomen des
Schreckens und der Verzweiflung das abstrakte Selbstbewusstsein immer-
hin selbst betrachtet. In dieser Anschauung erkennt es aber natirlich auch,

14.02.2026, 1:52:51.

205


https://doi.org/10.14361/9783839462119-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

206

Kritik der ethischen Institution

dass es die absolute Freiheit an sich hat, denn wire dem nicht so, wire es gar
nichtin dieser existenziellen Krisensituation. In diesem Selbstbewusstsein al-
so wird sich die absolute Freiheit selbst »Gegenstand; der Schrecken des Todes
ist die Anschauung dieses ihres negativen Wesens« (PhG, 437). Die absolu-
te Freiheit lisst sich also durchaus begreifen.®* Und in einer der wichtigsten
Passagen der Phdnomenologie liefert Hegel das dafiir nétige Verstindnis vom
Wesen der absoluten Freiheit:

Diese ungeteilte Substanz der absoluten Freiheit erhebt sich auf den Thron
der Welt, ohne dafd irgendeine Macht ihr Widerstand zu leisten verméchte.
Denn indem in Wahrheit das Bewufitsein allein das Element ist, worin die
geistigen Wesen oder Michte ihre Substanz haben, so ist ihr ganzes System,
das sich durch die Teilung in Massen organisierte und erhielt, zusammen-
gefallen, nachdem das einzelne Bewufitsein den Gegenstand so erfafdt, da
er kein anderes Wesen habe als das Selbstbewufitsein selbst, oder daR er
absolut der Begriff ist. Was den Begriff zum seienden Gegenstande machte,
war seine Unterscheidung in abgesonderte bestehende Massen; indem aber
der Gegenstand zum Begriffe wird, ist nichts Bestehendes mehr an ihm; die
Negativitit hatalle seine Momente durchdrungen. Er tritt so in die Existenz,
dafdjedes einzelne Bewuftsein aus der Sphare, der es zugeteilt war, sich er-
hebt, nicht mehr in dieser besonderen Masse sein Wesen und sein Werk fin-
det, sondern sein Selbst als den Begriff des Willens, alle Massen als Wesen
dieses Willens erfafst und sich hiermitauch nurin einer Arbeit verwirklichen
kann, welche ganze Arbeitist. In dieser absoluten Freiheitsind also alle Stan-
de, welche die geistigen Wesen sind, worein sich das Ganze gliedert, getilgt;
das einzelne Bewufitsein, das einem solchen Gliede angehérte und in ihm
wollte und vollbrachte, hat seine Schranke aufgehoben; sein Zweck ist der
allgemeine Zweck, seine Sprache das allgemeine Gesetz, sein Werk das all-
gemeine Werk. (PhG, 433)

Dieser komplexe und dichte Text bedarf einer eingehenden Analyse: Das Ers-
te, was auffillt, ist, dass Hegel die absolute Freiheit mit Macht assoziiert.
Sie ist die ultimative, gewissermafien skeptische Macht, der keine andere
Macht Widerstand zu leisten vermag. Metaphorisch gesprochen ist sie ei-
ne gottliche Macht, die selbst der (traditionellen) Macht Gottes Paroli bieten

64 InderTatldsstsie sich nur be-greifen, nimlich indem der Be-Griff die Leere, ihr »nega-
tives Wesen«, umschliefst. Das bleibende (wesentliche) Strukturmerkmal des Begriffs
ist die Negativitit. Hierzu mehr in Kapitel I11.5.

14,02.2026, 11:52:51.


https://doi.org/10.14361/9783839462119-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Hegel und die Sittlichkeit

kann. Und nicht nur das, denn sie usurpiert die géttliche Macht und ver-
mag alles zu zerstoren, wovon es heifdt, dass es Werk und Wille Gottes sei.
Sie ist die Macht, die keinen Gegensatz mehr hat. Die »Teilung in Massenc,
die nun nicht mehr gilt, kann dabei entweder schépfungstheologisch oder
seins- bzw. verstandeslogisch ausgelegt werden. In beiden Fillen bezeichnet
sie die unbedingte Giiltigkeit einer (Welt-)Ordnung, die sich dem Menschen
in Form einer symbolischen, sprachlich strukturierten Ordnung offenbart. In
der symbolischen Ordnung aber wird der »Begriff zum seienden Gegenstan-
de« und sein dialektisches Wesen droht ins Hintertreffen zu geraten. Die dia-
lektische Dynamik wird nur allzuleicht @ibersehen und der Begriff wird auf
eine »bestehende Masse« reduziert. Es ist Nietzsche, der hierin ein anthropo-
logisches Grundmoment erkennt: Wo die symbolische Ordnung auftaucht, da
droht sie, das menschliche Leben zu beherrschen. Denn »wir Verewiger der
Dinge, welche sich schreiben lassen«, »[wlir verewigen, was nicht mehr lange
leben und fliegen kann, miide und miirbe Dinge allein« (Nietzsche 1999b, §
296), und bleiben damit der verfithrerischen Ewigkeit, die (sprachliche) Zei-
chen und Symbole uns vormachen, verhaftet. Miide und miirbe aber sind die
Dinge, weil sie nicht begriffslogisch bzw. sinnthematisch, sondern verstan-
deslogisch bzw. seinsthematisch gedeutet werden. Mit der Erfahrung der ab-
soluten Freiheit kehrt sich dies aber um und die Sinnanalytik iibernimmt. Der
Gegenstand wird zum Begriff und es »ist nichts Bestehendes mehr an ihm«.
Das Bewusstsein erfihrt sich als Souverdn iiber die symbolische Ordnung® und
»erhebt« sich iiber die »besonderen Massenc, indem es die dialektische (sinn-
thematische) Vermittlung als ihr Wesen erkennt. Schliefilich begreift es sich
selbst als »Begriff des Willens«. Und als Wille begreift sich das Bewusstsein
einerseits in seiner »Arbeit, in der es sich »verwirklichen kann« (und nicht
etwa, wie wir anhand von Hegels Kantkritik sehen konnten, in der Selbstge-
niigsambkeit der formalen Giiltigkeit des guten Willens). Andererseits begreift
es sich in der »Sprache«.

Gerade unter dem Aspekt Sprache lisst sich die Souverinitit des allgemei-
nen Bewusstseins nachweisen. Denn die Sprache ist »das Dasein des Geis-
tes« (PhG, 478). »Sie ist das fiir andere seiende Selbstbewufitsein, welches un-
mittelbar als solches vorhanden und als dieses allgemein ist.« (Ebd.) Man den-
ke nur wieder an den Ausdruck >Ich« Wenn ich »ich« sage, dann spreche ich

65 Anhand von Enz., §§ 556-563 kann Vieweg zeigen, dass die »Intelligenz« im Modus
des absoluten Geistes sich als »Souveran iiber die Zeichen« erweist (vgl. Vieweg 2019,
619f.).

14,02.2026, 11:52:51.

207


https://doi.org/10.14361/9783839462119-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

208

Kritik der ethischen Institution

damit zugleich das Einzelne und (partiell) das Allgemeine aus. Mit der Spra-
che handele ich aber auch und durch den Sprechakt (vgl. Austin 2010) wie-
derum kann symbolische (allgemeine) Geltung generiert werden: »[D]as Aus-
sprechen, daf, was er [der Geist; Anm. T.M.] tut, er nach Uberzeugung von
der Pflicht tut, diese seine Sprache ist das Gelten seines Handelns.« (PhG,
578) Die Sprache aber bedingt auch immer die symbolische Ordnung und
tritt so als »eiserne Wirklichkeit gegen das Handeln« (ebd.) auf. Aber sie >ver-
zeiht®® auch, denn »[d]er Inhalt der Sprache des Gewissens ist das sich als
Wesen wissende Selbst. Dies allein spricht aus, und dies Aussprechen ist die
wahre Wirklichkeit des Tuns und das Gelten der Handlung.« (PhG, 479) Als
Souverin tiber die symbolische Ordnung ist das allgemeine Bewusstsein nicht
durch die sprachliche Strukturierung derselben determiniert (es ist lediglich
iberdeterminiert), sondern bestimmt mithilfe der Sprache selbst iiber de-
ren Gilltigkeit oder Obsoleszenz. Es kommt hier also zu einer Aneignung der
Sprache im Sinne einer Inbesitznahme (wie es gegenwirtig z.B. der feminis-
tische und der Genderdiskurs beweisen)®’. Symbolische Strukturen werden
aufgebrochen — und dies nicht zum Zweck einer schlichten Umdeutung oder
Ubersetzung, sondern mit der Absicht, die Souverinitit iiber die symbolische
Ordnung in der Sprache, im Zeichen selbst zu begreifen. Dies ist auch das qua-
litative Merkmal, wodurch sich die zeichengewordene Freiheit, nimlich die
Menschenrechtserklirung und die Verfassung, mafgeblich von anderen ju-
ristischen Texten unterscheidet. In der Menschenrechtserklirung und in der
Verfassung wird die allgemeine Freiheit konkret ins sprachliche Werk gesetzt.

Analog verhilt es sich auch mit der Arbeit. Worin besteht die Arbeit des
Willens im Sinne der absoluten Freiheit? Und was begreift das Bewusstsein
in seiner Arbeit? Zunichst einmal besteht seine Arbeit darin, dass es sich
die symbolische Ordnung aneignet. Anstatt die Ordnung einfach anzuneh-
men und sich ihr zu unterwerfen, erkennt es sich in seinem Handeln selbst
als Wirklichkeit der allgemeinen Freiheit.%® »Aber dies einzelne BewuRtsein

66  Vgl. Hegels Wortwahl in PhG, 578f.

67  Vgl. hierzu etwa die Frage und das Konzept des »naming« bei Daly 1985, 8.47. Gerade
der theologische Diskurs steht hier vor einer eminenten Herausforderung hinsichtlich
seiner sprachlichen Verfassung, die zur Uberdetermination neigt, da sie auf imaginare
und kontingente Konzepte zuriickgreift. Nicht umsonst verweist Hegel bereits darauf,
dass die»Volksgeister«eingehen in»ein Pantheon, dessen Element und Behausung die
Sprache ist« (PhG, 529). Siehe hierzu auch Kapitel I11.5 und I11.6.

68  »Das wahre Sein des Menschen ist vielmehr seine Tat [...].« (PhG, 241) »Sie ist dies, und
der individuelle Mensch ist, was sie ist.« (PhG, 242)

14,02.2026, 11:52:51.


https://doi.org/10.14361/9783839462119-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Hegel und die Sittlichkeit

ist sich seiner ebenso unmittelbar als allgemeinen Willens bewuf3t; es ist sich
bewuflt, da sein Gegenstand von ihm gegebenes Gesetz und von ihm voll-
brachtes Werk ist; in Titigkeit iibergehend und Gegenstindlichkeit erschaf-
fend, macht es also nichts Einzelnes, sondern nur Gesetze und Staatsaktio-
nen.« (PhG, 434) Souverin iiber die symbolische Ordnung ist es nimlich nicht
einfach, indem es die bestehende Ordnung aufhebt und ein Triitmmerfeld zu-
riicklasst, sondern indem es die Aufhebung selbst wieder aufhebt. Diese zwei-
te, absolute Negation aber erfolgt in der Tat — und dies gilt es zu begreifen. Die
Negation der Negation als Akt bezeichnet die mit sich selbst vermittelte Unmittel-
barkeit®® des Willens, der sich selbst als Begriff bestimmt. Den Kern, also das
Unmittelbare bzw. Reale, dieser Vermittlung, d.h. der Reflexion, bildet das
konkrete Subjekt dieses freien Willens, das sich in diesem Willensakt selbst
als freies bestimmt. Sich als freies Subjekt zu bestimmen bedeutet also, sich
als Subjekt zu bestimmen, das sich als freies Subjekt nicht nur bestimmen
kann, sondern auch zu bestimmen hat. Das konkrete, einzelne Bewusstsein
setzt sich damit selbst eine Grenze, wodurch es sich als allgemeines, nimlich
als freies Bewusstsein definiert. Insofern hebt es als absolute Negation die
seinslogische Trennung des Einzelnen und des Allgemeinen auf.”® Deshalb
wohnt dem konkreten, einzelnen Bewusstsein auch die allgemeine Wiirde in-
ne. Es gehort zu seinem Sein, dass es ein bestimmtes Einzelwesen ist, aber

69 Indieser Formulierung kristallisiert sich der Kern der Wesenslogik in WL 11, 17-35. Zur
formallogischen Analyse der Negation der Negation als mit sich vermittelte Unmittelbar-
keit vgl. Henrich 1971c. Dieser schreibt zusammenfassend: »Die negierte Negation pro-
duziert sich eine Voraussetzung; und in dieser Voraussetzung setzt sie sich ferner auch
sich selbst voraus. Sieht man vom Gesichtspunkt dieser Analyse aus auf die Logik des
Seins zuriick, so wird verstandlich, wieso die Explikationsmittel einerseits wirklich ge-
eignetwaren, einen Gedankenfortschritt begrifflich zu artikulieren, —aber auch, wieso
sie ihn nicht vollstindig fassen konnten. Was in der verstandenen Reflexion die Vor-
aussetzung ihrer durch sich selber ist, mufd in der Seinslogik als Korrespondenz zwi-
schen den Explikationsmitteln und der Begriffskorrelation erscheinen, die nicht rest-
los in der Begriffsstruktur der Explikationsmittel aufgeht.« (Ebd., 145) Es ist bemer-
kenswert, dass auch Henrich an dieser Stelle implizit auf einen >Rest< verweist, der in
den Verstandesbegriffen der Seinslogik nicht eingeholt werden kann. Zum logizisti-
schen Fortschritt dieser Einsicht Hegels vgl. ferner Giinther 1991, 172.

70  »[..][Dler Gegensatz besteht also allein in dem Unterschiede des einzelnen und allge-
meinen BewufStseins; aber das einzelne ist sich unmittelbar selbst dasjenige, was nur
den Schein des Gegensatzes hatte, es ist allgemeines Bewufstsein und Willen.« (PhG,
434) Zum Schein als Begriff der Wesenslogik vgl. WL 11, 19-24; Henrich 1971¢; Theunis-
sen 1980.

14,02.2026, 11:52:51.

209


https://doi.org/10.14361/9783839462119-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Kritik der ethischen Institution

als konkretes Subjekt des titigen freien Willens gibt es sich den Sinn, Subjekt
der Wiirde zu sein, die qua Begrift vom freien Willen zum Allgemeinbegriff
wird.

Die Wirklichkeit des absolut freien Akts des Willens entspricht somit dem
ambivalenten Wesen der Souverinitit. Einerseits zeigt sich, dass das allge-
meine Subjekt als Souverin tiber die Ordnung verfiigen kann, andererseits ist
es aber auch auf eine allgemeine bzw. allgemeingiiltige Ordnung angewiesen,
um nicht dem Schrecken des bellum omium contra omnes oder der Verzweiflung
zu verfallen. Das allgemeine Bewusstsein kann sich nicht auf dem Gedanken
ausruhen, dass mit dem Befreiungsschlag auch die Verwirklichung und Si-
cherstellung der allgemeinen Freiheit garantiert ist. Der reale ethische Akt ist ei-
ne Singularitit, eine Zisur im Weltlauf. »Kein positives Werk noch Tat kann also
die allgemeine Freiheit hervorbringen [...].« (PhG, 435) Die allgemeine Freiheit
wird zwar in der besonderen Tat eines Individuums oder einer Gemeinschaft
verwirklicht, aber erst indem sie als solche begriffen wird, ist sie wirklich als
allgemeine Freiheit Eigentum aller. Die Dialektik der Freiheit vollzieht sich so
als Wirklichkeit des Sittengesetzes. Denn die Wirklichkeit des Sittengesetzes
ist der Begriff der Freiheit.

Die Aneignung der symbolischen Ordnung markiert nun zwar den ent-
scheidenden, aber noch nicht den letzten Schritt.”? Der reale Akt der An-
eignung ist nur eine Singularitit. Es gilt daher, jenseits seiner Besonder-
heit seine Allgemeinheit zu begreifen. Was bislang auf der Ebene des ob-
jektiven Geistes punktuelle Wirklichkeit (vergleichbar mit Schellings »Indif-
ferenzpunkt des Subjektiven und Objektiven« [siehe Kapitel I11.1]) geworden
ist, muss nun auf der Ebene des absoluten Geistes als allgemeine Wirklichkeit
erfasst werden. Es muss also gezeigt werden, warum ein besonderer, histori-
scher Akt (wie z.B. der der Reformation oder der Franzdsischen Revolution)
als ein allgemeiner, iiberzeitlicher Akt gelten kann. Denn — und diese Tatsache
ist Hegel bewusst, wie das Kapitel iber den »Schrecken« beweist — es besteht

71 Jean-Luc Nancy macht diesen Punkt sehr deutlich, indem er auf die Zentralstellung
der Aneignung (im Sinne des>Eigeneng, >Eigentlichen<oder >Ereignisses<) verweist, im
selben Atemzug aber den wesentlichen Zug der Negation bekraftigt. Die Aneignung
stellt zwar den »aktivsten Kern, das primum movens des hegelschen Denkens dar«, aber
»[d]er>Ceistcselbst ist nichts«: »Der>Ceist<ist der Name dessen, was sich selbst aneig-
net, indem es sich alles andere aneignet —sofern das»alles andere«ganz einfach »alles«
ist«, er ist »nichts anderes als die Kraft, das Verlangen, die Bewegung der Aneignung
[..].« (Nancy 2011, 9) »Hegel ist dadurch der Kronzeuge der Moderne, die in der Freile-
gung der Aneignung (iberhaupt besteht.« (Ebd.)

14,02.2026, 11:52:51.


https://doi.org/10.14361/9783839462119-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Hegel und die Sittlichkeit

kein Grund zu der Annahme, dass einem radikalen, aber singuliren Umsturz
ein ebenso radikaler, aber allgemeiner Paradigmenwechsel mit Notwendig-
keit folgt, selbst wenn er in Form von (Verfassungs-)Texten und Begriffen wie
Wiirde und Menschenrecht schon objektive Gestalt angenommen hat. Wie
Joseph Conrad - interessanterweise gemiinzt auf den Begriff der smenschli-
chen Institutionenc« — festhilt, entspriche dies mehr »the strange conviction
that a fundamental change of hearts must follow the downfall of any given
human institutions« (Conrad 2013b, 7).

Hegels Wortwahl macht auflerdem deutlich, dass sich dieser Prozess ins-
besondere im religiés-theologischen Register des absoluten Geistes nieder-
schlagt. So erweckt der letzte Satz der oben zitierten Passage den Eindruck,
einem schopfungstheologischen Impetus im johanneischen Geiste geschuldet
zu sein: Das »einzelne BewufStsein«, das in absoluter Freiheit »alle Stinde [...]
tilgt«, »hat seine Schranke aufgehoben« und wird als allgemeines geistiges
Wesen aller zum Schépfer seiner selbst und seiner Welt. »[S]ein Zweck ist der
allgemeine Zweck« — als Geist ist es selbst sein Sinn und Zweck. Dieser be-
steht allein in der Autonomie. »[S]eine Sprache [ist] das allgemeine Gesetz«
— als Geist spricht es das Gesetz aus, das den Anfang macht, év apxij fv ©
AOYOC (Joh 1,1). Es hat sich das non-du-pére angeeignet, das so zum selbstbe-
stimmten non-des-fréres-et-sceurs avanciert. Darin setzt es sich selbst in »sein
Werke, das das »allgemeine Werk« ist. Das allgemeine Werk aber ist das Rea-
le der Sittlichkeit und kein paradiesisches, jenseitiges Imaginires. Sein Werk
ist daher auch kein in irgendeinem Punkt abgeschlossenes Werk, sondern
als work in progress abgeschlossen in seiner bewusst freiheitlich bestimmten
Offenheit. Die sittliche Gemeinschaft ist eine Gemeinschaft, die sich nicht in einem
Endpunkt verwirklicht, sondern je als sittliche wirklich ist.

5. Esist vollbracht! - Der Tod Gottes

Der Prozess der freiheitlichen Aneignung wirkt nun auch auf das religio-
se und (politisch-)theologische Symbolsystem zuriick. Die imaginire Funda-
mentalfunktion der Institution erfihrt eine drastische Revision. So fordert
das Bewusstsein des freien Willens als mit sich vermittelter Unmittelbarkeit’*
ein Umdenken hinsichtlich des traditionellen Begriffs des Jenseits, der ja auf

72 Siehe Kapitel Ill, Anm. 69f.

14,02.2026, 11:52:51.


https://doi.org/10.14361/9783839462119-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

