
Hegel und die Sittlichkeit 183

Hiermit ist die Phänomenologie des Geistes bei dem Begriff von Individua-

lität angekommen, den wir in der kantischen Moralphilosophie vorgefunden

haben und der sich Hegel dann auch als nächstes zuwendet. En passant hat

Hegel dabei die Grenzen und Probleme von Utilitarismus und Tugendethik

aufgezeigt, was er später in der Rechtsphilosophie noch einmal pointiert in fol-

gendem Satz zusammenfasst: »Der Grundsatz: bei den Handlungen die Kon-

sequenzen verachten, und der andere: die Handlung aus den Folgen beurtei-

len und sie zum Maßstabe dessen, was recht und gut sei, zu machen – ist

beides gleich abstrakter Verstand.« (GPhR, § 118) Bei keinem dieser Prinzipi-

en kann die Vernunft verweilen, denn innerhalb jener Paradigmen bleibt sie

notwendigerweise auf ein Jenseits verwiesen, das aus dem Zusammenspiel

von symbolischen und imaginären Konstellationen das Reale der Sittlichkeit

verdrängt. Und Hegel mahnt bereits in der Vorrede der Phänomenologie, dass

der vorweggenommene Zweck nur das »unlebendige Allgemeine« ist und ei-

ne Berufung auf ihn nichts mit philosophischem Denken zu tun hat (PhG,

13). Während also jene Ethiken ihrerseits hinter der praktischen Philosophie

Kants zurückbleiben, gilt es nun, die Deontologie von ihrem formalistischen

Charakter zu befreien.

4. Das geistige Wesen und die sittliche Substanz

Mit der Erkenntnis, dass die tätige Individualität, d.h. das Tätig-Sein aller In-

dividuen, die wesentliche Bestimmung des Allgemeinen ist, suspendiert He-

gel jeden (künftigen) Versuch, abstrakte Individualität oder abstrakte Allge-

meinheit zum ethisch-politischen Prinzip zu machen. Ein solcher unzuläs-

siger Erklärungsversuch führt nur zum starren, fanatischen Festhalten ent-

weder an der individuellen Selbstverwirklichung, die notwendigerweise in

Selbstzerstörung umschlagenmuss, oder an der Amalgamierung des abstrak-

ten Allgemeinen, z.B. eines exklusiven Volksbegriffs und der davon abgelei-

teten Rechtsvorstellung, welche beide hinter den Grundsätzen der Französi-

schen Revolution, der Erklärung der Menschenrechte und dem Verfassungs-

gedanken zurückbleiben – ganz zu schweigen vom Vernunftprinzip der Sitt-

lichkeit. Im Gegensatz zu solchen Bestimmungen vermeintlicher Moral und

Sittlichkeit, hat das individuelle Bewusstsein, das sich selbst als allgemeines,

weil tätiges Bewusstsein erkannt hat, sein Wesen nicht in einer abstrakten

Verstandesvorstellung, sondern in der Vernunft. Als Subjekt der Vernunft er-

kennt sich das einzelne Ich als allgemeines Ich, insofern es sich als faktisches

https://doi.org/10.14361/9783839462119-013 - am 14.02.2026, 11:52:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


184 Kritik der ethischen Institution

Bewusstsein begreift (wir verstehen die Faktizität wie in Kapitel II.2 als impu-

tatio facti). Das Selbstbewusstsein erkennt sich so als »reine Kategorie«, die als

Bedingung der Möglichkeit der Verstandeskategorien diesen zugrunde liegt

(vgl. PhG, 178-185). Die seinslogischen Verstandesurteile, in denen nur abs-

trakte inhaltliche Bestimmungen gelten, sind in ihrer Abstraktheit enttarnt

und können unmöglich als absolut oder allgemeingültig angesehen werden.

ExkursX: In diesemZusammenhang sei auf eine amüsante BemerkungHegels

hingewiesen, in der sich dieser Sachverhalt im Konkreten offenbart. So echauf-

fiert er sich in seinem Brief vom 9. Oktober 1814 an H.E.G. Paulus künstlich dar-

über, dass in den Verhandlungen desWiener Kongresses ein zu hoherWert auf

die legalistischeFestlegungdesBesonderengelegtwürde.Worumesdabeikon-

kret geht? Um nicht weniger als »die wichtigsten Dinge, nämlich Kleidung –

hätt‘ schier gesagtdeutscherDamenundMamsellen–vielmehraberdeutscher

Frauen und Jungfern«, über die »unter anderen Pleni- und Semi-Potentarien

auchunserHerrGott selbst gesprochen«habe (Hegel 1969b, 42)44. Hierwird al-

so das Besondere als Allgemeines bestimmt (abgesegnet durch das ›Allgemei-

ne‹ schlechthin in persona divina), was (rechts-)philosophisch und logisch unzu-

lässig ist. Und Hegel kommentiert nun ironisch, dass man im »gelobten Lande

des Deutschdumms« nur hoffen kann (»Gott gebe«), nicht auf solcheWeise »in

die Partikularitäten hinaus zerstreut [zu] werden« (Hegel 1969b, 43).

44 Hegel stilisiert die Aussage über Gott im Darauffolgenden hoch, indem er eine Analo-

gie zum Bund Gottes mit dem Volk Israel zieht: »Was derselbe [Gott; Anm. T.M.] also

eins[t]mals seinem lieben Volke erzeigte, ihm zu sagen, wo es geele Seide und braune

einnähen solle, so lieb hat er nun auch uns.« (Ebd., 42f.) Dabei bleibt aber festzuhalten,

dass sich hinter der vordergründig humoristischen Geste durchaus ein antijüdisches

Element verbirgt, wenn er die Juden etwa als »halsstarrsches Volk« (ebd., 43) bezeich-

net. Es bleibt zu prüfen, inwiefern sich hier ein latenter Antijudaismus zeigt. Dabei

wird aber zu beachten sein, dass Hegel hier das konkrete logische Problem der uni-

versalen (gottgewollten) Sanktionierung des Besonderen anprangert und in der Folge

auch auf konkrete biblische Gesetze hinweist, um sein Anliegen zu verdeutlichen. So

stellt sich die Frage, ob das antijüdische Element seiner Rede hier paradigmatisch ist

oder sich aus einer Übertragung/Projektion ableitet. Vor dem philosophischen Hin-

tergrund erscheint die zweite Variante wahrscheinlicher, was den latenten Antijudais-

mus allerdings in keinerWeise entschuldigt. Zu beachten bleibt aber auch, dass Hegel

in den Ästhetikvorlesungen betont, dass »das Verhältnis der Juden in vielen Staaten«

eine angesichts des Begriffs vom Menschen nicht zu rechtfertigende »Kollision« be-

dingt, die auf ein »zur Natur gewordenes Unrecht« zurückzuführen ist, weshalb es nur

https://doi.org/10.14361/9783839462119-013 - am 14.02.2026, 11:52:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Hegel und die Sittlichkeit 185

In der Vernunft begreift sich das Ich als die Kategorie (siehe Kapitel III.1).Was

bei Kant noch als ominöses ›Ich denke‹ nur vorausgesetzt war, ist nun wirk-

lich erkannt. »Es [das Selbstbewusstsein; Anm. T.M.] hat die reine Kategorie

selbst zu seinem Gegenstande, oder es ist die Kategorie, welche ihrer selbst

bewußt geworden.« (PhG, 293) In diesem Begriff kulminieren nun Allgemei-

nes und Individuelles, Objektives und Subjektives. Als Selbstbewusstsein ent-

fremdet sich das Ich zwar stets von sich selbst, aber dabei ist es zugleich im-

mer auch bei sich. Im Selbstbewusstsein ist das Ich an-und-für-sich, wie Hegel

sagt. Und in diesem An-und-für-sich-Sein ist jedes individuelle Selbst zu-

gleich das allgemeine Selbst: Wenn das einzelne Ich »in seinem Bewußtsein

als eine BewegungunterschiedlicherMomente auseinander[tritt]« (ebd.), dann

tritt ihm darin nichts Fremdes gegenüber – weder eine fremdeWelt, in die es

sich zufällig hineingeworfen vorfindet und in der sich sein Schicksal abspult,

noch eine abstrakte Bestimmung seiner selbst, die gegen alle Veränderungen

antritt, um als melancholisches Ich einer imaginären Identität verhaftet zu

bleiben. Es hat erkannt, dass es selbst diese Momente bedingt, hervorruft,

trägt – und entsprechend auch durch seine Tätigkeit verschwinden lässt. Die

Momente treten im Ich zwar auseinander, »[a]ber in allen hält es die einfache

Einheit des Seins und des Selbst fest, die ihre Gattung ist« (ebd.). Als selbstbe-

wusstes Bewusstsein begreift sich das Individuumals Gattungswesen. Diese Erkennt-

nis bildet das Fundament für die sittlich bestimmte Intersubjektivität. In der

Tatsache, dass das Individuum sich als Allgemeines begreift, ist die mutua-

le Anerkennung der Individuen als freie und gleiche Subjekte impliziert (vgl.

Siep 1982, 258; Honneth 2005). Hiermit schließt Hegel nicht nur an Kants Er-

kenntnis aus derGrundlegung zurMetaphysik der Sitten an (vgl. GMS, BA 99-101),

sondern liefert die zureichende Prämisse für dessen Resultat.

Die Bestimmungen von Einzel- und Gattungswesen fallen folglich beide

in den Begriff des Selbstbewusstseins. Das Bewusstsein, das sich selbst Ge-

genstand ist, ist das freie Bewusstsein, das »allen Gegensatz und alle Bedin-

gungen seines Tuns abgeworfen [hat]; es geht frisch von sich aus, und nicht auf

ein Anderes, sondern auf sich selbst« (PhG, 293). Als vernünftiges Bewusstsein

plausibel ist, dass er besagtes Verhältnis in einem Atemzugmit »Sklaverei, Leibeigen-

schaft [und] Kastenunterschieden« nennt (Ä I, 272). (Vgl. hierzu auch den problema-

tischen völkerrechtlichen Gedanken Hegels in GPhR, § 331. Eine Deutung dieser Stelle

mit Blick auf den systematischen Gesamtzusammenhang der Rechtsphilosophie bietet

Schenk 2018, 23, Anm. 64.)

https://doi.org/10.14361/9783839462119-013 - am 14.02.2026, 11:52:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


186 Kritik der ethischen Institution

begreift es sich als erhaben über die Antinomien, die die statischen Verstan-

desurteile hervorrufen. Als selbstbewusste Inkarnation der Vernunft ist das

einzelne Ich nicht an abstrakte Reflexionsbestimmungen und Ist-Aussagen

verwiesen, sondern erkennt sich selbst als tätiges Selbsterkennen. »Das Tun

hat daher das Ansehen der Bewegung eines Kreises, welcher frei im Leeren

sich in sich selbst bewegt, ungehindert bald sich erweitert, bald verengert

und vollkommen zufrieden nur in und mit sich selbst spielt.« (Ebd.) Das Tun,

in dem sich das Ich als Allgemeines begreift, ist also frei, indem es allein

sich selbst zum Inhalt hat. »[E]s selbst ist Inhalt nur in dieser Bestimmung

der Einfachheit gegen die Bestimmung seines Übergehens und seiner Bewe-

gung.« (PhG, 293f.) Vor diesem Hintergrund lässt sich eine zweite Deutung

des Begriffs vom »geistigen Tierreich« formulieren: In dieser Bestimmung

des Ich als sich selbst begreifende reine Kategorie, ist es in dem ihm wesent-

lichen Reich, seiner »ursprüngliche[n] bestimmte[n] Natur« (PhG, 294) situ-

iert, nämlich dem Reich der Vernunft. Wie das Tier »in einem Element oder

Biotop sich bewegt und entwickelt, dabei aber sowohl seine Individualität wie

die Gattung erhält und zum Ausdruck bringt« (Siep 2000, 162), so wird »[d]ie

Bewegung der Individualität … als Realität des Allgemeinen, als Zweck an sich

selbst erfahren« (Vieweg 2019, 285).

Über die Analogie zum Tierreich stellt Hegel nun die Verbindung dieser

Stufe des Geistes zur kantischen Moralphilosophie her. In der Phänomenologie

stellt er diesen Übergang wie folgt dar: Indem sich das Selbstbewusstsein als

»tuende Individualität« (PhG, 295) erkennt, begreift es sich als »ein Wesen,

dessen Sein das Tun des einzelnen Individuums und aller Individuen […]; das

Wesen, welches das Wesen aller Wesen, das geistige Wesen ist« (PhG, 310). Als

dieses geistige Wesen ist es die Allgemeinheit als »absolutes Sein«, d.h. alle

selbstbewusste bzw. selbstbestimmte Individualität, was Hegel als »sittliche

Substanz« bezeichnet; diese Substanz ist aber als tätige Individualität zugleich

Subjekt, also »sittliches Bewußtsein« (PhG, 311; vgl. PhG, 325). Dem sittlichen

(Selbst-)Bewusstsein ist es daher möglich, die sittliche Substanz in sich selbst

und als sein Selbst zu erkennen. Mit anderen Worten, a priori wird es dem

Sittengesetz in Form des kategorischen Imperativs gewahr. Es erkennt sich selbst,

sein (geistiges) Wesen, in seinem Pflichtbewusstsein, dessen Doppelstruktur

(»pflichtgemäß und aus Pflicht«) auch Hegel noch einmal hervorhebt:

Die Pflicht soll ich um ihrer selbst willen tun, und es ist meine eigene Objek-

tivität im wahrhaften Sinne, die ich in der Pflicht vollbringe: indem ich sie

tue, bin ich bei mir selbst und frei. Es ist das Verdienst und der hohe Stand-

https://doi.org/10.14361/9783839462119-013 - am 14.02.2026, 11:52:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Hegel und die Sittlichkeit 187

punkt der Kantischen Philosophie im Praktischen gewesen, diese Bedeutung

der Pflicht hervorgehoben zu haben. (GPhR, § 133 Z)

Weil das Bewusstsein das apriorische Sittengesetz an sich hat, erklärt sich zu-

nächst, warum sich in jeder menschlichen Gesellschaft dieselben fundamen-

talen, aber dennoch abgeleiteten Gesetze vorfinden, wie z.B. das Tötungs-

und das Lügenverbot. Die »gesunde Vernunft« fungiert zunächst mehr wie der

gesunde Menschenverstand, der scheinbar unmittelbar weiß, dass z.B. das Lü-

gen als solches etwas Unmoralisches ist, weshalb das Lügenverbot als Gesetz

ebenso unmittelbar gilt (PhG, 312). Hier allerdings ist das Sittengesetz vom Be-

wusstsein noch nicht erkannt. Es hat es nur an sich, aber noch nicht für sich.

Wo das Sittengesetz aber erkannt wurde, da zeigt sich, dass diese Annah-

me einer unmittelbaren Gültigkeit bestimmter Gesetze unzulässig ist (siehe

Kapitel II.2). Hegel führt diese Erkenntnis noch einmal auf seine Weise vor,

indem er das kategorische Lügenverbot bzw. die Pflicht zur Wahrheit prüft.

Somag dasWahrheitsgebot zwar absolute Gültigkeit beanspruchen, der Form

nach aber bleibt es hinter dem kategorischen Imperativ zurück. Schließlich

müssten, sofern das Gebot sinnvoll sein soll, auf der Stelle Einschränkungen

gemacht werden. »Jeder soll die Wahrheit sprechen« – gut und schön, aber nur

machbar, »wenn er die Wahrheit weiß« (PhG, 313). Das Gebot muss also revi-

diert werden und die Klausel über die individuelle »Kenntnis und Überzeugung«

involvieren (ebd.). Dass das Gebot anders ausgesprochenwird, als es sinnvoller-

weise gemeint sein kann, zeigt nun aber, dass sich das »allgemeinNotwendige, an

sich Geltende, welches der Satz aussprechen wollte, vielmehr in eine vollkom-

mene Zufälligkeit verkehrt [hat]« (ebd.).Mit dieser Feststellung decktHegel ein

auf der Ebene des Symbolischen situiertes Problem auf. Das strenge Ge- bzw.

Verbot ist nur dem Schein nach universal gültig. SeinWesen hat es im Sitten-

gesetz. Die humanistische Intuition, die nun jenen fundamentalen Gesetzen

eine vermeintliche Evidenz akkreditieren will, zerbröckelt daher angesichts

der Selbstprüfung (bzw. Kritik) der reinen Vernunft. Der Wortlaut des abge-

leiteten kategorischen Verbotes, d.h. seine Form innerhalb der symbolischen

Ordnung, erscheint nur dadurch als absolut, da zugleich ein Wahrheitsga-

rant unterstellt wird. Es müsste nun aber die Vernunft selbst sein, die sich

hier zumWahrheitsgaranten macht. Das würde aber bedeuten, dass das sitt-

liche Bewusstsein sich auf einen letzten Grund festlegen müsste, der mit der

Vernunft identifiziert würde, damit – komme was wolle – die kategorische

Gültigkeit des bestimmten Gesetzes sanktioniert wäre. Damit hätte man aber

das Pferd von hinten aufgezäumt und das sittliche Bewusstsein geriete in ei-

https://doi.org/10.14361/9783839462119-013 - am 14.02.2026, 11:52:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


188 Kritik der ethischen Institution

nen Selbstwiderspruch, denn als vernünftiges Bewusstsein hat es schließlich

das Sittengesetz an sich, nicht aber ein bestimmtes Gesetz.

Der Gedanke, dass bestimmten Gesetzen kategorische Geltung zukom-

men könne, bleibt angesichts der sich im geistigen Wesen selbst begreifenden

Vernunft etwas Illusorisches. Er bleibt dem Imaginären verpflichtet, indem

er unterstellt, dass die Dialektik der praktischen Vernunft um einen positiven

inhaltlichen Kern zirkuliert. Wir haben gesehen, dass Kant diese Problema-

tik sehr wohl gespürt hat und mit dem kategorischen Imperativ das geistige

Werkzeug liefert, um einer Subversion des Sittengesetzes im Prinzip entge-

genzuwirken. Das geistige Wesen muss nämlich vernünftigerweise (an-)er-

kennen, dass es pflichtgemäß aus Pflicht handeln muss. Diese Kapazität der

praktischen Vernunft bezeichnet Hegel passend als die »gesetzprüfende Ver-

nunft« (vgl. PhG, 316-323). Sie nimmt sich nun jedes Gesetz des geltenden

Rechts vor und prüft es auf seine universale Gültigkeit hin.Natürlich hält kein

bestimmtes Gesetz dieser Prüfung stand, denn universale Gültigkeit kann nur

das Sittengesetz als solches beanspruchen, nicht aber ein aus ihm abgeleite-

tes, kontingentes und demnach relatives Gesetz. Indem die gesetzprüfende

Vernunft sich ans Geschäft macht, droht sie, das Ganze des geltenden Rechts

infrage zu stellen. In diesem Sinne inhäriert ihr ein revolutionärer Geist. Ihr

Vorgehen ist aber nicht willkürlich und die von ihr angebotene Alternative

ist zweifellos vernünftig, schließlich setzt sie an die Stelle der bestimmten

Gesetze das durch die Vernunft selbst sanktionierte Sittengesetz. Allerdings

ist damit herzlich wenig gewonnen, denn als »gesetzgebende Vernunft« (vgl.

PhG, 311-316) ist es ihr nichtmöglich, bestimmteGesetze zu formulieren, ohne

sich inWidersprüche zu verstricken (siehe Kapitel II.2). »Oder solche Gesetze

bleiben nur beim Sollen stehen, haben aber keine Wirklichkeit; sie sind nicht

Gesetze, sondern nur Gebote.« (PhG, 315) Was die gesetzgebende Vernunft aus-

spricht, hat letztlich nur formale Gültigkeit. Dieser Sachverhalt markiert, laut

Hegel, die große Schwäche der kantischen Ethik. Ethik und Sittlichkeit be-

stehen hier, wie wir gesehen haben, als getrennte Sphären nebeneinander –

und ihre Versöhnung bleibt aufgeschoben.

Vor diesemHintergrund verwundert es nicht, dass Hegel eine fundamen-

tale Kritik der kantischen Trennung von Legalität und Moralität vornimmt

(vgl. Ritter 2003d, bes. 288). Da es Kant nicht gelingt, den Überschuss, den

das Sittengesetz produziert, zu denken und in seine Rechtsvorstellung zu in-

tegrieren, verbleibt er bei einer Trennung von Moral und Recht. Diese Tren-

nung bedingt aber folgendes Problem: Als vernünftiges Subjekt bin ich einer-

seits dem geltenden Recht (a posteriori) unterworfen, andererseits aber un-

https://doi.org/10.14361/9783839462119-013 - am 14.02.2026, 11:52:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Hegel und die Sittlichkeit 189

terwerfe ich mich selbst dem apriorischen Sittengesetz. Insofern beide Sphä-

ren als getrennt vorgestellt bzw. auf abstrakter Verstandesebene festgehalten

werden, ist es mir zwarmöglich, mich angesichts eines prekären Rechtsurteils

innerlich von diesem Urteil zu distanzieren, es sogar zu missbilligen und da-

durch das erhabene Gefühl der Moralität zu verspüren, in dem ich Achtung

vor mir selbst als Vernunftwesen erlange; allerdings ist es mir nicht erlaubt zu

intervenieren und dem sittlichen Unrecht entgegenzutreten.45 Indem Kant

auf dieser Trennung beharrt, bewegt sich sein Denken noch innerhalb der

Schranken des geistigen Tierreichs. Als Vernunftwesen, das sich selbst mit

dem Anspruch des Sittengesetzes konfrontieren kann, ist der Mensch in dem

ihm wesentlichen Reich der Vernunft situiert. Was er darin begreift ist aber

nur etwas Innerliches, Subjektives, dem die Objektivität im Sinne der Wirk-

lichkeit (Hegels objektiver Geist) abgeht. Seine Gedanken sind zwar vernünf-

tig und auch ethisch, aber eben noch nicht ethisch-politisch bzw. sittlich. Eine

Übereistimmung vom subjektiven Sittengesetz und objektiven Gesetz ist un-

ter diesenUmständen höchstens zufälligerweise gegeben.Als geistigesWesen

hat das menschliche Subjekt aber den Anspruch, dass die innere Sittlichkeit

auch eine äußere Sittlichkeit werde.Dazumuss es tätig werden.Der guteWille

Kants muss zum freienWillenHegels avancieren. Erst wo sich das Bewusstsein

wirklich als freierWille begreift, weiß es, dass jede »Bestimmtheit«, d.h. auch

die des einzelnen Gesetzes, »als die seinige und ideelle, als eine bloßeMöglich-

keit, durch die es nicht gebunden ist, sondern in der es nur ist, weil es sich in

derselben setzt«, zu verstehen ist (GPhR, § 7). Erst im Bewusstsein vom Rea-

len der Willensfreiheit wird der Mensch wirklich zum autonomen Subjekt. In

seiner Rechtsphilosophie spricht Hegel daher zunächst auch nicht vom Subjekt,

sondern von der Person. Erst die Moralität »bestimmt die Person zum Subjekte«

(GPhR, § 105). Als solches erkennt der Mensch, dass er gerade nicht aufgrund

seiner Akzeptanz oder Negation bestimmter Gesetze autonom ist, sondern

deshalb wesentlich frei ist, weil er sich selbst als allgemeines Subjekt, als geis-

tiges Wesen bestimmt. Er hat den Begriff der Freiheit an sich, dieser gehört

zu seinem Wesen, weil er ein Vernunftwesen ist – und die Freiheit ihrerseits

45 Genau an dieser Stelle erkennt Odo Marquard einen zentralen Aspekt des hegelschen

Denkens. LautMarquard hält Hegel dem formalen Sollen nämlich nicht die »bloße ge-

gebene Wirklichkeit« entgegen, stattdessen weist er auf die Möglichkeit der bewuss-

ten »Weigerung, das Gegebene als Instanz zu akzeptieren«, hin (Marquard 1964, 109f.).

https://doi.org/10.14361/9783839462119-013 - am 14.02.2026, 11:52:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


190 Kritik der ethischen Institution

ist, wie wir seit Kant wissen, ein Vernunftbegriff.46 Durch diese Erkenntnis

wird er handlungsfähig, da er nun nicht mehr im erhabenen Staunen über

die innere Freiheit oder im ablehnenden Entsetzen über bestimmte Gesetze

verweilenmuss, sondern erkennt, dass er sich das, was er sowohl innerlich als

auch äußerlich jeweils vorfindet, zu eigen machen kann. Sowohl Sittengesetz

als auch geltendes Recht entstammen ihm selbst – genauer gesagt, das Sit-

tengesetz weiß von sich nur vermittels der individuellen Subjektivität, wäh-

rend es die bestimmten Gesetze nur deshalb gibt, weil menschliche Subjekte

sie erlassen oder gelten lassen. Beide müssen sozusagen durch das Subjekt

hindurch. Das Subjekt nimmt sich dabei aber regelrecht selbst in Besitz.47

Es nimmt das, was eben noch als heteronomes Element, als sein Schicksal

empfunden wurde, jetzt selbst in die Hand. Es hat das Sittengesetz und die

Freiheit nicht einfach an sich, sondern auch für sich.

Das Subjekt also, das erkannt hat, dass sein guter Wille auch ein freier

Wille ist, kann zur Tat schreiten und in der Tat das, was zuvor allein als sub-

jektiver guter Wille bestimmt war, der sich am innerlichen Sollen ausrichtet,

auch verwirklichen und objektiv geltend machen. Nach allem Gesagten ver-

steht es sich dabei von selbst, dass es nur dann der freie Wille ist, der sich

hier verwirklicht, wenn das Subjekt dabei das Sittengesetz verwirklicht. Die

Verwirklichung eines nur subjektiven, pathologischen Interesses würde dem

Begriff der Freiheit zuwiderlaufen. »Was das Subjekt ist, ist die Reihe seiner

Handlungen. Sind diese eine Reihe wertloser Produktionen, so ist die Subjek-

tivität des Wollens ebenso eine wertlose; ist dagegen die Reihe seiner Taten

substantieller Natur, so ist es auch der innereWille des Individuums.« (GPhR,

§ 124)

Hiermit hat Hegel das Versäumnis Kants aufgezeigt. »Daß das Gesetz-

geben und Gesetzprüfen sich als nichtig erwies, hat diese Bedeutung, daß

beides, einzeln und isoliert genommen, nur haltungslose Momente des sittli-

chen Bewußtseins sind […].« (PhG, 319) Es gilt also, die beiden Momente der

praktischen Vernunft, die bei Kant noch getrennt bleiben, miteinander zu

vereinbaren. Im ersten Hauptabschnitt des Geist-Kapitels der Phänomenologie

macht sich Hegel daher daran, die kantische Trennung von Moralität/Ethik

und Legalität/Politik zu veranschaulichen und ihre drastischenKonsequenzen

46 »Die Freiheit repräsentiert die einzigeBestimmung des Geistes, in ihr sind alleweiteren

Bestimmungen enthalten und zusammen-geschlossen.« (Vieweg 2012, 55f.)

47 Vgl. Hegels Gebrauch der Begriffe Besitz und Eigentum in Enz., §§ 488-492. Siehe auch

Exkurs XIV.

https://doi.org/10.14361/9783839462119-013 - am 14.02.2026, 11:52:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Hegel und die Sittlichkeit 191

aufzuzeigen (vgl. PhG, 328-342). Dazu dient ihm Sophokles‘ Tragödie Antigo-

ne. Anhand des Dramas um Antigone, die Tochter-Schwester des berühmten

König Ödipus, und Kreon, den König von Theben, erläutert Hegel die Struk-

tur besagter Trennung. In Gestalt von Antigone und Kreon begegnen sich die

zwei Prinzipen Ethik und Politik, Moral und Gesetz, Subjektivität und Ob-

jektivität als voneinander getrennte Formen, die beide für sich den exklusiven

Anspruch auf Rechtmäßigkeit erheben. Zerworfen haben sich beide Figuren

über die Frage, was mit dem Leichnam des Polyneikes, dem Bruder Antigo-

nes, geschehen soll, nachdem dieser in der Schlacht (gegen die eigene Stadt)

gefallen ist. In seinem Amt als König von Theben und Vertreter des Gesetzes

der Polis verbietet Kreon dessen Bestattung, während Antigone als Schwester

des Gefallenen auf dem Gesetz des Hades beharrt, das Polyneikes angemessene

Bestattung verordnet, so dass er in die Unterwelt fahren kann. Mit Hegels

Worten, in Antigone und Kreon begegnen sich das »menschliche und göttli-

che Gesetz« (vgl. PhG, 328-342) als unvereinbare Prinzipien.

Der Gegensatz vom göttlichen und menschlichen Gesetz äußert sich da-

bei in einem Gewissenskonflikt beider Parteien, der seinen Grund in dem

hat, was Hegel in der Rechtsphilosophie als die »unmittelbare Substantialität des

Geistes« (GPhR, § 158) bezeichnet. Diese Substantialität bezeichnet konkret

die Familie, indem sich diese als das fundamentale Moment des sittlichen Le-

bens des Geistes erweist. Anhand des antiken Dramas macht sich Hegel nun

daran, diesen grundlegenden Begriff zu entwickeln:

Die familiäre Beziehung zwischen Antigone und Kreon fungiert als Epi-

zentrum ihres tragischen Konflikts. Das Gesetz Kreons bringt seine Nichte

Antigone in eine prekäre Situation. Denn da sie den Vorsatz hat, es zu bre-

chen, setzt sie nicht nur die Verbindlichkeit des geltenden Rechts (und da-

mit die Autorität des Gesetzgebers bzw. der symbolischen Schlüsselfigur der

fundamentalen Referenz) aufs Spiel, sondern auch das familiäre Verhältnis

zum Onkel (das im Patriarchat ebenso gut auch das Verhältnis zum Vater

sein könnte – Stichwort Avunkulat). Auf der anderen Seite ist Kreon keinen

Deut besser. Durch das bestimmte menschliche Gesetz, macht er es Antigo-

ne unmöglich, dem allgemeinen göttlichen Gesetz entsprechend zu handeln,

das sie zur Treue gegenüber ihrer Familie, in diesem Fall gegenüber ihrem

Onkel und ihrem Bruder, verpflichtet, ohne sich dabei an der Familie und

damit der sittlichen Substanz zu verschulden. Anders gesagt, indem Kreon

das bestimmte Gesetz über das allgemeine Gesetz erhebt, torpediert er die

Möglichkeit einer sittlichen Gemeinschaft an ihrer Basis, da ausnahmslos je-

de Gemeinschaft die Familie zur Voraussetzung hat. Denn selbst wenn man

https://doi.org/10.14361/9783839462119-013 - am 14.02.2026, 11:52:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


192 Kritik der ethischen Institution

von der »Beziehung der Empfindung« oder dem »Verhältnis der Liebe« ab-

sieht (PhG, 331), steht die Familie als »natürliches sittliches Gemeinwesen«, »als

der bewußtlose, noch innere Begriff […], als das Element der Wirklichkeit des

Volks dem Volke selbst [gegenüber]« (PhG, 330).48 Bereits auf dieser bewusst-

losen Ebene zeigt sich, dass das menschliche Leben unbedingt – an sich – als

sittliches bestimmt sein muss, und zwar noch bevor es sich selbst als eine be-

sondere (z.B. religiöse oder nationale) Gemeinschaft bestimmt. Dies wird –

vereinfacht gesprochen – besonders deutlich, wenn man sich der unbeding-

ten Angewiesenheit des Menschen gerade am Anfang und am Ende seines Le-

bens inne wird.49 »Denn der einzelne Mensch steht in der Abhängigkeit von

äußeren Einwirkungen […], welche er vorfindet und sich ihnen, mag er sie als

sein eigenes Interesse haben oder nicht, beugen muß.« (Ä I, 197f.) Ohne die

unbedingte familiäre »Liebe […], das heißt die Sittlichkeit in Form des Natür-

lichen« (GPhR, § 158 Z), ist eine Gemeinschaft unvorstellbar.Die Familie bildet

so das Kernelement, die Bedingung der Möglichkeit jeder sittlichen Gemein-

schaft.50 Die Familie sorgt dafür, dass der kleine (oder der alte) Mensch, der

Freiheit und Selbstbestimmung an sich, aber noch nicht (bzw. nicht mehr, z.B.

im Fall der Demenz, einer Behinderung o.ä.) für sich hat, nicht von der »be-

wußtlose[n] Begierde« der Allgemeinheit verschlungen wird, und zwar indem

sie ihn anerkennt; »sie macht ihn hierdurch zum Genossen eines Gemeinwe-

sens« (PhG, 333).

Als überdeterminierte, tragische Figuren steuern Antigone undKreon nun

allerdings notwendigerweise auf die Katastrophe zu.51 Kreon wird nicht von

seiner Position abweichen und auf der absoluten Gültigkeit des menschlichen

Gesetzes beharren. Antigone, die dieses Gesetz bricht, wird auf Kreons Be-

fehl hin eingemauert und somit lebendig begraben. Mit ihr wird allerdings

auch das göttliche Gesetz der Familie zu Grabe getragen, was sich dann in

drei Selbstmorden manifestiert, die aufgrund von Kreons Rigorismus verübt

48 Vgl. auch die Verarbeitung dieses hegelschen Gedankens in Marx/Engels 1969b, 29f.

49 So optiert z.B. auch der Mediziner und Ethiker Giovanni Maio für eine »Kultur der An-

gewiesenheit« (vgl. Maio 2012, 369-371). Siehe auch Exkurs VII.

50 Vgl. auch die Platzierung des Familienbegriffs zu Beginn der jeweiligen Kapitel zur

Sittlichkeit in Enz., §§ 518-522 und GPhR, §§ 158-181.

51 Das tragische Element ist dabei natürlich narrativ-fiktionalen Ursprungs und weist

daher auf den Charakter der antik-griechischen Religion hin, die Hegel als geistige

»Kunstreligion« (vgl. PhG, 529-544) bzw. als »Religion der Schönheit« (vgl. VPhR II, 96-

184) charakterisiert.

https://doi.org/10.14361/9783839462119-013 - am 14.02.2026, 11:52:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Hegel und die Sittlichkeit 193

werden und sich wie eine Kettenreaktion ereignen. Zunächst nimmt sich An-

tigone selbst das Leben, daraufhin Haimon, ihr Verlobter, und schließlich Eu-

rydike. Mit Antigone verliert Kreon zunächst seine Nichte, mit Haimon, ver-

liert er seinen Sohn und mit Eurydike schlussendlich seine Ehefrau. Bei dem

Versuch, die (bestimmte, strukturierte, bewusste) Integrität der bestimmten

Gemeinschaft zu retten, zerstört er ihre (unbestimmte, unstrukturierte, un-

bewusste) Substanz.

In diesem Versagen und Verlust Kreons zeigt sich die selbstzerstöreri-

sche Tendenz der Institution, die natürlich auch hier die Struktur des Patri-

archats hat. Wo das paternalistische Gesetz absolute Geltung beansprucht,

frisst Kronos seine Kinder nicht allein aus Furcht davor, dass sie ihn stür-

zen könnten, sondern er frisst sie zudem ›mit Recht‹. Die fundamentale Un-

gleichheit, die dem patriarchalen System inhäriert, vermittelt sich in seiner

strukturellen Selbstgenügsamkeit, die sich von den menschlichen Subjekten

und damit von der Subjektivität als Komplement der Substanzialität unab-

hängig macht. Die Vaterfunktion manifestiert sich darin, dass der Vater zum

absoluten Herrscher erklärt wird, während alle anderen notwendigerweise

ein Dasein als Knecht fristen – ggf. mit graduellen Abstufungen. Im berühm-

ten Kapitel der Phänomenologie über »Herrschaft und Knechtschaft« (vgl. PhG,

145-155) zeigt Hegel nun aber, dass diese absolute Bestimmung imaginär ist

und sich realiter als unhaltbar erweist: Ein Herr, der Herr sein will, müss-

te nämlich vom Knecht verlangen, dass er ihn als Herrn anerkennt. Dies ist

aber aus unterschiedlichen Gründen nicht möglich: Einerseits nämlich hat

der Herr den Knecht gerade dadurch degradiert, da er sich selbst zum Herrn

macht und somit dem Knecht das selbstständige und freie Urteilsvermögen

in der Sache aberkennt, da ein solches ja dem Herrn vorbehalten bleibt. Wer

aber per definitionem nicht freiwillig und selbstbestimmt entscheiden kann,

wen er als Herrn anerkennt, dessen Urteil ist letztlich ohne Wert und bedeu-

tungslos. Der Herr fordert vom Knecht also etwas, das dieser gar nicht leisten

kann. Würde der Herr dem Knecht nun aber das freie Urteilsvermögen und

die Selbstbestimmung zusprechen, dann könnte dieser vielleicht sogar tat-

sächlich zu dem Entschluss kommen, jenen anzuerkennen, allerdings könn-

te er auch ebenso gut jeden anderen zu seinem Herrn wählen oder gleich

(vernünftigerweise) sein eigener Herr werden. Die Herrschaft kann also lo-

gischerweise keine Exklusivität beanspruchen, ohne sich selbst aufzuheben.

Herr und Knecht sind keine absoluten Begriffe, sondern nur innerhalb einer

sinnanalytischen Dialektik zu begreifen. Ein substanzieller Dualismus bleibt

somit ausgeschlossen.

https://doi.org/10.14361/9783839462119-013 - am 14.02.2026, 11:52:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


194 Kritik der ethischen Institution

Die Aporie von Herrschaft und Knechtschaft hat Hegel im Hinterkopf,

wenn er nun mithilfe einer bemerkenswerten dialektischen Aufschlüsselung

der Familienverhältnisse die Logik des Patriarchats aushebelt. Zunächst

identifiziert er dazu drei familiale Relationstypen: Erstens das Verhältnis

von Mann und Frau, zweitens das von Eltern und Kind und drittens das

Geschwisterverhältnis (vgl. PhG, 336). In seiner Darstellung der Geschlech-

terrollen bleibt Hegel dabei allerdings der veralteten europäischen Tradition

verhaftet (vgl. Mills 1998). Für eine moderne und geschlechtergerechte Lesart

– die wir hier im Ansatz erproben – wollen wir auf eine strukturale Deutung

zurückzugreifen.52

Wenn sich Hegel an diesem Punkt der Phänomenologie den grundlegenden

familialen Relationstypen widmet, dann tut er dies in dem Bewusstsein, dass

diese sich hier noch auf der Stufe der antiken Sittlichkeit befinden. Entspre-

chend zeigt sich im Verhältnis zwischen Mann und Frau bereits ein irredu-

zibler qualitativer Unterschied, der innerhalb des (antik-patriarchalen) Sys-

tems nicht eingeholt werden kann. Der Mann bleibt der Frau übergeordnet

und auch die Ehe ist keine Vereinigung gleichberechtigter Subjekte. Die Frau

mag zwar das Haus (οἶκος) verwalten, aber die Welt (κόσμος) und ihren

Lauf bestimmt der Mann. Analog zu diesem Verhältnis ist auch die Eltern-

Kind-Relation bestimmt. »Diese beiden Verhältnisse bleiben innerhalb des

Übergehens und der Ungleichheit der Seiten stehen, die an sie verteilt sind.«

(PhG, 336) Allein anhand dieser Analogie lässt sich leicht erkennen, dass ein

patriarchales System aufgrund der Fixierung auf die Vaterfunktion eine in-

härente Ungleichheit zwischen der tonangebenden regierenden Klasse und

der hörigen unterworfenen Klasse einführt und erhält. Tatsächlich aber wird

diese Funktionslogik durch das Geschwisterverhältnis konterkariert. Die Kin-

der, die aus dem Elternverhältnis hervorgehen, finden sich im Geschwister-

verhältnis wieder, in dem sie sich auf Augenhöhe begegnen. Ihre Relation

hebt die patriarchale Ungleichheit auf. In ihr ist das verschobene Verhältnis

52 Im Zusammenhangmit der hier problematisierten Logik der patriarchalen Institution

genügt die folgende vereinfachte strukturale Deutung. Inhaltlich entfernt sich diese

jedoch weit vom Referenztext, was allerdings auch mit dem Verweis darauf zu recht-

fertigen ist, dass Hegels Darstellung in diesem Kapitel der Phänomenologie imWesent-

lichen unvereinbar ist mit der Explikation der entsprechenden Begriffen (Familie, Ehe,

Mann, Frau) in seiner späteren Rechtsphilosophie. Schließlich darf nicht außer Acht ge-

lassen werden, dass Hegel an dieser Stelle der Phänomenologie eine frühe Stufe der

Sittlichkeit und des Familienbegriffs beschreibt, während er in der Rechtsphilosophie

den Familienbegriff unter dem Aspekt des aufgeklärten und freien Willens entfaltet.

https://doi.org/10.14361/9783839462119-013 - am 14.02.2026, 11:52:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Hegel und die Sittlichkeit 195

»in seine Ruhe und Gleichgewicht gekommen« (ebd.). Ein qualitativer Unter-

schied zwischen Bruder und Schwester könnte nur wieder durch einen pa-

triarchallogischen Gewaltakt eingeführt werden, durch den die reale Egalität

durch eine symbolische Ungleichheit ersetzt würde.53 Dass Hegel an dieser Stel-

le dennoch zwischen Bruder und Schwester unterscheidet, ist der besagen

Explikation der sittlichen Stufe, aber auch der Vorlage geschuldet, die ihn

dazu zwingt, Antigones unbedingte Verpflichtung als Schwester gegenüber

ihrem Bruder im Sinne der schicksalhaften Tragödie des griechischen Dra-

mas zu verdeutlichen. Nichtsdestotrotz zeigt sich im Geschwisterverhältnis

der Bruch mit der patriarchalen Logik. Der Geschwisterbegriff enthält die

fundamentale Bestimmung der wechselseitigen Anerkennung im Sinne der

Gleichheit. Nicht umsonst wurde die Brüderlichkeit zum revolutionären Leit-

begriff. Die Logik aber gebietet, dass der Kampfbegriff der Brüderlichkeit frei

sein muss von patriarchalen Vorurteilen. Innerhalb der symbolischen Ord-

nung patriarchaler Provenienz bleibt der Begriff unausweichlich vorbelastet.

Aus diesem Grund ist es sinnthematisch betrachtet nur logisch, den Begriff

der Brüderlichkeit durch den Begriff derGeschwisterlichkeit zu substituieren.54

Der Begriff der Geschwisterlichkeit ist nämlich struktureller Natur, indem er

53 Hegel beklagt diese Art der strukturellen Gewalt z.B. mit Blick auf das römische

Erbrecht. Das durch die patriarchale Logik sich auszeichnende Recht verdeutlicht die

fundamentale Unsittlichkeit, die sich bis in unsere Zeit fortsetzt, denn »das Festhalten

daran macht das Schwierige und Fehlerhafte in unserem Erbrecht aus« (GPhR, § 180

Z). Am Erbrecht zeigt sich auch die Kontingenz des Patriarchalismus. Die Frau wird zur

Dienerin und dem »Gebrauch des Mannes« preisgegeben, »wenn er tot ist, ist ihr Nut-

zen, ihre Stellung verloren« (GPhR, Notiz zu § 180). Hier nun zeigt sich das Erbrecht

als – gelinde gesagt – »dürftig«, da das Schicksal der Frau nun »von der Gnade ihrer

Söhne ab[hängt]« (ebd.). »Schwestern« und »Witwen« werden dem »harte[n], unsittli-

che[n] Schicksal preisgegeben« und da die zu Vätern gewordenen Söhne dieses Schick-

sal weitervererben, bleibt die »fortdauernde Unmündigkeit« bestehen und wird »von

Geschlecht zu Geschlecht« weitergetragen (ebd.). Indem das Testament auf der Ebene

des Vertrags zwischen Einzelpersonen verbleibt, gelangt ein Moment der Willkürlich-

keit in das allgemeine Recht. »Mit dem Testamente ist überhaupt etwasWidriges und

Unangenehmes verbunden, denn ich erkläre in demselben, wer die seien, denen ich

geneigt bin. Die Zuneigung ist aberwillkürlich […].« (GPhR, § 180 Z) ImPatriarchatwird

diese Willkür systemisch impliziert und strukturell überdeterminiert.

54 Innerhalb einer patriarchal strukturierten Ordnung steht Brüderlichkeit auch immer

für die Institution. Schwesterlichkeit dahingegen steht für Revolution (vgl. Daly 1985,

59f.). Als dialektische Versöhnung beider Terme steht die Geschwisterlichkeit für die

substanzielle Sittlichkeit, die sich subjektiv – anerkennend – vermittelt.

https://doi.org/10.14361/9783839462119-013 - am 14.02.2026, 11:52:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


196 Kritik der ethischen Institution

die wechselseitige Anerkennung aller Subjekte als freie und gleicheMenschen

bezeichnet. Als Strukturbegriff bezieht sich die Geschwisterlichkeit daher auf

die Menschheitsfamilie als Ganze. Nicht zuletzt spricht auch Hegel in diesem

Zusammenhang von der »Erweiterung der Familie« (GPhR, § 181) und von der

»allgemeinen Familie« (GPhR, § 239) als »zweite Familie« (Hegel 2009, 197). Es ist

eine Tatsache, dass jeder Mensch ein Menschenkind ist.

Es ist hier folglich möglich, mit Hegel über Hegel hinaus zu gehen. Auch

sein Eheverständnis in der Rechtsphilosophie gibt hierzu Anlass. Dort nämlich

stellt er fest, dass die Ehe nicht länger im naturrechtlichen Sinne verstan-

den werden darf (dies richtet sich gegen naturalistische Interpretationen,

die biologizistischen und essenzialistischen Deutungen des Geschlechtsbe-

griffs zugrunde liegen und die Ehe auf die Funktion der Arterhaltung redu-

zieren); auch darf sie nicht als schlichter »bürgerlicher Kontrakt« gedeutet

werden (GPhR, § 161 Z) (dies richtet sich gegen Kant, der die Ehe als einen

Vertrag zwischen zwei Individuen über den »wechselseitigen Gebrauch ihrer

Geschlechtseigentümlichkeiten« [MS I, § 27] zum Zwecke der Fortpflanzung

versteht); und schließlich darf sie auch nicht rein auf die Liebe und die »Emp-

findung« zurückgeführt werden, da das Ehegelöbnis nicht zuletzt auch die

gelegentliche Suspension individueller Launen zugunsten des Gemeinsamen

erfordert (GPhR, § 161 Z). Die moderne Ehe kann ihren »Ausgangspunkt« da-

her nur haben in der »freie[n] Einwilligung der Personen, und zwar dazu,

e i n e Person auszumachen, ihre natürliche und einzelne Persönlichkeit in jener

Einheit aufzugeben, welche nach dieser Rücksicht eine Selbstbeschränkung,

aber eben, indem sie in ihr ihr substantielles Selbstbewußtsein gewinnen,

ihre Befreiung ist« (GPhR, § 162).55 Damit ist aber nicht gesagt, dass das sitt-

liche Bewusstsein jede zufällige, d.h. ›pathologische‹ Neigung bei der Wahl

der Ehepartnerin bzw. des Ehepartners suspendieren muss. Im Gegenteil!

Für Hegel ist klar, dass das vermeintliche pathologische Interesse erst da-

durch zur Gefahr wird, wenn man ihm eine wesentliche Gültigkeit als patho-

logisches Element zuerkennt. Das würde nämlich bedeuten, einem eigentlich

kontingenten Element eine allgemeine Gültigkeit (nämlich wesentlich patho-

logisch zu sein) zuzusprechen.Mit Hegel muss man also sagen, dass das kon-

tingente Element eben als solches, als dieses kontingente Phänomen anerkannt

55 Vor dem Hintergrund seiner eigenen Argumentation bleibt die von Hegel selbst teil-

weise noch in der Rechtsphilosophie vorgenommene Zuteilung der Geschlechterrollen

(vgl. GPhR, bes. § 166) unhaltbar undmuss entsprechend revidiert werden (vgl. Vieweg

2019, 502, Anm. 144; Vieweg 2012, 251-267).

https://doi.org/10.14361/9783839462119-013 - am 14.02.2026, 11:52:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Hegel und die Sittlichkeit 197

werden muss, so dass es nicht zu einer vernunftlosen Überschätzung des-

selben kommt, wodurch das, was eigentlich zufällig ist, als wesentlich ver-

standen würde. Das pathologische Interesse darf nicht einfach aufgehoben (negiert)

werden; auch darf es nicht als Allgemeingültiges aufgehoben (konserviert) werden; es

muss dialektisch aufgehoben werden. »Der gegensatzlose Verzicht auf das Kon-

tingente ist dem sittlichen Bewußtsein als unbedingte Aufgabe zugemutet.«

(Henrich 1971d, 176)56 Verzicht bedeutet aber in diesem Zusammenhang die

»Freigabe des Zufälligen als eine sittliche Leistung« (ebd., 174). Praktisch lässt

sich dies anhand der freiheitlichen Idee von der Ehe veranschaulichen: »So ist

es z.B. das Wesen der Ehe, sich die Freiheit von der Zufälligkeit der Neigung

zu versprechen. Mit diesem Versprechen tritt sie in ihre eigene Notwendig-

keit ein, in der sie aber ohne Entgegensetzung gegen Neigung lebt.« (Ebd.,

173) Erneut bestätigt sich so die Familie als sittliche Substanz, denn in ihr

verwirklicht sich der freie Wille in dem Sinne, dass zwei gleichberechtigte

Subjekte sich im freiheitlichen Prozedere freiwillig selbst beschränken, um

ein Subjekt der Zwei zu bilden, bei dem es sich um eines der Kernelemente der

sittlichen Gemeinschaft, genauer gesagt der »bürgerlichen Gesellschaft« (vgl.

GPhR, §§ 182-256), handelt. In diesem Sinne veranschaulicht die Ehe nichts

Geringeres als das »ethische[…] Prinzip Hegels« (Henrich 1971d, bes. 173-180,

hier 173).

ExkursXI:Manmuss fragen:SetztdieseErkenntnisnotwendigerweisedenEhe-

begriff voraus? Fürdas 21. Jahrhundertmussdie ›Institution‹ der Ehe,wie sieHe-

gel hier beschreibt, offensichtlich ebenfalls einer Revision unterzogen werden.

Aber auchhierzu liefertHegel selbst dasWerkzeug:Da die Ehe substanziell auf

der Innigkeitundder freienWillensentscheidungberuht, lässt siesichsehrwohl

als Strukturelement denken, das jenseits der inhaltlichen und institutionellen

Bestimmung (durch den Staat bzw. seine Repräsentant*innen, die Standesbe-

amt*innen,aufdereinenSeitebzw.dieKircheund ihreRepräsentant*innen,die

Pastor*innen, auf der anderen) denkbar ist. Hier ließe sich z.B. Hegels – ausge-

sprochen aktuell klingender – Begriff von der »neuen Familie« zur Anwendung

bringen, »welche ein für sich Selbstständiges gegen die Stämme oder Häuser ist,

von denen sie ausgegangen ist« (GPhR, § 172).

56 Dementsprechendmuss auch die Vorstellung, der Idealismuswürde jegliche Form von

Kontingenz in metaphysischer Notwendigkeit auflösen, revidiert werden. Gerade der

IdealismusHegels leugnet das Kontingente nicht, sondern inkludiert es (vgl. ebd., 177).

https://doi.org/10.14361/9783839462119-013 - am 14.02.2026, 11:52:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


198 Kritik der ethischen Institution

Dementsprechend muss auch das Eltern-Kind-Verhältnis neu bestimmt wer-

den. »In den Kindern wird die Einheit der Ehe, welche als substantiell nur

Innigkeit und Gesinnung, als existierend aber in den beiden Subjekten geson-

dert ist, als Einheit selbst eine für sich seiende Existenz und Gegenstand, den sie als

ihre Liebe, als ihr substantielles Dasein, lieben.« (GPhR, § 173) In den Kindern

wird real, was in der freiheitlichen Ehe, und zwar in Form der gemeinsamen

Entscheidung, einen symbolischen Raum der wechselseitigen Anerkennung,

Freiheit und Gleichheit erschlossen hat. Aus dem Symbolischen geht so wie-

der das Reale hervor.57

Das Kind gilt daher als an sich freies und gleichwertiges Geschöpf, »und

das Leben ist das unmittelbare Dasein nur dieser Freiheit, sie gehören daher

weder anderen noch den Eltern als Sachen an« (GPhR, § 175). Daraus folgt

konsequenterweise, dass die Kinder ein irreduzibles Recht auf Subsistenz und

Erziehung zur Mündigkeit haben (vgl. Vieweg 2019, 502f.)58, so dass es ih-

nen ermöglicht wird, diese Freiheit für sich zu erlangen, um fähig zu ein, als

freie Bürger*innen die sittliche Gemeinschaft aktiv mitzubestimmen.59 He-

gel beklagt in diesem Zusammenhang das »Sklavenverhältnis der römischen

Kinder« als eine der die »Gesetzgebung befleckendsten Institutionen« (GPhR,

§ 175). Dieser Hinweis ist von hoher Tragweite, denn hierbei wird deutlich,

dass die Rechte der Kinder und die realen bzw. realpolitischen Umstände der

Kindheit ein entscheidender Indikator dafür sind, ob ein System (oder eine

Gemeinschaft) als sittlich zu klassifizieren ist. Ein System wie das des globa-

len Finanzkapitalismus, das viele Kinder auf der einen Seite des Globus zur

Kinderarbeit zwingt, während es auf seiner anderen Seite die Jugendarmut

als Normalzustand akzeptiert, ein System, das tagtäglich hunderttausende

Kinder trotz Überproduktion verhungern lässt und dessen lukrative Kriegs-

ökonomie den Boden dafür bereitet, dass Kindersoldaten in den Krieg ge-

schickt werden, ist nicht einfach moralisch fragwürdig, sondern schlichtweg

57 »Es sind die Gesetze der Nomenklatur, die – zumindest bis zu einem gewissen Grad –

die Allianzen bestimmen und kanalisieren, von denen ausgehend dieMenschenwesen

miteinander kopulieren und schließlich nicht nur andere Symbole schaffen, sondern

auch reale Wesen […].« (Lacan 2015c, 31)

58 Hegel selbst spricht von der »zweiten Geburt der Kinder, der geistigen« (Enz., § 521).

59 Diese auf der Vernunftfähigkeit beruhende Zurechnung äußert sich juristisch in der

»Vernunftvermutung«, auf die der Term Zurechnungsfähigkeit abzielt (vgl. Legendre

2011, 49, Anm. 4). Innerhalb der Gesetzesordnung der bürgerlichen Gesellschaft ist es

also nicht möglich, einem Menschen die Vernunftfähigkeit grundsätzlich abzuspre-

chen.

https://doi.org/10.14361/9783839462119-013 - am 14.02.2026, 11:52:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Hegel und die Sittlichkeit 199

unsittlich. In einem solchen System gibt es keine Sittlichkeit – auch nicht ein

bisschen, denn hier wird die Sittlichkeit bereits an ihrer Wurzel zerstört. Mit

seinem Familien-, Ehe- und Kinderbegriff liefert Hegel somit ein begriffliches

Instrumentarium, das sich zur Prüfung der Gegenwart eignet und darüber

hinaus durch seine Plastizität besticht (vgl. Vieweg 2012, 385; Malabou 2005).

Es wird also erkennbar, dass zwischen der griechischen Sittlichkeit, in de-

ren Kontext sich Antigone und Kreon bewegen, und der begrifflich entfalte-

ten Sittlichkeit der Aufklärung eine Kluft besteht, die erst einmal überwunden

werdenmuss.Wirklichkeit hat diese Kluft dadurch, dass beide Figuren auf ih-

rem innerlichen Standpunkt beharren und eine Aufhebung im Sinne der Ver-

söhnung für ausgeschlossen halten. Wir haben nun bereits gesehen, welche

Konsequenzen dies für Kreon hat. Wie sieht es nun aber auf Seiten Antigo-

nes aus? Nur weil sich das menschliche Gesetz allein als unzureichend für die

sittliche Bestimmung erwiesen hat, ist noch lange nicht gesagt, dass Antigo-

ne als ›moralisch überlegene Siegerin‹ aus dem Konflikt hervorgeht. Vielmehr

ist das Gegenteil der Fall, denn ihr Schicksal ist noch viel erschreckender.

Man darf nämlich nicht vergessen, durch seine Entscheidung unterminiert

Kreon zwar die sittliche Substanz, aber niemand hat behauptet, dass eine

Gesellschaft nicht auch unsittlich sein und ihre vermeintliche Substanz in ei-

nem seins- bzw. verstandeslogischen Rigorismus finden kann. Kreon verliert

seine Familie, aber seine Machtposition büßt er nicht ein. Antigone kommt

dahingegen nicht so glimpflich davon. Auch ihr Rigorismus ist verstandeslo-

gischer Natur. Das göttliche Gesetz hat für sie absolute, unverrückbare Gel-

tung. Strukturell betrachtet, gleicht ihre Haltung daher einem theokratischen

Schicksalsglauben, der in seiner extremsten gesellschaftlichen Form gar zum

religiösen Fundamentalismus tendiert. Aber auch auf der privaten Ebene der

Familie sind die Konsequenzen dieser Haltung drastisch.Mit demAkt der Be-

stattung Polyneikes‘ attackiert auch Antigone die sittliche Substanz. Der Akt

ist nämlich nicht allein ein Akt der Treue, sondern wirkt zugleich als symbo-

lischer Vatermord, da in ihm das Gesetz Kreons aufgehoben, negiert wird.

Die Ironie ist also bestechend: Der Versuch, die sittliche Substanz zu be-

wahren, zwingt Antigone dazu, ebendiese Substanz auf einer anderen Ebene

zu zerstören. Dialektisch betrachtet, findet hier aber keine Aufhebung dieser

Negation statt, wo menschliches und göttliches Gesetz miteinander versöhnt

wären, schließlich beharren beide Figuren auf ihrer Position. Antigone gerät

so in eine bemerkenswerte Position. Sie steht »zwischen zwei Toden«, wie La-

can sagt (vgl. Lacan 2016b, 324-339). Von Kreon geächtet, ereilt sie einerseits

der soziale Tod, wodurch sie aus der Polis ausgeschlossen wird, andererseits

https://doi.org/10.14361/9783839462119-013 - am 14.02.2026, 11:52:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


200 Kritik der ethischen Institution

ist da aber auch keine Familie mehr, die sie auffängt.Hier zeigen sich die Fall-

stricke des Herr-Knecht-Dualismus. Denn der Herr stellt den Knecht vor die

Wahl: ›Freiheit oder Tod‹. Die Tragik des Knechts besteht nun darin, dass er

die Freiheit nur im Tod erlangen kann.60Wählt er die Freiheit, droht die Stra-

fe, der Tod.Wählt er aber den Tod, so ist er bereits gestorben, dennmit dieser

Wahl zeigt er, dass er seine Freiheit und damit sich, seine freie Subjektivität,

aufgegeben hat. In diesem Sinne ist Antigone tatsächlich eine ›Untote‹, was

sich metaphorisch darin äußert, dass Kreon sie einmauern lässt. Obwohl sie

ihre Freiheit unter Beweis zu stellen scheint, erlangt sie nicht einmal diese, da

ihre Freiheit nicht wirklich ihre Freiheit ist, sondern nur die abstrakte Freiheit

des göttlichen Gesetzes, zu dessen Instrument sie sich selbst macht.

Lacan weist darauf hin, dass hier die quasi-asketische Verhärtung des Be-

gehrens ihre (auto-)destruktive Kraft entfaltet. Das jeweilige Begehren Anti-

gones und Kreons ist ein Begehren des Anderen, wobei der Andere – wie der

sadesche Gott – nur eine Forderung stellt, die er unablässig wiederholt: Hier

heißt es ›Alles für die Gemeinschaft (Polis)‹, dort ›Alles für die Gemeinschaft

(Familie)‹. Beide haben noch nicht erkannt, dass sie das gleiche wollen. Ei-

gentlich sagen sie das gleiche, denken aber, dass das Gegenüber mit dem Ge-

sagten etwas anderesmeint61. Erst imBegreifen dessen,wasHegel die bürger-

liche Gesellschaft nennt, sind beide Positionen aufgehoben, d.h. dialektisch

vermittelt. Solange Antigones »Welt-Loyalität« (vgl.Whitehead 1990, 48) noch

auf dem abstrakten göttlichen Gesetz beruht, unterscheidet sie sich nicht

von derjenigen des Patriarchen, dessen Idee von Gemeinschaft nicht weni-

ger abstrakt ist. Das »Gesetz der Familie« bleibt zurückgezogen in das »an-

sichseiende, innerlicheWesen…, das nicht am Tage des Bewußtseins liegt, son-

dern innerliches Gefühl und das der Wirklichkeit enthobene Göttliche bleibt«

(PhG, 336f.). Die Penaten, auf die Hegel in diesem Zusammenhang hinweist

(vgl. PhG, 337), sind Hausgötter und bleiben im Haus, die bürgerliche Welt

der politischen Gemeinschaft bleibt ihnen fremd, denn dort draußen sind sie

nicht mehr zuständig. Wir haben aber oben gesehen, dass sich der Familien-

begriff gerade nicht auf die οικονομία, das ›Gesetz des Hauses‹, reduzieren

60 »Der absolute Beweis der Freiheit im Kampfe um die Anerkennung ist der Tod.« (Enz., §

432 Z)

61 Für Hegel ist die ›Meinung‹ und das ›Meinen‹ im Sinne des Possessivpronomens der

ersten Person Singular zu verstehen. Das Meinen ist auch immer mit einer (nur) indi-

viduellen, subjektiven Aneignung verbunden.

https://doi.org/10.14361/9783839462119-013 - am 14.02.2026, 11:52:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Hegel und die Sittlichkeit 201

lässt – zumal das Haus gerade dort zum ›Reich der Frau‹ (und ihrem Ge-

fängnis) wird, wo die patriarchale Ordnung herrscht. Dialektisch vermittelt

hingegen strebt der Familienbegriff über die Grenzen der Hausgemeinschaft

hinaus, um sich in der Geschwisterlichkeit der bürgerlichen Gemeinschaft zu

begreifen. In dieser begegneten sich Kreon und Antigone folglich nicht länger

nur als Onkel und Nichte bzw. als Herr und Knecht, sondern als Geschwister

im Geist, d.h. als geistige Wesen, deren Forderungen mutual als gleichwertig

(an-)erkannt werden.

Was steht nun aber dieser Vermittlung konkret imWeg? Wie wir gesehen

haben, behält Kreon als Patriarch einen Großteil seiner Macht. Doch eigent-

lich wurde er symbolisch ermordet bzw. entthront und für Antigone wäre es

theoretisch auch möglich, dies zu begreifen. Aber es stellt sich folgende Fra-

ge: Weiß denn der Patriarch selbst überhaupt, dass er tot ist? Was, wenn er es

nicht weiß? Und was ist eigentlich damit gemeint, dass der Patriarch wissen

muss, dass er tot ist?

Die Antwort auf diese Fragen fällt im gegebenen Kontext zunächst er-

nüchternd aus.Kreon realisiert nicht, dass an ihmder symbolische Vatermord

begangen wurde und dementsprechend weiß er auch nicht, dass er entthront

ist. Darüber hinaus nutzt er seine Macht dazu, um genau die Person, die

für dieses Wissen steht, aus dem Verkehr zu ziehen, so dass letztlich alles

seinen gewohnten Gang gehen kann. Der ἔθος der Polis ist schließlich seiner-

seits überdeterminiert durch die »absolute Notwendigkeit«, das »Schicksal«, die

Nemesis: »Sie selbst ist leer und ohne Inhalt, verschmäht alle Gemeinschaft

und Gestaltung und thront furchtbar über allem, als blinde, unverstandene,

begrifflose Macht.« (VPhR II, 109) Und so besteht auch das »Verhältnis des

endlichen Selbstbewußtseins zu dieser Notwendigkeit« darin, dass »unter dem

Druck ihrer eisernenMacht nur ein Gehorchen ohne innere Freiheit möglich«

ist (VPhR II, 110). Es ist ganz klar, nicht nur Antigone ist unfrei, sondern auch

Kreon bleibt der gegebenen Ordnung unterworfen. Indem die vermeintlich

naturgegebene Notwendigkeit der Polis der Entfaltung der inneren Freiheit

entgegensteht, bleibt auch ihm nichts anderes übrig, als auf dem Status Quo

zu beharren: »Es ist so, da ist nichts dagegen zu machen, das muß ich mir

gefallen lassen.« (Ebd.) Das menschliche Gesetz ist als solches vom göttlichen

Gesetz des Schicksals bestimmt. Die symbolische Ordnung hat in allen ihren

Aspekten absolute Gültigkeit, so dass sich letztlich zwei allgemeine Geset-

ze entgegenstehen. Das vermeintliche Allgemeine ist aber in sich gespalten,

denn es ist nur das Allgemeine, das sich aus der symbolischen Ordnung ablei-

tet.Daher kann der Agonismus nicht dialektisch vermittelt und begriffenwer-

https://doi.org/10.14361/9783839462119-013 - am 14.02.2026, 11:52:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


202 Kritik der ethischen Institution

den. Antigone erkennt nicht ihr Reales, nämlich dass sie es ist, die die Ord-

nung aufhebt, und beide begreifen nicht, dass ein symbolischer Vatermord

stattgefunden hat. Der Königsmord wird nicht als solcher erkannt, denn er

ist innerhalb der herrschenden symbolischen Ordnung schlichtweg undenk-

bar. Es gibt hier ein fundamentales »Unvernehmen« (vgl. Rancière 2018).

Im Kontrast dazu steht der Königsmord vom 21. Januar 1793. Zusammen

mitHegelmachenwir einen Sprung von der Antike in die Zeit der Aufklärung.

Bei der Hinrichtung Louis XVI. handelte es sich – wie wir oben (Kapitel I.1)

bereits anhand des Urteils von Saint-Just sahen – nicht einfach um einen rea-

len politischenMord, sondern zugleich um einenMord auf symbolischer Ebe-

ne: Louis musste sterben, nicht weil er ein schlechter König war, sondern weil

er der König war. Diese morbide Tatsache ermöglicht es uns nun, zu erken-

nen, was hinter dem kuriosen Gedanken vom Patriarchen steckt, der selbst

tatsächlich weiß, dass er als solcher eigentlich tot ist. Es lässt sich nämlich

einmaßgeblicher Unterschied zwischen den beidenKönigsmorden erkennen.

Denn während Kreon auf symbolischer Ebene quasi unangetastet bleibt, wird

Louis zugleich auf der Ebene des Realen, des Imaginären und des Symboli-

schen ermordet. Die imaginäre Wirksamkeit des Spektakels, bei dem der Kö-

nig zum Schafott geführt wird, ist nicht zu unterschätzen, denn dieses Spek-

takel stellt die Antithese zur Krönungszeremonie dar. Anders als bei dieser,

wo ein ausgewählter (aristokratischer) Kreis vonWürdenträgern Zeuge davon

wird, wie ein Mann zum Herrn aller Männer erhoben wird, zeichnet sich je-

nes dadurch aus, dass hier das Volk zeuge wird, wie es selbst dem Herrn der

Herren diese symbolische Macht nimmt.62 Die damit einhergehende Neu-

bestimmung der symbolischen Ordnung, die die Revision des Machtbegriffs

involviert, hat universale Gültigkeit, weshalb sie auch am Monarchen nicht

62 Ein analoges imaginäres Element lässt sich bereits 1789 ausmachen, als die Deputier-

ten des Dritten Standes, die am 17. Juni die Nationalversammlung proklamiert hatten,

beimmonarchischen Einzug zur Gesamtsitzung der Stände am 22. Juni darauf verzich-

teten, ihre Kopfbedeckung abzunehmen (vgl. Thamer 2019, 32). Die Wichtigkeit auch

dieser Geste ist nicht zu unterschätzen, da sie dem einzelnen Subjekt als symbolischer

Referenzpunkt für das Reale des Gemeinwillens dient. Zugleich kann man sich aber

auch anhand der Kontingenz dieses Beispiels klarmachen, dass eine Überhöhung die-

ser Symbolfunktion nur aufgrund einer drastischen Fehleinschätzung über dessen Be-

deutsamkeit vonstatten gehen kann. Anders gesagt, die Einführung einer Liturgie der

Revolution, die dann z.B. eine ritualisierte Schmähung oder Tötung desMonarchen be-

inhalten könnte, würde die reale Intention der Geste unterminieren oder wenigstens

verschleiern.

https://doi.org/10.14361/9783839462119-013 - am 14.02.2026, 11:52:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Hegel und die Sittlichkeit 203

vorbeigehen kann. Monarch bzw. Patriarch können nicht mehr so tun, als sei

nichts gewesen. Sie müssen ihren (symbolischen) Tod annehmen. Diese An-

nahme wird aber erst dann wirklich, wenn sie objektiv wird. Dabei geht es

nicht einfach darum, dass der individuelle Tod des bestimmten Monarchen

publik wird. Stattdessen muss sein Tod voll und ganz im symbolischen Re-

gister aufgehen. Anders gesagt, die symbolische Ordnung muss das Ende der

Herrscher- bzw. Vaterfunktion integrieren.

Die absolute bzw. absolutistische Macht des Einzelnen wird überführt in

die allgemeine demokratische Souveränität. Analog zur Dialektik der Fami-

lie, wo das Geschwisterverhältnis die gesamte Ordnungmodifiziert, indem es

die Kategorie der Gleichheit dialektisch aufhebt, revolutioniert hier das Reale

der Freiheit die symbolische Ordnung als Ganze. Der Königsmord fungiert

dabei als Geste: Für einen Augenblick zeigt sich das Reale, die akute, wirkli-

che Freiheit, und im Spektakel erkennt das allgemeine Subjekt, das Volk, die

Wirklichkeit des freien Willens. Hierbei handelt es sich also nicht um die be-

sondere Freiheit (wie im Fall Antigones, die einem bestimmten Gesetz folgt),

auch handelt es sich nicht um die singuläre Freiheit der Gewissensentschei-

dung (wie z.B. im Fall Luthers, der die innerliche Freiheit erkennt [vgl. VPhG,

492-508.520]). »Hiermit ist der Geist als absolute Freiheit vorhanden; er ist das

Selbstbewußtsein, welches sich erfaßt, daß seine Gewißheit seiner selbst das

Wesen aller geistigen Massen der realen sowie der übersinnlichen Welt, oder

umgekehrt, daß Wesen und Wirklichkeit das Wissen des Bewußtseins von

sich ist.« (PhG, 432) Der volonté générale ist ereignishaft, er ist »nicht der lee-

re Gedanke des Willens, der in stillschweigende oder repräsentierte Einwil-

ligung gesetzt wird, sondern reell allgemeiner Wille, Wille aller Einzelnen als

solcher« (ebd.). Der freie (Gemein-)Wille ist real und in diesem Sinne nicht in-

nerhalb einer symbolischen Ordnung zu erfassen. Entweder er ereignet sich

oder er tut es nicht. Der freie Wille ist nämlich ohne vorgängiges Prinzip,

da er selbst als Prinzip wirkt. Sein Wesen, seine Prinzipialität ist in diesem

Sinne zugleich an-archisch (was auch der Grund dafür ist, dass der Sturm auf

die Bastille und nicht etwa die Proklamation der Nationalversammlung zum

Symbol für die Revolution geworden ist, obwohl auch diese als revolutionärer

Akt gelten kann).

Dass der freie Wille Prinzip ist, zeigt sich nun genau darin, dass die Er-

klärung der Menschen- und Bürgerrechte von 1789 und auch die nun folgenden

Verfassungen im Bewusstsein des freien Willens und im Geiste der Freiheit

formuliert wurden. Als Prinzip bewirkt der Gemeinwille die neue symbolische

Ordnung unter der Ägide der Volkssouveränität. Diese reduziert sich nun al-

https://doi.org/10.14361/9783839462119-013 - am 14.02.2026, 11:52:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


204 Kritik der ethischen Institution

lerdings nicht auf eine Sammlung von Bestimmungen, Verordnungen und

dergleichen, sondern ist identisch mit ihrem Prinzip, der Freiheit. Daraus

folgt nun aber, dass sie, obwohl sie die neue Ordnung instigiert, dennoch von

deren Warte aus als ambivalent erscheinen muss. Als Ganze kann die Frei-

heit auch nicht in der neuen symbolischen Ordnung aufgehen – sie bildet

nun einmal das Reale derselben. Das bedeutet aber auch, dass diese Ambiva-

lenz zur Gefahr werden kann. Denn einerseits erscheint das Reale der Volks-

souveränität in der Perspektive der Agenten der symbolischen Ordnung als

chaotisches Element, was auf einen Regress zu einer traditionellen Deutung

der ἀρχή zurückzuführen wäre. Wird aber andererseits das Reale nicht vom

Symbolischen komplementiert, verbleibt eine absolute Freiheit, die in hyper-

tropher Selbstgenügsamkeit zur Gefahr wird. »Die absolute Freiheit und der

Schrecken« hängen eng miteinander zusammen, womit Hegel auf die Schre-

ckensherrschaft (La Terreur) Robespierres anspielt (vgl. PhG, 431-441).

Hegels Gedankengang ist leicht nachzuvollziehen: Im Akt des symboli-

schen Vatermords wird die absolute Freiheit zum bewussten Moment des

Allgemeinen. Als sie noch beim Monarchen-von-Gottes-Gnaden lag, war sie

lediglich Moment des Besonderen, des herausgehobenen Individuums. Diese

Aneignung der absoluten Freiheit kann aber auch pervertiert werden.Wir ha-

ben oben gesehen, dass sich das einzelne Selbstbewusstsein zwar einerseits

als dieses singuläre, individuelle Selbstbewusstsein erkennt, aber gerade in

dem Bewusstsein, ein Ich zu sein, sich auch als allgemeines Bewusstsein ver-

steht.Wird die absolute Freiheit nun alsMoment des Allgemeinen erkannt, so

kann es hier zu einer Art fatalen Kurzschluss kommen, in dem die individuel-

le Freiheit des Einzelnen mit der absoluten Freiheit des Allgemeinen identifi-

ziert wird. Anders gesagt, der innerlichen Freiheit des Individuums wird das

Attribut der Universalität zugesprochen. Dies stellt allerdings einen Regress

auf eine frühere Stufe des Geistes dar.63 Darüber hinaus lassen sich vor die-

sem Hintergrund gerade keine universalen Rechte und dergleichen formulie-

63 Vor diesem Hintergrund ist auch die Entscheidung des teleologischen Hegels zu re-

vidieren, da dieser mit dem Begriff der Idee am Ende doch wieder ein allgemeines

transzendentales Subjekt einführt, in dem die subjektive Subjektivität der Einzelwe-

sen aufgehoben wird. Stattdessen gilt es, die Tatsache ernst zu nehmen, dass das Sub-

jekt »zwei metaphysischeWurzeln« hat und »Sein und Denken … nur partiell identisch

[sind]« (Günther 1991, 85). Diese formallogische Bemerkung sei hier nur am Rande ge-

macht und muss aufgrund ihrer reichhaltigen Implikationen an anderer Stelle ausge-

führt und vertieft werden. Wir führen hier zunächst das Anliegen unserer praktisch-

philosophischen Darstellung/Kritik fort.

https://doi.org/10.14361/9783839462119-013 - am 14.02.2026, 11:52:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Hegel und die Sittlichkeit 205

ren.Wo die Besonderheit – nun nicht allein des Ausnahmeindividuums, son-

dern eines jeden Individuums – zugleich ein universales Recht begründet,

da unterminiert es gerade den Gedanken der universalen Menschenrechte,

da dieser so unter einer Lawine von konkurrierenden und agonistischen In-

dividualrechten begraben würde. Das pervertierte Verständnis der absoluten

Freiheit sieht sich nämlich nur dazu imstande, den Individuen einen Sonder-

status zuzuweisen, dem dann universale Gültigkeit zugesprochen wird. Das

hieße aber, dass ein jedes Individuumallein aufgrund–und nicht trotz –seiner

zufälligen Attribute Subjekt der allgemeinen Menschenrechte würde. So wird

aber die Kontingenz zum inhaltlich bestimmenden Faktor dieser Menschen-

rechte, was in letzter Konsequenz zu einem Überbietungswettstreit der pseu-

do-allgemeinen – weil individualistischen – Deutungen der Menschenrechte

wird. Das Wesen dieses Agonismus besteht nun darin, dass jedes besonde-

re Selbstbewusstsein »allen Unterschied und alles Bestehen des Unterschieds

in sich vertilgt« (PhG, 437) und allein seine besondere Bestimmung des All-

gemeinen geltend macht. Die bittere Ironie dieses Vorhabens jedoch beweist

seine Untauglichkeit: Das Individuum, das seine Besonderheit in absoluter

(abstrakter) Freiheit zur rechtlichen Geltung bringen will, vermag dies nur zu

tun, indem es das Recht auf jede (andere) Art von Besonderheit negiert, da

sie eben nicht seine Besonderheit ist. Und in seinem Tun negiert es daher so-

gar die Freiheit, auf die es sich selbst beruft. »Das einzige Werk und Tat der

allgemeinen Freiheit ist daher der Tod, und zwar ein Tod, der keinen inneren

Umfang und Erfüllung hat, denn was negiert wird, ist der unerfüllbare Punkt

des absolut freien Selbst […].« (PhG, 436)

Hegels Erkenntnis ist von eminenter Wichtigkeit: Das absolut freie Selbst

ist nur ein unerfüllbarer Punkt. Das Ausleben der absoluten Freiheit wird zum

verheerenden Projekt für das Individuum, da es sich hier nur via negativa als

das bestimmt, was es zu sein vermeint. Eine solche ›Freiheit‹ führt, um es mit

Kierkegaard zu sagen, nur mehr zu dem aussichtslosen Versuch, verzweifelt

man selbst sein zu wollen oder verzweifelt nicht man selbst sein zu wollen

(vgl. Kierkegaard 2004, 45-74), zur Verzweiflung an der Notwendigkeit oder

der Verzweiflung an der Möglichkeit (vgl. ebd., 32-39).

Mit Hegel können wir allerdings feststellen, dass das Bewusstsein an die-

ser Stelle durchaus noch eine Alternative hat und nicht notwendigerweise der

Verzweiflung und dem »kältesten, plattesten Tod« (PhG, 436) der absoluten

Freiheit anheimfallen muss. Für Hegel ist klar, dass sich im Phänomen des

Schreckens und der Verzweiflung das abstrakte Selbstbewusstsein immer-

hin selbst betrachtet. In dieser Anschauung erkennt es aber natürlich auch,

https://doi.org/10.14361/9783839462119-013 - am 14.02.2026, 11:52:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


206 Kritik der ethischen Institution

dass es die absolute Freiheit an sich hat, denn wäre dem nicht so, wäre es gar

nicht in dieser existenziellen Krisensituation. In diesemSelbstbewusstsein al-

so wird sich die absolute Freiheit selbst »Gegenstand; der Schrecken des Todes

ist die Anschauung dieses ihres negativen Wesens« (PhG, 437). Die absolu-

te Freiheit lässt sich also durchaus begreifen.64 Und in einer der wichtigsten

Passagen der Phänomenologie liefert Hegel das dafür nötige Verständnis vom

Wesen der absoluten Freiheit:

Diese ungeteilte Substanz der absoluten Freiheit erhebt sich auf den Thron

der Welt, ohne daß irgendeine Macht ihr Widerstand zu leisten vermöchte.

Denn indem in Wahrheit das Bewußtsein allein das Element ist, worin die

geistigenWesen oderMächte ihre Substanz haben, so ist ihr ganzes System,

das sich durch die Teilung in Massen organisierte und erhielt, zusammen-

gefallen, nachdem das einzelne Bewußtsein den Gegenstand so erfaßt, daß

er kein anderes Wesen habe als das Selbstbewußtsein selbst, oder daß er

absolut der Begriff ist. Was den Begriff zum seienden Gegenstande machte,

war seine Unterscheidung in abgesonderte bestehende Massen; indem aber

der Gegenstand zum Begriffe wird, ist nichts Bestehendes mehr an ihm; die

Negativität hat alle seineMomente durchdrungen. Er tritt so in die Existenz,

daß jedes einzelne Bewußtsein aus der Sphäre, der es zugeteilt war, sich er-

hebt, nicht mehr in dieser besonderenMasse seinWesen und seinWerk fin-

det, sondern sein Selbst als den Begriff des Willens, alle Massen als Wesen

diesesWillens erfaßt und sich hiermit auch nur in einer Arbeit verwirklichen

kann,welche ganzeArbeit ist. In dieser absoluten Freiheit sind also alle Stän-

de, welche die geistigenWesen sind, worein sich das Ganze gliedert, getilgt;

das einzelne Bewußtsein, das einem solchen Gliede angehörte und in ihm

wollte und vollbrachte, hat seine Schranke aufgehoben; sein Zweck ist der

allgemeine Zweck, seine Sprache das allgemeine Gesetz, sein Werk das all-

gemeine Werk. (PhG, 433)

Dieser komplexe und dichte Text bedarf einer eingehenden Analyse: Das Ers-

te, was auffällt, ist, dass Hegel die absolute Freiheit mit Macht assoziiert.

Sie ist die ultimative, gewissermaßen skeptische Macht, der keine andere

Macht Widerstand zu leisten vermag. Metaphorisch gesprochen ist sie ei-

ne göttliche Macht, die selbst der (traditionellen) Macht Gottes Paroli bieten

64 In der Tat lässt sie sich nur be-greifen, nämlich indem der Be-Griff die Leere, ihr »nega-

tives Wesen«, umschließt. Das bleibende (wesentliche) Strukturmerkmal des Begriffs

ist die Negativität. Hierzu mehr in Kapitel III.5.

https://doi.org/10.14361/9783839462119-013 - am 14.02.2026, 11:52:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Hegel und die Sittlichkeit 207

kann. Und nicht nur das, denn sie usurpiert die göttliche Macht und ver-

mag alles zu zerstören, wovon es heißt, dass es Werk und Wille Gottes sei.

Sie ist die Macht, die keinen Gegensatz mehr hat. Die »Teilung in Massen«,

die nun nicht mehr gilt, kann dabei entweder schöpfungstheologisch oder

seins- bzw. verstandeslogisch ausgelegt werden. In beiden Fällen bezeichnet

sie die unbedingte Gültigkeit einer (Welt-)Ordnung, die sich dem Menschen

in Form einer symbolischen, sprachlich strukturierten Ordnung offenbart. In

der symbolischen Ordnung aber wird der »Begriff zum seienden Gegenstan-

de« und sein dialektisches Wesen droht ins Hintertreffen zu geraten. Die dia-

lektische Dynamik wird nur allzuleicht übersehen und der Begriff wird auf

eine »bestehende Masse« reduziert. Es ist Nietzsche, der hierin ein anthropo-

logisches Grundmoment erkennt:Wo die symbolische Ordnung auftaucht, da

droht sie, das menschliche Leben zu beherrschen. Denn »wir Verewiger der

Dinge, welche sich schreiben lassen«, »[w]ir verewigen, was nicht mehr lange

leben und fliegen kann, müde und mürbe Dinge allein« (Nietzsche 1999b, §

296), und bleiben damit der verführerischen Ewigkeit, die (sprachliche) Zei-

chen und Symbole uns vormachen, verhaftet. Müde und mürbe aber sind die

Dinge, weil sie nicht begriffslogisch bzw. sinnthematisch, sondern verstan-

deslogisch bzw. seinsthematisch gedeutet werden. Mit der Erfahrung der ab-

soluten Freiheit kehrt sich dies aber um und die Sinnanalytik übernimmt.Der

Gegenstand wird zum Begriff und es »ist nichts Bestehendes mehr an ihm«.

Das Bewusstsein erfährt sich als Souverän über die symbolische Ordnung65 und

»erhebt« sich über die »besonderen Massen«, indem es die dialektische (sinn-

thematische) Vermittlung als ihr Wesen erkennt. Schließlich begreift es sich

selbst als »Begriff des Willens«. Und als Wille begreift sich das Bewusstsein

einerseits in seiner »Arbeit«, in der es sich »verwirklichen kann« (und nicht

etwa, wie wir anhand von Hegels Kantkritik sehen konnten, in der Selbstge-

nügsamkeit der formalen Gültigkeit des gutenWillens). Andererseits begreift

es sich in der »Sprache«.

Gerade unter dem Aspekt Sprache lässt sich die Souveränität des allgemei-

nen Bewusstseins nachweisen. Denn die Sprache ist »das Dasein des Geis-

tes« (PhG, 478). »Sie ist das für andere seiende Selbstbewußtsein, welches un-

mittelbar als solches vorhanden und als dieses allgemein ist.« (Ebd.) Man den-

ke nur wieder an den Ausdruck ›Ich‹: Wenn ich ›ich‹ sage, dann spreche ich

65 Anhand von Enz., §§ 556-563 kann Vieweg zeigen, dass die »Intelligenz« im Modus

des absoluten Geistes sich als »Souverän über die Zeichen« erweist (vgl. Vieweg 2019,

619f.).

https://doi.org/10.14361/9783839462119-013 - am 14.02.2026, 11:52:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


208 Kritik der ethischen Institution

damit zugleich das Einzelne und (partiell) das Allgemeine aus. Mit der Spra-

che handele ich aber auch und durch den Sprechakt (vgl. Austin 2010) wie-

derum kann symbolische (allgemeine) Geltung generiert werden: »[D]as Aus-

sprechen, daß, was er [der Geist; Anm. T.M.] tut, er nach Überzeugung von

der Pflicht tut, diese seine Sprache ist das Gelten seines Handelns.« (PhG,

578) Die Sprache aber bedingt auch immer die symbolische Ordnung und

tritt so als »eiserne Wirklichkeit gegen das Handeln« (ebd.) auf. Aber sie ›ver-

zeiht‹66 auch, denn »[d]er Inhalt der Sprache des Gewissens ist das sich als

Wesen wissende Selbst. Dies allein spricht aus, und dies Aussprechen ist die

wahre Wirklichkeit des Tuns und das Gelten der Handlung.« (PhG, 479) Als

Souverän über die symbolische Ordnung ist das allgemeine Bewusstsein nicht

durch die sprachliche Strukturierung derselben determiniert (es ist lediglich

überdeterminiert), sondern bestimmt mithilfe der Sprache selbst über de-

ren Gültigkeit oder Obsoleszenz. Es kommt hier also zu einer Aneignung der

Sprache im Sinne einer Inbesitznahme (wie es gegenwärtig z.B. der feminis-

tische und der Genderdiskurs beweisen)67. Symbolische Strukturen werden

aufgebrochen – und dies nicht zum Zweck einer schlichten Umdeutung oder

Übersetzung, sondernmit der Absicht, die Souveränität über die symbolische

Ordnung in der Sprache, imZeichen selbst zu begreifen.Dies ist auch das qua-

litative Merkmal, wodurch sich die zeichengewordene Freiheit, nämlich die

Menschenrechtserklärung und die Verfassung, maßgeblich von anderen ju-

ristischen Texten unterscheidet. In der Menschenrechtserklärung und in der

Verfassungwird die allgemeine Freiheit konkret ins sprachlicheWerk gesetzt.

Analog verhält es sich auch mit der Arbeit. Worin besteht die Arbeit des

Willens im Sinne der absoluten Freiheit? Und was begreift das Bewusstsein

in seiner Arbeit? Zunächst einmal besteht seine Arbeit darin, dass es sich

die symbolische Ordnung aneignet. Anstatt die Ordnung einfach anzuneh-

men und sich ihr zu unterwerfen, erkennt es sich in seinem Handeln selbst

als Wirklichkeit der allgemeinen Freiheit.68 »Aber dies einzelne Bewußtsein

66 Vgl. Hegels Wortwahl in PhG, 578f.

67 Vgl. hierzu etwa die Frage und das Konzept des »naming« bei Daly 1985, 8.47. Gerade

der theologische Diskurs steht hier vor einer eminenten Herausforderung hinsichtlich

seiner sprachlichen Verfassung, die zur Überdetermination neigt, da sie auf imaginäre

und kontingente Konzepte zurückgreift. Nicht umsonst verweist Hegel bereits darauf,

dass die »Volksgeister« eingehen in »einPantheon, dessen Element undBehausung die

Sprache ist« (PhG, 529). Siehe hierzu auch Kapitel III.5 und III.6.

68 »Das wahre Sein des Menschen ist vielmehr seine Tat […].« (PhG, 241) »Sie ist dies, und

der individuelle Mensch ist, was sie ist.« (PhG, 242)

https://doi.org/10.14361/9783839462119-013 - am 14.02.2026, 11:52:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Hegel und die Sittlichkeit 209

ist sich seiner ebenso unmittelbar als allgemeinen Willens bewußt; es ist sich

bewußt, daß sein Gegenstand von ihm gegebenes Gesetz und von ihm voll-

brachtes Werk ist; in Tätigkeit übergehend und Gegenständlichkeit erschaf-

fend, macht es also nichts Einzelnes, sondern nur Gesetze und Staatsaktio-

nen.« (PhG, 434) Souverän über die symbolische Ordnung ist es nämlich nicht

einfach, indem es die bestehende Ordnung aufhebt und ein Trümmerfeld zu-

rücklässt, sondern indem es die Aufhebung selbst wieder aufhebt.Diese zwei-

te, absolute Negation aber erfolgt in der Tat – und dies gilt es zu begreifen. Die

Negation der Negation als Akt bezeichnet die mit sich selbst vermittelte Unmittel-

barkeit69 des Willens, der sich selbst als Begriff bestimmt. Den Kern, also das

Unmittelbare bzw. Reale, dieser Vermittlung, d.h. der Reflexion, bildet das

konkrete Subjekt dieses freien Willens, das sich in diesem Willensakt selbst

als freies bestimmt. Sich als freies Subjekt zu bestimmen bedeutet also, sich

als Subjekt zu bestimmen, das sich als freies Subjekt nicht nur bestimmen

kann, sondern auch zu bestimmen hat. Das konkrete, einzelne Bewusstsein

setzt sich damit selbst eine Grenze, wodurch es sich als allgemeines, nämlich

als freies Bewusstsein definiert. Insofern hebt es als absolute Negation die

seinslogische Trennung des Einzelnen und des Allgemeinen auf.70 Deshalb

wohnt dem konkreten, einzelnen Bewusstsein auch die allgemeine Würde in-

ne. Es gehört zu seinem Sein, dass es ein bestimmtes Einzelwesen ist, aber

69 In dieser Formulierung kristallisiert sich der Kern der Wesenslogik in WL II, 17-35. Zur

formallogischen Analyse der Negation der Negation als mit sich vermittelte Unmittelbar-

keit vgl. Henrich 1971c. Dieser schreibt zusammenfassend: »Die negierte Negation pro-

duziert sich eine Voraussetzung; und in dieser Voraussetzung setzt sie sich ferner auch

sich selbst voraus. Sieht man vom Gesichtspunkt dieser Analyse aus auf die Logik des

Seins zurück, so wird verständlich, wieso die Explikationsmittel einerseits wirklich ge-

eignet waren, einenGedankenfortschritt begrifflich zu artikulieren, – aber auch, wieso

sie ihn nicht vollständig fassen konnten. Was in der verstandenen Reflexion die Vor-

aussetzung ihrer durch sich selber ist, muß in der Seinslogik als Korrespondenz zwi-

schen den Explikationsmitteln und der Begriffskorrelation erscheinen, die nicht rest-

los in der Begriffsstruktur der Explikationsmittel aufgeht.« (Ebd., 145) Es ist bemer-

kenswert, dass auch Henrich an dieser Stelle implizit auf einen ›Rest‹ verweist, der in

den Verstandesbegriffen der Seinslogik nicht eingeholt werden kann. Zum logizisti-

schen Fortschritt dieser Einsicht Hegels vgl. ferner Günther 1991, 172.

70 »[…][D]er Gegensatz besteht also allein in dem Unterschiede des einzelnen und allge-

meinen Bewußtseins; aber das einzelne ist sich unmittelbar selbst dasjenige, was nur

den Schein des Gegensatzes hatte, es ist allgemeines Bewußtsein und Willen.« (PhG,

434) Zum Schein als Begriff der Wesenslogik vgl. WL II, 19-24; Henrich 1971c; Theunis-

sen 1980.

https://doi.org/10.14361/9783839462119-013 - am 14.02.2026, 11:52:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


210 Kritik der ethischen Institution

als konkretes Subjekt des tätigen freien Willens gibt es sich den Sinn, Subjekt

der Würde zu sein, die qua Begriff vom freien Willen zum Allgemeinbegriff

wird.

DieWirklichkeit des absolut freien Akts desWillens entspricht somit dem

ambivalenten Wesen der Souveränität. Einerseits zeigt sich, dass das allge-

meine Subjekt als Souverän über die Ordnung verfügen kann, andererseits ist

es aber auch auf eine allgemeine bzw. allgemeingültige Ordnung angewiesen,

um nicht dem Schrecken des bellum omium contra omnes oder der Verzweiflung

zu verfallen. Das allgemeine Bewusstsein kann sich nicht auf dem Gedanken

ausruhen, dass mit dem Befreiungsschlag auch die Verwirklichung und Si-

cherstellung der allgemeinen Freiheit garantiert ist.Der reale ethische Akt ist ei-

ne Singularität, eine Zäsur imWeltlauf. »Kein positives Werk noch Tat kann also

die allgemeine Freiheit hervorbringen […].« (PhG, 435) Die allgemeine Freiheit

wird zwar in der besonderen Tat eines Individuums oder einer Gemeinschaft

verwirklicht, aber erst indem sie als solche begriffen wird, ist sie wirklich als

allgemeine Freiheit Eigentum aller. Die Dialektik der Freiheit vollzieht sich so

als Wirklichkeit des Sittengesetzes. Denn die Wirklichkeit des Sittengesetzes

ist der Begriff der Freiheit.

Die Aneignung der symbolischen Ordnung markiert nun zwar den ent-

scheidenden, aber noch nicht den letzten Schritt.71 Der reale Akt der An-

eignung ist nur eine Singularität. Es gilt daher, jenseits seiner Besonder-

heit seine Allgemeinheit zu begreifen. Was bislang auf der Ebene des ob-

jektiven Geistes punktuelle Wirklichkeit (vergleichbar mit Schellings »Indif-

ferenzpunkt des Subjektiven und Objektiven« [siehe Kapitel III.1]) geworden

ist,muss nun auf der Ebene des absoluten Geistes als allgemeineWirklichkeit

erfasst werden. Es muss also gezeigt werden, warum ein besonderer, histori-

scher Akt (wie z.B. der der Reformation oder der Französischen Revolution)

als ein allgemeiner, überzeitlicher Akt gelten kann.Denn –und diese Tatsache

ist Hegel bewusst, wie das Kapitel über den »Schrecken« beweist – es besteht

71 Jean-Luc Nancy macht diesen Punkt sehr deutlich, indem er auf die Zentralstellung

der Aneignung (im Sinne des ›Eigenen‹, ›Eigentlichen‹ oder ›Ereignisses‹) verweist, im

selben Atemzug aber den wesentlichen Zug der Negation bekräftigt. Die Aneignung

stellt zwar den »aktivsten Kern, das primummovens des hegelschen Denkens dar«, aber

»[d]er ›Geist‹ selbst ist nichts«: »Der ›Geist‹ ist der Name dessen, was sich selbst aneig-

net, indem es sich alles andere aneignet – sofern das ›alles andere‹ ganz einfach ›alles‹

ist«, er ist »nichts anderes als die Kraft, das Verlangen, die Bewegung der Aneignung

[…].« (Nancy 2011, 9) »Hegel ist dadurch der Kronzeuge der Moderne, die in der Freile-

gung der Aneignung überhaupt besteht.« (Ebd.)

https://doi.org/10.14361/9783839462119-013 - am 14.02.2026, 11:52:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Hegel und die Sittlichkeit 211

kein Grund zu der Annahme, dass einem radikalen, aber singulären Umsturz

ein ebenso radikaler, aber allgemeiner Paradigmenwechsel mit Notwendig-

keit folgt, selbst wenn er in Form von (Verfassungs-)Texten und Begriffen wie

Würde und Menschenrecht schon objektive Gestalt angenommen hat. Wie

Joseph Conrad – interessanterweise gemünzt auf den Begriff der ›menschli-

chen Institutionen‹ – festhält, entspräche dies mehr »the strange conviction

that a fundamental change of hearts must follow the downfall of any given

human institutions« (Conrad 2013b, 7).

Hegels Wortwahl macht außerdem deutlich, dass sich dieser Prozess ins-

besondere im religiös-theologischen Register des absoluten Geistes nieder-

schlägt. So erweckt der letzte Satz der oben zitierten Passage den Eindruck,

einem schöpfungstheologischen Impetus im johanneischenGeiste geschuldet

zu sein: Das »einzelne Bewußtsein«, das in absoluter Freiheit »alle Stände […]

tilgt«, »hat seine Schranke aufgehoben« und wird als allgemeines geistiges

Wesen aller zum Schöpfer seiner selbst und seiner Welt. »[S]ein Zweck ist der

allgemeine Zweck« – als Geist ist es selbst sein Sinn und Zweck. Dieser be-

steht allein in der Autonomie. »[S]eine Sprache [ist] das allgemeine Gesetz«

– als Geist spricht es das Gesetz aus, das den Anfang macht, ἐν ἀρχῇ ἦν ὁ

λόγος (Joh 1,1). Es hat sich das non-du-père angeeignet, das so zum selbstbe-

stimmten non-des-frères-et-sœurs avanciert. Darin setzt es sich selbst in »sein

Werk«, das das »allgemeine Werk« ist. Das allgemeine Werk aber ist das Rea-

le der Sittlichkeit und kein paradiesisches, jenseitiges Imaginäres. Sein Werk

ist daher auch kein in irgendeinem Punkt abgeschlossenes Werk, sondern

als work in progress abgeschlossen in seiner bewusst freiheitlich bestimmten

Offenheit. Die sittliche Gemeinschaft ist eine Gemeinschaft, die sich nicht in einem

Endpunkt verwirklicht, sondern je als sittliche wirklich ist.

5. Es ist vollbracht! – Der Tod Gottes

Der Prozess der freiheitlichen Aneignung wirkt nun auch auf das religiö-

se und (politisch-)theologische Symbolsystem zurück. Die imaginäre Funda-

mentalfunktion der Institution erfährt eine drastische Revision. So fordert

das Bewusstsein des freienWillens alsmit sich vermittelter Unmittelbarkeit72

ein Umdenken hinsichtlich des traditionellen Begriffs des Jenseits, der ja auf

72 Siehe Kapitel III, Anm. 69f.

https://doi.org/10.14361/9783839462119-013 - am 14.02.2026, 11:52:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

