3. Kapitel:
Das Leib-Seele-Problem

1. Wahl des Namens

Die Beziehung zwischen Bewuf3tsein und Materie ist traditionell als
Leib-Seele-Problematik bekannt.! Mit diesem Begriffspaar ist eine
Terminologie aufgegriffen und an die Stelle der bisher verwendeten
von Psychischem und Physischem, Geistigem und Materiellem ge-
riickt, die heute antiquiert erscheint und weitgehend iiberholt ist.
Noch bis ins 18. Jahrhundert hinein trat die Bewuf3tseinstheorie un-
ter dem Namen ,rationale Seelenlehre” oder ,,rationale Psycholo-
gie* bzw. psychologia rationalis® auf unter Verwendung des griechi-
schen Namens fiir Seele, yvyn. Heute hingegen sind an seine Stelle
Termini wie Bewufitsein, Geist, Mentales, Psychisches u.a. getre-
ten. Im Angelsichsischen wird die Bewufltseinstheorie unter dem
Titel ,,theory of mind“ oder ,,Theorie des Geistes* abgehandelt.

Fiir die Suspendierung des traditionellen Seelenbegriffs und sei-
ne Substitution durch neutralere, historisch weniger belastete Be-
griffe sprechen zumindest drei Argumente:

(1) Die Leib-Seele-Problematik ist nahezu so alt wie die Philoso-
phie und Religion selbst und in dem Augenblick entstanden, als

! Zum traditionellen Leib-Seele-Problem vgl. den Artikel von J. A. Shaffer: Mind-
Body Problem, in: The Encyclopedia of Philosophy, ed. by P. Edwards, New York,
London 1967, Bd. 5, S. 336-346; ders.: Philosophy of Mind, Englewood Cliffs, N. .,
1968, S. 371., 601f.; B. Kolb: Philosophische Grundlagen der empirischen Psychophysik
mit Ausblicken auf die neuere ,Philosophy of Mind', Diss. Heidelberg 1974/75, S. 881f.;
J. Seifert: Das Leib-Seele-Problem in der gegenwiirtigen philosophischen Diskussion.
Eine kritische Analyse, Darmstadt 1979; H. Hastedt: Das Leib-Seele-Problem. Zwi-
schen Naturwissenschaft des Geistes und kultureller Eindimensionalitit, Frankfurt
a.M. 1988, 2. Aufl. 1989; K. Gloy: Leib und Seele, in: Theologische Realenzyklopiidie,
hrsg. von G. Krause und G. Miiller, Berlin, New York, Bd. 20 (1990), S. 643—649.

2 Vgl. A. G. Baumgarten: Metaphysica, darin: ,Psychologia rationalis®, in: I. Kant:
Gesammelte Schriften, hrsg. von der Koniglich PreuBischen Akademie der Wissen-
schaften [abgekirzt: Akad.-Ausg.], Bd. 17, Berlin 1926, S. 140. Vgl. auch I. Kant: Kritik
der reinen Vernunft A 334 B 391, A 342 B 400, A 347 B 406, A 847 B 875 u.6.

62

00:46:28. Er—


https://doi.org/10.5771/9783495997024-62
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

man zwischen zwei Seinsbereichen, dem sichtbaren, materiellen
und dem unsichtbaren, immateriellen, zu differenzieren begann.
Es versteht sich, daB der unsichtbare, weniger evidente Bereich zu-
nichst nach dem Modell des sichtbaren, zuginglichen interpretiert
wurde, nimlich als fein-, ja feinststofflicher Bereich, als Atheri-
sches. Demzufolge wurde die Seele gleichsam als ein zweiter Kor-
per im (sichtbaren) Korper aufgefaBt. In diese Vorstellungswelt ge-
horen die hebriische und alt-griechische Auffassung von der Seele
als Atem, Hauch, stoffliches Lebensprinzip, wie sie aus der Rede-
wendung bekannt ist, da3 der Mensch mit seinem letzten Atemzug
seine Seele aushauche. Noch Descartes steht in dieser Tradition,
wenn er zwischen res extensa und res cogitans unterscheidet und
das cogitare als denkendes Ding bzw. als denkende Substanz in
Analogie zum ausgedehnten, materiellen Ding bezeichnet.

Eine tiefere philosophische Reflexion und nicht zuletzt der wis-
senschaftliche Fortschritt, z. B. in der Anatomie, haben deutlich ge-
macht, dall im Korper nicht noch ein zweiter Kérper anzutreffen ist.
Zur Vermeidung materialistischer Vorstellungen erscheint es daher
geboten, den Seelenbegriff, der aufgrund seiner Tradition derartige
Anklinge zulidBt, durch einen neutraleren Terminus wie Bewulf3t-
sein oder Mentales zu ersetzen.

(2) Der traditionelle Seelenbegriff enthilt starke Assoziationen
an theologische Vorstellungen und Glaubenssitze, zumal in der
Theologie die Frage nach der Unsterblichkeit der Seele sowie nach
der Art und Weise ihrer Weiterexistenz im Himmel oder in der
Holle eine Rolle spielt. Da solche religiésen Vorstellungen heute
weitgehend nicht mehr geteilt werden, besteht ein Interesse, Asso-
ziationen dieser Art zu vermeiden und den von Religion und Theo-
logie okkupierten Seelenbegriff gegen einen neutraleren Terminus
auszutauschen.

(3) Ein weiterer Grund fiir die Substitution des Seelenbegriffs
hingt mit seinem Bedeutungsumfang zusammen. Der Begriff ,,See-
le“ hat traditionell zwei Konnotationen: Zum einen bezeichnet er
ganz allgemein das Lebensprinzip, das dem Korper Leben verleiht —
wir pflegen Lebendiges als Beseeltes vom Nicht-Lebendigen als
Unbeseeltem zu unterscheiden —, zum anderen bezeichnet er einen
spezifischen Bereich der LebensduBlerung, die Sphire des Intelli-
genten. Unser heutiger BewuB3tseinsbegriff setzt die engere Konno-
tation fort und schliefit die weite aus. Die schwierigen, vielleicht
unlésbaren Probleme der Grenzzichung zwischen Intelligentem
und Nicht-Intelligentem sowie zwischen Lebendigem und Nicht-

63

00:46:28. Er—


https://doi.org/10.5771/9783495997024-62
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Lebendigem, Organischem und Anorganischem sollen hier iiber-
gangen werden. Sollten sie 16sbar sein, dann wahrscheinlich nur
iiber konventionalistische Festlegungen.

Auch wenn heute der Seelenbegriff vermieden und statt dessen
andere Begriffe priferiert werden, so leben die damit verbundenen
Probleme fort, obzwar in moderner Explikationsweise.

2. Arten der Bezichung zwischen Leib und Seele

Was die Beziehung zwischen Psychischem und Physischem betrifft,
so lassen sich drei Grundmodelle denken, die in viclfachen Varian-
ten auftreten. Das erste basiert auf der Annahme einer Gleichran-
gigkeit von Psychischem und Physischem. Das Verhiltnis beider als
selbstindig und unabhingig voneinander unterstellten Bereiche
wird als Interdependenz gedacht. Die beiden anderen Grund-
modelle basieren auf dem Gedanken der Dominanz einer der bei-
den Sphiren und der Dependenz der anderen, wobei der Primat
sowohl der physischen wie der psychischen zukommen kann. Geht
man von einer Prioritit des physischen Bereichs und einer Depen-
denz des psychischen aus, so gelangt man zum Epiphdnomenalis-
mus, fiir den, wie der Name andeutet, das Psychische lediglich eine
Art Aufsatz, ein geistiger Uberbau, eine Begleiterscheinung des
Physischen ist. Die Prioritit des Psychisch-Geistigen sowie die Ab-
hingigkeit des Physischen liegt allen idealistischen Philosophien zu-
grunde, wohingegen das vorangehende Modell die Grundstruktur
materialistischer Philosophien bildet. Was den Grad der Depen-
denz betrifft, so sind verschiedene Stufen moglich; es kann sich
lediglich um eine formale Dependenz physischer Strukturen vom
Psychischen handeln, was zu einem formalen Idealismus fiihrt, es
kann sich aber auch um eine formale wie materielle Dependenz
handeln, deren Folge ein absoluter oder materieller Idealismus ist,
bei dem die AuBBenwelt als Produkt des Geistes erscheint, als etwas,
das nur fiir das Bewulitsein und im BewubBtsein existiert. Die
extremste Form erklirt die AuBBenwelt nicht allein zur Erscheinung,
sondern zum bloB3en Schein, wie Berkeley dies getan hat, wie es
aber auch aus der indischen Religion, etwa aus der Maya-Theorie
Shankaras, bekannt ist.

Im folgenden sollen die einzelnen Grundtypen einschlieSlich
ihrer Modifikationen kurz skizziert und in ihrem pro und contra
erortert werden.

64



https://doi.org/10.5771/9783495997024-62
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

a) Interaktionismus

Der psycho-physische Interaktionismus, der unter dem Namen in-
fluxus physicus oder, korrelativ dazu, influxus psychicus bekannt ist,
geht von der Annahme einer vélligen Gleichrangigkeit und Gleich-
wertigkeit des psychischen und des physischen Bereichs aus, und er
interpretiert das Verhiltnis beider im Sinne einer Wechselwirkung
unter Zugrundelegung der Kausalvorstellung, die urspriinglich dem
physikalischen Gebiet entstammt, hier jedoch fiir die Bezichung
zwischen physischem und psychischem Bereich benutzt wird. An
drei Stellen innerhalb dieser Theorie treten Kausalreihen auf: er-
stens innerhalb des physischen Bereichs, zweitens innerhalb des psy-
chischen — auch hier lassen sich Kausalititen zwischen den einzel-
nen BewulBtseinszustinden denken: so evoziert beispielsweise die
Vorstellung eines Kuchens den Appetit darauf — und drittens zwi-
schen dem physischen und psychischen Bereich, dergestalt, daf3 so-
wohl BewuBtseinszustinde als Effekte korperlicher Vorginge auf-
gefa3t werden konnen wie auch umgekehrt Korperzustinde als
Wirkungen von BewuB3tseinsprozessen.

Bei der Suche nach historischen Paradigmen fiir diese Theorie
sicht man sich auf den cartesianischen Dualismus verwiesen. Hier
werden nicht nur zwei Seinsbereiche unterschieden, sondern ihre
Wechselbezichung auch im Sinne des naturwissenschaftlichen Mo-
dells von actio = reactio gelost. Auf die Frage, wo denn im Korper
die Transformation zwischen Physischem und Psychischem und um-
gekehrt stattfinde, wulite Descartes allerdings keine bessere Ant-
wort als die, daB dies in dem seiner Meinung nach einzig unpaarigen
Organ des Korpers, der Hypophyse, einer Gehirnanhangsdriise,
geschehe.? So ridikiil diese Losung heute erscheinen mag, ihre mo-
derne Fortsetzung hat sie in neurophysiologischen Theorien gefun-
den, die die Umsetzung im Gehirn oder in gewissen Gehirnzentren
und letztlich in Zellen annehmen.

Beobachtungen, die einen Interaktionismus nahelegen, lassen
sich in reicher Zahl angeben. So fiihrt die Affektion des Gehors
durch Schallwellen zur Gehorswahrnehmung, die Affektion des
Auges durch Lichtwellen oder -korpuskeln zur visuellen Wahrneh-
mung, Kérperverletzungen rufen Schmerzzustdnde hervor, die Ein-
nahme von Drogen evoziert Halluzinationen usw. Schon die ganz

* R. Descartes: Passions de I'dme, partie 1, art. 31£., in: (Euvres, publiées par Ch. Adam
et P. Tannery, 11 Bde., Paris 1897-1909, Bd. 11, S. 351 ff.

65

00:46:28. Er—


https://doi.org/10.5771/9783495997024-62
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

banale Alltagserfahrung des Offnens und SchlieBens der Augen
laBt die Welt jeweils ,,entstehen” und ,,vergehen“. Umgekehrt kann
auch Seelisches die Ursache von Korperreaktionen sein. Das Ge-
fithl der Angst treibt, fiir jedermann sichtbar, Angstschweifl hervor
und verursacht BlaBwerden und Zittern; Schmerzempfindungen
fithren zur Verzerrung des Gesichts, zum Sich-Kriimmen, zum
Schreien. Als Ursache kérperlicher Reaktionen kommen nicht nur
Empfindungen und Gefiihle in Betracht, sondern auch der Wille,
etwas zu tun oder zu unterlassen, ebenso Gedanken, Pline, Entwiir-
fe, sofern sie in die Realitit umgesetzt werden.

So viele Griinde fiir eine Interaktion zwischen Leib und Seele
sprechen, so viele sprechen auch dagegen. Die letzteren betreffen
insbesondere das Kausalverhiltnis:

(1) Angesichts der totalen Differenz zwischen physischem und
psychischem Bereich erscheint ein Kausalgeschehen zwischen bei-
den unverstindlich, bereitet doch schon die Ausdeutung desselben
in der physikalischen Sphire, wie Hume gezeigt hat, betrichtliche
Schwierigkeiten. Beim Kausalbegriff handelt es sich offensichtlich
nicht um ein logisches, sondern um ein reales Verhiltnis. Ein logi-
sches Grund-Folge-Verhiltnis von der Art, daf3 das Bedingte in der
Bedingung bereits impliziert ist und nur noch expliziert zu werden
braucht, scheidet aus. Doch auch ein reales Verhiltnis zwischen un-
gleichartigen Instanzen, das nur aus der Erfahrung stammt, stof3t
auf Schwierigkeiten. Seine Entstehung lieB3e sich nur so erkliren,
daB wir des dfteren bestimmte Sukzessionen apprehendieren und
aus ihrer oftmaligen Wiederholung mittels eines Induktionsschlus-
ses auf die Allgemeinheit dieser Folgen schlieBen. Durch wie-
derholte Beobachtung bestimmter Sukzessionen gewthnen wir uns
an spezielle Kausalverhiltnisse und, ad genus erweitert, an eine
generelle Kausalitit, die uns schlieBlich so vertraut wird, daf3 wir
beim Auftritt einer bestimmten Erscheinung nach Assoziationsge-
setzen die ihr gewohnlich folgende wie selbstverstindlich assoziie-
ren. Die sich hierin dokumentierende Notwendigkeit ist keine strik-
te, sondern lediglich eine Wahrscheinlichkeit oder, wie Hume sich
ausdriickt, eine hypothetische, die sich nur auf eine psychologische
Legitimation durch Gewohnung und Assoziation berufen kann. Ist
aber schon die gewohnliche Kausalitit innerhalb des dufleren Be-
reichs derart problematisch, um wieviel mehr die Kausalitit zwi-
schen differenten Bereichen wie dem duferen und inneren.

(2) Experimentell nachweisen 148t sich eine psycho-physische In-
teraktion nicht, da beide Bereiche nicht hinreichend isolierbar und

66



https://doi.org/10.5771/9783495997024-62
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

nach ihrer Wirkung tiberpriifbar sind. Zwar ist es moglich, zumin-
dest scheint es moglich, physische Ereignisse zu isolieren und auf
ihre Effekte zu iiberpriifen. So 14t sich ein Gerdusch, beispielswei-
se ein Glockengeliut, das iiber Schallwellen an das Ohr dringt und
durch Affektion desselben eine Gehérswahrnehmung hervorruft,
eindeutig als die Ursache ausmachen. Umgekehrt aber sind psychi-
sche Ereignisse nicht ebenso separierbar. Jeder mentale Zustand
oder Vorgang ist von unzihligen physischen und chemischen Er-
scheinungen im Nervensystem und Gehirn begleitet, so daf3 die Ur-
sache fiir etwas gleicherweise eine psychische wie eine physische
sein konnte. Geht das Schreien auf einen Bewultseinszustand
~schmerz“ oder auf eine Korperbefindlichkeit, etwa einen be-
stimmten Gehirnzustand, zuriick?

(3) Den gravierendsten Einwand gegen eine psycho-physische
Interaktion bildet von jeher der Vorwurf, gegen den Energieerhal-
tungssatz oder, in traditioneller Formulierung, den Bewegungs-
erhaltungssatz zu verstofien, der als naturwissenschaftliches Funda-
mentalgesetz akzeptiert wird. Denn bei Einwirkung des einen
Bereichs auf den anderen werden Energien abgegeben, die im
einen zur Minimierung, im anderen zur Maximierung fithren.

Zur Behebung dieses Einwands sind eine Reihe von Rettungsver-
suchen unternommen worden, freilich ohne Uberzeugungskraft. So
hat man beispielsweise argumentiert, daf auf lange Sicht ein Ener-
gieausgleich stattfinde, indem verlorengegangene Energie im einen
Bereich im Laufe der Zeit zuriickgewonnen und hinzugewonnene
im anderen wieder abgegeben werde. Oder man hat argumentiert,
daB die Energieminimierung bzw. -maximierung derart gering sei,
daf3 sie praktisch nicht ins Gewicht falle, mithin als irrelevant bei-
seite gesetzt werden kénne, zumal sie sich auch experimentell nicht
konstatieren lasse. Und zum dritten ist behauptet worden, daf3 die
Wechselwirkung der Bereiche ohne Extraabgabe von Energie
denkbar sei. So kénnten mentale Verinderungen als Epiphidnome-
ne physikalischer Verdnderungen interpretiert werden, die bei de-
ren Wechselwirkung mitevoziert wiirden. Ein Wechsel von Energie
finde nur im physikalischen Bereich statt, nicht aber in bezug auf
dessen mentale Oberfldche. Und ebenso koénnten auch physikali-
sche Verdnderungen als Wirkungen oder Beiprodukte mentaler
Verdnderungen erklidrt werden ohne jeglichen Energieverlust.
Man denke an die Emission eines Partikels einer radioaktiven Ma-
terie. Die Energie ist dieselbe, ob die Emission jetzt oder spiter
erfolgt, der Effekt aber ist jeweils ein anderer und systemverén-

67

00:46:28. Er—


https://doi.org/10.5771/9783495997024-62
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

dernder. Obwohl die Energie des Systems dieselbe bleibt, verlduft
die Geschichte des Systems je nach dem Zeitpunkt der Emission
total verschieden. Entsprechend denkt man sich die Wirkung men-
taler Ereignisse, die die Ridnder der Gehirnneutronen beeinflussen
und damit das Verhalten des Organismus jeweils total verdndern. —
Abgesehen davon, dall dieser Rettungsversuch abstrus ist, tendiert
er auch zur Aufhebung der Wechselkausalitit, indem er entweder
mentale Ereignisse als Oberflichenerscheinungen, gleichsam als
Schatten oder Beiprodukte physikalischer Vorgidnge interpretiert
oder physikalische Vorginge als variierbar und manipulierbar
durch mentale Ereignisse unterstellt, die an den Rindern der
atomaren Bausteine des Korperlichen stattfinden.

b) Okkasionalismus

Die hier systematisch exponierten Schwachstellen des Interaktio-
nismus erregten schon bald nach seiner Entstehung und Ausbildung
durch Descartes die Gemiiter, und die nachcartesischen Philoso-
phen suchten nach Verbesserungsvorschldgen. Ein solcher ist der
sogenannte Okkasionalismus, der insbesondere in der franzosi-
schen Philosophie des 17. Jahrhunderts von Geulincx und Male-
branche vertreten wurde, aber auch in Deutschland Anhénger fand,
etwa in Crusius, gegen den noch Kant in den Prolegomena pole-
misiert.* Wie schon der Name ,,Okkasionalismus“ (occasio = ,,Ge-
legenheit®, ,,AnlaB“) besagt, ist die Meinung die, daB jedesmal bei
gegebenem AnlaB, sei es im physischen, sei es im psychischen Be-
reich, eine hohere Instanz, Gott oder ein Geist, regulierend ein-
greift und den dazugehorigen Zustand im korrelativen Bereich her-
stellt. So soll beispielsweise anldfilich eines Ereignisses in der
physikalischen Welt, etwa eines Schalls, dieses hohere, ibersinnli-
che Wesen den dazugehérigen psychischen Zustand, die Gerdu-
schwahrnehmung, herstellen, die dann als vermeintliche Folge jenes
Ereignisses erscheint, oder das Wesen soll anldBlich eines Bewulf3t-
seinszustands wie des Willens oder des Entschlusses die entspre-
chende Realisation in der physikalischen Welt herbeifithren. In die-
ser Theorie ist die physikalische Kategorie der Wechselwirkung in
der metaphysischen Annahme eines zwischen beiden Bereichen
vermittelnden Dritten aufgefangen.

* 1. Kant: Prolegomena zu einer jeden kiinftigen Metaphysik, die als Wissenschaft wird
auftreten konnen, in: Akad.-Ausg., Bd. 4, S. 319 Anm.

68

00:46:28. Er—


https://doi.org/10.5771/9783495997024-62
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Eine solche Theorie erscheint nicht plausibler als der Interaktio-
nismus, ja im Gegenteil noch unverstindlicher als dieser, da er auf
einer nicht verifizierbaren metaphysischen Hypothese beruht. In
den Prolegomena hat sich Kant iiber diese Theorie, die er bei Cru-
sius vertreten fand, mokiert. Seine Kritik richtet sich vor allem ge-
gen die vermeintliche, durch das hohere Wesen garantierte Richtig-
keit der Zuordnung der jeweiligen Ereignisse. Sie spielt damit auf
das Wahrheits- bzw. Falschheitsproblem, auf die Moglichkeit von
Irrtum und Tduschung, an.

,»Crusius allein wuf3te einen Mittelweg: dafl ndmlich ein Geist, der nicht ir-
ren noch betriigen kann, uns diese Naturgesetze [gemeint ist die Kenntnis
der Naturgesetze] urspriinglich eingepflanzt habe. Allein da sich doch oft
triigliche Grundsétze einmischen, wovon das System dieses Mannes selbst
nicht wenig Beispiele gibt, so sieht es bei dem Mangel sicherer Kriterien,
den echten Ursprung von dem unechten zu unterscheiden, mit dem Gebrau-
che eines solchen Grundsatzes sehr mif3lich aus, indem man niemals sicher
wissen kann, was der Geist der Wahrheit oder der Vater der Liigen uns ein-
gefloBt haben moge.«*

¢) Pristabilierte Harmonie

Eine andere Ausflucht sucht Leibniz mit seiner Idee der préstabi-
lierten Harmonie bzw. Praformation. Hiernach greift Gott nicht je-
desmal anlidBlich eines Ereignisses regulierend in die Prozesse der
physischen oder psychischen Welt ein, sondern nur ein einziges Mal
bei der Erschaffung der Welt. Zur Demonstration zieht Leibniz das
berithmte Uhrenbeispiel heran, das freilich nicht von ihm stammt,
sondern aus der Schule des Okkasionalismus.® Wie ein Uhrmacher
zwel absolut gleiche Uhren konstruiert und einstellt, so daf3 sie trotz
Selbstandigkeit und Trennung véllig synchron ablaufen, so hat auch
Gott bei der Erschaffung der Welt zwei selbstidndige, fiir sich exi-
stenzfahige Welten, die physische und die psychische, eingerichtet,
aber so, daf3 die Vorgédnge in beiden in alle Ewigkeit einander kor-
respondieren. Was uns beispielsweise bei der Entstehung einer Ge-
horswahrnehmung als deren Ursache erscheint, die Schallwellen, ist
in Wahrheit ein vollig selbstindiger, davon getrennter Vorgang, der
lediglich bei der Erschaffung der Welt so angelegt, so préfor-

5 Aa.0.
® Vgl. A. Geulinex: Annotata ad Ethicam, p. 33, n. 19, in: Opera philosophica, recog.
J.P.N. Land, 3 Bde., Den Haag 1891-1893, Bd. 3, S. 211£.; p. 36, n. 48, a.a. O., S. 220.

69

00:46:28. Er—


https://doi.org/10.5771/9783495997024-62
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

miert worden ist, da3 er zeitlich unmittelbar vor der Gehors-
wahrnehmung auftritt. Eine transeunte Kausalitit gibt es fiir
Leibniz nicht.

,Man denke sich zwei Uhren, die mit einander vollkommen iibereinstim-
men. Das kann nur auf drei Weisen geschehen: denn erstens kann es auf
einem wechselseitigen Einfluf beruhen, den sie auf einander ausiiben, zwei-
tens darauf, dafl bestindig jemand auf sie achtgibt, drittens aber auf ihrer
eignen Genauigkeit. Die erste Weise, d.h. die des Einflusses, hat der verst.
H. Huyghens zu seiner grofen Verwunderung kennen gelernt. Er hatte
nidmlich zwel groBe Pendeluhren an ein und demselben Stiick Holz be-
festigt; die unaufhérlichen Schlidge dieser beiden Uhren hatten nun den
Holzteilchen dhnliche Schwingungen mitgeteilt; da jedoch diese verschie-
denartigen Schwingungen nicht so recht in ihrer Ordnung und ohne wech-
selseitige Hemmung fortbestehen konnten, wofern die Uhren sich nicht ein-
ander anpafiten, so kam es durch eine Art Wunder dahin, daf3, wenn man
selbst thre Schlidge mit Willen storte, sie doch bald wieder von neuem zu-
sammenschlugen, ungefdhr wie zwei Saiten, die auf denselben Ton ge-
stimmt sind.

Die zweite Art, zZwei, wenngleich schlechte, Uhren mit einander in Uber-
einstimmung zu bringen, wird die sein, stets einen tiichtigen Handwerker
anzustellen, der sie alle Augenblicke in Ubereinstimmung setzt. Dies nenne
ich den Weg des dufieren Beistandes (assistance).

Die dritte Art schlieBlich wird die sein, die beiden Uhren von Anfang an
mit so groBer Kunst und Geschicklichkeit anzufertigen, da3 man in der Fol-
ge ihrer Ubereinstimmung sicher sein kann. Dies ist nun der Weg der prd-
stabilierten Harmonie.

Man setze nunmehr die Seele und den Korper an Stelle dieser beiden
Uhren. Thre Ubereinstimmung oder ihr Einklang wird dann auch in einer
dieser drei Weisen stattfinden miissen. Der Weg des physischen Einflusses
ist der, den die gewohnliche Philosophie einschlégt; da es indessen unbe-
greiflich ist, wie materielle Teilchen oder immaterielle ,Spezies® oder Quali-
tdten von einer der beiden Substanzen in die andre iibergehen sollten, so
sicht man sich genoétigt, diese Ansicht aufzugeben. Der Weg des dufseren
Beistandes kommt im System der Gelegenheitsursachen zum Ausdruck; es
heif3t dies jedoch, meine ich, einen Deus ex machina bei einer natiirlichen
und gewohnlichen Sache einfithren, bei der Gott doch, gemi3 den Prinzi-
pien der Vernunft, nicht anders eingreifen darf, als in der Art, in der er bei
allen andren Naturereignissen mitwirkt. Es bleibt demnach nur meine Hy-
pothese iibrig, d. h. der Weg der pristabilierten Harmonie, der darauf hinaus-
lauft, daB durch gottliche, vorausschauende Kunst von Anfang der Schop-
fung an beide Substanzen in so vollkommener und geregelter Weise und mit
so groBBer Genauigkeit gebildet worden sind, daB sie, indem sie nur ihren
eignen, in ihrem Wesen liegenden Gesetzen folgen, doch wechselseitig mit
einander in Einklang stehen: genau so als ob zwischen ihnen ein gegensei-

70

00:46:28. Er—


https://doi.org/10.5771/9783495997024-62
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

tiger Einfluf} bestdnde, oder als ob Gott stets noch neben seiner allgemei-
nen Mitwirkung im einzelnen Hand anlegte.«’

Mit der okkasionalistischen These teilt Leibniz’ Theorie die Schwi-
che, daf3 sie auf einer metaphysischen und somit letztlich unbeweis-
baren Hypothese basiert, nur dal sie die vermittelnde Substanz
nicht jedesmal eingreifen 1463t, sondern an den Ursprung der Welt
versetzt. Sie unterliegt damit derselben Kritik wie jene.

d) Zwei-Aspekte-Theorie

Einen noch anderen Losungsvorschlag bietet Spinoza mit seiner so-
genannten Zwei-Aspekte-Theorie, die bei ihm in Form eines onto-
logischen Dualismus auftritt und in der Moderne eine Fortsetzung
in Form eines linguistischen Dualismus gefunden hat. Das Wesent-
liche dieser Theorie besteht darin, dal die beiden Bereiche des Phy-
sischen und des Psychischen als zwei Aspekte einer und derselben
Sache betrachtet werden, deren Zusammengehorigkeit durch das
gemeinsame Substrat verbiirgt ist. Bei Spinoza tritt diese Theorie
noch in metaphysisch-ontologischem Gewande auf, derart, daf} die
cartesianischen Seinsbereiche der res extensa und res cogitans als
Attribute Gottes interpretiert werden und die rdumlich-zeitlichen
Bestimmungen einerseits, die kognitiven andererseits als Modifika-
tionen dieser Attribute. In seiner Ethik heift es:

,Hieraus erhellt, daf3, wenn auch zwei real von einander verschiedene At-
tribute begriffen werden, das heif3t eines ohne Hilfe des andern, wir daraus
doch nicht schlieBen konnen, daf sie zwei Seiende oder zwei verschiedene
Substanzen bilden.*#

Die moderne linguistische Variante dieser Theorie beschrénkt sich
auf die Feststellung, daB es sich bei den physikalischen und psychi-
schen Ausdriicken lediglich um differente Beschreibungsweisen
derselben Sache handle. Es sind verschiedene Explikationsformen
in bezug auf denselben Referenten.

7 G.W. Leibniz: Hauptschriften zur Grundlegung der Philosophie, ibersetzt von
A. Buchenau, hrsg. von E. Cassirer, 2 Bde., Hamburg 1904-1906, 3. Aufl. 1966, Bd. 2,
S. 272 ff.

8 B.de Spinoza: Ethik, 1. Teil, 10. Lehrsatz, Anmerkung zum Beweis, in: Opera /
Werke, lateinisch-deutsch, 2 Bde., Darmstadt 1979-1980, Bd. 2, S. 99.

gt

00:46:28. Er—


https://doi.org/10.5771/9783495997024-62
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Schwierigkeit der Aspekte-Theorie, gleich in welcher Modi-
fikation sie begegnet, besteht darin, die Behauptung eines tertium
comparationis zu legitimieren. Will sie mehr als ein hypothetisches
Konstrukt sein, so muf sie die Identitit der beiden Bereiche im ver-
mittelnden Dritten oder in bezug auf dasselbe erweisen, was unwei-
gerlich in die Identifikationsschwierigkeiten fithrt, die im Kontext
der materialistischen Identitédtstheorie diskutiert wurden.

e) Parallelismus

Da sich die bisherigen Verbesserungsvorschlige aus der Unerklir-
lichkeit des Kausalnexus zwischen physischem und psychischem
Bereich ergaben und im Versuch einer Behebung des Problems
durch Rekurs auf einen transzendenten iibersinnlichen Erklarungs-
und Vermittlungsgrund bestanden, der seinerseits wegen Unaus-
weisbarkeit aber noch unplausibler ist, bleibt nur die Alternative
eines bewuften Verzichts auf jede Art von Erkldrung. Man gelangt
so zu einer Theorie des reinen Parallelismus, die lediglich die Selb-
stindigkeit und Unabhingigkeit zweier Entititen und Entititsbe-
reiche behauptet sowie deren Parallelitit, jedoch auf eine Erkla-
rung ihres Zustandekommens verzichtet. Dall der Verzicht auf
jedwede Erklirung das Verhiltnis nicht verstindlicher macht, ver-
steht sich.

) Epiphinomenalismus

Wihrend die bisher exponierten Modelle darin iibereinkamen, daf3
sie zum einen die Eigenstdndigkeit des physischen und des psychi-
schen Bereichs behaupteten, zum anderen die Separabilitit beider
und zum dritten ihre absolute Gleichrangigkeit und Gleichwertig-
keit, und nur darin differierten, daf3 sie die mogliche Beziehung
zwischen beiden unterschiedlich beurteilten, sei es im Sinne einer
standigen wechselseitigen Kausalitdt wie im Interaktionismus, sei es
im Sinne eines wiederholten oder einmaligen Eingreifens einer hé-
heren vermittelnden Instanz wie im Okkasionalismus und in der
préstabilierten Harmonie, sei es im Sinne zweier Aspekte wie in
der gleichnamigen Theorie oder im Sinne eines reinen Parallelis-
mus, gehen die jetzt zu skizzierenden Theorien von der Dominanz
einer der beiden Sphiren und der Dependenz der anderen aus.

72

00:46:28. Er—


https://doi.org/10.5771/9783495997024-62
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Handelte es sich bei den vorangehenden Theorien um explizit dua-
listische, so tendieren die jetzigen zu einem Monismus, ohne freilich
diesen schon zu erreichen. Sie stellen eine Zwischenstufe dar. Zu
einem Monismus tendieren sie insofern, als sie die Selbstidndigkeit
und Unabhéngigkeit nur einer der beiden Sphiren behaupten, wih-
rend sie die andere als Ableitungsprodukt betrachten, was die Auf-
gabe von deren Selbstindigkeit und Unabhingigkeit zur Folge hat.
Dualistisch bleiben sie aber insofern noch, als sich die beiden
Sphéren unterscheiden und in der jeweiligen Terminologie ihres
Bereichs beschreiben lassen und als die Abhédngigkeit von der do-
minanten Sphére keine totale, sondern nur eine partiale ist.

Beim Epiphinomenalismus handelt es sich um eine materialisti-
sche Theorie, die dem materiell Physischen eine Dominanz kon-
zediert und das Psychische lediglich als Oberflichenerscheinung
physischer Zustinde und Abliufe betrachtet, als eine Art Uberbau
oder Aufsatz, als Nebenprodukt und Randeffekt, vergleichbar
einem Schatten. Basierte der Interaktionismus auf der Annahme
einer Wechselkausalitit und Interdependenz, so stellt der Epiphi-
nomenalismus nur noch ein einseitiges Dependenzverhiltnis dar,
das vom Physischen in Richtung auf das Psychisch-Mentale geht.
Die mentalen Ereignisse sind hiernach Wirkungen physischer Vor-
ginge, die sich zusammen mit diesen einstellen. Eine Beeinflussung
des Physischen durch Psychisches findet nicht mehr statt. So wird
z.B. ein Phidnomen von der Art des Schreiens aufgrund einer
Schmerzempfindung, etwa weil man sich geschnitten hat, nicht in
der Weise ausgelegt, da3 dem BewuBtseinszustand ,,Schmerz* Ur-
sdchlichkeit in bezug auf das Schreien zukdme, sondern wie folgt:
Das Schneiden evoziert eine Reihe von Prozessen, die sich auf phy-
sikalischem und chemischem Wege iiber die Nervenbahnen bis zum
Gehirn fortpflanzen und dort bestimmte Gehirnexitationen hervor-
rufen, die ihrerseits das Geschrei auslosen. Die Schmerzempfin-
dung ist lediglich ein Nebenprodukt der Vorginge und Zustinde
im Gehirn.

Kausalitit 1463t der Epiphdnomenalismus in zwei Bereichen gel-
ten, erstens einseitige und wechselseitige Kausalitéit im physischen
Bereich, zweitens einseitige Kausalitdt zwischen physischem und
psychischem Bereich. Zumindest in eingeschrinkter Weise kann
auch im zweiten Fall von einer Kausalverbindung zwischen einer
physischen Ursache und einem psychischen Effekt gesprochen wer-
den; denn jedesmal wenn ein duBlerer Stimulus eine physische Ver-
idnderung, etwa eine Exitation des Apperzeptionsapparates, er-

73



https://doi.org/10.5771/9783495997024-62
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

zeugt, folgt gleichzeitig mit dieser ein psychischer Zustand, der als
Begleiterscheinung der duleren, sichtbaren Verdnderung aufgefaf3t
werden kann.

Fiir diese Theorie sprechen zwei Griinde: Zum einen versteht
sich dieselbe als Versuch, die Ungereimtheiten zu vermeiden, die
sich bei der Erklidrung der Wechselbeziehung zwischen physischem
und psychischem Bereich nach den bisherigen dualistischen Theo-
rien einstellen. Der Epiphdnomenalismus ist aus der Einsicht in die
Unzulidnglichkeit der interaktionistischen Erkldrungsversuche er-
wachsen. Ein zweiter Grund hingt mit dem Fortschritt der Wissen-
schaften zusammen, der gezeigt hat, dall sich immer mehr Phino-
mene, die urspriinglich auf psychische Ursachen zuriickgefiihrt
wurden, rein mechanistisch erkldren lassen. Wenn in fritheren ma-
gischen Weltbildern Wettererscheinungen wie Blitz und Donner auf
den Einflufl von Geistern und Didmonen zuriickgefiithrt wurden,
wenn epileptische Anfille mit dimonischer Besessenheit in Zu-
sammenhang gebracht wurden u.d., so hat der Fortschritt der
Wissenschaften gelehrt, daB sich solche Erscheinungen auf rein
physikalischem Wege erkldren lassen. Opportunismus und Fort-
schrittsglaube nihren die Uberzeugung, daB sich dereinst alle Er-
scheinungen ausnahmslos mittels einer rein mechanistischen Theo-
rie deuten lassen, womit psychische Ursachen entfallen, allenfalls
als Begleitphdnomene physischer Vorgidnge tolerabel bleiben. Der
Epiphinomenalismus postuliert die totale und durchgéingige Erkla-
rung der Erscheinungen nach physikalischen und chemischen Ge-
setzen.

Gegen diese Annahme sprechen sowohl die Alltagserfahrung wie
auch die linguistische Praxis, in der sich eine solche Erfahrung nie-
derschligt.

(1) Angesichts der Tatsache, daB der Epiphinomenalismus eine
Verursachung durch Mentales bestreitet, erwiese sich unsere Nor-
malsprache als falsch, da sie in etlichen Wendungen eine Kausalitét
durch Psychisches suggeriert. Z.B. sagen wir, dall jemand aufgrund
von Schmerzen schreit, wobei die Schmerzempfindung als Ursache
des Schreiens unterstellt wird, wihrend nach Uberzeugung des Epi-
phinomenalismus jemand nicht aus Schmerzen, sondern mit
Schmerzen schreit, da der psychische Zustand lediglich eine Be-
gleiterscheinung physischer Vorgénge sein soll.

(2) Wir pflegen historische Ereignisse menschlichen Pldnen, Ent-
wiirfen, Entscheidungen zuzuschreiben. Wenn jedoch, wie nach epi-
phidnomenalistischer Ansicht, mentale Kausalitit eine Illusion ist,

74



https://doi.org/10.5771/9783495997024-62
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

dann wire diese Rede- und Denkweise falsch. Alle herausragenden
Werke wie der Bau der Pyramiden, die Errichtung des Empire State
Building mii3ten chne einen einzigen vorhergehenden Gedanken
und Plan zustande gekommen sein, da nach epiphidnomenalistischer
These als alleinige Ursache eine physische, nicht eine psychische in
Betracht kommt.

(3) Hiitte der Epiphidnomenalismus recht, so geschihe alles ohne
BewubBtsein. Selbst die Sprache mit ihren mentalen Ausdriicken,
selbst die Reden iiber Wesen und Existenz mentaler Ereignisse wi-
ren ohne jeden Einflu3 von Mentalem entstanden. Alles geschihe
ohne die mindeste Einwirkung von Bewulitsein. Hiergegen ist ein-
zuwenden, daB selbst fiir den Fall, dal mentale Vorginge nicht als
Ursache ausgemacht werden kénnen, die Menschen doch seit jeher
so gehandelt und gesprochen haben, als ob mentale Vorginge die
Ursache wiren.

g) Geisttheorien

Dem Epiphinomenalismus sowie allen materialistischen Positionen
entgegengesetzt sind Geisttheorien, die im Unterschied zu jenen
nicht von der Dominanz des Physischen, sondern von der des Psy-
chischen ausgehen und das Physische als mehr oder weniger abhén-
gig betrachten. Wegen des umgekehrten Kausal- und Dependenz-
verhiltnisses werden diese Theorien im Englischen gelegentlich als
»~reverse epiphenomenalism“® bezeichnet. Das Psychische oder, all-
gemeiner, das Geistige, das Bewuf3tsein wird hier nicht nur als logi-
scher Grund und Bedingung genommen, sondern als reale Ursache
und das Materielle nicht nur als logische Folge und Bedingtes, son-
dern als reale Wirkung. Der Grad der Ableitung kann schwicher
oder stéirker sein. Die Moglichkeiten reichen von partialer bis tota-
ler Dependenz, d.h. das Materielle kann als etwas betrachtet wer-
den, was an sich existiert, freilich, um erkannt zu werden, eine Be-
ziehung auf das Bewuftsein haben muf3, also nur unter dessen
Voraussetzung zuginglich ist. Die Abhingigkeit kann aber auch
den Grad annchmen, daB jede an sich seiende Existenz des Mate-
riellen bestritten wird und dasselbe nicht nur angesehen wird als fiir
ein BewuBtsein, sondern als ausschlieBlich im Bewuf3tsein beste-
hend, mithin als Produkt des Bewulf3tseins. Dabei kann noch wieder
unterschieden werden zwischen einer formalen und einer materia-

* J. A. Shaffer: Philosophy of Mind, a.a.O., S. 37.

75



https://doi.org/10.5771/9783495997024-62
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

len Deduktion. Die formale geht nur so weit, die Deduzierbarkeit
der Strukturen des Materiellen aus entsprechenden Bewuftseins-
strukturen zu behaupten, wihrend die materielle die totale Produ-
ziertheit der Objekte sowohl ihrer Form wie ihrer Materie nach aus
dem BewuBtsein annimmt. Die extremste Form dieser Interpreta-
tion ist die, die das Materielle nicht als Erscheinung, sondern nur
noch als Schein gelten 1463t.

Geisttheorien durchziehen die gesamte Geschichte. Sie treten
einmal im Zuge der christlichen Religion und Theologie auf, aber
nicht nur dieser, sondern im Kontext von Religionen iiberhaupt, da
die Tendenz aller Religionen auf die Dominanz des Geistig-Geist-
lichen geht, wihrend Leibliches nur den Rang einer Manifestation
und Inkarnation desselben hat. Hier besteht ein eindeutiges Stu-
fungsverhiltnis, das mit zunechmender Entfernung vom Geistigen
eine Dekadenz verbindet. Auf Geisttheorien beruht aber auch die
gesamte idealistische Tradition, die eine Gegenstrémung zum Ma-
terialismus bildet. Idealistische Theorien finden sich vor allem in
der Neuzeit seit Descartes, in der gesamten rationalistischen Tradi-
tion, so bei Wolff, Baumgarten, Meier, Leibniz, Kant, im Deutschen
Idealismus bei Fichte, Schelling, Hegel und, nicht zu vergessen, in
der Phinomenologie Husserls und seiner Anhinger, sogar in einer
extremen Form, die alles An-sich-Sein, alle Realexistenz der
AubBenwelt, wie sie sich in natiirlicher Einstellung darbietet, auf in-
nersubjektive Vorginge reduziert. Die Welt hat aus phdnomenolo-
gischer Perspektive nur Existenz im Bewuftsein und nicht auBer-
halb desselben. Sie ist etwas von spezifischen BewuBtseinsakten
Gemeintes und nur dieses.

76

00:46:28. Er—


https://doi.org/10.5771/9783495997024-62
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	1.  Wahl des Namens
	2.  Arten der Beziehung zwischen Leib und Seele
	a)  Interaktionismus
	b)  Okkasionalismus
	c)  Prästabilierte Harmonie
	d)  Zwei-Aspekte-Theorie
	e)  Parallelismus
	f)  Epiphanomenalismus
	g)  Geisttheorien


